

# بِسَمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ کچھاس بی ڈی ایف کے بارے میں

سب تعریفیں اللہ بحان و تعالیٰ کیلئے ہیں کہ بن کی عطا کردہ توفیق و ہمت سے یہ کام پایہ تکمیل کو پہنچا۔ نورہدایت سی ڈی کی ریلیز کے بعد بہت سے حضرات نے فرمائش کی کہ اگر تفییر عثمانی پی ڈی ایف میں بھی دستیاب ہو سکے تو بہت بہتر ہو۔ مذکورہ فرمائش کی تنگمیل کیلئے ترجمہ اور تفییر تو یونی کوڈ میں موبود تھی مگر قرآنی عبارت سکین شدہ تھی اور اگر اس عبارت کو لے کر پی ڈی ایف بنائی جاتی ہو سائززیادہ ہو جانا تھا۔ جس کا حل یہ تھا کہ منکل فونٹ بیسڈ پی ڈی ایف بنائی جائے، مگر دستیاب یونی کوڈ قرآنی فونٹ بیسٹ کی ہیں اور وہ بھی زیادہ تر عثمانی طرز تحریر میں ہیں۔ امذا ایک اوپن ٹائپ عثمانی فونٹ میں ردو بدل کر کے برصغیر میں رائج قرآنی رسم الحل کی طرز پر نورہدایت فونٹ بنایا گیا۔ بوکہ ہماری ویب سائٹ سے ڈاؤن لوڈکیا جا سکتا ہے۔ الحمد للہ یہ اس وقت تک کا پہلا یونی کوڈ فونٹ ہے کہ جس میں منکل قرآنی متن برصغیری طرز کے مطابق موبود ہے اور فونٹ مح متن مفت ڈاؤن لوڈکیلئے دستیاب ہے۔

اَلْمَالُ وَ الْبَنُوْنَ زِینَهُ الْحَیٰوةِ الدُّنیَا وَ الْبَقِیْتُ الصَّلِحٰتُ خَیْرُ عِنْدَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَّ خَیْرُ اَمَلًا الصَّلِحٰتُ خَیْرُ عِنْدَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَّ خَیْرُ اَمَلًا مال اور بیئے تو دنیا کی زندگی کی رونق و زینت ہیں۔ اور نیکیاں جو باقی رہنے والی ہیں وہ ثواب کے لحاظ سے تممارے پروردگار کے ہاں بہت ایجی اور امید کے لحاظ سے بہت بہتر ہیں۔ گو کہ پروف ریڈنگ مددرجہ امتیاط سے کی گئی ہے پھر بھی کئی کمی کوتا ہی کی صورت میں برائے کرم مورت ریڈنگ مددرجہ امتیاط سے کی گئی ہے پھر بھی کئی کمی کوتا ہی کی صورت میں برائے کرم مورت میں برائے کرم ویک سے بھر مطلع کیجئے۔

دعا ہے کہ اللہ سجان و تعالی ہماری اس کاوش میں کمی کوتا ہیوں کو معاف کرتے ہوئے قبول فرمائیں اور اسے ہم سب کیلئے دین و دنیا میں سطلائی کا ذریعہ بنائیں۔

ایڈمن

www.noorehidayat.org quran@noorehidayat.org

# تفسیر عثمانی کے ترکیبی عناصر

#### از محد ولی رازی

### الحدلله وكفئ وسلام علىٰ عباده الذين اصطفىٰ

تفریر عثمانی پیچیلے ساٹھ برسوں سے برصغیر کی اردو تفاسیر میں ایک نمایت مقبول اور انتائی معتبر نام رہا ہے۔ اس غیر معمولی مقبولیت کی وجہ اس تفریر کی وہ بعض خصوصیات تو ہیں ہی جو دوسری تفاسیر میں مفقود ہیں اور جن کا مختصر ذکر ان سطور میں ان شاء اللہ آگے آئے گالیکن میرے خیال میں اس کی اصل وجہ ان تین اکابر کا علم و فضل، اغلاص و للبیت اور کال اور احتیاط و ادب کے ساتھ قرآن کریم کی خدمت کی دھن ہے جو اصل تفریر عثمانی کے اجزائے ترکیبی ہیں۔ یہ تین براے نام حضرت شاہ عبدالقادر دہلوی، حضرت شاہ عبدالقادر دہلوی، حضرت شاہ عود من صاحب اور شیخ الاسلام حضرت علامہ شبیر احمد عثمانی رحمۃ اللہ علیم کے میں ۔ تفریر عثمانی کے افادیت، خصوصیات اور اہمیت کا اندازہ کرنے کے لیے اس کا تاریخی پس منظر جاننا ضروری ہے۔ اس پس منظر میں صاحب اور شیخ سولت ہوگی۔

### موضح القرآن:

حضرت شاہ عبدالقادرٌ کا اردو ترجمہ ""موضح القرآن"" اپنی غیر معمولی خصوصیات کی وجہ سے بر صغیر کے مسلمانوں میں ""الهامی ترجمہ" کے نام سے مشہور رہا ہے۔ اور حقیقت میں یہ قرآن کریم کا واحد ترجمہ ہے جواردو میں پہلا با محاورہ ترجمہ ہونے کے ساتھ ساتھ قرآنی الفاظ کی ترتیب اور اس کے معانی و مفہوم سے حیرت انگیز طور پر قریب ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ نے اس ترجمہ کی تشمیل میں تقریباً چالیس سال جو محنت شاقہ الٹھائی ہے وہ اہل علم سے پوشیدہ نہیں ہے۔ قرآن کریم کا یہ ترجمہ اردو زبان کا ایک قیمتی سرمایہ ہے۔ جس کی حفاظت ہندویاک کے مسلمانوں کے لیے ایک دینی فریضہ کی حیثیت رکھتی ہے۔ حضرت شیخ الهند نے اس ترجمہ میں متعدد نویوں کا تذکرہ کرنے کے بعد تحریر فرمایا ہے۔

"" صفرت ممدوح عليه الرحمة كاترجمه جيسے استعال محاورات ميں بے نظير سمجھا جاتا ہے ویسے ہی باوجود پابندی محاورہ، قلت تغيراور خفت تبدل ميں بھی بے مثل ہے""۔ (مقدمہ ترجمہ شيخ الهند۔ دارالتصنيف۔ کراچی)

چودہویں صدی کے آغازتک اردو میں قرآن کریم کے متعدد ترجمے شائع ہو چکے تھے۔ ان میں بعض ترجمے بامحاورہ اور مروج زبان میں اہل علم واہل ذہانت حضرات کے تھے۔ اور اس کے مقابلے میں بعض تراجم ایسے بھی آئے جو آزاد خیال حضرات نے کیے تھے اور جن میں گوناگوں اغلاط و مفاسد پائے جاتے تھے۔ اور ان میں قرآن کریم کے مفاہیم پر زبان کے تقاضوں کو ترجیح دی گئی تھی آسان اور با محاورہ زبان کی وجہ سے یہ ترجیے عوام میں مقبول ہونے لگے۔

دوسری طرف صرت شاہ عبدالقادرؒ کے ترجمے سے استفادہ عام میں کچھ دشواریاں پیش آنے لگیں اول تو یہ کہ اس ترجمے کے بعض الفاظ اور محاورات وقت گزرنے کے ساتھ یا تو متروک ہو گئے یا ان کا استعمال بہت کم ہوگیا۔

دوسری د شواری ترجمہ کی وجہ سے نہیں بلکہ طبیعتوں کی سمل پہندی کی وجہ سے پیدا ہوئی یعنی اس ترجمہ کی جو سب نمایاں اور ممتاز خوبی تھی کہ کم سے کم الفاظ میں قرآن کریم کے مفہوم و منشاء کی تعبیر۔ یہی خوبی ان طبیعتوں پر گراں گررنے لگی جو غوروفکر کی عادی نہیں رہیں ۔ اس وجہ سے بھی ان کا میلان ان جدید ترجموں کی طرف زیادہ ہونے لگا۔ ان ترجموں کی غلطیوں اور مفاسد سے لوگوں کو بچانے کیلئے اس وقت کے علمائے کرام کو اس بات کی شدید ضرورت محوس ہوئی کہ ایک نیا ترجمہ سمل اور آسان اردو میں ایساکیا جائے جو ایک طرف ان مفاسد سے بھی پاک ہواور دوسری طرف مروجہ محاورے کے مطابق سمل اور آسان ہو۔

### ترجمه يشخ الهند:

اس وقت کے اہل علم نے صرت شیخ الهند سے ایسا ترجمہ کرنے کی در نواست کی۔ صرت نے غوروفکر کے بعد فرمایا کہ پہلی ضرورت یعنی زبان و محاورے کی سولت تو بعض نے ترجموں سے پوری ہو گئی جو اہل علم و فہم صرات نے کئے ہیں۔ البتہ یہ ترجمے ان خوبیوں سے محروم ہیں جو موضح القرآن میں موجود ہیں۔ اب اگر کوئی نیا ترجمہ کیا جائے گا تو وہ آسان اور بامحاورہ تو ہو گا گر صرت شاہ صاحب کے ترجمے کی خوبیاں کھاں سے آئیں گی ؟ فرمایا کہ اب یہ اندیشہ پیدا ہوگیا ہے کہ نے ترجموں کی موجودگی میں صرت شاہ صاحب کی یہ بے مثال قرآنی غدمت کمیں رفتہ رفتہ معدوم ہی نہ ہو جائے۔ چنانچ صرت شیخ الهند فرماتے ہیں۔

""اس چھان بین اور دیکھ بھال میں تقدیر الهی سے یہ بات دل میں جم گئی کہ حضرت شاہ صاحبٌ کا افضل و مقبول و مفبول و مفید ترجمہ رفتہ رفتہ تقویم پارینہ نہ ہو جائے۔ یہ کس قدر نادانی بلکہ کفران نعمت ہے۔ اور وہ بھی سرسری عذر کی وجہ سے اور عذر بھی وہ جس میں ترجمہ کا کوئی قصور نہیں اگر قصور ہے تولوگوں کی طلب کا قصور ہے""

اسلئے حضرت شیخ الهنڈ نے جدید ترجمہ کا ارادہ تو اسلئے نہیں فرمایا کہ حضرت شاہ عبدالقادڑ کے ترجمہ کی حفاظت ضروری تھی۔ البتہ اس ترجمے سے استفاد کرنے میں مذکورہ بالا دشواریاں تھیں انکو دور کرنے کا ارادہ فرما لیا۔ چنانچہ اس ارادے کے بارے میں آپ فرماتے ہیں۔ ""اس لئے ننگ خلائق کو یہ خیال ہواکہ حضرت شاہ صاحب ممدوح کے مبارک مفید ترجمہ میں لوگوں کو جو کل دوخلجان ہیں یعنی ایک بعض الفاظ و محاورات کا متروک ہو جانا دوسرے بعض بعض مواقع میں ترجمہ کے الفاظ کا مختصر ہونا۔ جو اصل میں تو جمہ کی نوبی تھی مگر بنائے زمانہ کی سہولت پہندی اور مذاق طبیعت کی بدولت اب یماں تک نوبت آگئی کہ جس سے الیے مفید اور قابل ترجمہ کے متروک ہونے کا اندیشہ ہوتا ہے۔ سواگر خور و اعتیاط کے ساتھ ان الفاظ متروکہ کی جگہ الفاظ مستعلم لے لئے جائیں اور اختصار و اجال کے موقول کو تدبر کے ساتھ کوئی لفظ مختصر زائد کر کے کچھ کھول دیا جائے تو چھر ان شاء اللہ حضرت شاہ صاحب کا یہ صدقہ فاضلہ بھی جاری رہ سکتا ہے۔"" (مقدمہ ترجمہ شے الهند)

اس للہیت و اخلاص اور امتیاط و تدبر کے ساتھ حضرت شیخ الهنڈ نے مذکورہ بالا دو مقاصد سامنے رکھ کر حضرت شاہ صاحبؒ کے ترجمے موضح القرآن میں نظر ثانی اور ترمیم کا کام شروع فرما دیا۔ اور آخر ۱۳۳۱ھ میں اس عظیم خدمت کو مکمل فرمایا۔ اور اس میں بھی جس امتیاط وادب سے کام لیا ہے وہ حقیقت میں انہی حضرات کا حصہ ہے۔ ملاحظہ فرمائیے اپنے ترجمے کے مقدمہ میں ارشاد فرمائے میں۔

""جں موقع پر ہم کو لفظ بدلنے کی نوبت آئی وہاں ہم نے یہ نہیں کیا کہ اپنی طرف سے جو مناسب سمجھا بڑھا دیا۔ نہیں بلکہ حضرات اکابر کے تراجم میں سے لینے کی کوشش کی ہے۔ خود موضح القرآن میں دوسری جگہ کوئی لفظ مل گیا۔ یا حضرت مولانا رفیع الدین کے ترجمے میں یا فتح الرحمٰن میں۔ حتی الوسع ان میں سے لینے کی کوشش کی ہے۔ ایسا تغیر جمکی نظیر مقدس حضرات کے تراجم میں نہ ہو۔ ہم نے کل ترجمہ میں جائز نہیں رکھا""۔

اللہ اکبرا ان حضرات کی بے نفسی، نوف خدا اور اپنے بزرگوں کا احترام وادب کا یہ نمونہ کتنا مفید اور سبق آموز ہے؟
تام تراجم میں تلاش و جبچوکی یہ محنت شاقہ اسلئے اٹھائی کہ اپنی جانب سے ایک آدھ لفظ کا اضافہ بھی گوارا نہ تھا۔ اسی اخلاص و
للہیت ہی کا ثمرہ ہے کہ ترجمہ شخ الهند کو جو مقام آج حاصل ہے وہ کسی دوسرے ترجمے کو حاصل نہیں۔ اس ترجمے کو موضح القرآن سے ممتاز رکھنے کیلئے آپ نے اس کا نام ""موضح فرقان" تجویز فرمایا تھا۔ مگر یہ ترجمہ شخ الهند ہی کے نام سے مشور و
معروف ہوا۔

صرت شیخ الهنڈ نے چھ اشعار پر مثمل ایک قطعہ میں اس ترجمہ کی تاریخ بیان فرمائی ہے۔ اس قطعہ کا آخری شعر جس سے تاریخ نکلتی ہے۔ یہ ہے ۔

یے ش و پنج بگفتہ محمود سال اُوموضح فرقان حمید

اس شعرسے تاریخ اس طرح نکلتی ہے کہ بے شش و پنج (یعنی چھ اور پانچ ۔ کل گیارہ اعداد) کم کر دیں تو ""موضح فرقان حمید"" کے اعداد سے سال ۱۳۳۹ھ نکل آئے گا۔

#### فوائد عثماني:

یماں یہ بات قابل ذکر ہے کہ حضرت شاہ عبدالقادڑ نے اپنے ترجمہ کے ساتھ کچھ مختصر واشی بھی تحریر فرمائے تھے جن میں اختصار کے ساتھ انتہائی مفید تفییری توضیحات شامل تھیں۔ حضرت شیخ الهنڈ نے ترجمہ کی سیخمیل کے بعدایک اہم کام یہ بھی شروع فرمایا کہ ان حواثی کو دوبارہ اپنی زبان میں اس طرح تحریر کرنا شروع کیا کہ جماں جماں ضرورت سمجھی وہاں اجال کی تفصیل فرما دی اور مفید تفییری وضاحق کا اضافہ بھی فرمایا۔ لیکن حضرت شیخ الهنڈ کی حیات میں یہ کام صرف سورہ آل عمران تک ہو سکا۔ اور اس طرح تفییری فوائد کا کام ادھورارہ گیا۔

اس کام کی تخمیل کیلئے اللہ تعالی نے شیخ الاسلام حضرت علامہ شبیر احد عثمانی کو منتخب فرمایا اور انہوں نے اپنے مشفق استاڈ کے اس ادھورے کام کی بخمیل کا ارادہ فرمایا۔ اور انہی مقاصد کوسامنے رکھ کر نہایت ادب واحترام کے ساتھ جانفثانی سے اس کام کی طرف متوجہ ہوئے ۔ حضرت علامہ عثمانی کو اللہ تعالی نے جس علم و فضل، بصیرت و حکمت اور عصر عاضر کی مزاج شناسی عطا فرمائی تھی۔ انکے تحریر کردہ تفییری فوائد میں جگہ جگہ ان کا اظہار ہوا۔ اور اس طرح فوائد عثمانی نے ایک ایسی مختصر مگر جامع اور عصر عاضر کی مزاج جامع اور عصر عاضر کی مزود یہ تھی۔ حضرت علامہ عثمانی نے اس عام کو دو بند میں اس کام کی تشکمیل فرمائی۔

حضرت علامہ عثمانی ہے تبجر علمی اور تقریر و تحریر کی سحر انگیزی کا اندازہ اہل علم ہی کر سکتے ہیں۔ تحریک پاکستان میں علمائے کرام کی جاعت کے سرخیل حضرت علامہ عثمانی ہی تھے۔ احقر کے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب حضرت عثمانی کے دست راست اور سب سے زیادہ معتمد علیہ تھے۔

احقر کو اپنی نوبوانی میں والد ماجڈ کے ساتھ صفرت عثمانی کی خدمت میں عاضری کی سعادت کثرت سے عاصل رہی۔ اگرچہ اس بے فکری کے زمانے میں یہ حضرت عثمانی کی مقام کا کوئی شعور تھا اور یہ اس باکال شخصیت کے کالات کا کوئی اندازہ۔ البتہ کراچی کے پر ہجوم جلسوں میں حضرت عثمانی کی سحرانگیز تقاریر کی اہمیت کا اثر آج بھی قلب میں محوس ہوتا ہے۔ تفسیر عثمانی کی بعض خصوصیات:

تفییر عثمانی کی اصل علمی خصوصیات کا اندازہ کرنا تو اہل علم کا کام ہے۔ لیکن اسکی خصوصیات جو مجھ جیسے ایک عام

- آدمی کو بھی بسہولت نظرآ جاتی ہیں۔ مندرجہ ذیل ہیں۔
- ا۔ مختصر ہونے کے باوبود قرآن کریم کے منشاء و مفہوم کی تعبیر میں اتنی جامع ہے کہ اکثر مقامات پر قرآن کریم کے طالب علم کو بڑی تفییر سے منتغنی کر دیتی ہے۔
  - ۲۔ قرآن کریم کی آیات کا باہمی ربط اتنا واضح ہے کہ مسلسل ترجمہ پڑھنے والے کو کمیں ربط کی کمی کا احساس نہیں ہوتا۔
- ہے۔ قرآن کریم کی مختلف آیات میں جمال جمال ظاہری تعارض معلوم ہوتا ہے ان آیات کی طرف مراجعت کر کے رفع تعارض کی سل تقریر کی گئی ہے۔
- ہ۔ عصر حاضر میں پیدا ہونے والے اشکالات کا شافی جواب دیا گیا ہے۔ اور اکثر مقامات پر اپنے دکنشیں انداز میں عقلی دلائل بھی مہیا کئے گئے ہیں۔
- <u>ہ۔</u> جن مقامات پر ایک سے زائد تفسیری آراء پائی جاتی ہیں وہاں راجح تفسیر کو ترجیحی وجوہات کے ساتھ اختیار فرمایا ہے۔
- ہے۔ اہل علم کیلئے اکثر مقامات پر ایسے لطیف علمی اشارات کر دیئے گئے ہیں جن سے ان مقامات پر متوقع دشواریوں کے عل عل کی طرف رہنائی ملتی ہے۔
  - ے۔ زبان کی سولت اور جدید محاورات کی مطابقت کا اتنا غیر معمولی اہتمام فرمایا کہ ساٹھ سال گزر جانے پر بھی اس تفسیر کی زبان آج کی زبان معلوم ہوتی ہے۔

#### تفییری عنوانات کا اضافه:

زمانے کے ساتھ ساتھ صاتھ صرورتیں بھی بدلتی رہتی ہیں۔ اب تک تفسیر عثمانی قرآن کریم کے عاشیے ہی پر طبع ہوتی رہی ہی۔ اب تک تفسیر عثمانی قرآن کریم کے عاشیے ہی پر طبع ہوتی رہی ہے۔ اس زمانے میں طبیعتوں کی سل پہندی اور بڑھ گئی۔ اور عاشیوں کا رواج رفتہ رفتہ ختم ہونے لگا۔ اب تک جس انداز میں تفسیر عثمانی چھپتی رہی ہے۔ اسکی صورت یہ ہے کہ بین السطور ترجمے میں جماں تفسیری فائدہ دینا ہے۔ اس کا نمبر دیدیا جاتا ہے اور پھر وہی نمبر عاشیہ پر دے کر اسکے تحت تفسیر کھ دی جاتی ہے اور پھر صفحہ کے فوائد کا نمبرایک سے شروع ہوتا ہے اس صورت میں قباحت یہ ہے کہ ہر صفحہ کے تفسیری فوائد کو اس صفحہ تک محدود رکھنا اکثر ممکن نمیں ہوتا۔ اس طرح ایک آیت کا تفسیری فائدہ اگر دیکھتا ہے تو ضروری نمیں کہ وہ مضمون اسی صفحہ پر مل جائے۔ وہ کسی اگلے صفحہ پر دیکھنا ہوتا ہے اور اس طرح استفادہ میں دشواری پیش آتی ہے۔ دوسری قباحت یہ ہے کہ عاشیہ میں جگہ کی کمی کی وجہ سے قلم باریک ہوتا ہے اور پڑھنے والے کو میں دشواری پیش آتی ہے۔ دوسری قباحت یہ ہے کہ عاشیہ میں اشاعت و طباعت کی سولتوں کی وجہ سے جدید کتابیں بہت صاف

اور سل ہوتی ہیں۔ اس لئے اس قدیم طرز کے عاشیوں کو دیکھ کر ہی عام پڑھنے والا گھبراہٹ محوس کرتا ہے۔ چنانچہ نود مجھے بھی جب کہمی استفادہ کی ضرورت پیش آئی تو معارف القرآن کی آٹھ جلدوں پر مثمل تفسیر سے استفادہ نسبتا زیادہ آسان معلوم ہوا۔ ان وجوہات کی وجہ سے تفسیر عثمانی کی افادیت بھی متاثر ہونے لگی۔ اب چریہ ضرورت پیش آئی کہ جدید تقاضوں کے مطابق اسکی نئی کتابت و طباعت ہواور عاشیہ کی بجائے یہ تفسیری فوائد باقاعدہ تفسیر کے متن کے طور پر شائع کئے جائیں۔

جس وقت احقرنے یہ مضمون تحریر کیا تھا برادر محترم ہمارے درمیان موجود تھے اور اس کام کی تنگمیل پر بے اندازہ نوشی کا اظہار فرمایا۔ اور مجھے انعام سے بھی سرفراز فرمایا۔ تقریبا دس ماہ کی تکلیف دہ علالت کے بعد اللہ کا حکم پورا ہوا اور وہ ۱۱ اگست ۱۹۹۰ء کو اپنے مالک حقیقی سے جا ملے۔ انا للہ وانا البہ راجون اللہ تعالی انہیں وہاں اپنی رضا اور مغفرت کے انعامات سے نوازے۔ آمین

میرے برادر مخترم مولانا محمد رضی عثانی (بالک دارالا شاعت کراچی) کی ایک طویل عرصہ سے یہ خواہش تھی کہ وہ اسکے تقییری فواند پر مخوات کا اصافہ کروا کے اسکو جدید طرز کے مطابق از سر نو شائع کریں۔ میرے بجینچے اور برادر مخترم کے صاحبزادے عزیزم خلیل اشرف سلمہ نے شعبان ۲۰۸۳ء کے آٹر میں مجھ سے اس خواہش کا اظہار بھی کیا اور در خواست بھی کہ تقییری عخوانات کا کام میں کر دوں۔ اس کام کی اہمیت اور افادیت میں توکوئی شبہ نہیں تھا لیکن اس کا کبھی وہم بھی نہیں گررا تقییری عخوانات کا کام میں کر دوں۔ اس کام کی اہمیت اور افادیت میں توکوئی شبہ نہیں تھا لیکن اس کا کبھی وہم بھی نہیں گررا تھاکہ مجھ جیسے بے علم و عل آدمی کے بارے میں بھی موجا جا سکتا ہے کہ تقییر خاتی کی اس علمی خدمت کی کوئی اہلیت اس میں موجود ہے۔ پھر پونیور ٹی میں اپنی تدریسی مصروفیات کے علاوہ بچھلے تقریبا ڈھائی سال ہے بائبل سے قرآن تک (اردو ترجمہ اظہار التی ) جو تین جلدوں پر مشل ہے اسکے انگریزی ترجمے کے کام میں مصروف تھا اور اس وقت تیہری جلد کا آغاز ہی کیا تھا۔ اسکے علاوہ بھی کچھ دوسرے تحریری کاموں میں مشغول ہونے کی وجہ ہے اس نئے کام کو شروع کرنے کا کوئی تصور بھی نہیں کر سکتا تھا۔ لیکن ساتھ ہی یہ لا لئے بھی قوت کے ساتھ دل میں پیدا ہوا کہ اگر تی تعالی شاید مدد فرمائیں اور اس احتر نے تربی نہیں کر سکتا تھا۔ یہ مسلم کی شب سلم ناملہ تعالی ہے اس کا ذکر آیا توانوں نے بھی اصرارے اس کام کی تائید کی اور اس طرح اس خدمت کیلئے کچھ ہمت پیدا ہونے گئی۔ رمضان المبارک شہوع ہو گئے اور آخر یہ ہمت ارادے کی شکل اختیار کر گئی چنائیچ 9 رمضان المبارک ۱۲ اپریل ۱۹۸۹ء کی شب میں اللہ تعالی کی مدد کے بحروے سے احقر نے اس کام کی ابتداء میں ایک طرف تو یہ خیال انتائی مصرور کن تھاکہ اس تقیر میں بی اکار کے نام شامل میں ایک فری کو ان انکے نام کے ساتھ

اس سراپا خطاکار وروساہ کا نام بھی شامل ہوگیا توکیا بعید ہے کہ ان حضرات کی برکت سے حق تعالی شانۂ اس احقر کے ساتھ بھی آخرت میں رحمت کا معاملہ فرما دیں اور جس طرح گندم کے ساتھ خس و خاشاک بھی اسی قیمت پرتل کر پلیے جاتے ہیں اسی طرح شائد حق تعالی شانۂ ان بڑے ناموں کے ساتھ احقر کو بھی خس و خاشاک کی طرح قبول فرما لیں۔ دوسری طرف اپنی بے بضاعتی، سائد حق تعالی شانۂ ان بڑے ناموں کے ساتھ احقر کو بھی فاری رہا کہ اپنی نااہلی کے باوجود اس کام کی جرأت پر کمیں مواخذہ نہ جائے۔

الحدلله ۹ رمضان المبارک ۱۳۰۹ه ۱۱ اپریل ۱۹۸۹ء کو شروع کر کے ۹ صفر المظفر ۱۳۱۰ه ستمبر ۱۹۸۹ء کو پورے پاپنچ ماہ میں اسکی تنجمیل ہوگئی۔ اگریہ کوئی مفید کام ہوا ہے تو حق تعالی شانۂ کی دی ہوئی توفیق اور سعادت کے شکر کیلئے میرے پاس الفاظ نہیں، ورنہ میرے لئے یہ بھی بڑی کامیابی ہوگی کہ آخرت میں حق تعالی شانۂ کا یہ مواخذہ نہ ہوکہ تو نے یہ جرأت کیوں کی؟ رب اغفر وارحم وانت خیرالراحین ۔

تفیر عثمانی میں اس وقت احقر نے جو کام کئے ہیں وہ دو ہیں۔ ایک تو یہ کہ ہر سورت کے فوائد کے نمبر مسلسل لگائے گئے ہیں اور وہی نمبر بین السطور ترجے میں دیئے گئے ہیں۔ مثلاً سورہ بقرہ میں جتنے فوائد ہیں، جو تین سوسے زائد ہیں ان کے نمبر ایک سے شروع کر کے آخرتک مسلسل لگائے گئے ہیں۔ اس سے قرآنی آیت یا الفاظ کے متعلقہ فائدے کو دیکھنا پہلے کے نمبر ایک سے شروع کر کے آخرتک مسلسل لگائے گئے ہیں۔ اس سے قرآنی آیت یا الفاظ کے متعلقہ فائدے کو دیکھنا پہلے کے مقابلے میں بہت سل ہو جائے گا۔ دوسرا اصل کام تفیری عنوانات قائم کرنے کا ہے اس کام کی مشکلات اور دشواریوں کا اندازہ احقر کو کام شروع کرنے کے بعد ہی ہوا۔ مثلاً ایک عام دشواری تو یہ ہی تھی کہ قرآن کریم کی ایک آیت میں متعدد مضامین ہوتے ہیں ان میں سے کس مضمون کو عنوان بنایا جائے اس کا یہ فیصلہ اکثر مقامات پر سخت دشوار ہوا۔ اسکے علاوہ میں کیا نزاکتیں اور علی دشواریاں ہیں اس کا اندازہ اہل علم کر سکتے ہیں۔ ان کا تذکرہ غیر ضروری طوالت کا سبب ہو

تفییری عنوانات قائم کرنے کے وقت جو امور احقر کے پیش نظر رہے یا جو فوائد اور سہولتیں اس اصافے سے متوقع میں وہ مندرجہ ذیل میں۔

- ا۔ کل تفسیری عنوانات کی تعدادلگ بھاگ پانچ ہزار ہے۔
- ان تفییری عنوانات کی فہرست در حقیقت تفییر عثمانی کا ایک تفصیلی اندکس ہے جو نود منتقل افادہ کی چیز ہے۔
- ہے۔ مضامین سے اجالی واقفیت چند کمحوں میں عاصل ہے۔ سے اس سورت کے مضامین سے اجالی واقفیت چند کمحوں میں عاصل

ہو جاتی ہے۔

- ہم۔ احقر نے عنوانات قائم کرنے کے وقت حضرت مولانا عثمانی ؒ کے فوائد ہی کوبنیاد بنایا ہے اور اس پر سختی سے عمل کیا ہے مثلاً قرآن کے ظاہری الفاظ سے ایک عنوان بظاہر متعین معلوم ہوتا ہے مگر تفسیر میں اس طرف التفات نہیں کیا گیا تو تفسیر ہی کے مطابق عنوان اختیار کیا گیا ہے۔
- ۵۔ ایک تفسیری فائدے میں اگر ایک سے زائد مضامین بیان ہوئے ہیں تو اس موقع کے مناسب اگر تفسیر میں واضح طور
   پر کسی ایک مضمون پر زور ہے تو وہاں اسی مضمون کو عنوان بنایا گیا ہے۔
- 1۔ بعض تفییری فوائد میں حضرت علامہ ؒ نے طویل کلام کیا ہے۔ اس میں اگر کوئی اہم علمی بحتہ یا کوئی مفید مضمون آیت کی تفییر کے ذیل میں آگیا ہے تواس جگہ کوئی نیا نمبر لگائے بغیرایک نیا عنوان قائم کر دیا گیا ہے۔ اسلئے یہ ضروری نہیں کہ ایک فائدہ کا صرف ایک ہی عنوان ہو۔
- >۔ قصص اور واقعات کی تکرار میں اکثر مقامات پر قرآن کریم نے کہیں کہیں معمولی فرق کیا ہے۔ مثلاً حضرت موسی، حضرت نوخ اور دوسرے انبیاء علیم السلام کے واقعات مختلف جگوں پر بار بار آئے ہیں۔ ان میں جہاں کوئی نئی تفصیل یا نئی اطلاع موجود ہے اسکے عنوان میں شامل کرنے کی کوش کی گئی ہے۔ اس طرح واقعات کی مختلف تفصیلات فہرست مضامین سے آسانی سے معلوم کی جاسکتی ہیں۔
- ۸۔ یہ اہتمام نہیں کیا گیا کہ صرف ان تفریری فوائد پر عنوان لگایا جائے جنگی عبارت کچھ طویل ہو، بلکہ اگر کسی جگہ صرف ایک سطر کا فائدہ ہے اور اس کا مضمون عنوان کا متقاضی ہے تو وہاں بھی عنوان قائم کر دیا گیا ہے۔
- 9۔ حتی الوسع اعتیاط کے باو جوداس کام میں بہت جگوں پر احقر سے سوو خطا کا صدور یقینا ہوا ہو گا۔ اسکے لئے در نواست ہے کہ احقر کو یا ناشر کو ان مقامات کی نشاند ہی فرما دیں تو انکو آئندہ طباعت میں درست کر لیا جائے۔ آخر میں بارگاہ رب العالمین میں دست بدعا ہوں کہ وہ اس حقیر کوشش کو قبول فرما کر اسکو پڑھنے والوں کیلئے مفیداور احقر کیلئے دین و دنیا کا سرمایہ بنا دے۔ آمین۔ محمد ولی رازی
  - ۳۲۷ بی اشرف منزل به گارڈن ایسٹ کراچی نمبر ۵ مورخه یکم ربیع الاول ۱۳۱۰ھ ۳ اکتوبر ۱۹۸۹ء

# شيخ العالم المعرف به شيخ الهند حضرت مولانا محمود الحنَّ كي مختصر سوانح حيات

قرآن کریم کا پیش نظر اردو ترجمہ شیخ الهند حضرت مولانا محمود حن اسیر مالٹا کا ہے۔ حضرت شیخ الهنڈ نے شاہ عبدالقادر کے اردو ترجمے کو بامحاورہ اپنے دورکی روزمرہ زبان میں ڈھال کر مرتب کیا ہے۔ لہذا اس ترجمہ کلام پاک کے سلسلہ میں شیخ الهند کی مختصر سوانح عمری پیش کی جاتی ہے۔

#### پيدائش:

شیخ الهند حضرت مولانا محمود الحنْ ۱۲۶۸ھ میں بریلی میں پیدا ہوئے۔ ان ایام میں یہاں پر آپکے والد ماجد جناب مولانا ذوالفقار علیؒ صاحب بحثیت ڈپٹی انسکیڑ مدارس مقیم تھے۔ آپ کا اصلی وطن دیوبند ضلع سہارنپور ہے۔

### نعلیم اور اساتذه:

آپ نے قرآن پاک میانجی منگلوری سے پڑھا۔ فارسی کی ابتدائی کتابیں مولانا عبدالطیف صاحب سے پڑھیں۔ کتب فارسی کی تکمیل اور عربی کی ابتدائی کتابیں اپنے پچا مولانا مهتاب علی صاحب سے پڑھیں۔ ۱۵ محرم ۱۸ ماھ میں دارالعلوم دلوبند کا افتتاح ہوا تو آپ اسکے سب سے پہلے طالب علم ہوئے اور سب سے پہلے استاد ملا محمود مقرر ہوئے۔ ۱۲۸۶ء میں صحاح سنہ کی کتابیں بانی دارالعلوم دلوبند حضرت مولانا محمد قاسم نافوقی سے پڑھیں، عدیث میں آپ حضرت مولانا محمد تقوب صاحب مدرس اول دارالعلوم دلوبند کے بھی شاگر درہے۔ ۱۹ ذیعقد ۱۲۹۰ھ کو سند فراغ عاصل کی۔

#### تدریسی خدمات:

آپ نے ۱۲۸۸ھ سے دارالعلوم دیوبند میں مدرس چارم کی حیثیت سے تدریسی خدمات کا آغاز فرمایا اور ۱۳۰۵ھ میں صدر مدرس یعنی شیخ الحدیث کے درجہ پر فائز ہوئے۔ آپ ۱۲۸۹ھ تا ۱۳۰۵ھ یعنی ۱۶ سال تک بحثیت مدرس خدمات انجام دیتے رہے۔ ۱۳۰۵ھ سے ۱۳۰۵ھ سے ۱۳۳۰ھ تک شیخ الحدیث کی حیثیت سے بحن و نوبی طلباء دارالعلوم کو فیضیاب فرماتے رہے۔ ۲۴ سال کی اس مدت میں ہزاروں تشنگان علم نے آپ کے فیوض سے سیراب ہوکر دنیا کے کونہ کونہ میں علم کی شمعیں روش کیں۔ سیاسی زندگی:

ایک طرف آپکی زندگی کا مقصد اشاعت دین تھا تو دوسری طرف آپ آزادی ہند کے دل و جان سے نواہاں تھے

یعنی آپ چاہتے تھے کہ ہندوستان سے انگریز کا تسلط ختم کیا جائے۔ جنگ بلقان ۱۳۲۹ھ تا ۱۳۳۰ھ میں آپ نے بڑھ پڑھ کر ترکوں کی مدد کی اور کافی رقم چندہ کی شکل میں اکھی کر کے انکو بھجی۔ یہاں تک کہ دارالعلوم کے طلباء اور اساتذہ کو بھی اس کام میں مصروف کرکے کچھ دنوں کیلئے مدرسہ بند کر دیا۔

آپ کی ذات علم وسیاست کی محور تھی، ۱۳۲۱ھ میں آپ نے جمعیۃ الانصار کی بنیاد ڈالی جس کے امیر آپ اور مولانا عبیداللہ صاحبً سندھی سیکرٹری مقرر ہوئے۔ اسکے اجلاس اپریل ۱۳۲۹ھ میں مقام مراد آباد ۱۳۳۰ھ میں بنقام میرٹھ اور ۱۳۳۱ھ میں بنقام شملہ منعقد ہوئے۔ ان اجلاسوں کی ہندوستان میں دھوم مچ گئی۔ اور حکومت برطانیہ بھی چونک پڑی، آپ نے سلاطین اسلام کو متحد کر کے ہندوستان پر حلہ کرنے کی اسکیم بھی تیار کی اور مولانا عبید اللہ سندھی کو کابل روانہ کیا تاکہ اس کو علی جامہ پہنایا جائے اور خود مجاز مقدس تشریف لے گئے۔ وہاں پر غالب پاشا، انور پاشا اور ترکی کے دیگر وزراً کو اسکیم سے آگاہ کیا۔

اسیری مالٹا اور تکمیل ترجمه قرآن کریم:

آپ اپنی اسکیم سے آگاہ کرنے کیلئے نود ترکی جانے کا عزم رکھتے تھے مگر طائف میں آپکو گرفتار کرا دیا گیا۔ ۱۸ ربیع الاول ۱۳۳۵ھ بروز جمعہ کسی انسپکٹر کی نگرانی میں روانہ کر کے ۲۰ ربیع الاول ۱۳۳۵ھ کو مالٹا پہنچائے گئے۔ آپ پر بغاوت کے الزام میں مقدمہ چلایا گیا اور ۱۳۳۵ھ میں مالٹا ہی میں قید کر دیا گیا۔ آپ ۲۹ ربیع الاول ۱۳۳۵ھ کو مالٹا پہنچ اور شوال ۱۳۳۵ھ سے ترجمہ کلام پاک مقدمہ چلایا گیا اور ۱۳۳۵ھ میں مالٹا ہی میں قید کر دیا گیا۔ آپ ۲۹ ربیع الاول ۱۳۳۵ھ کو مالٹا پہنچ اور شوال ۱۳۳۵ھ سے ترجمہ کلام پاک کا سلسلہ شروع کیا۔ اس طرح دو شوال ۱۳۳۱ھ کو ایک سال کی قلیل مدت میں اسکی شخمیل ہوئی۔ سورہ نساء تک تفسیری حواشی میں انہی ایام میں لکھے گئے۔ چند سال بعد رہائی ہوئی اور ۱۳۳۸ھ کو دیو بند پہنچ کر تحریک غلافت میں زورو شور سے حصہ لیا۔

ہندوستان میں تحریک خلاف اور حریت کے شعلے بھڑک رہے تھے اسی دوران آپ جامعہ ملی کا سنگ بنیاد رکھنے کیلئے علی گڑھ تشریف لے گئے۔ واپسی میں سخت بیار ہو گئے اور دہلی پہنچے۔ جمال پر ڈاکٹر مختار احد انصاری نے علاج کیا، آرام ہوا تو ملیریا کے عارضہ میں مبتلا ہو گئے اور ۱۸ ربیع الاول ۱۳۳۹ھ کو دہلی میں داعی اجل کو لبیک کھا۔ انا للہ وانا لیہ راجون۔ شاگرد:

ویسے تو آپ سے ہزاروں طلباء کو شرف تلمذ عاصل ہوا لیکن ان میں انتاد الانتاد تھیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانویؒ، حضرت مولانا سید محمد انور شاہ صاحبؒ کشمیری، حضرت مولانا عبیب الرحمن صاحب مہتم دارالعلوم دیوبند، حضرت مولانا حمین احد صاحب مدنیؒ، حضرت مولانا مجمد کفایت الله صاحبؒ سندھی، مفتی اعظم ہند، حضرت مولانا مجمد کفایت الله صاحبؒ

| م دہلوی، شیخ الاسلام حضرت مولانا شبیراحد عثانیٌ، حضرت مولانا مرتضی حن صاحب چاندپوریؒ، حضرت مولانا ثناء الله<br>ری اور حضرت مولانا عزیز گل صاحب کا کا خیلی وہ قابل ذکر ہستیاں ہیں جنکے فیوض آج بھی عالم اسلام میں جاری و | صاحبٌ امرتبه |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|                                                                                                                                                                                                                         | ساری ہیں ۔   |
|                                                                                                                                                                                                                         |              |
|                                                                                                                                                                                                                         |              |
|                                                                                                                                                                                                                         |              |
|                                                                                                                                                                                                                         |              |
|                                                                                                                                                                                                                         |              |
|                                                                                                                                                                                                                         |              |
|                                                                                                                                                                                                                         |              |

# یشخ الاسلام حضرت علامه شبیراحد عثانیٌ کی مختصر سوانح حیات

شخ الهند نور الله مرقدہ کے اردو ترجمہ پر علامہ شہیراحد عثمانیؒ نے تفسیری حواشی تحریر فرمائے ہیں جنکو تفسیر عثمانی کے نام سے بھی موسوم کیا جا سکتا ہے۔ اسکی مقبولیت کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ قرآن کریم کے بیانسخ ہزاروں کی تعداد میں ہندوپاک میں شائع ہو چکے ہیں۔ اور ان شاء اللہ یہ صدقہ جاریہ قیامت تک قائم و دائم رہے گا۔ آپکی مختصر سوانح عمری پیش کی جاتی ہے۔ پیدائش:

آپ ۱۰ محرم ۱۳۰۵ھ میں مقام بجنور پیدا ہوئے۔ جہاں پر آپکے والد جناب مولانا فضل الرحمٰن صاحبؒ ڈپٹی انسپکٹر مدارس تھے۔

### نام اور سلسله نسب:

آپ کا نام انکے والد صاحب نے فضل اللہ رکھا اور بعد میں گھر والے شبیر احد کھنے لگے جو غالبا عشرہ محرم میں پیدائش کی نسبت سے ہو گا۔ آپ اسی نام سے مشہور و معروف ہوئے۔ آپ کا شجرہ نسب حضرت عثمان غنیؒ سے تینتالیں ویں پشت میں ملتا ہے مفتی اعظم ہند حضرت مولانا مفتی عزیز الرحمن صاحبؒ اور حضرت مولانا عبیب الرحمن صاحبؒ مہتم دارالعلوم دیوبند آپکے علاقی بھائی تھے۔

### لعليم اور اساتذه:

آپکی تعلیم کا آغاز ۱۳۱۱ھ میں جناب حافظ محمد عظیم صاحبؒ سے ہوا۔ آپ نے ان سے اردو کی ابتدائی کتابیں پڑھیں فارسی کی تعلیم ۱۳۱۲ھ میں منتقی منظور احمد صاحبؒ اور مولانا محمد پبین صاحبؒ صدر مدرس شعبہ فارسی دارالعلوم دیوبند والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب مدظلہ مفتی اعظم پاکتان سے حاصل کی۔ عربی تعلیم ۱۳۱۹ھ میں دارالعلوم دیوبند ہی میں شروع کی جمال پر آپکے اساتذہ میں مولانا غلام رسول صاحبؒ، مولانا حکیم محمد حن صاحبؒ اور بالخصوص حضرت شیخ الهند مولانا محمود حن صاحب شعے۔ ۱۳۲۵ھ میں دورہ عدیث درجہ اول میں پاس کر کے سند فراغت عاصل کی۔

#### تدریسی خدمات:

ویسے تو آپ دوران تعلیم ہی میں طلباء کو پڑھایا کرتے تھے مگر باقاعدہ پڑھانے کی ابتداء ۱۳۲۵ھ میں دارالعلوم دیوبند

میں ہوئی۔ ۱۳۲۱ھ میں مدرسہ عالیہ فتح پوری دہلی میں صدر مدرس کی حیثیت سے دہلی تشریف لے گئے ۱۳۲۸ھ میں مجلس شوری دارالعلوم دیوبند کے اصرار پر آپ دوبارہ دیوبند تشریف لے آئے۔ ۱۳۲۸ھ میں آپ جامعہ اسلامیہ ڈابھیل ضلع سورت تشریف لے گئے اور وہاں تفییر و عدیث کا درس دیتے رہے۔ ۱۳۵۲ھ میں حضرت مولانا سید محمد انور شاہ صاحب کشمیری کی وفات کے بعد آپ شخ الحدیث کے عمدہ پر فائز ہوئے۔ ۱۳۵۴ھ میں اراکین دارالعلوم دیوبند کے اصرار پر صدر مستم کی حیثیت سے اعزازی غدمات انجام دیتے رہے۔ ۱۳۹۲ھ میں دارالعلوم سے علیحرگی اغتیار فرمائی اور ڈابھیل والوں کی در نواست پر دوبارہ ڈابھیل تشریف لے آئے۔

### ساسى زندگى:

یخ الاسلام حفرت علامہ شہیرا تر عثمانی متبحر عالم، فقیہ، محدث و مفسر ہونے کے ساتھ ساتھ اعلی درجہ کے ساسی رہخا بھی تھے۔ درس و تدریس ہی کے ساتھ آپ نے اپنی ساسی سرگر میاں بھی جاری رکھیں۔ آپ کو تحریر و تقریر کا خدادا ملکہ عاصل تھا۔ آپ نے ۱۳۲۹ھ سے ۱۳۲۹ھ سے ۱۳۲۱ھ سے ۱۳۲۹ھ میں اپنا مقالہ ترک موالات، جمعیة العلماء ہند کے اکثر جلسوں میں تقریریں کیں۔ اور ملکی و مذہبی خدمات انجام دیں۔ ۱۳۳۹ھ میں اپنا مقالہ ترک موالات، جمعیة العلماء ہند کے اکثر جلسوں میں پڑھا جو آپ کا علمی شاہ کار تھا۔ آپ ۱۳۲۸ھ سے ۱۳۲۱ھ تک جمعیة العلماء ہند میں شریک رہے۔ العلماء ہند میں پڑھا جو آپ کا علمی شاہ کار تھا۔ آپ ۱۳۲۸ھ سے ۱۳۲۱ھ تک جمعیة العلماء ہند میں شریک ہو کر تحریک پاکستان کو زبر دست تقویت پہنچائی۔ آپ نے اپنی تحریروں، تقریروں اور خطبوں کے کے ذریعہ مسلم لیک میں جو کر تحریک پاکستان میں مولانا عثمانی کا بڑا ہاتھ ہے۔ ۱۳۲۱ھ میں سرحد ریفرنڈم کے سلسلہ کے کے ذریعہ مسلم لیگ میں جان ڈال دی۔ قیام پاکستان میں مولانا عثمانی کا بڑا ہاتھ ہے۔ ۱۳۲۱ھ میں سرحد نے پاکستان میں شولیت کا فیصلہ کیا۔ قائد اعظم کے بعد آپ ہی کی کوشوں کے نتیجہ میں ممار رجب ۱۳۲۱ھ کو قیام پاکستان کا اعلان ہوا۔ اور ۲۷ ممنان المبارک ۱۳۶۱ھ شب قدر میں پاکستان معرض وجود میں آیا۔

آپ ۱۳۱۹ھ کو تقریبات پاکتان میں شریک ہونے کیلئے دیوبند سے کراچی پہنچ گئے تھے۔ قائد اعظم نے رسم پر چم کثائی آپ ہی کے دست مبارک سے کرائی اور پاکتان کی دستور ساز اسمبلی کا افتتاح بھی آپ ہی نے فرمایا۔ آپ ہی کی کوشٹوں سے دستور ساز اسمبلی میں قرار داد مقاصد پاس ہوئی۔

#### انتقال:

آپ ۱۳۹۹ھ کو وزیرا عظم بہاولپور کی در خواست پر جامعہ اسلامیہ بہاولپور کے افتتاح کیلئے تشریف لے گئے۔ ۲۱ صفر کی

| شب کو بخار ہوا اور صبح تک طبیعت ٹھیک ہو گئی۔ لیکن 9 بجے صبح سینہ میں تکلیف ہو گئی اور ۲۱ صفر ۱۳۹۹ھ بروز منگل ۱۱ بجکر ۸۰ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| منٹ پر ۱۴ سال ا ماہ ۱۲ یوم کی عمر میں آپ نے داعی اجل کولیبیک کہا۔ انا للہ وانا البیر راجعون۔                            |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |

### رموزاوقات قرآن مجيد

ہرزبان کے اہل زباں جب گفتگو کرتے ہیں تو کہیں ٹھہر جاتے ہیں ، کہیں نہیں ٹھہرتے۔ کہیں کم ٹھہرتے ہیں،

کہیں زیادہ اور اس ٹھہرنے اور نہ ٹھہرنے کو بات کے صبیح بیان کرنے اور اس کا صبیح مطلب سمجھنے میں بہت دخل ہے۔ قرآن مجید کی عبارت بھی گفتگو کے انداز میں واقع ہوئی ہے۔ اسی لئے اہل علم نے اس کے ٹھہرنے نہ ٹھہرنے کی علامتیں مقرر کر دی عبارت بھی گفتگو کے انداز میں واقع ہوئی ہے۔ اسی لئے اہل علم نے اس کے ٹھہرنے نہ ٹھہرنے کی علامتیں اور وہ یہ دی میں، جن کو رموز اوقاف قرآن مجید کہتے ہیں۔ ضروری ہے کہ قرآن مجید کی تلاوت کرنے والے ان رموز کو ملحوظ رکھیں اور وہ یہ میں:

چ جماں بات پوری ہوجاتی ہے، وہاں چھوٹا سا دائرہ لگا دیتے ہیں۔ یہ حقیت میں گول (ت) ہو بصورت (ق) لکھی جاتی ہے۔ اور یہ وقف تام کی علامت ہے لیعنی اس پر شھرنا چاہیئے، اب (ق) تو نہیں لکھی جاتی۔ چھوٹا سا دائرہ ڈال دیا جاتا ہے۔ اسکوآیت کہتے ہیں۔ دائرہ پر اگر کوئی اور علامت نہ ہو تورک جائیں ورنہ علامت کے مطابق عمل کریں۔

۵ یہ اس بات کی علامت ہے کہ اس موقع پر غیر کوفیین کے نزدیک آیت ہے۔ وقف کریں تواعادہ کی ضرورت نہیں۔ اس کا عکم بھی وہی ہے جو دائرہ کا ہے۔

م وقف مطلق کی علامت ہے۔ اس پر مٹھرنا چاہیئے۔ یہ علامت وہاں ہوتی ہے جہاں مطلب تمام نہیں ہوتا اور بات کھنے والا ابھی کچھے اور کہنا چاہتا ہے۔

ج وقت جائز کی علامت ہے۔ یہاں ٹھہرنا بہتراور یہ ٹھہرنا جائز ہے۔

معلامت وقف مجوز کی ہے۔ یہاں یہ مٹھہرما بہترہے۔

ص علامت وقف مرخص کی ہے۔ یہاں ملا کر پڑنا چاہیئے لیکن اگر کوئی تھک کر ٹھہر جائے تو رخصت ہے۔ معلوم رہے کہ (ص) پر ملا کر پڑھنا (ز) کی نسبت زیادہ ترجیح رکھتا ہے۔

صلے الوصل اولیٰ کا اختصار ہے۔ یماں ملا کر پڑھنا بہتر ہے۔

ق قبل عليه الوقف كاخلاصه ہے۔ يهاں مُصهرنا نهيں چا مليئے۔

صل قد یو صل کا مخفف ہے۔ یہاں مٹھرا بھی جاتا ہے اور کبھی نہیں۔ بوقت ضرورت وقف کر سکتے ہیں۔

قف یہ لفظ قف ہے۔ جس کے معنی ہیں مٹھر جاؤ۔ اور یہ علامت وہاں استعال کی جاتی ہے، جمال پڑھنے والے کے ملاکر پڑھنے کا اخمال ہو۔

سکتة سکتة کی علامت ہے۔ یمال کسی قدر تھمرنا چا بینے مگر سانس بنہ ٹوٹنے پائے۔

وقفة لمجے سکتہ کہ علامت ہے۔ یہاں سکتہ کی نسبت زیادہ ٹھہرنا چاہیئے لیکن سانس بنہ توڑیں۔ سکتہ اور وقفہ میں یہ فرق ہے کہ سکتی میں کم ٹھہرنا ہوتا ہے، وقفہ میں زیادہ۔

لا لا کے معنی نہیں کے ہیں۔ یہ علامت کہیں آیت کے اوپر استعال کی جاتی ہے اور کہیں عبارت کے اندر۔ عبارت کے اندر ہو تو انتدا کے اندر ہو تو ہر گز نہیں مٹھرنا چا بیئے۔ آیت کے اوپر ہو تو انتدا ف ہے۔ بعض کے نزدیک مٹھرنا چا بیئے بعض کے نزدیک نہیں مٹھرنا چا بیئے لیان مٹھرا جائے یا نہ مٹھرا جائے اس سے مطلب میں خلل واقع نہیں ہوتا۔

ک کذلک کا مخفف ہے، اس سے مراد ہے کہ جورمزاس سے پہلی آیت میں آ چکی ہے، اس کا عکم اس پر بھی ہے۔

""

یہ تین نقاط والے دو وقف قریب قریب آتے ہیں۔ ان کو معانقہ کہتے ہیں۔ کبھی اس کو مختصر کر کے (مع) بھی لکھ

دیتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ دونوں وقف گویا معانقہ کر رہے ہیں۔ ان کا عکم یہ ہے کہ ان میں سے ایک پر مٹھرنا چا ہیئے

دوسرے پر نہیں۔ ہاں وقف کرنے میں رموزکی قوت اور ضعف کو ملحوظ رکھنا چا ہیئے۔

ركوعها

# اسُوْرَةُ الْفَاتِحَةِمَكِّيَّةُ ٥

ایاتها،

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے [<sup>1</sup>]

ٱلْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿

ا۔ سب تعریفیں اللہ کے لئے ہیں <sup>[۲</sup>] جو یا لنے والا سارے ہمان کا[۳]

٢ بے حد مهربان نهایت رحم والا

س<sub>م</sub> مالک روز بردا کا [<sup>۲</sup>]

۴۔ تیری ہی ہم بندگی کرتے میں اور تجھی سے مدد عاہتے ہیں [۵]

۵۔ بتلا ہم کوراہ سیدھی۔

تیرا غصہ ہوا اور بنہ وہ گمراہ ہوئے [۱]

الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ ﴾

مُلِكِ يَوْمِ الدِّيْنِ ﴿

إِيَّاكَ نَعُبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿

إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ ﴿

صِرَاطَ الَّذِيْنَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِمُ اللَّهِ عَيْرِ ١- راه ان لوَّول کی جن پر تونے فضل فرمایا[۱] جن په عُ الْمَغُضُونِ عَلَيْهِمُ وَلَا الضَّآلِينَ ﴿

۲۔ ہر تعریف اللہ کی ہے: یعنی سب تعریفیں عدہ سے عدہ اول سے آخر تک جو ہوئی میں اور جو ہوں گی خدا ہی کولائق میں \_ کیونکہ ہر نعمت اور ہر چیز کا پیدا کرنے والا اور عطا کرنے والا وہی ہے خواہ بلاواسطہ عطا فرمائے یا بالواسطہ جیسے دھوپ کی وجہ سے اگر کسی کو حرارت یا نور پہنچے تو حقیقت میں آفتاب کا فیض ہے۔ شعر ۔ حدرابا تو نسبتے ست درست بر در ہر کہ رفت بر در تست ۔ تواب اس کا ترجمہ کرناکہ (ہرطرح کی تعریف خدا ہی کو سزا وارہے ) بڑی کوتا ہی کی بات ہے جس کو اہل فہم خوب سمجھتے ہیں۔ ٣ ـ عالمين كے معنی: مجموعه مخلوقات كو عالم كھتے ہيں اور اسى لئے اس كى جمع نہيں لاتے ۔ مگر آیت میں عالم سے مراد ہر جنس

منزل١

(مثلاً عالم جن، عالم ملائکہ، عالم انس وغیرہ وغیرہ ) ۔ اس لئے جمع لائے ٹاکہ جلہ افراد عالم کا مخلوق جناب باری ہونا خوب ظاہر ہو جائے ۔

٣ ـ اس كے خاص كرنے كى اول وجہ تو يہى ہے كہ اس دن بڑے بڑے امور پيش آئيں گے ايسا نوفناك روز نہ پہلے ہوا نہ آگے كو ہو دوسرے اس روز بجز ذات پاك حق تعالىٰ كے كسى كوملك و عكومت ظاہرى بھى تونصيب نہ ہوگى لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْ مَرَ طَلِيهِ الْمُواحِدِ الْقَهَّادِ

۵۔ صرف اللہ سے استعانت: اس آیت شریفہ سے معلوم ہواکہ اس کی ذات پاک کے سواکسی سے تقیقت میں مدد مانگنی بالکل ناجائز ہے ہاں اگر کسی مقبول بندہ کو محض واسطہ رحمت الهی اور غیر مستقل سمجھ کر استعانت ظاہری اس سے کرے تو یہ جائز ہے کہ یہ استعانت در تقیقت حق تعالیٰ ہی سے استعانت ہے۔

1- اہل انعام اور اہل غضب: جن پر انعام کیا گیا وہ چار فرقے ہیں نبیین و صدیقین و شداء و صالحین کلام اللہ میں دوسرے موقع پر اس کی تصریح ہے اور المَمَغَضُونِ عَلَیْهِم سے یہود اور ضالین سے نصاری مراد ہیں۔ دیگر آیات و روایات اس پر شاہد ہیں اور صراط مستقیم سے محرومی کل دو طرح پر ہوتی ہے۔ عدم علم یا جان بوچھ کر کوئی فرقہ گمراہ ان دو سے خارج نہیں ہو سکتا سو نصاری تو وجہ اول میں اور یہود دوسری میں ممتاز ہیں۔

> ۔ قرآن میں سورہ فاتح کی حیثیت: یہ سورت خداتعالیٰ نے بندوں کی زبان سے نازل فرمائی کہ جب ہمارے دربار میں عاضر ہوتو ہم سے یوں سوال کیا کرواس لئے اس سورت کا ایک نام تعلیم مسئلہ بھی ہے ۔ اس سورت کے ختم پر لفظ امین کہنا مسنون ہے۔ اور یہ لفظ قرآن شریف سے فارج ہے ۔ معنی اس لفظ کے یہ میں "الہی ایسا ہی ہو" یعنی مقبول بندوں کی پیروی اور نافرمانوں سے علیحدگی میسر ہواس سورت کے اول نصف میں اللہ تعالیٰ کی ثناء اور صفت اور دوسرے جصے میں بندہ کے لئے دعا ہے۔ فائدہ: غیر المم خطوب النے اللہ معنی تراہم دہلویہ غیر اللہ تعالیٰ کی صفت ہے اس لئے اس کے مناسب ترجمہ کیا گیا ۔ بعض تراہم دہلویہ میں جواس کا ترجمہ کیا ہے فلاف ترکیب و فلاف مقصود ہے۔

### رکو عاتها ۲۰

# ٢ سُورَةُ الْبَقَرَةِ مَدَنِيَّةُ ٨٨

ایاتها ۲۸۶

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ الم [ا]

الّمّ أ

ہے [۳] ڈرنے والوں کو [۳]

ذٰلِكَ الْكِتْبُ لَا رَيْبَ ﷺ فِيْدِ ﴿ هُدًى ٢- اس كتاب ميں كچه شك نبين [٢] راه بتلاتی لِّلُمُتَّقِينَ ﴿

ر کھتے ہیں نماز کو <sup>[۲</sup>] اور جو ہم نے روزی دی ہے ان کو اسمیں سے خرچ کرتے ہیں [۱]

الَّذِيْنَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيْمُونَ ٣- بوكه يَتِين كرتے مِين بن ديكھي چيول كا [١] اور قائم الصَّلُوةَ وَمِمَّا رَزَقُنْهُمُ يُنُفِقُونَ ١

ا۔ حرو**ت** مقطعات: ان حروف کو مقطعات کہتے ہیں ان کے اصلی معنی تک اورول کی رسائی نہیں ۔ بلکہ یہ بھید ہے اللہ اور رسول کے درمیان جو بوجہ مصلحت و حکمت ظاہر نہیں فرمایا۔ اور بعض اکابر سے جوان کے معنی منقول ہیں اس سے صرف تمثیل و تنبیہ و تسیل مقصود ہے یہ نہیں کہ مراد حق تعالیٰ یہ ہے تواب اس کو رائے شخصی کہ کر تغلیط کرنا محض شخصی رائے ہے جو تحقیق علماء کے بالکل غلا**ن** ہے۔

۲۔ قرآن میں شک نہ ہونے کا مطلب: یعنی اس کے کلام الهی ہونے اور اس کے جلہ مضامین کے واقعی ہونے میں کچھ شک نہیں جاننا چاہیئے کہ کسی کلام میں اشتباہ ہونے کی دو صورتیں میں یا تو خود اس کلام میں کوئی غلطی اور خرابی ہویا سننے والے کے فہم میں خلل ہو۔ اول صورت میں محل ریب یہ کلام ہے اور دوسری صورت میں محل ریب حقیقت میں سمجھنے والے کا فہم ہے ۔ کلام بالکل حق ہے گواس کواپنی نافہمی سے وہ کلام محل ریب معلوم ہو۔ سواس آیت میں ریب کی صورت اول کی نفی فرمائی ہے تواب یہ شبر کہ کلام اللہ کے کلام الهی اور حق ہونے میں توسب کفار کوریب و انکار تھا پھر اس نفی کے کیا معنی۔ بالكل جاتارها \_ باقى رہى صورت ثانى اس كوآگے على كر فرما ديا گيا وَإِنْ كُنْتُهُمْ فِيْ رَيْبِ الْحَ

٣ ـ يهاں سے اخير قرآن تک جواب ہے إهدِ منا الصِّرَ اطَ الْمُسْتَقِيْمَ كا جو سوال بندوں كى طرف سے ہوا تھا ـ ٨ ـ مومنين كى صفات: يعنى جو بندے اپنے خدا سے ڈرتے ہيں اُن كويہ كتاب راسة بتلاتى ہے كيونكہ جواپنے خدا سے خائف ہوگا

یں ہے۔ اس کو امور مرصنیہ اور غیر مرصنیہ یعنی طاعت و معصیت کی ضرور تلاش ہو گی اور جس نافرمان کے دل میں خوف ہی نہیں اس کو اطاعت کی کیا فکر اور معصیت سے کیا اندیثہ ۔

۵۔ یعنی جو چیزیں انکے عقل و حواس کے مخفی ہیں (جیسے دوزخ ۔ جنت ۔ ملائکہ وغیرہ) ان سب کواللہ اور رسول کے ارشاد کی وجہ سے حق اور یقینی سمجھتے ہیں اس سے معلوم ہواکہ ان امور غائبہ کا منکر ہدایت سے محروم ہے۔

۲۔ اقامت صلوۃ کا یہ مطلب ہے کہ ہمیشہ رعایت حقوق کے ساتھ وقت پراداکرتے ہیں۔

ے۔ سب طاعتوں کی اصل تین ہیں ۔ اول جو باتیں دل سے تعلق رکھتی ہیں، دوسری بدن سے، تیسری مال سے سواس آیت میں ہرسہ اصول کو ترتیب وار لے لیا۔

وَالَّذِيْنَ يُؤُمِنُونَ بِمَآ أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَ مَآ تَرِى طِن اور اس پِ كه بو كَچ نازل بوا تيرى طرف اور اس پِ كه بو كَچ نازل بوا تجر سے پہلے اور ان بُورَ قَبْلِكَ وَ بِالْأَخِرَةِ هُمْ يُوقِفُونَ أَنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَ بِالْأَخِرَةِ هُمْ يُوقِفُونَ أَنْتِ كُوهِ يَقِينَ عِلنَة بِين [٨]

۵۔ وہی لوگ ہیں ہدایت پر اپنے پر ورد گار کی طرف سے اور وہی ہیں مراد کو پہنچنے والے [۹] أُولَٰنِكَ عَلَى هُدًى مِّنَ رَّبِّهِمُ فَ وَ أُولَٰنِكَ هُمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

۲۔ بیشک جولوگ کافر ہو چکے برابر ہے ان کو تو ڈرائے یا
 نہ ڈرائے وہ ایمان نہیں لائیں گے [۱۰]

إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا سَوَآءٌ عَلَيْهِمُ ءَانَذَرْتَهُمُ اللَّهِ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ مِنُونَ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ مِنُونَ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُولُولُ اللْمُولُولُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

۸۔ اس سے پہلی آیت میں ان لوگوں کا بیان تھا جن مشرکین نے ایان قبول کیا (یعنی اہل مکہ) اور اس آیت میں ان کا بیان
 ہے جواہل کتاب (یعنی یہود و نصاری) مشرف با اسلام ہوئے۔

<u>9۔ یعنی اہل ایان کے دونوں گروہ مذکورہ بالا دنیا میں ان کو ہدایت نصیب ہوئی اور آخرت میں ان کو ہر طرح کی مراد ملے گی جس</u>

سے معلوم ہوگیا کہ جو نعمت ایان اوراعال حسنہ سے محروم رہے ان کی دنیا وآخرت دونوں برباد ہیں اب ان دونوں فریق مومنین سے فارغ ہوکراس کے آگے کفار کی حالت بیان کی جاتی ہے۔

۱۔ کفار کی حالت: ان کفار سے خاص وہ لوگ مراد ہیں جن کے لئے کفر مقرر ہو چکا اور دولت ایمان سے ہمیشہ کے لئے محروم کر دیئے گئے (بیسے ابوجمل، ابولہب وغیرہ) ورنہ ظاہر ہے کہ بہت سے لوگ جو کافر تھے مشرف با اسلام ہوئے اور ہوتے رہیں گے۔

> خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمَ وَعَلَى سَمُعِهِمُ وَعَلَى اَبْصَارِهِمَ غِشَاوَةٌ ۚ وَّلَهُمْ عَذَابُ غُ عَظِيْمٌ ۚ

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَّقُولُ امَنَّا بِاللهِ وَ بِالْيَوْمِ الْاخِرِ وَ مَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ﴾

يُخْدِعُونَ اللهَ وَالَّذِيْنَ امَنُوَا ۚ وَمَا يَخُدَعُونَ اللهَ وَالَّذِيْنَ امَنُوا ۚ وَمَا يَخُدَعُونَ اللهَ انْفُسَهُمُ وَ مَا يَشُعُرُونَ اللهِ

﴾۔ مهر کر دی اللہ نے ان کے دلوں پر اور انکے کانوں پر اور ان کی آمکھوں پر پردہ ہے ["] اور ان کے لئے بڑا عذاب ہے

۸۔ اور لوگوں میں کچھ ایسے بھی ہیں جو کہتے ہیں ہم
 ایان لائے اللہ پر اور دن قیامت پر اور وہ ہر گر مومن نہیں [۱۱]

9۔ دغابازی کرتے ہیں اللہ سے اور ایان والوں سے اور دراصل کسی کو دغا نہیں دیتے مگر اپنے آپ کو اور نہیں سوچے [۳]

اا۔ منافقین کی صفات: ان کے دلوں پر مهر کر دی (یعنی حق بات کو نئیں سمجھتے) اور کانوں پر مهر کر دی (یعنی پھی بات کو متوجہ ہوکر نئیں سنتے) اور آنکھوں پر پر دہ ہے (یعنی راہ حق کو نئمیں دیکھتے) کفار کا بیان ختم ہوگیا اب منافقوں کا عال اس کے بعد تیرہ آیتوں میں ذکر کیا جاتا ہے۔

11۔ یعنی دل سے ایان نہیں لائے جو حقیقت میں ایان ہے صرف زبان سے فریب دینے کے لئے اظہار ایان کرتے ہیں۔

"ا۔ یعنی ان کی فریب بازی نہ خدا تعالیٰ کے اوپر علل سکتی ہے وہ عالم الغیب ہے اور نہ مومنین پر کہ حق تعالیٰ مومنین کو بواسطہ

پیغمبر الشّائی ایم اور دیگر دلائل و قرائن کے منافقین کے فریب سے آگاہ فرما دیتا ہے بلکہ انکی فریب بازی کا وبال اور اسکی خرابی
حقیقت میں ان ہی کو پہنچتی ہے مگر وہ اس کو اپنی غفلت اور جالت اور شرارت سے نہیں سوچے اور نہیں سمجھے اگر غور کریں تو

سمجھ لیں کہ اس فریب بازی سے مسلمانوں کو نقصان نہیں پہنچتا بلکہ اس کا نتیجہ خراب ہم کو پہنچ رہا ہے ۔ صرت شاہ صاحب قدس سرہ (شاہ عبدالقادر صاحبؒ) کے فہم کی نزاکت ہے کہ یہاں کیشٹیٹوٹوئ کا ظاہر ترجمہ چھوڑ کر اس کا ترجمہ بوجھنا یعنی سوچنا فرمایا۔

فِي قُلُوْبِهِمُ مَّرَضُ لَا فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضًا ۚ وَلَهُمُ اللهُ مَرَضًا ۚ وَلَهُمُ عَذَابُ اَلِيَمُ لَا بِمَا كَانُوًا يَكُذِبُونَ

اا۔ اور جب کہا جاتا ہے ان کو فساد نہ ڈالو ملک میں تو کھتے ہیں ہم تواصلاح کرنے والے ہیں [<sup>۱۸]</sup>

۱۰۔ ان کے دلول میں بیاری ہے چھر بڑھا دی اللہ نے

انکی بیاری [۱۳] اور ان کے لئے عذاب دردناک ہے

اں بات پر کہ جھوٹ کہتے تھے[۱۵]

۱۲۔ جان لو وہی ہیں خرابی کرنے والے لیکن نہیں سمجھتے[۱۲] وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ لَا قَالُوَ الْأَرْضِ لَا قَالُوَ اللَّارُضِ لَا قَالُوَ النَّمَا نَحُنُ مُصْلِحُونَ عَ

اَلاً إِنَّهُمُ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلٰكِنَ لَّا يَشُعُرُونَ فَالْكِنَ لَّا يَشْعُرُونَ ﴿

۱۳۔ یعنی ان کے دلوں میں نفاق اور دین اسلام سے نفرت اور مسلمانوں سے حمد اور عناد، یہ مرض پہلے سے موجود تھے اب نزول قرآن اور ظہور شوکت اسلام اور ترقی و نصرت اہل اسلام کو دیکھ دیکھ کر اُن کی وہ بیاری اور بڑھ گئی۔

10۔ ایمان کا جھوٹا دعویٰ: اس جھوٹ کہنے سے اسلام کا جھوٹا دعویٰ امَنَا بِاللّٰہِ وَ بِالْیَوَ مِر الْلٰخِرِ مراد ہے جواوپر گذر چکا۔ یعنی عذاب الیم حقیقت میں اُنکے نفاق کی سزا ہے نہ مطلق جھوٹ بولنے کی ۔ صرت شاہ صاحبؒ کو اسی باریک فرق پر متنبہ فرمانا منظور ہے جو یکندیون کا ترجمہ جھوٹ بولنے کی جگہ ""جھوٹ کہنا"" فرماتے ہیں فجزاہ اللہ مااودق نظرہ۔

11۔ فیاد فی الارض: خلاصہ یہ ہے کہ منافقین بچند وجوہ فیاد پھیلاتے تھے، اول تو نواہش نفیانیہ میں منهک تھے اور انقیاد واحکام شریعہ سے کاہل اور متنفر تھے دوسرے مسلمانوں اور کافروں دونوں کے پاس آتے جاتے تھے اور اپنی قدرومنزلت بڑھانے کو ہر ایک کی باتیں دوسرے تک پہنچاتے رہتے تھے۔ تیسرے کفار سے نہایت مدارات و مخالطت سے پیش آتے تھے اور امور دین کی باتوں پر ہوتے تھے مسلمانوں کے کی مخالفت پر کفار پر اصلاً مزاحمت نہ کرتے تھے اور کفار کے اعتراضات و شبات کو جو دین کی باتوں پر ہوتے تھے مسلمانوں کے

روبرو نقل کرتے تھے تاکہ ضعیف الاعتقاد اور ضعیف الفہم احکام شریعہ میں متردد ہو جائیں اور جب کوئی ان فیادات سے اُن کو منع کرتا تو جواب دیتے تھے کہ ہم تواصلاح کرنے والے ہیں اور چاہتے ہیں کہ تمام قوم اور ملک مثل زمانہ سابق شیروشکر ہوکر رہیں اور دین جدید کی وجہ سے جو مخالفت بڑھ گئی ہے بالکل جاتی رہے چنانچہ ہر زمانہ میں دنیا طلب ہوا پرست ایسا ہی کھا کرتے ہیں۔ اور دین جدید کی وجہ سے جو مخالفت بڑھ گئی ہے بالکل جاتی رہے چنانچہ ہر زمانہ میں دنیا طلب ہوا پرست ایسا ہی کھا کرتے ہیں۔ اور دین اصلاح تو تقیقت میں یہ ہے کہ دین حق جلہ ادیان پر غالب ہواور جلہ اغراض و منافع دینوی سے احکام شریعہ کی رعایت

۱۷۔ یعنی اصلاح تو تقیقت میں یہ ہے کہ دین حق جلہ ادیان پر غالب ہواور جلہ اغراض و منافع دینوی سے احکام شریعہ کی رعایت زیادہ کی جائے اور دربارہ دین کسی کی موافقت اور مخالفت کی پرواہ نہ ہو۔""غاک بردلداری اغیاریاش"" منافقین بحبلبہ مصالحت و مصلحت اندیشی جو کچھ کرتے ہیں وہ حقیقت میں فیاد محض ہے مگر اُن کو اُس کا شعور نہیں۔

> وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ امِنُوا كَمَآ امَنَ النَّاسُ قَالُوَ ا اَنُوُّمِنُ كَمَآ امَنَ السُّفَهَآءُ اللَّ إِنَّهُمُ هُمُ السُّفَهَآءُ وَلٰكِنُ لَّا يَعْلَمُوْنَ ﴿

وَإِذَا لَقُوا الَّذِيْنَ امَنُوْا قَالُوَّا امَنَّا ﴿ وَإِذَا لَقُوا اللَّهِ مِنْ امَنُوْا قَالُوَّا الْمَنَّا مَعَكُمُ لَا خَلُوْا إِنَّا مَعَكُمُ لَا قَالُوَّا إِنَّا مَعَكُمُ لَا إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهُزِءُوْنَ ﴿

۱۱۔ اور جب کہا جاتا ہے ان کو ایان لاؤجس طرح ایان لائیں جس لائے سب لوگ تو کہتے ہیں [۱۸]کیا ہم ایان لائیں جس طرح ایان لائی جیوقون طرح ایان لائے بیوقون [۱۹] جان لو وہی ہیں بیوقون لیکن نہیں جانتے [۲۰]

۱۲۔ اور جب ملاقات کرتے ہیں مسلمانوں سے تو کھتے ہیں ہم ایمان لے آئے ہیں اور جب تنا ہوتے ہیں اور جب تنا ہوتے ہیں اپنے شیطانوں کے پاس [۱۲] تو کھتے ہیں کہ بیشک ہم تمہارے ساتھ ہیں [۲۲] ہم تو ہنسی کرتے ہیں [۲۳] کہ ریعنی مسلمانوں سے )

11۔ یعنی اپنے دلوں میں یہ کہتے ہیں یا آپ میں یا اُن ضعفائے مسلمین سے جو کسی وجہ سے اُن کے رازدار بن رہے تھے۔ 19۔ سفہاء کہا سچے مسلمانوں کو کہ احکام خدا وندی پر دل سے ایسے فدا تھے کہ لوگوں کی مخالفت اور اسکے نتائج بدسے اور انقلاب زمانہ کی مضرات گوناں گوں سے اپنا بحچاؤ نہ کرتے تھے بخلاف منافقین کے کہ مسلمان و کفار سب سے ظاہر بنا رکھا تھا اور اغراض نفسانی کے سبب آخرت کا کچھ فکر نہ تھا مصلحت بینی اس درجہ غالب تھی کہ ایمان و پابندی احکام شرع کی ضرورت نہ سمجھتے تھے فقط دعویٰ زبانی اور ضروری اعال مجبوری اداکر لینے پر قناعت تھے۔

۲۰۔ منافقین ہی بے وقوف میں : یعنی بیوقوف حقیقت میں منافقین ہی میں کہ مصالح واغراض دینوی پادر ہواکی وجہ سے آخرت

کا خیال نہ کیا فانی کو لینا اور باقی کو چھوڑنا کس قدر حاقت ہے اور مخلوقات سے ڈرنا کہ جن سے ہزار طرح اپنا بچاؤ کر سکتے ہیں اور علام النیوب سے نہ ڈرنا کہ جمال کسی طرح کوئی امر پیش ہی نہ جا سکے کتنی جالت ہے اور صلح کل کیسے کہ جس میں احکم الحاکمین اور اس کے مقبول بندوں سے مخالفت کی جاتی ہے ۔ مگر منفافقین اس درجہ بیوقوف ہیں کہ ایسی موٹی بات بھی نہیں سمجھتے ۔ ۱۱۔ شاطین (یعنی شریر لوگ) مرادان سے یا تو وہ کفار ہیں جو اپنے کفر کو سب پر ظاہر کرتے تھے یا وہ منافقین مراد ہیں جو ان میں رئیس سمجھے جاتے تھے ۔

۲۲۔ یعنی کفرواعتقاد دین کے معاملے میں ہم بالکل تمہارے ساتھ میں تم سے کسی حالت میں جدا نہیں ہوسکتے۔
۲۳۔ مومنین سے استراء: یعنی ظاہری موافقت ہو ہم مسلمانوں سے کرتے ہیں اس سے یہ نہ سمجھنا کہ ہم واقعی میں اُن کے موافق ہیں ہم تو اُن سے تمخر کرتے ہیں اور اُن کی بیوقونی سب پر ظاہر کرتے ہیں کہ باو جودیکہ ہمارے افعال ہمارے اقوال کے مخالف ہیں مگر وہ اپنی بیوقونی سے صرف ہماری زبانی باتوں پر ہم کو مسلمان سمجھ کر ہمارے مال اور اولاد پر ہاتھ نہیں ڈالتے اور مال غنیمت میں ہم کو شریک کر لیتے ہیں اور اپنی اولاد سے ہمارانکاح کر دیتے ہیں اور ہم اُن کے راز کی باتیں اڑا لاتے ہیں اور وہ اس بر بھی ہمارے فریب کو نہیں سمجھتے۔

الله كَسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَ يَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُوْنَ ﴿

أُولَٰدِكَ الَّذِيْنَ اشَٰتَرَوُا الضَّلْلَةَ بِالْهُدَى ۗ فَمَا رَبِحَتُ تِّجَارَتُهُمْ وَ مَا كَانُوُا مُهْتَدِيْنَ

10۔ اللہ ہنسی کرتا ہے ان سے [۲۳] اور ترقی دیتا ہے انکوان کی سرکشی میں (اور) حالت یہ ہے کہ وہ عقل کے اندھے ہیں [۲۵]

۱۹۔ یہ وہی ہیں جنول نے مول کی گمراہی ہدایت کے بدل ہوئی ان کی سوداگری [۲۱] اور نہ ہوئے راہ پانے والے [۲۷]

۲۲۔ چونکہ اللہ نعالیٰ نے مومنین کو فرما دیا کہ منافقین کے ساتھ مسلمانوں کا سا معاملہ کروان کے جان و مال سے ہرگز تعرض نہ کرو اس سے منافقین اپنی حاقت سے سمجھ جائیں گے کہ ایمان لانے سے جو فائدہ مسلمانوں کو ہوا وہ سب فوائد ہم کو بھی صرف زبانی اظہار اسلام سے حاصل ہو گئے اس وجہ سے بالکل مطمئن ہو گئے حالانکہ انجام کاریہ امر منافقین کو سخت بلا میں پھنسانے والا ہے اُس کا انجام نہایت فراب ہے ۔ تواب انصاف کیجئے کہ حقیقت تمسخر مسلمانوں کا ہوایا منافقین کا اور تمسخر کرنے کا مطلب یہ ہے

کہ اللہ تعالیٰ اس تمنخر کا بدلہ اور سنزا اُن کو دے گا۔

۲۵۔ یعنی اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان کو ڈھیل دی گئی حق کی انہوں نے سرکشی میں خوب ترقی کی اور ایسے بہلے کہ اس کا انجام کچھ نہ سوچا اور خوش ہوئے کہ ہم مسلمانوں سے ہنسی کرتے ہیں حالانکہ معاملہ بالعکس تھا جاننا چاہئے کہ آیت میں فی طغیانہم فعل ید هم کے متعلق ہے ۔ مگر تراجم دہلویہ جدیدہ میں اس کو بعمہون کے متعلق کر دیا (جس سے معنی بگر کر معتزلہ کے موافق اور اہل سنت کے خلاف اور استعال عرب کے مخالف ہو گئے ) جو خلط ہے اور جاننے والے اس کو خوب جانتے ہیں۔

۲۶۔ گھاٹے کی تجارت: تجارت سے مراد وہی گمراہی کا ہدایت کے بدلے مول لینا ہے جواس سے پہلے مذکور ہے۔

۲۷۔ یعنی منافقین نے بظاہرایان قبول کیا اور دل میں کفر کورکھا جس کی وجہ سے آخرت میں خراب اور دنیا میں خوار ہوئے کہ حق تعالیٰ نے اپنے کلام پاک میں اُن کے احوال پر سب کو مطلع فرما دیا ۔ ایان لاتے تو دارین میں سرخرو ہوتے ۔ تو اب اُنگی تجارت نے کوئی نفع اُن کو نہ پہنچایا نہ دنیا کا اور نہ آخرت کا۔ اور وہ کچھ نہ سمجھے کہ مجرد ایان زبانی کو کافی اور نافع سمجھ کر اس خرابی اور ر سوائی میں گرفتار ہوئے ۔ اب منافقین کے مناسب حال دو مثالیں بیان فرمائی میں۔

مَنَكُهُمْ كُمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا ۚ فَلَمَّآ اللَّهِ مَالَ اللَّهُ مُ كُمَثَلِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ أَضَا ءَتُ مَا حَوْلَةٌ ذَهَبَ اللهُ بِنُوْرِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمْتٍ لَّا يُبْصِرُونَ 😨

صُمُّ بُكُمُ عُمْئُ فَهُمُ لَا يَرْجِعُونَ ﴿

و الله کی میر جب روش کر دیا آگ نے اس کے آس پاس کو تو زائل کر دی اللہ نے ان کی روشنی اور چھوڑا ان کو اندهیروں میں کہ کچھ نہیں دیکھتے [۲۸]

۱۸۔ بہرے ہیں گونگے ہیں اندھے ہیں سووہ نہیں لوٹیں گے [۴۹]

۲۸۔ منافقین کی پہلی مثال: یعنی منافقوں کی مثال ایسی ہے کہ کوئی شخص اندھیری گھنگھور رات میں آگ روش کرے جنگل میں راستہ دیکھنے کو اور جب آگ روش ہو گئی اور راستہ نظر آنے کو ہوا تو خدا تعالیٰ نے اس کو بچھا دیا اور اندھیری رات میں جنگل میں کھڑارہ گیا کہ کچھ نظر نہیں آیا ۔ ایسے ہی منافقین نے مسلمانوں کے خوف سے کلمہ شادت کی روشنی سے کام لینا چاہا مگر سر دست کچھ فائدہ حقیر (مثل حفظ جان و مال ) اٹھانے پائے تھے کہ نور کلمہ شہادت اور منافع سب نیست و نابود ہو گئے اور مرتے ہی عذاب الیم میں مبتلا ہو گئے۔

۲۹۔ یعنی بہرے میں جو پچی بات نہیں سنتے گونگے میں جو پچی بات نہیں کہتے ۔ اندھے میں جواپنے نفع ونقصان کو نہیں دیکھتے سوجو شخض بہرا بھی ہواور گونگا بھی ہو وہ کس طرح راہ پر آئے صرف اندھا ہو تو کسی کو پکارے یا کسی کی بات سنے تواب ان سے ہر گز توقع نہیں کہ گمراہی سے حق کی طرف لوٹیں۔

اَوْ كَصَيِّبٍ مِّنَ السَّمَآءِ فِيهِ ظُلُمْتُ وَّ رَعُدُوّ بَرُقُ عَيَجُعَلُوْنَ اَصَابِعَهُمْ فِي اَذَانِهِمُ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللهُ مُحِيثُطُ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللهُ مُحِيثُطُ بِالْكُفِرِينَ 
إِلْكُفِرِينَ 
إِلْكُفِرِينَ

يَكَادُ الْبَرُقُ يَخْطَفُ اَبْصَارَهُمْ كُلَّمَآ اَضَارَهُمْ كُلَّمَآ اَضَاءَ لَهُمْ مَّشَوُا فِيهِ فَ وَإِذَآ اَظُلَمَ عَلَيْهِمُ وَ اَضَآءَ لَهُمُ مَّشُوا فِيهِ فَ وَافَامُوا وَلَوْشَآءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمُ وَ قَامُوا فَ وَلَوْشَآءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمُ وَ عَامُوا هِمْ وَ اَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ عَيْ اَبْصَارِهِمُ وَ اَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ عَيْ

19۔ یا ان کی مثال ایسی ہے جیسے زور سے میینہ ریو رہا ہو
آسمان سے اس میں اندھیرے میں اور گرج اور بحجلی
دیتے میں انگلیاں اپنے کانوں میں مارے کوئک کے
موت کے ڈر سے اور اللہ اعاطہ کرنے والا ہے کافروں
کا [۳۰]

۲۰۔ قریب ہے کہ بجلی ایک لے ان کی آنکھیں جب پہر کھی ہے ان پر تو چلنے لگے ہیں اس کی روشنی میں اور اگر جب اندھیرا ہوتا ہے تو کھڑے رہ جاتے ہیں اور اگر چاہے اللہ تو لیجائے ان کے کان اور آنکھیں بیشک اللہ ہر چیز پر قادر ہے [۱]

۳۰ دوسری مثال: ان منافقین کی مثال ان لوگوں کی سی ہے کہ اُن پر آسمان سے مینہ شدت کے ساتھ پڑرہا ہواور کئی طرح کی تاریکی اس میں ہو۔ مثلاً بادل بھی تہہ بر تہہ بہت غلیظ اور کثیف ہے اور قطرات ابر کی بھی بہت کثرت اور بھی اندھیری ہے اور تاریکی شدید کے ساتھ بجلی کی کڑک اور پھک الیسی ہولناک ہے کہ وہ لوگ موت کے نوف سے کانوں میں اندھیری ہے اور تاریکی شدید کے ساتھ بجلی کی کڑک اور پھک الیسی ہولناک ہے کہ وہ لوگ موت کے نوف سے کانوں میں انگلیاں دیتے میں کہ آواز کی شدت سے دم نہ نکل جائے۔ اسی طرح پر منافقین تکالیف و تہدیدات شرعیہ کو من کر اور اپنی نودہ تدبیروں سے نواری ورسوائی کو دیکھ کر اور اپنی بیودہ تدبیروں سے نواری ورسوائی کو دیکھ کر اور اغراض مصالح دینوی کو خیال کر کر عجب کشکش اور خوف و پریثانی میں مبتلا میں اور اپنی بیودہ تدبیروں سے اپنا بچاؤ کرنا چاہتے میں ۔ مگر حق تعالیٰ کی قدرت سب طرف سے کفار کا اعاظہ کئے ہوئے ہے اُس کی گرفت و عذاب سے وہ کسی طرح بچ نہیں سکتے۔

الا ۔ عاصل یہ ہے کہ منافقین اپنی ضلالت اور ظلماتی خیال میں مبتلا میں لیکن جب غلبہ نور اسلام اور ظہور معجزات کوید دیکھتے میں

اور ناکید و تهدید شرع سنتے میں تو متنبہ ہو کر ظاہر میں صراط متنقیم کی طرف متوجہ ہو جاتے میں اور جب کوئی اذیت و مثقت دینوی نظر آتی ہے تو کفر پر اڑ جاتے ہیں جیسے شدت باراں اور تاریکی میں بجلی چکی تو قدم رکھ لیا پھر کھڑے ہو گئے مگر چونکہ اس کو سب کا علم ہے اور اس کی قدرت سے کوئی چیز باہر نہیں توایعے حیلوں اور تدبیروں سے کیا کام نکل سکتا ہے فائدہ سورت کے اول سے یماں تک تین طرح کے لوگوں کا ذکر فرمایا اول مومنوں کا پھر کافروں کا (جن کے دلوں پر مهر ہے کہ ہر گزایان نہ لائیں گے ) تبیسرے منافقوں کا جو دیکھنے میں مسلمان میں مگر دل اُن کا ایک طرف نہیں ۔

ا ۲۔ اے لوگو بندگی کرواپنے رب کی جس نے پیدا کیا تم

يَانَيُهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ الْعَلَّكُمْ الْعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴿

۲۲۔ جس نے بنایا واسطے تمہارے زمین کو بچھونا اور آسمان کو چھت اور آبار آسمان سے یانی پھر نکالے اس سے میوے تمہارے کھانے کے واسطے مونہ ٹھمراؤ کسی کواللہ کے مقابل اور تم توجانتے ہو[۳]

الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَّالسَّمَا ءَ بِنَاءً " وَّ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ النَّمَرٰتِ رِزْقًا لَّكُمْ ۚ فَلَا تَجْعَلُوْا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَّ أَنْتُمُ تَعْلَمُونَ 🖀

۲۳۔ اور اگر تم شک میں ہو اس کلام سے جو آثارا ہم نے اپنے بندہ پر تولے آؤایک مورت اس جیسی [۳۳] اور بلاؤاس کو جو تمہارا مدد گار ہواللہ کے سوااگر تم سچے ہو

وَ إِنَّ كُنْتُمُ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبُدِنَا فَأَتُوا بِشُورَةٍ مِّنُ مِّثُلِه ۗ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِّنَ دُوْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِينَ

۳۲۔ تمام انسانوں کو توحید کاپیغام: اب سب بندوں کو مومن ہوں یا کافر یا منافق خطاب فرما کر توحید جناب باری سمجھائی جاتی ہے جو ایان کے لئے اصل الاصول ہے ۔ خلاصہ معنی یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تم کو اور تم سے پہلوں کو سب کو پیدا کیا اور تمہاری ضروریات اور کل منافع کو بنایا ۔ پھراُس کو چھوڑ کر کسی دوسرے کو معبود بنانا جو تم کو نہ نفع پہنچا سکے نہ مضرت (جیسے بت ) کس قدر

عاقت اور جالت ہے عالانکہ تم یہ بھی جانتے ہوکہ اس جیساکوئی نہیں۔

۳۳۔ کفار کو چیلنے: یہ بات گذر کی ہے کہ اس کلام پاک میں شبہ کی وجہ یا یہ ہو سکتی تھی کہ اس کلام میں کوئی بات کھلے کی ہو سو اس کے دفعیہ کے دل میں اپنی کوناہی فہم یا زیادت عناد سے شبہ پیدا ہو تو یہ صورت پونکہ ممکن بلکہ مو جود تھی تو اس کے رفع کرنے کی عمدہ اور سہل صورت بیان فرما دی کہ اگر تم کو اس کلام کے کلام بشری ہونے کا خیال ہو تو تم بھی تو ایک سورت ایسی فصیح و بلیخ تین آیات کی مقدار بنادیکھو اور جب تم باو چود کال فصاحت و بلاغت پھوٹی سی سورت کے مقابلہ سے بھی عاجز ہو جاؤ تو پھر سمجھ لوکہ یہ اللہ کا کلام ہے کسی بندہ کا نہیں اس آیت میں آپ کی نبوت کو مدلل فرما دیا۔

۳۷۔ قرآن معجزہ ہے: یعنی اگر تم اس دعوے میں سچے ہوکہ یہ بندہ کا کلام ہے توجس قدر قابل اور شاعر اور فصحاء و بلغاء موجود ہیں خدائے تعالیٰ کے سواسب سے مدد لے کر ہی چھوٹی سے سورت ایسی بنا لاؤیا یہ مطلب ہے کہ خداوند کریم کے سواتمہارے بیتنے معبود ہیں سب سے تضرع اور گریہ وزاری کے ساتھ دعا مانگو کہ اس مشکل بات میں تمہاری کچھ مدد کریں۔

۲۷۔ پھر اگر ایسا نہ کر سکو اور ہر گزنہ کر سکو گے تو پھر بچو اس آگ سے جس کا ایندھن آدمی اور پھر ہیں تیار کی ہوئی ہے کا فرول کے واسطے [۲۵]

10 ۔ اور خوشخبری دے ان لوگوں کو جو ایان لائے اور ایسے کام کئے کہ ان کے واسطے باغ ہیں کہ بہتی ہیں ان کے ینچے کام کئے کہ ان کے واسطے باغ ہیں کہ بہتی ہیں ان کے ینچے نہریں جب ملے گا ان کو وہاں کا کوئی پھل کھانے کو تو کہیں گے یہ تو وہی ہے جو ملا تھا ہم کو اس سے پہلے اور دیئے جائیں گے ان کو پھل ایک صورت کے [۲۲] اور انکے لئے وہاں عورتیں ہوں گی یائین اور وہ وہیں ہمیشہ رہیں گے [۲۲]

۳۵۔ پھراس پر بھی اگرتم ایسی ایک سورت نہ بنا سکواوریہ بات یقینی ہے کہ ہر گزنہ بنا سکو گے تو پھر ڈرواور بچو نار دوزخ سے جو سب آگوں سے تیز ہے اُس کا ایندھن کا فراور پھر ہیں جن کی تم پر ستش کرتے ہواور بچنے کو صورت یہی ہے کہ کلام الہی پر ایمان لاؤ اور وہ آگ کا فروں کے واسطے تیار کی ہوئی ہے جو کہ قرآن شریف اور نبی کریم کو جھوٹا بتلاتے ہیں ۔

۳۱۔ جنت کے پھل: جنت کے میوے دنیا کے میووں کی سی شکل و صورت میں ملتے جلتے ہوں گے مگر لذت میں زمین و آسمان کا فرق ہو گا یا جنت کے میوے باہم ایک شکل و صورت کے ہوں گے اور مزا جدا جدا تو جب کسی میوے کو دیکھیں گے تو کمیں گے وہی قِسم ہے جو پہلے دنیا میں یا جنت میں کھا چکے ہیں اور چکھیں گے تو مزہ اور ہی پائیں گے ۔

٣٠ برنت كى عورتين: جنت كى عورتين نجاسات ظاہرہ و باطنہ (اخلاق رذیلہ) سے پاک و صاف ہوں گی فائدہ : يمال تک تين چيزيں جن كا جاننا ضرورى تھا بيان فرمائيں اوّل مبداء (يعنی ہم كھاں سے آئے اور كيا تھے) دوسرے معاش (كه كيا كھائيں اور كھاں رميں) تيسرے معاد (كه ہماراانجام كيا ہے)۔

إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحُى اَنَ يَّضُرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوْضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَامَّا الَّذِيْنَ امَنُوا فَيَعُلَمُونَ اَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَّبِهِمُ وَامَّا الَّذِيْنَ اَمَنُوا فَيَعُلَمُونَ اَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَّبِهِمُ وَامَّا الَّذِيْنَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا ارَادَ اللهُ بِهٰذَا كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا ارَادَ اللهُ بِهٰذَا كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا ارَادَ اللهُ بِهٰذَا مَثَلًا يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا لَا قَيهُدِي بِهِ كَثِيرًا لَا قَيهُدِي بِهِ كَثِيرًا لَا الْفُسِقِينَ ﴿ فَي عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ الفُسِقِينَ ﴿ فَي عَلَى اللهِ اللهُ الفُسِقِينَ ﴿ فَي عَلَى اللهِ اللهُ الفُسِقِينَ ﴿ فَي عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الفَسِقِينَ ﴿ فَي عَلَى اللهُ اللهُ الفَسِقِينَ ﴿ فَي عَلَى اللهِ اللهُ الفَسِقِينَ ﴿ فَي اللهُ اللهُ اللهُ الفَاسِقِينَ اللهُ الله

الَّذِيْنَ يَنُقُضُونَ عَهُدَ اللهِ مِنْ بَعُدِ مِيْتَاقِهِ " وَيَقْطَعُونَ مَآ اَمَرَ اللهُ بِهِ اَنْ يُّوْصَلَ وَيُفْسِدُوْنَ فِي الْأَرْضِ " أُولَيِكَ

۲۶۔ بیشک اللہ شرمانا نہیں اس بات سے کہ بیان کرے کوئی مثال مچھر کی یا اس چیز کی جو اس سے بڑھکر ہے ہے ۔ [۲۸] موجو لوگ مومن ہیں وہ یقینا جانے ہیں کہ یہ مثال شمیک ہے جو نازل ہوئی انکے رب کی طرف سے اور جو کافر ہیں مو کہتے ہیں کیا مطلب تھا اللہ کا اس مثال سے گمراہ کرتا ہے خدائے تعالیٰ اس مثال سے بہتیروں کو اور ہدایت کرتا ہے اس سے بہتیروں کو [۴۹] اور گمراہ نہیں کرتا اس مثل سے مگر بدکاروں کو بہتیر فرمایا مثل نے دو توڑتے ہیں فدائے معاہدہ کو مضبوط کرنے کے بعد اور قطع کرتے ہیں اس چیز کو جس کو اللہ نے فرمایا میں اس چیز کو جس کو اللہ نے فرمایا میں اس چیز کو جس کو اللہ نے فرمایا میں اس فیر کو جس کو اللہ نے کو [۴۸] وہی میں اور قبلے والے [۴۸]

# هُمُ الْخُسِرُونَ 😨

77۔ کفار کے ایک اعتراض کا بواب: اس آیت میں اس معارضہ کا بواب دیا گیا ہے بو کفار کی طرف سے پہلی آیت پر ہوا۔

نلاصہ اس کا یہ ہے کہ جب چھوٹی ہی مورت بھی اس کلام جیسی ان سے نہ ہو سکی جس سے اس کا کلام الهی ہونا ثابت ہو چکا تو کفار نے کہا ہر چنہ ہم اس کلام کے مقابلہ سے ماجز میں مگر ہم دوسری دلیل سے اس کا کلام الهی نہ ہونا اور کلام بشری ہونا ثابت کلار نے میں وہ یہ کہ بڑے بڑے بڑا گلام بشری ہونا ثابت کلام میں ذلیل و حقیہ چیزوں کے ذکر سے اجتناب کیا کرتے میں حق تعالیٰ جو سب بزرگوں سے برتر اور اعظم ہے اس نے کیسے اپنے کلام میں منتمی اور مکردی کا ذکر فرمایا۔ اس معارضہ کا بواب دیا گیا اس میں کوئی شرم اور عارکی بات نہیں کہ حق تعالیٰ مجھریا اس سے بڑی چیز منتمی اور مکردی کی مثال بیان فرمائے کیونکہ مثال سے تو توضیح و تفصیل ممثل لہ کی مطلوب ہوتی ہے حقارت اور عظمت سے کیا بحث اور یہ مطلوب جھی عاصل ہو گا کہ مثال اور ممثل لہ میں موابقت ہو ممثل لہ حقیہ ہوگا تو اس کی مثال ہی حقیہ ہوئی چا بینے وریہ تمثیل ہی بیودہ سمجھی جائے گی ہاں اگر تمثیل میں بیودہ سمجھی جائے گی ہاں اگر تمثیل میں بیودہ سمجھی جائے گی ہاں اگر تمثیل میں بیاکہ مثال اور مثال دینے والے میں موافقت ضروری ہوتی تو بیو قون کا یہ اعتراض چل سکتا۔ مگر اس کا تو کوئی بیوقون میں بیہ ہوگا اور توریت وائیل و مقال دینے والے معنی یہ بھی ہو سکتے میں کہ مجھر سے حقارت اور چھوٹائی میں زیادہ ہو بیلیے مجھر کے بازو کہ بعض عنادی بات ہے اور ماؤ قبا کے معنی یہ بھی ہو سکتے میں کہ مجھر سے حقارت اور چھوٹائی میں زیادہ ہو بیلیے مجھر کے بازو کہ بعض عادی کو دنیا کی تمثیل میں ذکر فرمایا ہے۔

۳۹۔ یعنی ایمان والے توان مثالوں کو حق اور مفید سمجھتے ہیں اور کفار بطور تحقیر کہتے ہیں کہ ایسی حقیر مثالوں سے خدا کی مراد اور غرض کیا ہوگی جواب دیا گیا کہ است دکھلانا منظور ہے (یعنی اہل کیا ہوگی جواب دیا گیا کہ اس کلام سراپا ہدایت سے بہتیروں کو گمراہی میں ڈالنا اور بہتیروں کوراہ راست دکھلانا منظور ہے جو نہایت مفید اور ضروری ہے )۔

. ۲۰ جیسے قطع رحم کرنا،انبیاء اور علماء اور واعظین اور مومنین اور نماز اور دیگر جله امور خیر سے اعراض کرنا۔

الله فیاد فی الارض کے معنی: فیاد سے مرادیہ ہے کہ لوگوں کو ایان سے نفرت دلاتے تھے اور مخالفان اسلام کو ورغلا کر مسلمانوں سے مقاتلہ کراتے تھے اور حضرات صحابہ اور صلحائے امت کے عیوب نکال کر تشہیر کرتے تھے تاکہ آپ کی اور دین اسلام کی بے وقعتی لوگوں کے ذہن نشین ہو جائے اور مسلمانوں کا راز مخالفوں تک پہنچاتے تھے اور طرح طرح کی رسوم و بدعات خلاف طریقہ اسلام پھیلانے میں سعی کرتے تھے۔

۴۲ ۔ مطلب یہ کہ ان حرکات ناشائسۃ سے اپنا ہی کچھ کھوتے ہیں، توہین اسلام اور تحقیر صلحائے امت کچھ بھی نہ ہو سکے گی۔

كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللهِ وَكُنْتُمْ أَمُوَاتًا فَاحْيَاكُمْ ۚ ثُمَّ يُمِينُكُمُ ثُمَّ يُحْيِينُكُمْ ثُمَّ اِلَيْهِ تُرْجَعُونَ 🕾

۲۸۔ کس طرح کا فر ہوتے ہو خدا تعالیٰ سے حالانکہ تم بجان تھے [۴۳] پھر جلایا تم کو [۴۴] پھر مارے گا تم کو [۴۵] مچھر جلائے گاتم کو [۴۶] پھر اسی کی طرف لوٹائے جاؤ کے [۴۷]

> هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا " ثُمَّ اسْتَوَى إلَى السَّمَاءِ فَسَوَّىهُنَّ سَبْعَ ع سَمُوتٍ وهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمُ ﴿

۲۹۔ وہی ہے جس نے پیدا کیا تمہارے واسطے ہو کچھ زمین میں ہے سب پھر قصد کیا آسمان کی طرف سو ٹھیک کر دیا انکو سات آسمان اور خدا تعالیٰ ہر چیز سے فبردارہے [۴۸]

۴۳ یکفرکرنا عقل کے خلاف ہے: یعنی اجہام بے جان کہ حس و حرکت کچھ بھی نہ تھی اول عناصر تھے اس کے بعد والدین کی غذا بنے، پھر نطفہ مچھر خون بستہ مچھر گوشت۔

۴۲ یعنی حالات سابقہ کے بعد نفخ روح کیا گیا جس سے رحم مادر میں اوراس کے بعد دنیا میں زندہ رہے۔

**۵۷** یعنی جب دنیا میں وقت مرنے کا آئے گا۔

۲۹ یعنی قیامت کوزندہ کئے جاؤ گے حیاب لینے کے واسطے <sub>ی</sub>ے

۲۷۔ یعنی قبروں سے نکل کر اللہ تعالیٰ کے روبرو حیاب و کتاب کے واسطے کھڑے گئے جاؤگے، سواب انصاف کرو کہ جب تم اول سے آخرتک اللہ تعالیٰ کے احسانات کے مرہون ہواور ہر حالت میں اور حاجت میں اس کے مختاج ہواوراس کے متوقع ہو۔ پھراس پر بھی کفرکرنا اور اس کی نافرمانی کرناکس قدر تعجب خیز امر ہے۔

۴۸۔ اس آیت میں دوسری نعمت بیان فرمائی یعنی اللہ نے تم کو پیدا کیا اور تمہاری بقا اور انتفاع کے لئے زمین میں ہر طرح کی چیزیں بکثرت پیدا فرمائیں (مطعومات اور مشروبات اور ملبوسات اور ہر چیز کے لئے آلات و سامان) اس کے بعد متعدد آسمان بنائے گئے جس میں تمہارے لئے طرح طرح کے منافع میں۔

٣٣

وَ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيِكَةِ إِنِّي جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيْفَةً قَالُوَّا اَتَجْعَلُ فِيهَا مَنُ الْأَرْضِ خَلِيْفَةً قَالُوَّا اَتَجْعَلُ فِيهَا مَنُ يُّفُسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ يُفُسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ عَالَ إِنِّيَ اَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ عَلَيْمُ مَا لَا يَعْلَمُونَ عَلَيْمُ مَا لَا تَعْلَمُ وَنَ عَلَيْمُ مَا لَا تَعْلَمُ مَا لَا يَعْلَمُ مَا لَا يَعْلَمُ مَا لَا يَعْلَمُ وَنَ عَلَيْمُ لَكُ اللّهَ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْمُ وَنَ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَالْ اللّهُ عَلَيْمُ وَالْكُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ لَلْكُلْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْ إِلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ مَا لَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ مُنْ عَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَيْمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ال

وَعَلَّمَ ادَمَ الْاَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمُ عَرَضَهُمُ عَلَى الْمَلَيِكَةِ فَقَالَ اَنْبِعُونِي بِاَسْمَاءِ عَلَى الْمَلَيِكَةِ فَقَالَ اَنْبِعُونِي بِاَسْمَاءِ هَوُلَاءِ إِنْ كُنْتُمُ طِدِقِينَ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

قَالُوْا سُبُحٰنَكَ لَا عِلْمَ لَنَاۤ إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ ﴿

۳۰۔ اور جب کہا تیرے رب نے فرشتوں کو کہ میں بنانیوالا ہوں زمین میں ایک نائب [۴۹] کہا فرشتوں نے بنانیوالا ہوں زمین میں ایک نائب [۴۹] کہا فرشتوں نیں کیا قائم کرتا ہے تو زمین میں اسکو جو فعاد کرے اس میں اور نون بہائے اور ہم پڑھتے رہتے ہیں تیری نوبیاں اور یاد کرتے ہیں تیری پاک ذات کو [۴۰] فرمایا بیشک مجھ کو معلوم ہے جو تم نہیں جانتے [۴۵]

الا۔ اور سکھلا دیے اللہ نے آدم کو نام سب چیزوں کے پھر سامنے کیا ان سب چیزوں کو فرشتوں کے پھر فرمایا بتاؤ مجھ کو نام ان کے اگر تم سے ہو

۳۲۔ بولے پاک ہے تو ہم کو معلوم نہیں مگر جتنا تو نے ہم کو سکھایا بیشک تو ہی ہے اصل جاننے والا حکمت والا [۵۲]

49۔ فلیفۃ اللہ صنرت آدم علیہ السلام کی پیدائش: اب ایک بڑی نعمت کا ذکر کیا جاتا ہے جو جلہ بنی آدم پر کی گئی اور وہ صنرت آدم کی آفرینش کا قصہ ہے جو تفصیل سے بیان کیا گیا اور اُن کو خیلفۃ اللہ بنایا گیا۔ پہلی آیت میں جو خَلَقَ لَکُمْ مَّا فِی الْاَرْضِ جَمِینَعًا فرمایا تھا اس میں کسی کوانکار پیش آئے توقصہ صنرت آدم سے اُس کا جواب بھی بخوبی ہوگیا۔

-۵- ملائکہ کا سوال اور اُس کا جواب: ملائکہ کو جب بیہ خلجان ہوا کہ ایسی مخلوق کہ جس میں مفید اور نوزیز تک ہوں گے ہم ایسے مطیع اور فرمانبردار کے ہوتے اُن کو خلیفہ بنانا اس کی وجہ کیا ہوگی؟ تو بطریق استفادہ بیہ سوال کیا ۔ اعتراض ہر گزنہ تھا۔ رہا بیہ امر کہ ملائکہ کو بنی آدم کا عال کیونکر معلوم ہوا اس میں بہت سے اخمال میں ۔ جنات پر قیاس کیا یا حق تعالیٰ نے پہلے بنا دیا تھا یا لوح محفوظ پر لکھا دیکھا۔ یا سمجھ گئے کہ عاکم و خلیفہ کی ضرورت جب ہی ہوگی جب ظلم و فعاد ہو گا یا حضرت آدم کے قالب کو دیکھ کر بطور قیافہ سمجھ گئے ہوں (جیسا ابلیس نے حضرت آدم کو دیکھ کر کھا تھا کہ جمکول ہوں گے ) اور ایسا ہی ہوا۔

<mark>ہ۔</mark> فرشتوں کو سر دست بالا جال یہ جواب دیا گیا کہ ہم خوب جانتے ہیں اس کے پیدا کرنے میں جو حکمتیں ہیں ۔ تم کوا بھی تک وہ حکمتیں معلوم نہیں ورنہ اس کی خلافت اور افضلیت میں شبر نہ کرتے۔

۵۲۔ حضرت آدم علیہ السلام کی فضیلت علم: خلاصہ یہ ہے کہ حق تعالیٰ نے حضرت آدمؑ کو ہرایک چیز کا نام مع اس کی حقیقت اور غاصیت کے اور نفع اور نقصان کے تعلیم فرما دیا اور یہ علم ان کے دل میں بلاواسطہ کلام القاکر دیا کیونکہ بدون اس کلام علمی کے غلافت اور دنیا پر عکومت کیونکر ممکن ہے اس کے بعد ملائکہ کو اس حکمت پر مطلع کرنے کی وجہ سے ملائکہ سے امور مذکورہ کا سوال کیا گیا کہ اگر تم اپنی اس بات میں کہ تم کارخلافت انجام دے سکتے ہو، سچے ہو تو ان چیزوں کے نام واحوال بتاؤ کیکن انہوں نے ا پنے عجز و قصور کا اقرار کیا اور خوب سمجھ گئے کہ بدون اس علم عام کے کوئی کار خلافت زمین میں نہیں کر سکتا اور اس علم عام سے قدر قلیل ہم کواگر عاصل ہوا بھی تواتنی بات سے ہم قابل غلافت نہیں ہوسکتے ۔ یہ سمجھ کر کہہ اٹھے کہ تیرے علم و حکمت کو کوئی نهیں پہنچ سکتا۔

> قَالَ يَادَمُ اَئُبِئُهُمُ بِاَسُمَا بِهِمُ ۖ فَلَمَّا اَثْبَاَهُمْ بِاَسْمَا بِهِمْ لا قَالَ اَلَمْ اَقُلُ لَّكُمْ اِنِّيَ اَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَٰوٰتِ وَالْاَرْضِ لَا وَاَعْلَمُ مَا تُبُدُونَ وَمَا كُنْتُمُ تَكُتُمُونَ ﴿

وَ إِذْ قُلْنَا لِلْمَلَّهِكَةِ اسْجُدُوا لِأَدَمَ فَسَجَدُوٓا اِلَّاۤ اِبْلِيۡسَ ۚ اَلِي وَاسۡتَكۡمَرَ ۚ

وَ كَانَ مِنَ الْكُفِرِيْنَ 🚍

۳۳۔ فرمایا اے آدم بتا دے فرشتوں کو ان چیزوں کے نام پھر جب بتا دیے اس نے ان کے نام فرمایا کیا نہ کہا تھا میں نے تم کو کہ میں نوب جانتا ہوں چھپی ہوئی چیزیں آسمانوں کی اور زمین کی اور جانتا ہوں جو تم ظاہر کرتے ہواور جو چھپاتے ہو[۵۳]

۳۷۔ اور جب ہم نے عکم دیا فرشتوں کو کہ سجدہ کرو آدم کو تو سب سجدہ میں گر پڑے مگر شیطان [۵۲] اس نے بنہ مانا اور تکبر کیا اور تھا وہ کا فروں میں کا [۵۵]

۵۳۔ عبادت پر علم کی فضیلت: اس کے بعد حضرت آدم سے جو تمام اشائے عالم کی نسبت سوال ہوا تو فر فر سب امور ملائکہ کو بتا دئے کہ وہ بھی سب دنگ رہ گئے اور صنرت آدم کے اعاطہ علمی پر عش عش کر گئے تواللہ تعالیٰ نے ملائکہ سے فرمایا کہ کھوہم نہ کھتے تھے کہ ہم جلہ مخفی امور آسمان و زمین کے جاننے والے ہیں اور تمہارے دل میں جو باتیں مکنون ہیں وہ بھی سب ہم کو معلوم میں فائدہ اس سے علم کی فضیلت عبادت پر ثابت ہوئی۔ دیکھئے عبادت میں ملائکہ اس قدر بڑھے ہوئے میں کہ معصوم،

مگر علم میں چونکہ انسان سے کم میں اس لئے مرتبہ خلافت انسان ہی کو عطا ہوا اور ملائکہ نے بھی اس کو تسلیم کر لیا اور ہونا بھی یوں ہی چاہئیے کیونکہ عبادت تو خاصہ مخلوقات ہے خدا کی صفت نہیں البتہ علم خدائے تعالیٰ کی صفت اعلیٰ ہے اس لئے قابل خلافت یہی ہوئے ۔ کیونکہ ہر خلیفہ میں اپنے متخلف عنہ کا کال ہونا ضروری ہے۔

۱۹۵۰ سجد کا حکم اور ابلیس کی نافرمانی: جب حضرت آدم کا خلیفہ ہونا مسلم ہو چکا تو فرشتوں کو اور ان کے ساتھ جنات کو حکم ہوا کہ حضرت آذم کی طوف سجدہ کریں اور ان کو قبلہ سجود بنائیں جیسا سلاطین اپنا اول ولی عمد مقرر کرتے ہیں پھر ارکان دولت کو نذریں پیش کرنے کا حکم کرتے ہیں ٹاکہ کسی کو سرتابی کی گئجائش نہ رہے ۔ چنانچ سب نے سجدہ مذکورہ اداکیا سوائے ابلیس کے کہ اصل سے جنات میں تھا اور ملائکہ کے ساتھ کال اختلاط رکھتا تھا اور سبب اس سرکشی کا یہ ہوا کہ جنات چند ہزار سال سے زمین میں متصرف تھے اور آسمان پر بھی جاتے تھے جب ان کا فساد اور خوزیزی بڑھی تو ملائکہ نے بحکم الهی بعض کو قتل کیا اور بعض کو جنگل میشاڑ اور جزائر میں منتشر کر دیا۔ ابلیس ان میں بڑا عالم و عابد تھا اس نے جنات کے فساد سے اپنی بے لوثی ظاہر کی، فرشتوں کی سفارش سے یہ بھے گیا اور ان بی میں رہنے لگا اور اس طمع میں کہ تمام جنات کی جگہ اب صرف میں زمین میں متصرف بنایا جاؤں عبادت میں بہت کوشش کر تا رہا اور خلافت ارض کا خیال بگاتا رہا جب حکم الهی حضرت آذم کی نسبت خلافت کا ظاہر ہوا تو ابلیس عبادت میں بہت کوشش کر تا رہا اور خلافت ارض کا خیال بگاتا رہا جب حکم الهی حضرت آذم کی نسبت خلافت کا ظاہر ہوا تو ابلیس عبادت میں بہت کوشش کر تا رہا اور خلافت ارض کا خیال بگاتا رہا جب حکم الهی حضرت آذم کی نسبت خلافت کا ظاہر ہوا تو ابلیس عبادت میں بہت کوشش کر تا رہا اور خلافت ارض کا خیال بگاتا رہا جب حکم الهی حضرت آذم کی نسبت خلافت کا ظاہر ہوا تو ابلیس عبادت میں بہت کوشش کر تا رہا اور خلافت ارض کا خیال بگاتا رہا جب حکم الهی حضرت آذم کی نسبت خلافت کا ظاہر ہوا تو ابلیس میں بہت کوشرت آذم کی نسبت خلافت کا ظاہر ہوت حد میں سب کچھ کیا اور معاون ہوا۔

۵۵۔ سجدے کا عکم اور ابلیں کی نافرمانی: یعنی علم الهی میں پہلے ہی کافر تھا اوروں کوگواب ظاہر ہوایا یوں کھو کہ اب کافر ہوگیا۔ اس وجہ سے کہ عکم الهی کا بوجہ پیجبرانکار کیا اور عکم الهی کو خلاف حکمت و مصلحت اور موجب عار سمجھایہ نہیں کہ فقط سجدہ ہی نہیں کیا۔ کیا۔

وَقُلْنَا يَادَمُ اسْكُنُ اَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا " الْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا " وَلَا تَقْرَبَا هٰذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ

الظّلِمِينَ 🗃

۳۵۔ اور ہم نے کہا اے آدم رہا کر تو اور تیری عورت بعنت میں اور کھاؤاس میں جو چاہو جہاں کہیں سے چاہو اور پاس مت جانا اس درخت کے پھرتم ہو جاؤگ ظالم [۵۶]

۵٦ ـ شجر ممنوعه: مشهور ہے كه وه درخت گيول كانتها يا بقول بعض انگوريا انجيريا ترنج وغيره كا والله اعلم ـ

فَازَلَّهُمَا الشَّيْطُنُ عَنْهَا فَاخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ "وَقُلْنَا اهْبِطُوْا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ كَانَا فِيهِ "وَقُلْنَا اهْبِطُوْا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعُ اللَّرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعُ اللَّحِيْنِ 
اللَّحِيْنِ اللَّهُ عِيْنِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَيْنِ اللَّهُ اللَّهُ عَيْنِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْعُلِمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّ

فَتَلَقَّى ادَمُ مِنُ رَّبِهِ كَلِمْتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ لَا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ عَ

۳۹۔ پھر ہلا دیا انکو شیطان نے اس جگہ سے پھر نکالا انکو
اس عزت و راحت سے کہ جس میں تھے [۵۰] اور ہم
نے کہاتم سب اترو تم ایک دوسرے کے دشمن ہو
گے [۵۸] اور تمہارے واسطے زمین میں شھکانا ہے اور
نفع اٹھانا ہے ایک وقت تک [۵۹]

۳۷۔ پھر سکھ لیں آدم نے اپنے رب سے چند باتیں پھر متوجہ ہو گیا اللہ اس پر بیشک وہی ہے توبہ قبول کرنے والا مہربان [۲۰]

۵۰ کہتے میں کہ حضرت آدم اور توا بہشت میں رہنے گئے اور شیطان کو اس کی عزت کی جگہ سے نکال دیا شیطان کو اور حمد بڑھا بالآخر مور اور سانپ سے مل کر بہشت میں گیا اور بی جواکو طرح طرح سے ایسا پھسلایا اور بہکایا کہ انہوں نے وہ درخت کھا لیا اور حضرت آدم کو بھی کھلایا اور ان کو یقین دلا دیا تھا کہ اس کے کھانے سے اللہ کے ہمیشہ کو مقرب ہو جاؤ گے اور حق تعالیٰ نے جو مانعت فرمائی تھی اس کی توجہیہ گھڑ دی۔ آئندہ یہ قصہ مفصل آئے گا۔

۵۸۔ ببوط آدم علیہ السلام: اس خطاکی سزا میں حضرت آدم اور حوا اور جو اولا دپیدا ہونے والی تھی سب کی نسبت یہ عکم ہوا کہ بہشت سے زمین پر جاکر رہو باہم ایک دوسرے کے دشمن ہوگے جس کی وجہ سے تکلیفیں پیش آئیں گی ۔ بہشت دارالعصیان اور دارالعداوۃ نہیں ان امور کے مناسب دار دنیا ہے جو تمہارے امتحان کے لئے بنایا گیا ہے۔

۵۹۔ یعنی دنیا میں ہمیشہ نہ رہو گے بلکہ ایک وقت معین تک وہاں رہو گے اور وہاں کی چیزوں سے بہرہ مند ہو گے اور چھر ہمارے ہی روبروآؤ گے اور وہ وقت معین ہر ہر شخص کی نسبت تواس کی موت کا وقت ہے اور تمام عالم کے حق میں قیامت کا۔ ۱۶۔ جب حضرت آدم نے حق تعالیٰ کا حکم عتاب آمیز سنا اور جنت سے باہر آگئے تو بحالت ندامت و انفعال گریہ زاری میں مصروف تھے۔ اس عالت میں حق تعالیٰ نے اپنی رحمت سے چند کلمات ان کو القا اور الهام کے طور پر بتلائے جن سے ان کی توبہ قبول ہوئی۔ وہ کلمات یہ میں۔ رَبَّنَا ظَلَمْنَا ٓ اَذْهُسَنَا آخر آیت تک۔

قُلْنَا اهْبِطُوَ امِنُهَا جَمِيْعًا فَاِمَّا يَأْتِيَنَّكُمُ مِّنِيِّ هُدًى فَمَنُ تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿

۳۸۔ ہم نے عکم دیا نیچے جاؤیمال سے تم سب [۱۱] پھر اگر تم کو پہنچے میری طرف سے کوئی ہدایت تو جو چلا میری ہدایت پر نہ خوف ہو گا ان پر اور نہ وہ خمگین ہول گے [۱۲]

11۔ مطلب یہ ہے کہ حق تعالیٰ نے حضرت آدم کی توبہ تو قبول فرمائی مگر فی الفور جنت میں جانے کا عکم نہ فرمایا بلکہ دنیا میں رہنے کا جو حکم ہوا تھا اسی کو قائم رکھا کیونکہ مقتضائے حکمت و مصلحت یہی تھا ظاہر ہے کہ زمین کے لئے خلیفہ بنائے گئے تھے نہ کہ جنت کے لئے۔ اور اللہ تعالیٰ نے یہ فرما دیا کہ جو ہمارے مطیع ہوں گے ان کو دنیا میں رہنا مضرنہ ہوگا بلکہ مفید، ہاں جو نافرمان میں ان کے لئے جمنم ہے اور اس تفریق وامتحان کے لئے بھی دنیا ہی مناسب ہے۔

17۔ نوف اور حن کے معنی: بوصدمہ اور اندیشہ کسی مصیبت پر اس کے ہونے سے پہلے ہوتا ہے اس کو "نوف" کے ہیں اور اس کے واقع ہوچکنے کے بعد ہو تم ہوتا ہے اس کو "حن" کے ہیں۔ مثلاً کسی مریش کے مرجانے کے خیال پر بوصدمہ ہے وہ خون ہونے ہے۔ اس آیت میں بو نوف و حزن کے مرجانے کے خیال پر بوصدمہ ہے وہ حزن ہے۔ اس آیت میں بو نوف و حزن کی نفی فرمائی اس سے اگر نوف و حزن دونوں مراد لیا جائے تو یہ معنی ہوں گے کہ بولوگ ہاری ہدایت کے موافق پلیں گے۔ اس میں اس اندیشہ کی گنجائش نہیں کہ شاید یہ ہدایت حقہ نہ ہوشیطان کی طرف سے دھوکہ اور مغالط ہو اور نہ وہ اس وجہ سے کہ ان کے باپ سے بالفعل بہشت پھوٹ گئی محرون ہوں گئی کھرفون ہوں گئی گرفون ہوں آخرت مراد ہو تو یہ مطلب ہو گاکہ قیامت کا اہل ہدایت کو نہ نوف ہو گاکہ عنامیں ہوتا ہو گئی محرون ہوں گئی فرمانے پر ضرور یہ فاجان ہوا گئی محرون ہوں کے لئی فرمانے پر ضرور یہ فاجان ہوا ہو ہے کہ اس روز نوف تو حضرات انبیاء علیم السلام تک کو ہو گا۔ کوئی بھی نوف سے خال نہ ہوگا۔ تو بات یہ ہے کہ نوف دو طرح ہوتا ہو نہ ہو گئی تو نوف کا باعث اور مرج فائف (یعنی ڈرنے والے) میں پایا جاتا ہے بطبے مجم م بادشاہی ہو بادشاہ سے ڈرنا ہو تو ہو ہو گئی ہو نوف مؤف مدید ہو ہو ہو گئی ہو نوف کو بات یہ وجہ نمیں کہ اس موجب نوف جرم کی طون رہوع ہوتا ہو و بلال کے روبرویا شیر کے روبروہ تو تو اس کے فائف ہو خال سلطانی اور بیبت اور خصنب و درندگی شیر موجب نوف ہے جس کا مرج ذات سلطانی اور نود شیر ہے۔ آیت سے پہلی قم کی نفی ہوئی نہ دوسری قم کی شہ تو جب ہو سکتا تھا کہ لا حقوق فی محم کیا لا یخوافون فرماتے۔

وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِالْيَتِنَآ اُولَيِكَ عُمُ النَّارِ \*هُمُ فِيْهَا خُلِدُوْنَ ﴿

يْبَنِيِّ اِسْرَآءِيْلَ اذْكُرُوْا نِعْمَتِيَ الَّتِيِّ الْبِيِّ الْبِيِّ الْبِيِّ الْبِيَّ الْبِيَّ الْبِيَّ الْفِيْ الْبَعْمُدِیِّ الْوَفِ الْبِعَهُدِیِّ الْوَفِ الْبِعَهُدِیِّ الْفِی الْبِعَهُدِیِّ الْبَعْمُدِیُ الْبَعْمُدِیُ اللَّهُ الْمُعُونِ اللَّا اللَّهُ الْمُعُونِ اللَّهُ الْمُعُونِ اللَّهُ الْمُعُونِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِيْلِي الْمُعْلِي اللْمُعِلَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْمِي الْمُعْلَى الْمُعْلِيْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُولِي الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِ

۳۹۔ اور جو لوگ منکر ہوئے اور جھٹلایا ہماری نشانیوں کو وہ میں دوزخ میں جانے والے وہ اس میں ہمیشہ رمیں گے

۳۰۔ اے بنی اسرائیل [۱۳] یاد کرو میرے وہ احمان جو میں نے تم پر کئے [۱۳] اور تم پورا کرو میرا اقرار تو میں پورا کرو میرا اقرار تو میں پورا کروں تمہارا اقرار [۱۵] اور مجھ ہی سے ڈرو[۲۱]

۱۳۰ بنی اسرائیل سے خطاب: اول آیا گیھا النّاس اعْبُدُو ا خطاب عام تھا اور ان تعمتوں کا ذکر فرمایا تھا جوتام بنی آدم پر عام تھیں مثلاً زمین و آسمان و جلد اشاء کا پیدا کرنا ۔ پھر صفرت آدم کو پیدا کر کے ان کو غلیفہ بنانا اور بہشت میں داخل کرنا وغیرہ۔ اب ان میں سے غاص بنی اسرائیل کو خطاب کیا گیا اور خاص تعمتیں جو وقتا فوقتا پشت در پشت ان پر بوتی چلی آئیں اور انہوں نے جو کفران تعمت کیا ان سب باتوں کو مفصل ذکر کیا جاتا ہے ۔ کیونکہ بنی اسرائیل تام فرقوں بنی آدم میں ممتاز اور اہل علم و کتاب و بوت اور انہیاء کو پہچانے والے سمجھے جاتے تھے۔ کیونکہ حضرت یعقوب سے حضرت عیسی تک چار ہزار نبی ان میں آ چکے تھے تام عرب کی نظریں انکی طرف تھیں کہ حضرت محمد رسول اللہ لیا پہنیا کی تصدیق کرتے میں یا نہیں ۔ اس لئے ان انعامات اور خرایوں کو بسط کے ساتھ ذکر فرمایا کہ شرما کر ایان لائیں ورنہ اور لوگ انکی حرکات سے واقف ہوکر انکی بات کا اعتبار نہ کریں اور اسرائیل نام ہے حضرت یعقوب کا اس کے معنی میں عبداللہ۔

۱۹۴ بنی اسرائیل کی تعمتیں: ہزاروں انبیاء ان میں بیھیج گئے ۔ توریت وغیرہ کتابیں نازل فرمائیں فرعون سے نجات دے کر ملک شام میں تسلط دیا، من و سلوٰی نازل ہوا۔ ایک پتھر سے بارہ چٹھے جاری کئے جو تعمتیں اور خوارق عادات کسی فرقہ کو نصیب نہیں ہوئیں۔

**الا\_** یعنی منافع دنیوی کے فوت ہونے سے مت ڈرو۔

وَامِنُوا بِمَآ اَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَكُمْ وَلَا تَصُوْرُ الْمَامَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوْ الْمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوْ الْمَا الْمَعْدُوا بِالْيِيِّ ثَمَنًا قَلِيلًا "وَ إِيَّاىَ فَاتَّقُونِ عَلَى اللَّهُ وَ إِيَّاىَ فَاتَّقُونِ عَلَى اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللْمُواللَّهُ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللللْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِلِي الللْمُؤْمِنُ اللْمُلِمُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمُ

وَلَا تَلْبِسُوا الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكُتُمُوا الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكُتُمُوا الْحَقَّ وَانْتُمْ تَعُلَمُونَ ﴿

وَاقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَاتُوا الزَّكُوةَ وَارُكَعُوا مَعَالرُّكِعِينَ ﴿ مَعَالرُّكِعِينَ ﴿

اَتَا مُرُونَ النَّاسَ بِالْهِرِّ وَتَنْسَوُنَ اَنْفُسَكُمُ وَاللَّمِ وَاللَّمِ وَاللَّمَ اللَّمَ اللَّمِ اللَّمَ اللَّمُ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمِ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمُ اللَّمَ اللَّمِي اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ الْمُعْمَلِمُ اللَّمِ اللَّمِي الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعْمَلِمُ اللَّمِ اللَّمِي الْمُعْمِي الْمُعْمَلِمُ الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعْمِي المُعْمَالِمُ اللَّمِ اللَّمِي الْمُعْمِي الْمُعْمِمِ الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعْمِمُ الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُع

الا ۔ اور مان لواس کتاب کو جو میں نے آثاری ہے سے بتانے والی ہے اس کتاب کو جو تمہارے پاس ہے اس کتاب کو جو تمہارے پاس ہے [۱۸] اور ایما اور مت ہو سب میں اول منکر اس کے [۱۸] اور نہ لو میری آیتوں پر مول تھوڑا اور مجھ ہی سے بچتے رہو۔ یہ لو میری آیتوں پر مول تھوڑا اور مت چھپاؤ سے کو جان بھرے اور مت لاؤ صیح میں غلط اور مت چھپاؤ سے کو جان بوچھ کر

۴۳۔ اور قائم کرو نماز اور دیا کرو زکوۃ اور جھکو نماز میں جھکنے والوں کے ساتھ<sup>[19]</sup>

۳۷۔ کیا عکم کرتے ہولوگوں کونیک کام کا اور بھولتے ہو اپنے آپ کو اور تم تو پڑھتے ہو کتاب پھر کیوں نہیں موجتے ہو[۰۰]

۱۷۔ توریت کے مطابق قرآن پر ایمان لاؤ: توریت میں بتا دیا گیا تھا کہ جو نبی آئے اگر توریت کی تصدیق کرے تواس کو جانو تچا ہے نہیں تو جھوٹا ہے جاننا چا بیئے کہ احکام قرآنی دربارہ اعتقادات اور اخبار انبیاء واحوال آخرت واوامر و نواہی توریت وغیرہ کتب سابقہ کے موافق ہیں۔ ہاں بعض اوامر و نواہی میں نسخ بھی کیا گیا ہے مگر وہ تصدیق کے مخالف نہیں تصدیق کے مخالف تکذیب ہے اور تکذیب کہ سکتا ہے۔ اور تکذیب کسی کتاب الهی کی ہو بالکل کفر ہے مندوخ تو بعض آیات قرآنی بھی ہیں مگر اس کو نعوذ باللہ کون تکذیب کہ سکتا ہے۔ ۱۸۔ یعنی قرآن کی دیدہ و دانستہ تکذیب کرنے والوں میں اول مت ہو کہ قیامت تک کے منکرین کا وبال تمہاری گردن پر ہواور مشرکین مکہ نے جو انکار کیا ہے وہ جمل اور بیخبری کے سبب کیا ہے دیدہ و دانستہ ہر گرنہ تھا اس میں تواول تم ہی ہوگے اور یہ کفر سے سخت ترہے۔

**٦٩ ـ نماز با جاعت کا حکم : یعنی باجاعت نماز پڑھا کرو پہلے کسی دین میں باجاعت نماز نہیں تھی اور یہود کی نماز میں رکوع ی**ذتھا خلاصہ

آیت کا یہ ہواکہ صرف امور مذکورہ بالا نجات کے لئے تم کو کافی نہیں بلکہ تمام اصول میں نبی آخرالزماں کی پیروی کرو۔ نماز بھی ان کے طور پر پڑھوجی میں جاعت بھی ہواور رکوع بھی۔ ، >۔ صرف تبلیغ کافی نہیں عمل بھی ضروری ہے: بعض علمائے یمودیہ کال کرتے تھے اپنے لوگوں سے کہتے تھے کہ یہ دین اسلام اچھا ہے اور خود مسلمان منہ ہوتے تھے ۔ اور نیز علمائے یہود بلکہ اکثر ظاہر بینوں کواس موقع پریہ شبہ پڑ جاتا ہے کہ جب ہم تعلیم احکام شریعت میں قصور نہیں کرتے اور حق پوشی تبھی نہیں کرتے تو اس کی ضرورت نہیں کہ ہم خود مجھی احکام پر عمل کریں جب ہماری ہدایت کے موافق بہت سے آدمی اعال شریعت بجا لاتے میں تو بحكم قاعدہ ألدّالُّ عَلىَ الْخَدْرِ كَفَا عِلِهِ وہ ہمارے ہى اعال میں تواس آیت میں دونوں كا بطلان فرما دیا گیا اور آیت سے مقصودیہ ہے کہ واعظ کو اپنے وعظ پر ضرور عمل کرنا چا جئیے یہ غرض نہیں کہ فاسق کسی کو نصیحت نہ کرے۔

وَ اسْتَعِيْنُوْ البِالصَّمْرِ وَ الصَّلُوةِ ﴿ وَ إِنَّهَا ١٥ مِد عِابُو صبر سے اور نماز سے [١] اور البت وہ لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْخُشِعِينَ ﴿

> الَّذِيْنَ يَظُنُّونَ اَنَّهُمْ مُّلْقُوا رَبِّهِمْ وَاَنَّهُمْ عُ اِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿

لِبَنِيٍّ إِسْرَآءِيْلَ اذْكُرُوْا نِعْمَتِيَ الَّتِيَّ ٱنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَانِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى

الْعٰلَمِينَ 🗃

بھاری ہے مگرانہی عاجزوں پر

M۔ جن کو خیال ہے کہ وہ روبرو ہونے والے م<mark>ی</mark>ں اینے رب کے اور یہ کہ انکواسی کی طرف لوٹ کر جانا

۴۷۔ اے بنی اسرائیل یاد کرومیرے اصان جو میں نے تم پر کئے اور اسکو کہ میں نے تم کو برائی دی تمام عالم پر [۲۶]

۱)۔ علمائے اہل کتاب جو بعد وضوح حق بھی آپ پر ایان نہ لاتے تھے اس کی بڑی وجہ حب جاہ اور حب مال تھی اللہ تعالیٰ نے دونوں کا علاج بتا دیا صبرسے مال کی طلب اور محبت جائے گی اور نماز سے عبودیت و تذلل آئے گا۔ اور حب جاہ کم ہوگی۔ ۷۷۔ عابزی کرنے والوں پر نماز مجاری نہیں: یعنی صبر اور نماز حضور دل سے بہت مبصاری ہے مگر ان پر آسان ہے جو عابزی کرتے ہیں اور ڈرتے ہیں جن کا خیال اور دھیان یہ ہے کہ ہم کو خدا کے روبرو ہونا اور اس کی طرف پھر جانا ہے (یعنی نماز میں خدا کا قرب اور گویا اس سے ملاقات ہے ) یا قیامت میں حیاب وکتاب کے لئے روبرو جانا ہے۔

۲۷۔ بنی اسرائیل کی فضیلت کا مطلب: پونکہ تقوی اور کال ایان کا عاصل کرنا صبر و حضور واستغراق عبادات کے ذریعہ سے دشوار تھا۔ اس لئے اس کا سمل طریقہ تعلیم فرماتے ہیں اور وہ شکر ہے اس وجہ سے حق تعالیٰ اپنے احمانات وانعامات جوان پر وقتا فوقتا ہوئے تھے ۔ ان کویاد دلاتا ہے اور انکی بدکرداریاں بھی ظاہر فرماتا ہے ۔ انسان بلکہ جوانات تک میں یہ مضمون موجود ہے کہ اپنے منعم کی محبت اور اسکی اطاعت دل نشین ہو جاتی ہے اور چند رکوع میں اس مضمون کو شرح و بسط کے ساتھ بیان فرمایا گیا ہے ۔ فائدہ: اہل عالم پر فضیلت کا یہ مطلب ہے کہ جن وقت سے بنی اسرائیل کا وجود ہوا تھا اس وقت سے لے کر اس خطاب کے نزول تک تمام فرقوں سے افضل رہے کوئی ان کا ہم پلہ نہ تھا جب انہوں نے نبی آفرالزماں اور قرآن کا مقابلہ کیا تو وہ فضیلت بالکل جاتی رہی اور مغضوب علیم اور ضلال کا لقب عنایت ہوا۔ اور حضور کے متبعین کو کنتم فیرامۃ کا غلعت ملا۔

۲۸۔ اور ڈرو اس دن سے کہ کام نہ آئے کوئی شخص
کسی کے کچھ بھی اور قبول نہ ہواسکی طرف سے سفارش
اور نہ لیا جائے اس کی طرف سے بدلہ اور نہ ان کو مدد
پہنچ [۲۸]

۳۹۔ اور یاد کرواس وقت کو جبکہ رہائی دی ہم نے تم کو فرعون کے لوگوں سے جو کرتے تھے تم پر بڑا عذاب ذمج کرتے تھے تم ہمارے بیٹوں کو اور زندہ چھوڑتے تھے تمہارے عورتوں کو [۵۰] اور اس میں آزمائش تھی تمہارے رب کی طرف سے بڑی [۵۰]

وَاتَّقُوا يَوْمًا لَّا تَجُزِى نَفْشُ عَنُ نَّفْسٍ هَنُ نَفْسٍ هَنُ نَفْسٍ هَيُتًا وَّلَا يُؤْخَذُ هَيئًا وَّلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَّلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَّلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدُلُ وَّلَا هُمْ يُنْصَرُونَ هَ

وَإِذْ نَجَّينُكُمْ مِّنُ الِ فِرْعَوْنَ يَسُوْمُوْنَكُمْ مِنْ الِ فِرْعَوْنَ يَسُوْمُوْنَكُمْ سُوِّءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُوْنَ اَبْنَآءَكُمْ وَيَلَّ اَبْنَآءَكُمْ وَيَلَّ الْحُمُ بَلَآءٌ وَيَلْ الْحُمُ بَلَآءٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ هَيْ

۲۵۔ آخرت میں باپ داداکی سفارش نہیں ہوگی: جب کوئی کسی بلا میں مبتلا ہو جاتا ہے تواس کے رفیق اکثریہی کیا کرتے ہیں کہ اول تواس کے ادائے حق لازم میں کوشش کرتے ہیں یہ نہیں ہو سکتا تو سعی سفارش سے بچانے کی تدبیر کرتے ہیں یہ بھی نہ ہو سکتا تو پھر تاوان و فدیہ دے کر چھڑاتے ہیں اگر یہ بھی نہیں ہو سکتا تو بالآخر اپنے مدد گاروں کو جمع کر کے بزور پر فاش اس کی نجات کی فکر کرتے ہیں جق تعالیٰ نے اسی ترتیب کے موافق ارشاد فرمایا کہ کوئی شخص گو کلیا ہی مقرب خداوندی ہو مگر کسی نافرمان عدواللہ کافر کو منجلہ چاروں صور توں کے کسی صورت سے نفع نہیں پہنچا سکتا۔ بنی اسرائیل کھتے تھے کہ ہم کیسے ہی گناہ کریں ہم پر عدواللہ کافر کو منجلہ چاروں صور توں کے کسی صورت سے نفع نہیں پہنچا سکتا۔ بنی اسرائیل کھتے تھے کہ ہم کیسے ہی گناہ کریں ہم پر

عذاب نہ ہو گا۔ ہمارے باپ دادا جو پیغمبر میں ہمیں بخثوا لیں گے سو خدائے تعالیٰ فرماتا ہے کہ یہ خیال تمہارا غلط ہے اس سے اس شفاعت کا انکار نہیں نکلتا جس کے اہل سنت قائل میں اور جو دیگر آیات میں مذکور ہے۔

۵۷۔ بنی اسرائیل پر فرعون کے مظالم: فرعون نے نواب دیکھا تھا۔ نجومیوں نے اس کی تعبیر دی کہ بنی اسرائیل میں ایک شخص پیدا ہو گا۔ جوتیرے دین اور سلطنت کو غارت کر دے گا۔ فرعون نے عکم دیا کہ بنی اسرائیل میں جوبیٹا پیدا ہواس کو مار ڈالواور جوبیٹی ہواس کو غدمت کے لئے زندہ رہنے دو غدائے تعالیٰ نے موسیٰ کوپیدا کیا اور زندہ رکھا۔

۲۶۔ بلاء کے چند معنی آتے ہیں اگر ذلکم کا اشارہ ذبح کی طرف لیا جائے تواس کے معنی مصیبت کے ہوں گے اور اگر نجات کی طرف اثارہ ہے تو بلاء کے معنی نعمت کے ہوں گے اور مجموعہ کی طرف ہوتوامتحان کے معنی لئے جائیں گے

۔۵۔ اور جب بچاڑ دیا ہم نے تمہاری وجہ سے دریا کو پھر بچا دیا ہم نے تم کو اور ڈبا دیا فرعون کے لوگوں کو اور تم دیکھ رہے تھے [۷۰]

۵۱۔ اور جب ہم نے وعدہ کیا موسی سے چالیس رات کا پھر تم نے بنا لیا بچھڑا موسی کے بعد اور تم ظالم تھر [۸۷]

۵۲۔ پھر معاف کیا ہم نے تم کو اس پر بھی تاکہ تم احمان مانو<sup>[۹</sup>] وَ إِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَانَجَيْنَكُمْ وَاغْرَقْنَآ الَ فِرْعَوْنَ وَانْتُمْ تَنْظُرُوْنَ ﴿

وَ إِذُ لَى عَدُنَا مُوسَى اَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ اتَّخَذْتُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

ثُمَّ عَفَوْنَا عَنُكُمُ مِّنَ بَعْدِ ذَلِكَ لَعَلَّكُمُ مِّنَ بَعْدِ ذَلِكَ لَعَلَّكُمُ تَشُكُرُ وَنَ عَنْ المَّلَ

﴾ ۔ دریا کا دو حصوں میں بٹ جانا؛ یعنی یاد کرواہے بنی اسرائیل اس نعمت عظیم کو کہ جب تمہارے باپ دادا فرعون کے ڈر سے بھاگے اور آگے دریا اور پیچھے فرعون کا لشکر تھا اور ہم نے تکو بچالیا اور فرعون اور اسکے لشکر کو غرق کر دیا۔ یہ قصہ آئندہ مفصل آئے گا۔

۸>۔ بچھڑے کی پرستش: اور یہ قصہ اور احمان بھی یاد کرنے کے قابل ہے کہ ہم نے توریت عطا فرمانے کا وعدہ موئی سے چالیں دن رات کا کیا اور ان کے طور پر تشریف لے جانے کے بعد بنی اسرائیل نے بچھڑے کی پرستش شروع کر دی اور تم بڑے بے انصاف ہوکہ بچھڑے کو غدا بنا لیا۔ مفصل یہ قصہ آئندہ آئے گا۔

**9**۔ مطلب یہ ہے کہ باوجود اس شرک علی کے ہم نے تم سے درگذر فرمائی اور تمہاری توبہ منظور کی اور تم کوفی الفور ہلاک نہ کیا

( جیسے آل فرعون کواس سے کم قصور پر ہلاک کر دیا تھا ) کہ تم ہمارا شکر ادا کر واور احیان مانو۔

وَ إِذْ اتَيْنَا مُؤسَى الْكِتْبَ وَالْفُرُقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُوْنَ ﴿

وَ إِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهٖ يَقَوْمِ إِنَّكُمُ ظَلَمْتُمُ انْفُسَكُمُ بِاتِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ ظَلَمْتُمُ انْفُسَكُمُ لَا فَتُوبُو اللَّهِ بَارِيِكُمُ فَاقْتُلُو اانْفُسَكُمُ لَا فَتُوبُو اللَّهُ اللَّهُ الْفُسَكُمُ لَا فَتُوبُو اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللِهُ اللْمُلْمُ اللَّلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ

۵۳۔ اور جب ہم نے دی موسی کو کتاب اور حق کو ناحق سے جدا کرنے والے احکام تاکہ تم سیدھی راہ پاؤ<sup>[۸۰]</sup>

۱۹۵۰ اور جب کها موسی نے اپنی قوم سے [۱۸] اے قوم تم نے نقصان کیا اپنایہ بچھڑا بنا کر سواب توبہ کرواپنے پیدا کرنے والے کی طرف اور مار ڈالواپنی اپنی جان [۱۸] یہ بہتر ہے تمہارے لئے تمہارے خالق کے نزدیک بھر متوجہ ہوا تم پر [۱۳] بیشک وہی ہے معاف کرنے والا نهایت مهربان

۸۰۔ فرقان کیا چیز ہے؟ کتاب تو توریت ہے اور فرقان فرمایا ان احکام شریعہ کو جن سے جائز ناجائز معلوم ہو یا فرقان کہا حضرت موسیٰ کے معجزوں کو جن سے جھوٹے سے اور کا فرومومن کی تمیز ہو یا توریت ہی کو کہا کہ وہ کتاب ہی ہے اور اس سے حق اور ناحق مجھی جدا ہوتا ہے ۔

۸۱۔ قوم سے مراد خاص وہ لوگ میں جنہوں نے بچھڑے کو سجدہ کیا۔

۸۲۔ ایک دوسرے کو قتل کرنے کا حکم: یعنی جنوں نے بچھڑے کو سجدہ نہ کیا تھا وہ سجدہ کرنے والوں کو قتل کریں اور بعض کا قول سجد کہ بنی اسرائیل میں تین گروہ تھے ایک وہ جنوں نے گوسالہ پرستی نہ کی اور دوسروں کو بھی روکا۔ دوسرے وہ جنوں نے گوسالہ کو سجدہ کیا تیسرے وہ جنوں نے نود تو سجدہ نہ کیا مگر دوسروں کو منع بھی نہ کیا۔ فریق دوم کو حکم ہوا کہ مقتول ہو جاؤ۔ تیسرے فریق کو حکم ہوا کہ ان کو قتل کروٹاکہ ان کے سکوت کرنے کی توبہ ہوجائے۔ اور فریق اول اس توبہ میں شریک نہیں ہوئے۔ کیونکہ ان کو توبہ کی عاجت نہ تھی۔

۸۳۔ علماء کا اس میں اختلاف ہے کہ مقول ہو جانا ہی توبہ تھی یا توبہ کا تتمہ تھا جیسا کہ ہماری شریعت میں قاتل عمد کی توبہ کے مقبول ہونے کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ اپنے آپ کو وارثان مقول کے حوالے کر دے انکو افتیار ہے بدلہ لیں یا معاف کریں یہ

وَ إِذْ قُلْتُمُ لِمُوَسَى لَنُ نُّؤُمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللهَ جَهْرَةَ فَاخَذَتُكُمُ الصَّعِقَةُ وَانْتُمُ تَنْظُ وَنَ ﴿

ثُمَّ بَعَثَلٰكُمُ مِّنُ بَعْدِ مَوْتِكُمُ لَعَلَّكُمُ لَعَلِي لَعَلَيْ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِي لَعَلِي لَعَلِي لَعَلِي لَعَلِي لَعَلَيْكُمُ لَعَلِي لَعَلِي لَعَلِي لَعَلِي لَعَلِي لَعَلِي لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِي لَعَلِي لَعَلِي لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لِعَلِيكُمُ لِعَلْمُ لَعَلِيكُمُ لِعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَمُ لَعَلِيكُمُ لَتِكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لِعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لِعَلَيكُمُ لَعَلِيكُمُ لِعَلَيكُمُ لِعَلَيكُمُ لِعَلِيكُم لِعَلَيكُم لِعَلَيكُم لَعَلَيكُم لَعَلَيكُم لِعَلَيكُم لَعَلِيكُم لِعِلْمُ لَعَلِيكُم لَعَلِيكُم لَعَلَيكُم لَعَلَيكُم لَعِلَم لَعَلَيكُم لِعَلَيكُم لِعَلَيكُم لَعَلَيكُم لَعَلَيكُم لَعَلِيكُم لِعَلَيكُم لَعَلَيكُم لَعَلَيكُم لَعَلَيكُم لَعَلَيكُم لَعَلِيكُم لِعِلْمُ لِعَلَيكُم لِعَلَيكُم لَعَلَيكُم لَعَلَيكُم لَعَلَيكُم لَعَلَيكُم لَعَلِيكُم لَعَلِيكُم لَعَلِم لَعَلَيكُم لَعِلْمُ لِعَلَيكُم لَعَلِيكُم لَعَلِيكُم لِعِلْمُ لَعَلِيكُم لَ

وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَانْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَانْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْفَمَامَ كُلُوًا مِنْ عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوى فَيُكُمُ كُلُوًا مِنْ طَيِّبُتِ مَا رَزَقُنْكُمُ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِنَ كَانُوَّا اَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ عَلَيْكُمُ ثَوَمَا ظَلَمُونَ عَلَيْهُمْ يَظْلِمُونَ عَلَيْ

۵۵۔ اور جب تم نے کہا اے موسی ہم ہرگزیقین نہ کریں گے تیرا جب تک کہ نہ دیکھ لیں اللہ کو سامنے پھر آلیا تم کو بجلی نے اور تم دیکھ رہے تھے

۵۹۔ پھر اٹھا کھڑا کیا ہم نے تم کو مر گئے پیچے ماکہ تم احمان مانو[۸۴]

۵۰۔ اور سایہ کیا ہم نے تم پر ابر کا اور آثارا تم پر من اور ساوی [۸۹] کھاؤ پاکیزہ چیزیں جو ہم نے تم کو دیں [۸۹] اور انہوں نے ہمارا کچھ نقصان نہ کیا بلکہ اپنا ہی نقصان کرتے رہے [۸۹]

۱۸۰ توریت کو مانے سے انکار اور اس کی سزا: اس وقت کو بھی ضروریاد کروکہ باوجود اس قدر احمانات کے کہ جب تم نے کہا تھاکہ اے موئی ہم ہرگر تمہارا بقین نہ کریں گے کہ بید اللہ کا کلام ہے جب تک آٹکھوں سے صریحا خدائے تعالیٰ کو نہ دیکھ لیں۔ اس پر بحلی نے تم کوبلاک کیا اس کے بعد موسیٰ کی دعا ہے ہم نے تم کوزندہ کیا اور بید اس وقت کا عال ہے کہ صنرت موسیٰ ستر آدمیوں کو منتخب فرما کر کوہ طور پر کلام الهی سننے کی غرض سے لے گئے تھے۔ چر جب انہوں نے کلام الهی کوسنا توانہی ستر نے کہا اے موسیٰ پر دے میں سننے کا ہم اعتبار نہیں کرتے آٹکھوں سے خداکو دکھاؤ۔ اس پر ان ستر آدمیوں کو محلی نے بلاک کر دیا تھا۔ موسیٰ پر دے میں سننے کا ہم اعتبار نہیں کرتے آٹکھوں سے خداکو دکھاؤ۔ اس پر ان ستر آدمیوں کو محلی نے بلاک کر دیا تھا۔ میں وسلوی: جب فرعون غرق ہو چکا اور بنی اسرائیل محکم الهی مصر سے شام کو چلے جنگل میں ان کے خیمے پھٹ گئے اور گری آٹھا ہی کم وافق اختیا اور گری آٹھا ہی کہ بوئی تو تمام دن ابر رہتا اور ان ج نہ رہا تو من و سلوی کھانے کے لئے ارتا من ایک چیز تھی شیریں دھنے کے سے دانے تر نجیین کے مثابہ رات کو اوس میں برسے لٹکر کے گرد ہزاروں جمع ہو جاتے ۔ اندھیرا ہوئے بعد پکڑ لاتے کباب کر کے کہاتے مدتوں تک یہی کھایا گئے۔

مولی ایک برندہ ہے جس کو بلیر کھتے میں ۔ شام کو لٹکر کے گرد ہزاروں جمع ہو جاتے ۔ اندھیرا ہوئے بعد پکڑ لاتے کباب کر کے کہاتے مدتوں تک یہی کھایا گئے۔

۸۷۔ یعنی اس لطیف ولذیذ غذا کو کھاؤاور اس پر اکتفا کرو، نہ آگے کے لئے ذخیرہ جمع کر کے رکھواور نہ دوسری غذا سے مبادلہ کی خواہش کرو۔

40

۸۷۔ اول ظلم یہ کیاکہ ذخیرہ کر کے رکھا توگوشت سرنا شروع ہوگیا اور دوسرے مبادلہ چاہاکہ مور، گیموں ککڑی پیاز وغیرہ ملے۔ جس سے طرح طرح کی تکلیف و مثقت میں مبتلا ہوئے۔

وَ إِذْ قُلْنَا ادْخُلُوا هٰذِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَدًا وَّادْخُلُوا الْبَابَ مُخَدًا وَّادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّدًا وَّقُولُوا حِطَّةُ نَعْفِرُ لَكُمْ خَطَيْكُمْ فَطَيْكُمْ وَسَنَزِيْدُ الْمُحُسِنِيْنَ ﴿

فَبَدَّلَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِيْ قِيلَ فَبَدَّلَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِيْنَ قِيلًا لَهُمُ فَانْزَلْنَا عَلَى الَّذِيْنَ ظَلَمُوا رِجُزًا مِّنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴿

۵۸۔ اور جب ہم نے کہا داخل ہواس شہر میں [۸۸] اور کھاتے چھرواسمیں جہاں چاہو فراغت سے اور داخل ہو دروازے میں سجدہ کرتے ہوئے [۸۹] اور کھتے جاؤ بخشدے تو معاف کر دیں گے ہم تمہارے قصور اور زیادہ میں دیں گے نیکی والوں کو [۹۰]

۵۹۔ پھر بدل ڈالا ظالموں نے بات کو غلاف اسکے جو کھ دی گئی تھی ان سے پھر آثارا ہم نے ظالموں پر عذاب آسمان سے ان کی عدول حکمی پر[۱۹]

۸۸۔ جب بنگل مذکورہ بالا میں پھرتے پھرتے تنگ آگئے اور من وسلونی کھاتے کھاتے اکتا گئے تو بنی اسرائیل کوایک شہر میں داخل ہونے کا حکم ہوااس کا نام دیجا تھا اس میں قوم عالقہ جو قوم عاد سے تھی مقیم تھی اور بعض نے بیت المقدس فرمایا ہے۔ معلی میں داخل ہونے کا حکم اس شہر کے دروازہ میں سے سجدہ شکر کرتے ہوئے جاؤ ( اور یہ شکر بدنی ہوا ) اور بعض فرماتے میں کہ براہ تواضح کمرکو جھ کا کر جاؤ۔

۔و۔ بستی میں داخل ہونے کا عکم اور زبان سے اپنے گناہوں کی معافی مانگتے ہوئے جاؤ (یہ شکر زبانی ہوا) جو یہ دونوں باتیں کرے گا اس کی خطائیں ہم معاف کر دیں گے اور نیک بندوں کے لئے ثواب بڑھا دیں گے ۔

91 ۔ عکم الهی سے تمسخر: تبدیلی یہ کی کہ بجائے حِطَّةً براہ تمسخر حِنْطَلَةً کہنے لگے (یعنی گیوں) اور سجدہ کی جگہ اپنے سرینوں پر تپھسلنا شروع کیا جب شہر میں پہنچے توان پر طاعون رہا، دوپہر میں ستر ہزار یہود مرگئے ۔ وَإِذِاسُتَسَقَى مُوسَى لِقَوْمِهٖ فَقُلْنَا اضَرِبُ
بِّعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانَفَجَرَتُ مِنْهُ اثْنَتَا
عَشَرَةَ عَيْنًا قَدُ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ
عَشَرَةَ عَيْنًا قَدُ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ
مَّشُرَبَهُمُ حُكُلُوا وَاشْرَبُوا مِنْ رِّزُقِ اللهِ

وَلَا تَعُثُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِيْنَ 🚍

وَ إِذْ قُلْتُمْ يَمُوسَى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامِرِ وَاحْدِ فَادْعُ لِنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ وَاحِدِ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِتَّا بِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ اتَسْتَبْدِلُونَ وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ اتَسْتَبْدِلُونَ اللَّذِي هُوَ خَيْرُ الهَبِطُوا الَّذِي هُو خَيْرُ الهَبِطُوا الَّذِي هُو خَيْرُ الهَبِطُوا مِصَوَّا فَإِنَّ لَكُمْ مَّا سَالَتُمْ مُ وَضُرِبَتُ مِصَوِّا فَإِنَّ لَكُمْ مَّا سَالَتُهُمْ وَضُرِبَتُ عَلَيْهِمُ اللِّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَ وَبَآءُو بَعَيْهُمُ كَانُوا بِعَضَبٍ مِنَ اللهِ لَا ذَلِكَ بِانَّهُمْ كَانُوا النَّبِيِّنَ اللهِ وَيَقَتُلُونَ النَّبِيِّنَ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ

بِغَيْرِ الْحَقُّ لَٰ لِكَ بِمَا عَصَوْا وَّكَانُوُا

ع يَعْتَدُونَ 📆

-1- اور جب پانی مانگا موسی نے اپنی قوم کے واسطے تو ہم نے کما مار اپنے عصا کو پتھر پر سو بہہ نکلے اس سے بارہ چھٹے [۹۲] پہچان لیا ہر قوم نے اپنا گھاٹ کھاؤ اور پیو اللہ کی روزی اور یہ چھرو ملک میں فیاد مچاتے [۹۳]

اا۔ اور جب کہاتم نے اے موسی ہم ہر گر صبر نہ کریں گے ایک ہی کھانے پر سو دعا مانگ ہمارے واسط اپنے پروردگار سے کہ نکال دے ہمارے واسط جو اگنا ہے زمین سے ترکاری اور گرئی اور گیبوں اور ممور اور پیاز [۹۳] کہا موسی نے کیا لینا چاہتے وہ چیز جو ادنیٰ ہے اس کے بدلہ میں جو بہتر ہے [۹۹] اتروکسی شہر میں تو تم کو ملے جو مانگتے ہو [۹۹] اور ڈالی گئی ان پر ذلت اور مختاجی اور پھرے اللہ کا غضب لے کر [۹۹] یہ اس لئے ہوا کہ نہیں مانتے تھے احکام غداوندی کو اور خون کرتے تھے احکام غداوندی کو اور خون کرتے تھے اور عد پر نہ بہتے مے اور عد پر نہ میں ہی جو ایک کہ نافرمان تھے اور عد پر نہ میں ہیتے ہے اور عد پر نہ ہے ہوا۔

۹۲ ۔ پانی کے بارہ چشموں کا ظہور: یہ قصہ بھی اسی جنگل کا ہے پانی نہ ملا تو ایک پتھر پر عصا مارنے سے بارہ چشمے نکلے اور بنی

اسرائیل کے قبیلے بھی بارہ ہی تھے کسی قوم میں آدمی زیادہ کسی میں کم ہر قوم کے موافق ایک چشمہ تھا اور وجہ شاخت بھی یہی موافقت تھی۔ یا یہ مقرر کر رکھا تھا کہ چھرکی فلال جت فلال جانب سے جو چشمہ نکلے گا وہ فلال قوم کا ہو گا اور جو کوتاہ نظر ان معجزات کا انکار کرتے ہیں۔ نیستند آدم غلاف آدم اند دیکھو مقناطیس تولوہ کو اپنی طرف کھینچ لیتا ہے۔ اس چھر نے پانی کھینچ لیا توانکار کی کیا وجہ۔

**97 ۔** یعنی پھر فرمایا حق تعالیٰ نے کھاؤ من و سلوی اور پیوان چشموں کا پانی اور عالم میں فساد مت پھیلاؤ۔

ہو ۔ من وسلوی کی جگہ سبزیوں کا مطالبہ: یہ قصہ بھی اسی جنگل کا ہے بنی اسرائیل طعام آسمانی من وسلوی کھاتے کھاتے اکتا گئے تو کھنے لگے ہم سے ایک طرح کے کھانے پر صبر نہیں ہوسکتا۔ ہم کو توزمین کا اناج، ترکاری، ساگ، سبزی چاہیے۔

<mark>90 ۔</mark> یعنی من وسلوی جو ہر طرح بہتر ہے ۔ لہن اور پیاز وغیرہ سے بدلتے ہو۔

**۹۶ ۔** اگریہی جی چاہتا ہے تو کسی شہر میں جاؤ تمہاری مطلوب چیزیں تم کو سب ملیں گی ۔ پھر ایسا ہی ہوا۔

96۔ بنی اسرائیل کی دائمی ذلت: ذلت یہ کہ ہمیشہ مسلمان اور نصاریٰ کے محکوم اور رعیت رہتے ہیں کسی کے پاس مال ہوا تو کیا۔ عکومت سے بالکل محروم ہو گئے جو موجب عزت تھی اور مختاجی یہ کہ اول تو یہود میں مال کی قلت اور جن کے پاس مال ہو جمی تو حکام وغیرہ کے خوف سے اپنے آپ کو مفلس اور عاجت مند ہی ظاہر کرتے ہیں شدت حرص اور بخل کے باعث مختاجوں سے بدتر نظر آتے ہیں اور یہ بھی درست کہ "تونگری بدل است نہ بمال" اس لئے مالدار ہوکر بھی مختاج ہی رہے اور عظمت اور عزت جواللہ تعالیٰ نے عطا فرمائی تھی اس سے رجوع کر کے اس کے غضب و قہر میں آگئے۔"

۹۸ ۔ یعنی اس ذلت اور مسکنت و غضب الهی کا باعث ان کا کفر اور انبیاءً کا قتل کرنا تھا اور اس کفروقتل کا باعث احکام کی نافرمانی اور مدود شرع سے خروج تھا۔

17۔ بیشک جو لوگ مسلمان ہوئے اور جو لوگ یمودی ہوئے اور بولوگ یمودی ہوئے اور نصاریٰ اور صائبین جو ایمان لایا (ان میں سے) اللہ پر اور روز قیامت پر اور کام کئے نیک توانکے لئے ہے انکا ثواب انکے رب کے پاس اور نہیں ان پر کچھ نوف اور نہ وہ غمگین ہول کے [۹۹]

إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوْا وَالَّذِيْنَ هَادُوْا وَالنَّطرى وَالسَّبِيِيْنَ مَنْ امَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ وَالسَّبِيئَ مَنْ امَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ اَجُرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُوْنَ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ وَلَوْ هُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهُمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهُمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهُمْ وَلَوْ اللّهُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهُمْ وَلَا هُولِهُ هُمْ يَعْزَنُونَ فَيْ اللّهِ فَا لَهُ فَا لَهُ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ وَالْعُلْمُ وَلَا هُمْ يَعْفِرَانُونَ عَلَيْكُونَ وَلَا هُمْ يَعْفِرُونَ فَيْ اللّهِ فَيْ فَا لَهُ فَيْ فَا فَعَلَيْكُونُ وَلَا هُمْ يُعْمُ وَلَا فَيْ عَلَيْكُومُ وَلَا فَلْهُمْ يَحْرَنُونَ فَيْ عَلَيْكُونُ وَلَمْ فَيْ فَالْتُولُونُ وَلَا فَلْهُمْ فَرَانُونُ وَلَا هُمْ يَعْفَرُونُ وَيْ فَا فَالْعُمْ وَلَا هُونُ فَيْ فَرْنُونُ وَلَا هُونُ وَلَا هُمْ يَعْفِونُ وَلَا هُونُ وَلَا هُونُ وَالْتُونُ وَلَا فَالْعُونُ وَلَا هُونُ فَا عَلَيْكُونُ وَلَا هُونُ وَلَا هُونُ وَلَا هُونُ وَلِونُ وَلَا فَالْعُلْونُ وَلَا فَالْعُلْونُ وَلَا فَالْعُلْونُ وَالْعُونُ وَالْعُونُ وَلَا هُولِهُ فَالْعُلْونُ وَلَا فَالْعُلْونُ وَلَا فَالْعُونُ وَلَا فَالْعُلَاقُونُ وَلَا فَالْعُونُ وَالْعُلُولُونُ وَلَا فَالْعُونُ وَلَا فَالْعُلُولُونُ وَلَا فَالْعُونُ وَلَا فَالْعُلُولُونُ وَلَا فَالْعُونُ وَلَا فَالْعُلُولُونُ وَلَا فَالْتُونُ وَلَا فَالْعُولُونُ وَلَا فَالْعُلُولُونُ وَلَا فَالْعُونُ وَلَا فَالْعُلُولُونُ وَلَا فَالْعُونُ وَلَا فَالْعُلُولُ وَلَالْمُولُولُونُ وَلَا فَالْعُلُولُونُ وَلَا فَالْعُلُولُولُولُولُ

وَ إِذْ اَخَذُنَا مِيْثَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ لَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ الْحُذُو المَآاتَيْلُكُمْ بِقُوَّةٍ وَّاذُكُرُوا مَا فِيْهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴿

۱۹۴۔ پھر تم پھر گئے اس کے بعد سواگر نہ ہوتا اللہ کا فضل تم پر اور اسکی مہربانی تو ضرور تم تباہ ہوتے [۱۰۰]

۱۳۔ اور جب لیا ہم نے تم سے قرار اور بلند کیا تمہارے۔

اوپر کوہ طور کو کہ پکڑو جو کتاب ہم نے تم کو دی زور سے

اوریاد رکھو جو کچھاس میں ہے تاکہ تم ڈرو[۱۰۰]

ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ مِّنُ بَعُدِ ذَلِكَ ۚ فَلَوْ لَا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنْتُمْ مِّنَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنْتُمْ مِّنَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنْتُمْ مِّنَ اللهِ الْخُسِرِيْنَ اللهِ الْخُسِرِيْنَ اللهِ الْخُسِرِيْنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُ اللهِ المُلْمُلْمُ المُلْمُلْم

99 ۔ صابئین کون میں: یعنی کسی فرقہ خاص پر موقوف نہیں بقین لانا شرط ہے اور عمل نیک سوجس کویہ نصیب ہوا تواب پایا۔ یہ
اس واسطے فرمایا کہ بنی اسرائیل اس بات پر مغرور تھے کہ "ہم پیغمبروں کی اولا دمیں ہم ہر طرح اللہ کے نزدیک بہتر میں ۔
فائدہ: یہود کہتے میں حضرت موسئ کی امت کو اور نصاری حضرت عیسی کی امت کو ۔ صابئین ایک فرقہ ہے جس نے ہرایک دین
میں سے اچھا سمجھ کر کچھ اختیار کر لیا ہے اور حضرت ابراہیم کو مانے میں اور فرشتوں کی بھی پرستش کرتے میں اور زبور پڑھتے میں اور کھبہ کی طرف نماز بڑھتے میں ۔
کھبہ کی طرف نماز بڑھتے میں ۔

۱۰۰ کوہ طور کو معلق کرنے کی وجہ: کھتے ہیں کہ توریت نازل ہوئی تو بنی اسرائیل شرارت سے کھنے لگے کہ "توریت کے حکم تو مشکل اور بھاری ہیں ہم سے نہیں ہو سکتے" "ب خدائے تعالیٰ نے ایک پہاڑ کو حکم کیا جوان سب کے سروں پر آن کر اتر نے لگا اور سامنے آگ پیدا ہوئی گنجائش سرتابی اصلاً نہ رہی مجبورًا احکام توریت کو قبول کیا ۔ باقی یہ شبہ کہ "پہاڑ سروں پر معلق کر کے تسلیم کرانا توریت کا یہ تو صریح اجبار واکراہ ہے جو آیت لکآ اِ محرکا آخ فی المدّینِ اور نیز قاعدہ تکلیف کے بالکل خلاف ہے کیونکہ بنائے تکلیف تو اختیار پر ہے اور اکراہ مناقض اختیار ہے " تو اس کا جواب یہ ہے کہ اگراہ دربارہ قبول دین ہر گر نہیں ۔ " دین تو بنی اسرائیل پہلے سے قبول کئے ہوئے تھے "" اور بار بار صرت موسی سے تفاضا کرتے تھے کہ "کوئی کتاب متضمن احکام ہم کو لاکر دوکہ اس پر عمل کریں " اور اس پر معاہدہ کر چکے تھے ۔ جب توریت ان کو دی گئی تو حمد شکنی پر کمر بستہ ہوئے تو اب پہاڑ کا معلق دوکہ اس پر عمل کریں " اور اس پر معاہدہ کر چکے تھے ۔ جب توریت ان کو دی گئی تو حمد شکنی پر کمر بستہ ہوئے تو اب پہاڑ کا معلق کرنا نقص حمد سے روکنے کے لئے تھا نہ کہ قبول دین کے لئے ۔

۱۰۱ \_ یعنی عهد و میثاق کر کے پھر گئے ۔ سواگر اللہ تعالیٰ کا فضل نہ ہوتا تو بالکل تباہ ہو جاتے ۔ یعنی اسی وقت ملاک کر دئیے جاتے یا

یہ کہ توبہ واستغفار بھی کرتے اور نبی آخرالزمان کی متابعت بھی کرتے تو بھی تمہاری تقصیرات معاف نہ کی جاتیں۔

وَلَقَدُ عَلِمْتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوًا مِنْكُمْ الَّذِينَ اعْتَدَوُا مِنْكُمْ مِن عَلَى مَعَى مِنْ عَلَى اللَّهِ مَا لَكُمْ كُوْنُوْ ا قِرَدَةً لَحْسِبِينَ فَالسَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُوْنُوْ ا قِرَدَةً لَحْسِبِينَ عَلَى السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُوْنُوْ ا قِرَدَةً لَحْسِبِينَ عَلَى السَّبَتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُوْنُوْ ا قِرَدَةً لَحْسِبِينَ عَلَى السَّبَتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُوْنُوْ ا قِرَدَةً لَحْسِبِينَ عَلَى السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُو ا قِرَدَةً لَحْسِبِينَ فَيْ السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُو ا قِرَدَةً لَحْسِبِينَ اللَّهُ اللَّهُ السَّبِينَ فَيْ السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُو ا قِرَدَةً اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلِلَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

فَجَعَلُنٰهَا نَكَالًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيُهَا وَمَاخَلْفَهَا وَمَاخَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ شَ

وَ إِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهَ إِنَّ اللهَ يَامُرُكُمُ أَنَ تَذَبَحُوا مُورُكُمُ أَنَ تَذَبَحُوا مَقَرَةً قَالُوَ التَّيْخِذُنَا هُزُوًا اللهِ أَنَ اللهِ أَنَ اللهِ أَنَ اللهِ أَنَ اللهِ أَنَ اللهِ أَنَ اللهِ أَنْ اللهِ اللهُ الهِ اللهِ اللهُ الهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

77۔ پھر کیا ہم نے اس واقعہ کو عبرت ان لوگوں کے لئے جو وہاں تھے اور جو پیچھے آنے والے تھے اور نصیحت ڈرنے والوں کے واسطے [۲۳]

٦٤ اور جب كها موسى نے اپنى قوم سے اللہ تعالىٰ فرماتا ہے تم كو ذمح كرو ايك گائے [۱۰۴] وہ بولے كيا تو جم سے ہنسى كرتا ہے [۱۰۵] كها پناہ غداكى كہ ہول ميں جاہلوں ميں [۱۰۶]

101 \_ بنی اسرائیل کو مسخ صورت کا عذاب؛ بنی اسرائیل کو توریت میں عکم ہوا تھا کہ "شنبہ کا دن خالص عبادت کے لئے مقرر بے اس دن مچھلی کا شکار مت کرو" وہ لوگ فریب اور حیلہ سے ہفتہ کے دن شکار کرنے لگے تواللہ نے ان کو مسخ کر کے ان کی صورت بندر کی سی کر دی ۔ فہم و شعور انسانی موجود تھا۔ ایک دوسرے کو دیکھتا تھا اور روثا تھا۔ مگر کلام نہیں کر سکتا تھا۔ تین دن کے بعد سب مرگئے اور یہ واقعہ حضرت داؤڈ کے عہد میں ہوا۔ مفصل سورہ اعراف میں آئے گا۔

۱۰۳ ۔ یعنی اس واقعہ اور اس عقوبت کو ہم نے باعث خون و عبرت بنا دیا اگلے اور پکچلے لوگوں کے واسطے ""یعنی جنوں نے اس عذاب کا مثاہدہ کیا اور جو آئندہ پیدا ہوں گے "" یا جو بستیاں شہر کے آگے اور اس کے پیچھے آباد تھیں ۔

۱۰۴ ۔ بنی اسرائیل کو گائے ذبحہ کرنے کا حکم: یعنی یاد کرواس وقت کو کہ بنی اسرائیل میں ایک شخص عامیل نامی مارا گیا تھا۔ اور اس کا قاتل معلوم یذ ہوتا تھا تو حضرت موسیٰ نے فرمایا "اللہ کا یہ حکم ہے کہ ایک گائے ذبحہ کر کے اس کا ایک ٹکڑا مردے پر مارو تو وہ جی اٹھے اور آپ اپنے قاتل کو بتا دیے کہ اللہ تعالیٰ نے اس طرح اس مردے کو جلایا اور اس نے قاتل کو بتا دیا کہ اس کے

وارثوں نے ہی بطمع مال قتل کیا تھا۔

۱۰۵ \_ کیونکہ بیہ تو دیکھا یہ سناکہ گائے کے ٹکڑا مارنے سے مردہ زندہ ہو جائے ۔

۱۰۱ \_ یعنی ٹھٹاکرنا احمق جاہل کا کام ہے اور وہ مجھی احکام شرعیہ میں پیغمبرسے یہ ہرگز ممکن نہیں ۔

قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَّنَا مَا هِيَ لَّ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَّا فَارِضٌ وَّلَا بِكُرُّ ٢ عَوَانَّ بِينَ ذَٰلِكَ ﴿ فَافْعَلُوْا مَا تُؤْمَرُونَ ﴿

قَالُوا ادْحُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَّنَا مَا لَوْنُهَا لَقَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرَآءُ لَا فَاقِعُ لَّوْنُهَا تَشُرُّ النُّظِرِيْنَ 🗊

قَالُوا ادُعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَّنَا مَا هِيَ لا إِنَّ الْبَقَرَ تَشْبَهَ عَلَيْنَا ﴿ وَ إِنَّآ إِنْ شَآءَ اللَّهُ لَمُهُتَدُونَ 🔁

قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَّا ذَلُولُ تُثِيرُ الْأَرْضَ وَلَا تَسْقِى الْحَرْثَ مُسَلَّمَةً لَّا شِيَةً فِيُهَا ۚ قَالُوا الَّانَ جِئْتَ بِالْحَقِّ ۗ ع فَذَبَحُوْهَا وَمَا كَادُوْا يَفْعَلُوْنَ ﴿

 ۱۸۔ بولے کہ دعا کرو ہمارے واسطے اپنے رب سے کہ بتا دے ہم کو کہ وہ گائے کلیسی ہے [۱۰۰]کما وہ فرمانا کہ وہ ایک گائے ہے نہ بوڑھی اور نہ بن بیاہی درمیان میں ہے بڑھایے اور جوانی کے اب کر ڈالو جو تم کو حکم ملا ہے [۱۰۸]

79\_ بولے کہ دعا کر ہمارے واسطے اینے رب سے کہ<sup>ا</sup> بتا دے ہم کو کیبا ہے اس کا رنگ کہا وہ فرماتا ہے کہ وہ ایک گائے ہے زرد نوب گری ہے اس کی زردی خوش آتی ہے دیکھنے والوں کو

٠٠ ـ بولے دعا كر ہمارے واسطے اپنے رب سے كه بتا دے ہم کوکس قسم میں ہے وہ [۱۰۹] کیونکہ اس گائے میں شبہ رہا ہے ہم کواور ہم اگراللہ نے چاہا تو ضرور راہ پا

ا)۔ کما وہ فرمانا ہے کہ وہ ایک گائے ہے محنت کرنے والی نہیں کہ جوتتی ہوزمین کویا یانی دیتی ہو تھیتی کو بے عیب ہے کوئی داغ اسمیں نہیں [ال] بولے اب لایا تو ٹھیک بات پھراس کو ذیج کیا اور وہ لگتے یہ تھے کہ ایساکرلیں گے ["]

۱۰۷ ۔ بنی اسرائیل کی مجے بحق: یعنی اس کی عمر کتنی ہے اور اس کے عالات کیا ہیں نو عمر ہے یا بوڑھی۔

۱۰۸ یعنی اس گائے کو ذبح کر ڈالو۔

1·9\_ یعنی واضح کر کے بتا دے کہ وہ گائے کس قیم اور کس کام کی ہے۔

۱۱۰ یعنی اس کے اعضاء میں کوئی نقصان نہیں اور اسکے رنگ میں دوسرے رنگ کا داغ ونثان نہیں بلکہ ساری زرد ہے۔
ااا ۔ وہ گائے ایک شخص کی تھی جواپنی ماں کی خدمت بہت کرتا تھا اور نیک بخت تھا۔ اس شخص سے وہ گائے مول لی اتنے مال کو جتنا اس گائے کی کھال میں سونا بھر سکے پھر اس کو ذہحہ کیا اور ایسے لگتے نہ تھے کہ اتنی بڑی قیمت کو لے کر ذہحہ کریں گئے۔

وَ إِذْ قَتَلَتُمْ نَفُسًا فَالْارَءُ تُمْ فِيهَا فَاللهُ وَاللهُ مُخْرِجُمَّا كُنْتُمُ تَكُتُمُونَ ﴿

فَقُلْنَا اضْرِبُوْهُ بِبَعْضِهَا ﴿ كَذَٰلِكَ يُحْيِ اللّٰهُ الْمَوْتَى لَا مُحْيِ اللّٰهُ الْمَوْتَى لَا مَكَمُ الْمَتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُوْنَ الْمَوْتَى لَا مَكَمُ تَعْقِلُوْنَ اللّٰهِ الْعَلَّكُمْ تَعْقِلُوْنَ

ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُمْ مِّنُ بَعُدِ ذَلِكَ فَهِى كَالْحِجَارَةِ اَوْ اَشَدُّ قَسُوةً وَ إِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْاَنْهُرُ وَ إِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْاَنْهُرُ وَ إِنَّ مِنْهُ الْمَاءُ وَ إِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَاءُ وَ إِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَاءُ وَ إِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَعُونُ وَ مِنْهُ اللهُ عَمَّا يَهُبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ وَمَا اللهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعُمَلُونَ ﴿

۲۵۔ اور جب مار ڈالا تھا تم نے ایک شخص کو پھر لگے
 ایک دوسرے پر دھرنے اور اللہ کو ظاہر کرنا تھا جو تم پھیاتے تھے [۱۱۱]

۳۷۔ پھر ہم نے کہا مارواس مردہ پر اس گائے کا ایک ٹکڑا [""] اسی طرح زندہ کرے گا اللہ مردوں کو اور دکھا تا ہے تم کو اپنی قدرت کے نمونے ٹاکہ تم غور کرو [""]

 ۱۱۱۔ یعنی تمہارے اگلے بزرگوں نے عامیل کو مار ڈالا تھا۔ پھر ایک دوسرے پر دھرنے لگا اور تم جس چیز کو چھپاتے تھے (یعنی اپنے ضعف ایانی یا قاتل کے عال کو) اللہ تعالیٰ اس کو ظاہر فرمانا چاہتا ہے۔

۱۱۳ \_ یعنی جب ایک ٹکڑا اس گائے کا اس کے مارا تو وہ بحکم الهی زندہ ہوگیا اور لہوزخم سے بہنے لگا اور اپنے قاتل کا نام بتا دیا جو اسی مقتول کے بھتیجے تھے۔ بطمع مال چچا کو جنگل میں لے جاکر مار ڈالا تھا پھر وہ ان کانام بتاکر گر پڑا اور مرگیا۔

۱۱۷ ۔ حیات بعد الممات پر استدلال: یعنی اسی طرح زندہ کرے گا۔ اللہ تعالیٰ قیامت کے دن مردوں کو اپنی قدرت کاملہ سے اور اپنی قدرت کی نشانیاں تم کو دکھلاتا ہے کہ شاید تم غور کرواور سمجھ لوکہ خدائے تعالیٰ مردوں کو زندہ کر سکتا ہے۔

اله الله العنی " عامیل کے جی المصنے کے بعد" مطلب یہ کہ ایسی نشانی قدرت دیکھ کر بھی تمہارے دل نرم منہ ہوئے۔

۱۱۱ \_ یمودیوں کے دل پھر سے زیادہ سخت ہیں: یعنی بعض پھروں سے بڑا نفع پہنچتا ہے کہ انہار اور پانی بکثرت ان سے جاری ہوتا ہے ۔ اور بعض پھروں سے پانی کم نکاتا ہے اور اول قسم کی نسبت نفع کم ہوتا ہے اور بعض پھروں سے گوکسی کو نفع نہ پہنچ مگر نود ان میں ایک اثر اور تاثر تو موجود ہے مگر ان کے قلوب ان تینوں قسموں کے پھر سے سخت تر ہیں نہ ان سے کسی کو نفع اور نہ ان میں کوئی مضمون خیر موجود۔ اور اللہ اے یمودیو تمہارے اعال سے بے خبر ہرگر نہیں ۔

اَفَتَطُمَعُوْنَ اَنْ يُّؤُمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ الْهُوَالَكُمْ وَقَدْ كَانَ الْهُوالِهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ ال

يَعُلَمُونَ

۵۶۔ اب کیاتم اے مسلمانوں توقع رکھتے ہوکہ وہ مانیں تمہاری بات اور ان میں ایک فرقہ تھاکہ سنتا تھا اللہ کا کلام پھر بدل ڈالتے تھے اس کو جان بوجھ کر اور وہ جانتے تھے اس کو جان بوجھ کر اور وہ جانتے تھے اس کو جان ہوجھ کر اور وہ جاتے تھے اس کو جات ہے [۱۷]

79۔ اور جب ملتے ہیں مسلمانوں سے کہتے ہیں ہم مسلمان ہوئے اور جب تنا ہوتے ہیں ایک دوسرے کے پاس تو کہتے ہیں تم کیوں کہ دیتے ہوان سے جو ظاہر کیا ہے اللہ نے تم پر تاکہ جھٹلائیں تم کواس سے تمہارے رب کے آگے کیا تم نہیں سمجھتے [۱۱۱]

ا ۔ توریت میں تحریف: "فریق سے مراد وہ لوگ ہیں ""جو کوہ طور پر حضرت موسیؑ کے ساتھ کلام الہی سننے کے لئے گئے تھے""۔ انہوں نے وہاں سے آگر یہ تحریف کی کہ بنی اسرائیل سے کہ دیا کہ تمام کلام کے آخر میں ہم نے یہ بھی سنا کہ (کر سکوتوان احکام کوکر لینا ورنہ ان کے ترک کا بھی تم کو افتیار ہے ) اور بعض نے فرمایا کہ کلام الهی سے مراد توریت ہے اور تحریف سے مرادیہ ہے کہ (اس کی آیات میں تحریف لفظی و معنوی کرتے تھے ) کبھی آپ کی نعت کوبدلا کبھی آیت رجم کواُڑا دیا وغیرہ۔

۱۱۸ ۔ توریت کا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر: یہود میں جولوگ منافق تھے وہ بطور نوشامداپنی کتاب میں ہے پیغمبرآخرالزمان کی باتیں مںلمانوں سے بیان کرتے اور دوسرے لوگ ان میں سے ان کواس بات پر ملامت کرتے کہ اپنی کتاب کی سندان کے ہاتھ میں کیوں دیتے ہوکیا تم نہیں جانتے کہ مسلمان تمہارے پروردگار کے آگے تمہاری خبر دی ہوئی باتوں سے تم پر الزام قائم کریں کے کہ چیغمبرآ فرالزمان اٹنٹی آپٹم کو پیج جان کر بھی ایان نہ لائے اور تم کولا جواب ہونا پڑے گا۔

اَوَلَا يَعْلَمُوْنَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا ١٠-كيا اتنا بَحَى نبين بان كه الله كومعلوم ب بوكچه يُعُلِنُونَ

> وَمِنْهُمُ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِتٰبَ إِلَّا اَمَانِيَّ وَ إِنَّ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴿

فَوَيْلُ لِّلَّذِيْنَ يَكْتُبُوْنَ الْكِتٰبَ بِأَيْدِيْهِمُ " ثُمَّ يَقُوۡلُوۡنَ هَٰذَا مِنۡ عِنۡدِ اللَّهِ لِيَشۡتَرُوۡا بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا ﴿ فَوَيْلُ لَّهُمْ مِمَّا كَتَبَتُ اَيْدِيْهِمْ وَوَيْلُ لَّهُمْ مِّمَّا يَكُسِبُوْنَ **عَ** 

چھیاتے میں اور جو کچھ ظاہر کرتے میں [۱۱۹]

۸۷۔ اور بعض ان میں بے رہھے میں کہ خبر نہیں ر کھتے کتاب کی سوائے جھوٹی آرزوؤں کے اور انکے یاس کچھ نہیں مگر خیالات [۳۰]

۹>۔ سو خرابی ہے ان کو جو لکھتے ہیں کتاب اینے ہاتھ سے پھر کمہ دیتے ہیں یہ خدا کی طرف سے ہے تاکہ کیویں اس پر متھوڑا سا مول سو خرابی ہے ان کو اپنے ہاتھوں کے لکھے سے اور خرابی ہے ان کواپنی اس کائی [17]

۱۱۹ ۔ یعنی اللہ کو تو ان کے سب امور ظاہر ہوں یا مخفی بالکل معلوم ہیں ان کی کتاب کی سب ججوّل کی خبر مسلمانوں کو دے سکتا ہے اور جا بجا مطلع فرما بھی دیا۔ آیت رجم کو انہوں نے چھپایا مگر اللہ نے ظاہر فرما کر ان کو فضیحت کیا یہ توان کے علماء کا عال ہوا جو عقلمندی اور کتاب دانی کے مدعی تھے۔ ۱۲۰۔ اور جو جاہل ہیں ان کو تو کچھ بھی خبر نہیں کہ توریت میں کیا لکھا ہے مگر چند آرزوئیں جو اپنے عالموں سے جھوٹی باتیں سن رکھی ہیں (مثلاً بہشت میں یہودیوں کے سواکوئی نہ جائے گا اور ہمارے باپ دادا ہم کو ضرور بخثوا لیں گے ) اور یہ ان کے خیالات بے اصل ہیں جن کی کوئی دلیل ان کے پاس نہیں۔

ا۱۲ ۔ مال کے عوض توریت میں تحریف: "یہ وہ لوگ میں جو ان عوام جاہلوں کے موافق باتیں اپنی طرف سے بناکر لکھ دیتے تھے اور خداکی طرف ان باتوں کو منسوب کرتے ۔ مثلاً توریت میں لکھا تھا کہ "مپیغمبر آ فرالزمان خوبصورت پیجواں بال، سیاہ آ تکھیں، میانہ قد، گندم رنگ پیدا ہوں گے "" انہوں نے بھیر کر یوں لکھا ""لنبا قد، نیلی آ تکھیں، سیدھے بال "" ناکہ عوام آپ کی تصدیق نہ کر لیں اور ہمارے منافع دینوی میں خلل نہ آ جائے۔

وَقَالُوا لَنَ تَمَسَّنَا النَّارُ الَّآ اَيَّامًا مَّعُدُوْدَةً فَلُ اَتَّحَذَتُمْ عِنْدَ اللهِ عَهْدًا فَلَنَ يُخُلِفَ اللهُ عَهْدَةً أَمْ تَقُولُوْنَ عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُوْنَ عَلَى اللهِ مَا لَا قَلْمُونَ عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ فَيْ عَلَى اللهِ مَا لَا قَلْمُونَ فَيْ عَلَى اللهِ مَا لَا لَهُ عَلَى اللهِ مَا لَا لَهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهِ مَا لَا لَهُ عَلَى اللهِ مَا لَا لَا لَهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ لَا اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلْ عَلَى اللهُ عَ

بَلَى مَنَ كَسَبَ سَيِّئَةً وَّاحَاطَتُ بِهِ خَطِيِّئَتُهُ فَأُولِيكَ اَصْحُبُ النَّارِ \*هُمْ فِيهَا خُلِدُونَ ﴿

۸۰۔ اور کھتے ہیں ہم کو ہر گرزآگ نہ لگے گی مگر چند روز
گئے چنے [۱۲] کہدو کیا تم لے چکے ہو اللہ کے یمال
سے قرار کہ اب ہر گرز خلاف نہ کرے گا اللہ اپنے قرار
کے یا جوڑتے ہو اللہ پر جو تم نہیں جانتے کیول نہیں
[۱۲]

۸۱۔ جس نے کایا گناہ اور گھیر لیا اس کو اس کے گناہ نے [۱۲۳] مووہی میں دوزخ کے رہنے والے وہ اسی میں ہمیشہ رمیں گے

۱۲۲ ۔ بنی اسرائیل کی خوش فہمی: بعض نے کہا سات دن اور بعض نے چالیس دن ( جتنے روز بچھڑے کو پوجا کی تھی ) اور بعض نے چالیس سال ( جتنی مدت تیہ میں سرگردال رہے تھے ) اور بعض نے کہا ہرایک جتنی مدت دنیا میں زندہ رہا۔

۱۲۳ ۔ یعنی یہ بات غلط ہے کہ یمودی ہمیشہ کے لئے دوزخ میں نہ رہیں گے ۔ کیونکہ غلود فی النار اور غلود فی الجمة کا جو قاعدہ کلیہ آگے بیان فرمایا ہے اسی کے مطابق سے معاملہ ہو گا۔ یمودی اس سے نکل نہیں سکتے۔

۱۲۴ ۔ گناہ کسی کا اعاطہ کر لیں: اس کا یہ مطلب ہے کہ گناہ اس پر ایسا غلبہ کر لیں کہ کوئی جانب ایسی نہ ہوکہ گناہ کا غلبہ نہ ہو۔ حتی کی دل میں ایمان و تصدیق باقی ہوگی تو بھی اعاطہ مذکور محقق نہ ہو گا۔ تواب کا فرہی پر یہ صورت صادق آسکتی ہے۔

وَالَّذِيْنَ امَنُوَا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ اُولَيْكِ عُ أَصْحُبُ الْجَنَّةِ ۚ هُمْ فِيْهَا خُلِدُونَ ﴿

وَ إِذْ أَخَذُنَا مِيْثَاقَ بَنِيٍّ اِسْرَآءِيْلَ لَا تَعۡبُدُوۡنَ اِلَّا اللّٰهَ ۚ وَبِالۡوَالِدَيۡنِ اِحۡسَانًا وَّذِي الْقُرْبِي وَالْيَتْلَمِي وَالْمَسْكِيْنِ وَقُوۡلُوۡا لِلنَّاسِ حُسۡنًا وَّاقِيۡمُوا الصَّلوةَ وَاتُوا الزَّكُوةَ لَا ثُمَّ تَوَلَّيْتُمُ إِلَّا قَلِيُلًّا مِّنْكُمْ وَانْتُمْ مُّعْرِضُوْنَ 🕾

وَ إِذْ أَخَذْنَا مِيْثَاقَكُمُ لَا تَسْفِكُوْنَ دِمَآءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُوْنَ اَنْفُسَكُمْ مِّنْ دِيَارِكُمْ ثُمَّ اَقُرَرُتُمْ وَانْتُمْ تَشْهَدُونَ عَ

۱۲۵ ۔ یعنی احکام الهی سے اعراض کرنا تو تمہاری عادت بلکہ طبعیت ہو گئی ہے۔

۱۲۶ ـ یعنی بنه اپنی قوم کو قتل کرواور بنه انکوجلاوطن کرویه

ثُمَّ أَنْتُمُ هَـ وُلاَّءِ تَقُتُلُونَ أَنْفُسَكُمُ وَتُخْرِجُوْنَ فَرِيْقًا مِّنْكُمْ مِّنُ دِيَارِهِمُ ۗ تَظْهَرُوْنَ عَلَيْهِمُ بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوَانِ ۗ وَ إِنْ يَّا تُوْكُمُ ٱلسرى تُفْدُوْ هُمْ وَهُوَ مُحَرَّمُ

۸۲ ۔ اور جو ایمان لائے اور عمل نیک کئے نیک وہی ہیں جنت کے رہنے والے وہ اسی میں ہمیشہ رمیں

٨٣ اور جب ہم نے ليا قرار بنی اسرائيل سے كه عبادت یہ کرنا مگر اللہ کی اور ماں باپ سے سلوک نیک کرنا اور کنبہ والوں سے اور یتیموں اور مختاجوں سے او رکہیو سب لوگوں سے نیک بات اور قائم رکھیو نماز اور دیتے رکھیو زکوہ پھرتم پھر گئے مگر تھوڑے سے تم میں اور تم ہو ہی چھرنے والے [۲۵]

۸۴۔ اور جب لیا ہم نے وعدہ تمہاراکہ نہ کرو گے خون آپس میں اور نہ نکال دو گے اپنوں کواپنے وطن سے پھر تم نے اقرار کر لیا اور تم مانتے ہو[۱۳۹]

۸۵۔ پھرتم وہ لوگ ہوکہ ایسے ہی خون کرتے ہوآپس میں اور نکال دیتے ہواپنے ایک فرقہ کوان کے وطن سے پڑھائی کرتے ہو ان پر گناہ اور ظلم سے [۱۳۷]اور اگر وہی آویں تمہارے یاس کسی کے قیدی ہوکر توان کا بدلا دیکر چھڑاتے ہو مالانکہ حرام ہے تم پر انکا نکال دینا

بھی توکیا مانتے ہو بعض کتاب کواور نہیں مانتے بعض کو عَلَيْكُمُ إِخْرَاجُهُمُ ۖ أَفَتُؤُمِنُونَ بِبَعْضِ [۱۲۸] سوکوئی سزانہیں اس کی جوتم میں یہ کام کرتا ہے الْكِتْبِ وَتَكُفُّرُونَ بِبَعْضٍ ۚ فَمَا جَزَآءُ مگر رسوائی دنیا کی زندگی میں اور قیامت کے دن مَنْ يَّفُعَلُ ذٰلِكَ مِنْكُمُ إِلَّا خِزْئُ فِي الْحَيْوةِ پہنچائے جاویں سخت سے سخت عذاب میں اور اللہ بے خبر نہیں تمہارے کاموں سے [۱۲۹]

27

الدُّنْيَا ۚ وَيَوْمَ الْقِيْمَةِ يُرَدُّونَ إِلَى اَشَدِّ الْعَذَابِ وَمَا اللهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ عَلَى اللهُ عَمَّا تَعْمَلُونَ عَلَى أُولَٰبِكَ الَّذِينَ اشُتَرَوُا الْحَلْوةَ الدُّنْيَا بِالْأَخِرَةِ " فَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَا

۸۶۔ یہ وہی میں جنوں نے مول کی دنیا کی زندگی آخرت کے بدلے سونہ ہلکا ہو گا ان پر عذاب اور نہ ان کومدد پہنچے گی [۳۰]

ع هُمْ يُنْصَرُونَ ﴿

۱۲۷۔ بنی اسرائیل کی بداعالیاں "مدینہ میں دو فراق یمودیوں کے تھے ایک بنی قریظہ دوسرے بنی نضیریہ دونوں آپس میں لوا کرتے تھے اور مشرکوں کے بھی مدینے میں دو فرقے تھے ایک ""اوس"" دوسرے ""خزرج"" یہ دونوں بھی آپیں میں دشمن تھے بنی قریظہ تو اوس کے موافق ہوئے اور بنی نضیر نے خزرج سے دوستی کی تھی۔ لڑائی میں ہر کوئی اینے موافقوں اور دوستوں کی حایت کرتا ۔ جب ایک کو دوسرے پر غلبہ ہوتا تو کمزوروں کو جلاوطن کرتے، ان کے گھر ڈھاتے اور اگر کوئی قید ہو کر پکڑا آتا تو سب رل مل کر مال جمع کر کے اس کا بدلہ دے کر قید سے اس کو چھڑاتے جیساکہ آئندہ آیت میں آتا ہے۔"

۱۲۸ ۔ یعنی اپنی قوم غیر کے ہاتھ میں پیھنستی تو چھڑانے کو مستعد اور خود ان کے ستانے اور گلا کاٹنے تک کو موجود ۔ اگر خدا کے حکم پر علیتے ہو تو دونوں مگہ پر چلو۔

۱۲۹ ۔ شریعت کے سب احکام پر عمل ضروری ہے: "ایساکرے ""یعنی بعض احکام کو مانے اور بعض کا انکار کرے"" اس لئے کہ ایان کا تجزیہ تو ممکن نہیں تو اب بعض احکام کا انکار کرنے والا بھی کافر مطلق ہو گا۔ صرف بعض احکام پر ایان لانے سے کچھ بھی ایان نصیب نہ ہوگا۔ اس آیت سے صاف معلوم ہوگیا کہ اگر کوئی شخص بعض احکام شرعبہ کی تو متابعت کرے اور جو عکم کہ اس کی طبعیت یا عادت یا غرض کے خلاف ہواس کے قبول میں قصور کرے تو بعض احکام کی متابعت اس کو کچھ نفع نہیں دے

سڪتی۔

۱۳۰ یعنی مفاد دنیوی کوآخرت کے مقابلہ میں قبول کیا اس لئے کہ جن لوگوں سے عہد کیا تھا اس کو دنیا کے خیال سے نبھایا اور اللہ کے جواحکام تھے ان کی پرواہ نہ کی تو پھراللہ کے ہاں ایسوں کی کون سفارش یا حایت کر سکتا ہے۔

وَلَقَدُ اتَيْنَا مُوسَى الْكِتْبَ وَقَفَّيْنَا مِنْ بَعْدِه بِالرُّسُلِ وَاتَيْنَا عِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنْتِ وَايَّدُنْهُ بِرُوْجِ الْقُدُسِ أَفَكُلَّمَا الْبَيِّنْتِ وَايَّدُنْهُ بِرُوْجِ الْقُدُسِ أَفَكُلَّمَا كَبَيْنْتِ وَايَّدُنْهُ بِرُوْجِ الْقُدُسِ أَفَكُلَّمَا كَبَاءَكُمُ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَى اَنْفُسُكُمُ اسْتَكُمُ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَى اَنْفُسُكُمُ السَّتَكُمُ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَى اَنْفُسُكُمُ السَّتَكُمُ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَى الْنَقْسُ وَفَرِيْقًا كَذَبْتُمُ وَفَرِيْقًا تَقُتُلُونَ فَي

وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلَفُ لَا بَلَ لَّعَنَهُمُ اللهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيئًلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ﴿

ا کہ۔ اور بیشک دی ہم نے موسی کو کتاب اور پے در بیشک دی ہم نے موسی کو کتاب اور پے در بیجے اس کے چیچے رسول اور دئے ہم نے علیمیٰ مریم کے بیٹے کو معجزے صریح اور قوت دی اس کو روح پاک سے [اتا] پھر بھلا کیا جب پاس لایا کوئی رسول وہ عکم جو نہ بھایا تمہارے جی کو تو تم تکجر کرنے لگے پھر ایک جاعت کو جھٹلایا [اتا] اور ایک جاعت کو جھٹلایا [اتا] اور ایک جاعت

۸۸۔ اور کہتے ہیں ہمارے دلوں پر غلاف ہے بلکہ لعنت کی ہے اللہ نے انکے کفر کے سبب سوبہت کم ایمان لاتے ہیں [۱۳۳]

۱۳۱ ۔ حضرت علیمی علیہ السلام کے معجزے: مردول کو زندہ کرنا ۔ اکمہ وابرص وغیرہ مریضوں کا صحت یاب ہونا۔ غیب کی خبریں بتانا یہ حضرت علیمیٰ کے کھلے معجزے میں اور روح القدس کہتے میں حضرت جبرئیل کو جو ہروقت ان کے ساتھ رہتے تھے یا اسم اعظم کہ جس کی برکت سے مردول کو زندہ کرتے تھے۔

١٣٢ ـ انبياء كى تكذيب اور قتل: جيساكه حضرت عيسىً اور حضرت محد النَّافَالِيَهُم كو جھوٹا كها ـ

۱۳۳ به جیسا که حضرت زکریا اور سیحی کو قتل کیا۔

۱۳۷ ۔ بنی اسرائیل پراللہ کی لعنت: "یمود اپنی تعریف میں کہتے تھے کہ ""ہمارے دل غلاف کے اندر محفوظ ہیں بجزاپنے دین کے کسی کی بات ہم کو اثر نہیں کرتی ۔ ہم کسی کی چاپلوسی، سحر بیانی یا کرشمے اور دھوکے کی وجہ سے ہر گزاس کی متابعت نہیں کر سکتے ۔ "" حق تعالیٰ نے فرمایا وہ بالکل جھوٹے ہیں بلکہ ان کے کفر کے باعث اللہ نے ان کو ملعون اور اپنی رحمت سے دور کر دیا

ہے۔ اس لئے کسی طرح دین حق کو نہیں مانتے اور بہت کم دولت ایان سے مشرف ہوتے ہیں ۔

۸۹۔ اور جب پہنچی انکے یاس کتاب اللہ کی طرف سے وَلَمَّا جَآءَهُمُ كِتْبُ مِّنَ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقُ جو سچا بتاتی ہے اس کتاب کو جوانکے پاس ہے اور پہلے لِّمَا مَعَهُمُ لا وَكَانُوا مِنْ قَبُلُ يَسْتَفْتِحُونَ سے فتح مانگتے تھے کا فروں پر پھر جب پہنچا ان کو جمکو عَلَى الَّذِيْنَ كَفَرُوا اللَّهِ فَلَمَّا جَآءَهُمُ مَّا پھان رکھا تھا تواس سے منکر ہو گئے سولعنت ہے اللہ عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ ۖ فَلَعْنَةُ اللهِ عَلَى کی منکروں پر [۳۵]

الْكُفِرِينَ 🖀

بِئْسَمَا اشْتَرَوًا بِهَ اَنْفُسَهُمُ ۚ اَنْ يَكُفُرُوا بِمَآ اَنْزَلَ اللهُ بَغُيًا اَنُ يُنَزِّلَ اللهُ مِنْ فَضُلِم عَلَى مَنْ يَّشَآءُ مِنْ عِبَادِم فَ فَبَآءُو بِغَضَبِ عَلَى غَضَبٍ ﴿ وَ لِلْكُفِرِيْنَ عَذَابٌ مُّهِينُ ﴿

۹۰ بری چیز ہے وہ جمکے بدلے بیچا انہوں نے اپنے آپگوکہ منکر ہوئے اس چیز کے جواثاری اللہ نے اس ضد یر کہ آثارے اللہ اینے فضل سے جس پر چاہے اپنے

بندول میں سے [۱۳۷] سو کا لائے غصہ یر غصہ [۱۳۷] اور کا فروں کے واسطے عذاب ہے ذلت کا [۴۸]

۱۳۵ ۔ بنی اسرائیل آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وسیلے سے دعا مانگتے تھے: "ان کے پاس جو کتاب آئی وہ قرآن ہے اور جو کتاب ان کے پاس پہلے سے تھی وہ توریت ہوئی۔ قرآن کے اتر نے سے پہلے جب یہودی کافروں سے مغلوب ہوئے تو غدا سے دعا مانگتے کہ ""ہم کو نبی آخرالزمان اور جو کتاب ان پر نازل ہوگی ان کے طفیل سے کافروں پر غلبہ عطا فرما""۔ جب حضور الله و آین پیدا ہوئے اور سب نشانیاں بھی دیکھ جیکے تو منکر ہو گئے اور ملعون ہوئے ۔

۱۳۱ ۔ یعنی جس چیز کے بدلے انہوں نے اپنے آپ کو بیچا وہ کفراور انکار ہے قرآن کا اور انکار بھی محض ضد اور حید کے سبب ۔ ۱۳۷ ۔ ایک غضب تو یہ کہ قرآن بلکہ اس کے ساتھ اپنی کتاب کے بھی منکر ہوکر کافر ہوئے دوسرے محض حیداور ضد سے پیغمبر وقت سے انحراف اور غلاف کیا ۔

۱۳۸ ۔ کافروں اور مسلمانوں کے عذاب میں فرق: اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر عذاب ذلت کے لئے نہیں ہوتا بلکہ مسلمانوں کو

جوان کے معاصی پر عذاب ہو گا گناہوں سے پاک کرنے کے لئے ہوگا نہ بغرض تذلیل البتہ کافروں کو بغرض تذلیل عذاب دیا جائے گا۔

وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ الْمِنُوا بِمَا اَنْزَلَ اللهُ قَالُوا نُو اللهُ قَالُوا نُو اللهُ قَالُوا نُو اللهُ قَالُوا نُو مِمَا اَنْزِلَ عَلَيْنَا وَيَكُفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ وَهُو الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمُ لَا قُلُ اللهِ مِنْ قَبُلُ إِنْ قُلُ اِنْ كُنْتُمُ مُّؤُمِنِينَ عَالَى اللهِ مِنْ قَبُلُ إِنْ كُنْتُمُ مُّؤُمِنِينَ عَالَى اللهِ مِنْ قَبُلُ إِنْ كُنْتُمُ مُّؤُمِنِينَ عَالَى اللهِ مِنْ قَبُلُ إِنْ كُنْتُمُ مُّؤُمِنِينَ عَلَى اللهِ مِنْ قَبُلُ إِنْ كُنْتُمُ مُّؤُمِنِينَ عَلَى اللهِ مِنْ قَبُلُ إِنْ اللهُ اللهِ مِنْ قَبُلُ إِنْ اللهِ مِنْ قَبُلُ إِنْ اللهُ مِنْ قَبُلُ إِنْ اللهُ مِنْ قَبُلُ اللهُ اللهُ اللهُ مِنْ قَبُلُ إِنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ مِنْ قَبُلُ إِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وَلَقَدُ جَاءَكُمْ مُّوَسَى بِالْبَيِّنْتِ ثُمَّ اتَّخَذْتُمُ اللَّحَذْتُمُ اللَّحَدُنَ مَّ الْعَجْلَ مِنْ بَعْدِم وَ اَنْتُمْ ظلِمُونَ هَ

او۔ اور جب کھا جاتا ہے ان سے مانواس کو جواللہ نے بھیجا ہے تو کہتے ہیں ہم مانتے ہیں جواترا ہے ہم پر اور نہیں مانتے اس کو جو سوا اس کے ہے حالانکہ وہ کتاب پھی ہے تصدیق کرتی ہے اس کتاب کی جو انکے پاس ہے [۴۹] کہدو پھر کیوں قتل کرتے رہے ہواللہ کے پیغمبروں کو پہلے سے اگر تم ایمان رکھتے تھے [۴۹] معرف کو پہلے سے اگر تم ایمان رکھتے تھے [۴۹] مالیا تم نے بچھ اور آچکا تمہارے پاس موسی صریح معجزے لیکر پھر بنالیا تم نے بچھڑا اس کے گئے بیچھے اور تم ظالم ہو [۴۹]

۱۳۹ ۔ جواللہ نے بھیجا یعنی انجیل و قرآن اور جو اترا ہم پر یعنی توریت مطلب یہ ہوا کہ ""بجز توریت اور کتابوں کا صاف انکار کرتے میں اور انجیل و قرآن کو نہیں مانتے""۔ عالانکہ وہ کتابیں بھی پھی اور توریت کی تصدیق کرنے والی میں ۔

۱۲۰ انبیاء کا قتل توریت پر ایمان کے منافی ہے: "ان سے کہدوکہ "اگر تم توریت پر ایمان رکھتے ہوتو پھر تم نے انبیاء کو کیوں قتل کیا" کیونکہ توریت میں یہ حکم ہے کہ "جونبی توریت کو سچا کھنے والا آئے اس کی نصرت کرنا۔ اور اس پر ضرور ایمان لانا"۔ اور قتل بھی ان انبیاء کو کیا جو پہلے گذر یکے میں (جیسے حضرت زکریا اور حضرت بھی کی جواحکام توریت پر عمل کرتے تھے اس کی ترویج کے لئے مبعوث ہوئے ہے ان کے مصدق توریت ہونے میں تو بیوقون کو بھی تامل نہیں ہوسکتا (یہ بات لفظ قبل سے مفہوم ہوئی )۔ اسرائیل ظالم میں: یعنی حضرت موسی کہ جن کی شریعت پر قائم ہواور انکی شریعت کی وجہ سے اور شرائع حقہ کا انکار کرتے ہو۔ نود انہوں نے کھلے کھلے معجزے تم کو دکھائے (بیسے عصا، یہ بیضا اور دریا کا پھاڑنا وغیرہ ) مگر جب چند دن کے لئے کوہ طور پر گئے تواتے ہی میں نچھڑے کو تم نے خدا بنا لیا۔ عالانکہ موسی ایپ درجہ نبوت پر قائم زندہ موجود تھے تواس وقت تمہارا موسی انکی شریعت پر ایمان کہا جاتا رہا تھا اور رسول آخر الزمان کے بغض اور حمد میں آج شریعت موسوی کو ایسا پکر کھا ہے کہ خدا کا حکم بھی

نہیں سنتے۔ بے شک تم ظالم، تمہارے باپ دادا ظالم۔ یہ عال تو بنی اسرائیل کا هنرت موسیٰ کے ساتھ تھا۔ آگے توریت کی نسبت جوانکے ایان کی عالت تھی اس کو بتاتے ہیں۔

> قُلْ إِنْ كَانَتُ لَكُمُ الدَّارُ الْأَخِرَةُ عِنْدَ اللهِ خَلْ اللهِ خَلْ اللهِ خَلْ اللهِ خَلْ اللهِ خَلْ اللهِ خَلْصَةً مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِيْنَ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وَلَنُ يَّتَمَنَّوُهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمُ لَّوَاللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّلْلِمِينَ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيمٌ اللِّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَ

۹۳۔ اور جب ہم نے لیا قرار تمہارا اور بلند کیا تمہارے اور جب ہم نے لیا قرار تمہارا اور بلند کیا تمہارے اور کوہ طور کو پکڑو ہو ہم نے تم کو دیا زور سے اور سنو بولے سنا ہم نے اور نہ مانا اور پلائی گئی انکے دلوں میں محبت اسی بچھڑے کی بسبب انکے کفر کے [۱۳۲] کمدے کہ بری باتیں سکھاتا ہے تم کو ایان تمہارا اگر تم ایان والے ہو

۹۴۔ کہدے کہ اگر ہے تمہارے واسطے آخرت کا گھراللہ کے ہاں تنہا سوا اور لوگوں کے تو تم مرنے کی آرزو کرواگر تم چے کہتے ہو[۱۳۳]

۹۵۔ اور ہر گز آرزو نہ کریں گے موت کی تجھی بسبب ان گناہوں کے کہ بھیج چکے ہیں انکے ہاتھ اور اللہ خوب جانتا ہے گنہ گاروں کو

۱۳۲ یعنی احکام توریت کی جو تکلیف دی گئی اس کو پوری ہمت و استقلال سے مضبوط پکرو چونکہ پہاڑ سر پر معلق تھا جان کے اندیشے سے زبان سے (یا بعد میں) کھا عَصَدَنا اندیشے سے زبان سے (یا بعد میں) کھا عَصَدَنا اعلی اندیشے سے زبان سے (یا اعد میں) کھا عَصَدَنا اعلی اعدی ہم نے قبول نہیں کیا احکام کو اور وجہ اس کی یہ تھی کہ صورت پرستی ان کے دل میں راسخ ہو چکی تھی ان کے کفر کے باعث وہ زنگ بالکل ان کے دل سے زائل نہیں ہوا بلکہ رفتہ رفتہ بڑھتا گیا۔

۱۸۳ ۔ بنی اسرائیل کے ایک دعوے کی تردید: "یمود کہتے تھے کہ ""بہنت میں ہمارے سواکوئی نہیں جائے گا اور ہم کو عذاب نہ

ہو گا "" اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ""اگریقینی بہشتی ہو تو مرنے سے کیوں ڈرتے ہو۔

وَلَتَجِدَنَّهُمُ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَلْوةٍ <sup>ڠ</sup> وَمِنَ الَّذِيْنَ اَشُرَكُوا ۚ يَوَدُّ اَحَدُهُمْ لَوُ يُعَمَّرُ ٱلْفَ سَنَةٍ \* وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِحِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَنْ يُتَعَمَّرَ ﴿ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا

ع يعُمَلُونَ ﴿

قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِّجِبُرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّ لَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدًى وَّ بُشُرى لِلْمُؤْمِنِينَ 🝙

مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِلهِ وَمَلْبِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيْلَ وَمِيْكُملَ فَإِنَّ اللَّهَ عَدُوُّ لِّلُكُفِرِيْنَ 🕾

اور تو دیکھے گا ان کو سب لوگوں سے زیادہ حریص زندگی پر اور زیادہ ترکی مشرکوں سے بھی چاہتا ہے ایک ایک ان میں کا کہ عمریاوے ہزار برس اور نہیں اس کو بیانے والا عذاب سے اس قدر جینا اور اللہ دیکھتا ہے جو کچھ وہ کرتے ہیں [۱۳۴]

۹۷۔ تو کمدے جو کوئی ہووے دشمن جمریل کا سواس نے تو آبارا ہے یہ کلام تیرے دل پر اللہ کے عکم سے کہ سچا بتانے والا ہے اس کلام کو جواسکے پہلے ہے اور راہ دکھاتا ہے اور خوش خبری سناتا ہے ایان والوں کو ۹۸ \_ جو کوئی ہووے دشمن اللہ کا اور اسکے فرشتوں کا اور ا کے پیغمبروں کا اور جبریل اور میکائیل کا تواللہ دسمن ہے ان کا فروں کا [۴۵]

۱۲۲ ۔ یعنی یہودیوں نے ایسے برے کام کئے ہیں کہ موت سے نہایت سے بچتے ہیں اور ڈرتے ہیں کہ مرتے ہی خیر نظر نہیں آتی حتی کہ مشرکین سے بھی زیادہ جینے پر حریص ہیں۔ اس سے ان کے داغوں کی تغلیط نوب ہو گئی۔

۱۲۵ ۔ حضرت جبرئیل علیہ السلام سے یہودیوں کی دشمنی: "یہود کہتے تھے کہ ""جبرئیل فرشتہ اس نبی کے پاس وحی لا تا ہے اور وہ ہمارا دشمن ہے ۔ ہمارے اگلے بڑوں کو اس سے بہت تکلیفیں پہنچی ۔ اگر جبرئیلؑ کے بدلے اور فرشتہ وحی لائے تو ہم محمد کٹائیالیظم پر ایان لائیں "" اس پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ فرشتے جو کچھ میں اللہ کے حکم سے کرتے میں اپنی طرف سے کچھ نہیں کرتے جوان کا دشمن ہے اللہ بے شک ان کا دشمن ہے۔ وَلَقَدُ اَنْزَلْنَآ اِلَيْكَ اليَّتِ بَيِّنْتٍ ۚ وَمَا يَكُفُرُ بِهَآ اِلَّا الْفُسِقُونَ ﴿

اَوَ كُلَّمَا عُهَدُوا عَهُدًا نَّبَذَهُ فَرِيْقُ مِّنُهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ يَقُ مِّنُهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ يَكُ اللَّهُمُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مِنْوُنَ ﴿ اللَّهُ مُ اللّهُ مُ اللَّهُ مُ اللّهُ مُ اللَّهُ مُلْعُمُ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلَّا مُعْلَمُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْكُمُ مُلَّا مُعْلَمُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلْكُمُ مُلَّا مُعْلَمُ اللَّهُ مُلْكُمُ مُلَّا مُعْلَمُ اللَّهُ مُلْكُمُ مُلَّا مُعْلَمُ مُلْكُمُ مُلْكُمُ مُلَّا مُعْلِمُ مُلْكُمُ مُ اللَّهُ مُلِّ مُلْكُمُ مُلَّا مُعِمُ مُ اللَّا مُلْكُمُ مُلْمُ مُ مُلْكُمُ مُ اللَّهُ مُلْكُمُ مُ اللَّهُ مُ مُل

وَلَمَّا جَآءَهُمْ رَسُولُ مِّنْ عِنْدِ اللهِ مُصَدِّقُ لِمَا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيْقُ مِّنَ الَّذِيْنَ أُوتُوا لِمَا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيْقُ مِّنَ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتٰبَ لِلهِ وَرَآءَ ظُهُوْرِهِمُ اللهِ وَرَآءَ ظُهُوْرِهِمْ كَانَّهُمْ لَا يَعْلَمُوْنَ فَي

99۔ اور ہم نے آثاریں تیری طرف آیتیں روش اور انکار یہ کریں گے ان کا مگر وہی جو نافرمان میں

۱۰۰۔ کیا جب کبھی باندھیں گے کوئی قرار تو پھینک دے گی اس کواکی جاعت ان میں سے بلکہ ان میں اکثریقین نہیں کرتے [۴۶]

۱۰۱۔ اور جب پہنچا انکے پاس رسول اللہ کی طرف سے تصدیق کرنے والا اس کتاب کی جو انکے پاس ہے تو پہینک دیا ایک جاعت نے اہل کتاب سے کتاب اللہ کو اپنی پیٹھ کے پیچھے گویا کہ وہ جانتے ہی نہیں [۱۳۷]

۱۳۶۱۔ یعنی ان کی عادت قدیم ہے کہ جب اللہ یا رسول یا کسی شخص سے کوئی عمد مقرر کرتے ہیں توانہی کی ایک جاعت اس عمد کو پس پشت ڈال دیتی ہے بلکہ بہت یہودی ایسے ہیں جو توریت پر ایان ہی نہیں رکھتے ایسوں کی عهد شکنی میں کیا باک ہو سکتا ہے۔

۱۳۷ ۔ آتحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وجہ سے توریت سے انحراف: رسول سے مراد حضرت محمد النّی ایّلیّی اور مَا مَعَدُمْ سے مراد توریت اور کتاب اللہ سے بھی توریت مراد ہے ۔ یعنی جب رسول اللہ النّی ایّلیّی تشریف لائے ۔ عالانکہ وہ توریت وغیرہ کتب کے مصدق تھے تو یہود کی ایک جاعت نے نود توریت کو پس پشت ایسا ڈال دیا کہ گویا جانتی ہی نہیں کہ یہ کیا کتاب ہے اور اس میں کیا کیا حکم میں ۔ سوانکو جب ایپنی ہی کتاب پر ایمان نہیں تو ان سے آگے کو کیا امید کی جائے۔

۱۰۲۔ اور پیچے ہولئے اس علم کے بوپڑھتے تھے شیطان سلیان کی بادشاہت کے وقت [۱۳۸] اور کفر نہیں کیا سلیان نے لیکن شیطانوں نے کفر کیا کہ سکھلاتے سلیان نے لوگوں کو جادواوراس علم کے پیچھے ہولئے جو اترا دو

وَاتَّبَعُوا مَا تَتُلُوا الشَّلِطِينُ عَلَى مُلُكِ سُلَيْمُنَ عَلَى مُلُكِ سُلَيْمُنَ وَلَكِنَّ سُلَيْمُنَ وَلَكِنَّ الشَّلِطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ الشَّلِطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ

° وَمَآ أُنُزلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوْتَ وَمَارُوۡتَ ۗ وَمَا يُعَلِّمٰنِ مِنُ اَحَدٍ حَتَّى يَقُوُلَآ إِنَّمَا نَحُنُ فِتُنَةُّ فَلَا تَكُفُرُ ۗ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَزَوْجِه ﴿ وَمَا هُمْ بِضَآرِّيْنَ بِهِ مِنْ اَحَدِ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ <sup>ط</sup>َ وَيَتَعَلَّمُوْنَ مَا يَضُرُّ هُمْ وَلَا يَنُفَعُهُمُ لَوَلَقَدُ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتَرْبِهُ مَا لَهُ فِي الْأَخِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ اللَّهِ وَلَبِئُسَ مَا شَرَوْا بِم آنُفُسَهُم لَو كَانُوْايعُلَمُوْنَ عَلَيْ وَلَوْ أَنَّهُمُ امَنُوا وَاتَّقَوْا لَمَثُوْبَةٌ مِّنُ عِنْدِ عِ اللهِ خَيْرُ لَ لَوْ كَانُوْا يَعْلَمُوْنَ عَلَيْ

فرشتوں پر شهر بابل میں جن کا نام ماروت اور ماروت ہے اور نہیں سکھاتے تھے وہ دونوں فرشتے کسی کو جب تک یہ یہ کھدیتے کہ ہم توازمائش کے لئے میں سو تو کافرمت ہو پھران سے سکھتے وہ جادوجس سے جدائی ڈالتے ہیں مرد میں اور اسکی عورت میں اور وہ اس سے نقصان نہیں کر سکتے کس کا بغیر عکم اللہ کے اور سکھتے میں وہ چیز جو نقصان کرے ان کا اور فائدہ یہ کرے اور وہ خوب جان ملے میں کہ جس نے اختیار کیا جادو کو نہیں اس کے لئے آفزت میں کچھ حصہ اور بہت ہی بری چیز ہے جبکے بدلے بیچا انہوں نے اپنے آپکو اگر ان کو سمجھ ہوتی۔

١٠٣ ـ اور اگر وہ ايان لاتے اور تقویٰ کرتے تو بدلا پاتے اللہ کے ہاں سے بہتراگر ان کو سمجھ ہوتی [۱۲۹]

۱۲۸ ۔ شیطانوں سے جادو کی تعلیم: یعنی ان احمقوں نے کتاب الهی تو پس پشت ڈالی اور شیطانوں سے جادو سیکھا اور اسکی متابعت

۱۲۹ ۔ ہاروت ماروت اور علم سحر: "خلاصہ یہ کہ یہود اپنے دین اور کتاب کا علم چھوڑ کر علم سحر کے تابع ہو گئے اور سحر لوگوں میں دو طرف سے پھیلا۔ ایک حضرت سلیمان کے عمد میں ۔ چونکہ جنات اور آدمی ملے جلے رہتے تھے تو آدمیوں نے شیطانوں سے سحر سیکھا (اور نسبت کر دیا حضرت سلیان کی طرف ) کہ ""ہم کوانہی سے پہنچا ہے اورانکو حکم جن اورانس پر اسی کے زور سے تھا""۔ سو اللہ تعالیٰ نے فرما دیا کہ "" یہ کام کفر کا ہے سلیان کا نہیں ""۔ دوسرے پھیلا ہاروت ماروت کی طرف سے وہ دو فرشتے تھے شہر بابل میں بصورت آدمی رہتے تھے ان کو علم سحر معلوم تھا ۔ جو کوئی طالب اس کا جاتا اول اس کوروک دیتے کہ اس میں ایان جاتا

رہے گا اس پر بھی بازیہ آیا تواس کو سکھا دیتے۔اللہ تعالیٰ کوان کے ذریعے سے بندوں کی آزمائش منظور تھی سواللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ایسے علموں سے آخرت کا کچھ نفع نہیں بلکہ سراسر نقصان ہے اور دنیا میں بھی ضرر ہے اور بغیر عکم خدا کے کچھ نہیں کر سکتے اور علم دین اور علم کتاب سیکھتے تواللہ کے ہاں ثواب پاتے۔

يَّايُّهَا الَّذِينَ امَنُوا لَا تَقُولُوا رَاعِنَا

وَقُوْلُوا انْظُرْنَا وَاسْمَعُوْا ۗ وَ لِلْكُفِرِيْنَ عَذَابُ اَلِيْمُ عَ

مَا يَوَدُّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا مِنْ اَهْلِ الْكِتٰبِ وَلَا الْمُشْرِكِينَ أَنْ يُّنَزَّلَ عَلَيْكُمْ مِّنْ خَيْرٍ مِّنْ رَّبِّكُمْ ۗ وَاللّٰهُ يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَّشَا ءُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيْمِ عَيْ

مَا نَنْسَخُ مِنُ ايَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَآ أَوۡ مِثۡلِهَا ۖ أَلَمۡ تَعۡلَمۡ أَنَّ اللهَ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ 📆

۱۰۴۔ اے ایان والو تم یہ کھو راعنا اور کھو انظریا اور سنتے رہواور کا فروں کو عذاب ہے دردناک [۵۰]

۱۰۵ دل نهیں عاہتا ان لوگوں کا جو کافر میں اہل کتاب میں اور نہ مشرکوں میں اس بات کو کہ اترے تم پر کوئی نیک بات تمهارے رب کی طرف سے اور اللہ فاص کر لیتا ہے اپنی رحمت کے ساتھ جمکو پاہے اور اللہ بڑے فضل والاہے [ا۱۵]

١٠٦ ـ جو منسوخ کرتے میں ہم کوئی آیت یا بھلا دیتے ہیں تو بیجے دیتے ہیں اس سے بہتریا اسکے برابر کیا تجھکو معلوم نہیں کہ اللہ ہر چزیر قادر ہے [۱۵۲]

۱۵۰ مصابه کوراعنا کہنے کی مانعت: یمودی آگر آپ کی مجلس میں بیٹھتے اور صرت کی باتیں سنتے۔ بعضی بات جواچھی طرح مذسنتے اس کومکرر تحقیق کرنا چاہتے تو کہتے راعنا (یعنی ہماری طرف متوجہ ہواور ہماری رعایت کرو) یہ کلمہ ان سے س کر کہمی مسلمان بھی کمہ دیتے۔ اللہ تعالیٰ نے منع فرمایا کہ یہ لفظ نہ کہواگر کہنا ہوتو اُنظر نیا کہو (اس کے معنی بھی یہی ہیں) اور ابتداء ہی سے متوجہ ہو کر سنتے رہو تو مکرریوچھنا ہی یہ یڑے۔ یہود اس لفظ کو بدنیتی اور فریب سے کہتے تھے اس لفظ کو زبان دبا کر کہتے تو رًاعیّنا ہو جاتا (یعنی ہمارا پر واہا ) اور یمود کی زبان میں راعنا احمق کو بھی کہتے ہیں۔ ا۱۵۱ ۔ یعنی کفار (یمود ہوں یا مشرکین مکہ) قرآن کے نزول کو تم پر ہر گزیسند نہیں کرتے بلکہ یمود تمناکرتے ہیں کہ نبی آخرالزمان بنی اسرائیل میں پیدا ہوں اور مشرکین مکہ چاہتے ہیں کہ ہماری قوم میں سے ہو مگر یہ تواللہ کے فضل کی بات ہے کہ اُمی لوگوں میں نبی آخرالزماں کوپیدا فرمایا۔

101 ۔ نسخ پر اعتراض کا جواب: "یہ بھی یمود کا طعن تھا کہ ""تمہاری کتاب میں بعض آیات منسوخ ہوتی ہیں اگر یہ کتاب اللہ کی طرف سے ہوتی توجس عیب کی وجہ سے اب منسوخ ہوئی اس عیب کی خبر کیا خدا کو پہلے سے نہ تھی"" اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ "عیب نہ پہلی بات میں تھا نہ پھلی میں لیکن عاکم مناسب وقت دیکھ کر جو چاہیے عکم کرے اس وقت وہی مناسب تھا اور اب دوسراعکم مناسب ہے"۔

اَلَمْ تَعْلَمُ اَنَّ اللهَ لَهُ مُلُكُ السَّمُوتِ
وَالْاَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِّنْ دُوْنِ اللهِ مِنْ وَلِيِّ
وَالْاَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِّنْ دُوْنِ اللهِ مِنْ وَلِيِّ
وَلَا نَصِيرٍ

اَمُ تُرِيدُونَ اَنُ تَسْتُلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا سُيِلَ مُوسُى لَكُمْ كَمَا سُيِلَ مُوسَى مِنْ قَبُلُ طُومَنُ يَتَبَدَّلِ الْكُفُرَ بِالْإِيْمَانِ فَقَدُ ضَلَّ سَوَآءَ السَّبِيْلِ عَلَى

وَدَّ كَثِينُ مِّنَ اَهُلِ الْكِتْبِ لَوْ يَرُدُّوْنَكُمْ مِّنُ بَعْدِ إِيْمَانِكُمْ كُفَّارًا ﴿ حَسَدًا مِّنُ عِنْدِ اَنْفُسِهِمْ مِّنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ ﴿ عَنْدِ اَنْفُسِهِمْ مِّنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ ﴿ عَنْدِ اَنْفُسِهِمْ مِّنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ ﴿ عَنْدِ اللهُ عَلَى اللهُ بِاَمْرِهِ ﴿ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَاتِي اللهُ بِاَمْرِهِ ﴿ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَاتِي اللهُ بِاَمْرِهِ ﴿ إِنَّ اللهُ عِلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ عَنَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ عَنَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ عَنَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ عَنْهِ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ عَنَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ عَنَا اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ عَنَا اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ عَنَا لَهُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ عَنَا لِهُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِ اللهِ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

۱۰۶۔ کیا تجھ کو معلوم نہیں کہ اللہ ہی کے لئے ہے سلطنت آسمان اور زمین کی اور نہیں تمہارے واسطے اللہ کے سواکوئی جایتی اور نہ مدد گار [۱۵۳]

۱۰۸۔ کیا تم مسلمان بھی چاہتے ہو کہ سوال کرو اپنے رسول سے بیلے سوال ہو چکے ہیں موسی سے اس سے پہلے اور جو کوئی کفر لیوے بدلے ایمان کے تو وہ بہکا سیدھی راہ سے [۱۵۳]

۱۰۹۔ دل چاہتا ہے بہت سے اہل کتاب کا کہ کسی طرح تم کو پھیر کر مسلمان ہوئے چھے کافر بنا دیں بسبب اپنے دلی حد کے بعد اس کے کہ ظاہر ہوچکا ان پر حق اپنے دلی حد کے بعد اس کے کہ ظاہر ہوچکا ان پر حق اللہ اس میں نہ لاؤ جب تک اللہ اپنا عکم [۱۵۷] بیشک اللہ ہرچیز پر قادر ہے [۱۵۷]

۱۵۳ \_ یعنی ادھر تواللہ کی قدرت و ملکیت سب پر شامل ادھراس کے اپنے بندوں پر اعلیٰ درجے کی عنایت ۔ تواب مصالح اور منافع بندوں کی اطلاع اوران پر قدرت کس کو ہو سکتی ہے اوراس کے برابر بندوں کی خیر نواہی کون کر سکتا ہے ۔ ۱۵۴ ۔ ایمان والوا یمودیوں کی طرح سوال نہ کرو: یعنی یمودیوں کی باتوں پر ہر گزاعتاد نہ کرنا جس کسی کویمودیوں کے شبہ ڈالنے سے شبہ

۱۵۴ ـ ایمان والوا یمودیوں کی طرح سوال نه کرو: یعنی یمودیوں کی باتوں پر ہر کزاعتاد نه کرنا جس کسی کویمودیوں کے شبہ ڈالنے سے شبہ پڑگیا وہ کافر ہوا۔ اس کی اعتیاط رکھو۔ اور یمود کے کہنے سے تم اپنے نبی کے پاس شبے نه لاؤ جیسے وہ اپنے نبی کے پاس لاتے تھے۔

180 ۔ یعنی بہت سے یہودیوں کو آرزو ہے کہ کسی طرح تم کو اے مسلمانو پھیر کر پھر کافر بنا دیں عالانکہ ان کو واضح ہو چکا ہے کہ مسلمانوں کا دین ان کی کتاب ان کا نبی سب سے ہیں ۔

۱۵۱ء یعنی جب تک ہمارا عکم کوئی مذآئے اس وقت تک یہود کی باتوں پر صبر کرو۔ سوآخر کو عکم آگیا کہ یہود کو مدینہ کے گرد سے نکال دو۔

۱۵۷ ۔ یعنی اپنے ضعف سے تردد مت کرو۔ اللہ تعالیٰ اپنی قدرت سے تم کو عزیز اور یہود کو ذلیل کرے گا یا یہ کہ تاخیر عجز کی وجہ سے نہیں کی جاتی۔

وَاقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَاتُوا الزَّكُوةَ وَمَا تُوَا الزَّكُوةَ وَمَا تُقَدِّمُوا لِاَنْفُسِكُمْ مِّنْ خَيْرٍ تَجِدُونُهُ عِنْدَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَمَا تَعْمَلُوْنَ بَصِيرُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَمَا تَعْمَلُوْنَ بَصِيرُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ ا

اللهِ إِن الله بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ عَنَى كَانَ هُو دًا وَقَالُوا لَنُ يَّدُخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُو دًا

اَوْ نَطْرَى أَ تِلْكَ اَمَانِيُّهُمُ أَ قُلُ هَاتُوَا بُرُهَانَكُمُ إِنْ كُنْتُمُ طَدِقِينَ 
هَانَكُمُ إِنْ كُنْتُمُ طَدِقِينَ هَ

۱۵۸ ۔ نماز قائم کرواور زکوۃ دو: یعنی ان کی ایذا پر صبر کرواور عبادات میں مشغول رہو۔ اور اللہ تعالیٰ تمہارے کاموں سے غافل ہر گز نہیں تمہاری کوئی نیک بات صائع نہیں ہو سکتی۔

۱۵۹ ۔ یعنی یمودی تو کہتے میں کہ بجز ہارے کوئی جنت میں یہ جائے گا اور نصاریٰ کہتے تھے کہ بجز ہمارے کوئی بہشت میں یہ

۱۱۔ اور قائم رکھو نماز اور دیتے رہوز کوۃ اور جو کچھ آگے بھیج دو گے اپنے واسطے بھلائی پاؤ گے اس کواللہ کے پاس بیٹک اللہ جو کچھ تم کرتے ہوسب دیکھتا ہے [۱۵۸]

ااا۔ اور کہتے ہیں کہ ہرگز نہ جاویں گے جنت میں مگر جو ہوں گے یہودی یا نصرانی [۱۵۹] یہ آرزؤیں باندھ لی ہیں انہوں نے کہدے لے آؤسند اپنی اگر تم سے ہو

جائے گا۔

بَلَى ۚ مَنُ اَسُلَمَ وَجُهَةً لِلهِ وَهُوَ مُحْسِنُ فَلَهَ اَجُرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ ۗ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمُ وَلَا اَجُرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ ۗ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمُ وَلَا اللهِ اللهِ اللهِ عَدْرَنُوْنَ اللهِ اللهِ عَدْرَنُوْنَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وَقَالَتِ الْيَهُوُدُ لَيْسَتِ النَّطرى عَلَى شَيْءٍ وَ قَالَتِ النَّطرى لَيْسَتِ الْيَهُودُ شَيْءٍ وَ قَالَتِ النَّطرى لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَ قَالَتِ النَّطرى لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَهُمْ يَتُلُونَ الْكِتٰبَ مَكْلِكَ كَذٰلِكَ قَالَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَّهُ يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَّهُ يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَّهُ يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَّهُ يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَّهُ يَعْلَمُ اللَّهُ عَلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَّهُ يَعْمَا كَانُوا فَيْهُ يَخْتَلِفُونَ شَي

۱۱۲۔ کیوں نہیں جس نے تابع کر دیا منہ اپنا اللہ کے اور وہ نیک کام کرنے والا ہے تواس کے لئے ہے ثواب اس کا اپنے رب کے پاس اور نہ ڈر ہے ان پر اور نہ وہ غمگین ہونگے [۲۰]

۱۱۳۔ اور میمود تو کہتے ہیں کہ نصاریٰ نہیں کسی راہ پر اور نصاریٰ کہتے ہیں کہ میں کہ یمود نہیں کسی راہ پر باوجودیکہ وہ سبب پڑھتے ہیں کتاب [۱۳] اسی طرح کھا ان لوگوں نے جو جابل ہیں ان ہی کی سی بات اب اللہ عکم کرے گا ان میں قیامت کے دن جس بات میں جھگڑتے تھے

۱۶۰ ۔ یعنی جس نے غدا کے احکام کو مانا اور اس کا انباع کیا وہ احکام خواہ کسی نبی کے ذریعہ سے معلوم ہوں اور اپنی قومیت اور آئین پر تعصب نہ کیا جیسا کہ یمود کرتے ہیں توان کے لئے اجر نیک ہے اور نہ کوئی امران میں ایسا ہے جس کی وجہ سے خوف ہو اور نہ وہ غمگین ہول گے۔

۱۶۱ ۔ یمودیوں نے توریت پڑھ کو سمجھ لیا کہ جب نصرانیوں نے حضرت عیسیٰ کو غدا کا بیٹا کہا تو بیٹک وہ کا فر ہوگئے اور نصرانیوں نے انجیل میں صاف دیکھ لیا کہ یمودی حضرت عیسیٰ کی نبوت کا انکار کر کے کا فر ہوگئے ۔

191- کفار و مشرکین کے بے دلیل دعوے: ان جاہلوں سے مشرکین عرب اور بت پرست مراد ہیں یعنی جیسے یہود و نصاریٰ ایک دوسرے کو گمراہ جانتے ہیں اسی طرح بت پرست بھی اپنے سواسب فرقوں کو گمراہ اور بے دین بتلاتے ہیں۔ سو دنیا میں کئے جائیں قیامت کو فیصلہ ہو جائے گا { فائدہ } یماں یہ شبہ ہوتا ہے کہ جب کذالک فرما دیا تو پھر مشل قو لھم فرمانے کی کیا عاجت ۔ بعض مفرین نے جواب دیا کہ مشل قو لھم توضیح اور تاکید ہے کذالک کے لئے اور بعض کہتے ہیں کہ یماں دو

تشبیہ جدا جدا ہیں اس لئے دو لفظ لائے ایک تشبیہ سے تو یہ غرض ہے کہ ان کا اور ان کا مقولہ باہم مثابہ ہے (یعنی جیسے وہ دوسروں کو گمراہ کہتے ہیں ایسا ہی یہ بھی ) اور ایک تشبیہ سے یہ غرض ہے کہ جیسا اہل کتاب یہ دعویٰ بے دلیل اپنی ہوائے نفس اور عداوت سے کرتے میں بت پرست بھی بے دلیل محض خواہش نفسانی سے ایسا دعویٰ کرتے ہیں۔

۱۱۲۔ اور اس سے بڑا ظالم کون جس نے منع کیا اللہ کی مسجدوں میں کہ لیا جاوے وہاں نام اس کا اور کوشش کی النہ کی انتظام این کہ داخل انکے اجاڑنے میں [۱۳۳] ایبوں کو لائق نہیں کہ داخل ہوں ان میں مگر ڈرتے ہوئے [۱۳۳] انکے لئے دنیا میں ذلت ہے [۱۳۳] اور ان کے لئے آخرت میں بڑا عذاب سے۔

وَمَنُ اَظُلَمُ مِمَّنُ مَّنَعَ مَسْجِدَ اللهِ اَنَ يُّذُكُرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعٰى فِي خَرَابِهَا اللهِ اَولَيِكَ مَا كَانَ لَهُمُ اَنْ يَدْخُلُوهَا الله خَآبِفِينَ لَا خَرَابِهَا كَانَ لَهُمُ اَنْ يَدْخُلُوهَا الله خَآبِفِينَ لَا خَرَابِهَا فَي اللهُمُ اَنْ يَدْخُلُوهَا الله خَآبِفِينَ لَا خَرَةِ عَذَابُ فِي اللهٰ خِرَةِ عَذَابُ عَظِينَمُ عَظِينَمُ عَظِينَمُ عَظِينَمُ عَظِينَمُ عَصَى

وَ لِلهِ الْمَشُرِقُ وَالْمَغُرِبُ فَايَنَمَا تُوَلُّوُا فَايَنَمَا تُولُّوُا فَتَمَّ وَجُهُ اللهِ طَانَ اللهَ وَاسِعُ عَلِيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَل

110۔ اور اللہ ہی کا ہے مشرق اور مغرب سوجس طرف تم منذ کرو وہاں ہی متوجہ ہے اللہ [۲۲] بیشک اللہ بے التہ انتخاص کرنے والا سب کچھ جاننے والا ہے [۲۲]

19۳ ۔ مساجد کا اخترام: اس کے شان نزول نصاریٰ ہیں کہ انہوں نے یہود سے مقاتلہ کر کے توریت کو جلایا اور بیت المقدس کو خراب کیا یا مشرکین مکہ کہ انہوں نے مسلمانوں کو محض تعصب و عناد سے حدیبیہ میں متجد حرام (بیت اللہ) میں جانے سے روکا۔ باقی جو شخص کسی متجد کو ویران یا خراب کرے وہ اسی حکم میں داخل ہے۔

۱۶۲۰ یعنی ان کفار کولائق یہی تھاکہ مساجد اللہ میں خوت و تواضع اور ادب و تعظیم کے ساتھ داخل ہوتے کفار نے جو وہاں کی بے حرمتی کی یہ صریح ظلم ہے یا یہ مطلب ہے کہ اس ملک میں عکومت اور عزت کے ساتھ رہنے کے لائق نہیں ۔ چنانچ یہی ہواکہ ملک شام اور مکہ اللہ نے مسلمانوں کو دلوا دیا ۔

170 ۔ یعنی دنیا میں مغلوب ہوئے، قید میں رپٹ اور مسلمانوں کے باجگذار ہوئے۔

171 ۔ اللہ جت سے منزہ ہے: یہ بھی یمود و نصاریٰ کا جھگڑا تھا کہ ہر کوئی اپنے قبلہ کو بہتر بتایا تھا اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ "اللہ مخصوص کسی طرف نہیں بلکہ تمام مکان اور جت سے منزہ ۔ البتہ اس کے حکم سے جس طرف منذ کروگے وہ متوجہ ہے تمہاری

عبادت قبول کرے گا" ۔ بعض نے کہا سفر میں سواری پر نوافل پڑھنے کی بابت یہ آیت اتری، یا سفر میں قبلہ مثتبہ ہوگیا تھا جب اتری ۔

۱۶۷ ۔ یعنی اس کی رحمت سب عبگہ عام ہے ایک مکان کے ساتھ مخضوص نہیں اور بندوں کے مصالح اور ان کی نیتوں کو اور ان انکے اعال کو سب کو خوب جانتا ہے کہ بندوں کے حق میں کون سی شے مفید ہے اور کون سی مضراسی کے موافق عکم دیتا ہے اور جواس کی موافقت کرے گا اس کو جزا اور مخالف کو سزا دے گا۔

وَقَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَدًا لا سُبَحْنَهُ لَّ بَلُ لَّهُ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ لَّ كُلُّ لَّهُ قَٰنِتُوْنَ عَ

وَقَالَ الَّذِيْنَ لَا يَعُلَمُونَ لَوْلَا يُكَلِّمُنَا اللهُ الل

۱۱۷۔ اور کہتے ہیں کہ اللہ رکھتا ہے اولاد وہ تو سب باتوں سے پاک ہے بلکہ اسی کا ہے جو کچھ ہے آسمان اور زمین میں سب اسی کے تابعدار ہیں

۱۱۔ نیا پیدا کرنے والا ہے آسمان اور زمین کا اور جب علم کرتا ہے کسی کام کو تو یہی فرماتا ہے اس کو کہ ہو جا ایس وہ ہوجاتا ہے [۱۲۸]

۱۱۸۔ اور کہتے ہیں وہ لوگ ہو کچھ نہیں جانے کیوں نہیں بات کرتا ہم سے اللہ یا کیوں نہیں آتی ہمارے پاس کوئی آیت [۱۹] اسی طرح کہ چکے میں وہ لوگ ہوان سے پہلے تھے انہی کی سی بات ایک سے ہیں دل ان کے بیشک ہم نے بیان کر دیں نشانیاں ان لوگوں کے واسطے ہویقین لاتے ہیں [۱۰۰]

۱۶۸ ۔ یہود حضرت عزیرؑ کو اور نصاریٰ حضرت علیمیؑ کو خدا کا بلیٹا کہتے تھے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اس کی ذات سب باتوں سے پاک ہے بلکہ سب کے سب اس کے مملوک اور مطیع اور مخلوق ہیں ۔

179 ۔ یعنی اہل کتاب اور بت پرستوں میں جو جاہل ہیں وہ سب کہتے ہیں کہ ""اللہ ہم سے بلاواسطہ بات کیوں نہیں کرتا یا کوئی نشانی کیوں نہیں بھیجتا کہ رسالت کی تصدیق کر لیں ""۔ ۱۷۰ ۔ اللہ اولاد سے پاک ہے: اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ "" پہلے لوگوں نے بھی الیسی ہی جالت کی بات کہی تھی یہ نئی بات نہیں اور جو یقین لانے والے مہیں اور جو صداور عداوت پر اڑ رہے جو یقین لانے والے مہیں اور جو صداور عداوت پر اڑ رہے مہیں وہ انکار کریں تو یہ محض عناد ہے ان کا""۔

إِنَّا اَرْسَلُنْكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَّنَذِيرًا لَا وَلَا تُسْئَلُ عَنْ اَصْحٰبِ الْجَحِيْمِ ﴿ وَلَا النَّصٰرِى وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُوْدُ وَلَا النَّصٰرِى وَلَىٰ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُوْدُ وَلَا النَّصٰرِى حَنّى تَتَبِعَ مِلْتَهُمْ فَقُلُ إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ حَتّى تَتَبِعَ مِلْتَهُمْ فَقُلُ إِنَّ هُدَى اللهِ هُو اللهِ هُو اللهِ هُو اللهِ هُو اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ

الَّذِيْنَ اتَيُنْهُمُ الْكِتْبَ يَتُلُوْنَهُ حَقَّ تِكُوْنَهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ أُولَيِكَ يُؤْمِنُوْنَ بِهِ وَمَنْ يَكُفُرُ يَلَاوَتِهِ أُولَيِكَ يُؤْمِنُوْنَ بِهِ وَمَنْ يَكُفُرُ يَهِ فَأُولَيِكَ هُمُ الْخُسِرُوْنَ شَيْ

۱۷۲ \_ یعنی یمود اور نصاریٰ کو امرحق سے سرو کار نہیں ۔ اپنی صد پر اڑ رہے میں وہ کبھی تمہارا دین قبول یہ کریں گے۔ بالفرض اگر تم ہی ان کے تابع ہو جاؤتو خوش ہو جاویں گے اور یہ ممکن نہیں تواب ان سے موافقت کی امیدیہ رکھنی چاہیئے۔ ۱۷۳ \_ یعنی ہرزمانے میں معتبروہی ہدایت ہے جواس زمانے کا نبی لائے سواب وہ طریقہ اسلام ہے یہ طریقہ یمود و نصاریٰ۔

۱۷۳ ۔ یہ بات بطریق فرض ہے ۔ یعنی بالفرض اگر آپ ایسا کریں تو قمرالهی سے کوئی نہیں بچا سکتا ۔ یا منظور تنبیہ ہے امت کو کہ

ا ۱۱۹۔ بیشک ہم نے تجھ کو بھیجا ہے سچا دین دیکر نوشخبری دینے والا اور ڈرانے والا اور تجھ سے پوچھ نہیں دوزخ میں رہنے والوں کی [۱۷]

۱۲۰۔ اور ہر گرز راضی مذہ ہوں گے تجھ سے یہود او ر نصاریٰ جب تک تو تابع مذہ ہوان کے دین کا [۱۲۰] تو کمدے جو راہ اللہ بتلاوے وہی راہ سیدھی ہے [۱۲۰] اور اگر بالفرض تو تابعداری کرے انکی خواہشوں کی بعد اس علم کے جو تجھ کو پہنچا تو تیرا کوئی شیں اللہ کے ہاتھ سے علم کے دو تجھ کو پہنچا تو تیرا کوئی شیں اللہ کے ہاتھ سے علیت کرنے والا اور یہ مدد گار [۱۲۲]

۱۲۱۔ وہ لوگ جن کو دی ہم نے کتاب وہ اسکو پڑھتے ہیں جو حق ہے اسکے پڑھنے کا وہی اس پریقین لاتے ہیں اور جو کوئی منکر ہو گا اس سے تو وہی لوگ نقصان پانے والے ہیں [۸۵]

منزل١

اگر کوئی مسلمان ہوکر قرآن کو سمجھ کر دین سے پھرے گا تواس کو عذاب سے کوئی یہ چھڑا سکے گا۔

۱۷۵ ۔ مخلص اہل یمود: یمود میں تصورُ ہے آدمی منصف بھی تھے کہ اپنی کتاب کو پڑھتے تھے سمجھ کر وہ قرآن پر ایمان لائے (جیسے حضرت عبداللہ ابن سلامؓ اور ان کے ساتھی) یہ آیت انہی لوگوں کے بارہ میں ہے ۔ یعنی انہوں نے توریت کو غور سے پڑھا انہی کوایمان نصیب ہوا اور جس نے انکار کیا کتاب کا یعنی اس میں تحریف کی وہ غائب و غاسر ہوئے ۔

لِبَنِيْ اِسْرَآءِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِيَ الْتِيْ اَنْعُمْتُ عَلَى اَنْعُمْتُ عَلَى اَنْعُمْتُ عَلَى اَنْعُمْتُ عَلَى اَنْعُمْتُ عَلَى الْعُلَمِيْنَ عَلَى الْعُلْمِيْنَ عَلَيْكُولُ الْعُلْمِيْنَ عَلَى الْعُلْمِيْنَ عَلَى الْعُلْمُ عَلَى الْعُلْمُ عَلَى الْعُلْمُ عَلَى الْعُلْمِيْنَ عَلَى الْعُلْمِيْنِ عَلَى الْعُلْمِيْنِ عَلَى الْعُلْمِيْنَ عَلَى الْعِلْمِيْنَ عَلَى الْعِلْمِيْنَ عَلَى الْعِلْمِيْنِ عَلَى الْعُلْمُ عَلَى الْعِلْمِيْنَ عَلَى الْعِلْمُ عَلَى الْعُلْمِيْنَ عَلَى الْعُلْمِيْنَ عَلَى الْعُلْمِيْنَ عَلَى الْعُلْمِيْنَ عَلَى الْعِلْمِيْنَ عَلَى الْعُلْمِيْنَ عَلَى الْعُلْمِيْنَا عَلَى الْعُلْمِيْنَ عَلَى الْعُلْمِيْنَ عَلَى الْعُلْمِيْنَ عَلَى الْعُلْمِيْنَ

وَاتَّقُوا يَوْمًا لَّا تَجْزِى نَفْشُ عَنُ نَّفْسٍ هَنُ نَفْشٍ عَنُ نَّفْسٍ شَيْئًا وَّلَا يَنْفَبُلُ مِنْهَا عَدُلُ وَّلَا تَنْفَعُهَا شَفَاعَةُ وَّلَا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴿

وَ إِذِابُتَلَى إِبْرُهُمَ رَبُّهُ بِكَلِمْتٍ فَاتَمَّهُنَّ فَ إِذِابُتَلَى إِبْرُهُمَ رَبُّهُ بِكَلِمْتٍ فَاتَمَّهُنَّ فَالَ وَمِنَ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا فَقَالَ وَمِنَ فَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظِّلِمِيْنَ عَلَى أَنْ اللَّا يَنَالُ عَهْدِى الظِّلِمِيْنَ عَلَى الطَّلِمِيْنَ عَلَى الطَّلْمِيْنَ عَلَيْنَا عَلَى الطَّلْمِيْنَ عَلَى الطَّلْمِيْنَ عَلَيْ عَلَى الطَّلْمِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَى الطَّلْمِيْنَ عَلَى الطَّلْمِيْنَ عَلَى الطَّلْمِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَى الطَّلْمِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ الْعَلْمِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْمَ اللَّهُ عَلَى الطَّلْمِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَى الْمُعْلَى عَلَيْنَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلِمُ عَلَى الْمُعْلِمُ عَلَى الْمُعْلِمِيْنَ عَلَيْلِمِيْنَ عَلَى الْمُعْلِمِيْنَ عَلَى الْمُعْلِمِيْنَ عَلَى الْمُعْلِمِيْنَ عَلَى الْمُعْلِمِيْنَ عَلَى الْمُعْلِمِيْنَ عَلَى الْمُعْلِمِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَى الْمُعْلِمِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَى الْمُعْلِمُ عَلَيْنَ عَلَى الْمُعْلِمِيْنَ عَلَيْنَ عَلَى الْمُعْلِمِيْنَ عَلَى عَلَى الْمُعْلِمِيْنَ عَلَى الْمُعْلِمِيْنَ عَلَى الْمُعْلِمُ عَلْمُ عَلَى الْمُعْلِمُ عَلَى الْمُعْلِمِيْنَ عَلَى الْمُعْلِمُ عَ

۱۲۲۔ اے بنی اسرائیل یاد کرواصان ہمارے جوہم نے تم پر کئے اور اس کوکہ ہم نے تم کو بڑائی دی اہل عالم ر

۱۲۳۔ اور ڈرواس دن سے کہ نہ کام آوے کوئی شخص کسی کی طرف سے ذرا بھی اور نہ قبول کیا جاوے گا اس کی طرف سے بدلہ اور نہ کام آوے اس کو سفارش اور نہ ان کو مدد مینے [۱۲]

۱۲۴۔ اور جب آزمایا ابراہیم کو اسکے رب نے کئی باتوں میں [۱۲۸ پھر اسنے وہ پوری کیں تب فرمایا میں تجھ کو کیں تب فرمایا میں تجھ کو کروں گا سب لوگوں کا پیٹوا [۱۲۸] بولا اور میری اولاد میں سے بھی فرمایا نہیں پہنچے گا میرا قرار ظالموں کو [۱۲۹]

۱<mark>۷۱ ۔</mark> بنی اسرائیل کو جو باتیں شروع میں یاد دلائی گئیں تھیں اب ان کے سب حالات ذکر کرنے کے بعد پھر وہی امور بغرض تاکید و تنبیہ یاد دلائے گئے کہ خوب دلنشین ہو جائیں اور ہدایت قبول کر لیں اور معلوم ہو جائے کہ اصل مقصود اس قصہ سے یہ ہے ۔

۱۷۸ ۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی آزمائش اور امامت: جیسے ج کے افعال اور ختنہ اور حجامت اور ممواک وغیرہ سو حضرت ابراہیم ان احکام کو اللہ کے ارشاد کے موافق اغلاص کے ساتھ بجالائے اور سب کو پوری طرح سے ادا کیا جس پر لوگوں کے پیشوا بنائے گئے۔

المتما

۱۷۸ ۔ یعنی تمام انبیاء تیری متابعت پر چلیں گے۔

۱۷۹ ۔ وعدہ ُ نبوت ظالموں کے لئے نہیں تھا: بنی اسرائیل اس پر بہت مغرور تھے کہ ہم اولا د ابراہیمٌ میں ہیں اور اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیمٔ سے وعدہ کیا ہے کہ نبوت و بزرگی تیری اولا د میں رہے گی۔ اور ہم حضرت ابراہیمٔ کے دین پر ہیں ۔ اور ان کے دین کوسب مانتے ہیں۔ اور اب اللہ تعالیٰ ان کو سمجھاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کوجو وعدہ تھا وہ ان سے تھا جو نیک راہ پر چلیں اور حضرت ابراہیمٔ کے دو بیٹے تھے ایک مدت تک حضرت اسخیٔ کی اولا د میں پیغمبری اور بزرگی رہی اب اسمعیل کی اولا د میں پہنچی (اور انہوں نے دونوں بیٹوں کے حق میں دعا کی تھی ) اور فرماتا ہے کہ دین اسلام ہمیشہ ایک ہے سب پیغمبراور سب امتیں اس پر گذریں (وہ بیر کہ جو حکم اللہ بیمجے پیغمبر کے ہاتھ اس کو قبول کرنا ) اب بیہ طریقہ مسلمانوں کا ہے اور تم اس سے پھرے ہوئے ہو۔ پہلی آیات میں اپنے انعامات بتلائے تھے اب ان کے اس شبے کو دفع کیا کہ بنی اسرائیل اپنے آپ کو سارے عالم کا امام اور متبوع اور سب سے افضل سمجھ کر کسی کا اتباع یہ کرتے تھے ۔ فائدہ: بنی اسرائیل کے واقعات میں حضرت ابراہیم کا ذکر اور انگی منقبت مذکور ہوئی۔ اب ان کے ذکر کے ذیل میں خانہ کھبہ کی حالت اور فضیلت ان آیات میں ذکر فرمائی اور انکے ضمن میں یبود و نصاریٰ پر الزامات بھی میں جیساکہ مفسرین نے ذکر کیا۔

47

وَ إِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِّلنَّاسِ وَامْنًا ٢ وَ اتَّخِذُوا مِنْ مَّقَامِر إبْرُهِمَ مُصَلَّى ﴿ لَوُول كَ وَاسْطِ اور مِلْهُ امْن كَى [١٨٠] اور بناوَ ابراہیم وَعَهِدُنَا إِلَّى إِبْرُهِمَ وَ اِسْمُعِيْلُ أَنْ طَهِّرَا لِلطَّآبِفِينَ وَالْعٰكِفِينَ وَالرُّكَّعِ الشُّجُوْدِ 📆

١٢٥ - اور جب مقرر كيا ہم نے خانه كعبه كواجماع كى جگه کے کھڑے ہونے کی جگہ کو نماز کی جگہ [۱۸۱] اور حکم کیا ہم نے ابراہیم اور اسمعیل کو کہ پاک کر رکھو میرے گھر کو [۱۸۲] واسطے طواف کرنے والوں کے اور اعتکاف کرنے والوں کے اور رکوع اور سجدہ کرنے والوں کے

۱۸۰ ۔ بیت اللہ امن کا مقام ہے: یعنی ہر سال بغرض جج وہاں لوگ مجتمع ہوتے ہیں اور جو وہاں جا کر ارکان جج بجا لاتے ہیں وہ عذاب دوزخ سے مامون ہو جاتے ہیں یا وہاں کوئی کسی پر زیادتی نہیں کرتا۔

١٨١ ـ مقام ابراہيم عليه السلام: مقام ابراہيمُ وہ پتھر ہے جس پر کھڑے ہوکر غانہ کعبہ کو تعميرکيا تھا ۔ اس ميں حضرت ابراہيمُ کے قدموں کا نشان ہے اور اسی پھر پر کھڑے ہوکر جج کی دعوت دی تھی اور وہ جنت سے لایا گیا تھا جیسے حجر اسود۔ اب اس پھر کے

یاس نماز پڑھنے کا حکم ہے اور یہ حکم استحابی ہے۔

۱۸۲ ۔ یعنی وہاں برا کام یہ کرے اور ناپاک اس کا طواف یہ کرے اور تمام آلودگیوں سے صاف رکھا جاوے۔

وَ إِذْ قَالَ إِبْرُهِمُ رَبِّ اجْعَلْ هٰذَا بَلَدًا امِنًا وَّارُزُقُ اَهُلَهُ مِنَ الثَّمَرٰتِ مَنْ امَنَ مِنْهُمُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ ۚ قَالَ وَمَنُ كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ قَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرُّهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ وَبِئُسَ الْمَصِيرُ 💼

وَ إِذْ يَرْفَعُ إِبْرُهِمُ الْقَوَاعِدَمِنَ الْبَيْتِ وَ اِسْمُعِيْلُ مَ رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا الْ إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ 👜

رَبَّنَا وَاجُعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنُ ذُرّيَّتِنَآ أُمَّةً مُّسْلِمَةً لَّكَ ٣ وَارِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبَ عَلَيْنَا وَاتَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ عَلَيْنَا وَالَّهُ عِيْمُ عَلَيْنَا

۱۲۸۔ اے پرورد گار ہمارے اور کر ہم کو حکم بردار اپنا اور ہماری اولا د میں مبھی کر ایک جاعت فرمانبردار اپنی اور بتلا ہم کو قاعدے جج کرنے کے اور ہم کو معاف کر بیشک تو ہی ہے توبہ قبول کرنے والا مہربان

۱۲۹۔ اور جب کھا ابراہیم نے اے میرے رب بنا اس

کو شہر امن کا <sup>[۱۸۳]</sup> اور روزی دے اسکے رہنے والوں کو

میوے جو کوئی ان میں سے ایان لاوے اللہ پر اور

قیامت کے دن پر [۱۸۴] فرمایا اور جو کفر کریں اس کو بھی

نفع پہنچاؤں گا تھوڑے دنوں پھر اسکو جبڑا بلاؤں گا دوزخ

کے عذاب میں اور وہ بری ملکہ ہے رہنے کی [۱۸۵]

۱۲۷۔ اور یاد کرو جب اٹھاتے تھے ابراہیم بنیادیں خانہ

کعبہ کی اور اسمعیل اور دعا کرتے تھے آے پروردگار

ہمارے قبول کر ہم سے بیشک تو ہی ہے سننے والا

ماننے والا [۱۸۱]

۱۸۳ ۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعا: حضرت ابراہیمؑ نے بوقت بنائے کعبہ یہ دعاکی کہ یہ میدان ایک شہرآباد اور باامن ہو سو اییا ہی ہوا۔

۱۸۴ ۔ یعنی اس کے رہنے والے جو اہل ایمان ہوں ان کو روزی دے میووں کی اور کفار کے لئے دعا یہ کی ٹاکہ وہ مقام لوث کفر سے پاک رہے۔

۱۸۵ ۔ کفار کو بھی رزق کا وعدہ: حق تعالیٰ نے فرمایا کہ دنیا میں کفار کو بھی رزق دیا جائے گا اور رزق کا عال امامت جیسا نہیں کہ اہل

ایان کے سواکسی کومل ہی نہ سکے۔

۱۸۶ ۔ قبول کر ہم سے اس کام کو (کہ تعمیر خانہ کعبہ ہے) توسب کی دعا سنتا ہے اور نیت کو جانتا ہے۔

رَبَّنَا وَابُعَثُ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمُ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ الْيَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ ۚ إِنَّكَ اَنْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ اللهِ الْحَكِيْمُ اللهِ

وَمَنْ يَّرْغَبُ عَنْ مِّلَّةِ إِبْرَاهِمَ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَةٌ ﴿ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَهُ فِي الدُّنْيَا ۚ وَ إِنَّهُ فِي الْأَخِرَةِ لَمِنَ الصَّلِحِينَ 🗃

إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّكُمْ اَسُلِمُ لَا قَالَ اَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعٰلَمِينَ 🚍

وَوَصِّي بِهَا اِبْرَهِمُ بَنِيْهِ وَيَعْقُونُ ۖ يٰبَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفٰى لَكُمُ الدِّيْنَ فَلَا تَمُوْتُنَّ إِلَّا وَانْتُمُ مُّسُلِمُوْنَ ﴿

۱۲۹۔ اے پر ورد گار ہمارے اور جھیج ان میں ایک رسول انہی میں کا کہ رہے ان پر تیری آیتیں اور سکھلاوے ان کوکتاب اور یہ کی باتیں اور پاک کرے ان کو بیثک تو ہی ہے بہت زبر دست بڑی حکمت والا [۱۸۷]

۱۳۰۔ اور کون ہے جو پھرے ابراہیم کے مذہب سے مگر وہی کہ جس نے احمق بنایا اپنے آپ کو اور بیشک ہم نے انکو منتخب کیا دنیا میں اور وہ آخرت میں نیکوں میں

ا ا ا یاد کرو جب اس کو کھا اس کے رب نے کہ عکم برداری کر تو بولا کہ میں حکم بردار ہوں تمام عالم کے يرورد كار كا

۱۳۲۔ اور یہی وصیت کر گیا ابراہیم اپنے بیٹوں کو اور یعقوب بھی کہ اے بیٹو بیشک اللہ نے چن کر دیا ہے تم کو دین سوتم ہرگز نہ مرنا مگر مسلمان [۸۸]

۱۸۷ ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کی دلیل: یہ دعا حضرت ابراہیم اور انکے بیٹے حضرت اسمعیل دونوں نے مانگی کہ ہماری جاعت میں ایک جاعت فرمانبردار اپنی پیدا کر اور ایک رسول ان میں بھیج جو ان کو کتاب و حکمت کی تعلیم دے اور ایسانبی جوان دونوں کی اولا دمیں ہو بجز سرور کائنات ﷺ کوئی نہیں آیا اس کی وجہ سے یہود کے گذشتہ خیال کا پورا رد ہوگیا۔ علم کتاب سے مراد معانی و مطالب ضروریہ ہیں جو عبارت سے واضح ہوتے ہیں اور حکمت سے مراد اسرار مخفیہ اور رموز لطیفہ ہیں۔

۱۸۸ ۔ صنرت ابراہیم علیہ السلام کی اپنے بیٹول کو وصیت: جس ملت و مذہب کا شرف مذکور ہو چکا اسی ملت کی وصیت صنرت ابراہیم و حضرت یعقوب نے اپنی اولا د کو فرمائی توجواس کو نہ مانے گا وہ ان کا بھی مخالف ہوا۔ اور یمود کہتے تھے کہ حضرت یعقوب نے اپنی اولا د کو یمودیت کی وصیت فرمائی سووہ جھوٹے ہیں جیسا اگلی آیت میں آتا ہے۔

أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ لِإِذْ قَالَ لِبَنِيْهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ الْمَوْتُ لِإِذْ قَالَ لِبَنِيْهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِى لَا قَالُوا نَعْبُدُ اللهَكَ وَ اللهَ ابَآبِكَ بَعْدِى لَا قَالُوا نَعْبُدُ اللهك وَ اللهَ ابَآبِكَ ابْرُهِمَ وَ السّلْعِيْلُ وَ السّلْقَ اللها اللها وَاللها قَالُوا نَعْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ عَلَى اللها اللها قَالُولُ اللها ال

تِلْكَ أُمَّةُ قَدُ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتُ وَلَكُمْ مَا كَسَبَتُ وَلَكُمْ مَا كَسَبَتُ وَلَكُمْ مَا كَسَبَتُمَ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ عَمَّا كَانُوا

وَقَالُوا كُونُوا هُوَدًا أَوْ نَطْرَى تَهْتَدُوا اللهِ فَقَالُوا كُونُوا هُوَدًا أَوْ نَطْرَى تَهْتَدُوا اللهُ فَلَ مِنَ قُلُ بَلُ مِلَّةَ إِبْرُهِمَ حَنِينَقًا الوَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ عَلَى اللهُ المُشْرِكِينَ عَلَى اللهُ المُشْرِكِينَ عَلَى اللهُ الل

۱۳۳۔ کیا تم موجود تھے جس وقت قریب آئی یعقوب کے موت جب کھا اپنے بیٹوں کو تم کس کی عبادت کرو گے میرے بعد بولے ہم بندگی کریں گے تیرے رب کی اور تیرے باپ دادوں کے رب کی جوکہ ابراہیم اوراسمعیل اوراسمی میں وہی ایک معبود ہے اور ہم سب اسی کے فرمانبردار میں [۱۸۹]

۱۳۷۔ وہ ایک جاعت تھی جوگذر چکی انکے واسطے ہے جو انہوں نے کیا اور تمہارے واسطے ہے جو تم نے کیا اور تم سے پوچھ نہیں ان کے کاموں کی [۱۹۰]

۱۳۵۔ اور کہتے ہیں کہ ہو جاؤیہودی یا نصرانی تو تم پالو گے راہ راست [۱۹۱]کہدے کہ ہر گزنہیں بلکہ ہم نے اختیار کی راہ ابراہیم کی جوایک ہی طرف کا تھا اور مذتھا شرک کرنے والوں میں [۱۹۲]

۱۸۹ ۔ یعنی تم حضرت یعقوب کی وصیت کے وقت تو موجود بھی نہ تھے۔ انہوں نے تو ملت انبیائے موصوفین کا ارشاد فرمایا تھا تم نے یہ کیا کہ یمودا پنے سواسب کو اور نصاریٰ اپنے سواسب کو بے دین بتلانے لگے (اور مذہب حق (یعنی اسلام کے) دونوں کے مخالف ہو گئے) یہ تمہاراافتراء ہے۔

۱۹۰ ۔ ہر شخض اپنے عمل کا ذمہ دار ہے: یہودیوں کو اور نصرانیوں کو یقین تھا کہ ماں باپ کے گناہوں میں اولا د گرفتار ہوگی اور ان

کے ثواب میں بھی اولاد شریک ہوگی۔ سویہ غلط ہے، اپنا کیا اپنے آگے آئے گا بھلا یا برا۔

191۔ مطلب یہ ہے کہ یمودی مسلمانوں کو کہتے ہیں کہ یمودی ہو جاؤاور نصرانی کہتے ہیں کہ نصرانی ہو جاؤتو تم کو ہدایت نصیب ہو۔

191۔ صرف مسلمان ملت ابراہیمی پر ہیں: یعنی کہ والے محمد الشاہ الجنا ہر گر منظور شیں بلکہ ہم موافق ہیں ملت ابراہیم کے جو سب برے مذہبوں سے علیحہ ہے نہیں تھا وہ شرک کرنے والوں میں اشارہ ہے کہ تم دونوں فریق شرک میں مبتلا ہو۔ بلکہ مشرکین عرب بھی مذہب ابراہیمی کے مدعی تھے مگر وہ بھی مشرک تھے تو اس میں ان پر بھی رد ہوگیا۔ اب ان فرقوں میں بروئے انصاف کوئی بھی ملت ابراہیمی پر نہ رہا صرف اہل اسلام ملت ابراہیمی میں ہیں۔ فائدہ: ہر شریعت میں تین باتیں ہوتی ہیں، اول عقائد ( جیسے توحید و نبوت و فیرہ ) مواس میں تو سب دین والے شریک اور موافق ہیں اختلاف ممکن ہی شمیں دوسرے قواعد کلیہ شریعت کہ بن سے جوئیات و فروع مسائل عاصل ہوتے ہیں اور تام جوئیات میں وہ کلیات مانوظ رہتے ہیں اور ملت ابراہیمی کا توافق و اتحاد انہی کلیات میں ہے۔ تیسرے فی الحقیقت انہی اصول اور کلیات کا نام ہے اور ملت ابراہیمی کا نظاصہ سے ہواکہ رسول اللہ الشافی آپیم اور حضرت ابراہیم کی ملت ایک ہے اور شریعت جدا جدا۔

قُولُوَّا الْمَنَّا بِاللهِ وَمَآ أُنْزِلَ اِلَيْنَا وَمَآ أُنْزِلَ اللهِ وَمَآ أُنْزِلَ اللهِ وَمَآ أُنْزِلَ اللهِ وَمَآ أُنْزِلَ اللهِ وَمَآ أُوْتِي مُوْلِي وَعِيْلِي وَمَآ أُوْتِي النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمُ \* لَا نُفَرِقُ بَيْنَ النَّامِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمُ \* لَا نُفَرِقُ بَيْنَ اللهُ مُسْلِمُونَ عَلَى اللهُ اللهُ مُسْلِمُونَ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

۱۳۹ء تم کمہ دوکہ ہم ایان لائے اللہ پر اور جواترا ہم پر اور جواترا ہم پر اور جواترا ہم پر اور جواترا اس کی جو اترا ابراہیم اور اسمعیل اور اسحق اور یعقوب اور اس کی اولاد پر اور جو ملا موسی کو اور عیسی کو اور جو ملا دوسرے پیغمبرول کو انکے رب کی طرف سے ہم فرق نہیں کرتے ان سب میں سے ایک میں بھی اور ہم اسی پر ورد گار کے فرمانبردار میں [۱۹۳]

197 ۔ پیچملی کتابوں اور انبیاء پر مسلمانوں کا ایمان: یعنی ہم سب رسولوں اور سب کتابوں پر ایمان لاتے ہیں اور سب کو حق سمجھتے ہیں اور اپنے اپنے زمانہ میں سب واجب الاتباع ہیں اور ہم غدا کے فرمانبردار ہیں جس وقت جو نبی ہوگا اس کے ذریعے سے جواحکام غداوندی پہنچیں گے اس کا اتباع ضروری ہے بخلاف اہل کتاب کے کہ اپنے دین کے سواسب کی تکذیب کرتے ہیں چاہیے ان کا دین منسوخ ہی ہو چکا ہواور انبیاء کے احکام کو جھٹلاتے ہیں جو غدا کے احکام میں۔

فَإِنَّ امَنُوا بِمِثُلِ مَا امَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدُوا وَإِنْ تَوَلَّوا فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ أَ اهْتَدُوا وَإِنْ تَولَّوا فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ فَ فَسَيَكُفِيْ اللهُ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ فَسَيَكُفِيْ اللهُ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ

صِبْغَةَ اللهِ ۚ وَمَنَ آخَسَنُ مِنَ اللهِ صِبْغَةُ ۗ وَمَنَ آخُسَنُ مِنَ اللهِ صِبْغَةً ۗ وَوَبَغَةً ۗ وَاللهِ عَلِمُونَ ۗ وَاللهِ صِبْغَةً مِنْ اللهِ صِبْغَةً اللهِ صِبْغَةً اللهِ صِبْغَةً وَاللهِ وَاللهِ صِبْغَةً اللهِ صِبْغَةً اللهِ صِبْغَةً اللهِ صِبْغَةً اللهِ صِبْغَةً اللهِ وَاللهِ صِبْغَةً اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَلّهِ وَاللّهِ وَلّهِ وَاللّهِ وَالللّهِ وَاللّهِ وَاللّ

قُلُ اَتُحَاجُّونَنَا فِي اللهِ وَهُوَ رَبُّنَا وَرَبُّنَا وَرَبُّنَا وَرَبُّنَا وَرَبُّنَا وَرَبُّنَا وَلَكُمُ وَرَبُّنَا وَلَكُمُ أَعْمَالُنَا وَلَكُمُ اعْمَالُنَا وَلَكُمُ اعْمَالُكُمُ وَنَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ ﴿

۱۳۷۔ سو اگر وہ ابھی ایان لاویں جس طرح پر تم ایان لائے ہدایت پائی انہوں نے بھی اور اگر پھر جاویں تو پھر وہی میں صد پر سواب کافی ہے تیری طرف سے ان کو اللہ اور وہی ہے سننے والا جانے والا [۱۹۳]

۱۳۸۔ ہم نے قبول کر لیا رنگ اللہ کا اور کس کا رنگ بندگی بہتر ہے اللہ کے رنگ سے اور ہم اس کی بندگی کرتے میں [۱۹۵]

الله کهدے کیا تم جھگڑا کرتے ہو ہم سے اللہ کی نسبت حالانکہ وہی ہے رب ہمارا اور رب تمہارا اور ہمارے لئے میں عل تمہارے اور تمہارے لئے میں عل تمہارے اور تمہارے کے میں آائیا

۱۹۴ ۔ یعنی ان کی دشمنی اور ضد سے خوف مت کرو۔ اور ان کے شراور مضرت سے تمہارا عافظ ہے۔ وہ تمہارا کچھ نہ بگاڑ سکیں گے۔ خدا سب کی باتوں کو سنتا اور سب کے عال اور نبیت کو جانتا ہے۔

190 ۔ اللہ کا رنگ سب رنگوں سے بہتر ہے: یہودی ان آیتوں سے چر گئے اور اسلام قبول نہ کیا۔ اور نصرانیوں نے بھی انکار کر دیا اور شیخی میں آگر کھنے لگے کہ ہمارے یہاں ایک رنگ ہے جو مسلمانوں کے پاس نہیں ہے۔ نصرانیوں نے ایک زردرنگ بنا رکھا تھا اور یہ دستور تھا کہ جب ان کے بچے پیدا ہوتا یا کوئی ان کے دین میں آتا تو اس کو اس رنگ میں غوطہ دے کر کھتے کہ خاصہ پاکیزہ نصرانی ہوگیا۔ سواللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اے مسلمانو کھو کہ ہم نے خدا کا رنگ یعنی دین حق قبول کیا کہ اس دین میں آگر سب طرح کی نایا کی سے یاک ہوتا ہے۔

191 ۔ یعنی اللہ تعالیٰ کی نسبت تمہارا نزاع کرنا اور تمہارا یہ سمجھنا کہ اس کی عنایت ورحمت کا ہمارے سواکوئی متحق نہیں لغو بات ہے۔ وہ جیسا تمہارا رب ہے ہمارا بھی رب ہے اور ہم جو کچھ اعال کرتے ہیں خالص اسی کے لئے کرتے ہیں تمہاری طرح زعم آباؤاجداد اور تعصب و نفسانیت سے نہیں کرتے۔ پھر کیا وجہ ہے کہ ہمارے اعال وہ مقبول نہ فرمائے اور تمہارے اعال مقبول ہوں۔

أَمْ تَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَهِمَ وَ اِسُمْعِيْلَ وَ اِسُمْعِيْلَ وَ اِسْمُعِيْلَ وَ اِسْمُعَةُ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطَ كَانُوا هُودًا السُّحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطَ كَانُوا هُودًا اَوْ نَصْرَى فَقُلُ ءَانَتُمُ اَعْلَمُ اَمِر اللهُ وَمَنَ اللهِ فَا نَظْلَمُ مِمَّنُ كَتَمَ شَهَادَةً عِنْدَةً مِنَ اللهِ فَا اللهُ بِعَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ عَلَى اللهِ اللهُ بِعَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ بِعَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ عَلَى اللهِ اللهُ ال

تِلْكَ أُمَّةُ قَدُ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتُ وَلَكُمُ مِنَا كَسَبَتُ وَلَكُمُ مَّا كَانُوُا مَّا كَانُوُا كَسَبْتُمُ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوُا

ع يَعْمَلُونَ عَلَيْ

۱۴۰۔ کیا تم کھتے ہو کہ ابراہیم اور اسمعیل اور اسحق او ریعقوب اور اس کی اولاد تو یمودی تھے یا نصرانی کھدے کہ تم کو زیادہ خبر ہے یا اللہ کو اور اس سے بڑا ظالم کون جس نے چھائی وہ گواہی جو ثابت ہو چکی اس کو اللہ کی طرف سے اور اللہ بیخبر نہیں تمہارے کاموں سے [۱۹۲]

البقرة٢

۱۳۱ء وہ ایک جاعت تھی جو گذر کی ان کے واسط ہے جو تم نے کیا اور تمہارے واسطے ہے جو تم نے کیا اور تمہارے واسطے ہے جو تم نے کیا اور تم سے کچھ پوچھ نہیں ان کے کاموں کی [۱۹۸]

۱۹۷ ۔ یمود و نصاریٰ کے دعوے کارڈ: حضرت ابراہیم اور حضرت اسمعیل اور دیگر انبیاءً کی بابت یمود و نصاریٰ کا یہ دعویٰ کہ وہ یمودی یا نصرانی تھے دروغ صریح ہے علاوہ ازیں حق تعالیٰ تو فرماتا ہے مَا کانَ اِبْر اهِیْمُ یَهُوَ دِیَّا وَّ لَا نَصْرَ انِیَّا تواب بتلاؤتم کو علم زیادہ ہے یا اللہ تعالیٰ کو۔

190 ۔ آفرت میں باپ دادا کام نہیں آئیں گے: یہی آیت عنقرب گذر عکی ہے مگر چونکہ اہل کتاب کے دل میں اپنی بزرگ زادگی کی وجہ سے فوب جم رہا تھا کہ ہمارے اعال کیسے ہی برے ہوں بالآفر ہمارے باپ دادا ہم کو ضرور بختوائیں گے ۔ اس لئے اس بیودہ خیال کے روکنے کے لئے تاکیداً اس آیت کو مکرر بیان فرمایا یا یوں کہو کہ پہلی آیت میں اہل کتاب کو خطاب تھا اور اس آیت میں آپ کی امت کو ہے کہ اس بیودہ خیال میں ان کا انباع نہ کریں کیونکہ ایسی توقع اپنے بزرگوں سے ہر کسی کے دل میں آپ می جاتی ہے جو سراسر بے وقونی ہے اس کے بعد یہود وغیرہ کی دوسری بے وقونی کی اطلاع دی جاتی ہے جو بہ نسبت تحیل قبلہ عنقریب ظاہر ہونے والی ہے ۔

۱۴۲۔ اب کمیں گے بیوقون لوگ کہ کس چیزنے پھیر دیا مسلمانوں کو انکے قبلہ سے جس پر وہ تھے [۱۹۹] تو کہہ اللہ ہی کا ہے مشرق اور مغرب چلائے جس کو چاہے سیدھی راہ [۲۰۰]

سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَّهُمْ عَنُ قِبُلَةِ عَنُ قِبُلَةِ مُ النَّاسِ مَا وَلَّهُمْ عَنُ قِبُلَةِ عَنُ قِبُلَةِ مُ الَّتِي كَانُوْاعَلَيْهَا فُلُ لِلهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ لَيهُدِئَ مَنُ يَشَاءُ إلى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمِ عَنَيْمِ

199۔ تویل قبلہ پر اعتراضات کا جواب: حضرت محمد اللّٰہ اللّٰہ جب مکہ سے مدینہ تشریف لائے تو سولہ سترہ مہینے بیت المقدس ہی کی طرف نماز پڑھتے رہے ۔ اس کے بعد کعبہ کی طرف منہ کرنے کا حکم آگیا تو یہود و مشرکین اور منافقین اور بعضے کچے مسلمان ان کے بہکانے سے شبے ڈالنے لگے کہ یہ تو بیت المقدس کی طرف نماز پڑھا کرتے تھے جو قبلہ تھا پہلے اندیاء کا اب انہیں کیا ہوا جواس کو چھوڑ کر کعبہ کو منہ کرنے لگے کہ یہ تو بیت المقدس کی طرف نماز پڑھا کرتے تھے جو قبلہ تھا پہلے اندیاء کا اب انہیں کیا ہوا جواس کو چھوڑ کر کعبہ کو منہ کرنے لگے کسی نے کہا کہ یہود کی عداوت و حمد سے ایساکیا کسی نے کہا کہ یہ اللہ منہیں متردد و متحر ہیں جن سے ان کا نبی اللہ ہونا ظاہر نہیں ہوتا ۔ مخالفوں کے اس اعتراض اور اس کے جواب کی جوآگے ہے اللہ نے اطلاع فرما دی کہ کسی کواس وقت کوئی تردد نہ ہواور جواب میں تامل نہ ہو۔

۲۰۰ تو کیل قبلہ پر اعتراضات کا جواب: یعنی اے محمد اللّٰی اللّٰی کہدو کہ نہ ہم نے یہود کے حد سے اور نہ کسی نفیانی تعصب اور اپنی رائے کے اتباع سے قبلہ کو بدلا بلکہ محض اتباع فرمان خداوندی سے جو کہ ہمارا اصل دین ہے ہم نے ایساکیا پہلے بیت المقدس کو منہ کرنے کا حکم تھا اس کو ہم نے ایساکیا پہلے بیت المقدس کو منہ کرنے کا حکم تھا اس کو ہم سے اس کی وجہ پوچھنا مد ہم پر اعتراض کرنا سخت حاقت ہے خلام تابعدار پر یہ اعتراض کرنا کہ تو پہلے وہ کام کرتا تھا اب یہ کام کیوں کرنے دگا عاقل کا کام منہیں اور اگر ان احکام مختلفہ کے اسرار دریافت کرتے ہوتو اس کے تمام اسرار کون سمجھے اور تم پیوتوفوں کو کون سمجھائے البتہ اتنی بات ہر کوئی سمجھ سکتا ہے اور ہرایک کو سمجھا سکتا ہے کہ قبلے کا معین فرمانا تو طریقہ عبادت کو بتلانے کی غرض سے ہے اصل عبادت ہر گر منہیں اور اس بارہ میں حق تعالیٰ کا معاملہ جدا جدا ہے کسی کو اپنی حکمت ورحمت کے مطابق ایک خاص رستہ بتلایا جاتا ہے کسی کو دوسرا تمام مواقع اور جلہ جمات کا وہ مالک ہے ۔ جس کو جس وقت چاہتا ہے اس کو ایسا رستہ بتلا دیتا ہے جو نہایت سیدھا اور سب رستوں سے مختصر اور قریب تر ہو چنانچ ہم کو اس وقت اس قبلے کی ہدایت فرمائی جو سب قبلوں میں افضل اور بہتر سیدھا اور سب رستوں سے مختصر اور قریب تر ہو چنانچ ہم کو اس وقت اس قبلے کی ہدایت فرمائی جو سب قبلوں میں افضل اور بہتر

۱۲۳۔ اور اسی طرح کیا ہم نے تم کو امت معدل تاکہ ہو تم گواہ لوگوں پر اور ہور سول تم پر گواہی دینے والا [۲۰۱] اور نہیں مقرر کیا تھا ہم نے وہ قبلہ کہ جس پر تو پہلے تھا مگر اس واسطے کہ معلوم کریں کون تابع رہے گا رسول کا اور کون پھر جائے گا الئے پاؤں [۲۰۲] اور بیشک یہ بات معاری ہوئی مگر ان پر جن کو راہ دکھائی اللہ بنت معاری ہوئی مگر ان پر جن کو راہ دکھائی اللہ نیات بھاری ہوئی مگر ان پر جن کو راہ دکھائی اللہ بند اوگوں پر بہت شفیق نہایت بیشک اللہ کوگوں پر بہت شفیق نہایت مہربان ہے [۲۰۳]

وَكَذَٰلِكَ جَعَلَنٰكُمْ أُمَّةً وَّسَطًا لِّتَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِينًا النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِينًا الْقِبُلَةَ الَّتِي عَلَيْكُمْ شَهِينًا الْقِبُلَةَ الَّتِي عَلَيْهَا اللَّهِبُلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ كُنْتَ عَلَيْهَا إلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مُمَّنَ يَتَبْعِمُ الرَّسُولَ مَمَّنَ يَتَبْعِمُ الرَّسُولَ مَمَّنَ يَتَبْعِمُ الرَّسُولَ مَمَّنَ يَتَبْعِمُ اللَّهُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَ وَإِنْ كَانَتُ مَمَّنَ يَتَنْعِمُ اللَّهُ فَ وَمَا كَمْ مُنْ يَتَّبِعُ اللَّهُ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ هَدَى اللهُ فَ وَمَا كَلَهُ مُنْ اللهُ لِيُضِيعُ إِيْمَانَكُمُ أَلِنَّ اللهُ بِالنَّاسِ كَانَ اللهُ لِيُضِيعُ إِيْمَانَكُمْ أَلِنَّ اللهُ بِالنَّاسِ لَوَاللهُ لِيُضِيعُ إِيْمَانَكُمْ أَلِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَوَاللهُ لِيُطِيعُ إِيْمَانَكُمْ أَلِنَّ اللهُ بِالنَّاسِ لَوَاللهُ لِيُطِيعُ إِيْمَانَكُمْ أَلِنَّ اللهُ بِالنَّاسِ لَرَءُونُ فَنَ حِينَمُ عَلَيْ اللهُ إِلْكُولِكُمْ أَلِنَّ اللهُ إِللَّالُولِكُمْ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الله

17- اُمت محدید کے فضائل: یعنی تمہارا عیما قبلہ کعبہ ہے ، و صفرت ابراہیم' کا قبلہ اور تمام قبلوں سے افضل ہے ایما ہی ہم نے تم کو سب امتوں سے افضل اور تمہارے پیغمبروں سے کامل اور برگزیدہ کیا تاکہ اس فضیلت اور کال کی وجہ سے تم تمام امتوں کے مقابلے میں گواہ مقبول الشادة قرار دینے جاؤ اور محمد رسول اللہ الشیفیلیّ تمہاری عدالت و صداقت کی گواہی دیں عیما کہ اعادیث میں وارد ہے کہ جب پہلی امتوں کے کافر اپنے پیغمبروں کے دعوے کی تکذیب کریں گے اور کمیں گے کہ ہم کو تو کسی نے بھی دنیا میں ہدایت نمیں کی اس وقت آپ کی امت انبیاء کے دعوے کی صداقت پر گواہی دے گی اور رسول اللہ کی نیکیلیّ ہوائے امتیوں کے عالات سے پورے واقف میں ان کی صداقت و عدالت پر گواہ ہوں گے اس وقت وہ امتیں کمیں گی کہ امنوں نے تو نہ ہمارازمانہ پایا نہ ہم کو دیکھا پھر گواہی کیے مقبول ہو سمحتی ہے اس وقت آپ کی امت بواب دے گی کہ ہم کو ندا کی کہ امنوں نے تو نہ ہمارازمانہ پایا نہ ہم کو دیکھا پھر گواہی کیے مقبول ہو سمحتی ہے اس وقت آپ کی امت بواب دے گی کہ ہم کو ندا کی کہ امنوں نے تو نہ ہمارازمانہ پایا نہ ہم کو دیکھا پھر گواہی کیے مقبول ہو سمحتی ہوا اس کی وجہ سے ہم گواہی دیتے ہیں۔ فائدہ: وسط یعنی مقدل کی کہ ہم کو ندا کا بیہ مقبول ہو سمحتی ہوا اس کی وجہ سے ہم گواہی دیتے ہیں۔ فائدہ: وسط یعنی مقدل کی ہمارا تو کھیہ ہی تھا جو صفرت ابراہیم کے وقت سے چلاآتا ہے اور اپنہ کی حکمت اور اللہ کے علم کی تحقیق: یعنی اصلی قبلہ تمہارا تو کھیہ ہی تھا جو صفرت ابراہیم کے وقت سے چلاآتا ہے اور پیت المقدس مقرر کر دیا تھا وہ تو صرف امتحان کے لئے تھا کہ کون تابعداری پر قائم رہتا ہے اور کون دین

سے پھر جاتا ہے سواس میں جولوگ ایمان پر قائم رہے ان کا بڑا درجہ ہے ۔ فائدہ اس آیت میں کنعلم جو صیغہ استقبال ہے اور دیگر آیات میں جوحتی نعلم اور فلیعلمن اور لما یعلم الله اور لنبلونکم اور الا لنعلم وغیره کلمات موجود میں ان سب سے بظاہر یوں سمجھ میں آتا ہے کہ حق تعالیٰ کو نعوذ باللہ ان اشیاء کا علم بعد کو ہوا ان چیزوں کے وجود سے پہلے علم نہ تھا۔ مالانکہ اس کا علم ہر چیز کے ساتھ قدیم ہے کان الله بکل شیع علیماً علماء نے کئی طرح سے اس کا جواب دیا ہے بعض نے علم سے متمیزاور جدا جدا کر دینا مراد لیا ہے بعض نے امتحان کے معنی لئے کسی نے علم کو مبعنی رویۃ لیاکسی نے متثقبل کو معنی ماضی فرمایا بعض نے حدوث علم کونبی اور مومنین کی طرف رجوع کیایا مخاطبین کی طرف لوٹایا بعض اکابر محققین نے علم حالی جو بعد وجود معلوم متحقق ہوتا ہے جس پر جزا اور سزا مدح وذم مترتب ہوتی ہے مراد لیا اور اسی کو پسند فرمایا بعض راسخین مدققین نے اس کے متعلق دوباتیں نہایت دقیق وانیق بیان فرمائیں۔ اول کا غلاصہ یہ ہے کہ حب ارشاد ان الله قد احاط بکل شیخ علما تام چیزیں اول سے آخرتک حقیر عظیم قلیل وکثیر خدا کے سامنے ہیں اور سب کا علم اس کوایک ساتھ ہے اس کے علم میں تقدم و تاخر ہر گزنہیں مگر آئیں میں ایک دوسرے کی نسبت بیٹک مقدم اور موٹز گنی جاتی ہے سوعلم غداوندی کے حیاب سے توسب کی سب بمنزلہ شے واحد موجود ہیں اس لیے وہاں ماضی حال استقبال نکالنا بالکل غلط ہو گا البنة تقدم و تاخر باہمی کی وجہ سے یہ تینوں زمانے بالبداہت جدا جدا نکلیں گے سو جناب باری کبھی تو حب موقع باحکمت اپنے معلوم ہونے کے لحاظ سے کلام فرماتا ہے اور کبھی ان وقائع کے تقدم و تاخر کا لحاظ ہوتا ہے پہلی صورت میں تو ہمیثہ بلحاظ ایک فرق دقیق کے ہمیثہ ماضی کا صدیغہ یا حال کا صدیغہ مستعل ہوتا ہے استقبال کا صدیغہ مستعل نہیں ہو سکتا اور دوسری صورت میں ماضی کے موقع میں ماضی اور عال کے موقع میں عال اور استقبال کی جگہ استقبال لایا جاتا ہے سوجاں کہیں وقائع آیندہ کو ماضی کے الفاظ سے بیان فرمایا ہے جیسا وبادیٰ اصحاب الجنہ وغیرہ تو وہاں اس کا لحاظ ہے کہ حق تعالیٰ کو سب متحضر اور پیش نظر ہے اور جہاں امور گذشتہ کو صدیغہ استقبال سے بیان فرمایا ہے جیسا اس آیت میں الا لنعلم ہے اور اس کے سوا وہاں توبیر مدنظر ہے کہ بہ نسبت اپنے، قبل کے متنقبل ہے علم الهی کے لحاظ سے استقبال نہیں جواس کے علم میں حدوث کا وہم ہو۔ دوسری تحقیق کا خلاصہ یہ ہے کہ ہم کو علم اشاء دو طربق سے عاصل ہوتا ہے ایک تو بلاواسطہ دوسرا بواسطہ مثلاً آگ کو کبھی تو آنگھ سے مشاہدہ کرتے ہیں اور کبھی آگ تو ہم سے کسی آڑ میں ہوتی ہے مگر دھوئیں کو دیکھ کر آگ کا یقین ہو جاتا ہے اور بسا اوقات یہ دونوں علم ایک جگہ ایک ساتھ موجود ہوتے ہیں مثلاً آگ کو پاس سے دیکھئے تو دھواں بھی اس کے ساتھ ہی نظر آئے گا۔ سواس صورت میں آگ کا علم دونوں طرح

عاصل ہو گا ایک توبلاواسطہ کیونکہ آنگھ سے آگ کو دیکھ رہے ہیں دوسرا بواسطہ یعنی آگ کا علم دھوئیں کے واسطہ سے اور یہ دونوں علم ہر چندایک ساتھ میں آگے بیچھے پیدا نہیں ہوئے مگر علم بواسطہ علم بلاواسطہ میں ایسا محو ہوتا ہے کہ اس کا دھیان بھی نہیں گذرتا ۔ علیٰ ہذاالقیاس کبھی دو چیزوں کا علم بلاواسطہ بھی ایک ساتھ عاصل ہوتا ہے مثلاً آگ اور دھوئیں کو ایک ساتھ دیکھئے اسی طرح کبھی ایک شے کا علم بلاواسطہ اور دوسری شے کا علم پہلی شے کے واسطہ سے ایک ساتھ عاصل ہوتے ہیں مثلاً دھوئیں کا علم بلا واسطہ اور آگ کا علم دھوئیں کے واسطے سے یا آگ کا علم بلاواسطہ اور دھوئیں کا علم آگ کے واسطہ سے دونوں ساتھ ہی پیدا ہوتے ہیں مگر جیسا قلم کو ہاتھ میں لے کر تکھیں تو ہر چند ہاتھ اور قلم ساتھ ہی بلتے ہیں لیکن پھریوں کہتے ہیں کہ ہاتھ پہلے ہلا تو قلم ہلا اسی طرح پر عقل سلیم باوجود ایک ساتھ ہونے کے ایک شے کے علم بلا واسطہ کو دوسری شے کے علم بالواسطہ سے جو بواسطہ پہلی شے کے عاصل ہوا ہے ایک طرح پر ضرور مقدم سمجھتی ہے جب یہ باتیں معلوم ہو چکیں تواب سنیے کہ غدا وند علیم کو بھی تمام اشیاء کا علم دونوں طرح پر ہے بلا واسطہ اور بواسطہ کیدگر یعنی لوازم کا ملزومات سے اور ملزومات کا لوازم سے اور دونوں علم ازل سے برابر ساتھ مہیں گو علم بواسطہ کسی چیز کا اس کے علم بلا واسطہ میں محواور مضمحل ہواور ایسا ہی ایک چیز کا علم بلاواسطہ اور دوسری چیز کا علم بالواسطه برابر ساتھ ہے اور دونوں قدیم ہیں گو علم بلاواسطہ کو بطریق مذکور مقدم اور علم بالواسطہ کو موخر کہیں سو جہاں کہیں علم غداوندی کے ذکر میں صیغہ استقبال کا یا معنی استقبال کے پائے جاتے ہیں وہ علم بالواسطہ کے لحاظ سے ہے زمانہ کے اعتبار سے کچھ تفاوت نہیں اور جمال کہیں ماضی یا عال مستعمل ہے وہاں علم بلاواسطہ مراد ہے اور علم بالواسطہ کے اعتبار سے کلام فرمانے میں یہ حکمت ہے کہ کلام الهی کے مخاطب آدمی میں اور ان کو اکثر اشیاء کا علم بالواسطہ ہوتا ہے اور جہاں کہیں جناب باری نے اپنے علم میں صیغہ استقبال استعال فرمایا ہے وہ وہی امور میں جو بنی آدم کو بلاواسطہ معلوم نہیں ہوسکتے اگر ایسے مواقع میں بنی آدم سے بااعتبار علم بلاواسطہ کلام کیا جاتا توان پر پورا الزام یہ ہوتا اور جمال پیہ مصلحت نہیں وہاں بااعتبار علم بلاواسطہ صدیغہ ماضی میں یا حال کا استعال کیا جاتا ہے مگر بنی آدم کو چونکہ ان اشاء کا علم بلاواسطہ ہو ہی نہیں سکتا اور ان واسطوں کا علم قبل ان کے وجود کے بنی آدم کو ممکن نہیں اور اس وجہ سے ان کے تمام علوم برابر عاصل نہیں ہوتے تو وہ غدا کواپنے اوپر قیاس کر کے صیغہ استقبال سے عدوث سمجھ جاتے ہیں اور حیران ہوتے ہیں کہ علم الهی میں تو عدوث ثابت ہو گیا مگر فہمیدہ اشخاص جو نکتہ مذکورہ ہے واقت ہیں سب کو مطابق یکدگر سمجھتے ہیں، والحدللہ \_

۲۰۳ - استقبال بیت المقدس کی حکمت: اول سے آپ کے لئے خانہ کعبہ قبلہ مقرر ہوا تھا بچ میں چند عرصہ کے لئے امتحانا بیت المقدس کو قبلہ مقرر فرمایا اور سب جانبے ہیں کہ امتحان اسی چیز میں ہوتا ہے جو نفس پر دشوار ہو سو حق تعالیٰ فرماتا ہے کہ بیشک بجائے کعبہ بیت المقدس کو قبلہ بنانا لوگوں کو بھاری معلوم ہوا عوام مسلمین کو تواس وجہ سے کہ وہ عموما عرب اور قریش تھے اور کعبہ کی افضلیت کے معتقد تھے ان کو اپنے خیال اور رسم وعادت کے خلاف کرنا پڑا اور نواص کے گھبرانے کی یہ وجہ تھی کہ ملت ابراہیمی کے خلاف تھا جس کی موافقت کے مامور تھے اور اخص الخواص جن کو ذوق سلیم اور تمیز مرانب کی لیاقت عطا ہوئی تھی وہ کعبہ کے بعد بیت المقدس کی طرف متوجہ ہونے کو ترقی معکوس خیال کرتے تھے ۔ مگر جن حضرات کو حکمت و اسرار تک رسائی تھی اور حقیقت بیت المقدس کو بنور فراست جدا جدا معہ فرق مرانب سمجھتے تھے وہ جانتے تھے کہ جناب رسول اللہ اللہ اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علم اور تھام امتوں کے لئے شامل ہے اس لئے ضرور ہے کہ استقبال بیت المقدس کی بھی نوبت آئے یہی وجہ ہے کہ شب معراج میں تمام انبیاء سابقین سے ملاقات بھی ہوئی اور اس کے بعد استقبال بیت المقدس کی بھی نوبت آئے یہی وجہ ہے کہ شب معراج میں تمام انبیاء سابقین سے ملاقات بھی ہوئی اور اس کے بعد استقبال بیت المقدس کی بھی فوبت آئے یہی وجہ ہے کہ شب معراج میں تمام انبیاء سابقین سے ملاقات بھی ہوئی اور اس کے بعد استقبال بیت المقدس کی بھی علم ہوا واللہ اعلم۔

۲۰۴ یہود نے کہا کہ کعبہ قبلہ اصلی ہے تواتنی مدت کی نماز جو بیت المقدس کی طرف پڑھی تھی ضائع ہوئی بعض مسلمانوں کو شبہ ہوا کہ بیت المقدس جب قبلہ اصلی نہ تھا تو جو مسلمان اسی حالت پر مرگئے ان کے ثواب میں نقصان رہا باقی زندہ رہنے والے توآئندہ کو مکافات اور اس کا تدارک کر لیں گے اس پر یہ آیت نازل ہوئی کہ جب تم نے بیت المقدس کی طرف نماز محض مقتضائے ایانی اور اطاعت عکم خداوندی کے سبب پڑھی تو تمہارے اجرو ثواب میں کسی طرح کا نقصان نہ ڈالا جائے گا۔

۱۳۷۱۔ بیشک ہم دیکھتے ہیں باربار اٹھنا تیرے منہ کا آسمان کی طرف سوالبتہ بھیریں گے ہم تجھ کوجس قبلہ کی طرف تو راضی ہے [۲۰۵] اب بھیر منہ اپنا طرف معجد الحرام کے [۲۰۰] اور جس جگہ تم ہوا کرو بھیرو منہ اسی کی طرف [۲۰۰] اور جن کو ملی ہے کتاب البتہ جانے ہیں کہ یہ ہی ٹھیک ہے انکے رب کی طرف سے اور اللہ بے خبر نہیں ان کاموں سے جو وہ کرتے ہیں [۲۰۸]

۲۰۵۔استقبال کعبہ کا عکم: چونکہ آپ کا اصلی قبلہ اور آپ کے کالات کے مناسب غانہ کعبہ تھا اور سب قبلوں سے افضل اور حضرت ابراہیم' کا بھی قبلہ وہی تھا ادھریہود طعن کرتے تھے کہ یہ نبی شریعت میں ہمارے مخالف اور ملت ابراہیمی کے موافق ہو کر ہمارا قبلہ کیوں اختیار کرتے ہیں ان وجوں سے جس زمانے میں آپ بیت المقدس کی طرف نماز پڑھتے تھے تو دل یہی چاہتا تھا کہ کعبہ کی طرف منہ کرنے کا حکم آ جائے اور اس شوق میں آسمان کی طرف منہ اٹھا کر ہر طرف کو دیکھتے تھے کہ شاید فرشتہ حکم لاتا ہو اس پریہ آیت اتری اور استقبال کعبہ کا حکم آگیا۔

۲۰۱\_استقبال کعبہ کا عکم: یعنی کعبے کی طرف مسجد الحرام اس لئے کہتے ہیں کہ وہاں مقاتلہ کرنا اور شکار کرنا جانوروں کا اور درخت اور گھاس کا کاٹنا وغیرہ امور حرام ہیں اور کسی مسجد کی اتنی حرمت و عزت نہیں جس قدر مسجد الحرام کی حرمت ہے جب تحییل قبلہ کا یہ علم نازل ہوا توآپ با جاعت مسجد بنی سلمہ میں ظہر کی نماز پڑھ رہے تھے دور کعت بیت المقدس کی طرف پڑھ چکے تھے نماز ہی میں آپ نے اور سب مقد یوں نے کعبے کی طرف منہ پھیر لیا اور باقی دور کھتیں پوری کئیں اس مسجد کا نام مسجد القبلتین اور ذوقبلتین ہوگیا یعنی دوقبلہ والی۔

۲۰۰ یعنی حضر میں یا سفر میں مدینہ میں یا دوسرے شہر میں جنگل میں یا دریا میں یا خود بیت المقدس میں جمال کہیں ہو کیھے کی طرف منه کر کے نماز پڑھو۔

۲۰۸ ۔ توریت میں دو قبلوں کا ذکر تھا؛ یعنی اہل کتاب ہو تحیل قبلہ کی نسبت اعتراض کریں اس کی ہر گرز پر واہ نہ کرنا کیونکہ انکو اپنی کتاب سے معلوم ہے کہ پغمبرآ زالزمال بیت المقدس کی طرف کچھ دنوں نماز پڑھیں گے اور آخر کو کعبہ کی طرف پڑھیں گے ۔ اور پہ مجھی ان کو معلوم ہے کہ اصلی اور دائمی ان کا ملت ابراہیمی کے موافق ہوگا اس لئے اس تحیل قبلہ کو وہ بھی حق سمجھے ہیں محض صدیے جو پامیں کمیں سوحق تعالیٰ ان کی باتوں کو خوب جانتا ہے جس کا نتیجہ ان کو ایک دن معلوم ہوجائے گا۔

۱۴۵۔ اور اگر تو لائے اہل کتاب کے پاس ساری نشانیاں تو بھی نہ مانیں گے تیرے قبلہ کو اور نہ تو مانے ان کا قبلہ اور نہ ان میں ایک مانتا ہے دوسرے کا قبلہ اور نہ ان میں ایک مانتا ہے دوسرے کا قبلہ [۲۰۹] اور اگر تو چلا ان کی خواہشوں پر بعد اس علم کے جو تجھ کو پہنچا تو بیشک تو بھی ہوا ہے انصافوں میں [۲۰۰]

وَلَهِنَ اَتَيْتَ الَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتْبَ بِكُلِّ اليَةِ مَّا تَبِعُوا قِبُلَتَكَ وَمَا اَنْتَ بِتَابِعٍ قِبُلَةَ مُعْضُهُمْ بِتَابِعٍ قِبُلَةَ بَعْضِ فَ قِبُلَة بَعْضِ قَبُلَة بَعْضِ قَبَلَة بَعْضِ قَبَلَة بَعْضَ اللهِ فَيْ اللهِ فَيْ اللهِ فَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

۲۰۹۔استقبال کعبہ کا حکم دائمی ہے: یعنی جب یہ بات ہے کہ اہل کتاب استقبال قبلہ کو حق جان کر بوجہ حید و عناد حق پوشی کرتے

ہیں تو ان سے اپنے قبلہ کی موافقت کی ہر گر توقع مت رکھو وہ تو ایسے متعصب ہیں کہ اگر ان کو تام نشانیاں ہو ممکن الوقوع ہیں دکھلا دو گے جب بھی تمہارے قبلے کو نہ مانیں گے وہ تو اس ہوں میں ہیں کہ کسی طرح تم کو اپنا تا بع بنا لیویں اسی وجہ سے کہا کرتے تھے کہ ہمارے قبلہ پر قائم رہتے تو ہم سمجھے کہ تم نبی موعود ہو کہ شاید پھر ہمارے قبلہ کی طرف رجوع کر لیں سویہ ان کا خیال باطل اور طمع نام ہے تم کسی وقت میں بھی ان کے قبلہ کا اتباع نہیں کر سکتے اب استقبال کھبہ کا عکم قیامت تک منسوخ نہیں ہو سکتا اور دوسروں کے تابع بنانے کا ارادہ تو بعد میں کریں پہلے اہل کتاب تو آپس میں دربارہ امر قبلہ موافق ہو جائیں یمود کا قبلہ صخرہ بیت المقدس ہے اور نصاریٰ کا قبلہ بیت المقدس کی شرقی جانب ہے جمال حضرت عیسیٰ کا نفخ روح ہوا تھا جب وہ ہی باہم موافق نہیں ہو سکتے تو پھر مملمانوں سے اس متابعت نقیضین کی تو تع کرنی محض عاقت ہے۔

۲۱۰ یعنی ان دلائل سے قطع نظر کر کے تھوڑی دیر کے لئے اگر مان بھی لیا جائے کہ آپ نعوذ باللہ اہل کتاب کے قبلہ کی متابعت نزول وحی اور علم یقینی کے خلاف بھی کر لیویں تو اس تقدیر محال پر بیشک آپ بھی بے انصافوں میں شار ہوں اور نبی سے یہ امر شنیع کسی طرح ممکن نہیں تو معلوم ہوگیا کہ قبلہ اہل کتاب کی متابعت آپ سے ہر گرذ ممکن نہیں کہ سراسر علم کے خلاف یعنی جمل اور گھراہی ہے۔

الَّذِيْنَ اتَيْنَهُمُ الْكِتْبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَا ءَهُمُ وَ إِنَّ فَرِيْقًا مِّنَهُمُ لَيَعْرَفُونَ قَلَ مِنْهُمُ لَيَعْلَمُونَ قَلَ لَيْكُتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ قَ

اَلْحَقُّ مِنْ رَّبِكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ

المُمُتَرِينَ ﴿

۱۳۹ء جن کو ہم نے دی ہے کتاب پہچانے ہیں اس کو بیسے پہچانے ہیں اپنے بیٹوں کو اور بیٹک ایک فرقہ ان میں سے البتہ چھپاتے ہیں حق کو جان کر

۱۴۷۔ حق تو وہی ہے جو تیرا رب کھے پھر تو نہ ہو شک لانے والا [""]

111۔ اہل کتاب کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے نبی ہونے کا یقین تھا: یعنی اگر تم کو یہ خیال ہوکہ کاش کعبہ کا مسلمانوں کے لئے قبلہ ہونا اہل کتاب بھی کسی طرح تسلیم کر لیں اور دوسرے لوگوں کو شبہ میں ڈالتے نہ پھرپی تو میرے نبی موعود ہونے میں خلجان باقی نہ رہے تو جان لوکہ اہل کتاب کو تمہارا بہت پورا علم ہے آپ کے نسب و قبیلہ و مولد و مسکن و صورت و شکل واوصاف و احوال سب کو جانتے ہیں جس کی وجہ سے ان کو آپ کا علم اور آپ کے نبی موعود ہونے کا ایسا یقین ہے جیسا بہت سے لڑکوں

میں اپنے بیٹوں کو بلا تامل و تردد پہچانے ہیں مگر اس امر کو بعض توظا ہر کرتے ہیں اور بعض دیدہ و دانسۃ امر حق کو چھپاتے ہیں لیکن ان کے چھپانے سے کیا ہوتا ہے حق بات تو وہی ہے جواللہ کی طرف سے ہواہل کتاب مانیں یا نہ مانیں ان کی مخالفت سے کسی قسم کا تردد مت کرو۔

وَ لِكُلِّ وِجُهَةُ هُوَ مُولِيها فَاسْتَبِقُوا الْحُكِلِّ وِجُهَةُ هُو مُولِيها فَاسْتَبِقُوا الْحُكُمُ اللهُ الْحُكُمُ اللهُ جَمِيعًا ﴿ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

وَمِنُ حَيْثُ خَرَجُتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِنَّهُ لَلْحَقُّ مِنْ رَّبِكُ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِنَّهُ لَلْحَقُّ مِنْ رَّبِكَ اللهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُوْنَ عَلَى

۱۳۸۔ اور ہر کسی کے واسطے ایک جانب ہے یعنی قبلہ کہ وہ منہ کرتا ہے اس طرف سوتم سبقت کرونیکیوں میں جمال کمیں تم ہو گے کر لائے گا تم کو اللہ اکھٹا بیشک اللہ ہر چیز کر سکتا ہے [۲۱۲]

۱۳۹ء اور جس جگہ سے تونکلے سومنہ کر اپنا مسجدالحرام کی طرف سے طرف اور بیشک میں تمہارے کامول سے۔

۱۵۰۔ اور جہاں سے تونگاہے منہ کر اپنا متجدالحرام کی طرف اور جس جگہ تم ہواکرو منہ کرواسی کی طرف [۲۱۳] تاکہ نہ رہے لوگوں کو تم سے جگھڑنے کا موقع مگر جو ان میں بے انصاف ہیں سو ان سے (یعنی انکے اعتراضوں سے) مت ڈرواور مجھ سے ڈرو[۲۱۳] اور اس واسطے کہ کامل کروں تم پر فضل اپنا اور تاکہ تم پاؤ راہ سیدھی [۲۱۵]

۲۱۲۔ ہرامت کا ایک قبلہ ہے: یعنی اللہ نے ہرامت کے لئے ایک ایک قبلہ کا حکم فرمایا جس کی طرف بوقت عبادت اپنا منہ کیا کریں یا ہرایک قوم مسلمان کعبہ سے جدا جدا سمت میں واقع ہے کوئی مشرق میں کوئی مغرب میں سواس میں جھگڑنا فضول اور اپنے قبلہ یا اپنی سمت پر صند کرنا عبث ہے جو نیکیاں مقصود و مطلوب ہیں انکی طرف البتہ پیش قدمی کرواور اس بحث کو چھوڑو جس عبگہ اور جس قبلہ اور جس سمت کعبہ کی طرف تم ہو گے لائے گاتم سب کواللہ میدان حشر میں اور تمہاری نمازیں ایسی سمجھی جائیں گی گویا ایک ہی جت کی طرف ہوئی ہیں۔ پھرایسی بات میں کیوں جھگڑتے ہو۔

۲۱۳۔ توبل قبلہ کے علم میں تکرار کی وجہ: توبل قبلہ کا عکم مکرریا تواس واسطے بیان فرمایا کہ اس کی علل متعدد تھیں تو ہر علت کو بتلانے کے لئے اس عکم کا اعادہ فرمایا قد دُنری تَقَلَّبَ وَجُهِكَ اللَّٰ سے معلوم ہوا کہ اپنے رسول کی رضا ہوئی اور اظہار تکریم کے لئے اللہ تعالیٰ نے ایسا کیا اور لِکُلِّ وِ جُهَدُّ ہُمُو مُوَلِّیْهَا سے معلوم ہوا کہ عادت اللہ یہی ہے کہ ہر ملت اور ہرایک رسول صاحب شریعت متقل کے لئے اس کے مناسب ایک قبلہ مقرر ہونا چاہئے لِقَلَّا یَکُوْنَ لِلنَّاسِ عَلَیْکُمْ حُجُّدُ وَسول صاحب شریعت متقل کے لئے اس کے مناسب ایک قبلہ مقرر ہونا چاہئے لِقَلَّا یکُوْنَ لِلنَّاسِ عَلَیْکُمْ حُجُّدُ وَسول صاحب شریعت متقل کے لئے اس کے مناسب ایک قبلہ مقرر ہونا چاہئے لئے لگہ وجہ ہے کہ اول تو قبلہ قابل اہتام دوسرے ادکام الہی میں نے ہونا بے وقونوں کے سمجھ سے باہر پھر تحیل قبلہ اول نے ہو شریعت محمدی میں قاہر ہوا اس لئے اس کی ناکید در ناکید عین حکمت و بلاغت ہے یا یہ وجہ ہے کہ اول آیت میں تعمیم احوال اور دوسری آیت میں تعمیم امکنہ اور تیسری میں تعمیم ازمنہ مراد ہے۔

۲۱۲۔ تولیل قبلہ عکم ضروری تھا: یعنی کعبہ کو منہ کرنے کا عکم اس واسطے ہوا کہ توریت میں مذکور ہے کہ حضرت ابراہیم کا قبلہ خانہ کعبہ ہے اور نبی آفرالزماں کو بھی اسی کی طرف منہ بھیرنے کا عکم ہو جائے گا توآپ کو تحیل الی الکعبہ کا عکم نہ ہوتا تو یمود ضرور الزام لگاتے ادھر مشرکین مکہ یہ کہتے کہ حضرت ابراہیم کا قبلہ تو کعبہ تھا یہ نبی ملت ابراہیمی کا دعویٰ کر کے بھر قبلہ میں خلاف کیوں کرتے ہیں توآپ دونوں کو ججت کرنے کا حق نہ رہا۔ مگر بے انصاف اب بھی کچھ نہ کچھ الزام لگائے ہی جائیں گے مثلاً قریش کہیں گے کہ ان کو ہمارے قبلہ کا حق ہونا اب معلوم ہوا تو اس کو اغتیار کیا اسی طرح ہمارے اور احکام بھی رفتہ رفتہ منظور کرلیں گے اور یہود کہیں گے ہمارے قبلہ کی حقانیت ظاہر ہونے اور تسلیم کر لینے کے بعد محض حداور نفیانیت کے باعث اپنی رائے سے اس کو چھوڑ دیا توا سے بے انصافوں کے اعتراض کی کچھ پرواہ مت کرواور ہمارے عکم کے تابع رہو۔

۲۱۵۔ یعنی یہ قبلہ ہم نے تمہارے لئے اس واسطے مقرر فرمایا کہ دشمنوں کے طعن سے بچواوراس کے سبب سے ہمارے انعام و اکرام و ہر کات وانوار اور ہدایت کے پورے متحق ہو۔

كَمَآ اَرْسَلْنَا فِيْكُمْ رَسُولًا مِّنْكُمْ يَتُلُوا عَلَيْكُمُ الْتِنَا وَيُزَكِّيْكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُوا تَعُلَمُونَ ﴿

فَاذُكُرُونِيَّ اَذْكُرُكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا ع تَكُفُرُونِ

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اسْتَعِيْنُوُا بِالصَّمْرِ وَالصَّلُوةِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّيرِينَ عَ

وَلَا تَقُوْلُوا لِمَنَ يُتُقْتَلُ فِي سَبِيُلِ اللَّهِ اَمْوَاتُ <sup>لَ</sup>بَلُ اَحْيَا ءُوَّ للكِنُ لَّاتَشُعُرُوْنَ عَ

ا۱۵۱۔ جیسا کہ بھیجا ہم نے تم میں رسول تم ہی میں کا رپڑھتا ہے تمہارے آگے آیتیں ہماری اور پاک کرتا ہے تم کو اور سکھلاتا ہے تم کو کتاب اور اس کے اسرار اور سکھلاتا ہے تم کو جو تم یہ جانتے تھے [۲۱۹]

۱۵۲ موتم یاد رکھو مجھ کو میں یاد رکھوں تم کو اور احبان مانو میرا اور ناشکری مت کرو[۲۱۲]

۱۵۳ء اے مسلمانو مدد لو صبر اور نماز سے بیشک اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے [۲۱۸]

۱۵۴۔ اور یہ کھو ان کو جو مارے گئے خدا کی راہ میں کہ مردے میں بلکہ وہ زندے میں لیکن تم کو خبر نہیں [٢١٩]

۲۱۶۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کے مقاصد: یعنی یہ اتمام نعمت اور تکمیل ہدایت تم پر ایسی ہوئی جیسی ابتداء میں تم پر یہ انمام نعمت وہدایت ہو چکی 'ہے کہ تم ہی سے ایک رسول ایسا جھیجا جو تم کواحکام خدا وندی سمجھا دے اور تم کو ہری باتوں سے پاک کرے یعنی علما اور علاً تم کو کامل بنا دے۔

۲۱۷۔ جب ہماری طرف سے تم پر اتمام نعمت مقرر ہو چکا تواب تم کو لازم ہے کہ ہم کو زبان سے دل سے ذکر سے فکر سے ہر طرح سے یاد کرواور اطاعت کرو ہم تم کو یاد کریں گے یعنی نئی نئی رحمتیں اور عنائتیں تم پر ہوتی رہیں گی اور ہماری نعمتوں کا شکر خوب اداکرتے رہواور ہماری ناشکری اور معصیت سے بچتے رہو۔

۲۱۸\_ چونکه ذکر اور شکر اور ترک کفران جو پہلے مذکور ہوئے اور تمام طاعات اور منہیات شرعبہ کو محیط ہیں جن کا انجام دینا دشوار امر ہے اس کی سولت کے لئے یہ طریقہ بتلایا گیا کہ صبر اور صلوۃ سے مدد لوکہ ان کی مداومت سے تمام امور تم پر سمل کر دئیے جائیں گے اوراس آیت میں یہ اشارہ بھی ہے کہ جماد میں محنت اٹھاؤجس کا ذکر آگے آیا ہے کہ اس میں صبراعلیٰ درجے کا ہے۔ وَلَنَبُلُونَكُمُ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخَوْفِ وَ الْنَفْسِ الْجُوْعِ وَنَقْسِ مِّنَ الْاَمْوَالِ وَالْاَنْفُسِ وَالْخَوْعِ وَالْاَنْفُسِ وَالْآمَوُالِ وَالْاَنْفُسِ وَالْتَمْرِيْنَ فَيْ وَالْآلَهُ وَالْتَمْرِيْنَ فَيْ اللّهِ وَ اللّهِ مَا اللّهِ وَ اللّهُ وَ اللّهِ وَ اللّهُ وَ اللّهِ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

أُولَيِكَ عَلَيْهِمُ صَلَوٰتُ مِّنَ رَّبِهِمُ وَرَحْمَةُ وَ وَالْمِكُ هُمُ الْمُهْتَدُوْنَ ﴿

ا ۱۵۵۔ اور البنۃ ہم آزمائیں گے تم کو تھوڑے سے ڈر سے اور بھوک سے اور نقصان سے مالوں کے اور جانوں کے اور میووں کے [۲۲۰] اور خوشخبری دے ان صبر کرنے والوں کو

۱۵۶ء کہ جب پہنچے ان کو کچھ مصیبت تو کہیں ہم تواللہ ہی کا مال میں اور ہم اسی کی طرف لوٹ کر جانے والے میں

۱۵۷۔ ایسے ہی لوگوں پر عنایتیں میں اپنے رب کی اور مهربانی اور وہی میں سیدھی راہ پر [۲۲۱]

۲۱۹۔ حیات شداء: یعنی جس نے اللہ کے لئے جان دی وہ اُس جہاں میں جیتے ہیں مگرتم کو ان کی زندگی کی خبر اور اسکی کیفیت معلوم نہیں اور بیر سب صبر کا نتیجہ ہے۔

۲۲۰۔ صبر کی اہمیت اور فضائل: پہلے توان کا ذکر تھا جنوں نے صبر کا اعلیٰ مرتبہ عاصل کیا یعنی شہداء اب فرماتے ہیں کہ تمہارا اعلیٰ العموم تھوڑی تھوڑی تکلیف اور مصیبت میں وقتا فوقتا امتحان لیا جائے گا اور تمہارے صبر کو دیکھا جائے گا صابرین میں داخل ہونا کچھ سمل نہیں اسی واسطے پہلے سے متنبہ فرما دیا۔

۲۲۱۔ یعنی جن لوگوں نے ان مصائب پر صبر کیا اور کفران نعمت نہ کیا بلکہ مصائب کو وسیلہ ذکر و شکر بنایا تو انکو اے پیغمبر ہماری طرف سے بثارت سنا دو۔

إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُوةَ مِنْ شَعَآ بِرِ اللهِ فَمَنْ حَجَّ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِاعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنُ يَطَوَّ خَيْرًا لَا فَإِنَّ اللهَ يَطَوَّ خَيْرًا لَا فَإِنَّ اللهَ يَطَوَّ عَلَيْهُ اللهَ شَا كِرُ عَلِيْمُ عَلِيْمُ

۱۵۸۔ بیشک صفا اور مروہ نشانیوں میں سے ہیں اللہ کی اللہ کی اللہ کی اللہ کی اللہ کی جو کوئی ج کرے بیت اللہ کا یا عمرہ تو کچھ گناہ نہیں اس کو کہ طواف کرے ان دونوں میں اور جو کوئی اپنی خوشی سے کرے کچھ نیکی تو اللہ قدر دان ہے سب کچھ جانے والا [۲۲۳]

109۔ بیٹک جو لوگ چھپاتے ہیں جو کچھ ہم نے آثارے صاف عکم اور ہدایت کی باتیں بعد اس کے کہ ہم انکو کھول چکے لوگوں کے واسطے کتاب میں [۲۲۳] ان پر لعنت کرتا ہے اللہ اور لعنت کرتے ہیں ان پر لعنت کرنے والے [۲۲۵]

۲۲۲۔ صفا و مروہ شعائر ہیں: پہلے ذکر تھا تحیل الی الکعبہ کا اور کعبہ کے سب قبلوں سے افضل ہونے کا اب اس کے محل ادائے جج و عمرہ ہونے کو بیان فرماتے ہیں ٹاکہ وَلِا تُتِمَّ نِعْمَتِیْ عَلَیْکُمْ کی تصدیق اور تکمیل نوب ہو جائے یا یوں کئے کہ اس سے پہلے صبر کی فضیلت مذکور تھی اب یہ فرمایا گیا کہ دیکھو صفا و مروہ جو شعائر اللہ میں داخل ہوئیں اور ان میں سعی کرنا جج و عمرہ میں ضروری ہوا اس کی وجہ یہی تو ہے کہ یہ فعل صابرین یعنی حضرت ہاجرہ اور انکے صاحبزادہ حضرت اسمعیل کے آثار میں سے ہے حدیث و تفسیر و تاریخ میں یہ قصہ مصرح مذکور و مشور ہے جس کے دیکھنے سے اُنَّ اللّه مَن الصَّادِرِیْنَ کی تصدیق ہوتی

۲۲۳ صفا اور مروہ دوپہاڑیاں میں مکہ میں، اہل عرب حضرت ابراہیم کے وقت سے ہمیشہ بج کرتے رہے اور بج کرتے تو ان دو پہاڑیوں کا بھی طواف کرتے کفر کے زمانے میں ان دو پہاڑیوں پر کفار نے دو بت رکھے تھے ان کی تعظیم کرتے تھے اور سمجھے تھے کہ یہ طواف ان دو بتوں کی تعظیم کے لئے ہے جب لوگ مسلمان ہوئے اور بت پرستی سے تائب ہوئے تو نیال ہوا کہ صفا اور مروہ کا طواف تو ان بتوں کی تعظیم کے لئے تھا جب بتوں کی تعظیم ترام ہوئی تو صفا اور مروہ کا طواف بھی ممنوع ہوئا چاہتے یہ انکو معلوم نہ تھا کہ صفا اور مروہ کا طواف تھی وہ دور ہوگئے اور اسلام کے بعد بھی انکواس طواف میں فاجان ہوا انسار مدینہ پونکہ کفر کے زمانے میں بھی صفا و مروہ کے طواف کو برا جانے تھے تو اسلام کے بعد بھی انکواس طواف میں فاجان ہوا اور آپی دونوں کو بتلا دیا گیا کہ اور آپ سے عرض کیا کہ ہم سبلے سے اسکو مذموم جانے میں اس پر یہ آیت نازل ہوئی اور فریق اول اور آپی دونوں کو بتلا دیا گیا کہ اور آپ سے عرض کیا گئاہ اور خرابی نہیں یہ والسل سے اللہ کی نشانیاں ہیں اور ان کا طواف کرنا چاہئے ۔

\*\*\* اسلامیہ بھی ہوئی گئاہ اور خرابی نہیں یہ دوریت میں جو آپ کی تصدیق تھی اس کو اور تو کیل قبلہ وغیرہ امور کو پھیا تے تھے اور جس نے غرض دنیا کے واسط اللہ کے عکم کو چھیا یا دہ سب اس میں داخل میں ۔

\*\*\* بھیاتے تھے اور جس نے غرض دنیا کے واسط اللہ کے عکم کو چھیا یا دہ سب اس میں داخل میں ۔

\*\*\* بھیاتے تھے اور جس نے غرض دنیا کے واسط اللہ کے عکم کو چھیا یا دہ سب اس میں داخل میں ۔

\*\*\* بھیاتے تھے اور جس نے غرض دنیا کے واسط اللہ کے عکم کو چھیا کہ دہ سب اس میں داخل میں جب عالم کے اندر قبط

وباطرح طرح کی بلائیں پھیلتی میں تو حیوانات بلکہ جادات تک کو تکلیف ہوتی ہے اور سب ان پر لعنت کرتے میں۔

إلَّا الَّذِيْنَ تَابُوُا وَاصُلَحُوَا وَبَيَّنُوُا فَاللَّوَا فَا اللَّوَّابُ فَأُولَا فَا التَّوَّابُ فَأُولَا التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ عَلَيْهِمُ وَانَا التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ عَلَيْهِمُ أَوَانَا التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ عَلَيْهِمُ أَوَانَا التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ عَلَيْهِمُ أَوَانَا التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ عَلَيْهِمُ أَوْلَا الرَّحِيْمُ عَلَيْهُمُ أَوْلَا الرَّحِيْمُ عَلَيْهُمُ أَوْلَا الرَّحِيْمُ عَلَيْهُمُ أَلَّا الرَّحِيْمُ عَلَيْهُمُ أَوْلَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُلْمُ الللِهُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلُمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْ

190۔ مگر جنوں نے توبہ کی اور درست کیا اپنے کام کو اور بیان کر دیا حق بات کو تو انکو معاف کرتا ہوں [۲۲۲] اور میں ہوں بڑا معاف کرنے والا نہایت مہربان

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّارُ اللهِ وَالْمَلْبِكَةِ اللهِ وَالْمَلْبِكَةِ اللهِ وَالْمَلْبِكَةِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِينَ ﴿

17۱۔ بیشک جو لوگ کا فر ہوئے اور مرکئے کا فر ہی انہی پر لعنت ہے اللہ کی اور فرشتوں کی اور لوگوں کی سب کی [۲۲۷]

> خُلِدِيْنَ فِيْهَا ۚ لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَاهُمۡ يُنْظَرُوۡنَ

191۔ ہمیشہ رہیں گے اسی لعنت میں نہ ہلکا ہو گا ان پر سے عذاب اور نہ انکو مہلت ملے گی [۲۲۸]

وَ اللهُكُمُ اللهُ وَّاحِدُ ۚ لَاۤ اللهَ اللهَ اللهُ هُوَ اللهُ اللهُ اللهُ هُوَ اللهُ عُمْنُ اللهَ عِنْمُ اللهِ عِنْمُ اللهِ عِنْمُ اللهِ عَمْنُ اللهِ عِنْمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِي عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَل

۱۹۳۔ اور معبود تم سب کا ایک ہی معبود ہے کوئی معبود نہیں اس کے سوابرا مہربان ہے نہایت رحم والا [۲۲۹]

۲۲۷۔ یعنی اگر چہ انکی حق پوشی کے باعث بعض آدمی گمراہی میں پڑگئے لیکن جنوں نے حق پوشی سے توبہ کر کے اظہار حق پوری طرح کر دیا تواب بجائے لعنت ہم انِ پر رحمت نازل فرماتے میں کیونکہ ہم تواب ورحیم میں۔

۲۲۷۔ یعنی جس نے خود حق پوشی کی یا کسی دوسرے کی حق پوشی کے باعث گمراہ ہوا اور اخیرتک کا فرہی رہا اور توبہ نصیب نہ ہوئی تو وہ ہمیشہ کو ملعون اور جہنمی ہوا مرنے کے بعد توبہ مقبول نہیں، مخلاف اول فریق مذکور سابق کے کہ توبہ نے ان کی لعنت کو مقطع کر دیا کہ زندگی ہی میں تائب ہوگئے۔

۲۲۸۔ یعنی ان پر عذاب یکمال اور متصل رہے گا یہ نہ ہو گا کہ عذاب میں کسی قسم کی کمی ہو جائے یا کسی وقت ان کو عذاب سے مہلت مل جائے۔

۲۲۹۔ توحید اور اس کے دلائل: یعنی معبود حقیقی تم سب کا ایک ہی ہے اس میں تعدد کا اخمال بھی نہیں سواب جس نے اس

کی نافرمانی کی بالکل مردوداور غارت ہوا دوسرا معبود ہوتا تو ممکن تھا کہ اس سے نفع کی توقع باندھی جاتی یہ آقائی اور پادشاہی یا استادی اور پیری نہیں کہ ایک جگہ موافقت نہ آئی تو دوسری جگہ چلے گئے یہ تو معبودی اور غدائی ہے نہ اُس کے سواکسی کو معبود بنا سکتے ہو اور نہ کسی سے اس کے علاوہ خیر کی توقع کر سکتے ہو۔ جب آیہ وَ إللهُ کُم اللہُ وَّ احِدُّ نازل ہوئی تو کفار مکہ نے تعجب کیا کہ تمام عالم کا معبود اور سب کا کام بنانے والا ایک کیسے ہو سکتا ہے اور اس کی دلیل کیا ہے اس پر آیہ اِنَّ فِی خَلْقِ السَّلموٰتِ الحُ نازل ہوئی اور اس میں اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کی نشانیاں بیان فرمائیں۔

۱۹۲ بیشک آسمان اور زمین کے پیدا کرنے میں اور رات اور دن کے بدلتے رہنے میں اور کشیوں میں جو کہ لات اور دن کے بدلتے رہنے میں اور کشیوں میں جو کہ ایر اللہ نے آسمان سے چر جلایا اس پینی میں جس کو کہ آثارا اللہ نے آسمان سے چر جلایا اس سے زمین کو اس کے مر گئے پیچھے اور پھیلائے اس میں سب قیم کے جانور اور ہواؤں کے بدلنے میں اور بادل میں جو کہ تابعدار ہے اس کے عکم کا درمیان بادل میں جو کہ تابعدار ہے اس کے عکم کا درمیان آسمان وزمین کے بیشک ان سب چیزوں میں نشانیاں آسمان وزمین کے بیشک ان سب چیزوں میں نشانیاں میں عقلمندوں کے لئے [۲۳۰]

1920ء اور بعضے لوگ وہ میں جو بناتے میں اللہ کے برابر اوروں کو [۲۳] انکی محبت ایسی رکھتے میں جیسی محبت اللہ کی [۲۳۲] اور ایان والوں کو اس سے زیادہ تر ہے محبت اللہ کی [۲۳۳] اور اگر دیکھ لیں یہ ظالم اس وقت کو جبکہ دیکھیں گے عذاب کہ قوۃ ساری اللہ ہی کے لئے ہے اور یہ کہ اللہ کا عذاب سخت ہے [۲۳۳]

۲۳۱۔ یعنی آدمیوں میں جو کہ شعور و عقل میں جمیع مخلوقات سے افضل میں بعضے ایسے بھی میں کہ باوجود دلائل ظاہرہ سابقہ کے پھر غیراللہ کو حق تعالیٰ کا شریک اوراس کے برابر بناتے میں ۔

۲۳۲۔ باطل معبودوں کی محبت: یعنی صرف اقوال واعال جزئیہ ہی میں ان کواللہ تعالیٰ کے برابر نہیں مانتے بلکہ محبت قلبی جوکہ صدور اعال کی اصل ہے اس تک شرک اور مساوات کی نوبت پہنچار کھی ہے جو شرک کا اعلیٰ درجہ ہے اور شرک فی الاعال اس کا غادم اور تابع ہے۔

۲۳۳۔ مومنین کواللہ سے زیادہ محبت ہے: "یعنی مشرکین کو جواپنے معبودوں سے محبت ہے مومنین کواپنے اللہ سے اس سے بھی بہت زیادہ اور مشکم محبت ہے کیونکہ مصائب دنیا میں مشرکین کی بہا اوقات زائل ہو باتی ہے اور عذاب آخرت دیکے کر تو بلاکل تبری اور بیزاری ظاہر کریں گے بیبا کہ اگلی آیہ میں آتا ہے بخلاف مومنین کے کہ ان کی محبت اپنے اللہ کے ساتھ ہرایک رنج و راحت مرض و صحت دنیا و آخرت میں برابر باقی اور پائدار رہنے والی ہے اور نیزابل ایان کو جواللہ سے محبت ہے وہ اس محبت سے جمی بہت زیادہ ہے جو محبت کہ اہل ایان ماسوی اللہ یعنی انبیاء و اولیاء و ملائکہ و عباد و علماء یا اپنے آباو اجداد اور اولاد و محبت سے بھی بہت زیادہ ہے جو محبت کہ اہل ایان ماسوی اللہ یعنی انبیاء و اولیاء و ملائکہ و عباد و علماء یا اپنے آباو اجداد اور اوروں مال و خیرہ سے رکھتے میں کیونکہ اللہ تعالیٰ سے تو اس کی عظمت شان کے موافق بالا صالہ اور بالا ستقلال محبت رکھتے میں "اگر فرق مراتب نہ کئی زندیتی " خدا اور غیر خداکو محبت میں برابر کردینا نواہ وہ کوئی ہو یہ مشرکین کا کام ہے۔

۲۳۴\_ یعنی جن ظالموں نے خدا کے لئے شریک بنائے اگر وہ اس آنے والے وقت کو دیکھ لیں کہ جس وقت ان کو عذاب الهی کا مثاہدہ ہو گاکہ زور سارا اللہ ہی کے لئے ہے عذاب خداوندی سے کوئی نہیں بچا سکتا اور اللہ کا عذاب سخت ہے تو ہر گز اللہ کی عبادت کوچھوڑ کر دوسروں کی طرف متوجہ یہ ہوں اور نہ ان سے امید منفعت رکھیں ۔

> إِذْ تَكِرَّا الَّذِيْنَ اتُّبِعُوا مِنَ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوْا وَرَاوُاالُعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْاَسْبَابُ

١٦٤ اور کميں گے پيرو کيا اچھا ہوتا جو ہم کو دنيا کی وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كُرَّةً فَنَتَكَرَّا مِنْهُمْ كَمَا تَكَّءُوْا مِنَّا ۗ كَذٰلِكَ يُرِيُهِمُ اللهُ أَعْمَالُهُمْ حَسَراتٍ عَلَيْهِمْ ﴿ وَمَا هُمْ ع بِخْرِجِينَ مِنَ النَّارِ ﴿

طرف لوٹ جانا مل جاتا تو پھر ہم بھی بیزار ہو جاتے ان سے جیسے یہ ہم سے بیزار ہو گئے [۲۳۷] اسی طرح پر د کھلائے گا اللہ ان کو ان کے کام حسرت دلانے کو اور وہ ہرگز نکلنے والے نہیں مارسے [۲۳۷]

۱۶۶۔ جبکہ ببزار ہو جاویں گے وہ کہ جن کی پیروی کی تھی

ان سے کہ جو انکے پیرو ہوئے تھے اور دیکھیں گے

عذاب اور منقطع ہو جائیں گے ان کے سب علاقے

۲۳۵۔ مشر کین کی اپنے معبودوں سے بیزاری: یعنی وہ وقت ایسا ہو گا کہ بیزار ہو جائیں گے متبوع اپنے تابعداروں سے اور بت یرست اور بتوں میں کوئی علاقہ باقی یہ رہے گا ایک دوسرے کا دشمن ہو جائے گا عذاب الهی دیکھ کر۔ ۲۳۷۔ اور مشرکین اس وقت کہیں گے کہ اگر کسی طرح ہم کو پھر دنیا میں لوٹ جانا نصیب ہو تو ہم بھی ان سے اپنا انتقام لیں اور جیسا یہ آج ہم سے جدا ہو گئے ہم بھی ان کو جواب دے کر جدا ہو جائیں لیکن اس آرزو محال سے بجزافسوس کچ<sub>ھ</sub> نفع یہ ہوگا۔

۲۳۷۔ مشرکوں کے اعال حبرت بن جائیں گے: یعنی جیسے مشرکین کو عذاب الهی اور اپنے معبودوں کی بیزاری دیکھ کر سخت حسرت ہوگی اسی طرح پرِ اُن کے جلہ اعال کو حق تعالیٰ اُن کے لئے موجب صرت بنا دے گا کیونکہ جج و عمرہ اور صدقات وخیرات جواچھی باتیں کی ہوں گی وہ سب توبسبب شرک مردود ہو جائیں گی اور شرک وگناہ جس قدر کئے ہوں گے ان کا بدلہ عذاب ملے گا تواب ان کے بھلے اور برے اعال سب کے سب موجب حسرت ہول گے کسی عمل سے کچھ نفع نہ ہوگا اور ہمیشہ دوزخ میں رمیں گے، بخلاف موحدین اور اہل ایمان کے کہ اگر بسبب معاصی دوزخ میں جائیں گے توانجام کارنجات پائیں گے۔

يَّايُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَللًا طَيِّبًا ﴾ وَكَا تَتَّبِعُوا خُطُوٰتِ الشَّيْطن ۗ اِنَّهُ لَكُمْ عَدُقٌ مُّبِينٌ 👜

إِنَّمَا يَأْمُرُكُمُ بِالسُّوِّءِ وَالْفَحْشَآءِ وَأَنْ تَقُوْلُوْا عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُوْنَ 🚍

وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَآ أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلُ نَتَّبِعُ مَآ اللَّهُ يُنَا عَلَيْهِ ابَآءَنَا ﴿ اَوَلَوْ كَانَ ابَآؤُهُمُ لَا يَعُقِلُونَ شَيْئًا وَّلَا يَهْتَدُونَ

۱۶۸۔ اے لوگو کھاؤز مین کی چیزوں میں سے علال پاکیزہ اور پیروی به کرو شیطان کی [۲۳۸] بیشک وه تمهارا دشمن ہے صریح

179۔ وہ تو یہی عکم کرے گاتم کوکہ برے کام اور پیمائی كرو اور جھوٹ لگاؤ اللہ پر وہ باتيں جنكوتم نهيں جانتے

۱۷۰ اور جب کوئی ان سے کھے کہ تابعداری کرو اس عکم کی جو کہ نازل فرمایا اللہ نے تو کہتے ہیں ہر گزنہیں ہم تو تابعداری کریں گے اس کی جس پر دیکھا ہم نے اپنے باپ دادوں کو مجلا اگرچہ ان کے باپ دادے نہ منجھتے ہوں کچھ ہی اور نہ جانتے ہوں سیدھی

۳۲۸۔ اہل عرب بت پرستی کرتے تھے اور بتوں کے نام پر سانڈ بھی چھوڑتے تھے اور اُن جانوروں سے نفع اٹھانا حرام سمجھتے تھے اور یہ بھی ایک طرح کا شرک ہے کیونکہ تحلیل و تحریم کا منصب اللہ کے سواکسی کو نہیں اس بارہ میں کسی کی بات ماننی گویا اس کو اللہ کا شریک بنانا ہے اس لئے پہلی آیات میں شرک کی خرابی بیان فرما کر اب تحریم علال سے ممانعت کی جاتی ہے جس کا غلاصہ یہ ہے کہ جو کچھزمین میں پیدا ہوتا ہے اس میں سے کھاؤ بشرطیکہ وہ شرعا علال و طیب ہو نہ توفی نفیہ حرام ہو جیسے مردار اور خزیر اور مَآ اُھِلَّ بِهِ لِغَیْرِ اللهِ (جن جانوروں پر اللہ کے سواکسی کا نام رکارا جائے اور اس کی قربت مقصود ان جانوروں کے ذبح سے ہو) اور نہ کسی امر عارضی سے اُس میں حرمت آگئی ہو جیسے غصب چوری رشوت سود کا مال کہ ان سب سے اجتناب ضروری ہے اور شیطان کی پیروی ہر گزنہ کروکہ جس کو چاہا حرام کر لیا جیسے بتوں کے نام کے سانڈ وغیرہ اور جس کو چاہا علال کر لیا جیسے مَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ وغيره.

۲۳۹۔ یعنی مئلے اور احکام شرعیہ اپنی طرف سے بنا لو جیسا کہ بہت سے مواقع میں دیکھا جاتا ہے کہ مسائل جزئیہ سے گذر کر امور اعتقادیہ تک نصوص شرعیہ کو چھوڑ کر اپنی طرف سے احکام تراشے جاتے ہیں اور نصوص قطعیہ اور اقوال سلف کی تحریف اور تغلیط

کرتے ہیں۔

ار ۲۴۰۔ باپ دادوں کا اتباع: یعنی حق تعالیٰ کے احکام کے مقابلہ میں اپنے باپ دادا کا اتباع کرتے میں اور یہ بھی شرک ہے چنانچہ بعض جال مسلمان بھی ترک نکاح بیوگان وغیرہ رسوم باطلہ میں ایسی بات کمہ گذرتے ہیں اور بعض زبان سے گو نہ کہیں مگر عل درآمدسے ان کے ایسا ہی مترشح ہوتا ہے سویہ بات اسلام کے خلاف ہے۔

وَمَثَلُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَا ءً قَ نِدَاءً صُمُّ بُكُمُ إِلَّا نَهِ عَلَا اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عُمْئُ فَهُمْ لَا يَعُقِلُونَ

> يَّايُّهَا الَّذِينَ امَنُوا كُلُوا مِنَ طَيّبتِ مَا رَزَقُنْكُمْ وَاشْكُرُوا لِلهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعُبُدُونَ 🕾

> إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيْرِ وَمَآ أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ ۚ فَمَنِ اضُطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَّلَا عَادٍ فَلَآ اِثُمَ عَلَيْهِ ﴿ إِنَّ الله غَفُورُ رَّحِيمُ عَ

ا ۱۵۔ اور مثال ان کا فروں کی ایسی ہے جیسے ریکارے کوئی شخص ایک چیز کو جو کچھ نہ سنے سوا یکارنے اور نهيل سمجھية [٢٨]

١٤٢۔ اے ایان والو کھاؤ پائیزہ چیزیں جو روزی دی ہم نے تم کو اور شکر کرو اللہ کا اگر تم اسی کے بندے ہو

۱۷۳۔ اس نے تو تم پریہی حرام کیا ہے مردہ جانور [۲۳۳] اور لهو [۲۲۴] اور گوشت سور کا [۲۲۵] اور جس جانور پر نام یکارا جائے اللہ کے سواکسی اور کا [۲۳۷] پھر جو کوئی ہے اختیار ہو جائے یہ تو نافرمانی کرے اور یہ زیادتی تواس پر کچھ گناہ نہیں <sup>[۲۴۷]</sup> بیشک اللہ ہے بڑا بخشے والا نہایت مهربان [۲۳۸]

۲ر ۲۴۰۔ کفار کی مثال: یعنی ان کا فروں کو راہ ہدایت کی طرف بلانا ایسا ہے جیسے کوئی جنگل کے جانوروں کو بلائے کہ وہ سوائے آواز کے کچھ نہیں سمجھتے یہی عال اُن لوگوں کا ہے جو نود علم نہ رکھیں اور نہ علم والوں کی بات قبول کریں۔ ۲۴۱۔ یعنی یہ کفار گویا بہرے ہیں جو حق بات بالکل نہیں سنتے گونگے میں جو حق بات نہیں کہتے اندھے ہیں جو راہ متنقیم نہیں دیکھتے سووہ کچھ نہیں سمجھتے کیونکہ جب اُن کے ہرسہ قویٰ مذکورہ فاسد ہو گئے تو تحصیل علم و فہم کی اب کیا صورت ہو سکتی ہے۔

۲۴۲۔ مسلمانوں کو اکل طلال کا حکم: اکل طیبات کا حکم اوپر گذر چکا تھا لیکن مشرکین چونکہ شیطان کی پیروی سے باز نہیں آتے اور احکام اپنی طرف سے بنا کر اللہ کے اوپر لگاتے ہیں اور اپنے رسوم باطلہ آبائی کو نہیں چھوڑتے اور حق بات سمجھنے کی ان میں گنجائش ہی نہیں تواب ان سے اعراض فرما کر خاص مسلمانوں کو اکل طیبات کا حکم فرمایا گیا اور اپنا انعام ظاہر کر کے ادائے شکر کا امرکیا گیا اس میں اہل ایمان کے مقبول اور مطیع ہونے کی جانب اور مشرکین کے مردود و معتوب و نافرمان ہونے کی طرف اشارہ ہو گیا۔

۲۲۳۔ حرام چیزوں کی تفصیل: مردار وہ ہے کہ خود بخود مرجائے اور ذبح کی نوبت نہ آئے یا خلاف طریقہ شرعیہ اس کو ذبح یا شکار کیا جائے مثلاً گلا گھونٹا جائے یا زندہ جانور کا کوئی عضو کاٹ لیا جائے یا لکڑی اور پھر اور غلیل و ہندوق سے مارا جائے یا اوپر سے گر کر یا کسی جانور کے سینگ مارنے سے مرجائے یا درندہ بھاڑ ڈالے یا ذبح کے وقت قصدًا پھیر کو ترک کیا جائے کہ یہ سب مردار اور حرام میں البتة دوجانور مردار بھکم حدیث شریف اس حرمت سے مستثنیٰ اور ہم کو حلال ہیں مچھلی اور ٹدی۔

۲۷۷۔ حرام چیزوں کی تفصیل: اور خون سے مراد وہ خون ہے جورگوں سے بہتا ہے اور ذبح کے وقت نکلتا ہے اور جو خون کہ گوشت پر لگا رہتا ہے وہ علال اور پاک ہے اگر گوشت کو بغیر دھوئے ہوئے لکا لیا جائے تواس کا کھانا درست ہے البتہ نظافت کے خلاف ہے اور کلیجی اور تلی کہ خون منجد ہیں بحکم عدیث شریف علال ہیں۔

۲۲۵۔ حرام چیزوں کی تفصیل: اور خزیر زندہ ہویا مردہ باقاعدہ شریعت کے موافق ذیج کر لیا جائے ہر حال میں حرام ہے اور اس کے تمام اجزاء گوشت پوست پر بی ناخن بال ہڈی پٹھا ناپاک اور ان سے نفع اٹھانا اور کسی کام میں لانا حرام ہے اس موقع پر پونکہ کھانے کی چیزوں کا ذکر ہے اس لیے فقط گوشت کا حکم بتلایا گیا مگر اس پر سب کا اجاع ہے کہ خزیز جو کہ بے غیرتی اور بے حیائی اور حرص اور زغبت الی النجاسات میں سب جانوروں میں بڑھا ہوا ہے اور اسی لئے اللہ تعالیٰ نے اس کی نسبت فانہ رجس فرمایا بلاشک نحب العین ہے نہ اس کا کوئی جزو پاک اور نہ کسی قسم کا انتفاع اس سے جائز جو لوگ کثرت سے اس کو کھاتے ہیں اور اس کے اجزاء سے نفع اٹھاتے ہیں اُن تک میں اوصاف مذکورہ واضح طور پر مشاہدہ ہوتے ہیں۔

۲۳۹۔ حرام ذبحیہ کی تفصیل: مَنَا اُھِلَّ بِهٖ لِغَیْرِ اللهِ کا یہ مطلب ہے کہ ان جانوروں پر اللہ کے سوابت وغیرہ کا نام بکارا جائے یعنی اللہ کے سواکسی بت یا جن یا کسی روح غبیث یا پیغمبر کے نام نامزد کر کے اور اس جانور کی جان ان کی نذر کر کے ان کے تقرب یا رضاجوئی کی نمیت سے ذبح کیا جائے اور محض ان کی خوشنودی کی غرض سے اس کی جان نکالنی مقصود ہو کہ ان سب جانوروں کا کھانا حرام ہے گو ہوقت ذبح تکبیر پڑھی ہو اور اللہ کا نام لیا ہو کیونکہ جان کو جان آفرین کے سواکسی دوسرے کے لئے جانوروں کا کھانا حرام ہے گو ہوقت ذبح تکبیر پڑھی ہو اور اللہ کا نام لیا ہو کیونکہ جان کو جان آفرین کے سواکسی دوسرے کے لئے

نذرونیاز کرنا ہر گز درست نہیں اس لئے جس جانور کی جان غیراللہ کی نذر کی جائے تواس کی خباثت مردار کی خباثت سے بھی بڑھ جاتی ہے کیونکہ مردار میں تو یہی خرابی تھی کہ اس کی جان اللہ کے نام پر نہیں نکلی اور اس کی جان تو غیراللہ کے نام نامزد کر دی گئی جو عین شرک ہے سو جیسے خزیر اور کتے پر ہوقت ذہمے تکبیر کہنے سے حلت نہیں آسکتی اور مردار پر اللہ کا نام لینے سے کوئی نفع نہیں ہو سکتا ایسے ہی جس جانور کی جان غیراللہ کی نذر اور ان کے نام نامزد کر دی ہواس پر ذبح کے وقت نام الهی لینے سے ہرگز ہرگز کوئی نفع اور حلت اس میں نہیں آسکتی البتہ اگر غیراللہ کے نام نامزد کرنے کے بعد اپنی نیت سے ہی توبہ اور رجوع کر کے ذبح کرے گا تواس کے علال ہونے میں کوئی شبہ نہیں علماء نے تصریح فرما دی ہے کہ اگر کسی بادشاہ کے آنے پر اس کی تعظیم کی نیت سے جانور ذہے کیا جائے یا کسی جن کی اذیت سے بچنے کے لئے اس کے نام کا جانور ذہے کیا جائے یا توپ کے چلنے اور اینٹول کے پڑاوہ کے پچنے کے لئے بطور مجھینٹ جانور ذہح کیا جائے تو وہ جانور بالکل مردار اور حرام اور کرنے والا مشرک ہے اگرچہ ذہح کے وقت خدا کا نام لیا جائے ۔ مدیث شریف میں آیا ہے لعن الله من ذبح لغیر الله یعنی جو غیراللہ کے تقرب اور تعظیم کی نیت سے جانور کو ذمح کرے اس پر اللہ کی لعنت ہے ذہح کے وقت اللہ کا نام پاک لے یا یہ لے البتہ اس میں کوئی حرج نہیں کہ جانور کواللہ کے نام پر ذبح کر کے فقراء کو کھلائے اور اس کا ثواب کسی قریب یا پیراور بزرگ کر پہنچا دے یا کسی مردہ کی طرف سے قربانی کر کے اس کا ثواب اس کو دینا چاہیئے کیونکہ یہ ذبح غیراللہ کے لئے ہر گز نہیں بعضے اپنی کجروی سے یہ حیلہ ایسے مواقع میں بیان کرتے ہیں کہ پیروں کی نیاز وغیرہ میں ہم کو تو یہی مقصود ہوتا ہے کہ کھانا رکا کر مردہ کے نام سے صدقہ کر دیا جائے تواول تو نوب سمجھ لیں کہ اللہ کے سامنے جھوٹے حیلوں سے بجز مضرت کوئی نفع حاصل نہیں ہوسکتا دوسرے ان سے پوچھا جائے کہ جس جانور کی تم نے غیر خدا کے لئے نذر مانی ہے اگر اس قدر گوشت اس جانور کے عوض خرید کر اور پکا کر فقیروں کو کھلا دو تو تہمارے نزدیک بے کھٹکے وہ نذرادا ہو جاتی ہے یا نہیں اگر بلا تامل تم اس کو کر سکتے ہواور اپنی نذر میں کسی قسم کا خلل تمہارے دل میں نہیں رہتا تو تم سچے ورنہ تم جھوٹے اور تمہارا یہ فعل شرک اور وہ جانور مردار اور حرام ۔ فائدہ: یہاں یہ شبہ ہوتا ہے کہ آیت میں حکم حرمت کواشیاء مذکورہ میں منحصر کر کے بیان فرمایا ہے جس کا مطلب یہ سمجھا جاتا ہے کہ اشیائے مذکورہ کے سواکوئی جانور حرام نہیں عالانکہ جلہ درندے اور گدھا اور کتا وغیرہ سب کا کھانا حرام ہے۔ اس کا جواب ایک توبہ ہے کہ اس حصر سے حکم حرمت کواشیائے مذکورہ میں منحصر کرنا ہر گز مراد نہیں کہ کسی کواعتراض کی گنجائش ہو بلکہ حکم حرمت کو صحت و صداقت کے ساتھ مخضوص فرما کر اس عکم کی جانب مخالف کا بطلان منظور ہے یعنی بس بات یہی ہے کہ یہ چیزیں اللہ پاک نے تم پر حرام فرما دیں اس میں دوسرا ا نتمال ہی نہیں یعنی ان کا علال سمجھنا بالکل باطل اور غلط ہے دوسرا جواب یہ ہے کہ عکم حرمت کواشیائے مذکورہ ہی میں منحصر مانا جائے مگراس صرکواضافی یعنی خاص انہی چیزوں کے لحاظ سے تسلیم کیا جائے جن کو مشرکین نے اپنی طرف سے حرام کر لیا تھا جیسے بحیرہ اور صائبہ وغیرہ بن کا ذکر آئندہ آئے گا۔ مطلب یہ ہواکہ ہم نے تو تم پر فقط میت اور خزیر وغیرہ کو حرام کیا تھا تم بوساند وغیرہ کی تحریم اور تعظیم کے قائل ہویہ محض تمہارا افتراء ہے باقی رہے درندے اور خبیث جانوران کے حرام ہونے میں مشرکین کھی نزاع نہ کرتے تھے۔ سویہ حصرانہی جانوروں کے لحاظ سے ہے جن کو مشرکین نے خلاف علم الہی اپنی طرف سے حرام مٹھمرا لیا تھا تمام جمان کے جانوروں سے اس کو کیا تعلق جو اعتراض مذکور کی نوبت آئے۔

۲۳۷۔ مضطر کا عکم: یعنی اشائے مذکورہ حرام ہیں لیکن جب کوئی بھوک سے مرنے لگے تواس کو لا چاری کی عالت میں کھانے کی اجازت ہے بشرطیکہ نافرمانی اور زیادتی یہ کہ مثلاً نوبت اضطرار کی نہ پہنچے اور کھانے لگے اور زیادتی یہ کہ قدر ضرورت سے زائد نوب پیٹ بھر کر کھالے بس اتنا ہی کھائے جس سے مرے نہیں۔

۲۲۸۔ یعنی اللہ پاک تو ہڑا بختے والا ہے بندوں کے ہر قیم کے گناہوں کو بخش دیتا ہے پھر ایسے لا چار اور مضطر کی بخش کیسے نہ فرمائے گا اور ایخ بندوں پر ہڑا ہی مہربان ہے کہ مجبوری کی عالت میں صاف اجازت دیدی کہ جس طرح بن پڑے اپنی جان بچا لو اصلی عکم ممانعت کا لاچاری کی عالت میں تم پر سے اٹھا لیا گیا ورنہ اس مالک الملک کا حق تھا کہ فرما دیتا تمہاری جان جائے یا رہے مگر ہمارے عکم کے خلاف ہر گزنہ کرنا۔ ایک خلجان یمال یہ بھی ہوتا تھا کہ بھوک سے مرتے ہوئے مضطر بدحواس کو یہ اندازہ کرنا کہ اتنے لقموں سے سدر مق ہوجائے گا اور اس سے زائد ایک لقمہ نہ کھائے محال نہیں تو دشوار تو بہت ہے اس لئے اِنَ اللّهُ خَفُودُ کُرَّ حِیْہُ فرما کر اس میں سولت کر دی۔

۱۷۲۔ بیشک جولوگ چھپاتے ہیں جوکھ کیا نازل اللہ نے کتاب [۲۵۰] اور لیتے ہیں اس پر تھوڑا سا مول [۲۵۰] وہ نہیں بھرتے اپنے پیٹ میں مگر آگ [۲۵۰] اور نہ بات کرے گا ان سے اللہ قیامت کے دن [۲۵۰] اور نہ پاک کرے گا ان کو [۲۵۰] اور انکے لئے ہے عذاب دردناک [۲۵۳]

إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُتُمُوْنَ مَآ اَنْزَلَ اللهُ مِنَ الْكَتْبُوْنَ مَآ اَنْزَلَ اللهُ مِنَ الْكَتْبُونَ بِهِ ثَمَنَا قَلِيلًا لَا اللهِ الْولَيِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمُ الله النَّارَ وَلَا يُخَلِّمُهُمُ اللهُ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ وَلَا يُزَكِيمُ عَلَيْهُمُ عَذَابُ الِيُنُمُ عَنَا اللهُ عَوْمَ الْقِيلَمَةِ وَلَا يُزَكِيمُ عَلَيْهُمُ عَذَابُ الْيُنْمُ عَنَا اللهُ عَوْمَ الْقِيلَمَةِ وَلَا يُزَكِيمُ عَنَا اللهُ عَوْمَ الْقِيلَمَةِ وَلَا يُزَكِيمُ عَلَيْهُمْ عَذَابُ الْيُنْمُ عَنَا اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا عَا عَلَا اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهَا عُلَا اللهُ اللهُ عَلَالْ اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

۲۲۹ ۔ طلال و حرام میں یمودیوں کی تعریف: یعنی اللہ نے جو کتاب آسمانی میں علال و حرام کا حکم بھیجا یمود نے اس کو چھپایا اور اپنی طرف سے بڑھایا گھٹایا جیسا کہ پہلی آیت میں مذکور ہو چکا ایسے ہی حضرت محمد الٹی آلیج کی صفات جو اس میں لکھی تصیں ان کو بھی چھپاتے اور بدلتے تھے اور یہ دونوں سخت گناہ ہیں کیونکہ ان کا مطلب اور نتیجہ یہ ہے کہ ہدایت اور طریقہ حق کسی کو نصیب نہ ہو سب گمراہ رہیں حالانکہ حق تعالیٰ نے توکتاب اور رسول کو ہدایت خلق کے لئے بھیجا تھا سوانہوں نے خدا کے بھی خلاف کیا اور خلق اللہ کو بھی جاہل اور گمراہ بنانا چاہا۔

۲۵۰ یعنی اللہ کی نافرمانی اور خلق اللہ کی گمراہی پر بس نہیں کی بلکہ اس حق پوشی کے عوض میں جن کو گمراہ کرتے تھے ان سے الٹارشوت میں مال بھی لیتے تھے جس کا نام ہدیہ اور نذرانہ اور شکرانہ رکھ چھوڑا تھا عالانکہ یہ حرام خوری مردار اور خنزیر کے کھانے سے بھی بدتر ہے۔ اب ظاہر ہے کہ ایسی حرکات شنیعہ کی سزا بھی سخت ہوگی جس کوآگے بتلایا جاتا ہے۔

۲۵۱۔ یعنی گو ظاہر نظر میں ان کو وہ مال لذیذ اور نفیں معلوم ہورہا ہے مگر حقیقت میں وہ آگ ہے جس کو خوش ہوکر اپنے پیٹ میں مجررہے میں جیسا طعام لذیذ میں زہر قاتل ملا ہوا ہو کہ کھاتے وقت ِلذت معلوم ہوتی ہے اور پیٹ میں جاکر آگ لگا دے۔

۲۵۲۔ کفار سے اللہ کے کلام نہ کرنے کا مطلب: اس میں یہ شہہ کسی کو ہوسکتا ہے کہ دیگر آیات سے تو معلوم ہوتا ہے کہ جناب باری قیامت کو ان سے خطاب فرمائے گا مو کلام نہ کرنے کا یہ مطلب ہے کہ لطف و رحمت کے ساتھ ان سے کلام نہ کیا جائے گا اور بطور تخویف و تذلیل و تہدید و وعید جناب باری ان سے کلام کرے گا۔ جس سے ان کو سخت صدمہ اور غم ہو گا یا بول کھے کہ بلاواسطہ ان سے کلام نہ کیا جائے گا اور کلام کرنے کا جو ذکر ہے وہ ملائکہ عذاب کی وساطت سے ہو گا۔ فائدہ: لَا یُکے کہ بلاواسطہ ان سے کلام نہ کیا جائے گا اور کلام کرنے کا جو ذکر ہے وہ ملائکہ عذاب کی وساطت سے ہو گا۔ فائدہ: لَا یُکے کہ بلاواسطہ ان سے کلام نہ کیا جائے گا اور کلام ہوتا ہے کہ ہر کسی کے دل میں محبت الهی خوب رائخ ہے اگر سر دست محبول نہ ہوتواس کو جمچوا خل ہو ناکس ہوگا کے جو بال معلوم ہوتا ہے تھامت کو جب کل موانع دور ہول گے تو اس کا ظہور کامل ہوگا کہ یہ بات نال تو چھر کفار کو یہ دھی ایسی ہوگی کہ کوئی اپنے دشمن کو با نوشی اور اعراض سے ڈرانے لگے جو بالکل بے سود ہے محبان جاس نار اعراض محبوب کو دور جانگذار سمجھے ہیں نہ اعدابس معلوم ہوا کہ قیامت کو جر سینہ اللہ کی محبت سے ایسا لبریز ہوگا کہ یہ بے التفاتی عذاب دوزخ سے بھی بدرجا زیادہ ان کو جانکاہ معلوم ہوگی۔

۲۵۳۔ مومن اور کافرکی سزا کا فرق: یعنی اہل ایان گو کتنے ہی گنگار ہوں مگر دوزخ میں زمانہ معین تک رہ کر اور گناہوں سے پاک ہو کر جنت میں داخل کر دئیے جائیں گے بخلاف کفار کے کہ وہ ہمیشہ نار میں رمیں گے اور کبھی پاک ہوکر جنت میں جانے کے قابل نہ ہوں گے امور شرکیہ نے ان کو بمنزلہ نجس العین کے بنا دیا ہے کہ نجاست ان کی کسی طرح دور نہیں ہو سکتی اور مسلمان عاصی کا عال ایسا سمجھے کہ پاک چیز پر نجاست واقع ہو گئی نجاست زائل ہوکر چرپاک ہوگیا۔

۲۵۴۔ واقعی اس سے زیادہ اور کیا عذاب الیم ہو گاکہ ظاہر بدن سے بڑھ کر ان کے باطن میں بھی آگ ہوگی اور مجوب حقیقی ان

سے ناخوش ہو گا پھراس مصیبت جانکاہ سے کبھی نجات نہ ملے گی۔ نعوذ باللہ۔

أُولِيكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُا الضَّللَةَ بِالْهُدَى وَالْعَذَابَ بِالْهُدَى وَالْعَذَابَ بِالْمَغُفِرَةِ فَمَآ اَصْبَرَهُمْ عَلَى النَّارِ عَلَى النَّارِ عَلَى

ذلِكَ بِأَنَّ اللهَ نَزَّلَ الْكِتٰبَ بِالْحَقِّ وَ إِنَّ اللهَ نَزَّلَ الْكِتٰبَ بِالْحَقِّ وَ إِنَّ اللهَ نَزَّلَ الْكِتٰبِ لَفِي شِقَاقٍ الَّذِيْنَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتٰبِ لَفِي شِقَاقٍ اللهَ الْمُحَدِّدِ لَفِي شِقَاقٍ اللهَ الْمُحَدِّدِ اللهَ اللهَ اللهُ ال

۱۷۵ یمی میں جنول نے خریدا گمراہی کو بدلے ہدایت کے اور عذاب بدلے بخش کے [۱۲۵۳] سوکس قدر صبر کرنے والے میں وہ دوزخ پر [۲۵۲/۲]

167۔ یہ اس واسطے کہ اللہ نے نازل فرمائی کتاب پھی اور جنوں نے انتلاف ڈالا کتاب میں وہ بیشک صد میں دور جا رہے [۲۵۵]

۲۵۴/۱ یعنی وہ لوگ بے شک اس قابل ہیں کیونکہ انہوں نے خود سرمایہ نجات کو غارت کیا اور گمراہی کو ہدایت کے مقابلہ میں پیند اور اختیار کیا اور اسباب مغفرت کو چھوڑ کر اسباب عذاب کو منظور کیا۔

۲۵۴/۲ یعنی اپنی خوشی سے موجات دخول نار کو اختیار کرتے ہیں گویا آگ ان کو نهایت مرغوب اور محبوب ہے کہ اپنی جان و مال کے بدلے اس کو خریدرہے ہیں وریۂ سب جانتے ہیں کہ عذاب نار پر صبر کرنا کیسا ہے۔

۲۵۵۔ یعنی صلالت کو ہدایت کے بدلے اور عذاب کو مغفرت کے بدلے خرید نے کی دلیل یا ان پر عذابات مذکورہ سابقہ کے ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ اللہ نے جو کتاب پھی نازل فرمائی انہوں نے اس کے خلاف کیا اور طرح طرح کے اختلاف اس میں ڈالے اور خلاف اور دشمنی میں دور جا پڑے یعنی بڑا خلاف کیا یا طریقہ حق سے دور ہو گئے ایک صورت یہ بھی ہے کہ اُن کا صابر علی النار ہونا چونکہ بدیمی البطلان نظر آتا تھا۔ اس لئے لفظ ذلک سے اخیر تک اس کے جواب کی طرف اشارہ فرما دیا فافهم۔

ا ۱۵۰۔ نیکی کچھ یہی نہیں کہ منہ کرواپنا مشرق کی طرف یا مغرب کی [۲۵۰] لیکن بڑی نیکی تو یہ ہے جو کوئی ایان لائے اللہ پر اور قیامت کے دن پر اور فرشتوں پر اور سب کتابوں پر اور چینمبروں پر اور دے مال اس کی

لَيْسَ الْهِرَّ اَنُ تُولُّوا وُجُوهَكُمُ قِبَلَ الْمِرَّ الْهِرَّ مَنُ امَنَ الْمَضَرِقِ وَالْمَغُرِبِ وَلَكِنَّ الْهِرَّ مَنُ امَنَ إِلَّهِ وَالْمَلْبِكَةِ وَالْكِلْبِ إِللَّهِ وَالْمَلْبِكَةِ وَالْكِلْبِ

محبت پر رشتہ داروں کو اور یتیموں کو اور مختاجوں کو اور محتاجوں کو اور مسافروں کو اور مانگئے والوں کو اور گردنیں چھڑانے میں اور قائم رکھے نماز اور دیا کرے زکوۃ اور پورا کرنے والے سختی اخرار کو جب عہد کریں اور صبر کرنے والے سختی میں اور لڑائی کے وقت [۲۵۸] یہی لوگ میں سے اور یہی ہیں پر ہیزگار [۲۵۸]

وَالنَّبِيِّنَ وَاتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِى الْقُرُبِي وَ الْيَتْلَمٰى وَ الْمَسْكِيْنَ وَ ابْنَ السَّبِيْلِ لَا وَالسَّابِلِيْنَ وَ فِي الرِّقَابِ أَلسَّبِيْلِ لَا وَالسَّابِلِيْنَ وَ فِي الرِّقَابِ وَالسَّلُوةَ وَاتَى الزَّكُوةَ وَالْمُوفُونَ وَاقَامَ الصَّلُوةَ وَاتَى الزَّكُوةَ وَالْمُوفُونَ فِي وَاقَامَ الصَّلِاقَ وَالصَّيْرِيْنَ فِي بِعَهْدِهِمَ إِذَا عَهَدُوا وَالصَّيْرِيْنَ فِي بِعَهْدِهِمَ إِذَا عَهَدُوا وَحِيْنَ الْبَاسِ اللَّوالِيكَ الْبَاسِ اللَّوالِيكَ الْبَاسِ الْوليِكَ الْبَاسِ اللَّوالِيكَ الْبَاسِ اللَّوالِيكَ النَّاسِ اللَّوالِيكَ النَّاسِ اللَّولِيكَ الْبَاسِ اللَّوالِيكَ اللَّهُ الْمُتَقُونَ عَلَى النَّاسُ اللَّوْنَ عَلَى النَّهُ وَالْمِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ عَلَى النَّهُ وَالْمِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ وَهِ اللَّهُ الْمُتَقُونَ وَالْمِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ وَالْمِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ وَالْمِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ وَهِ اللَّهُ الْمُتَقُونَ وَالْمِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ وَالْمِلَى الْمُتَقُونَ وَالْمِلَى الْمُتَقُونَ وَالْمِلَالَةُ الْمُتَقُونَ وَالْمِلْكُولُولِيكَ هُمُ الْمُتَقُونَ وَالْمِلَالَةُ الْمُتَلْقُونَ وَالْمُلْكِلَةُ الْمُلْكِلُكُ الْمُتَلُقُونَ وَالْمُ الْمُتَلَقُونَ وَالْمِلْكُولُولِي الْمُلْكُولُولَ الْمُلْسَلِيقُونَ وَالْمُ الْمُتَلُولُولُولِي الْمُ الْمُتَلُولُولَا الْمُولِيقُولُ الْمُعَلِيقُولُ الْمُ الْمُتَلْكُولُ الْمُعُلِيقُ وَالْمُ الْمُتَلِقُونَ وَالْمُولِيقُولُ الْمُ الْمُتَعْمُ الْمُعُلِيقُولُ الْمُ الْمُعَلِيقُ الْمُعُلِيقُ الْمُ الْمُعَلِيقُ الْمُ الْمُعُلِيقُ الْمُ الْمُعَلِيقُ الْمُ الْمُ الْمُعُلِيقُ الْمُ الْمُ الْمُعُلِيقُ الْمُ الْمُ الْمُعَلِيقُ الْمُ الْمُلُولُ الْمُ الْمُ

۲۵۱۔ جب آیات سابقہ اپنی برائی میں سنیں تو یہود و نصاریٰ کھنے لگے کہ ہم میں تو بہت سے اسباب و آثار ہدایت و مغفرت موجود میں ایک کھلی بات یہی ہے کہ ہم جس قبلہ کی طرف منہ کرنے کے مامور میں اس کی طرف متوجہ ہو کر نماز جوافضل عبادت ہے اس کواللہ کے عکم کے موافق اداکرتے میں پھر ان خرایوں اور عذاب کے ہم کیسے متحق ہوسکتے میں اس خیال کی تردید میں فرمایا جاتا ہے کہ بڑی نیکی جو مغفرت اور ہدایت کے لئے کافی ہویہ نہیں کہ تم صرف اپنا منہ نماز میں مشرق یا مغرب کی طرف کر لیا کرو اور عقائد واعال ضروریہ کی پروا بھی نہ کرو۔

۲۵۰ نیکی اور بڑے جواب: یعنی نیکی اور بھلائی جواثر ہدایت اور سبب مغفرت ہویہ ہے کہ اللہ اور روز قیامت اور جلہ ملائکہ اور کتاب آسمانی اور انبیاء پر دل سے ایمان لائے اور ان پر یقین کرے اور باوجود محبت اور رغبت کے اپنے مال کو علاوہ زکوۃ کے قریبوں اور عنبوں اور مسافروں اور سائلوں کو جو کہ مختاج ہوں دے اور گردئیں چھڑانے میں یعنی مسلمان جس کو کفار نے فلما قید کر لیا ہواس کی رہائی میں یا مقروض کو قرض خواہ سے چھڑانے میں یا غلام کو آزاد کرانے میں یا غلام مکاتب کو غلاصی دلانے میں مال دیوے اور نماز کو خوب درستی کے ساتھ پڑھے اور چاندی اور سونے اور جلہ اموال تجارت میں سے زکوۃ دے اور اپنے عمد و قرار کو پوراکرے اور فقروفاقہ اور بیاری اور تکلیف اور خوت کی عالت میں صبر واستقلال سے رہے اور یہود و نصاری چونکہ ان عقائد اور اعال واخلاق میں قاصر اور ناقص تھے اور طرح طرح سے ان میں غلل اندازی کرتے تھے جیسا کہ آیات قرآنی میں اس کا ذکر سے تو اب یہود یا نصاری کا صرف اپنے استقبال قبلہ پر ناز کرنا اور اپنے آپ کو طریقہ ہدایت پر منتقیم سجھنا اور مستحق مغفرت کہنا

بیودہ خیال ہے تاوقتیکہ ان اعتقادات اور اخلاق واعال پر قائم نہ ہوں گے جواس آیہ کریمہ میں بالتفصیل مذکور میں صرف استقبال قبلہ سے نہ ہدایت نصیب ہوسکتی ہے نہ عذاب الهی سے نجات مل سکتی ہے۔

۲۵۸۔ یعنی جولوگ اعتقادات واغلاق واعال مذکورہ کے ساتھ متصف ہیں وہی لوگ سے ہیں اعتقادات اور ایمان اور دین میں یا اپنے قول و قرار میں اور وہی لوگ پر ہیز گار اور متقی ہیں اپنے اغلاق اور اعال میں یا بچنے والے ہیں گناہ اور بری باتوں سے یا عذاب الهی سے اہل کتاب کہ جن کوان خوبیوں میں سے ایک بھی میسر نہیں ان کا اپنی نسبت ایسا خیال کرنا کیسے درست ہو سکتا ہے۔

۱۹۸۔ اے ایان والو فرض ہوا تم پر (قصاص) برابری
کرنا مقولوں میں [۲۵۹] آزاد کے بدلے آزاد [۲۲۰] اور
فلام کے بدلے غلام [۲۱۱] اور عورت کےبدلے
عورت [۲۲۲] پھر جس کو معاف کیا جائے اس کے بھائی
کی طرف سے کچھ بھی تو تابعداری کرنی چاہیئے موافق
دستور کے اور ادا کرنا چاہئے اس کو نوبی کے ساتھ [۲۲۲]
یہ آسانی ہوئی تمہارے رب کی طرف سے اور مہربانی
ایم جو زیادتی کرے اس فیصلہ کے بعد تو اس کے

189- قصاص میں برابری کا عکم: زمانہ جاہلیت میں یہود اور اہل عرب نے یہ دستور کر رکھا تھا کہ شریف النسب لوگوں کے غلام کے بدلے رد کو اور ایک آزاد کے بدلے دوکو قصاص میں قتل کرتے تھے جی تعالیٰ نے اس آیہ میں عکم دیا کہ اے ایان والو ہم نے تم پر مقولین میں برابری اور مماوات کو فرض کر دیا قصاص کے معنی لغت میں برابری اور مماوات کو فرض کر دیا قصاص کے معنی لغت میں برابری اور مماوات کے ہیں تم نے یہ دستور نکالا ہے کہ شریف اور رذیل میں امتیاز کرتے ہویہ لغو ہے جانیں سب کی برابر میں غریب ہویا امیر شریف ہویا دزیل عالم و فاضل ہویا جابل جوان ہویا یوڑھا اور بچ تندرست ہویا بھار قریب المرگ صیح الاعضا ہویا اندھا لنگڑا ۔ فائدہ پہلی آیہ میں نیکی اور بڑکے اصول مذکور تھے جن پر مدار ہدایت و مغفرت تھا اور اس طرف بھی اثارہ تھا کہ اہل کتاب ان خوبوں سے بے بہرہ ہیں اور بالنصر بح فرما دیا تھا کہ دین میں سچا اور متقی بدون ان خوبوں کے کوئی نہیں ہو سکتا تو اب

اہل اسلام کے موانہ اہل کتاب اس کے مصداق بن سکتے ہیں نہ جمال عرب، اس لئے اب سب سے اعراض فرما کر خاص اہل ایمان کو مخاطب بنایا جاتا ہے اور نیکی و ہڑ کے مختلف فروع عبادات جانی و مالی اور معاملات مختلفہ ان کو بتلاتے ہیں کہ ان فروع کو وہی کر سکتا ہے جو اصول مذکورہ سابقہ پر پہنختہ ہوگویا اور لوگ اس خطاب کے قابل بھی نہ سجھے گئے جو ان کو سخت عار کا باعث ہونا چاہئے اب جو احکام فروعی بالتفصیل بیان کئے جاتے ہیں ۔ در تقیقت تو ان سے اہل ایمان کی ہدایت اور تعلیم مقصود ہے مگر ضمنا کہیں صاف کہیں تعریفنا دوسروں کی فرانی پر بھی متنبہ کیا جائے گا مثلاً گُتِبَ عَلَیْہُمُ الْقِصَاصُ فِی الْقَتْمَالُ مِیں اس کی طوف اشارہ ہے کہ یہود و غیرہ نے ہوقصاص میں دستور کر لیا ہے یہ ان کا ایجاد بے بنیاد غلاف علم الهی ہے جس سے ظاہر ہوگیا کہ طوف اشارہ ہے کہ یہود و غیرہ نے ہوقصاص میں دستور کر لیا ہے یہ ان کا ایجاد ہے بنیاد غلاف علم الهی ہے جس سے ظاہر ہوگیا کہ اصول فرمودہ سابقہ میں سے نہ ان کو ایمان بالکتاب صبح طور سے عاصل ہے نہ ایمان بالانبیاء نہ عمد غداوندی کو انہوں نے وفاکیا اور نہ سختی اور مصیبت کی عالت میں انہوں نے صبر سے کام لیا ورنہ اپنے کسی عزیز و قریب کے مقول ہونے پر اس قدر بے صبری اور نفیانیت نہ کرتے کہ فرمان غداوندی اور ارشاد انبیاء اور علم کتاب سب کو چھوڑ کر بے گناہوں کو قتل کرنے کا علم دیے۔

۲۹۰ قصاص کے احکام: یہ توضیح ہے اس برابری کی جس کا علم ہوا مطلب یہ ہے کہ ہر مرد آزاد کے قصاص میں صرف وہی ایک آزاد مرد قتل کیا جا سکتا ہے جواس کا قاتل ہے یہ نہیں کہ ایک کے عوض قاتل کے قبیلہ سے کیف ما اتفق دو کو یا زیادہ کو قتل کرنے لگو۔

171\_ یعنی ہر غلام کے بدلے میں وہی غلام قتل کیا جائے گا جو قاتل ہے یہ نہ ہوگا کہ کئی شریف کے غلام کے قصاص میں وہوکہ غلام ہے اس کو چھوڑکر ان رذیل لوگوں میں سے کہ جن کے غلام نے قتل کیا ہے کئی آزاد کو قتل کیا جائے۔

771\_ یعنی ہر ایک عورت کے قصاص میں صرف وہی عورت قتل کی جاسکتی ہے جس نے اس کو قتل کیا یہ نہیں ہو سکتا کہ شریف النہ عورت کے قصاص میں رذیل عورت کو چھوڑ کر جو کہ قاتلہ ہے کئی مرد کوان میں سے قتل کرنے لگیں ۔ غلاصہ یہ ہوا کہ ہر آزاد دوسرے آزاد کے اور ہر غلام دوسرے غلام کے برابر ہے سو حکم قصاص میں مماوات پا بینے اور تعدی جو اہل کتاب اور جمال عرب کرتے تھے ممنوع ہے ۔ فائدہ: اب باقی رہا یہ امر کہ آزاد کئی غلام کو یا مرد کئی عورت کو قتل کر دے تو قصاص لیا جائے گا یا نہیں سویہ آیہ کریمہ اس سے ساکت ہے اور ائمہ کا اس میں اختلاف ہے امام ابو طنیفۃ آیہ اُنَّ النَّفُسَى بِالنَّفُسِي اور علیث المسلمون قت کا فؤ اد ماء هم سے اس کے قائل میں کہ ہر دوصورت مذکورہ میں قصاص ہوگا اور جیسے قوی اور صدیف صیح اور مریض معذور اور غیر معذور وغیرہ حکم قصاص میں برابر میں ایے ہی آزاد اور غلام مرد اور عورت کو امام ابو عنیفۃ قصاص صدیف صیح وار مریض معذور اور غیر معذور وغیرہ حکم قصاص میں برابر میں ایسے ہی آزاد اور غلام مرد اور عورت کو امام ابو عنیفۃ قصاص صدیف صیح اور مریض معذور اور غیر معذور وغیرہ حکم قصاص میں برابر میں ایسے ہی آزاد اور غلام مرد اور عورت کو امام ابو عنیفۃ قصاص

میں برابر فرماتے میں بشرطیکہ غلام مقتول قاتل کا غلام نہ ہوکہ وہ عکم قصاص سے ان کے نزدیک منتثنی ہے اور اگر کوئی مسلمان کا فر ذمی کو قتل کر ڈالے تواس پر بھی قصاص ہو گا ۔ امام ابو عنیفۂ کے نزدیک البتہ مسلمان اور کا فر حربی میں کوئی قصاص کا قائل

۲۹۳۔ یعنی مقول کے وارثوں میں سے اگر بعض بھی خون کو معاف کر دیں تو اب قاتل کو قصاص میں قتل تو نہیں کر سکتے بلکہ دیکھیں گے کہ ان وارثوں نے معاف کس طرح پر کیا ہے بلا معاوضہ مالی محض ثواب کی غرض سے معاف کیا ہے یا دیت شرعی اور بطور مصالحت کسی مقدار مال پر راضی ہو کر صرف قصاص سے دست بر داری کی ہے اول صورت میں قاتل ان وارثوں کے مطالبہ سے بالکل سبکدوش ہوجائے گا اور دوسری صورت میں قاتل کو چاہیئے کہ وہ معاوضہ اچھی طرح ممونیت اور خوشدلی کے ساتھ

۲۶۴۔ یہ اجازت کہ قتل عدمیں چاہو تو قصاص لو چاہو دیت لو چاہو معان کر دواللہ کی طرف سے سولت اور مہربانی ہے قاتل اور وارثان مقول دونوں پر جو پہلے لوگوں پر نہ ہوئی تھی کہ یہود پر خاص قصاص اور نصاریٰ پر دیت یا عفو مقرر تھا۔

۲۲۵۔ یعنی اس تخفیف اور رحمت کے بعد بھی اگر کوئی خلاف ورزی کرے گا اور دستور جاہلیت پر پیلے گا یا معافی اور دیت قبول کر لینے کے بعد قاتل کو قتل کرے گا تواس کے لئے سخت عذاب ہے آخرت میں یا ابھی اس کو قتل کیا جائے گا۔

وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيْوةٌ يَّأُولِي الْأَلْبَاب اے عقلمندو[۲۶۶] ککہ تم بچتے رہو[۲۶۸] لَعَلَّكُمُ تَتَّقُّوُنَ 🕾

> كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنُ تَرَكَ خَيْرًا اللهِ الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْاَقُرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ

۱۷۹۔ اور تمہارے واسطے قصاص میں بڑی زندگی ہے

۱۸۰۔ فرض کر دیا گیا تم پر جب حاضر ہو کئی کو تم میں موت بشرطیکہ چھوڑے کچھ مال وصیت کرنا ماں باپ کے واسطے اور رشتہ داروں کے لئے انصاف کے ساتھ یہ عکم لازم ہے پر ہیز گاروں پر [۲۶۸]

٢٦٦ قصاص میں زندگی ہے: یعنی حکم قصاص بظاہر نظر اگرچہ محاری معلوم ہولیکن عقلمند سمجھ سکتے ہیں کہ یہ حکم بڑی زندگانی کا سبب ہے کیونکہ قصاص کے خوف سے ہر کوئی کسی کو قتل کرنے سے رکے گا تو دونوں کی جان محفوظ رہے گی اور قصاص کے

سبب قاتل اور مقتول دونوں کی جاعتیں بھی قتل سے محفوظ اور مطمئن رہیں گی عرب میں ایسا ہوتا تھا کہ قاتل اور غیر قاتل کا لحاظ نہیں کرتے تھے جو ہاتھ آ جانا مقول کے وارث اس کو قتل کر ڈالتے تھے اور فریقین میں اس کے باعث ایک خون کی وجہ سے ہزاروں جانیں ضائع ہونے کی نوبت آتی تھی جب خاص قاتل ہی سے قصاص لیا گیا تو یہ تمام جانیں پچ گئیں اور یہ معنی بھی ہو سکتے میں کہ قصاص قاتل کے حق میں باعث حیات افروی ہے۔

۲۶۷۔ یعنی بچتے رہو قصاص کے خون سے کسی کو قتل کرنے سے یا بچو قصاص کے سبب عذاب آخرت سے یا اس لئے کہ تم کو عکم قصاص کی حکمت معلوم ہو گئی ہے تواس کی مخالفت یعنی ترک قصاص سے بچتے رہو۔

۲۲۸۔وصیت کی فرضیت کا بیان: پہلا حکم قصاص یعنی مردہ کی جان کے متعلق تھا یہ دوسرا حکم اس کے مال کے متعلق ہے اور کلیات مذکورہ سابقہ میں جو وَ اتّی الْمَالَ عَلیٰ حُبِّهِ ذَوِی الْقُرْ بِی ارشاد ہوا تھا اس کی تشریح ہے لوگوں میں دستور تھا کہ مردہ کا تام مال اسکی بیوی اور اولا دبلکه خاص بیپوُں کوملتا تھا ماں باپ اور سب اقارب محروم رہتے تھے اس آیت میں ارشاد ہواکہ ماں باب اور جلہ اقارب کو انصاف کے ساتھ دینا چاہیئے مرنے والے پر اسی کے موافق وصیت فرض ہوئی اور یہ وصیت اس وقت فرض تھی جن وقت تک آیت میراث نہیں اتری تھی جب سورہ نساء میں احکام میراث نازل ہوئے سب کا حصہ خدا تعالیٰ نے آپ معین فرما دیا اب ترکہ میت میں وصیت فرض نہ رہی اس کی حاجت ہی جاتی رہی البتہ متحب ہے مگر وارث کے لئے وصیت جائز نہیں اور تہائی ترکہ سے زائد یہ ہو ہاں اگر کسی شخص کے متعلق دیون اور ودائع وغیرہ دادوستد کا جھگڑا ہو اس پر وصیت آب مبھی فرض ہے۔

> فَمَنَّ بَدَّلَهُ بَعُدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَاۤ إِثُمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ﴿ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِينُمْ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلِينُمْ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلِينُمُ فَمَنُ خَافَ مِنْ مُّوْسٍ جَنَفًا أَوُ إِثُمَّا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلَآ إِثْمَ عَلَيْهِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ

۱۸۱۔ پھر جو کوئی بدل ڈالے وصیت کو بعد اس کے جو س چکا تواس کا گناہ انہی پر جنہوں نے اس کوبدلا بیشک الله سننے والا جانبے والا ہے [۲۶۹]

۱۸۲۔ پھر جو کوئی خوف کرے وصیت کرنے والے سے طرفداری کا یا گناہ کا پھران میں باہم صلح کرا دے تو اس پر کچھ گناہ نہیں [۲۰۰] بیثک اللہ بڑا بختنے والا نہایت مہربان ہے[۲۷]

۲۹۹۔ وصیت کے احکام: یعنی مردہ تو وصیت انصاف کے ساتھ مراتھا مگر دینے والوں نے اس کی تعمیل مذکی تو مردہ پر کوئی گناہ

نہیں وہ اپنے فرض سے سبکدوش ہوا وہی لوگ گناہ گار ہوں گے بیشک حق تعالیٰ سب کی باتیں سنتا ہے اور سب کی نیتوں کو جانتا ہے۔

۲۷۰ یعنی اگر کسی کومردہ کی طرف سے یہ اندیشہ یا علم ہوا کہ اس نے کسی وجہ سے غلطی کھائی اور کسی کی بے جارعایت کی یا دیدہ و دانستہ خلاف حکم الهی دے گیا۔ پس اس شخص نے اہل وصیت اور وارثوں میں حکم شریعت کے مطابق صلح کرا دی تو اس کو کچھے گئاہ نہ ہوگا وصیت میں یہ تغیرو تبدل جائزاور بہتر ہے۔

۲۷۱۔ یعنی حق تعالیٰ تو گنگاروں کی بھی مغفرت فرمانا ہے توجس نے اصلاح کی غرض سے ایک برائی سے سب کو ہٹایا اس کی مغفرت تو ضرور فرمائے گا یا یوں کھو کہ بخشے والا ہے وصیت کرنے والے کو جس نے وصیت ناجائز کی تھی مگر پھر سمجھ کر اس وصیت سے اپنی زندگی ہی میں پھر گیا۔

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْجِينَ امَنُوْا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْجِينَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِكُمُ الْجِينَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِكُمُ لَكُمُ تَتَّقُونَ فَي لَكُمُ تَتَّقُونَ فَي اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

اَيَّامًا مَّعُدُو دُتٍ فَمَنُ كَانَ مِنْكُمْ مَّرِيْضًا اَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةُ مِّنُ اَيَّامِ اُخَرَ وَعَلَى الَّذِيْنَ يُطِيقُونَهُ فِدُيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ الَّذِيْنَ يُطِيقُونَهُ فِدُيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ اللَّذِيْنَ يُطِيقُونَهُ فِدُيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَنُ تَطُوّعُ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ وَاَنَ فَمَنُ تَطُوّعُ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ وَاَنَ تَصُوْمُوا خَيْرٌ لَّكُمُ إِنْ كُنْتُمْ تَعُلَمُونَ عَلَى اللَّهُ وَاللَّ

۱۸۳۔ اے ایمان والو فرض کیا گیا تم پر روزہ جیسے فرض کیا گیا تھا تم سے اگلوں پر [۲۲۲] تاکہ تم پر ہیز گار ہو جاؤ (۲۲۳]

۱۸۴۔ چند روز ہیں گنتی کے [۲۴۳] چر جو کوئی تم میں سے بیار ہو یا مسافر تو اس پر ان کی گنتی ہے اور دنوں سے [۲۵۵] اور جن کو طاقت ہے روزہ کی انکے ذمہ بدلا ہے ایک فقیر کا کھانا [۲۲۱] چر جو کوئی خوشی سے کرے نیکی تو اچھا ہے اسکے واسطے [۲۲۰] اور روزہ رکھو تو بہتر ہے تہارے لئے اگر تم سمجھ رکھتے ہو[۲۸۸]

۲**۰۲۔روزہ کی فرضیت اور حکمت: یہ حکم روزہ کے متعلق ہے جو ارکان اسلام میں داخل ہے اور نفس کے بندوں ہوا پرستوں کو** نهایت ہی شاق ہوتا ہے اس لئے تاکید اور اہتام کے الفاظ سے بیان کیا گیا اور یہ حکم حضرت آدم کے زمانہ سے اب تک برابر جاری ہے گو تعین ایام میں ہواور اصول مذکورہ سابقہ میں جو صبر کا حکم تھا روزہ اس کا ایک بڑا رکن ہے حدیث میں روزہ کو نصف

صبر فرمایا ہے۔

۲۲۳۔ روزہ کی فرضیت اور محمت: یعنی روزہ سے نفس کو اس کی مرخوبات سے روکنے کی عادت پڑے گی تو پھر اس کو ان مرخوبات سے جو شرعا حرام ہیں روک سکو گے اور روزہ سے نفس کی قوت و شوت میں ضعف آئے گا تواب تم متقی ہو جاؤ گری حکمت روزہ میں یہی ہے کہ نفس سرکش کی اصلاح ہو اور شریعت کے احکام جو نفس کو بھاری معلوم ہوتے ہیں ان کا کرنا سمل ہو جائے اور متقی بن جاؤ، جاننا چاہیئے کہ یہود و نصاری پر بھی رمضان کے روزے فرض ہوئے تھے مگر انہوں نے اپنی نواہ ثابت کے موافق ان میں اپنی رائے سے تغیر و تبدل کیا تو لَعَلَّکُم تَنَقُونَ فَ میں ان پر تعریض ہے معنی یہ ہونے کہ اس علم میں خلل نہ ڈالو۔ اے معلمانو تم نافرمانی سے بچویعنی مثل یہود و نصاری کے اس علم میں خلل نہ ڈالو۔ اس کا مہینہ مراد ہے جیسا اگلی آیت میں آنا

۲۷۵۔ پھراس مدت قلیل میں بھی اتنی سولت اور فرما دی گئن کہ جو بیار ایسا ہوکہ روزہ رکھنا دشوار ہویا مسافر ہو تواس کو اختیار ہے کہ روزے یہ رکھے اور بنتنے روزے کھائے اتنے ہی رمضان کے سوا اور دنوں میں روزے رکھ لے خواہ ایک ساتھ یا متفرق کر کے یہ

۲۷۱۔ مطلب یہ ہے کہ جو لوگ روزہ رکھنے کی تو طاقت رکھتے ہیں مگر ابتدا میں چونکہ روزہ کی بالکل عادت نہ تھی اس لئے ایک ماہ کامل پے در پے روزے رکھنا ان کو نمایت شاق تھا تو ان کے لئے یہ سولت فرما دی گئن تھی کہ اگرچہ تم کو کوئی عذر مثل مرض یا سفر کے پیش نہ ہو مگر صرف عادت نہ ہونے کے سبب روزہ تم کو دشوار ہو تو اب تم کو انتیار ہے چاہو روزہ رکھو چاہو روزہ کا بدلہ دو ایک روزہ کے بدلے ایک مسکین کو دو وقت پیٹ ہر کر کھانا کھلاؤ کیونکہ جب اس نے ایک دن کا کھانا دوسرے کو دے دیا تو گویا اپنے نفس کو ایک روزہ کے عادی ہو گئے تو یہ اپنے نفس کو ایک روزہ کے عادی ہو گئے تو یہ اجازت باقی نہ رہی جن کا بیان اس سے اگلی آیت میں آتا ہے اور بعض اکا بر نے طعام مسکین سے صدقۃ الفطر بھی مراد لیا ہے معنی یہ ہوں گے کہ جو لوگ فدیہ دینے کی طاقت رکھتے ہیں وہ ایک مسکین کے کھانے کی مقدار اس کو دے دیں جن کی مقدار شرع میں گیوں کا آدھا صاع اور جو کا پورا صاع ہے تو اب یہ آیت منسوخ نہ ہوگی اور جو لوگ اب بھی یہ کھتے ہیں کہ جن کا بی بیت شرع میں گیوں کا آدھا صاع اور جو کا پورا صاع ہے تو اب یہ آیت منسوخ نہ ہوگی اور جو لوگ اب بھی یہ کھتے ہیں کہ جن کا بی چاہے فدیہ پر قناعت کرے خاص روزہ ہی رکھے یہ حکم نمیں وہ یا جاہل ہیں یا چاہی میں۔

۲<mark>۷۸۔</mark> یعنی اگر ایک دن کے کھانے سے زیادہ ایک مسکین کو دے یا کئ<sub>ن</sub> مسکینوں کا پیٹ بھر دے تو سحان اللہ بہت ہی بہتر ہے۔

۲۷۸۔ یعنی اگرتم کوروزہ کی فضیلت اور حکمت اور منافع معلوم ہوں تو جان لوکہ روزہ رکھنا فدیہ مذکورہ کے دینے سے بہتر ہے اور روزہ رکھنے میں کوتاہی یہ کرو۔

۱۸۵۔ مہینہ رمضان کا ہے جس میں نازل ہوا قرآن برایت ہے واسطے لوگوں کو اور دلیلیں روش راہ پانے کی اور حق کو باطل سے جدا کرنے کی [۲۲۹] ہو جو کوئی پائے تم میں سے اس مہینہ کو تو ضرور روزے رکھے اسکے [۲۸۰] اور جو کوئی ہو بھاریا مسافر تو اس کو گفتی پوری کرنی چا بینے اور دنوں سے [۲۸۱] اللہ چاہتا ہے تم پر آسانی اور نہیں چاہتا تم پر دشواری اور اس واسطے کہ تم پوری کروگنتی اور تاکہ بڑائی کرواللہ کی اس بات پر کہ تم کو ہدایت کی اور تاکہ تم احمان مانو [۲۸۲]

شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِیِّ اُنْزِلَ فِیْدِ الْقُرُانُ هُدًی لِلنَّاسِ وَبَیِّنْتٍ مِّنَ الْهُدی وَالْفُرُقَانِ تَلَنَّاسِ وَبَیِّنْتٍ مِّنَ الْهُدی وَالْفُرُقَانِ فَمَنُ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهُرَ فَلْیَصُمْهُ وَمَنُ كَانَ مَرِیْضًا اَوْ عَلَیْ سَفَرٍ فَعِدَّةُ مِّنَ ایّامِ کَانَ مَرِیْضًا اَوْ عَلی سَفَرٍ فَعِدَّةُ مِّنَ ایّامِ کَانَ مَرِیْضًا اَوْ عَلی سَفَرٍ فَعِدَّةُ مِّنَ ایّامِ اَخْرَ لَیْ یُرید الله بِکُمُ الْیُسْرَ وَلَا یُرید الله بِکُمُ الْیُسْرَ وَلَا یُرید بِکُمُ الْیُسْرَ وَلَا یُرید وَلِا یُرید وَلِا یُرید وَلِا یُرید وَلِا یُرید وَلِا یُرید وَلِیْ الله مِلْ الله عَلی مَا هَد دَکُمْ وَلَعَدَ کُمُ وَلَیْکُمُ وَلَعَدَ کُمْ وَلَعَدَ وَلَعَدَ وَلَعَدَ وَلَعَدَ مُولِمُ وَلَعَدَ وَلَعَدَ مُ مُولِولَا الله عَلَی مَا هَد دَکُمْ وَلَعَدَ وَلَعَدَ مُ وَلَعَدَامِ اللهِ مَا هَدَامُ وَلَعَدَ مُولَا الله وَعَلَى مَا هَدَامُ وَلَعَدَ اللهُ وَلَعَدَ اللهُ عَلَى مَا هَدَامُ وَلَعَدَامُ وَلَعَدُوا اللهُ وَلَعَدَامُ وَلَوْلَا لَا لَا عَلَيْ مَا هَدُولُوا اللهُ وَلَعَدَامُ وَلَعَدَامُ وَلَعَدُوا اللهُ وَلَعَدَامُ وَلَعَدَامُ وَلَعَدَامُ وَلَعَدَامُ وَلَعَدَامُ وَلَعَدَامُ وَلَعَلَامُ الْمُكُمْ وَلَعَدُامُ وَلَعَلَامُ وَلَعَدَامُ وَلَعَدَامُ وَلَعَدَامُ وَالْمُولِا اللهُ وَالْمُولَا اللهُ وَالْمُولَامُ الْمُعَلِي الْمُعَلِي وَالْمُولِامُ وَالْمُولُولُومُ الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي وَالْمُولُولُومُ السَاعِلَامُ الْمُعَلِي الْمُعَلِي وَالْمُولُومُ الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي وَلَعَلَامُ وَالْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي فَا السُعَلَامُ السَعْمُ الْمُعَامِلُومُ اللْمُولُومُ الْمُولُومُ اللهُ الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَ

۲۷۹۔ رمضان نزول قرآن کا مہینہ ہے: حدیث میں آیا ہے کہ صحف ابراہی اور توریت اور انجیل سب کا نزول رمضان ہی میں ہوا اور قرآن شریف بھی رمضان کی چوبیسویں رات میں لوح محفوظ سے اول آسمان پر سب ایک ساتھ بھیجاگیا پھر تھوڑا تھوڑا کر کے مناسب انوال آپ پر نازل ہوتا رہا اور ہر رمضان میں جرئیل قرآن نازل شدہ آپ کو مکرر سنا جاتے تھے ان سب عالات سے مہیئے رمضان کی فضیلت اور قرآن مجید کے ساتھ اس کی مناسبت اور خصوصیت نوب ظاہر ہوگئی اس لئے اس مہیئے میں تراویح مقرر ہوئی پس قرآن کی خدمت اس مہیئے میں نوب اہتام سے کرنی چا بیئے کہ اسی واسطے مقرر اور معین ہوا ہے۔ مقرر ہوئی پس قرآن کی خدمت اس مہیئے میں نوب اہتام سے کرنی چا بیئے کہ اسی واسطے مقرر اور معین ہوا ہے۔ ۱۸۰۔ روزے کے مسائل: یعنی جب اس ماہ مبارک کے فضائل مخصوصہ عظیمہ تم کو معلوم ہو چکے تو اب جس کسی کو یہ مہینہ سلے اس کوروزہ ضرور رکھنا چا ہیئے اور بغرض سولت ابتداء میں جو فدیہ کی اجازت برائے چندے دی گئی تھی وہ موقوف ہوگئی۔

۲۸۱۔ اس عکم عام سے یہ سمجھ میں آنا تھا کہ شاید مرایض اور مسافر کو بھی افطار و قضا کی اجازت باقی نہیں رہی اور جیسے روزہ رکھنے کی طاقت رکھنے والوں کو اب افطار کی ممانعت کر دی گئی ایسے ہی مسافر اور مرایض کو بھی ممانعت ہو گئی ہواس لئے مرایض و مسافر کی نسبت پھر صاف فرما دیا کہ ان کورمضان میں افطار کرنے اور اور دنوں میں اس کے قضا کرنے کی اجازت اسی طرح باقی ہے جیسے تھی ۔

۲۸۲ مطلب یہ کہ اللہ تعالیٰ نے جواول رمضان میں روزہ کا عکم فرمایا اور بوجہ عذر پھر مرایش اور ممافر کو افطار کرنے کی اجازت دی اور دیگر اوقات میں ان دنوں کے شار کے برابر روزوں کا قضا کرنا تم پر پھر واجب فرمایا ایک ساتھ ہونے یا متفرق ہونے کی ضرورت نہیں تواس میں اس کا لحاظ ہے کہ تم پر سولت رہے دشواری نہ ہواوریہ بھی منظور ہے کہ تم اپنے روزوں کا شار پورا کر لیا کرو تواب میں کمی نہ آ جائے اور یہ بھی مدنظ ہے کہ تم اس طریقہ سراسر خیر کی ہدایت پر اپنے اللہ کی برائی بیان کرو اور اس کو برگی سے یاد کرو اور یہ بھی مطلوب ہے کہ ان تعمتوں پر تم شکر کرو اور شکر کرنے والوں کی جاعت میں داخل ہوجاؤ بھان اللہ روزہ جیسی مفید عبادت ہم پر واجب فرمائی اور مشقت و تکلیف کی حالت میں سہولت بھی فرمادی اور فراغت کے وقت میں اس بھی عبادت ہم پر واجب فرمائی اور مشقت و تکلیف کی حالت میں سہولت بھی فرمادی اور فراغت کے وقت میں اس

ا ۱۸۶۔ اور جب تجھ سے پوچھیں میرے بندے مجھ کو سو میں تو قریب ہوں قبول کرتا ہوں دعا مانگنے والے کی دعا کو جب مجھ سے دعا مانگے تو چاہئے کہ وہ عکم مانیں میرا اور ایقین لائیں مجھ پر تاکہ نیک راہ پر آئیں [۲۸۳]

وَ إِذَا سَالَكَ عِبَادِى عَنِي فَانِي قَرِيبُ الْهُ الْمَاكِ عَبَادِى عَنِي فَانِي قَرِيبُ الْمُعَيْبُ فَانِي الْمُعَيْبُ وَلَيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمُ فَلْيَسْتَجِيبُوا بِي لَعَلَّهُمُ يَرُ شُدُونَ ﴿ لَعَلَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللل

۲۸۳۔ اللہ تعالیٰ بندوں سے قریب ہے: شروع میں یہ حکم تھاکہ رمضان میں اول شب میں کھانے پینے اور عورتوں کے پاس جانے کی اجازت تھی مگر سور بنے کے بعد ان چیزوں کی ممانعت تھی بعض لوگوں نے اس کے غلاف کیا اور سونے کے بعد عورتوں سے قربت کی پھر آپ اللہ ایہ ایہ ایہ ایک اور اپنے قصور کا اقرار اور ندامت کا اظہار کیا اور توبہ کی نسبت آپ سے سوال کیا تواس پر یہ آیت اتری کہ تمہاری توبہ قبول کی گئی اور احکام خداوندی کی اطاعت کی تاکید فرما دی گئی اور عکم سابق منسوخ فرما کرآئندہ کو اجازت دے دی گئی کہ تمام شب رمضان میں صبح صادق سے پہلے کھانا وغیرہ تم کو علال ہے جس کا ذکر اس کے بعد کی آیت میں آتا ہے اور آیت سابقہ میں جو بندوں پر سولت اور عنایت کا ذکر تھا اس قرب واجابت واباحت سے اس کی بھی بعد کی آیت میں آتا ہے اور آیت سابقہ میں جو بندوں پر سولت اور عنایت کا ذکر تھا اس قرب واجابت واباحت سے اس کی بھی

خوب تاکید ہو گئی۔ اور ایک تعلق کی وجہ یہ بھی ہے کہ پہلی آیت میں سیمبر اور اللہ کی بڑائی بیان کرنے کا عکم تھا آپ الٹھ آیآئی سے بعض نے پوچھا کہ ہمارا رب دور ہے تو ہم اس کو پکاریں یا نزدیک ہے تو آہستہ بات کریں ۔ اس پر یہ آیت اتری یعنی وہ قریب ہے ہرایک بات سنتا ہے آہستہ ہویا پکار کر اور جن موقعوں میں پکار کر سیمبر کنے کا عکم ہے وہ دوسری وجہ سے یہ نہیں کہ وہ آہستہ بات کو نہیں سنتا ۔

۱۸۷۔ علال ہوا تم کو روزہ کی رات میں بے تجاب ہونا اپنی عورتوں سے [۲۸۳] وہ پوشاک ہیں تمہاری اور تم پوشاک ہو انکی [۲۸۵] اللہ کو معلوم ہے کہ تم خیانت کرتے تھے اپنی جانوں سے [۲۸۲] سو معاف کیا تم کو اور درگذر کی تم سے چر ملو اپنی عورتوں سے اور طلب کرو اس کو جو لکھ دیا ہے اللہ نے تمہارے لئے [۲۸۸] اور کھاؤ اس کو جو لکھ دیا ہے اللہ نے تمہارے لئے تم کو دھاری سفید اور چو جب تک کہ صاف نظر آئے تم کو دھاری سفید صبح کی جدا دھاری سیاہ سے [۲۸۸] چر پورا کرو روزہ کو رات تک [۲۸۹] اور نہ ملو عورتوں سے جب تک تم اعتکاف کرو مسجدوں میں [۲۹۰] یہ عدیں باندھی ہوئی میں اللہ کی سوانکے نزدیک نہ جاؤاسی طرح بیان فرماتا ہے اللہ اپنی آیتیں لوگوں کے واسطے تاکہ وہ بچتے رمیں [۲۹۱]

أُحِلَّ لَكُمْ لَيُلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَآيِكُمْ لَهُنَّ لِبَاشُ لَّكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاشُ لَّهُنَّ ﴿ عَلِمَ اللَّهُ ۚ انَّكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُوْنَ اَنْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ <sup>\*</sup> فَالْئِنَ بَاشِرُوْهُنَّ وَابْتَغُوْا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ "وَكُلُوْا وَاشْرَبُوْا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْاَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْاَسْوَدِ مِنَ الْفَجُرِ " ثُمَّ أَتِمُّوا الصِّيَامَ إِلَى الَّيْلِ ۚ وَلَا تُبَاشِرُوْهُنَّ وَانْتُمُ عَكِفُوْنَ لَا فِي الْمَسْجِدِ لِيَلْكَ حُدُوْدُ اللهِ فَلَا تَقْرَبُوْهَا لَهُ كَذْلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ اليِّهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمُ يَتَّقُوْ نَ 📼

۲۸۴۔ رمضان کی راتوں میں مباشرت کی اجازت: رمضان کی رات میں جونیند کے بعد کھانا پینا عورت کے پاس جانا حرام تھا اس میں بھی سہولت کر دی گئی اب تمام رات میں جب چاہو عورتوں کے ساتھ اختلاط کرو۔ ۲۸۵۔ لباس اور پوشاک سے غرض غایت اتصال وانتلاط ہے یعنی جس طرح بدن سے کپڑے لگے اور ملے ہوتے ہیں اسی طرح مرداور عورت آپ میں ملتے ہیں۔۔

۲۸۱۔ اپنے نفس کے ساتھ خیانت کرنے کا مطلب یہ ہے کہ سونے کے بعد عورتوں کے پاس جاکر بوجہ مخالفت عکم الهی تم اپنے آپ کو گھنگار بناتے ہوجس سے تمہارے نفس منتی عتاب ہوتے ہیں اور ان کے ثواب میں نقصان پڑتا ہے سواللہ تعالیٰ نے اپنے فضل سے تم کو معاف فرمایا اور آئندہ کو اجازت فرما دی۔

۲۸۷۔ مجامعت کی غرض و غایت: یعنی لوح محفوظ میں جو اولا داللہ نے مقدر فرما دی ہے عور توں کی مباشرت سے وہ مطلوب ہونی چامیئے محض شوت رانی مقصود نہ ہو اور اس میں عزل کی کراہت اور لواطت کی ممانعت کی طرف بھی اشارہ ہے۔

۲۸۸۔ روزے اور اعتکاف کے مسائل: یعنی جیسے رات بھر مجامعت کی اجازت دی گئی اسی طرح رمضان کی رات میں تم کو کھانے اور پینے کی بھی اجازت ہے صبح صادق تک۔

۲۸۹ یعنی طلوع صبح صادق سے رات تک روزہ کو پورا کرواس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ کئی روزے متصل رکھنے اس طرح پر کہ رات کو بھی افطار کی نوبت نہ آئے مکروہ ہے۔

۲۹۰ یعنی روزہ میں تورات کو مباشرت کی اجازت ہے مگر اعتکاف میں رات دن کسی وقت عورت کے پاس نہ جائے۔ ۲۹۱۔ روزہ اوراعتکاف کے متعلق جو حکم دربارہ ٔ حلت و حرمت مذکور ہوئے یہ قاعدے اللہ کے مقرر فرمائے ہوئے ہیں ان سے ہر

گز باہر نہ ہونا بلکہ ان کے قریب بھی نہ جانا یا یہ مطلب ہے کہ اپنی رائے یا کسی حجت سے ان میں سرموتفادت نہ کرنا۔

۱۸۸۔ اور نہ کھاؤ مال ایک دوسرے کا آپی میں ناحق المجاء اور نہ پہنچاؤ انکو حاکموں تک کہ کھا جاؤ کوئی حصہ لوگوں کے مال میں سے ظلم کر کے (ناحق) اور تم کو معلوم ہے [۲۹۳]

وَلَا تَأْكُلُو المَوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَلَا تَأْكُلُوا الْمَوَالَكُمْ بِينَنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدُلُو الِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقًا مِنْ اَمُوالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَانْتُمْ تَعُلَمُونَ مَنْ اَمُوالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَانْتُمْ تَعُلَمُونَ

۲۹۲ مال ناحق کی ممانعت: روزہ سے طہارت نفس مقصود تھی اب تطہیر اموال کا ارشاد ہے اور معلوم ہوگیا کہ مال علال تو صرف روزہ میں اس کا کھانا منع ہے اور مال حرام سے روزہ مدت العمر کے لئے ہے اس کے لئے کوئی حد نہیں جیسے چوری یا خیانت یا

دغابازی یار شوت یا زبر دستی یا قاریابیوع ناجائزیا سود وغیرہ ان ذریعوں سے مال کانا بالکل حرام اور ناجائز ہے۔

۲۹۳۔ رشوت کی ممانعت: نہ پہنچاؤ ماکموں تک یعنی کسی کے مال کی خبر نہ دو۔ ظالم ماکموں کو یا اپنا مال بطریق رشوت ماکم تک نہ پہنچاؤ کہ ماکم کو موافق بنا کر کسی کا مال کھا لو یا جھوٹی گواہی دے کر یا جھوٹی قسم کھا کر یا جھوٹا دعویٰ کر کے کسی کا مال نہ کھاؤاور تم کو اپنے ناحق پر ہونے کا علم بھی ہو۔

يَسْتَلُوْنَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ فَلَ هِي مَوَاقِيْتُ لَا لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ وَلَيْسَ الْبِرُّ بِانَ تَأْتُوا الْبُيُوْتَ مِنَ ظُهُوْرِهَا وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنِ الْبُيُوْتَ مِنَ الْمِرَّ مَنِ الْبُيُوْتَ مِنَ الْبُيُوْتَ مِنَ ابْوَابِهَا وَاتَقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ عِنَ ابْوَابِهَا وَاتَقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ عَنَ ابْوَابِهَا وَاتَقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ عَنَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وَلَاتَعُتَدُو اللَّهِ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ

۱۸۹۔ تجھ سے پوچھے ہیں عال نے چاند کا [۲۹۳] کہہ دے کہ یہ اوقات مقررہ ہیں لوگوں کے واسطے اور جج کے واسطے اور جج کے واسطے اور نیکی یہ نہیں کہ گھروں میں آوانکی پشت کی طرف سے اور لیکن نیکی یہ ہے کہ جو کوئی ڈرے اللہ سے اور گھروں میں آو دروازوں سے اور اللہ سے ڈرتے رہو ٹاکہ تم اپنی مراد کو پہنچو [۲۹۱] میں اور لاہوں سے جو لڑتے ہیں اور لاہواللہ کی راہ میں ان لگوں سے جو لڑتے ہیں اور تھا کی راہ میں ان لگوں سے جو لڑتے ہیں اللہ تعالیٰ ناپند کرتا ہے زیادتی مت کرو [۲۹۸] بیشک

۲۹۸۔ رویت ہلال کی اہمیت: آفتاب ہمیشہ ایک صورت ایک عالت پر رہتا ہے اور چاند کی صورت بدلتی اور اس کی مقدار بڑھتی گھٹتی رہتی ہے اس لئے لوگوں نے چاند کے کم زیادہ ہونے کی وجہ آپ سے پوچھی اس پر یہ آیت نازل ہوئی پہلی آیات میں شہر رمضان اور روزہ کا ذکر تھا اس آیت میں ہلال کا ذکر ہے اور روزہ اور رویت ہلال میں تعلق ظاہر ہے کہ ایک دوسرے پر موقوف ہے اور آگے چل کر جج اور اس کے احکام کا ذکر ہے ذکر ہلال اس کے بھی مناسب ہے۔

1942ء ایام جے: یعنی ان سے کہدو کہ چاند کا اس طرح پر نکانا اس سے لوگوں کے معاملات اور عبادات مثل قرض اجارہ عدت مدت عمل و رضاعت روزہ زکوۃ وغیرہ کے اوقات ہرایک کو بے تکلف معلوم ہوجاتے یں بالخصوص جے کہ روزہ وغیرہ کی قضا توان کے غیرایام میں ہوتی ہے تج کی تو قضا بھی ایام مقررہ جے کے سوا دوسرے ایام میں نہیں کر سکتے اور جے کے خاص بیان فرمانے کی یہ بھی وجہ ہے کہ ذیقعدہ ذی الجے محرم رجب یہ چار مہینے اشہر حرام تھے مثلاً ذی الجے یا محرم میں لڑائی پیش آتی تواس کو تو صفر بنا

لیتے اور جب صفر آنا تواس کو ذی الجے یا محرم ٹھمرا لیتے انکے اس خیال کے ابطال کی غرض سے یہاں جج کی تصریح فرمائی کہ جو ایام جج کے لئے اللہ نے مقرر فرمائے ان میں تقدم تا خر ہر گز جائز نہیں اب یہاں سے جج کے متعلقات اور اس کے احکام دور تک ذکر ہوں گے۔

۲۹۶۔ گھروں میں داخل ہونے کا حکم: زمانہ جاہلیت کا ایک دستوریہ بھی تھاکہ جب گھرسے نکل کر جج کا احرام باندھتے پھر کوئی ضرورت گھر میں جانے کی پیش آتی تو دروازہ سے نہ جاتے چھت پر چڑھ کر گھر کے اندر اترتے یا گھر کی پشت کی جانب نقب دے کر کھتے اور اس کونیکی کی بات سمجھتے اللہ نے اس کو غلط فرما دیا۔ فائدہ پہلے جلہ میں جج کا ذکر تھا اور یہ عکم بھی جج کے متعلق تھا اس مناسبت سے اس حکم کویماں بیان فرمایا اور بعض حضرات فرماتے ہیں کہ ظاہریہ ہے کہ آیت میں اھلہ سے مراد شہر جج یعنی شوال اور ذیقعدہ اور دس راتیں ذی الحجہ کی ہیں کہ احرام حج ان میں ہونا چاہیئے لوگوں نے آپ اٹٹیٹالیٹو سے پوچھا کہ حج کے یہی ایام میں یا اور ایام میں بھی جج ہو سکتا ہے اللہ نے جواب دیا کہ جج کے لئے اشہر جج مقرر اور معین میں اور اسی کی مناسبت سے احرام کے اندر گھر میں جانے کی کیفیت ذکر فرما دی اور اس سے یہ بھی معلوم ہوگیا کہ اپنی طرف سے کسی جائز اور مباح امر کونیکی بنالینا اور دین میں داخل کر لینا مذموم اور ممنوع ہے جس سے بہت سی باتوں کا بدعت اور مذموم ہونا معلوم ہوگیا۔ ۲۹۷۔ حرم میں قتال کا حکم: حضرت ابراہیمؑ کے وقت سے مکہ دارالا من تھا،کوئی اپنے دشمن کو بھی مکہ میں پایا تو کچھ نہ کہتا اور اشهر حرام یعنی ذی القعدہ اور ذی الحجہ اور محرم اور رجب یہ چار مہینے بھی امن کے تھے ان میں تمام ملک عرب میں لڑائی موقوف ہو جاتی اور کوئی کسی کو کچھ نہ کہتا ذی القعدہ ۰۶ ہجری میں حضرت الٹھ آیٹلم جاعت صحابہ کے ہمراہ عمرہ کے قصد سے مکہ کی زیارت کو تشریف لائے جب آپ مکہ کے نزدیک پہنچ تو مشرکین جمع ہوکر لڑنے کوتیار ہوگئے اور مسلمانوں کوروک دیا آخر کواس پر صلح ہوئی کہ اب تو ہدون زیارت واپس ہو جائیں اور اگلے برس آن کر عمرہ کریں اور تین روز اطمینان سے مکہ میں رمیں جب دوسرے برس ذی القعدہ ، ، ہجری میں آپ کٹائی آیا ہم نے مکہ کا قصد فرمایا تو آپ کٹائی آیا ہم کے اصحاب کو یہ اندیشہ تھا کہ اہل مکہ اگر اب مجھی وعدہ خلافی کر کے لڑنے مجھڑنے کو تیار ہو گئے تو پھر ہم کیا کریں گے لڑیں تو شہر حرام اور حرم مکہ میں کیونکر لڑیں اور یہ لڑیں تو عمرہ کیسے کریں اس پر حکم الهی آیا کہ اگر وہ اس مهینہ حرام خلاف عهدتم سے لڑیں تو تم بھی بلاتامل ان سے لڑو ہاں تمہاری طرف سے ابتداء اور زیادتی نہ ہونی چاہیئے۔ جج کے ذیل میں عمرہ مدیبیہ کی مناسبت سے قتال کفار کا ذکر آیا اس لئے جہاد کے بعض احکام وآداب مناسب مقام مذکور فرمائے جاتے ہیں اس کے بعد پھر جے کے احکام بیان ہوں گے۔

۲۹۸\_ زیادتی مت کرواس کے معنی یہ کہ لڑائی میں لڑکے اور عورتیں اور بوڑھے قصدًا نہ مارے جائیں اور حرم کے اندر اپنی

طرف سے لڑائی شروع یہ کی جائے۔

وَاقْتُلُوهُم حَيْثُ تَقِفْتُمُوهُم وَ اَخْرِجُوْهُمْ مِّنْ حَيْثُ اَخْرَجُوْكُمْ وَالْفِتُنَةُ اَشَدُّ مِنَ الْقَتُلَ ۚ وَلَا تُقْتِلُوهُمُ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقْتِلُوُّكُمْ فِيْهِ ۚ فَاِنَ قَٰتَلُوۡكُمۡ فَاقَتُلُوۡهُمُ ۗ كَذٰلِكَ جَزَآءُ الْكُفِرِيْنَ 📾

فَانِ انْتَهَوُ ا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ عَلَى

وَقْتِلُوْهُمْ حَتَّى لَا تَكُوْنَ فِتُنَذُّ وَّيَكُوْنَ

الدِّيْنُ لِلهِ ﴿ فَإِنِ انْتَهَوَا فَلَا عُدُوَانَ إِلَّا عَلَى

الظّلِمِينَ 📰

**199۔** جس جگہ پاؤیعنی حرم میں ہول خواہ غیر حرم میں جہاں سے تم کو نکالا یعنی مکہ سے۔

۳۰۰۔ فتنہ پھیلانا قتل سے بڑاگناہ ہے: یعنی دین سے پھر جانا یا دوسرے کو پھرانا مہینہ حرام کے اندر مار ڈالنے سے بہت بڑاگناہ ہے مطلب بیر کہ حرم مکہ میں کفار کا شرک کرنا اور کرانا زیادہ قبیح ہے حرم میں مقاتلہ کرنے سے تواب اے مسلمانو تم کچھاندیشہ یہ کرواور جواب ترکی به ترکی دو۔

۳۰۱ یعنی مکہ ضرور جائے امن ہے لیکن جب انہوں نے ابتداء کی اور تم پر ظلم کیا اور ایان لانے پر دشمنی کرنے لگے کہ یہ بات مار ڈالنے سے بھی سخت ہے تواب ان کوامان یہ رہی جماں پاؤ ماروآخر جب مکہ فتح ہوا توآپ نے یہی فرما دیا کہ جو ہتھیار سامنے کرے اسی کو مارواور باقی سب کوامن دیا۔

۱۹۱ ـ اور مار ڈالوان کو جس جگه پاؤاور نکال دوان کو جهاں سے انہوں نے تم کو نکالا [۲۹۹] اور دین سے بچلانا مار ڈالنے سے بھی زیادہ سخت ہے [۲۰۰] اور یہ لڑوان سے مبجدالحرام کے پاس جب تک کہ وہ نہ لڑیں تم سے اس جگہ پھر اگر وہ خود ہی لڑیں تم سے توان کو مارویہی ہے سزا کا فروں کی [۳۰]

۱۹۲\_ پھر اگر وہ باز آئیں تو بیشک اللہ بہت بخشے والا نہایت مہربان ہے [۲۰۲]

۱۹۳۔ اور لڑوان سے یہاں تک کہ یہ باقی رہے فیاد اور عکم رہے خدا تعالیٰ ہی کا پھر اگر وہ باز آئیں تو کسی پر زیادتی نهیں مگر ظالموں پر [۳۰۳] ٣٠٢ ۔ يعنی باو جودان سب باتوں کے اگر اب بھی مسلمان ہوں اور شرک سے باز آئیں تو توبہ قبول ہے۔

٣٠٣ ـ يعنى كافروں سے لڑائى اسى واسطے ہے كہ ظلم موقوف ہواوركسى كو دين سے گمراہ نه كر سكيں اور خاص اللہ ہى كا عكم جارى رہے سووہ جب شرك سے بازآ جائيں توزيادتى سوائے ظالموں كے اوركسى پر نہيں يعنى جو بدى سے باز آ گئے وہ اب ظالم نه رہے تواب ان پر زيادتى بھى مت كروماں جو فتنه سے باز نه رميں ان كوشوق سے قتل كرو۔

المارے حرمت والا مہینہ بدلا (مقابل) ہے حرمت والد مہینہ بدلا (مقابل) ہے حرمت والد مہینے کا اور ادب رکھنے میں بدلا ہے پھر جس نے تم پر زیادتی کرو جیسی اس نے زیادتی کی تم پر اور ڈرتے رہواللہ سے اور جان لوکہ اللہ ساتھ ہے پر ہیزگاروں کے [۲۰۳]

اَلشَّهُرُ الْحَرَامُ بِالشَّهُرِ الْحَرَامِ وَالشَّهُرُ الْحَرَامِ وَالْحُرُمْتُ قِصَاصُ فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمُ وَالْحُرُمُ اعْتَدَى عَلَيْكُمُ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْهِ عِمِثُلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاعْلَمُوا الله وَ اعْلَمُوا الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله مَعَ الْمُتَقِينَ عَلَيْهُ الله مَعَ الله مَا اللهُ مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا اللهُ مُلْمُ اللهُ مَا ال

وَ اَنْفِقُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ وَلَا تُلَقُوا بِاللهِ وَلَا تُلَقُوا بِاللهِ وَلَا تُلَقُوا بِاللهِ وَلَا تُلَقُوا بِاللهِ مِائِدِيْكُمُ إِلَى التَّهُلُكَةِ فَا وَاحْسِنُوا اللهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ عَلَى اللهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ عَلَى

190ء اور خرچ کرو اللہ کی راہ میں اور نہ ڈالو اپنی جان کو ہلاکت میں آ<sup>[۳۰۵]</sup> اور نیکی کرو بیشک اللہ دوست رکھتا ہے نیکی کرنے والوں کو

۳۰۸۔ رمت کا مہینہ: یعنی ذیقعدہ کہ جس میں عمرہ کی قضا کرنے جارہے ہوبدلا ہے اس حرمت کے مہینہ یعنی ذیقعدہ کا کہ سال گذشتہ میں اسی مہینہ کے اندر کفار مکہ نے تم کو عمرہ سے روک دیا تھا اور مکہ میں جانے نہ دیا تھا یعنی اب شوق سے ان سے تم بدلہ لو کیونکہ ادب اور حرمت رکھنے میں تو برابری ہے یعنی اگر کوئی کافر ماہ حرام کی حرمت کرے اور اس مہینہ میں تم سے نہ لڑے تو تم بھی ایسا ہی کرومکہ والے جو سال گذشتہ میں تم پر ظلم کر بچکے اور نہ ماہ حرام کی حرمت کی نہ حرم مکہ کی نہ تمہارے احرام کا لحاظ کیا اور تم نے اس پر بھی صبر کیا اگر اس دفعہ بھی سب حرمتوں سے قطع نظر کر کے آمادہ جنگ ہوں تو تم بھی کسی کی حرمت کا خیال مت کرو بلکہ اگلی پچھلی سب کمر مٹا لو مگر جو کرو فدا سے ڈر کر کرواس کی ظلافِ اجازت ہر گزنہ ہواور اللہ تعالیٰ پر ہیز گاروں کا بیشک ناصر و مدد گار ہے۔

**۳۰۵** مطلب یہ ہے کہ اللہ کی اطاعت میں یعنی جاد وغیرہ میں اپنے مال کو صرف کرواور اپنی جان کو ہلاکت میں یہ ڈالویعنی جاد کو چھوڑ بلیٹھویا اپنے مال کو جماد میں صرف یہ کروکہ اس سے تم ضعیف اور دشمن قوی ہو گا۔

۱۹۶۔ اورپورا کرو حج اور عمرہ اللہ کے واسطے [۳۰۶] پھر اگر تم روک دیے جاؤتو تم پر ہے جو کچھ کہ میسر ہو قربانی سے اور حجامت نه کرواپنے سروں کی جب تک پہنچ نہ چکے قربانی اینے ٹھ کانے پر [۴۰۰] پھر جو کوئی تم میں سے بیار ہو یا اس کو تکلیف ہو سر کی تو بدلا دیوے روزے یا نیرات یا قربانی<sup>[۴۰۸]</sup> پھر جب تمہاری غاطر جمع ہو تو جو کوئی فائدہ اٹھائے عمرہ کو ملا کر جج کے ساتھ تواس پر ہے جو کچھ میسر ہو قربانی سے <sup>[۳۰۹]</sup> پھر جس کو قربانی یہ ملے تو روزے رکھے تین جج کے دنوں میں اور سات روزے جب لوٹویہ دس روزے ہوئے پورے [۲۱۰] یہ حکم اس کے لئے ہے جبکے گھر والے مذربتے ہوں مسجد الحرام کے پاس [اما] اور ڈرتے رہو اللہ سے اور جان لو کہ بیشک اللہ کا عذاب سخت ہے

وَاَتِمُّوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلهِ ﴿ فَإِنَّ أَحْصِرُ تُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدِي ۚ وَلَا تَحْلِقُوا رُءُوْسَكُمْ حَتَّى يَبُلُغَ الْهَدُيُ مَحِلَّةً لَ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمُ مَّرِيْضًا أَوْ بِهَ أَذًى مِّنُ رَّأْسِهِ فَفِدُيَةُ مِّنْ صِيَامِ اَوْ صَدَقَةٍ اَوْ نُسُكٍ ۚ فَاِذَآ اَمِنْتُمْ " فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدِي ۚ فَمَنْ لَّمْ يَجِدُ فَصِيَامُ ثَلْثَةِ أَيَّامِر فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ لَ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴿ ذَٰلِكَ لِمَنْ لَّمْ يَكُنُ اَهُلُهُ حَاضِرِى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ <sup>ط</sup>ُ وَاتَّقُوا عُ اللهَ وَاعْلَمُوٓ النَّاللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ

٣٠٦۔ ج کے ضمن میں جہاد کا ذکر جو مناسب تھا اس کو بیان فرما کر اب احکام جج و عمرہ بتلائے جاتے ہیں۔

٣٠٤ جج كا اور عمرے كے احكام: مطلب يہ ہے كہ جب كسى نے جج يا عمرہ شروع كيا يعنى اس كا احرام باندھا تواس كا پوراكرنا لازم ہوگیا بیج میں چھوڑ دے اور احرام سے نکل جائے یہ نہیں ہو سکتا لیکن اگر کوئی دشمن یا مرض کی وجہ سے بیچ میں ہی رک گیا اور جج وعمرہ نہیں کر سکتا تواس کے ذمہ پر ہے قربانی جواس کومیسرآئے جس کا ادنیٰ مرتبہ ایک بکری ہے اس قربانی کوکسی کے ہاتھ مکہ کو بھیجے اور یہ مقرر کر دے کہ فلاں روز اس کو حرم مکہ میں پہنچ کر ذبح کر دینا اور جب اطمینان ہو جائے کہ اب اپنے ٹھ کانے یعنی حرم میں پہنچ کراس کی قربانی ہو چکی ہوگی اس وقت سر کی حجامت کرا دے اس سے پہلے ہر گزنہ کرائے اس کو دم اصار کھتے میں کہ حج یا عمرہ سے رکنے کی وجہ سے لازم ہوتا ہے۔

۳۰۸۔ احرام کے مسائل: یعنی اگر عالت احرام میں کوئی بیار ہویا اس کے سرمیں دردیا زخم ہوتو اس کو بضرورت عالت احرام میں حجامت کرنا سر کا جائز ہے مگر بدلا دینا پڑے گاتین روزے یا چھ مختاجوں کو کھانا کھلانا یا ایک دنبہ یا بکرے کی قربانی کرنا۔ یہ دم جنایت ہے کہ عالت احرام میں بضرورت مرض لا چار ہوکر امور مخالف احرام کرنے پڑے۔

9.7. یعنی جو محرم کہ دشمنیٰ کی طرف سے اور مرض سے مطمئن ہو خواہ اس کو کسی قیم کا اندیشہ پیش ہی نہ آیا یا دشمن کا خون یا بیاری کا کھڑکا پیش تو آیا مگر جلد زائل ہوگیا یا احرام حج و عمرہ میں اس سے خلل نہ آنے پایا تو اس کو دیکھنا چا بیئے کہ اس نے حج اور عمرہ دونوں ادا کئے یعنی قران یا تمتع کیا اِفراد نہیں کیا تو اس پر قربانی ایک بکرایا ساتواں حصہ اونٹ یا گائے کا لازم ہے اس کو دم قران اور دم تمتع کہتے ہیں امام ابو عنیفہ اس کو دم شکر کہتے ہیں اور اس کو اس میں سے کھانے کی اجازت دیتے ہیں اور امام شافعی اس کو دم جبر کہتے ہیں اور قربانی کرنے والے کو اس میں سے کھانے کی اجازت دیتے۔

۳۱۰۔ یعنی جس نے قران یا تمتع کیا اور اس کو قربانی میسر نہ ہوئی تو اس کو چاہیئے کہ تین روزے رکھے جے کے دنوں میں جو کہ یوم عرفہ یعنی نویں ذی الحجہ پر ختم ہوتے ہیں اور سات روزے جب رکھے کہ جے سے بالکل فارغ ہو جائے دونوں کا مجموعہ دس روزے ہو گیا۔

االہ یعنی قران و تمتع اسی کے لئے ہے جو متجد حرام یعنی حرم مکہ کے اندریا اس کے قریب نہ رہتا ہو بلکہ حل یعنی خارج از میقات کا رہنے والا ہواور جو حرم مکہ کے رہنے والے مہیں وہ صرف إفراد کریں۔

۱۹۷۔ ج کے چند مہینے ہیں معلوم [۱۳] پھر جس نے لازم کر لیا ان میں ج تو بے تجاب ہونا جائز نہیں عورت سے اور نہ گناہ کرنا اور نہ جھگڑا کرنا ج کے زمانہ میں اور جو کچھ تم کرتے ہونیکی اللہ اس کو جانتا ہے [۲۱۳] اور زاد راہ کا بچنا اور زاد راہ کا بچنا ہے سوال سے اور مجھ سے ڈرتے رہوائے عقلمندو [۲۱۳]

اَلْحَجُّ اَشُهُرُ مَّعُلُو مَثُ فَمَنُ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجُّ اَشُهُرُ مَّعُلُو مَثُ فَمَنُ فَمَنُ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ لَا وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجِّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ لَا وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَتَعْلَمُهُ اللهُ اللهُ الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَتَعْلَمُهُ اللهُ اللهُ الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ الزَّادِ التَّقُوى وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوى وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوى وَاتَّقُونِ يَالُولِي الْالْبَابِ

۳۱۲۔ اشہرُ جج: شوال کے غرہ سے لے کر بقر عید کی صبح یعنی ذی الحجہ کی دسویں رات تک ان کا نام اشہرُ جج ہے ہے اس لئے کہ احرام جج ان کے اندر ہوتا ہے ۔ اگر اس سے پہلے کوئی احرام جج کا باندھے گا تو وہ ناجائز یا مکروہ ہوگا۔ یعنی جج کے لئے چند مہینے مقرر میں اور سب کو معلوم میں مشرکین عرب جو اپنی ضرورت میں ان میں تغیر و تبدل کرتے تھے جس کو دوسری آیت میں انا النسی زیادۃ فی الکفر فرمایا گیا ہے یہ بالکل بے اصل اور باطل ہے۔

٣١٣ ـ زادراه لينا بهتر ہے: جج لازم كيا يعنى احرام جج كا باندها اس طرح پر كه دل سے نبیت كى اور زبان سے تلبيه پڑها ـ

۳۱۴۔ ایک غلط دستور کفرمیں یہ بھی تھا کہ بغیرزادہ راہ غالی ہاتھ جج کو جانا ثواب سمجھتے اور اس کو توکل کہتے اور وہاں جاکر ہرایک سے مانگتے پھرتے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جن کو مقدور ہو وہ خرچ ہمراہ لے کر جائیں ٹاکہ خود تو سوال سے بچیں اور لوگوں کو جیران یہ کریں ۔

لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَبْتَغُوا فَضُلًا مِّنَ رَّبِكُمْ فَاذَكُرُوا رَّبِكُمْ فَاذَكُرُوا الله عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ الله عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَذْ كُمُ وَ إِنْ كُنْتُمْ مِّنْ قَبْلِم لَمِنَ الضَّالِيْنَ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ لَمِنَ السَّالِيْنَ اللهِ لَمِنَ السَّالِيْنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

ثُمَّ اَفِيْضُوْا مِنْ حَيْثُ اَفَاضَ النَّاسُ بِهِ الرَّاسُ بَهُ اللَّهُ عَنْثُ اَفَاضَ النَّاسُ بِهِ اللهُ عَلْمُ وَاللهُ عَلْمُ وَرُدَّ حِيْثُمْ عَلَى اللهُ عَلْمُ وَرُدُرَّ حِيْثُمْ عَلَى اللهُ عَلْمُ وَرُدُرُ رَحِيْثُمْ عَلَى اللهُ عَلْمُ وَرُدُرُ رَحِيْثُمْ عَلَى اللهُ عَلْمُ وَرُدُرُ رَحِيْثُمْ عَلَى اللهُ عَلْمُ وَاللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ ا

199۔ پھر طواف کے لئے بھرو جہاں سے سب لوگ پھریں اور مغفرت چاہواللہ سے بیشک اللہ تعالیٰ بخشے والا ہے مہربان [۱۲۸]

۳۱۵۔ جج میں تجارت کی اجازت: جج کے سفر میں اگر سوداگری بھی کروتوگناہ نہیں بلکہ مباح ہے لوگوں کو اس میں شبہ ہوا تھا کہ شاید تجارت کرنے سے جج میں نقصان آئے اب جس کو مقصود اصلی جج ہواور اس کے ذیل میں تجارت بھی کر لے تو اس کے ثواب میں نقصان نہ آئے گا۔

۳۱۹۔ مزدلفہ میں قیام کا عکم: مشعر الحرام ایک پہاڑ کا نام ہے جو مزدلفہ میں واقع ہے جس پر امام وقوف کرتا ہے اس پہاڑ پر قیام کرنا افضل ہے اور تمام مزدلفہ میں جمال قیام کرنے جائز ہے سوا وادی محسرکے۔

٣١٤ يعني كفار بھی اللہ كا ذكر توكرتے تھے مگر شرك كے ساتھ وہ ذكر نہ چاہيئے بلكہ توحيد كے ساتھ جس كى تم كو ہدايت فرمائى ۔

۳۱۸۔ عرفات میں واپس آنے کا عکم: زمانہ کفرکی ایک غلطی یہ بھی تھی کہ مکہ کے لوگ عرفات تک نہ جاتے کہ عرفات دم سے باہر ہے بلکہ حرم کی عدیعتی مزدلفہ میں مٹھر جاتے اور قریش مکہ کے سوا اور سب عرفات تک پہنچے اور پھر وہاں سے طواف کے لئے مکہ کو واپس آتے سواس لئے فرما دیا کہ جمال سے سب لوگ طواف کو آئیں تم بھی وہیں سے جاکر لوٹو یعنی عرفات سے اور اگلی تقصیر پر نادم ہو۔

وَمِنْهُمُ مَّنُ يَّقُولُ رَبَّنَآ اتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَّ فِنَا عَذَابَ حَسَنَةً وَّ قِنَا عَذَابَ النَّارِ عَ

أُولَيِكَ لَهُمْ نَصِيْبُ مِّمَّا كَسَبُوَا ۗ وَاللهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ ﴿

وَاذُكُرُوا اللهَ فِي آيَامِ مَّعُدُوَ لَا فَمَنُ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْ فَكَلَ اِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَاخَّرَ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْ فَلَآ اِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَاخَّرَ فَلَآ اِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَاخَّرَ فَلَآ اِثْمَ عَلَيْهِ لَا لِمَنِ اتَّقٰى فَوَاتَّقُوا اللهَ وَاعْلَمُونَ عَلَيْهِ لَا لِمَنِ اتَّقٰى فَوَا اللهَ وَاعْلَمُونَ اللهَ وَاعْلَمُونَ اللهَ وَاعْلَمُونَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ ال

۲۰۰۔ پھر جب پورے کر چکوا پنے جج کے کام کو تویاد کرو اللہ کو جیسے تم یاد کرتے تھے اپنے باپ دادوں کو بلکہ اس سے بھی زیادہ یاد کرو [۳۹] پھر کوئی آدمی تو کہتا ہے اے رب ہمارے دے ہم کو دنیا میں اور اس کے لئے آخرے میں کچھ صد نہیں

البقرة٢

۲۰۱۔ اور کوئی ان میں کہتا ہے اے رب ہمارے دے ہم کو دنیا میں خوبی اور آخرت میں خوبی اور بچا لے ہم کو دوزخ کے عذاب سے

۲۰۲ ۔ انہی لوگوں کے واسطے حصہ ہے اپنی کائی سے [۲۰۲ ۔ انہی اللہ جلد حیاب لینے والا ہے [۲۰۳]

۲۰۳۔ اور یاد کرواللہ کو گنتی کے چند دنوں میں [۳۲۳] پھر جو
کوئی جلد چلا گیا دو ہی دن میں تو اس پر گناہ نہیں اور جو
کوئی رہ گیا تو اس پر بھی گناہ نہیں جو کہ ڈرتا ہے [۳۲۳] اور
ڈرتے رہو اللہ سے اور جان لو بیشک تم سب اسکے
پاس جمع ہو گے [۳۲۳]

٣١٩ منی میں ذکر اللہ کا اہتام: یعنی دسویں ذی الحجہ کو جب افعال جج رمی جمرہ اور ذریح قربانی اور سر منڈانے اور طواف کعبہ اور سعی صفا مروہ سے فراغت پا چکو تو زمانہ قیام منی میں اللہ کا ذکر کرو جیسے کفر کے زمانے میں اپنے باپ دادوں کا ذکر کیا کرتے تھے بلکہ اس سے بھی زیادہ ذکر کرنا چا بیئے۔ ان کا قدیم دستور تھا کہ جج سے فارغ ہو کر منی میں تین روز قیام کرتے اور بازار لگاتے اور اپنے باپ دادا کی بڑائی اور فضائل بیان کیا کرتے سواللہ تعالیٰ نے اس سے روکا اور فرما دیا کہ ان دنوں میں غدا تعالیٰ کی بڑائی بیان کرو۔

- 177 دعا ما نگنے کے آداب: پہلے یہ فرمایا تھا کہ اللہ کا ذکر کرہ اوروں کا مت کرہ اب یہ بتلایا جاتا ہے کہ اللہ کا ذکر کرنے والے اور اس سے دعا ما نگنے والے بھی دو قسم کے ہیں ایک وہ کہ جن کا مطلوب صرف دنیا ہے ان کی دعا یہی ہے کہ ہم کوجو کچھ دولت عزت وغیرہ دی جائے دنیا ہی میں دے دی جائے سویہ لوگ توآخرت کی تعمتوں سے بے ہمرہ ہیں دوسرے وہ کہ طالب آخرت ہیں جو دنیا کی خوبی یعنی توفیق بندگی وغیرہ اور آخرت کی خوبی یعنی ثواب ورحمت وجنت دونوں کو طلب کرتے ہیں سوالیوں کو آخرت میں ان کے جے اور دعا جلہ حنات سے پورا حصہ ملے گا۔

۳۲۱۔ یعنی قیامت کوسب سے ایک دم میں صاب لے گایا یوں کہوکہ قیامت کو دور مت سمجھو بلکہ جلد آنے والی ہے اس سے کسی طرح بچاؤ مکن نہیں اس کی فکر سے خافل مت ہو۔

۳۲۲۔ ایام معدودات سے مراد ذی الحجہ کی گیار ہویں بار ہویں تیر ہویں تاریخیں ہیں جن میں جج سے فارغ ہو کر منیٰ میں قیام کا عکم ہے اور دیگر اوقات میں بھی ان جب ان دنوں میں رمی جاریعنی کنکریوں کے مارنے کے وقت اور ہر نماز کے بعد یحبیر کھنے کا عکم ہے اور دیگر اوقات میں بھی ان دنوں میں چاہیئے کہ یحبیر اور ذکر الہی کثرت سے کرے۔

۳۲۳۔ منیٰ میں قیام کی مدت: یعنی گناہ تو یہ ہے کہ ممنوعات شرعیہ سے پرہیز نہ کرے اور جو کوئی اللہ سے ڈرے اور زمانہ جج میں پرہیز گاری کرے تو پھر اس بات میں کچھ گناہ نہیں کہ منیٰ میں دو دن قیام کیا کہ تین دن کہ اللہ نے دونوں باتیں جائز رکھیں مگر افضل یہی ہے کہ تین روز قیام کرے۔

۳۲۴۔ یعنی ج کی خصوصیت نہیں بلکہ خدا تعالیٰ سے ہر کام میں اور ہر وقت ڈرتے رہوکہ تم سب کو قبروں سے اٹھ کر اس کے پاس جمع ہونا ہے حماب دینے کو ج کا ذکر تو تام ہو چکا مگر ج کے ذیل میں جولوگوں کی دو قسموں کا ذکر آگیا تھا فَصِنَ النّاسِ مَنْ يَتُقُوّ لُ اور مِنْ مُنَّ يَتُقُوّ لُ يعنی کافراور مومن کا تواب اس کی مناسبت سے تیسری قسم یعنی منافق کا بھی عال بیان کیا جاتا ہو

وَمِنَ النَّاسِ مَنُ يُّعُجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيْوةِ السُّخِيوةِ السُّخَيْوةِ اللَّهُ عَلَى مَا فِيُ قَلْبِهِ لَا وَهُوَ اللَّهُ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ لَا وَهُوَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ لَا وَهُو اللَّهُ عَلَى مَا فِي اللَّهُ عَلَى مَا فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا فِي اللَّهُ عَلَى مَا فِي اللَّهُ عَلَى مَا فِي اللَّهُ عَلَى مَا فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا فِي اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَا فِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَا فِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَا فِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَا فِي اللّهُ عَلَى مَا فِي اللّهُ عَلَى مَا فِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَا فِنْ اللّهُ عَلَى مَا فِي اللّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

وَ إِذَا قِيْلَ لَهُ اتَّقِ اللهَ اَخَذَتُهُ الْعِزَّةُ بِالْإِثْمِ فَحَسُبُهُ جَهَنَّمُ اللهِ اللهِ الْمِهَادُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ ال

وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَّشُرِى نَفْسَهُ ابْتِغَا ءَ مَرْضَاتِ اللهِ ﴿ وَاللهُ رَءُو فُنُ بِالْعِبَادِ ﷺ

يَّائِهُا الَّذِيْنَ امَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَانَّهُا الَّذِيْنَ امَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَانَّةً "وَلَا تَتَّبِعُوَا خُطُوٰتِ الشَّيُطنِ السَّيُطنِ السَّيُطنِ السَّيُطنِ السَّيُطنِ السَّيْطنِ السَّيْطَنْ السَّيْطنِ الْعَلْمُ السَّيْطنِ السَّيْطِي السَّيْطنِ السَلْطنِ السَّيْطنِ السَّيْطنِ السَّيْطنِ السَلْطنِ السَلْطنِ السَّيْطنِ السَلْطنِ السَّيْطنِ السَلْطنِ السَلْطنِ السَلْطنِ السَلْعِيْطِ السَلْطِي السَلْطنِ السَلْطِي السَلْطنِ السَلْطنِ السَلْطن

فَانَ زَلَلْتُمُ مِّنَ بَعْدِ مَا جَآءَتُكُمُ الْبَيِّنْتُ فَاعُلَمُ الْبَيِّنْتُ فَاعُلَمُوَّا اَنَّ اللهَ عَزِيْزُ حَكِيْمُ عَ

۲۰۴۔ اور بعضا آدمی وہ ہے کہ پیند آتی ہے تجھ کو اس کی بات دنیا کی زندگانی کے کاموں میں اور گواہ کرتا ہے اللہ کواپنے دل کی بات پر اور وہ سخت جھگڑالو ہے۔

100ء اور جب پھرے تیرے پاس سے تو دوڑتا پھرے ملک میں تاکہ اس میں خرابی ڈالے اور تباہ کرے کھیتیاں اور جانیں اور اللہ ناپسند کرتا ہے فساد کو

۲۰۶۔ اور جب اس سے کھا جائے کہ اللہ سے ڈرو تو آمادہ کرے اس کو غرور گناہ پر سو کافی ہے اس کو دوزخ اور وہ بیٹک برا ٹھ کانہ ہے [۲۲۵]

۲۰۷۔ اور لوگوں میں ایک شخص وہ ہے کہ پیخیا ہے اپنی جان کو اللہ کی رضا جوئی میں [۳۲۱] اور اللہ نهایت مهربان ہے اپنے بندوں پر [۳۲۰]

۲۰۸۔ اے ایمان والو داخل ہو جاؤ اسلام میں پورے

[۲۲۸] اور مت چلو قدموں پر شیطان کے بیشک وہ تمہارا
صریح دشمن ہے [۲۲۹]

۲۰۹۔ پھراگر تم بچلنے لگواں کے بعداں کہ پہنچ چکے تم کو صاف عکم تو جان رکھو کہ بیشک اللہ زبر دست ہے حکمت والا [۳۲] ۳۲۵۔ یہ عال ہے منافق کا کہ ظاہر میں خوشامد کرے اور اللہ کو گواہ کرے کہ میں سچا ہوں اور میرے دل میں اسلام کی محبت ہے اور جھڑے کے وقت کمی نہ کرے اور قابو پاوے تو لوٹ مار مجا دے اور منع کرنے سے اس کو زیادہ ضد چڑے اور گناہ میں ترقی کرے کہتے ہیں ایک شخص اغنس ابن شریق تھا منافق فصیح و بلیغ جب آپ اللہ اللہ کی خدمت میں آیا تو غایت اغلاص اور محبت اسلام ظاہر کرتا اور جب چلا جاتا تو کسی کی کھیتی جلا دیتا کسی کے جانوروں کے پیر کاٹ ڈالٹا اس پر منافقین کی برائی میں یہ آیت نازل ہوئی۔

۳۲۹۔ پہلی آیت میں اس منافق کا ذکر تھا جو دین کے بدلے دنیا لیتا تھا اس کے مقابلے میں اب اس آیت میں اس مخلص کامل الا بیان کا ذکر ہے جو دنیا اور جان و مال کو طلب دین میں صرف کرتا ہے ۔ کہتے ہیں حضرت صہیب رومی ہا ارادہ ہجرت آپ الله الا بیان کا ذکر ہے جو دنیا اور جان و مال کو طلب دین میں صرف کرتا ہے ۔ کہتے ہیں حضرت صہیب آتے تھے ۔ رستہ میں مشرکین نے ان کو گھیر لیا صہیب نے کہا کہ میں اپنا گھر اور تمام مال تم کو اس شرط پر دیتا ہوں کہ مجھے کو مدینہ جانے دو اور ہجرت سے نہ روکو اس پر وہ راضی ہو گئے اور صہیب آپ الیٹی آپٹی کی خدمت میں چلے گئے اس پر یہ آیت مخلصین کی تعربیت میں نازل ہوئی۔

۳۲۷۔ اُس کی کتنی بڑی رحمت ہے کہ اپنے بندوں کو توفیق دی جواس کی خوشی میں اپنی جان اور مال عاضر کر دیتے ہیں نیز ہرایک کی جان و مال تواللہ کی ملک ہے پھر جنت کے بدلے اس کو خریدنا یہ محض اس کا احیان ہے۔

۳۲۸۔ اسلام پر پورا پورا علی کرواور بدعت سے بچو: پہلی آیت میں مومن مخلص کی مدح فرمائی تھی جس سے نفاق کا ابطال منظور تھا اب فرماتے ہیں کہ اسلام کو پورا پورا قبول کرویعنی ظاہر اور باطن اور عقیدہ اور عمل میں صرف احکام اسلام کا اتباع کرویہ نہ ہوکہ اپنی عقل یا کسی دوسرے کے کہنے سے کوئی عکم تسلیم کر لو یا کوئی عمل کرنے لگو سواس سے بدعت کا قلع قمع مقصود ہے کیونکہ بدعت کی تقیقت یہی ہے کہ کسی عقیدہ یا کسی عمل کو کسی وجہ سے متحن سمجھ کر اپنی طرف سے دین میں شار کر لیا جائے مثلاً نماز اور روزہ جو کہ افضل عبادات میں اگر بدون علم شریعت کوئی اپنی طرف سے مقرر کرنے لگے جیسے عید کے دن عیدگاہ میں نوافل کو پڑھنا یا ہزارہ روزہ رکھنا یہ بدعت ہو گا فلاصہ ان آیات کا یہ ہوا کہ افلاص کے ساتھ ایمان لاؤاور بدعات سے بہتے رہوچند حضرات پرود سے مشرف با اسلام ہوئے مگر احکام اسلام کے ساتھ احکام تورات کی بھی رعایت کرنی چاہتے تھے مثلاً ہفتہ کے دن کو معظم سمجھنا اور اونٹ کے گوشت اور دودھ کو حرام ماننا اور تورات کی تلاوت کرنا اس پر یہ آیت نازل ہوئی جس سے بدعت کا انسداد کا مل

**٣٢٩۔** كه اپنے وسوسہ سے بےاصل چيزوں كو تمهارے دلنشيں كر ديتا ہے اور دين ميں بدعات كو شامل كرا كر تمهارے دين كو

خراب کرتا ہے اور تم اس کو پیند کرتے ہو۔

۳۳۰۔ شریعت سے انحراف موجب عذاب ہے: یعنی شریعت محدی کے صاف صاف احکام معلوم ہونے کے بعد بھی اگر کوئی اس پر قائم نہ ہو بلکہ دوسری طرف بھی نظر رکھے تو خوب سمجھ لوکہ اللہ سب پر غالب ہے جس کو چاہے سزا دے کوئی اس کے عذاب کو روک نہیں سکتا بڑا حکمت والا ہے جو کرتا ہے حق اور مصلحت کے موافق کرتا ہے خواہ عذاب دے یا کچھ ڈھیل دے یعنی نہ جلد باز ہے نہ بھولنے والا نہ غلاف انصاف اور غیر مناسب امر کرنے والا۔

هَلَ يَنْظُرُونَ اِلَّآ اَنْ يَاْتِيَهُمُ اللهُ فِي ظُلَلٍ مَّنَ الْغَمَامِ وَالْمَلَيِكَةُ وَقُضِى الْأَمْرُ وَ مِّنَ الْغَمَامِ وَالْمَلَيِكَةُ وَقُضِى الْأَمْرُ وَ مَّ اللهُ مُورُ فَيْ اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ فَيْ

سَلُ بَنِيَ اِسْرَآءِيلَ كَمْ اتَيْنَهُمْ مِّنَ ايَةٍ بَيْنَةٍ ﴿ وَمَنَ يُبَدِّلُ نِعْمَةَ اللهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ 

جَآءَتُهُ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ 

اللهُ اللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ 

اللهُ اللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ 

اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

۲۱۰ کیا وہ اسی کی راہ دیکھتے ہیں کہ آوے ان پر اللہ ابر کے سائبانوں میں اور فرشتے اور طے ہو جاوے قصہ اور اللہ ہی کی طرف لوٹیں گے سب کام [۲۲]

۱۱۱۔ پوچھ بنی اسرائیل سے کس قدر عنایت کیں ہم نے انکونشانیاں کھلی ہوئیں [۲۳۳] اور جوکوئی بدل ڈالے اللہ کی نعمت بعداس کے کہ پہنچ کی ہو وہ نعمت اس کو تواللہ کا عذاب سخت ہے [۲۳۳]

۱۳۳۔ شریعت سے انحراف موجب عذاب ہے: یعنی جولوگ حق تعالیٰ کے صاف صاف احکام کے بعد بھی اپنی کجروی سے باز نہیں آتے توان کورمول اور قرآن پر تو یقین اور اعتاد نہ ہوا اب صرف اس کی کسر ہے کہ خدائے پاک خود اور اس کے فرشتے ان پر آئیں اور جزا اور سزا کا قصہ جو قیامت کو ہونے والا ہے آج ہی فیصل کیا جائے موآخ کار سب امور حماب اور عذاب و غیرہ کا مرجع اللہ ہی کی طرف ہے تمام عکم اسی کے حضور سے صادر ہوں گے اس میں کوئی تردد کی بات نہیں گھبراتے کیوں ہو۔ اللہ ہی کی طرف ہے تمام عکم اسی کے حضور سے صادر ہوں گے اس میں کوئی تردد کی بات نہیں گھبراتے کیوں ہو۔ موجب بنی اسرائیل کے حاف عکم کے بعد اس کی مخالفت کرنا موجب عذاب ہے اب اسی کی تائید میں فرماتے میں کہ خود بنی اسرائیل ہی سے پوچھو کہ ہم نے ان پر کانی آیات واضحات اور عرب عذاب ہو اس کے انحراف کیا تو مبتلائے عذاب ہوئے یہ نہیں کہ ہم نے اول ہی ان کو عذاب دیا ہو۔ صربح احکام بھیجے جب ان سے انحراف کیا تو مبتلائے عذاب ہوئے یہ نہیں کہ ہم نے اول ہی ان کو عذاب دیا ہو۔ صربح احکام بھیج جب ان سے انحراف کیا تو مبتلائے عذاب ہوئے یہ نہیں کہ ہم نے اول ہی ان کو عذاب دیا ہو۔ صربح احکام بین پیدی یہ قاعدہ البتہ محقق ہے کہ جو کوئی اللہ کے احکام سرایا ہدایت کو بدلے اور اس کے انعامات اور احمانات کا کفران میں ہوتے یہ تو بینی یہ قاعدہ البتہ محقق ہے کہ جو کوئی اللہ کے احکام سرایا ہدایت کو بدلے اور اس کے انعامات اور احمانات کا کفران

کرے تو پھر اس کا عذاب سخت ہے آیات کے بدلنے والے پر کہ دنیا میں مارا جائے اور لوٹا جائے یا جزیہ دے اور ذلیل ہو اور قیامت کو دوزخ میں جائے ہمیشہ کے لئے ۔ فائدہ نعمت کے پہنچ چکنے کا یہ مطلب ہے کہ اس کا علم عاصل ہو جائے یا بے نکلف عاصل ہو سکے۔

زُيِّنَ لِلَّذِيْنَ كَفَرُوا الْحَيْوةُ الدُّنْيَا وَ يَسْخَرُوْنَ مِنَ الَّذِيْنَ امَنُوا وَالَّذِيْنَ اتَّقَوَا فَوُقَهُمُ يَوْمَ الَّقِيْمَةِ وَاللهُ يَرُزُقُ مَنَ قَوْلَهُ مِنَ الْقِيْمَةِ وَاللهُ يَرُزُقُ مَنَ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ عَيْ

كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً فَيَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّنَ مُبَشِّرِيْنَ وَمُنْذِرِيْنَ وَ اَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتْبِ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ مَعَهُمُ الْكِتْب بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيْمَا اخْتَلَفُ فِيْهِ إِلَّا وَمَا اخْتَلَفَ فِيْهِ إِلَّا النَّاسِ فِيْمَا اخْتَلَفُ فِيهِ إِلَّا النَّاسُ فِيْهِ اللَّهُ الَّذِيْنَ الْمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ اللهُ الَّذِيْنَ الْمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ اللهُ الَّذِيْنَ الْمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللهُ الْخَتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللهُ الْخَتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

۲۱۲۔ فریفتہ کا ہے کافروں کو دنیا کی زندگی پر اور بنست میں ایان والوں کو [۳۳۳] اور جو پر ہیزگار میں وہ ان کافروں سے بالاتر ہوں گے قیامت کے دن اور اللہ روزی دیتا ہے جس کو چاہے لیے شمار [۲۳۵]

۲۱۳۔ تھے سب لوگ ایک دین پر پھر بھیجے اللہ نے پیغمبر خوشخبری سنانے والے اور ڈرانے والے اور آثاری ایک ساتھ کتاب بھی کہ فیصلہ کرے لوگوں میں جس بات میں وہ جھڑا کریں اور نہیں جھڑا ڈالا کتاب میں مگر انہی لوگوں نے جن کو کتاب ملی تھی اس کے بعد کہ ان کو پہنچ کیا صاف علم آئیں کی ضد سے پھر اب ہدایت کی اللہ نے ایمان والوں کو اس بھی بات کی جس میں وہ جھڑا رہے تھے اپنے علم سے اور اللہ بتلاتا ہے جس کو چھڑا رہے تھے اپنے علم سے اور اللہ بتلاتا ہے جس کو عالیہ سیدھا راستہ [۲۲۳]

۳۳۳۔ دنیا کفار کی بعنت ہے: یعنی کا فر جواللہ کے صاف احکام اور اس کے پیغمبروں کی مخالفت کرتے ہیں جواوپر مذکور ہو چکا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کی نظروں میں دنیا کی محبت اور اس کی خوبی ایسی سما گئی ہے کہ اس کے مقابلے میں آخرت کے رنج و راحت کو خیال ہی میں نہیں لاتے بلکہ مسلمان جو فکر آخرت میں مصروف اور اللہ کے احکام کی تعمیل میں مشغول ہیں الٹا ان کو ہنتے ہیں اور ذلیل سمجھتے ہیں سواییے احمق نفس کے ہندوں سے تعمیل احکام الهی ہو تو کیونکر ہو۔ رؤسائے حضرت بلال اور عاڑ اور صهیٹ اور فقرائے مهاجرین کو دیکھ کر تمسخر کرتے کہ ان فقیروں مختاجوں کی امداد سے عرب کے سرداروں پر غالب آنا اور دنیا ہمرکی اصلاح کرنا چاہتے میں۔

۳۳۵۔ اللہ کے نزدیک مومنین کا مقام: اللہ تعالیٰ ان کے جواب میں ارشاد فرمانا ہے کہ یہ ان کی جمالت اور خام خیالی ہے کہ دنیا پر ایسے غش میں وہ نہیں جانتے کہ یہی غرباء اور فقراء قیامت کو ان سے اعلیٰ اور برتر ہوں گے اور اللہ دنیا و آخرت میں جس کو پائے ہے ہے شمار روزی عطا فرمائے چنانچ انہی غربوں کو جن پر کافر بنتے تھے اموال بنی قریظہ اور نضیر اور سلطنت فارس اور روم وغیرہ پر اللہ نے مسلط کر دیا۔

ہمت کے بعد ایسا کرتے ہے۔ کہ اس کے بیمجنے کی حکمت: حضرت آدم کے وقت سے ایک ہی تھا جن رہا ایک مدت تک اس کے بعد جن میں لوگوں نے انتلاف ڈالا تو خدا تعالیٰ نے انبیاء کو بیجا جو اہل ایمان و طاعت کو ثواب کی بیثارت دیتے تھے اور اہل کفر و معصیت کو عذاب سے ڈراتے تھے اور ادان کے ساتھ بھی گلب بھی بیجی گا کہ لوگوں کا انتلاف اور زراع دور جواور دین میں ان معصیت کے انتلاف سے محفوظ اور قائم رہے اور ادکام الی میں انہی لوگوں نے انتلاف ڈالا جن کو وہ کتاب ملی تھی بیعید یہود و نصاری توریت وانجیل میں انتلاف و تحریف کرتے تھے اور یہ زراع بے مجھی سے نہیں کرتے تھے بلکہ خوب سمجو کر محض حب دنیا اور توریت وانجیل میں انتلاف و تحریف کرتے تھے اور یہ زراع بے مجھی سے نہیں کرتے تھے بلکہ خوب سمجو کر محض حب دنیا اور عند اور حمد سے ایما کرتے تھے بلکہ خوب سمجو کر محض حب دنیا اور اخراط و انتلافات سے بچالیا جیسے آپ کی امت کو ہر عقیدہ اور ہر عمل میں امر حق کی تعلیم فرمائی اور یہود و نصاری کے اختلاف اور افراط و انتلافات سے بچالیا جیسے آپ کی امت کو ہر عقیدہ اور ہر عمل میں امر حق کی تعلیم فرمائی اور یہود و نصاری کے اختلاف اور افراط و انتلافات سے بچالیا جیسے آپ کی امت کو ہر عقیدہ اور ہر عمل میں ایک تو یہ کہ اللہ نے جو کتا ہیں اور نی متعدد بھیج تو اس اور خواس میں ایک تو یہ کہ اللہ نے بود کو بھیجا اور کتاب اللہ پاک میں اس کے موافق خور ایک ہی وقت اس راہ سے بچلا کے موافق فرما یا آخر میں ایسا طریقہ اور قامدہ فرما دیا جو موافق دوا اور پر ہیزاس کے موافق فرما یا آخر میں ایسا طریقہ اور قامدہ فرما دیا جو سب بیاریوں سے بچل کے بدلے کھایت کرے اور دہ طریقہ اسلام سے جس کے لئے مہیم مربوث کے خلاف اور ہر سیون بیکھ گئے۔ دوسری بات یہ معلوم ہو گئی کہ سنت اللہ میں جاری ہے کہ برے لوگ ہر بی مبعوث کے خلاف اور ہر سیون بیکھ گئے۔ دوسری بات یہ معلوم ہو گئی کہ سنت اللہ میں جاری ہے کہ برے لوگ ہر بی مبعوث کے خلاف اور ہر

کتاب الهی میں اختلاف کو پسند کرتے رہے اور اس میں ساہی رہے تو اب اہل ایان کو کفار کی بدسلوکی اور فساد سے تنگدل ہونا نہ چاہیئے۔

آمُر حَسِبُتُمُ اَنُ تَدُخُلُوا الْجَنَّةَ وَ لَمَّا يَاتِكُمُ مَّثُلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنُ قَبُلِكُمْ مَّ مَثُلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنُ قَبُلِكُمْ مَسَّتُهُمُ الْبَاسَآءُ وَالضَّرَّآءُ وَ زُلُزِلُوْا حَتَى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ امَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصُرُ اللهِ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ امَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصُرُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لَّكُمُ وَعَسَى اَنْ تَكُرَهُوا شَيْئًا وَهُو خَيْرُ لَكُمُ وَعَسَى اَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُو خَيْرُ لَكُمُ وَعَسَى اَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُو شَرُّ لَّكُمُ وَعَسَى اَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُو شَرُّ لَّكُمُ وَاللهُ يَعْلَمُو اَنْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ عَلَى اللهُ يَعْلَمُو اَنْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ عَلَى اللهُ يَعْلَمُ وَ اَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ عَلَى اللهُ يَعْلَمُ وَ اللهُ يَعْلَمُ وَ اللهُ يَعْلَمُ وَ اللهُ يَعْلَمُ وَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

المارے کیا تم کو یہ خیال ہے کہ جنت میں چلے جاؤ گے حالات ان لوگوں جیسے جو ہو حالات ان لوگوں جیسے جو ہو علاقت تم سے پہلے کہ پہنچی انکو سختی اور تکلیف اور جھڑ جھڑائے گئے یماں تک کہ کھنے لگا رسول اور جو اس کے ساتھ ایمان لائے کب آوے گی اللہ کی مدد من رکھو اللہ کی مدد قریب ہے [۲۲۷]

۲۱۵۔ تجھ سے پوچھتے ہیں کہ کیا چیز خرچ کریں [۲۳۸] کہہ دو
کہ جو کچھ تم خرچ کرو مال سو ماں باپ کے لئے اور
قرابت والوں کے اور یتیموں کے اور مختابوں کے اور
مسافروں کے اور جو کچھ کرو گے تم بھلائی سو وہ بیشک
اللہ کو خوب معلوم ہے [۲۳۹]

۲۱۷۔ فرض ہوئی تم پر لڑائی [۳۳] اور وہ بری لگتی ہے تم کو آسا اور شاید کہ تم کو بری لگے ایک چیزاور وہ بہتر ہو تمہارے حق میں اور شاید تم کو بھلی لگے ایک چیز اور اللہ ایک چیز اور وہ بری ہو تمہارے حق میں اور اللہ جانتا ہے اور تم نہیں جانتے [۳۳۳]

۳۳۷۔ تکالیف میں صبر کی حکیانہ تاکید: پہلے مذکور ہواکہ دشمنوں کے ہاتھ سے انبیاء اور ان کی امتوں کو ہمیشہ ایذائیں ہوئیں تواب اہل اسلام کوارشاد ہے کہ کیاتم کواس بات کی طمع ہے کہ جنت میں داخل ہوجاؤ عالانکہ اگلی امتوں کوجوایذائیں پیش آئیں وہ تم کو پیش نہیں آئیں کہ ان کو فقروفاقہ اور مرض اور نوف کفار اس درجہ کو پیش آئے کہ مجبور اور عاجز ہوکر نبی اور ان کی امت بول اٹھی کہ دیکھئے اللہ نے جس مدد اور اعانت کا وعدہ فرمایا تھا وہ کب آئے گی یعنی بمقتضائے بشریت پریشانی کی عالت میں مایوسانہ کلمات سرزد ہونے لگے ۔ انبیاء اور مومنین کا یہ کہنا کچھ شک کی وجہ سے نہ تھا حضرت مولانا اسی کی بابت مثنوی میں فرماتے ہیں ۔ درگال اُفتاوجان انبیاء زاتفاق منکری اشقیاء۔ بلکہ بحالت اضطرار بقتضائے بشریت اس کی نوبت آئی جس میں کوئی ان پر الزام نہیں جب نوبت یماں تک پہنچی تورحمت الهی متوجہ ہوئی اور ارشاد ہواکہ ہوشیار ہوجاؤاللہ کی مدد آگئی گھراؤ نہیں سواے مملمانو تکالیف دنیوی سے اور دشمنوں کے غلبہ سے گھراؤ نہیں تھل کرواور ثابت قدم رہو۔

۳۳۸۔ آیات سابقہ میں کلیۃ یہ مضمون بہت ٹاکید سے بیان ہواکہ کفرونفاق کو چھوڑواور اسلام میں پوری طرح داخل ہو حکم الهی کے مقابل کسی کی مت سنواللہ کی خوشی میں جان و مال خرچ کرواور ہر طرح کی شدت اور تکلیف پر تحل کرواب یہاں سے اسی کلیہ کے متعلق جزئیات کی تفصیل بیان ہوتی ہے جو کہ مال اور جان اور دیگر معاملات مثل نکاح و طلاق وغیرہ کے متعلق میں ٹاکہ اس کلیہ کی تحقیق و تاکید خوب ذہن نشین ہوجائے۔

٣٣٩ ۔ انفاقِ مال کے مصارف: بعض اصحاب جو مالدار تھے انہوں نے آپ سے دریافت کیا تھاکہ مال میں سے کیا خرچ کریں اور کس پر خرچ کریں اس پر یہ عکم ہواکہ قلیل خواہ کثیر جو کچھ غدا کے لئے خرچ کرو وہ والدین اور اقارب اور یتیم اور محتاج اور مسافروں کے لئے ہے یعنی حصول ثواب کے لئے خرچ کرنا چاہو تو جتنا چاہو کرواس کی کوئی تعین و تحدید نہیں البتہ یہ ضرور ہے کہ جو مواقع ہم نے بتلائے اُن میں صرف کرو۔

۱۳۸۰ جماد کی فرضیت: یعنی دین کے دشمنوں سے لڑنا فرض ہوا۔ فائدہ: جب تک آپ مکہ میں رہے آپ کو مقاتلہ کی اجازت نہ ہوئی ۔ جب مدینہ کو ہجرت فرمائی تو مقاتلہ کی اجازت ہوئی مگر صرف ان کفار سے کہ جو خود اہل اسلام سے مقاتلہ کریں اس کے بعد علی العموم کفار سے مقاتلہ کی اجازت ہو گئی اور جماد فرض ہوا اگر دشمنان دین مسلمانوں پر چڑھائی کریں تو مسلمانوں پر جماد فرض عین ہے ورنہ فرض کفایہ بشرطیکہ جلہ شرائط جماد جو کتب فقہ میں مذکور میں پائی جائیں البتہ جن لوگوں سے مسلمان مصالحت اور معاہدہ کر لیں یا ان کی امن اور حفاظت میں آ جائیں تو ان سے لڑائی کرنا یا ان کے مقابلہ میں ان کے کسی مخالف کو مدد دینا ہر گرد مسلمانوں کو حائز نہیں ۔

۳۲۱۔ جماد کے فضائل برے لگنے کا مطلب یہ ہے کہ نفس کو دشوار اور گراں معلوم ہوتا ہے یہ نہیں کہ قابل ردوانکار نظرآئے اور مخالف حکمت و مصلحت سمجھا جائے اور موجب ناخوشی و تنفر ہو سواتنی سے بات میں کوئی الزام نہیں جب انسان کو بالطبع زندگی سے کوئی چیز مرغوب نہیں تو ضرور مقاتلہ سے زیادہ دشوار کوئی شے نہ ہونی چا ملیئے۔

۳۲۲۔ جماد کے فضائل: یعنی یہ بات ضروری نہیں کہ جس چیزکو تم اپنے حق میں نافع یا مضر سمجھووہ واقع میں بھی تمہارے حق میں ولیسی ہی ہواکرے بلکہ ہوسکتا ہے کہ تم ایک چیزکواپنے لئے مضر سمجھواور وہ مفید ہواور کسی چیزکو مفید خیال کر لواور وہ مضر ہو تم نے تو سمجھ لیا کہ جماد میں وبال کہ جماد میں دنیا وآخرت نے تو سمجھ لیا کہ جماد میں وبال سب کا نقصان ہیں تمہارے نفع و نقصان کو خدا ہی خوب جانتا ہے تم اسے نمیں جانتے کے کیا کیا منافع ہیں اور اس کے ترک میں کیا کیا نقصان ہیں تمہارے نفع و نقصان کو خدا ہی خوب جانتا ہے تم اسے نمیں جانتے اس خیال کو چھوڑو۔

۱۱۱ء تجے سے پوچھے ہیں مہینہ ترام کو کہ اس میں لونا کیا [۲۲۳] اور کیا اللہ کی راہ سے اور اس کو نہ ماننا اور معجد الحرام سے روکنا اور نکال دینا اسکے لوگوں کو وہاں سے اس سے بھی زیادہ گناہ ہے اللہ کے نزدیک [۲۳۳] اور لوگوں کو دین سے بچلانا قتل سے بھی بڑھ کر ہے [۲۳۳] اور کفار تو ہمیشہ تم سے بچلانا قتل سے بھی بڑھ کر ہے [۲۳۳] اور کفار تو ہمیشہ میں سے اگر قابو پاویں آگئا اور جو کوئی جمر مرجاوے دین سے بھر مرجاوے علی دنیا میں ہمیشہ رمیں تو الیوں کے ضائع ہوئے علی دنیا اور آخرے میں اور وہ لوگ رہنے والے ہیں دوزخ میں اور وہ لوگ رہنے والے ہیں دوزخ میں وہ اس میں ہمیشہ رمیں گے [۲۲۸]

يَسْتُلُوْنَكَ عَنِ الشَّهُرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ فَلُ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرُ وَصَدُّ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ قُلُ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرُ وَصَدُّ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ وَكُفُرُ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَ وَالْفِتْنَةُ اَكُمْ اللهِ مَنْهُ اَكُمْ عِنْدَ اللهِ وَالْفِتْنَةُ اَكُمْ عَنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

۳۲۳۔ شہر حرام میں قتال کی ممانعت: حضرت فخرعالم النّائياتِمُ نے اپنی ایک جاعت کا فروں کے مقابلہ کو بھیجی انہوں نے کا فروں کو مارا اور مال لوٹ لائے مسلمان تو جانتے تھے کہ وہ اخیر دن جادی الثانی کا ہے اور وہ رجب کا غرہ تھا جو کہ اشہر حرم میں داخل ہے

کافروں نے اس پر بہت طعن کیا کہ محمد النافی آئی ہے جرام مہینہ کو بھی علال کر دیا اور اپنے لوگوں کو جرام مہینہ میں لوٹ مار کی اعزادت دے دی مسلمانوں نے عاضر ہوکر آپ النافی آئی سے پوچھا کہ ہم سے شبہ میں یہ کام ہوا اس کا کیا عکم ہے تب یہ آیت اتری۔

۳۲۴۔ یعنی شہر حرام میں قتال کرنا بیشک گناہ کی بات ہے لیکن حضرات صحابہ نے تواپنے علم کے موافق جادی الثانی میں جاد کیا تھا شہر حرم یعنی رجب میں نہیں کیا اس لئے متحق عفو میں ان پر الزام لگانا بے انصافی ہے۔

۳۲۵ یعنی لوگوں کو اسلام لانے سے روکنا اور نود دین اسلام کو تسلیم نہ کرنا اور زیارت بیت اللہ سے لوگوں کو روکنا اور مکہ کے رہنے والوں کو وہاں سے نکالنا یہ باتیں شہر حرام میں مقاتلہ کرنے سے بھی زیادہ گناہ میں اور کفار برابر یہ حرکات کرتے تھے خلاصہ یہ کہ شہر حرام میں بلاوجہ اور ناحق لوئا بیٹک اشدگناہ ہے مگر جو لوگ کہ حرم میں بھی کفر پھیلائیں اور بڑے بڑے فیاد کریں اور اشہر حرم میں بھی مسلمانوں کے سانے میں قصور نہ کریں ان سے لوئا منع نہیں علاوہ ازیں جب مشرکین ایسے امور شنیعہ میں سرگرم میں تو ایک شھوڑے قصور پر مسلمانوں کی نسبت طعن کرنا جو ان سے بوجہ لا علمی صادر ہوا بڑی شمرم کی بات ہے۔

۳۲۹۔ فتنہ انگیزی قتل سے بڑا جرم ہے: یعنی دین میں فتنہ اور فیاد ڈالناکہ لوگ دین حق کو قبول نہ کریں اس قتل سے بدرجها مذموم ہے جو مسلمانوں سے شہر حرام میں واقع ہوا مشرکین کی عادت تھی کہ دین اسلام کی باتوں میں طرح طرح سے خدشات کیا کرتے تھے ناکہ لوگ شبہ میں پڑ جائیں اور اسلام کو قبول نہ کریں چنانچہ اسی قصہ میں کہ مسلمانوں سے شہر حرام میں بوجہ لا علمی قتل واقعہ ہوا اس پر مشرکین نے جو زبان درازی کی تو اس سے مقصود یہی تھا کہ لوگ قبول اسلام سے متنظر ہو جائیں تو خلاصہ یہ ہوا کہ مسلمانوں سے جو قتل صادر ہوا اس پر مشرکین کا طعن کرنا اس وجہ سے کہ لوگ دین حق سے بحل جائیں قتل مذکور سے بدرجها مذموم و شنیع

۳۳۷۔ یعنی جب تک تم دین تق پر قائم رہو گے یہ مشرکین کسی حالت اور کسی موقع پر بھی تمہارے مقاتلہ اور مخالفت میں کمی نہیں کریں گے جرم مکہ اور شہر حرام ہی کیوں نہ ہو جیسا کہ عمرہ حدیبیہ میں پیش آیا نہ حرم مکہ کی حرمت کی اور نہ شہر حرام کی بلاوجہ محض عناد سے مارنے مرنے کو مستعد ہو گئے اور مسلمانوں کے مکہ میں جانے اور عمرہ کرنے کے روادار نہ ہوئے بھرالیے معاندین کے طعن تشنیع کی کیا پرواکی جائے اور ان سے مقاتلہ کرنے میں شہر حرم کی وجہ سے کیوں رکا جائے۔

٣٨٨\_ يعنى دين اسلام سے پھر جانا اور اسى عالت پر اخيرتك قائم رہنا ايسى سخت بلا ہے كه عمر بھر كے نيك كام ان كے ضائع

ہو جاتے ہیں کہ کسی بھلائی کے متحق نہیں رہتے دنیا میں نہ ان کی جان و مال محفوظ رہے نہ نکاح قائم رہے نہ ان کو میراث ملے نہ آخرت میں ثواب ملے اور نہ کہی جنت سے نجات نصیب ہو ہاں اگر پھر اسلام قبول کر لے تو صرف اس اسلام کے بعد کے اعال حسنہ کی جزا بوری ملے گی۔

إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوَا وَ الَّذِيْنَ هَاجَرُوَا وَ الَّذِيْنَ هَاجَرُوَا وَ الَّذِيْنَ هَاجَرُوَا وَ جَهَدُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ لَا أُولَيْكَ يَرُجُونَ رَحْمَتَ اللهِ وَ اللهُ غَفُورٌ رَحِيْمٌ عَلَى وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيْمٌ عَلَى

يَسْ عَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ فَكُلُ فِيهِمَا اِثْمُ كَبِيرُ وَ مَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَ فِيهِمَا اِثْمُهُمَا اَكْبُرُ مِنْ نَّفُعِهِمَا وَ يَسْ عَلُونَكَ اِثْمُهُمَا اَكْبُرُ مِنْ نَّفُعِهِمَا وَ يَسْ عَلُونَكَ مَاذَا يُنُفِقُونَ أَوْ قُلِ الْعَفُو لَا كَذٰلِكَ يُبَيِّنُ مَاذَا يُنُفِقُونَ أَوْ قُلِ الْعَفُو لَا كَذٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الله يُكُمُ الله يَكُمُ الله الله يَكُمُ الله يَكُمُ الله يَكُمُ الله يَنْ الله يَكُمُ الله يَعْلَى الله يَكُمُ الله يَعْلَى الله يَكُمُ الله يَعْلَى الله يَعْلَى الله يَكُمُ الله يَعْلَى الله يُعْلِي الله يَعْلَى الله يُعْلَى الله الله يُعْلَى الله يُعْلِي الله يُعْلِي الله يُعْلَى الله يُعْلَى الله يُعْلَى الله يُعْلِي الله يُعْلَى الله يُعْلِى الله يُعْلِمُ الله يُعْلَى الله يُعْلِمُ الله يُعْلِي الله يُعْلِمُ الله يُعْلِي الله يُعْلَى الله يُعْلِمُ الله يُعْلَمُ الله يُعْلِمُ الله يُعْلِمُ الله يُعْلَمُ الله يُعْلَمُ الله يُعْلَمُ الله يَعْلِمُ الله يُعْلِمُ الله يُعْلِمُ الله يُعْلِمُ الله المُعْلَمُ الله يُعْلِمُ الله يُعْلَمُ الله يُعْلِمُ الله يُعْلِمُ الله يُعْلِمُ الله يُعْلَمُ الله يُعْلِمُ الله يُعْلِمُ الله يَعْلِمُ اللهُ يُعْلِمُ الله يَعْلِمُ اللهُ يَعْلِمُ الله يُعْلِمُ الله يَ

فِي الدُّنْيَا وَ الْأَخِرَةِ ۚ وَ يَسْتَلُوْنَكَ عَنِ الدُّنِيَا وَ الْأَخِرَةِ ۚ وَ يَسْتَلُوْنَكَ عَنِ الْيَتْلَمٰى ۚ قُلُ إَصْلَاحُ لَّهُمْ خَيْرُ ۗ وَ إِنْ تُخَالِطُوهُمْ فَإِخُوانُكُمْ ۚ وَاللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ ال

لَاَعْنَتَكُمُ اللَّهَ عَزِينٌ حَكِيْمٌ عَيْ

۲۱۸۔ بیشک جو لوگ ایان لائے اور جنوں نے ہجرت کی اور لڑے اللہ کی راہ میں وہ امیدوار میں اللہ کی رحمت کے اور اللہ بخشے والا مہربان ہے [۲۲۹]

۲۱۹۔ تجھ سے پوچھتے ہیں عکم شراب کا اور جوئے کا میں بڑا گناہ ہے اور فائدے بھی میں لوگوں کو اور ان کا گناہ بہت بڑا ہے ان کے فائدے سے اوچھتے ہیں کہ کیا خرچ فائدے سے اوچھتے ہیں کہ کیا خرچ کریں کمدے جو بچے اپنے خرچ سے [۲۵] اسی طرح بیان کرتا ہے اللہ تمہارے واسطے عکم تاکہ تم فکر کرو بیان کرتا ہے اللہ تمہارے واسطے عکم تاکہ تم فکر کرو

۲۲۰۔ دنیا و آخرت کی باتوں میں [۲۵۳] اور تجھ سے

پوچھتے ہیں یتیموں کا عکم [۲۵۳] کمدے سنوارنا ان کے

کام کا بہتر ہے اور اگر ان کا خرچ ملا لو تو وہ تمہارے

ہمائی ہیں اور اللہ جانتا ہے خرابی کرنے والے اور

سنوار نے والے کو [۲۵۵] اور اگر اللہ چاہتا تو تم پر مشقت

ڈالی [۲۵۲] بیشک اللہ زبر دست ہے تدبیر والا [۲۵۲]

٣٣٩۔ مخلصین کی غلطیوں کا حکم: آیات سابقہ سے جاعت اصحاب مذکورہ بالا کو یہ تو معلوم ہو گیا کہ ہمارے اوپر اس بارہ میں کوئی

مواخذہ نہیں مگریہ تردد ان کو تھا کہ دیکھئے اس جہاد کا ثواب بھی ملتا ہے یا نہیں اس پریہ آیت اتری کہ جو لوگ ایان لائے اور ہجرت کی اور اللہ کے واسطے اس کے دشمنوں سے لڑے اپنی کوئی غرض اس لڑائی میں نہ تھی وہ بیٹک اللہ کی رحمت کے امیدوار اور اس کے متحق میں اور اللہ اپنے بندوں کی خطائیں بخشے والا اور ان پر انعام فرمانے والا ہے وہ ایسے تابعداروں کو محروم نہ کرے گا۔

۳۵۰۔ شراب اور جوئے کا بیان: شراب اور جوئے کے حق میں کئی آیتیں اتریں ہرایک میں ان کی برائی ظاہر کی گئی آخر سورة مائدہ کی آیت میں صاف ممانعت کر دی گئی۔ اب جو چیزیں نشہ لاویں وہ سب حرام میں اور جو شرط بدی جائے کسی چیز پر جس میں ہار اور جیت ہووہ محض حرام ہے اور ایک طرف کی شرط حرام نہیں۔

۳۵۱۔ شراب پینے سے عقل جاتی رہتی ہے جو تمام امور شنعیہ سے بچاتی ہے اور لڑائی اور قتل وغیرہ طرح کی خرابیوں کی نوبت آتی ہے اور مختلف قیم کے امراض روعانی اور جمانی پیدا ہوتے ہیں جو بسا اوقات باعث ہلاکت ہوتے ہیں اور جوا کھیلنے میں حرام مال کا کھانا اور سرقہ اور تصنیع مال اور عیال باہم دشمنی وغیرہ طرح کے مفاسد ظاہری و باطنی پیش آتے ہیں ان میں سرسری نفع بھی ہے مثلاً شراب بی کر لذت و سرور ہوگیا اور جوا کھیل کر بلا مشقت مال ہاتھ آگیا۔

۳۵۲۔ مال خرچ کرنے کے آداب؛ لوگوں نے پوچھا تھا کہ مال اللہ کے واسطے کس قدر خرچ کریں حکم ہوا کہ جو اپنے اخراجات ضروری سے افزود (زائد) ہو کیونکہ جیبا آخرت کا فکر ضرور ہے دنیا کا فکر بھی ضرور ہے اگر سارا سامان اٹھا ڈالو تواپنی ضروریات کیونکر پوری کروجو حقوق تم پرلازم ہیں ان کو کیونکر ادا کرومعلوم نہیں کس کس خرابی دینی اور دینوی میں پھنو۔

۳۵۳۔ یعنی دنیا فانی مگر محل حوائج ہے اور آخرت باقی اور دار ثواب ہے اس لئے سوچ سمجھ کر ہرایک امر میں اس کے مناسب عال خرچ کرنا چاہیئے اور مصلحت دنیا اور آخرت دونوں کو پیش نظر رکھنا مناسب ہے اور احکام کو واضح طور پر بیان فرمانے سے یہی مطلوب ہے کہ تم کو فکر کرنے کا موقع ملے۔

۳۵۳۔ یتیموں کے مال کا عکم: بعض لوگ یتیم کے مال میں اعتیاط نہ کرتے تھے تو اس پر عکم ہوا تھا وَ لَا تَقُرَبُو اَمَالَ الْمَیَتِیْمِ الَّا فِلَا مِیْا الْمِیْنِ اِلَّا الَّذِیْنَ یَا کُلُوْنَ اَمْوَالَ الْمَیَتْ مٰی ظُلْلُمًا الْحَ اس پر جولوگ یتیموں کی پرور ش کرتے تھے وہ ڈرگئے اور یتیموں کے کھانے اور فرچ کو بالکل جداکر دیا کیونکہ شرکت کی عالت میں یتیم کا مال کھانا پڑتا تھا اس میں یہ دشواری ہوئی کہ ایک چیزیتیم کے واسطے تیار کی اب جو کچھ پچتی وہ فراب جاتی اور پھیلیکنی پڑتی اس اعتیاط میں یتیموں کا نقصان ہونے لگا توآپ سے عرض کیا تو اس پر اب یہ آیت نازل ہوئی۔

<u>808۔ یتیموں کے مال کا حکم: یعنی مقصود تو صرف یہ بات ہے کہ یتیم کے مال کی درستی اور اصلاح ہو سوجس موقع میں علیحدگی</u> میں یتیم کا نفع ہوتواس کواختیار کرنا چاہیئے اور جمال شرکت میں بہتری نظرآئے توان کا خرچ شامل کر لوتو کچھ مضائقہ نہیں کہ ایک وقت ان کی چیز کھا لی تو دوسرے وقت اپنی چیزان کو کھلا دی کیونکہ وہ یتیم بچے تمہارے دینی یا نسبی بھائی ہیں اور بھائیوں میں شرکت اور کھانا اور کھلانا بیجا نہیں ہاں بیہ ضرور ہے کہ یتیموں کی اصلاح کی رعایت پوری رہے اور اللہ خوب جانتا ہے کہ اس شرکت ہے کس کو خیانت اور افساد مال یتیم مقصود ہے اور کس کو یتیموں کی اصلاح اور ان کی نفع رسانی منظور ہے۔

البقرة٢

**٣٥٦** مشقت ڈالیا یعنی کھانے پینے میں یتیموں کی شرکت علیٰ وجہ الاصلاح بھی مباح نہ فرماتا یہ کہ بلا علم وبلا قصد مجبورًا بھی اگر کچھ کمی یا بیثی ہو جاتی تواس پر بھی مواخذہ کرتا۔

۳۵۷۔ یعنی محاری سے محاری حکم دے سکتا ہے اس لئے کہ وہ زبر دست ہے لیکن ایسا نہ کیا بلکہ سوات کا حکم دیا اس لئے کہ وہ حکمت اور مصلحت کے موافق کرنے والا ہے۔

ا۲۲ء اور نکاح مت کرو مشرک عورتوں سے جب تک ایان نہ لے آئیں اور البتہ لونڈی مسلمان بہتر ہے مثرک بی بی سے اگر چہ وہ تم کو بھلی لگے اور نکاح یہ کر دو مشرکین سے جب تک وہ ایان نے ل ے آویں اور البتہ غلام مسلمان بہتر ہے مشرک سے اگرچہ وہ تم کو بھلا لگے [۴۵۸] وہ بلاتے ہیں دوزخ کی طرف [۲۵۹] اور الله بلاما ہے جنت کی اور بخش کی طرف اپنے عکم سے اور بتلاما ہے اپنے عکم لوگوں کو تاکہ وہ نصيحت قبول كرين

وَ لَا تَنُكِحُوا الْمُشْرِكْتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ ۖ وَلَاَمَةُ مُّؤُمِنَةً خَيْرٌ مِّنُ مُّشَرِكَةٍ وَّ لَوُ اَعْجَبَتُكُمْ ۚ وَ لَا تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَتَّى يُؤُمِنُوا ۚ وَلَعَبُدُ مُّؤُمِنُ خَيْرٌ مِّنَ مُّشْرِكٍ وَّ لَوْ اَعْجَبَكُمْ ۗ أُولِّبِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ ﴿ وَاللَّهُ يَدُعُوَّا إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغُفِرَةِ بِإِذْنِهِ ۚ وَيُبَيِّنُ الْيَهِ لِلنَّاسِ هُ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿

۳۵۸۔ مشرک عورتوں سے نکاح کا عکم: پیلے مسلمان مرد اور کافر عورت اور اس کے برعکس دونوں صورتوں میں نکاح کی اجازت تھی اس آیت سے اس کو منسوخ کر دیا گیا اگر مردیا عورت مشرک ہو تواس کا نکاح مسلمان سے درست نہیں یا نکاح کے بعدایک مشرک ہوگیا تو نکار سابق ٹوٹ جائے گا اور شرک ہے کہ علم یا قدرت یا کسی اور صفت خدا وندی میں کسی کو خدا کا مماثل سمجھے یا خدا کے مثل کسی کی تعظیم کرنے لگے مثلاً کسی کو سمجدہ کرے یا کسی کو مختار سمجھ کر اس سے اپنی حاجت مانگے ۔ باتی اتنی بات دیگر آیات سے معلوم ہوئی کہ میبود و نصاری کی عور توں سے معلمان مرد کا نکار درست ہے وہ ان مشرکین میں داخل نہیں بشر طیکہ وہ اپنے دین پر قائم ہوں دہریہ اور ملحد نہ ہوں جیسے کہ اکثر نصاری آج کل کے نظر آتے میں خلاصہ تمام آیت کا یہ ہے کہ مسلمان مرد کو مشرک عورت سے بہتر ہے گو وہ آزاد کو مشرک عورت سے بہتر ہے گو وہ آزاد ہی کیوں نہ ہواگرچہ مشرک بی بسبب مال اور جال اور شرافت تم کو پہند آئے اور ایسے ہی مسلمان عورت کا نکاح مشرک مرد سے نہ کہ مسلمان غلام بھی مشرک مرد سے بہت بہتر ہے گو وہ آزاد ہی کیوں نہ ہواگرچہ مشرک مرد بسبب صورت اور دولت کے تم کو پہند ہوا گوہ مشرک مرد ہوں ادنی میں مشرک مرد سے بہت بہتر ہے گو وہ آزاد ہی کیوں نہ ہواگرچہ مشرک مرد بسبب صورت اور دولت کے تم کو پہند ہوں یعنی مشرک بین مشرک ن اور مشرک تا ہے اور شرک کی طرف رغبت کا باعث ہوتا ہے جن کا انجام دوز نے ہو اس کے الیوں اور اس کی برانی کو دل سے کم کرتا ہے اور شرک کی طرف رغبت کا باعث ہوتا ہے جن کا انجام دوز نے ہو اس کے الیوں اور اس کی برانی کو دل سے کم کرتا ہے اور شرک کی طرف رغبت کا باعث ہوتا ہے جن کا انجام دوز نے ہو اس کے الیوں

۲۲۱۔ اور تجھ سے پوچھتے ہیں عکم حیض کا کہدے وہ
گندگی ہے سوتم الگ رہو عورتوں سے حیض کے وقت
[۱۳۳] اور نزدیک نہ ہوان کے جب تک پاک نہ ہوویں
[۱۳۳] پھر جب نوب پاک ہو جاویں تو جاؤان کے پاس
جہاں سے حکم دیا تم کو اللہ نے [۱۳۳] بیشک اللہ کو پہند
آتے ہیں توبہ کرنے والے اور پہند آتے ہیں گندگی
سے بیخے والے [۱۳۳]

کے ساتھ نکاح کرنے سے اجتناب کلی لازم ہے۔

۳۱۰۔ حیض کے احکام: حیض کہتے ہیں اس نون کو ہو عورتوں کی عادت ہے اس عالت میں مجامعت کرنا نماز روزہ سب حرام ہیں اور غلاف عادت ہو نون آئے وہ بھاری ہے اس میں مجامعت نماز روزہ سب درست ہیں اس کا عال ایسا ہے جیساز خم یا فصد سے نون نکلنے کا یمود اور مجوس عالت حیض میں عورت کے ساتھ کھانے اور ایک گھر میں رہنے کو بھی جائز نہ سمجھتے تھے اور نصاری مجامعت سے بھی پرہیز نہ کرتے تھے آپ الٹی ایکنی آپ الٹی ایکنی آپ الٹی ایکنی آپ الٹی ایکنی کے اس پر صاف فرما دیا کہ

مجامعت اس حالت میں حرام ہے ان کے ساتھ کھانا پینا رہنا سہنا سب درست میں یہود کا افراط اور نصاریٰ کی تفریط دونوں مردود ہو گئیں ۔

۳۱۱۔ پاک ہونے میں یہ تفصیل ہے کہ اگر حیض اپنی پوری مدت یعنی دس دن تک موقوف ہوا ہو تو اسی وقت سے مجامعت درست ہے اور اگر دس دن سے پہلے ختم ہوگیا مثلاً چھ روز کے بعد اور عورت کی عادت بھی چھ روز کی تھی تو مجامعت نون کے موقوف ہوتے ہی درست نہیں بلکہ جب عورت غمل کر لے یا نماز کا وقت ختم ہو جائے اس کے بعد مجامعت درست ہوگی اور اگر عورت کی عادت سات یا آٹھ دن کی تھی توان دنول کے پوراکرنے کے بعد مجامعت درست ہوگی۔

۳۹۲۔ مجامعت کے احکام: جس موقع سے مجامعت کی اجازت دی ہے یعنی آگے کی راہ سے کہ جمال سے بچے پیدا ہوتا ہے۔ دوسرا موقع یعنی لواطت حرام ہے۔

۳۹۳۔ یعنی جو توبہ کرتے ہیں گناہ سے جوان سے اتفاقیہ صادر ہوا مثلاً عالت حیض میں وطی کا مرتکب ہوا اور ناپاکی یعنی گناہوں اور وطی عالت حیض میں اور وطی موقع نجس سے احتراز کرتے ہیں۔

نِسَآؤُكُمْ حَرُثُ لَّكُمْ "فَأَتُوا حَرُثَكُمْ اللَّهُ وَاتَّقُوا اللَّهُ وَاتَّقُوا اللَّهُ وَاتَّقُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوَّا اللَّهُ وَاعْلَمُوْ اللَّهُ وَاعْلَمُوْ اللَّهُ وَاعْلَمُوْ اللَّهُ وَاعْلَمُوْ اللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاعْلَمُوْ اللَّهُ وَاعْلَمُوْ اللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاعْلُمُ اللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَالِمُ الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِعُوا الْمُؤْمِنُونَا الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَا الْمُعْلِمُ

وَ لَا تَجْعَلُوا اللهَ عُرْضَةً لِآيْمَانِكُمْ أَنْ تَجْعَلُوا اللهَ عُرْضَةً لِآيْمَانِكُمْ أَنْ تَكَرُّوُا وَتَتَقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ لَا تَكُرُّوُا وَتَتَقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ وَاللهُ سَمِيْعُ عَلِيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَ

۲۲۳ تہماری عورتیں تمہاری کھیتی ہیں سو جاؤ اپنی کھیتی میں سو جاؤ اپنی کھیتی میں جہاں سے چاہو [۳۴۳] اور آگے کی تدبیر کرو اپنے واسطے [۳۲۵] اور ڈرتے رہو اللہ سے اور جان رکھو کہ تم کواس سے ملنا ہے اور نوشخبری سنا ایمان والوں کو

۲۲۴۔ اور مت بناؤ اللہ کے نام کو نشانہ اپنی قعیں کھانے کے لئے کہ سلوک کرنے سے اور پر ہمیزگاری سے اور لوگوں میں صلح کرانے سے پچ جاؤ [۲۲۳] اور اللہ سب کچھ سنتا جانتا ہے [۳۲۹]

۳۹۴۔ یہود عورت کی پشت کی طرف ہو کر وطی کرنے کو ممنوع کھتے تھے اور کھا کرتے تھے کہ اس سے بچہ احول پیدا ہوتا ہے آپ طُنْ اِلِّہِ اِسے پوچھا گیا تواس پر یہ آیت اتری یعنی تمہاری عورتیں تمہارے لئے بمنزلہ کھیتی کے میں جس میں نطفہ بجائے تخم اور اولا د بہنزلہ پیداوار کے ہے یعنی اس سے مقصود اصلی صرف نسل کا باقی رہنا اور اولاد کا پیدا ہونا ہے ہوتم کو اغتیار ہے آگے سے یا کروٹ سے یا پشت سے پڑکر یا بیٹے کر جس طرح چاہو مجامعت کرو مگر یہ ضرور ہے کہ تخم ریزی اُسی خاص موقع میں ہو ہماں پیداواری کی امید ہو۔ یعنی مجامعت خاص فرج ہی میں ہو لواطت ہر گز ہر گزنہ ہو یہود کا خیال غلط ہے کہ اس سے بچے احول پیدا ہوتا ہے۔ ۱۳۱۵۔ یعنی اعمال صالحہ اپنے لئے کرتے رہویا یہ کہ وطی سے اولاد صالح مطلوب ہونی چا بیئے محض خط نفس مقصود نہ ہو۔ ۱۳۱۹۔ لغو قسم کھانے کا بیان: یعنی کسی اچھے کام نہ کرنے پر خدا کی قسم کھا بیٹھے مثلاً ماں باپ سے نہ بولوں گا یا فقیر کو کچھ نہ دوں گا یا باہم کسی میں مصالحت نہ کراؤں گا ایسی قسموں میں خدا کے نام کو ہرے کا موں کے لئے ذریعہ بنانا ہوا سوالیا ہر گز مت کرواور اگر کسی نے ایسی قسم کھائی تو اس کا توڑنا اور کفارہ دینا واجب ہے۔

۳۹۷۔ یعنی اگر کوئی قیم کھاتا ہے تواللہ اس کو سنتا ہے اور اگر کوئی عظمت وجلال خداوندی کی وجہ سے قیم کھانے سے رکتا ہے تو اللہ اس کی نیت کو خوب جانتا ہے تمہاری کوئی بات ظاہری اور باطنی اس سے مخفی نہیں اس لئے نبیت قلبی اور قول لسانی دونوں میں احتیاط لازم ہے۔

لَا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغُو فِي آيْمَانِكُمْ وَلَكِنُ يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغُو فِي آيْمَانِكُمُ وَلَكِنُ يُوَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتُ قُلُوْبُكُمُ وَاللهُ غَفُوزٌ حَلِيمُ عَلَي أَلُونَ مِنْ نِسَآبِهِمْ تَرَبُّصُ اَرْبَعَةِ لِللَّذِينَ يُؤُلُونَ مِنْ نِسَآبِهِمْ تَرَبُّصُ اَرْبَعَةِ

لِلَّذِيْنَ يُؤُلُونَ مِنْ نِسَآيِهِمْ تَرَبُّصُ اَرْبَعَةِ اللهِ عَوْ تَرَبُّصُ اَرْبَعَةِ اللهِ عَفُورُ رَّحِيْمُ ﷺ وَ اللهُ عَفُورُ رَّحِيْمُ ﷺ وَ إِنْ عَزَمُوا الطَّلَاقَ فَإِنَّ اللهَ سَمِيْعُ

عَلِيْمُ

۲۲۵۔ نہیں پکرتا تم کو اللہ بیودہ قسموں پر تمہاری [۲۲۸ لیکن پکرتا ہے تم کو ان قسموں پر کہ جن کا قصد کیا تمہارے دلوں نے [۲۹۹] اور اللہ بخشے والا تحل کرنے والا تما۔

۲۲۱۔ جو لوگ قیم کھا لیتے ہیں اپنی عورتوں کے پاس جانے سے انکے لئے مہلت ہے چار مہینے کی پھر اگر باہم مل گئے تو اللہ بختے والا مہربان ہے ۔ ۱۲۸۔ اور اگر مٹھرا لیا چھوڑ دینے کو تو بدینک اللہ سننے والا جانے والا ہے والا ہی والا ہے والا ہے والا ہے والا ہے والا ہے والا ہے والا ہی والا ہے والا

۳۹۸۔ لغواور بیبودہ قیم وہ ہے کہ منہ سے عادت اور حروف کے موافق بیباختہ اور ناخواستہ نکل جائے اور دل کو خبرتک یہ ہوایسی قیم کا یہ کفارہ ہے یہ اس میں گناہ ہے البتہ اگر کوئی بالقصد الفاظ قیم مثل واللہ اور باللہ کھے اور اس سے محض تاکید مقصود ہو قیم کا قصد یہ ہوتواس پر ضرور کفارہ لازم ہو گا اور کفارہ کا بیان آگے آ جائے گا۔

۳۱۹۔ یعنی جو قسم جان بوجھ کر کھائے کہ جس میں دل بھی زبان کے موافق ہواس قسم کے توڑنے پر کفارہ لازم ہو گا۔

۳۷۰ غفور ہے کہ لغواور بیہودہ قسموں پر مواخذہ نہ فرمایا علیم ہے کہ مواخذہ میں جلدی نہیں فرماتا شاید ہندہ توبہ کر لے۔

۳۷۱۔ ایلاء کے احکام: یعنی اگر کوئی قسم کھائے کہ میں اپنی عورت کے پاس نہ جاؤں گا تواگر چار مہینے کے اندر عورت کے پاس گیا توقعم کا کفارہ دے گا اور عورت اس کے نکاح میں رہے گی اور اگر چار مہینے گذر گئے اور اس کے پاس نہ گیا تو عورت پر طلائق بائن ہوجائے گی ۔ فائدہ: ایلاء شرع میں اس کو کہتے ہیں کہ عورت کے پاس جانے سے چار مہینے یا زائد کے لئے یا بلا قید مدت قسم کھا لے اور چار مہینے سے کم ایلاء نہ ہو گا۔ ایلاء کی تینوں صورتوں میں چار مہینے کے اندر عورت کے پاس جائے گا تو کفارہ قسم کا دینا پڑے گا ورنہ چار ماہ کے ختم ہونے پر بلا طلاق دیے عورت مطلقہ بائنہ ہوجائے گی اور اگر چار مہینے سے کم پر قسم کھائے مثلاً قسم کھائی کہ تین مہینے عورت کے پاس نہ جاؤں گا تو یہ ایلاء شرعی نہیں اس کا یہ حکم ہے کہ اگر قسم کو توڑا مثلاً صورت مذکورہ میں تین مہینے کے اندر عورت کے پاس گیا تو قسم کا کفارہ لازم ہو گا اور اگر قسم کو پورا کیا یعنی تاین مہینے تک مثلاً اس کے پاس نہ گیا تو نہ عورت پر طلاق پڑے گی مذ کفارہ لازم ہو گا۔

> وَالْمُطَلَّقْتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ تَلْثَةً قُرُوٓ إِ ﴿ وَلَا يُحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكُتُمْنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي آرْحَامِهِنَ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ ﴿ وَبُعُوْلَتُهُنَّ اَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَٰلِكَ إِنْ اَرَادُوۡۤ ا اِصۡلَاحًا ۚ وَلَهُنَّ مِثُلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ " وَ لِلرِّجَالِ عُ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةُ وَاللَّهُ عَزِيْزُ حَكِيْمُ ﴿

۲۲۸۔ اور طلاق والی عورتیں انتظار میں رکھیں اپنے آپ کو تین حیض تک اور ان کو علال نہیں کہ چھیا ر کھیں جو پیدا کیا اللہ نے ان کے پیٹ میں اگر وہ ایان ر کھتی ہیں اللہ پر اور پھیلے دن پر <mark>[۳۲۲]</mark> اور ان کے خاوند حق رکھتے ہیں انکے لوٹا لینے کا اس مدت میں اگر چاہیں سلوک سے رہنا <sup>[۳۷۳</sup> اور عورتوں کا بھی حق ہے جیسا کہ مردوں کا ان پر حق ہے دستور کے موافق اور مردوں کو عورتوں پر فضیلت ہے [۳۲۳] اور اللہ زبردست ہے تدبيروالا ۲۲۹۔ طلاق رجعی ہے دوبارتک اسکے بعد رکھ لینا موافق دستور کے یا چھوڑ دینا بھلی طرح سے [۳۵۵] اور تم کو روا نہیں کہ لے لوکچھ اپنا دیا ہوا عورتوں سے مگر جبکہ فاوند عورت دونوں ڈریں اس بات سے کہ قائم نہ رکھ سکیں گے عکم اللہ کا [۲۲۹] پھر اگر تم لوگ ڈرواس بات سے کہ وہ دونوں قائم نہ رکھ سکیں گے اللہ کا عکم تو کچھ گناہ نہیں دونوں یا اس میں کہ عورت بدلہ دیکر چھوٹ دونوں پر اس میں کہ عورت بدلہ دیکر چھوٹ جاوے [۴۲۷] یہ اللہ کی باندھی ہوئی عدیں میں سوان جاوے آگے مت بڑھو اور جو کوئی بڑھ چلے اللہ کی باندھی ہوئی عدوں سے سووہی لوگ میں ظالم [۴۲۸]

الطَّلَاقُ مَرَّ لَٰنِ قَامُسَاكُ بِمَعُرُوفٍ اَوَ تَسْرِيْحُ بِإِحْسَانٍ وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ اَنَ تَسْرِيْحُ بِإِحْسَانٍ وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ اَنَ تَاخُذُوا مِمَّا اتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلَّا اَنَ تَاخُذُوا مِمَّا اتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلَّا اَنَ اللهِ فَانَ خِفْتُمُ يَّخَافَا اللهِ فَإِنْ خِفْتُمُ اللهِ فَانَ خِفْتُمُ اللهِ فَانَ خِفْتُمُ اللهِ فَالَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا اللهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِي فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فَيُمَا افْتَدَتْ بِهِ وَلِي لِنَاكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا فَيْكَا اللهِ فَالَا اللهِ فَاللهِ فَالْولِيكَ عَلَا اللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَالْمُونَ اللهِ فَاللهِ فَ

۳۲۲ طلاق اور عدت کے احکام: جب مرد نے عورت کو طلاق دی تو انجی اس عورت کو کسی دوسرے سے نکاح روا نہیں جب تک تین حیض پورے نہ ہو جائیں ٹاکہ عل ہو تو معلوم ہو جائے اور کسی کی اولاد کسی کو نہ مل جائے اس لئے عورت پر فرض بے کہ جو ان کے چیٹ میں ہواس کو ظاہر کر دیں نواہ عل ہویا حیض آتا ہواور اس مدت کو عدت کہتے ہیں۔ فائدہ: معلوم کرنا چا ہیئے کہ یہاں مطلقات سے فاص وہ عورتیں مراد میں کہ ان سے نکاح کے بعد صحبت یا خلوت شرعیہ کی نوبت خاوند کو آ چکی ہواور ان عورتوں کو حیض بھی آتا ہواور آزاد بھی ہوں کسی کی لونڈی نہ ہوں کیونکہ جس عورت سے صحبت یا خلوت کی نوبت نہ آئے اس کے اوپر طلاق کے بعد عدت بالکل نہیں اور جس عورت کو حیض نہ آئے مثلاً صغیر من ہے یا بہت بوڑھی ہو گئی یا اس کو عمل ہے تو پہلی دونوں صورتوں میں اس کی عدت تین میلیے ہیں اور عاملہ کی عدت وضع عمل ہے اور جو عورت آزاد نہ ہو بلکہ کسی کی شرعی قاعدہ کے موافق لونڈی ہواگر اس کو حیض آتا ہوتو اس کی عدت دو حیض اور حیض نہ آئے تواگر وہ صغیرہ یا بڑھیا ہے تو اس کی عدت فریرھ مہینہ ہے اور عاملہ ہے تو وہی وضع عمل ہے دوسری آئیوں اور عدیثوں سے یہ تفصیل ثابت ہے۔

\*\*Total مہینہ ہے اور عاملہ ہے تو وہی وضع عمل ہے دوسری آئیوں اور عدیثوں سے یہ تفصیل ثابت ہے۔

\*\*Total مہینہ ہے اور عاملہ ہے تو وہی وضع عمل ہے دوسری آئیوں اور عدیثوں سے یہ تفصیل ثابت ہے۔

لوٹانے سے مقصود سلوک اور اصلاح ہو عورت کو ستانا یا اس دباؤ میں اس سے مہر کا معاف کرانا منظور یہ ہویہ ظلم ہے اگر ایسا کرے

کا تو گنرگار ہو گا گورجت مبھی صیحے ہو جائے گی۔

۳۷۴۔ مردول کی عورتوں پر فضیلت: یعنی یہ امر تو تق ہے کہ جیسے مردول کے حقوق عورتوں پر ہیں ایے ہی عورتوں کے حقوق مردول پر ہیں جن کا قاعدہ کے موافق ادا کرنا ہرایک پر ضروری ہے اب مرد کو عورت کے ساتھ بدسلوکی اور اس کی ہر قیم کی حق تعلقی ممنوع ہوگی مگریہ بھی ہے کہ مردوں کو عورتوں پر فضیلت اور فوقیت ہے تو اس لئے رجعت میں اختیار مرد ہی کو دیا گیا۔ سرف دو طلاقیں: اسلام سے پہلے دستور تھاکہ دس ہیں جتنی بار چاہتے زوجہ کو طلاق دیتے مگر عدت کے ختم ہونے سے پہلے رجعت کر لیتے اور اس صورت سے بحض شخص عورتوں کو اس طرح بہت سے رجعت کر لیتے اس واسط یہ آیت اتری کہ طلاق جس میں رجعت ہو سکے کل دوبار ہے ایک یا دو طلاق تک تو اختیار دیا گیا کہ عدت کے اندر مرد چاہے تو عورت کو پھر دستور کے موافق رکھ لے یا بھلی طرح سے پھوڑ دے پھر بعد عدت کے رجعت باتی نہیں رہتی ہاں اگر دونوں راضی ہوں تو دوبارہ نکاح کر سکتے میں اور اگر تیسری بار طلاق دے گا تو پھر ان میں نکاح بھی درست نہیں ہوگا جب تک دوسرا فاوند اس سے نکاح کر کے صحبت نہ کر لیوے ۔ فائدہ: اِحْمَسَانُ بِحَمَّوْ فِ اور خَسَّرِ یَتُحُ بِاِحْسَانِ سے غرض یہ دوسرا فاوند اس سے نکاح کر کے صحبت نہ کر لیوے ۔ فائدہ: اِحْمَسَانُ بِحَمَّوْ فِ اور خَسَرِ یَتُحُ بِاِحْسَانِ سے غرض یہ کہ رجعت کرے تو موافقت اور حن معاشرت کے ساتھ رہے ۔

۳۷۱۔ یعنی مردوں کو یہ روا نہیں کہ عورتوں کو جو مہر دیا ہے اس کو طلاق کے بدلہ میں واپس لینے لگیں البتہ یہ جب روا ہے کہ ناچاری ہواور کسی طرح دونوں میں موافقت نہ آئے اور ان کو اس بات کا اندیشہ ہو کہ بوجہ شدت مخالفت ہم احکام خداوندی کی پابندی معاشرت باہمی میں نہ کر سکیں گے اور مرد کی طرف سے ادائے حقوق زوجہ میں قصور بھی نہ ہو وربنہ مال لینا زوج کو حرام ہے۔

قىم كاغلان اورتغيراوركوتاهى ان ميں يذكرني چاپيئے۔

فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعُدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَةٌ ۖ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنُ يَّتَرَاجَعَا إِنْ ظَنَّا أَنُ يُّقِيْمَا حُدُوْدَ اللهِ ﴿ وَ تِلْكَ حُدُوْدُ اللهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمٍ يَّعْلَمُوْنَ 🚍

وَ إِذَا طَلَّقُتُمُ النِّسَآءَ فَبَلَغُنَ اَجَلَهُنَّ فَامُسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوْفٍ أَوْ سَرَّحُوهُنَّ بِمَعْرُوْفٍ " وَ لَا تُمْسِكُوْهُنَّ ضِرَارًا لِّتَعْتَدُوا ۚ وَمَن يَّفْعَلُ ذٰلِكَ فَقَدُ ظَلَمَ نَفۡسَهُ ۚ وَلَا تَتَّخِذُوٓۤ اللَّهِ اللَّهِ هُزُوًا ۗ وَّ اذْكُرُوْا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمَآ اَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِّنَ الْكِتْبِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ ۚ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوَّا أَنَّ اللَّهَ بِكُلَّ ع شَيْءٍ عَلِيْمُ اللهُ

۲۳۰ پیر اگر اس عورت کو طلاق دی یعنی تبییری بار تو اب ملال نہیں اس کو وہ عورت اس کے بعد جب تک نکاح یہ کرے کسی خاوند سے اسکے سوا پھراگر طلاق دیدے دوسرا خاوند تو کچھ گناہ نہیں ان دونوں پر کہ مچھر باہم مل جاویں اگر خیال کریں کہ قائم رکھیں گے اللہ کا عکم اور یہ حدیں باندھی ہوئی ہیں اللہ کی بیان فرماتا ہے ان کو واسطے جاننے والوں کے [۲۷۹]

۲۳۱۔ اور جب طلاق دی تم نے عورتوں کو پھر پہنچیں اپنی عدت تک [۴۸۰] تورکھ لو ان کو موافق دستور کے یا چھوڑ دو ان کو بھلی طرف سے اور یہ روکے رکھو ان کو ستانے کے لئے تاکہ ان پر زیادتی کرو [۴۸۱] اور جو ایسا کرے گا وہ بیشک اپنا ہی نقصان کرے گا اور مت ٹھہراؤاللہ کے احکام کو ہنسی اور یاد کرواللہ کا احبان جو تم پر ہے اور اس کو کہ جو آثاری تم پر کتاب اور علم کی باتیں کہ تم کو نصیحت کرتا ہے اسکے ساتھ اور ڈرتے رہواللہ سے اور جان رکھو کہ اللہ سب کچھ جانتا ہے [۳۸۲]

۳۷۹۔ تیسری طلاق کا حکم: یعنی اگر زوج اپنی عورت کو تیسری بار طلاق دے گا تو پھر وہ عورت اس کے لئے علال نہ ہوگی تاوقتیکہ وہ عورت دوسرے شخص سے نکاح یہ کر لے اور دوسرا غاونداس سے صحبت کر کے اپنی خوشی سے طلاق یہ دیوے اس کی عدت

پوری کر کے پھر زوج اول سے نکاح جدید ہو سکتا ہے اس کو علالہ کہتے ہیں اور علالہ کے بعد زوج اول کے ساتھ نکاح ہونا جب ہی ہے کہ ان کو حکم خدواندی کے قائم رکھنے یعنی ایک دوسرے کے حقوق اداکر نے کا خیال اور اس پر اعتماد ہو ور نہ ضرور نزاع باہمی اور اتلاف حقوق کی نوبت آئے گی اور گناہ میں مبتلا ہوں گے۔

۳۸۰ یعنی عدت ختم ہونے کو آئی۔

۳۸۱۔ رجعت کے آداب: یعنی عدت کے ختم ہونے تک خاوند کو اختیار ہے کہ اس عورت کو موافقت اور اتحاد کے ساتھ پھر ملا لے یا خوبی اور رضامندی کے ساتھ بالکل چھوڑ دے یہ ہر گر جائز نہیں کہ قید میں رکھ کر اس کو ستانے کے قصد سے رجعت کرے حیسا کہ بعض اشخاص کیا کرتے تھے۔ فائدہ: آیت سابقہ یعنی اکھ لکا ڈی مکر ٹین الے میں یہ بتلایا تھاکہ دو طلاق تک زوج کو اختیار حیث کہ عورت کو عدگی سے پھر ملا لے یا بالکل چھوڑ دے اب اس آیت میں یہ ارشاد ہے کہ یہ اختیار صرف عدت تک ہے عدر وج کو اختیار مرف عدت تک ہے عدر وج کو اختیار مذکورہ عاصل نہ ہوگا اس لئے کوئی تکرار کا شبہ نہ کرے۔

۳۸۲۔ نکاح طلاق ایلاء خلع رجعت علالہ وغیرہ میں بڑی حکمتیں اور مصلحتیں میں ان میں جیلے کرنے اور بیہودہ اغراض کو دخل دینا مثلاً کوئی رجعت کرے اور اس سے مقصود عورت کو تنگ کرنا ہے تو گویا اللہ کے احکام کے ساتھ مٹھٹے بازی مٹھری نعوذ باللہ من ذلک اللہ کوسب کچھ روش ہے ایسے حیلوں سے بجز مضرت اور کیا عاصل ہو سکتا ہے۔

وَ إِذَا طَلَّقُتُمُ النِّسَآءَ فَبَلَغُنَ اَجَلَهُنَّ فَلَا يَعْلَمُ النِّسَآءَ فَبَلَغُنَ اَجَلَهُنَّ فَلَا يَعْلَمُ الذَّ اللَّهِ الْمَعْرُوفِ فَالْكَ يُوعَظَ اللهِ عَنْ كَانَ مِنْكُمْ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ وَاللهُ يَعْلَمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَانْتُهُ لَا تَعْلَمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَانْتُهُ الْتَعْلَمُ وَانْتُ الْمَلْمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَانْتُهُ الْمُ وَانْتُهُ اللّهُ يَعْلَمُ وَانْتُهُ الْمُ الْتَعْلَمُ وَانْتُ اللّهُ يَعْلَمُ وَانْتُهُ الْمُ الْمُ عَلَمُ وَانْتُ اللّهُ يَعْلَمُ وَانْتُهُ الْمُ الْتُعْلَمُ وَانْتُ اللّهُ يَعْلَمُ وَانْتُ اللّهُ يَعْلَمُ وَانْتُ اللّهُ الْمُ وَانْتُونَا اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ الْمُؤْمِنَا اللّهُ الْمُؤْمُ الْعُلْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُ

۳۸۳۔ معروف طریقے کے معنیٰ: ایک عورت کو اس کے خاوند نے ایک یا دو طلاق دی اور پھر عدت میں رجعت بھی نہ کی جب عدت ختم ہو چکی تو دوسرے لوگوں کے ساتھ زوج اول نے بھی نکاح کا پیام دیا عورت بھی اس پر راضی تھی مگر عورت کے بھائی کو غصہ آیا اور نکاح کو روک دیا اس پر یہ عکم اتراکہ عورت کی خوشنودی اور بہبودی کو ملحوظ رکھو اسی کے موافق نکاح ہونا چاہیئے اپنے کسی خیال اور ناخوشی کو دخل مت دو اور یہ خطاب عام ہے نکاح سے روکنے والوں کو سب کو خواہ زوج اول جس نے کہ طلاق دی ہے وہ دوسری جگہ عورت کو نکاح کرنے سے روکے یا عورت کے ولی اور وارث عورت کو پہلے خاوند سے یاکسی دوسری جگہ نکاح کرنے سے مانع ہوں سب کو روکنے سے ممانعت آگئی ہاں اگر خلاف قاعدہ کوئی بات ہو مثلاً غیر کفو میں عورت کا حق ہے۔ نکاح کرنے گے یا پہلے خاوند کی دوسرے سے نکاح کرنا چاہے تو بیشک ایسے نکاح سے روکنے کا حق ہے۔ بالمُمَعْنُ وَ فِ فرمانے کا یمی مطلب ہے۔

۳۸۷۔ یہ سب احکام حکمت سے پر ہیں یعنی عکم جو مذکور ہوئے ان سے اہل ایان کو نصیحت دی جاتی ہے کیونکہ اس نصیحت سے وہی منتفع ہوتے ہیں اور یوں تو نصیحت سجی کے لئے ہے کسی کی خصوصیت نہیں اور مومنین کے خاص کرنے سے دوسروں پر تہدید اور ان کی تحقیر بھی مفہوم ہوتی ہے یعنی جولوگ ان حکموں پر عمل نہیں کرتے گویا ان کواللہ اور یوم آخرت پر ایمان ہی نہیں۔

٣٨٥۔ يه سب احكام حكمت سے پر ہيں: يعنی عورت كو نكاح سے نه روكنے اور اس كے نكاح ہوجانے ميں وہ پائيزگی ہے ہو نكاح سے روكنے ميں ہرگز نہيں اور عورت جب كه پہلے خاوند كی طرف راغب ہو تواسی كے ساتھ نكاح ہوجانے ميں وہ پائيزگی ہے كہ دوسرے كے ساتھ نكاح كرنے ميں ہرگز نہيں اللہ تعالیٰ ان كے دلوں كی باتوں اور نفع و نقصان آئندہ كو نوب جانتا ہے اور تم نہيں جانتے۔

وَالْوَالِاتُ يُرْضِعْنَ اَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ اَرَادَ اَنْ يُّتِمَّ الرَّضَاعَةُ لَّ كَامِلَيْنِ لِمَنْ اَرَادَ اَنْ يُّتِمَّ الرَّضَاعَةُ لَوْعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَلا تُكَلَّفُ نَفْشُ إلَّا وُسْعَهَا لَا لَهُ مَوْلُودُ لَا تُكَلِّفُ نَفْشُ إلَّا وُسُعَهَا لَا تُضَارَ وَالِدَةُ بِولَدِهَا وَلَا مَوْلُودُ لَا تُضَارَ وَالِدَةُ بِولَدِهَا وَلَا مَوْلُودُ لَا تُكَلِّفُ فَإِنْ الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ فَإِنْ لَلَا اللهُ الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ فَإِنْ لَلَّا اللَّهُ الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ فَإِنْ اللَّهُ الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ فَإِنْ اللَّهُ الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ فَإِنْ الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ فَإِنْ اللَّهُ الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ فَإِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ فَإِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ فَإِنْ اللَّهُ اللَّهُ الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ فَإِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

۲۳۳۔ اور پیجے والی عورتیں دودھ پلاویں اپنے بچوں کو دو برس پوری ہو کوئی چاہے کہ پوری کرے دودھ کی مدت اللہ اور کرے والے یعنی باپ پر ہے کھانا اور کچڑا ان عورتوں کا موافق دستور کے تکلیف نہیں دی جاتی کسی کو مگر اس کی گنجائش کے موافق نہ نقصان دیا جاوے مال کو اس کے بچے کی وجہ سے اور نہ اس کو کہ جس کا وہ بچے ہواس کے بچے کی وجہ سے اور نہ اس کو کہ جس کا وہ بچے ہے بعنی باپ کو اسکے بچے کی وجہ سے [۲۸۸] اور وارثوں پر جھی یہ لازم ہے [۲۸۸] پھر اگر ماں باپ چاہیں کہ

دودھ چھڑا لیں لیعنی دو برس کے اندر ہی اپنی رضا اور مثورہ سے توان پر کچھ گناہ نہیں [۲۸۹] اور اگر تم لوگ چاہو کہ دودھ پلواؤ کسی دایہ سے اپنی اولاد کو تو بھی تم پر کچھ گناہ نہیں جبکہ حوالہ کر دو جو تم نے دینا متھرایا تھا موافق دستور کے [۲۹۰] اور ڈرو اللہ سے اور جان رکھو کہ اللہ تمہارے سب کامول کو خوب دیکھتا ہے

أَرَادَا فِصَالًا عَنَ تَرَاضٍ مِّنَهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَ إِنْ اَرَدُتُهُمْ اَنُ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهُمَا فَ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ تَسُتَرُضِعُوَّا اَوْلَادَكُمْ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمْتُمْ مَّآ اتَيْتُمْ بِالْمَعُرُوفِ اللهَ وَاعْلَمُونَ اللهَ بِمَا تَعْمَلُونَ وَاتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا انَّ الله بِمَا تَعْمَلُونَ

## بَصِيرُ 🚍

۳۸۹۔ رضاعت کے احکام: یعنی ماں کو عکم ہے کہ اپنی بچ کو دو برس تک دورہ پلائے اور یہ مدت اس کے لئے ہے جو ماں باپ بچ کے دورہ پینے کی مدت کو پورا کرنا چاہیں ورنہ اس میں کمی بھی جائز ہے جیبا آیت کے اخیر میں آتا ہے اور اس عکم میں وہ مائیں بھی داخل میں جن کا نکاح باقی ہے اور وہ بھی جن کو طلاق مل چکی ہویا ان کی عدت بھی گذر چکی ہوہاں اتنا فرق ہو گا کہ کھانا کہوا منکوحہ اور معتدہ کو دینا زوج کو ہر حال میں لازم ہے دورہ پلائے یا نہ پلائے اور عدت ختم ہو چکے گی تو پھر صرف دورہ پلانے کی وجہ سے دینا ہو گا اور اس آیت سے یہ معلوم ہوا کہ دورہ کی مدت کو جس ماں سے پورا کرانا چاہیں یا جس صورت میں باپ سے دورہ پلانے کی اجرت ماں کو دلوانا چاہیں تو اس کی انتہا دو ہر س کامل ہیں یہ معلوم نہیں ہوا کہ علی العموم دورہ پلانے کی مدت دو ہر س خارہ نہیں۔

۳۸۷۔ یعنی باپ کو بچے کی ماں کو کھانا کچرا ہر عال میں دینا پڑے گا۔ اول صورت میں تو اس لئے کہ وہ اس کے نکاح میں ہے دوسری صورت میں عدت میں ہے اور تیسری صورت میں دودھ پلانے کی اجرت دینی ہوگی اور بچے کے ماں باپ بچے کی وجہ سے ایک دوسرے کو تکلیف نہ دیں مثلاً ماں بلاوجہ دودھ پلانے سے انکار کرے یا باپ بلا سبب ماں سے بچے جدا کر کے کسی اور سے دودھ پلوائے یا کھانے کیڑے میں تنگی کرے۔

۳۸۸۔ یعنی اگر باپ مر جاوے تو بچہ کے وارثوں پر بھی یہی لازم ہے کہ دودھ پلانے کی مدت میں اس کی مال کے کھانے کچڑے کا خرچ اٹھائیں اور تکلیف نہ پہنچائیں اور وارث سے مراد وہ وارث ہے جو محرم بھی ہو۔

**۳۸۹**۔ یعنی اگر ماں باپ کسی مصلحت کی وجہ سے دو سال کے اندر ہی بچپہ کی مصلحت کا لحاظ کر کے باہمی مثورہ اور رضامندی سے دودھ چھڑانا چاہیں تواس میں گناہ نہیں مثلاً ماں کا دودھ اچھا نہ ہو۔

۔ ۲۹۰ یعنی اے مردواگر تم کسی ضروروت و مصلحت سے مال کے سواکسی دوسری عورت سے دودھ پلوانا چاہو تواس میں مجھی گناہ نہیں مگر اس کی وجہ سے ماں کا کچھ حق ینہ کاٹ رکھے بلکہ دستور کے مطابق جو ماں کو دینا ٹھمرایا تھا وہ دیدے اور یہ مطلب مبھی ہو سكتا ہے كه دودھ يلانے والى كاحق بنه كائے۔

> وَالَّذِيْنَ يُتَوَفَّوُنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُوَاجًا يَّتَرَبَّصُنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشُهُرٍ وَّعَشْرًا ۚ فَإِذَا بَلَغُنَ اَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فِيهُا فَعَلْنَ فِي اَنْفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيْمَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاءِ أَوْ أَكْنَنْتُمْ فِي آنَفُسِكُمْ " عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ وَلَكِنَ لَّا تُوَاعِدُوْهُنَّ سِرًّا إِلَّا اَنُ تَقُولُوا قَوْلًا مَّعُرُوْفًا ﴿ وَلَا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النِّكَاحِ حَتَّى يَبُلُغَ الْكِتْبُ أَجَلَهُ ﴿ وَاعْلَمُوٓا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِيَّ اَنْفُسِكُمْ فَاحْذَرُوْهُ ۚ عُ وَاعْلَمُوٓا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴿

۲۳۴۔ اور جو لوگ مر جاویں تم میں سے اور چھوڑ جاویں اپنی عورتیں تو چاہئے کہ وہ عورتیں انتظار میں رکھیں اینے آپ کو چار مہینے اور دس دن [۳۹] پھر جب پورا کر چکیں اپنی عدت کو تو تم پر کچھ گناہ نہیں اس بات میں کہ کریں وہ اپنے حق میں قاعدہ کے موافق <sup>[۳۹۲]</sup> اور اللہ کو تہارے تام کاموں کی خبرہے

۲۳۵ ۔ اور کچھ گناہ نہیں تم پر اس میں کہ اشارہ میں کہو پیغام نکاح ان عورتوں کا یا پوشیدہ رکھواینے دل میں اللہ کو معلوم ہے کہ تم البتہ ان عورتوں کا ذکر کرو گے لیکن ان سے نکاح کا وعدہ یہ کر رکھوچھپ کر مگریہی کہ کہدو کوئی بات رواج شریعت کے موافق اور نہ ارادہ کرونکاح کا یہاں تک کہ پہنچ جاوے عدت مقررہ اپنی انتا کو<sup>[۴۹۳]</sup> اور جان رکھوکہ اللہ کو معلوم ہے جو کچھ تمہارے دل میں ہے سواس سے ڈرتے رہواور جان رکھوکہ اللہ بخشے والا اور تحل کرنے والا ہے [۴۹۳]

۳۹۱۔ موت کی عدت: پہلے گذر چکا ہے کہ طلاق کی عدت میں تین حیض انتظار کرے اب فرمایا کہ موت کی عدت میں چار مہینے دس دن انتظار کرے سواس مدت میں اگر معلوم ہو گیا کہ عورت کو حل نہیں تو عورت کو نکاح کی اجازت ہوگی ورنہ وضع حمل کے بعد اجازت ہوگی اس کی تشریح سورہ طلاق میں آئے گی حقیقت میں تین حیض یا چار مہینے دس دن حمل کے انتظار اور اس کے دریافت کرنے کے لئے مقرر فرمائے۔

۳۹۲۔ بیوہ کا نکاح: جب بیوہ عورتیں اپنی عدت پوری کر لیں یعنی غیر عاملہ چار ماہ دس روز اور عاملہ مدت عمل توان کو دستور شریعت کے موافق نکاح کر لینے میں کچھ گناہ نہیں اور زینت اور خوشبو سب علال میں ۔

٣٩٣ ـ خلاصه آیت کا بیہ ہواکہ عورت خاوند کے نکاح سے جدا ہوئی توجب تک عدت میں ہے توکسی دوسرے کو جائز نہیں کہ اس سے نکاح کروں گایا اشارۃً اپنے مطلب کو اسے سنا دے لکہ کوئی دوسرا اس سے پہلے پیام نہ دے بیٹے مثلاً عورت کو سنا دے کہ تجھ کو ہر کوئی عزیز رکھے گایا کے کہ میراارادہ کہیں نکاح کرنے کا ہے تو کچھ گناہ نہیں مگر صاف پیام ہر گزنہ دے۔

۳۹۴ یعنی حق تعالیٰ تمہارے جی کی باتیں جانتا ہے سو ناجائز ارادہ سے بچتے رہو اور ناجائز ارادہ ہوگیا تو اس سے توبہ کرواللہ بخشے والا ہے اور گنگار پر عذاب نہ ہوا تو اس سے مطمئن نہ ہو جائے کیونکہ وہ علیم ہے عقوبت میں جلدی نہیں فرمانا۔

اللہ اللہ اللہ ہوں کو اس کو ہاتھ جھی نہ لگایا ہواور نہ مقرر کیا ہوان کے وقت کہ ان کو ہاتھ بھی نہ لگایا ہواور نہ مقرر کیا ہوان کے لئے کچھ مہر اور ان کو کچھ خرچ دو مقدور والے پر اس کے موافق جو خرچ کہ موافق ہے اور تنگی والے پر اس کے موافق جو خرچ کہ قاعدہ کے موافق ہے لازم ہے نیکی کرنے والوں پر الام

لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمُ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمُ تَمَسُّوُ هُنَّ أَوُ تَفُرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً ﴿ وَعَلَى وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَاعًا بِالْمَعْرُونِ حَقًّا الْمُعْرُونِ حَقًّا الْمُعْرُونِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ عَلَى الْمُعْرُونِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ عَلَى الْمُحْسِنِينَ عَلَى الْمُحْسِنِينَ عَلَى الْمُعْرُونِ حَقَّا اللّهُ عَلَى الْمُعْرُونِ اللّهَ عَلَى الْمُعْرَاقِ اللّهَ عَلَى الْمُعْرَاقِ اللّهُ عَلَى الْمُعْرَاقِ اللّهُ عَلَى الْمُعْرَاقِ اللّهُ عَلَى الْمُعْرُونِ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

۳۹۵۔ مہر کا بیان: اگر نکاح کے وقت مہر کا ذکر یہ آیا اور بلا مہر ہی نکاح کر لیا تو بھی نکاح درست ہے مہر بعد میں مقرر ہو رہے گا لیکن اس صورت میں اگر ہاتھ لگانے سے پہلے یعنی مجامعت اور خلوت صیحہ سے پہلے ہی طلاق دے دی تو مہر کچھ لازم یہ ہو گا لیکن زوج کولازم ہے کہ اپنے پاس سے عورت کو کچھ دیدے کم سے کم یہی کہ تین کپڑے کرتہ، سربند، پا در اپنی عالت کے موافق

اور خوشی سے دیدے۔

وَ إِنْ طَلَّقُتُمُوْهُنَّ مِنْ قَبْلِ اَنْ تَمَسُّوْهُنَّ مِنْ قَبْلِ اَنْ تَمَسُّوْهُنَّ مَا وَقَدُ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيْضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ لِلَّا اَنْ يَعْفُونَ اَوْ يَعْفُوا الَّذِي فَرَضْتُمْ اللَّا اَنْ يَعْفُونَ اَوْ يَعْفُوا الَّذِي فَرَضْتُمْ اللَّا اَنْ يَعْفُوا الَّذِي بِيدِهِ عُقْدَةُ النِّكَامِ وَ اَنْ تَعْفُوا اتَعْمَلُوا الْفَضْلَ بَيْنَكُمُ وَ اللَّي لِلتَّقُولُ الْفَضْلَ بَيْنَكُمُ وَلَا تَنْسُوا الْفَضْلَ بَيْنَكُمُ وَاللَّهُ لِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ عَلَى اللَّهُ لِمَا تَعْمَلُونَ وَاللَّهُ لِمَا تَعْمَلُونَ وَالْمُ الْمُنْ الْمَالِقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمُ الْمُنْ الْمُعْلِقُونَ اللَّهُ لِمُ اللَّهُ لِمِنْ الْمُنْ الْ

خفِظُو اعلى الصَّلَوتِ وَالصَّلُوةِ الْوُسُطٰى فَوَقُو مُو اللهِ قَنِتِينَ ﴿

۲۳۰۔ اور اگر طلاق دو ان کو ہاتھ لگانے سے پہلے اور معمرا چکے تھے تم ان کے لئے مہر تو لازم ہوا آدھا اس کا کہ تم مقرر کر چکے تھے مگر یہ کہ درگذر کریں عورتیں یا درگذر کرے وہ شخص کہ اس کے اختیار میں ہے گرہ نکاح کی یعنی خاوند اور تم مرد درگذر کرو تو قریب ہے رکاح کی یعنی خاوند اور تم مرد درگذر کرو تو قریب ہے اللہ جو کچھ تم کرتے ہو نوب دیکھتا ہے [۲۹۲]

۲۳۸۔ خبردار رہو سب نمازوں سے اور پیج والی نماز سے اور پیج والی نماز سے اور کھوٹے رہواللہ کے آگے ادب سے [۲۹۲]

۳۹۱۔ اگر نکاح کے وقت مہر مقرر ہو چکا تھا اور ہاتھ لگانے سے پہلے طلاق دیدی تو آدھا مہر دینا لازم ہے مگر عورت یا مرد کہ جس کے انتیار میں ہے نکاح کا قائم رکھنا اور توڑنا اپنے حق سے درگذر کریں تو بہتر ہے عورت کی تو درگذر یہ کہ آدھا بھی معاف کر دے اور مرد کی درگذر یہ کہ جو مہر مقرر ہوا تھا پورا توالہ کر دے یا تمام مہرادا کر چکا تھا تو آدھا نہ لوا و سے بلکہ سب مہر چھوڑ دے چر فرمایا کہ مرد درگذر کرے تو تقویٰ کے زیادہ مناسب ہے ۔ کیونکہ اللہ نے اس کو بڑائی دی اور مختار کیا نکاح باقی رکھنے کا اور طلاق دینے کا اور نفس نکاح سے تمام مہر لازم ہو جاتا ہے اب بدون ہاتھ لگائے طلاق دے کر زوج نصف مہر کو اپنے ذمہ سے ٹلاتا ہے یہ تقویٰ کے مناسب نمیں اور زوجہ کی طرف سے کسی قیم کی کو تا ہی نمیں ہوئی ہو کچھ کیا زوج نے کیا ان وجوہ سے زوج کو زیادہ مناسب ہے کہ درگذر کرے۔ فائدہ: طلاق کی مہر اور وطی کے کھاظ سے چار صورتیں ہو سکتی میں ایک تو یہ کہ نہ مہر ہو نہ وطی ۔ دوسری یہ کہ مہر تو مقرر ہو مگر وطی کی نوبت نہ آئے ان دونوں صورتوں کا حکم دونوں آیتوں میں معلوم ہو چکا۔ تیسری یہ کہ مہر مقرر ہو اور وطی کی نوبت نہ آئے ان دونوں صورتوں کا حکم دونوں آیتوں میں معلوم ہو چکا۔ تیسری یہ کہ مہر مقرر ہو اور وطی کی نوبت نہ آئے ان دونوں صورتوں کا حکم دونوں آیتوں میں معلوم ہو چکا۔ تیسری یہ کہ مہر مقرر ہو اور وطی کی نوبت نہ آئے ان دونوں صورتوں کا ور دینا پڑے گا مین معلوم ہو چکا۔ تیسری یہ کہ مہر مقرر کیا ہو اور یہی چاروں تھا اور ہاتھ لگانے کے بعد طلاق دی اس میں مہر مثل پورا دینا پڑے گا یعنی ہو اس عورت کی قوم میں رواج ہے اور یہی چاروں

صورتیں موت زوج میں نکلیں گی مگر موت کا عکم طلاق کے عکم سے جدا ہے اگر مهر مقرر نہ کیا تھا اور ہاتھ بھی نہیں لگایا تھا کہ زوج مرگیا یا ہاتھ اور ہاتھ بھی نہیں لگایا توان دونوں مرگیا یا ہاتھ نہ لگایا توان دونوں صورتوں میں مہر مثل پورا لازم ہو گا اور اگر مهر مقرر کیا اور ہاتھ لگایا یا ہاتھ نہ لگایا توان دونوں صورتوں میں جو مهر مقرر ہوا تھا وہ پورا دینا ہو گا۔

۳۹۷۔ عصر کی نماز کی اہمیت: نیچ والی نماز سے مراد عصر کی نماز ہے کہ دن اور رات کے نیچ میں ہے اس کی تاکید زیادہ فرمائی کہ اس وقت دنیا کا مشغلہ زیادہ ہوتا ہے اور فرمایا کھڑے رہوا دب سے یعنی نماز میں ایسی حرکت نہ کروجس سے معلوم ہوجائے کہ نماز منہیں پڑھتے ایسی باتوں سے نماز ٹوٹ جاتی ہے جینے کھانا یا پینا یا کسی سے بات کرنا یا بنسنا۔ فائدہ: طلاق کے حکموں میں نماز کے عکم کو بیان فرمانے کی یا یہ وجہ ہے کہ دنیا کے معاملات اور باہمی نزاعات میں پڑ کر کمیں غدا کی عبادت کو نہ بھلا دو اور یا یہ وجہ ہے کہ ہواور ہوس کے بندوں کو بوجہ غلبہ حرص و بخل عدل کو پورا کرنا اور انصاف سے کام لینا اور وہ بھی رنج اور طلاق کی عالت میں بہت دشوار ہے پھر و ان تعفو ا اور لا تنسو ا الفضل پر اور اس عالت میں ان سے عمل کرنے کی توقع بیشک متعبد نظر آتی تھی سواس کا علاج فرما دیا گیا کہ نماز کی محافظت اور اس کی پابندی اور اس کے حقوق کی رعایت عمدہ علاج ہے کہ نماز کوازالہ رذائل اور تحصیل فواضل میں بڑا اثر ہے۔

فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكْبَانًا فَإِذَا آمِنْتُمْ فَاذُكُرُوا اللهَ كَمَا عَلَّمَكُمْ مَّالَمْ تَكُونُوا تَعُلَمُونَ

وَالَّذِيْنَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُوْنَ الْحِيْمُ وَيَذَرُوْنَ الْحَوْلِ عَلَمْ مَّتَاعًا إلَى الْحَوْلِ غَيْرَ الْحُرَاجِ فَانَ خَرَجْنَ فَلَا الْحَوْلِ غَيْرَ الْحُرَاجِ فَانَ خَرَجْنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي آنَفُسِهِنَّ مِنَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي آنَفُسِهِنَّ مِنَ مَعُرُوْفٍ وَاللهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ عَلَيْ مَنَ اللهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ عَلَيْ اللهُ عَنْ يَرْ حَكِيمٌ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَا اللهُ عَنْ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَا عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

۲۳۹ یر اگرتم کو ڈر ہو کسی کا توپیادہ پڑھ لویا سوار پھر جس وقت تم امن پاؤ تو یاد کرواللہ کو جس طرح کہ تم کو سکھایا ہے جس کو تم یہ جانتے تھے [۲۹۸]

۲۲۰۔ اور جو لوگ تم میں سے مر جاویں اور چھوڑ جاویں اپنی عورتیں تو وہ وصیت کر دیں اپنی عورتوں کے واسط فرچ دینا ایک برس تک بغیر نکا لینے کے گھرسے [۴۹۹] پھر اگر وہ عورتیں آپ نکل جاویں تو کچھ گناہ نہیں تم پر اس میں کہ کریں وہ عورتیں اپنے حق میں بھلی بات اور اللہ زبر دست ہے حکمت والا [۴۰۰]

۳۹۸۔ خوف کی نماز کی بیان: یعنی لڑائی اور دستمن سے خوف کا وقت ہو تو ناچاری کو سواری پر اور پیادہ بھی اشارہ سے نماز درست ہے گو قبلہ کی طرف بھی منہ نہ ہو۔

**799**۔ یہ حکم اول تھا اس کے بعد جب آیت میراث نازل ہوئی اور عورتوں کا بھی حصہ مقرر ہو چکا ادھر عورت کی عدت چار مہینے دس دن ٹھمرا دی گئی تب سے اس آیت کا حکم موقوف ہوا۔

...ہم یعنی اگر وہ عورتیں اپنی خوشی سے سال کے ختم ہونے سے پہلے گھرسے نکلیں تو کچھ گناہ نہیں تم پر اے وارثواس کام میں کہ کریں وہ عورتیں اپنے حق میں شریعت کے موافق یعنی چاہیں غاوند کریں یا اچھی پوشاک اور خوشبو کا استعال کریں کچھ حرج نہیں۔

۲۳۱۔ اور طلاق دی ہوئی عورتوں کے واسطے خرچ دینا ہے قاعدہ کے موافق لازم ہے پر ہیز گاروں پر <sup>[۴۰</sup>۰]

۲۲۲ اسی طرح بیان فرماتا ہے اللہ تمہارے واسطے اپنے عکم ٹاکہ تم سمجھ لو[۴۰۲]

۲۸۳۔ کیا یہ دیکھا تو نے ان لوگوں کو جو کہ نکلے اپنے

سے اور وہ ہزاروں تھے موت کے ڈر سے پھر فرمایا ان کو اللہ نے کہ مر جاؤ پھر ان کو زندہ کر دیا بیٹک اللہ فضل کرنے والا ہے لوگوں پر لیکن اکثر لوگ شکر نہیں [٣٠٣] وَ لِلْمُطَلَّقٰتِ مَتَاعُ بِالْمَعْرُوفِ لَمَ حَقَّا عَلَى الْمُتَّقِينَ 📆

كَذٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمَ الْيَهِ لَعَلَّكُمْ عُ تَعُقِلُونَ 📆

ٱلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ خَرَجُوْا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمْ أُلُونُ حَذَرَ الْمَوْتِ " فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوْتُوا اللهَ لَذُو فَضَلِ مُوتُوا اللهَ لَذُو فَضَلِ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا عَلَى النَّاسِ وَلٰكِنَّ يَشُكُرُ وَنَ 🚍

۴۰۱۔ طلاق والی عورتوں کو جوڑا دینا: پہلے خرچ یعنی جوڑا دینے کا حکم اس طلاق پر آ چکا ہے کہ یہ مہر مٹھہرا ہو یہ زوج نے ہاتھ لگایا ہو اب اس آیت میں وہ حکم سب کے لئے آگیا مگر اتنا فرق ہے کہ سب طلاق والیوں کو جوڑا دینا متحب ہے ضروری نہیں اور پہلی صورت میں ضروری ہے۔

۲۰۰۲ یعنی جس طرح اللہ تعالیٰ نے یہاں نکاح طلاق عدت کے احکام بیان فرمائے ایسے ہی اپنے احکام و آیات کو واضح فرماتا ہے کہ تم سمجھ لواور عل کر سکو۔ یہاں نکاح و طلاق کے احکام ختم ہو چکے۔

۳۰٫۳ پھیلے لوگوں کا ایک قصہ: یہ پہلی امت کا قصہ ہے کہ کئی ہزار شخص گھر بار کو ساتھ لے کر وطن سے بھاگے ان کو ڈر ہوا تھا فنیم کا اور لڑنے سے جی چھپایا یا ڈر ہوا تھا دبا کا اور تقدیر پر توکل اور یقین نہ کیا پھر ایک منزل پر پہنچ کر بحکم الهی سب مرگئے پھر سات دن کے بعد پیغمبر کی دعا سے زندہ ہوئے کہ آگے کو توبہ کریں اس حال کو یمال اس واسطے ذکر فرمایا کہ کا فرول سے لڑنے یا فی سبیل اللہ مال خرچ کرنے میں جان اور مال کی محبت کے باعث دریغ نہ کریں اور جان لیویں کہ اللہ موت بھیج تو چھڑکارے کی کوئی صورت نہیں اور زندگی چاہے تو مردہ کو دم کے دم میں زندہ کر دے زندہ کو موت سے بچا لینا تو کوئی چیز ہی نہیں پھر اس کی تعمیل عکم میں موت سے ڈر کر جماد سے بچا یا افلاس سے بچ کر صدقہ اور دوسرول پر احمان یا عفواور فضل سے رکنا بددینی کے ساتھ علم میں موت سے ڈر کر جماد سے بچنا یا افلاس سے بچ کر صدقہ اور دوسرول پر احمان یا عفواور فضل سے رکنا بددینی کے ساتھ حاقت بھی یوری ہے۔

وَ قَاتِلُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ وَاعْلَمُوَّا أَنَّ اللهَ سَمِيْعُ عَلِيْمُ ﴿
سَمِيْعُ عَلِيْمُ ﴿

مَنْ ذَا الَّذِى يُقُرِضُ اللهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُطْعِفَهُ لَهُ اَضْعَافًا كَثِيرَةً وَاللهُ يَقْبِضُ فَيُطْعِفَهُ لَهُ اَضْعَافًا كَثِيرَةً وَاللهُ يَقْبِضُ وَيَبْصُّطُ وَ اِلَيْهِ تُرْجَعُونَ عَلَى

۲۳۴۔ اور لڑو اللہ کی راہ میں اور جان لو کہ اللہ بیشک خوب سنتا جانتا ہے

۲۴۵۔ کون شخص ہے ایسا جو کہ قرض دے اللہ کو اچھا قرض پھر دوگنا کر دے اللہ اس کو کئی گنا اور اللہ ہی تنگی کردیتا ہے اور وہی کشائش کرتا ہے اور اسی کی طرف تم لوٹائے جاؤگے والم

م ۱۹۰۸ء انفاق مال کے فضائل: یعنی جب معلوم ہو چکا کہ اللہ کے حکم میں تمہاری جان اور مال ہے تو اب تم کو چا ہیئے کہ لڑو کا فروں سے اللہ کے واسطے دین کے لئے اور جان لو کہ خدا تعالیٰ سنتا ہے بہانہ کرنے والوں کی باتیں اور جانتا ہے ان کے منصوبوں کو اور چا ہیئے کہ خرچ کرواللہ کے رستے میں مال اور تنگی سے مت ڈروکہ کثائش اور تنگی سب اس کے اختیار میں ہے اور اسی کی طرف لوٹ کر سب کو جانا ہے قرض حمنہ اسے کہتے ہیں جو قرض دے کر تقاضا نہ کرے اور اپنا احمان نہ رکھے اور بدلہ نہ چاہے اور اسے حقیر نہ سمجھے اور خداکو دینے سے جاد میں خرچ کرنا مراد ہے یا مختابوں کو دینا۔

۱۳۹۱ کیا یہ دیکھا تو نے ایک جاعت بنی اسرائیل کو موسیٰ کے بعد [۴.۵] جب انہوں نے کھا اپنے نبی سے مقرر کر دو ہمارے لئے ایک بادشاہ تا کہ ہم لڑیں اللہ کی راہ میں پیغمبر نے کھا کیا تم سے یہ بھی توقع ہے کہ اگر عکم ہو تم کولڑائی کا تو تم اس وقت نہ لڑو وہ بولے ہم کو کیا ہوا کہ ہم نہ لڑیں اللہ کی راہ میں اور ہم تو نکال دیے گئے اپنے گھروں سے اور بیٹوں سے پھر جب عکم ہوا ان کولڑائی کا تو وہ سب پھر گئے مگر تھوڑے سے ان میں کولڑائی کا تو وہ سب پھر گئے مگر تھوڑے سے ان میں کے اور اللہ تعالیٰ نوب جانتا ہے گئے گاروں کو [۴۰۹]

اَلَمْ تَرَ إِلَى الْمَلَا مِنْ بَنِي ٓ اِسْرَآءِيلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى ُ إِذْ قَالُوا لِنَبِي لَّهُمُ ابْعَثُ لَنَا مَلِكًا نُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ اللهِ ثَقَاتِلُوا فَي سَبِيلِ اللهِ وَقَدُ وَمَا لَنَآ اللّا نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَقَدُ وَمَا لَنَآ اللّا نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَقَدُ الْخُرِجُنَا مِنْ دِيَارِنَا وَابْنَآيِنَا فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوا إِلّا قَلِيلًا كُتُونَ اللهِ عَلَيْهُمُ الْقِتَالُ تَولَّوا إِلّا قَلِيلًا عَلَيْهُمُ الْقِتَالُ تَولَّوا إِلّا قَلِيلًا قَلِيلًا هِنْ هَاللّهُ عَلِيمُ بِالظّلِمِينَ عَلَيْهُمُ وَاللهُ عَلِيمُ إِالظّلِمِينَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَولَّوا إِلّا قَلِيلًا هِنْ اللّهُ عَلِيمُ إِالظّلِمِينَ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلِيمُ إِالظّلِمِينَ عَلَيْهِمُ وَاللّهُ عَلِيمُ إِالظّلِمِينَ عَلَيْهِمُ وَاللّهُ عَلِيمُ إِالظّلِمِينَ عَلَيْهِمُ وَاللّهُ عَلِيمُ إِالظّلِمِينَ عَلَيْهِمُ وَاللّهُ عَلِيمُ إِالظّلِمِينَ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلِيمُ إِالظّلِمِينَ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلِيمُ إِالظّلِمِينَ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلِيمُ إِالظّلِمِينَ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلِيمُ إِلْقُلُولِهِ الطّلْمِينَ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ إِلْمُ الطّيْقِيمُ الْقَلْمُ الْمُؤْلِقِينَ عَلَيْهُ وَقَلْهُ الْمُؤْلِقِينَ عَلَيْهُ إِلْمُ الْمُؤْلِقِينَ عَلَيْهُ الْمُؤْلِقِينَ عَلَيْهُ إِلْمُ الْمُؤْلِقِينَ عَلَيْهُ إِلْمُ الْمُؤْلِقِينَ عَلَيْهُ إِلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ الْقِتَالُ الْمُؤْلِقِينَ عَلَيْهُ الْمُؤْلِقِينَ اللّهُ الْمِثْلِقِينَ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِقِيلًا السُلِيمُ الْمُؤْلِقِينَ السِلْمُ الْمُؤْلِقِيلُولُولُولُولُولُولُولُهُ الللّهُ الللللّهُ الْمُؤْلِقُولُ الللّهُ الْمُؤْلِقِيلُ السُلِيمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللْمِينَ السَلَيْ الللّهُ الْمُؤْلِقِيلُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللْهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

۳۰۵ اس قصہ سے حق تعالیٰ کا بسط و قبض جو ابھی مذکور ہوا خوب ثابت ہوتا ہے یعنی فقیر کو بادشاہ بنانا اور بادشاہ سے بادشاہت چمین لینا اور ضعیف کو قوی اور قوی کو ضعیف کر دینا۔

۲۰۰۹ ملاوت بادشاہ کا واقعہ: حضرت موسی کے بعد کچھ عرصہ تک بنی اسرائیل کا کام درست رہا پھر جب ان کی نیت بگڑی تب ان پر ایک غلیم کافر بادشاہ جالوت مسلط ہوا ان کو شہر سے نکال دیا اور لوٹا اور ان کو پکرٹر کر بندی بنایا بنی اسرائیل بھاگ کر بیت المقدس میں جمع ہوئے اس وقت حضرت اشموئیل پیغمبر تھے ان سے درخواست کی کہ کوئی بادشاہ ہم پر مقرر کر دوکہ اس کے ساتھ ہوکر ہم جماد کریں فی سبیل اللہ ۔

وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللهَ قَدُ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوْتَ مَلِكًا ۚ قَالُوَّا اَنَى يَكُونُ لَكُمْ طَالُوْتَ مَلِكًا ۚ قَالُوَّا اَنَى يَكُونُ لَكُمْ طَالُوْتَ مَلِكًا ۚ قَالُوَّا اَنَى يَكُونُ لَكُمْ لَكُمْ لَكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ اَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ لَهُ الْمُلْكِ مِنْهُ

۱۳۷۔ اور فرمایا ان سے ان کے نبی نے بیشک اللہ نے مقرر فرمایا ان ہمارے لئے طالوت کو بادشاہ کھنے لگے کیونکر ہو سکتی ہے اس کو عکومت ہم پر اور ہم زیادہ متی ہیں سلطنت کے اس سے اور اس کو نہیں

وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ فَالَ إِنَّ اللهَ اصْطَفْهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَاللهُ يُؤْتِئ مُلْكَةً مَنْ يَّشَآءُ وَاللهُ يُؤْتِئ مُلْكَةً مَنْ يَّشَآءُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيْمُ

وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ ايَةَ مُلْكِمْ اَنْ يَّاتِيَكُمُ التَّابُوْتُ فِيْهِ سَكِيْنَةٌ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَبَقِيَّةُ مِنْ رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةُ مِنْ رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةُ مِنْ رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةُ مِنْ رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةُ مِنَ مَّا تَرَكَ الْ مُؤسَى وَالْ هَرُوْنَ تَحْمِلُهُ مِنَّا تَرَكَ الْ مُؤسَى وَالْ هَرُوْنَ تَحْمِلُهُ الْمَلَيِكَةُ لَا يَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ الْمَلَيِكَةُ لَا يَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ الْمَلَيِكَةُ لَاللَهُ لَا يَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ الْمَلْمِكَةُ لَا يَةً مُّ وَلِكَ لَا يَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ إِنْ كُنْتُمْ الْمَلْمِكَةُ فَي ذَلِكَ لَا يَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ فَيْ مُؤْمِنِيْنَ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ملی کشائش مال میں پینمبر نے کھا بیشک اللہ نے پسند فرمایا اس کو تم پر اور زیادہ فراخی دی اس کو علم اور جم میں اور اللہ دیتا ہے ملک اپنا جس کو چاہیے اور اللہ ہے فضل کرنے والا سب کچھ جانبے والا [۲۰۴]

۱۲۸۔ اور کھا بنی اسرائیل سے ان کے نبی نے کہ طالوت کی سلطنت کی نشانی یہ ہے کہ آوے تمہارے پاس ایک صندوق کہ جس میں تسلی خاطر ہے تمہارے رب کی طرف سے اور کچھ بچی ہوئی چیزیں ہیں ان میں سے جو چھوڑ گئی تھی موسی اور ہارون کی اولاد اٹھا لاویں گے اس صندوق کو فرشتے بیشک اس میں پوری نشانی ہے تمہارے واسطے اگر تم یقین رکھتے ہو

، ۲۰۰۰ طالوت کی قوم میں آگے سے سلطنت نہ تھی غریب محنتی آدمی تھے ان کی (بنی اسرائیل) نظر میں سلطنت کے قابل نظر نہ آئے اور بوجہ مال و دولت اپنے آپ کو سلطنت کے لائق خیال کیا نبی نے فرمایا کہ سلطنت کسی کا حق نہیں اور سلطنت کی بڑی لیاقت ہے عقل اور بدن میں زیادتی اور وسعت ہوئی جس میں طالوت تم سے افضل ہے ۔ فائدہ: بنی اسرائیل نے جب یہ سنا تو پھر کھا پیغمبر سے کہ اس کے سواکوئی اور دلیل بھی ان کی بادشاہت پر دکھلا دو تاکہ ہمارے دل میں کوئی اشتباہ نہ رہے نبی نے دعاکی جناب الہی میں اور طالوت کی سلطنت کی دوسری نشانی بیان فرما دی گئی۔

۲۰۸ بنی اسرائیل کا آبوت: بنی اسرائیل میں ایک صندوق چلا آیا تھا اس میں تبر کات تھے ۔ صنرت موسی وغیرہ انبیاء کے بنی اسرائیل اس صندوق کو لڑائی میں آگے رکھتے اللہ اس کی برکت سے فتح دیتا جب جالوت غالب آیا ان پر تو یہ صندوق بھی وہ لے گیا تھا جب اللہ تعالیٰ کو صندوق کا پہنچانا منظور ہوا تو یہ کیا کہ وہ کا فرجماں صندوق کور کھتے ہیں وہیں وبا اور بلا آتی پانچ شہر ویران ہوگئے ناچار ہوکر دو بیلوں پر اس کولا دکر ہانک دیا فرشتے بیلوں کو ہانک کر طالوت کے دروازے پر پہنچا گئے بنی اسرائیل اس نشانی کو دیکھ کر طالوت کی بادشاہت پریقین لائے اور طالوت نے جالوت پر فوج کشی کی اور موسم نہایت گرم تھا۔

اللہ تمہاری آزمائش کرتا ہے ایک نہر سے سوجس نے اللہ تمہاری آزمائش کرتا ہے ایک نہر سے سوجس نے پائی پیا اس نہر کا تو وہ میرا نہیں اور جس نے اس کو نہ چکھا تو وہ بیشک میرا ہے مگر جو کوئی بھرے ایک چلو این باتھ سے پھر پی لیا سب نے اس کا پائی مگر تھوڑوں نے ان میں سے پھر جب پار ہوا طالوت اور ایمان والے ساتھ اس کے تو کھنے لگے طاقت نہیں ہم کو آج جالوت اور اس کے لشکروں سے لڑنے کی کھنے لگے وہ لوگ جن کو خیال تھا کہ ان کو اللہ سے ملنا ہے بارہا کے وہ لوگ جن کو خیال تھا کہ ان کو اللہ سے ملنا ہے بارہا کے عکم سے اور اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے کے عکم سے اور اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے کے عکم سے اور اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے

فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوْتُ بِالْجُنُوْدِ لَّ قَالَ إِنَّ اللَّهُ مُبْتَلِيْكُمْ بِنَهُ مِ فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنْ وَمَنْ لَّمْ يَطْعَمُهُ فَإِنَّهُ مِنِيٍّ إِلَّا مَنِ الْحُنْوُا مِنْهُ إِلَّا مَنِ الْحُنْوُا مِنْهُ إِلَّا مَنِ الْحُنْوُا مِنْهُ اللَّا الْحَنْوُا مِنْهُ اللَّا الْحَنْوُا مَنْهُ اللَّا الْمَنُوا مَعَهُ لَا قَالُوا لَا طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ الْمُنُوا مَعَهُ لَا قَالُوا لَا اللّهِ مِنْ فِئَةٍ قَلِيْلَةٍ بِجَالُونَ وَجُنُوْدِهِ لَا عَلَا اللّهِ لَا عَلَيْهُ مَا مُنَ فَعَةٍ قَلِيْلَةٍ وَاللّهُ مَعَ اللّهُ مَا اللّهِ اللّهُ مَعَ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

الصِّيرِيْنَ 🗃

7.4 مبالوت کے خلاف طالوت کا جماد: ہوس سے طالوت کے ساتھ کیلئے کو سب تیار ہو گئے طالوت نے کہ دیا کہ جو کوئی جوان زورآور اور بے فکر ہو وہ پلے ایسے بھی اسی ہزار نکلے پھر طالوت نے ان کو آزمانا چاہا ایک منزل میں پانی نہ ملا دوسری میں ایک نہر ملی طالوت نے عکم کر دیا کہ جو ایک چلو سے زیادہ پانی پیوے وہ میرے ساتھ نہ چلے صرف تین سوتیرہ ان کے ساتھ رہ گئے اور سب جدا ہو گئے ۔ جنوں نے ایک چلوسے زیادہ نہ پیا ان کی پیاس بھی اور جنوں نے زیادہ پیا ان کو اور پیاس لگی اور آگے نہ چل سکے۔

۲۵۰۔ اور جب سامنے ہوئے جالوت کے اور اس کی فوجوں کے تو بولے اے رب ہمارے ڈال دے ہمارے دلوں میں صبر اور جائے رکھ ہمارے پاؤں اور مدد کر ہماری اس کا فرقوم پر

ادم الله کے حکم سے اور مار ڈالا داؤد نے جالوت کو اور دی اللہ کے حکم سے اور مار ڈالا داؤد نے جالوت کو اور دی داؤد کو اللہ نے سلطنت اور حکمت اور سکھایا ان کو جو چاہا اور اگر نہ ہوتا دفع کرا دینا اللہ کا ایک کو دوسرے سے تو خراب ہو جاتا ملک لیکن اللہ بہت مہربان ہے جمان کے لوگوں پر [۲۰۰]

۲۵۲۔ یہ آیتیں اللہ کی ہیں ہم تجھ کو سناتے ہیں ٹھیک ٹھیک اور توبیشک ہمارے رسولوں میں ہے [۴۱۱] وَلَمَّا بَرَزُوْا لِجَالُوْتَ وَجُنُوْدِهٖ قَالُوْا رَبَّنَا اَفُرِغُ عَلَيْنَا صَبُرًا وَّتَبِّتُ اَقُدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكُفِرِينَ ﴿ وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكُفِرِينَ ﴿ وَانْصُرُنَا عَلَى اللّهِ اللهِ النّاسَ بَعْضَهُمُ وَالْحِكُمَةَ وَعَلَّمَهُ مِمّا يَشَاءُ وَلَوْ لَا دَفْعُ اللهِ النّاسَ بَعْضَهُمُ يَبَعْضٍ لَا تَفْعُ اللهِ النّاسَ بَعْضَهُمُ يَبَعْضٍ لَا تَفْسَدَتِ الْاَرْضُ وَلٰكِنَ اللهَ يُؤفَضُلُ عَلَى الْعُلَمِينَ عَلَى اللهُ اله

تِلُكَ اللهِ اللهِ نَتُلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَ لِللهِ نَتُلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَ اللهِ نَتُلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

۱۹۱۰ جالوت کی شکت: جب سامنے ہوئے جالوت کے یعنی وہی تین سوتیرہ آدمی اور انہی تین سوتیرہ میں حضرت داؤڈ کے والد اور ان کے چے بھائی اور نود حضرت داؤڈ بھی تھے، حضرت داؤڈ کوراہ میں تین پھر ملے اور بولے کہ اٹھا لے ہم کو ہم جالوت کو قتل کریں گے جب مقابلہ ہوا جالوت نود باہر نکلا اور کہا میں اکیلا تم سب کو کافی ہوں میرے سامنے آتے جاؤ حضرت اشموئیل نے حضرت داؤڈ کے باپ کو بلایا کہ اپنے بیٹے مجھے کو دکھلا اس نے چھے بیٹے دکھائے جو قدآور تھے حضرت داؤڈ کو نہیں دکھایا ان کا قد چھوٹا تھا اور بکریاں چراتے تھے پیغمبر نے ان کو بلوایا اور پوچھا کہ تو جالوت کو مارے گا انہوں نے کہا ماروں گا پھر جالوت کے سامنے گئے اور انہی تین پھروں کو فلاخن میں رکھ کر مارا جالوت کا صرف ماتھا کھلا تھا اور تام بدن لوہے میں غرق تھا تینوں پھراس کے ماتھے پر

لگے اور پیچھے کو نکل گئے ۔ جالوت کا لشکر بھا گا اور مسلمانوں کو فتح ہوئی پھر طالوت نے حضرت داؤڈ سے اپنی بیٹی کا نکاح کر دیا اور طالوت کے بعدیہ بادشاہ ہوئے ۔ اس سے معلوم ہو گیا کہ علم جماد ہمیشہ سے چلا آرہا ہے اور اس میں اللہ کی بڑی رحمت اور احیان ہے نادان کہتے ہیں کہ لڑائی نبیوں کا کام نہیں ۔

ااہم۔ اس واقعے میں آنھنرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کا ثبوت: یہ قصہ جو بنی اسرائیل کا گذرا یعنی ہزاروں کا نکلنا اور ان کا دفعۃ مرنا اور جینا اور طالوت کا بادشاہ ہونا یہ سب اللہ کی آیتیں میں جو تجھ کو سنائی جاتی میں اور تم بے شک اللہ کے رسولوں میں ہو یعنی جیسے پہلے پیغمبر ہو چکے میں۔ ویسے ہی تم مجھی یقینا رسول ہوکہ ان قصص قرون ماضیہ کو ٹھیک ٹھیک بیان کرتے ہو عالانکہ نہ کسی کتاب میں آپ نے دیکھا اور نہ کسی آدمی سے سنا۔

تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مَنْ هُمْ مَنْ كَلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجْتٍ وَاتَيْنَا عِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنْتِ وَايَّدُنْهُ وَاتَيْنَا عِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنْتِ وَايَّدُنْهُ بِرُوْحِ الْقُدُسِ وَلَوْ شَآءَ اللهُ مَا اقْتَتَلَ اللّهُ مَا اقْتَتَلَ اللّهُ مَا اقْتَتَلَ اللّهُ مَا عَدِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ النّبِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ اللّهِ يَنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ اللّهُ مَا الْبَيِّنْتُ وَلَكِنِ اخْتَلَفُوا فَمِنْهُمْ مَّنَ امَنَ اللّهُ مَا وَمِنْهُمْ مَّنَ اللّهُ مَا اقْتَتَلُوا فَوَنَهُمْ مَنْ اللهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا يُرِيدُ ﴿

۲۵۳۔ یہ سب رسول فضیت دی ہم نے ان میں بعض کو بعض سے کوئی تو وہ ہے کہ کلام فرمایا اس سے اللہ نے اور بلند کئے بعضوں کے درجے اور دیے ہم نے علینی مریم کے بیٹے کو معجزے صریح اور قوت دی اس کو روح القدس یعنی جبریل سے [۳۳] اور اگر اللہ چاہتا تو نہ کوئی جو ہوئے ان پیغمبروں کے پیچے بعد اس کے کہ پہنچ چکے ان کے پاس صاف عکم لیکن بعد اس کے کہ پہنچ چکے ان کے پاس صاف عکم لیکن کوئی کوئی کو ان میں ایان لایا اور کوئی کافر رہا اور اگر چاہتا اللہ تو وہ باہم نہ کرئے نے لیکن اللہ کو وہ باہم نہ کرئے ہو چاہتا اللہ تو وہ باہم نہ کرئے ہو چاہتا اللہ تو وہ باہم نہ کرئے ہو چاہتے [۳۳]

۱۷۱ ۔ انبیاء کی ایک دوسرے پر فضیلت: یہ چینمبر بن کا ذکر ہوا ان میں فضیلت دی ہم نے بعض کو بعض پر بعضے ان میں ایسے میں کہ ان سے بات کی خدا تعالیٰ نے جیسے آدم اور موسی اور بلند کیا بعضوں کا درجہ جیسے کوئی ایک قوم کا نبی کوئی ایک گاؤں کا کوئی ایک شہر کا کوئی تمام بھان کا جیسے محمد رسول اللہ النافی آئی اور عنایت ہوئے حضرت عیسی کو کھلے معجزے جیسے احیائے موتی اور ابراء اکمہ اور ابرص وغیرہ اور قوت دی ان کوروح پاک سے یعنی حضرت جبرئیل کو ان کی مدد کو بھیج کر۔

٣١٣ ـ امتوں كا انتلاف: جولوگ ان انبياء پر ايان لائے اور صاف عكم اور روش نشانياں ہمارے پيغمبر النَّيُ البَّنِي كے نبی ہونے كی ديکھ سن چکے اگر خدا چاہتا تو يہ باہم نه لڑتے اور مخالفت نه كرتے اور كوئی ان ميں مومن اور كوئی كافر نه ہوتا ليكن حق تعالیٰ مختار ہے جو چاہتا ہے كرتا ہے كوئی فعل اس كا حكمت سے خالی نہيں ۔

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا اَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقُلْكُمُ مِّنَ قَبُلِ اَنْ يَّاتِيَ يَوْمُ لَّا بَيْعُ فِيهِ وَلَا مِنْ قَبُلِ اَنْ يَّاتِيَ يَوْمُ لَّا بَيْعُ فِيهِ وَلَا خُلَّةُ وَلَا شَفَاعَةُ وَالْكَفِرُونَ هُمُ الظَّاهُمُ وَلَا شَفَاعَةُ وَالْكَفِرُونَ هُمُ الظَّاهُمُ وَلَا شَفَاعَةُ وَالْكَفِرُونَ هُمُ الظَّاهُمُ وَالْكَفِرُونَ هُمُ الظَّاهُمُ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّاهُمُ وَالْكَفِرُونَ هُمُ الظَّاهُمُ وَالْعَلَيْدِ اللَّهُ الْمُورُونَ هُمُ اللَّالَةُ الْمُورُونَ الْعَلَيْدُ اللَّهُ الْمُورُونَ الْعَلَيْدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُثَالِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُ

الظّلِمُونَ ﴿ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُونَ ﴿ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّالِمُ مُن اللَّهُ مُن

اللهُ لا الهَ اللهُ الهَ اللهُ الهَ اللهُ الهَ اللهُ الهَ اللهُ الهُ اللهُ الهُ اللهُ الل

ا ۲۵۴۔ اے ایمان والو خرچ کرواس میں سے جوہم نے تم کو روزی دی پہلے اس دن کے آنے سے کہ جس میں یہ خرید و فرخت ہے اور یہ آشنائی اور یہ سفارش [۳۳]

۲۵۵۔ اللہ اس کے سواکوئی معبود نہیں زندہ ہے سب
کا تھامنے والا [۱۲۳] نہیں پکر سکتی اس کو اونگھ اور نہ ندیند
اسی کا ہے جو کچھ آسانوں اور زمین میں ہے ایساکون
ہے جو سفارش کرے اس کے پاس مگر اجازت سے
جانتا ہے جو کچھ خلقت کے روبرو ہے اور
جو کچھ انکے چیچے ہے اور وہ سب اعاطہ نہیں
کر سکتے کسی چیز کا اس کی معلومات میں سے مگر
جننا کہ وہی چاہے گنجائش ہے اس کی کرسی میں تمام
آسانوں اور زمین کو اور گراں نہیں اس کو تھامنا ان کا اور
وہی ہے سب سے برتر عظمت والا [۱۳۸]

۳۱۴ ۔ انفاق مال کا حکم: اس سورت میں عبادات و معاملات کے متعلق احکام کثیرہ بیان فرمائے جن سب کی تعمیل نفس کو ناگوار اور بھاری ہے اور تمام اعمال میں زیادہ دشوار انسان کو جان اور مال کا خرچ کرنا ہوتا ہے اور احکام الهی اکثر جو دیکھے جاتے میں یا جان کے متعلق میں یا مال کے اور گناہ میں بندہ کو جان یا مال کی محبت اور رعایت ہی اکثر مبتلا کرتی ہے گویا ان دونوں کی محبت گناہوں کی جڑ اور اس سے نجات جلد طاعات کی سولت کا منتاء ہے اس لئے ان احکامات کو بیان فرمائی مرائی جڑ اور اس سے نجات جلد طاعات کی سولت کا منتاء ہے اس لئے ان احکامات کو بیان فرمائی مناسب ہوا وَ قاتِلُو فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ اللّٰہِ الللّٰہِ اللّٰہِ الللّٰہِ اللّٰہِ الللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ الللّٰہِ الللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ

۳۱۵۔ یعنی کفار نے اپنے اوپر ظلم کیا جس کی شامت سے ایسے ہوگئے کہ آخرت میں نہ کسی کی دوستی سے ان کو نفع ہو سکے اور نہ سفارش سے۔

قرآن مجید میں کثیر الاستعال ہے اس جگہ دیکھ لیجئے کہ اول احکام کو کس کثرت و تفصیل سے بیان فرمایا اس کے بعد بقدر مصلحت قصص کو بیان کر کے تمام احکامات مذکورہ کے فوائد و نتائج گویا ہم کو آنکھوں سے دکھلا دیئے ان سب کے بعد آیۃ الکرسی جو کہ دربارہ توحید و صفات ممتاز آیت ہے اس کو بیان فرما کر جلہ احکامات کی جڑ کو دلوں میں ایسا منتحکم فرما دیا کہ اکھاڑے یہ اکھڑے۔ ٨١٤ ـ توحيد و صفات باري تعالىٰ: اس آيت ميں توحيد ذات اور عظمت صفات حق تعالىٰ كو بيان فرمايا كه حق تعالىٰ موجود ہے ہميشہ سے اور کوئی اس کا شریک نہیں تمام مخلوقات کا موجد وہی ہے تمام نقصان اور ہر طرح کے تبدل اور فتور سے منزہ ہے سب چیزوں کا مالک ہے تمام چیزوں کا کامل علم اور سب پر پوری قدرت اور اعلیٰ درجے کی عظمت اس کو عاصل ہے کسی کو نہ اتنا استحقاق نہ اتنی مجال کہ بغیراس کے حکم کے کسی کی سفارش بھی اس سے کر سکے کوئی امرایسا نہیں جس کے کرنے میں اس کو د شواری اور گرانی ہو سکے ۔ تمام چیزوں اور سب کی عقلوں سے برتر ہے اس کے مقابلہ میں سب حقیر میں ۔ اس سے دو مضمون اور خوب ذہن نشین ہو گئے ایک تو حق تعالیٰ کی ربوبیت اور عکومت اور اپنی محکومیت اور عبدیت جس سے حق تعالیٰ کے تمام احکامات مذکورہ اور غیر مذکورہ کا بلا چون و پراں واجب التصدیق اور واجب التعمیل ہونا اور اس کے احکام میں کسی قسم کے شک و شبہ کا معتبر نہ ہونا معلوم ہوگیا دوسرے عبادات و معاملات کثیرہ مذکورہ سابقہ کواوران کے ساتھ تنعیم و تعذیب کو دیکھ کر کسی کو خلجان ہو سکتا تھاکہ ہر ہر فرد کے اس قدر معاملات و عبادات کثیرہ میں کہ جن کا مجموعہ اتنا ہوا جاتا ہے کہ ان کا ضبط اور حیاب کتاب محال معلوم ہوتا ہے پھراس کے مقابلہ میں ثواب و عقاب یہ بھی عقل سے باہر غیر ممکن معلوم ہوتا ہے سواس آیت میں حق سحانہ نے چند صفات مقدسہ اپنی ایسی ذکر فرمائیں کہ وہ تمام خیالات بسولت دور ہوگئے یعنی اس کا علم وقدرت ایسا کامل ہے کہ ایک چیز بھی ایسی نہیں جواس سے باہر ہوجس کا علم اور قدرت ایسا غیر متناہی اور ہمیشہ یکسال رہنے والا ہواس کوتمام جزئیات عالم کے ضبط رکھنے اور ان کاعوض عطا فرمانے میں کیا دقت ہو سکتی ہے۔

۲۵۱۔ زبردستی نہیں دین کے معاملہ میں بیشک جدا ہو چکی ہے مدیات گمراہی سے [۴۱۸] اب جو کوئی نہ مانے گمراہ کرنے والوں کو اور یقین لاوے اللہ پر تو اس نے گمراہ کرنے والوں کو اور یقین لاوے اللہ پر تو اس نے پکڑ لیا علقہ مضبوط جو ٹوٹنے والا نہیں اور اللہ سب کچھ سنتا جانتا ہے [۴۱۹]

لا َ اكْرَاهَ فِي الدِّينِ لِلْهُ قَدُ تَّبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الْعُيْ الرُّشُدُ مِنَ الْعُيْ الرُّشُدُ مِنَ الْعُيْ فَمَنُ يَكُفُرُ بِالطَّاغُوْتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُثَقٰى لَا الْعُرُوةِ الْوُثَقٰى لَا انْفِصَامَ لَهَا وَاللهُ سَمِيعُ عَلِيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ

اَللَّهُ وَلِيُّ الَّذِيْنَ امَنُوَا ۚ يُخْرِجُهُمُ مِّنَ الظُّلُمٰتِ إِلَى النُّورِ ﴿ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوۤا اَوۡلِیَّـُهُمُ الطَّاغُوۡتُ <sup>لا</sup> یُخۡرِجُوۡنَهُمۡ مِّنَ النُّوْرِ إِلَى الظُّلُمٰتِ ۚ أُولَٰبِكَ اَصْحٰبُ عُ النَّارِ ۚ هُمْ فِينَهَا خُلِدُونَ ﴿

اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَآجَ إِبْرُهِمَ فِي رَبِّهَ أَنْ اللهُ اللهُ الْمُلُكُ وَاذُ قَالَ إِبْرُهِمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحْي وَيُمِينُ لَا قَالَ أَنَا أُحْي وَأُمِينَتُ لَا قَالَ اِبْرُهِمُ فَإِنَّ اللهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ ﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظُّلِمِينَ ﴿

۲۵۷۔ اللہ مدد گار ہے ایان والوں کا نکالنا ہے ان کو اندھیروں سے روشنی کی طرف اور جو لوگ کافر ہوئے ان کے رفیق میں شیطان نکالتے میں ان کو روشیٰ سے اندھیروں کی طرف یہی لوگ ہیں دوزخ میں رہنے والے وہ اسی میں ہمیشہ رمیں گے۔

۲۵۸ ـ کیا بنہ دیکھا تونے اس شخص کو جس نے جھگڑا کیا ابراہیم سے اس کے رب کی بابت اسی وجہ سے کہ دی تھی اللہ نے اس کو سلطنت جب کہا ابراہیم نے میرارب وہ ہے جوزندہ کرتا ہے اور مارتا ہے وہ بولا میں مجھی جلاتا اور مارتا ہوں کھا ابراہیم نے کہ بیشک اللہ تولاتا ہے سورج کو مشرق سے اب تولے آ اس کو مغرب کی طرف سے تب حیران رہ گیا وہ کافر اور اللہ سیدھی راہ نہیں دکھاتا ہے انصافوں کو [۴۲۰]

۸۱۸۔ دین میں جبر نہیں: جب دلائل توحید بخوبی بیان فرما دی گئیں جس سے کافر کا کوئی عذر باقی یہ رہا تو اب زور سے کسی کو مسلمان کرنے کی کیا عاجت ہو سکتی ہے عقل والوں کو نود سمجھ لینا چاہیئے اور نہ شریعت کا یہ حکم ہے کہ زبر دستی کسی کو مسلمان بناؤ افانت تکرہ الناس حتیٰ یکو نو امو منین نود نص موجود ہے اور جو جزیہ کو قبول کرے گا اس کا جان و مال محفوظ ہو جائے گا۔

۴۱۹۔ یعنی جب ہدایت و گمراہی میں تمیز ہو گئی تواب جو کوئی گمراہی کو چھوڑ کر ہدایت کو منظور کرے گا تواس نے ایسی مضبوط چیز کو پکرالیا جس میں ٹوٹنے چھوٹنے کا ڈر نہیں اور حق تعالیٰ اقوال ظاہرہ کو خوب سنتا ہے اور نبیت عالت قلبی کو خوب جانتا ہے اس سے

کسی کی خیانت اور فساد نیت چھیا نہیں رہ سکتا۔

۲۲۰۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام اور نمرود کا مکالمہ: پہلی آیت میں اہل ایان واہل کفر اور ان کے نور ہدایت اور ان کے ظلمت کفر کا ذکر ہے حضرت ابراہیم علیہ جند نظائر بیان فرماتے ہیں۔ نظیر اول میں نمرود بادشاہ کا ذکر ہے وہ اپنے آپ کو سلطنت کے غرور سے سجدہ کرواتا تھا۔ حضرت ابراہیم اس کے سامنے آئے تو سجدہ نہ کیا نمرود نے دریافت کیا تو فرمایا میں اپنے رب کے سواکسی کو سجدہ نہیں کرتا اس نے کھارب تو میں ہوں، انہوں نے جواب دیا کہ میں عاکم کورب نہیں کہتا رب وہ ہے جو جلاتا ہے اور مارتا ہے نمرود نے دو قیدی منگا کر بے قصور کو مار ڈالا اور قصور وار کو چھوڑ دیا اور کھا کہ دیکھا میں جس کو چاہوں مارتا ہوں جے چاہوں نہیں مارتا اس پر حضرت ابراہیم نے آفتاب کی دلیل پیش فرما کر اس مغرور احمق کو لاجواب کیا اور اس کو ہدایت نہ ہوئی یعنی لاجواب ہو کر بھی ارشاد کا ارشاد ابراہیم پر ایمان نہ لایا۔ یا یوں کمو کہ حضرت ابراہیم کی دوسری بات کا کچے جواب نہ دے سکا۔ عالانکہ جیسا جواب پہلے ارشاد کا دیا تھا ویسا جواب دینے کی یماں بھی گنجائش تھی۔

اَوْ كَالَّذِى مَرَّ عَلَى قَرْ يَةٍ وَّهِى خَاوِيَةُ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ اَنَى يُحْمِ هٰذِهِ اللهُ بَعْدَ مُوْتِهَا فَامَاتَهُ اللهُ مِائَةَ عَامِر ثُمَّ بَعَثَهُ تَقَالَ كَمْ لَبِثْتَ وَقَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا اَوْ بَعْضَ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ وَقَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا اَوْ بَعْضَ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ مِائَةَ عَامٍ فَانْظُرُ إِلَى يَوْمِ فَانَظُرُ إِلَى عَوْمِ فَانْظُرُ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانْظُرُ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانْظُرُ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ايَةً لِلنَّاسِ وَانْظُرُ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ نُنْشِرُهَا ثُمَّ نَكُسُوهَا الْعِظَامِ كَيْفَ نُنْشِرُهَا ثُمَّ نَكُسُوهَا لَعُمَا تَبَيَّنَ لَهُ وَالْمَا تَبَيَّنَ لَهُ فَالَ اعْلَمُ اَنَّ اللهُ عَلَى لَكُلُ شَيْءٍ قَدِيرُ عَلَى لَكُ لَا قَالَ اعْلَمُ اَنَّ اللهُ عَلَى لَكُلُ شَيْءٍ قَدِيرُ هَا ثُمُ اللهُ عَلَى ال

۲۵۹۔ یا یہ دیکھا تو نے اس شخص کو کہ گذرا وہ ایک شہر پر اور وہ گرا پڑا تھا اپنی چھتوں پر بولا کیونکر زندہ کرے گا اس کو اللہ مر گئے چیچے پھر مردہ رکھا اس شخص کو اللہ نے سو برس پھر اٹھایا اس کو [۱۳۳] کہا تو کتنی دیریماں رہا بولا میں رہا ایک دن یا ایک دن سے کچھے کم [۲۳۳] کہا نہیں بلکہ تو رہا سو برس اب دیکھ اپنا کھانا اور پینا سڑ نہیں گیا اور دیکھ اپنے گدھے کو اور ہم نے تجھ کو نمونہ بنانا چاہا لوگوں کے واسطے اور دیکھ ہڈیوں کی طرف کہ ہم ان کو کس طرح ابھار کر جوڑ دیتے ہیں پھر ان پر پہنا تے ہیں گوشت [۲۳۳] پھر کہ بینا سے ہاں کو کس طرح ابھار کہ بینا سے ہیں گوشت [۲۳۳] پھر کہ بینا کہ نہیں کو معلوم ہے کہ بینا کہ اللہ ہر چیز پر قادر ہے [۲۳۳]

وَ إِذْ قَالَ اِبْرَاهِمُ رَبِّ اَرِنِي كَيْفَ تُحْي الْمَوْتِي لَمْ قَالَ اَوَلَمْ تُؤْمِنُ لَمْ قَالَ بَلَى وَلَكِنُ لِّيَطْمَبِنَّ قَلْبِي لَمُ قَالَ فَخُذُ اَرُبَعَةً مِّنَ الطَّلْمِ فَصُرُهُنَّ الْيُكَ ثُمَّ اجْعَلُ عَلَى كُلِّ جَبَل مِّنْهُنَّ جُزُءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا ﴿ ع وَاعْلَمُ أَنَّ اللَّهُ عَزِيْزٌ حَكِيمٌ ﴿

۲۶۰۔ اور یاد کر جب کہا ابراہیم نے اے پرورد گار میرے د کھلا دے مجھ کو کہ کیونکر زندہ کرے گا تو مردے فرمایا کیا تو نے یقین نہیں کیا کھا کیوں نہیں لیکن اس واسطے عابتا ہوں کہ تسکین ہو جاوے میرے دل کو [۴۵] فرمایا تو پکڑ لے چار جانور اڑنے والے پھرانکو ہلا لے اپنے ساتھ پھر رکھ دے ہر پہاڑیر ان کے بدن کا ایک ایک ٹکرا پھر ان کو بلا چلے آویں گے تیرے یاس دوڑتے <sup>[۴۲۹]</sup>اور جان لے کہ بیشک اللہ زبر دست ہے حکمت والا [<sup>۳۲</sup>]

٨٢١ - صنرت عزيز عليه السلام كا عجيب واقعه: وه شخص حضرت عزيز پيغمبر تھے اور تمام توريت ان كوياد تھى ۔ بخت نصر كافر بادشاه تھا اس نے بیت المقدس کو ویران کیا اور بنی اسرائیل سے بہت لوگوں کو قید کر کے لے گیا ان میں حضرت عزیز بھی تھے جب قید سے چھوٹ آئے تب حضرت عزیزٔ نے راہ میں ایک شہر دیکھا ویران اس کی عارت گری ہوئی دیکھ کر اپنے جی میں کہا کہ یہاں کے ساکن سب مر گئے کیونکر حق تعالیٰ ان کو پھر جلاوے اور یہ شہر پھر آباد ہو۔ اسی جگہ ان کی روح قبض ہوئی اور ان کی سواری کا گدھا بھی مرگیا۔ سوبرس تک اسی حال میں رہے اور کسی نے بنہ ان کو وہاں آگر دیکھا بنہ ان کی خبر ہوئی اس مدت میں بخت نصر بھی مرگیا اور کسی باد ثاہ نے اس مدت میں بیت المقدس کوآباد کیا اور اس شہر کو بھی خوب آباد کیا پھر سوبریں کے بعد حضرت عزیز زندہ کئے گئے ان کا کھانا اورپینا اسی طرح ان کے یاس دھرا ہوا تھا ان کا گدھا جو مرچکا تھا اور اس کی بوسیدہ ہڈیاں اپنی حالت پر دھری تھیں وہ ان کے روبروزندہ کیا گیا اور اس سوبرس میں بنی اسرائیل قید سے غلاص ہوکر شہر میں آباد بھی ہو چکے تھے حضرت عزیزٔ نے زندہ ہوکر آباد ہی دیکھا۔

۸۲۲۔ جب حضرت عزیزً مرے تھے اس وقت کچھ دن چڑھا تھا اور جب زندہ ہوئے ابھی شام یہ ہوئی تھی تو یہ سمجھے کہ اگر میں یہاں نکل آیا تھا توایک دن ہوا اور اگر آج ہی آیا تھا تو دن سے بھی کم رہا۔

**۸۲۳۔** حضرت عزیزٔ کے سامنے وہ سب ہڈیاں موافق تر کھیب بدن کے جمع کی گئیں مچھران پر گوشت مچھیلایا گیا اور چمڑا درست ہوا مچھر خدا کی قدرت سے ایکبارگی اس میں جان آئی اور اٹھ کھڑا ہوا اور اپنی بولی بولا۔ ۲۲۲ حضرت عزیز نے اس تمام کیفیت کو ملاحظہ کرنے کے بعد فرمایا کہ مجھے کو نوب یقین ہوا کہ اللہ ہر چیز پر قادر ہے یعنی میں جو جانتا تھا کہ مردہ کو جلانا غدا تعالیٰ کو آسان ہے سواپئی آنگھ سے دیکھ لیا ہے مطلب نہیں کہ پہلے یقین میں کچھے کمی تھی ہاں مثاہدہ نہ ہوا تھا پھر حضرت عزیز یماں سے اٹھ کر بیت المقدس میں پہنچے کسی نے ان کو نہ پہچانا کیونکہ یہ تو جوان رہے اور ان کے آگے کے پیچ بوڑھے ہو گئے جب انہوں نے توریت حفظ سنائی تب لوگوں کو ان کا یقین آیا بخت نصر بنی اسرائیل کی تمام کتابیں جلا گیا تھا جن میں توریت بھی تھی۔

۲۲<mark>۵ ۔</mark> غلاصہ یہ ہواکہ یقین بورا تھا صرف عین الیقین کے خواستگار تھے جو مثاہدہ پر موقوف ہے۔

۲۲۹۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے لئے مردہ پرندوں کا زندہ ہونا: حضرت ابراہیم حب ارشاد الهی چار جانور لائے ایک مور ایک مرغ ایک کوا ایک کبوتر اور چاروں کو ایخ ساتھ ہلایا تاکہ پہچان رہے اور بلانے سے آنے لگیں پھر چاروں کو ذبح کیا پھر ایک پہاڑ پر چاروں کے سرر کھے ایک پر پرَر کھے ایک پر سب کے دھڑ رکھے ایک پر پاؤں رکھے پہلے بچے میں کھڑے ہوکر ایک کو پکارااس کا سراٹھ کر ہوا میں کھڑا ہوا پھر دھڑ ملا پھر پر لگے پھر پاؤں پھر وہ دوڑتا چلا آیا پھر اسی طرح چاروں آگئے۔

۱۳۲۸ اس واقعہ پر اشکال کا بواب: یماں دو خلجان گذرنے کا قوی اختال ہے اول تو جہم ہے بان متفرق الا براء کا زندہ ہونا کا تابات انکار دوسرے ان خصوصیات کو کہ وہ پرندے ہوں اور پار بھی ہوں اور پار بھی فلاں فلاں ہوں اور اس طرح ان کے ابراء کو متفرق کر کے بلایا بائے تو زندہ ہوکر دوڑتے ہوئے چلے آئیں گے اس کا کوئی دخل اور ان قیود کا کوئی نفع معلوم نہیں ہوتا اس لئے اول خلجان کے بواب میں عزیز اور دوسرے کے بواب میں حکیم فرما کر دونوں شبوں کا قلع قمع فرما دیا یعنی اس کو نوب سمجھ لو کہ اللہ تعالیٰ زبر دست قدرت والا ہے جو چاہے کر سکتا ہے اور اس کے ہر حکم میں اس قدر حکمتیں ہوتی میں کہ جن کا ادراک اور اعاظہ اگر ہم کو بذہ ہو تو یہ ہمارے نقصان علم کی بات ہے اس کی حکمت کا انکار ایبے امور سے ہر گرد ممکن نہیں واللہ اعلم آیۃ الکر می میں علم و قدرت و غیرہ صفات الهی کو ذکر فرمایا اس کے بعد یہ تین قصے بیان فرمائے کہ اللہ تعالیٰ جس کو چاہے ہدایت کر سکتا ہے اور مرک چاہے گراہ کر سکتا ہے اور مارنا جلانا سب اس کے اختیار میں ہے اب جماد اور اللہ کی راہ میں مال خرج کرنے کی فضیلت اور میں کہ علم و قدرت کے متعلق قیود و شرائط بیان فرمائے میں جس کا ذکر کسی قدرت کے حالات معلوم ہونے کے بعد ان کا ازالہ ہوگا جن تعالیٰ کے علم و قدرت کے بعد ان کا ازالہ ہوگا ورنہ نقصان تو ان میں من ورآنا چاہدے کے بعد ان کا ازالہ ہوگا ورنہ نقصان تو ان میں منرور آنا چاہدے۔

مَثَلُ الَّذِيْنَ يُنَفِقُونَ اَمُوالَهُمْ فِي سَبِيْلِ اللهِ كَمَثَلُ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ اَئْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ كُلِّ شُئُبُلَةٍ مِّائَةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضْعِفُ لِمَنُ يُشَاءُ وَاللهُ يُضْعِفُ لِمَنُ يَشَاءُ وَاللهُ عَلِيْمُ عَلِيْمُ عَلِيهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ فِي عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ

الَّذِينَ يُنْفِقُونَ امْوَالَهُمْ فِي سَبِيْلِ اللهِ ثُمَّ لَا يُتْبِعُونَ مَآ اَنْفَقُوا مَنَّا وَّلَا اذَى لَا لَهُمُ لَا يُتْبِعُونَ مَآ اَنْفَقُوا مَنَّا وَّلَا اَذَى لَا لَهُمُ اَجُرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمُ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمُ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ

قَوْلُ مَّعُرُوفُ وَمَغُفِرَةٌ خَيْرُ مِّنَ صَدَقَةٍ يَّتُبَعُهَآ اَذِي ﴿ وَاللّٰهُ غَنِيُّ حَلِيْمُ ﴿

اللہ کی راہ میں ایسی ہو خرچ کرتے ہیں اپنے مال اللہ کی راہ میں ایسی ہے کہ جیسے ایک دانہ اس سے اگیں سات بالیں ہر بال میں سوسو دانے اور اللہ بڑھاتا ہے جس کے واسطے چاہے اور اللہ بینمایت بخش کرنے والا ہے سب کچھ جانتا ہے [۲۲۸]

۲۶۲۔ جو لوگ خرچ کرتے ہیں اپنے مال اللہ کی راہ میں اپنے مال اللہ کی راہ میں اپنے مال اللہ کی راہ میں اور نہ سی خرچ کرنے کے بعد نہ احمان رکھتے ہیں اور نہ ستاتے ہیں انہی کے لئے ہے ثواب ان کا اپنے رب کے یمال اور نہ ڈر ہے ان پر اور نہ خمگین ہوں سے آھے میں اور نہ ڈر ہے ان پر اور نہ خمگین ہوں سے آھے میں اور نہ ڈر ہے ان پر اور نہ خمگین ہوں سے آھے میں اور نہ ڈر ہے ان پر اور نہ خمگین ہوں

۲۶۳۔ جواب دینا نرم اور درگذر کرنا بہتر ہے اس خیرات سے جس کے پیچھے ہوستانا اور اللہ بے پروا ہے نہایت تکل والا [۴۳۰]

۳۲۸ انفاقِ مال کے فضائل: یعنی اللہ کی راہ میں تصورُے مال کا بھی ثواب بہت ہے جیبا ایک دانہ سے سات سو دانے پیدا ہوں اور اللہ تعالیٰ بڑھائے جس کے واسطے چاہے اور سات سوسے سات ہزار اور اس سے بھی زیادہ کر دے اور اللہ بہت بخش کرنے والا اور ہرایک فرچ کرنے والے کی نبیت اور اس کے فرچ کی مقدار اور مال کی کیفیت کو فوب جانتا ہے یعنی ہرایک سے اس کے مناسب معاملہ فرماتا ہے۔

۴۲۹۔ احمان جنانے کی ممانعت: جولوگ اللہ کی راہ میں خرچ کرتے ہیں اور خرچ کئے پر نہ زبان سے احمان رکھتے ہیں اور نہ ستاتے ہیں طعن سے اور نہ خدمت لینے سے اور نہ تحقیر کرنے سے انہی کے لئے ہے ثواب کامل اور نہ ڈر ہے ان کو ثواب کم ہونے کا اور نہ خمگین ہوں گے ثواب کے نقصان سے۔

، ۱۹۳۰ سائل کے جواب دینے کا طریقہ: یعنی مانگنے والے کو نرمی سے جواب دینا اور اس کے اصرار اور بدخوئی پر درگذر کرنا بہتر ہے

اس خیرات سے کہ بارباراس کو شرمائے یا احمان رکھے یا طعنہ دے اور اللہ غنی ہے کسی کے مال کی اس کو عاجت نہیں جو صدقہ اس کی راہ میں کرتا ہے اپنے واسطے کرتا ہے اور علیم ہے کہ ستانے پر عذاب بھیجنے میں جلدی نہیں فرماتا۔

۲۶۲۔ اے ایان والو مت صائع کرواپنی خیرات اصان رکھ کر اور ایذا دے کر اس شخص کی طرح جو خرچ کرتا ہے اپنا مال لوگوں کے دکھانے کو اور یقین نہیں رکھتا ہے اللہ پر اور قیامت کے دن پر [۲۳۳] سواس کی مثال ایسی ہے جیسے صاف پھر کہ اس پر پڑی ہے کچھ مٹی پھر برسا اس پر زور کا مینہ تو کر چھوڑا اس کو بالکل صاف کچھ ہاتھ نہیں لگتا ایسے لوگوں کے ثواب اس چیز کا جو انہوں نہیں لگتا ایسے لوگوں کے ثواب اس چیز کا جو انہوں نہیں دکھاتا سیدھی راہ کا فروں کو [۲۳۳]

1740۔ اور مثال ان کی جو خرچ کرتے ہیں اپنے مال اللہ کی خوشی عاصل کرنے کو اور اپنے دلوں کو ثابت کر کر اللہ کی خوشی عاصل کرنے کو اور اپنے دلوں کو ثابت کر کر اللہ یہ جیسے ایک باغ ہے بلند زمین پر اس پر پڑا زور کا مینہ تو لایا وہ باغ اپنا پھل دو چند اور اگر نہ پڑا اس پر ملینہ تو پھورا ہی کافی ہے اور اللہ تمہارے کاموں کو خوب دیکھتا ہے [۲۳۳]

۱۳۸ ریاکاری صدقہ کو باطل کر دیتی ہے: یعنی صدقہ دے کر مختاج کو ستانے اور اس پر احمان رکھنے سے صدقہ کا ثواب جاتا رہتا ہے یا اوروں کو دکھا کر اس لئے صدقہ دیتا ہے کہ لوگ سخی جانیں اس طرح کی بھی خیرات کا ثواب کچھ نہیں ہوتا باقی یہ فرمانا کہ وہ یقین نہیں رکھتا ہے اللہ پر اور قیامت کے دن پر یہ ابطال صدقہ کے لئے قید و شرط نہیں ہیں کیونکہ صدقہ تو صرف ریا سے ہی باطل ہو سکتا ہے اگر چہ فرچ کرنے والا مومن ہی کیوں نہ ہو مگر اس قید کو صرف اس نفع کی غرض سے بڑھایا کہ یہ معلوم ہو جائے کہ

ریا کاری مومن کی شان سے بعید ہے بلکہ یہ امر منفافقین کے مناسب مال ہے۔

۸۳۲ و دکھاوے کی مثال: اوپر مثال بیان فرمائی تھی خیرات کی کہ ایسی ہے جیسے ایک دانہ بویا اور اس سے سات سو دانے پیدا ہو گئے اب فرماتے ہیں کہ نیت شرط ہے اگر کسی نے ریا اور دکھاوے کی نیت سے صدقہ کیا تو اس کی مثال ایسی سمجھو کہ کسی نے دانہ بویا ایسے پھر پر کہ جس پر تھوڑی سی مٹی نظر آتی تھی جب مدینہ برسا تو بالکل صاف رہ گیا اب اس پر دانہ کیا اگے گا ایسے ہی صدقات میں ریا کاروں کو کیا ثواب ملے گا۔

۲۳۳۰ ۔ اظلام سے مال خرچ کرنے کی مثال: زور کے مینہ سے مراد بہت مال خرچ کرنا اور پھوار سے مراد تھوڑا مال خرچ کرنا اور پھوار سے مراد ہے کہ ثابت کریں دلوں کو ثواب پانے میں یعنی ان کو یقین ہے کہ خیرات کا ثواب ضرور ملے گا سواگر نیت درست ہے تو بہت خرچ کرنے میں بہت ثواب ملے گا اور تھوڑی خیرات میں بھی فائدہ ہوگا جیسے خالص زمیں پر باغ ہو گا اور نیت درست نہیں تو جس قدر زیادہ خرچ کرے اتنا ہی مال ضائع ہو گا اور نیت درست نہیں تو جس قدر زیادہ خرچ کرے اتنا ہی مال ضائع ہو گا اور نیت درست نہیں تو جس فرزیادہ خرچ کرے اتنا ہی مال ضائع ہو گا اور نیت درست نہیں تو جس فرزیادہ خرچ کرے اتنا ہی مال ضائع ہو گا اور نیت درست نہیں تو جس فرزیادہ خرچ کرے اتنا ہی مال ضائع ہو گا اور نیت درست نہیں تو جس فرزیادہ خرچ کرے اتنا ہی مال دینے میں ریا اور دکھاوا بھی زیادہ ہو گا ۔ جیسا پھر پر دانہ اگے گا تو جتنا زور کا مینہ برسے گا اتنا ہی ضرر زیادہ ہو گا۔

171- کیا پہند آتا ہے تم میں سے کسی کو یہ کہ ہووے اس کا ایک باغ کھور اور انگور کا بہتی ہوں نیچے اس کے نہریں اس کو اس باغ میں اور بھی سب طرح کا میوہ عاصل ہو اور آگیا اس پر بڑھایا اور اس کی اولاد میں ضعیف تب آ بڑا اس باغ پر ایک بگولا جس میں آگ تھی جس سے وہ باغ جل گیا یوں سمجھاتا ہے تم کو اللہ آتیں تاکہ تم غور کرو[۲۳۳]

۲۳۳ ۔ ایذا اور دکھاوے کی ایک اور مثال: یہ مثال ان کی ہے جو لوگوں کو دکھانے کو صدقہ خیرات کرتے ہیں یا خیرات کر کے احمان رکھتے ہیں اور ایذا پہنچاتے ہیں یعنی جیسے کسی شخص نے جوانی اور قوت کے وقت باغ تیار کیا تاکہ ضعیفی اور بڑھا پے میں اس سے میوہ کھائے اور ضرورت کے وقت کام آئے۔ پھر جب بڑھا پا آیا اور میوے کی پوری عاجت ہوئی تب وہ باغ عین

عالت امتیاج میں جل گیا یعنی صدقہ مثل باغ میوہ دار کے ہے کہ اس کا میوہ آخرت میں کام آئے ۔ جب کسی کی نیت بری ہے تو وہ باغ جل گیا پھراس کا میوہ جو ثواب ہے کیونکر نصیب ہو حق سحانہ اسی طرح کھول کر سمجھاتا ہے تم کوآیتیں تاکہ غور کرواور سمجھو۔

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوَّا اَنُفِقُوا مِنَ طَيِّبْتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا اَخْرَجْنَا لَكُمْ مِّنَ الْأَرْضِ كَسَبْتُمْ وَمِمَّا اَخْرَجْنَا لَكُمْ مِّنَ الْأَرْضِ وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيْتَ مِنْهُ تُنُفِقُونَ وَلَسُتُمْ وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيْتَ مِنْهُ تُنُفِقُونَ وَلَسُتُمْ بِالْحِذِيْدِ إِلَّا اَنْ تُغْمِضُوا فِيْهِ ﴿ وَاعْلَمُوَّا اَنَّ اللّٰهُ غَنِيُ حَمِيْدُ عَلَى اللّٰهُ عَنِيُ حَمِيْدُ عَلَى اللّٰهُ عَنِيُ حَمِيْدُ عَلَى اللّٰهُ عَنِي حَمِيْدُ عَلَى اللّٰهُ عَنِي حَمِيْدُ عَلَى اللّٰهُ عَنِي اللّٰهُ عَنِي حَمِيْدُ عَلَى اللّٰهُ عَنِي عَمِيْدُ عَلَى اللّٰهُ عَنِي اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنِي اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَامُ الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الل

اَلشَّيْطُنُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمُ الشَّيْطُنُ يَعِدُكُمُ مَّغُفِرَةً مِّنْهُ بِالْفَحْشَاءِ وَاللهُ يَعِدُكُمُ مَّغُفِرَةً مِّنْهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيْمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

يُّؤُتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَّشَآءُ وَمَنْ يُّؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدُ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّآ أُولُوا الْاَلْبَابِ

۲۶۔ اے ایمان والو خرچ کرو سھری چیزیں اپنی کائی میں سے اور اس چیز میں سے کہ جو ہم نے پیدا کیا تمہمارے واسطے زمین سے اور قصد نہ کروگندی چیز کا اس میں سے کہ اس کو خرچ کرو حالانکہ تم اس کو کبھی نہ لو گے مگریہ کہ چثم پوشی کر جاؤ اور جان رکھوکہ اللہ بے پروا ہے نوبیوں والا [۲۲۵]

۲۶۸۔ شیطان وعدہ دیتا ہے تم کو تنگدستی کا اور عکم کرتا ہے ہے ہے دیائی کا اور اللہ وعدہ دیتا ہے تم کو اپنی بخش اور اللہ بہت کشائش والا ہے سب کچھ جانتا ہے [۲۲۸]

۲۹۹۔ عنایت کرتا ہے سمجھ جس کسی کو چاہے اور جس کو سمجھ ملی اس کو بڑی خوبی ملی اور نصیحت وہی قبول کرتے میں جوعقل والے میں [۳۲۷]

۳۳۵۔ اللہ کی راہ میں عمدہ اور پاک مال فرچ کرو: یعنی عنداللہ صدقہ کے مقبول ہونے کی یہ بھی شرط ہے کہ مال علال کائی کا ہو۔ حرام کا مال اور شبہ کا مال یہ ہواور اچھی سے اچھی چیزاللہ کی راہ میں دے بری چیز فیرات میں یہ لگائے کہ اگر کوئی ایسی ویسی چیز دے توجی یہ چاہے لینے کو مگر شرما شرمائی ۔ پر فوش سے ہرگزیہ لے اور جان لوکہ اللہ بے پرواہ ہے تمہارا مختاج نہیں اور فوبیوں والا ہے اگر بہتر سے بہتر چیز دل کے شوق اور محبت سے دے تو پہند فرماتا ہے۔

۱۳۲۹۔ شیطان تنگدستی سے ڈراتا ہے: جب کسی کے دل میں خیال آئے کہ اگر خیرات کروں گا تو مفلس رہ جاؤں گا اور حق تعالیٰ کی گلید سن کر بھی یہی ہمت ہواور دل چاہے کہ اپنا مال خرچ نہ کرے اور وعدہ الہی سے اعراض کر کے وعدہ شیطانی پر طبیعت کو میلان اور اعتماد ہو تو اس کو یقین کر لینا چاہیئے کہ یہ مضمون شیطان کی طرف سے ہے یہ نہ کئے کہ "شیطان کی تو ہم نے کبھی صورت بھی نہیں دیکھی عکم کرنا تو درکنار رہا" اور اگر یہ خیال آوے کہ صدقہ خیرات سے گناہ بخشے جاویں گے اور مال میں بھی ترقی اور برکت ہوگی تو جان کیوے کہ یہ مضمون اللہ کی طرف سے آیا ہے اور غدا کا شکر کرے اور اللہ کے خوانے میں کمی نہیں سب کے ظاہر و باطن، علی کو خوب جانتا ہے۔"

۸۳۷ ۔ سمجھ بڑی نعمت ہے: یعنی جس کو چاہتا ہے دین کی باتوں میں دانائی اور خیرات کرنے میں سمجھ عنایت کرتا ہے کہ کس نیت سے اور کس مال سے اور کس کواور کس طرح مختاج کو دینا چاہیئے اور جس کو سمجھ عنایت ہوئی اس کو بڑی نعمت اور بڑی خوبی ملی ۔

۲۷۰۔ اور جو خرچ کرو گے تم خیرات یا قبول کرو گے کوئی منت توبیشک اللہ کو سب معلوم ہے اور ظالموں کا کوئی مدگار نہیں [۴۳۸]

اس کو چھپاؤاور فقیروں کو پہنچاؤتو وہ بہتر ہے تہمارے حق میں اور دور کرے گا کچھ گناہ تمہارے اور اللہ تمہارے کاموں سے خوب خبردار ہے [۲۲۹] إِنْ تُبَدُوا الصَّدَقٰتِ فَنِعِمَّا هِيَ ۚ وَ إِنَّ تُبَدُوا الصَّدَقٰتِ فَنِعِمَّا هِيَ ۚ وَ إِنَّ تُخُفُوهَا وَتُؤُتُوهَا الْفُقَرَآءَ فَهُوَ خَيْرُ لَّكُمُ ۚ وَيُكَفِّرُ عَنْكُمْ مِّنْ سَيِّاتِكُمُ ۚ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرُ ﷺ

وَمَا اَنْفَقْتُمُ مِّنُ نَّفَقَةٍ اَوْ نَذَرْتُمُ مِّنُ نَّذُرِ

۸۳۸ منت اور نذر کا بیان: یعنی جو کچھ خیرات کی جائے تصورٹی یا بہت بھلی نیت سے یا بری نیت سے چھپاکر یا لوگوں کو دکھاکر یا منت مانی جائے کسی طرح کی توبیثک خدا تعالیٰ کو پورا علم ہے سب کا اور جو لوگ انفاق مال اور نذر میں حکم الہی کے خلاف کرتے ہیں ان کا کوئی مدد گار نہیں اللہ جو چاہے ان پر عذاب کرے منت قبول کرنے سے واجب ہو جاتی ہے اب اگر ادا نہ کی تو گہنگار ہو گا اور نذر اللہ کے سواکسی کی جائز نہیں مگریہ کھے کہ اللہ کے واسطے فلانے شخص کو دوں گا یا اس نذر کا ثواب فلال کو پہنچے تو کوئی

مضائقہ نہیں۔

۲۳۹ ۔ اگر لوگوں کو دکھانے کی نبیت نہ ہو تو خیرات کرنا لوگوں کے روبرو بھی بہتر ہے تاکہ اوروں کو بھی شوق اور رغبت ہواور چھپا کر خیرات کرنا بھی بہتر ہے تاکہ لینے والا نہ شرمائے خلاصہ یہ کہ اظہار واخفا دونوں بہتر ہیں مگر ہر موقع اور مصلحت کا لحاظ ضروری بات ہے۔

لَيْسَ عَلَيْكَ هُدُمْمُ وَلَكِنَّ اللهَ يَهُدِئُ مَنْ يَشَاءُ وَمَا تُنُفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلَا نُشُوقُون الله ابْتِغَاءَ فَلِانَفُسِكُمْ وَمَا تُنُفِقُونَ الله ابْتِغَاءَ وَجَهِ اللهِ وَمَا تُنُفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُّوفَ وَجَهِ اللهِ وَمَا تُنُفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُّوفَ إِلَا ابْتِغَاءَ اللهِ وَمَا تُنُفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُّوفَ اللهِ وَمَا تُنُفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُّوفَ إِلَيْكُمْ وَانْتُمْ لَا تُظْلَمُونَ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الْمُؤْلَةُ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الله

لِلْفُقَرَآءِ الَّذِيْنَ أُحْصِرُوۤا فِي سَبِيْلِ اللهِ لَا يَسْتَطِيعُوْنَ ضَرَبًا فِي الْاَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ اَغْنِيآءَ مِنَ التَّعَقُّفِ تَعْرِفُهُمُ الْجَاهِلُ اَغْنِيآءَ مِنَ التَّعَقُّفِ تَعْرِفُهُمُ بِسِينَمُهُمُ لَا يَسْتَلُوۡنَ النَّاسَ اِلْحَافًا وَمَا يَنْفِقُوۡا مِنْ خَيْرٍ فَاِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهَ عَلِيمُ اللهَ عَلِيمُ اللهَ عَلِيمُ اللهَ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَ

۲۷۲۔ تیرا ذمہ نہیں انکو راہ پر لانا اور لیکن اللہ راہ پر لانا اور لیکن اللہ راہ پر لافا وے جس کو چاہیے اور جو کچھ خرچ کرو گے تم مال سو اپنے ہی واسطے جب تک کہ خرچ کرو گے اللہ ہی کی رضاجوئی میں اور جو کچھ خرچ کرو گے خیرات سوپوری ملے گی تم کواور تمہارا حق نہ رہے گا [۲۲۶]

۲۷۳۔ خیرات ان فقیروں کے لئے ہے جورکے ہوئے میں اللہ کی راہ میں چل پھر نہیں سکتے ملک میں سمجھے ان کو ناواقف مالدار ان کے سوال نہ کرنے سے تو پہچانتا ہے ان کو انکے چہرہ سے نہیں سوال کرتے لوگوں سے لیٹ کر [۳۳] اور جو کچھ خرچ کرو گے کام کی چیزوہ بیشک اللہ کو معلوم ہے [۳۳۳]

۲۲۰ صدقہ دینے میں مسلمان کی تخصیص نہیں جب آپ الٹی آلیکی نے صحابہ کو مسلمانوں کے سوا اوروں پر صدقہ کرنے سے روکا اور اس میں یہ مصلحت تھی کہ مال ہی کی غرض سے دین حق کی طرف راغب ہوں گے آگے یہ فرما دیا کہ یہ ثواب جب ہی تک ملے گا کہ اللہ کی خوشی مطلوب ہوگی تو یہ آیت نازل ہوئی اور اس میں عام حکم آگیا کہ اللہ کی راہ میں جس کو مال دو گے تم کو اس کا ثواب دیا جائے گا مسلم غیر مسلم کسی کی تخصیص نہیں یعنی جس پر صدقہ کرواس میں مسلم کی تخصیص نہیں البتہ صدقہ میں

یہ ضرور ہے کہ محض لوجہ اللہ ہو۔

ا ۱۳۸۸ ۔ اللہ والے اہل عاجت کی مدد: یعنی ایبوں کو دینا بڑا تواب ہے جو اللہ کی راہ اور اس کے دین کے کام میں مقید ہو کر چلنے پھر نے کھانے کھانے کا رہے ہیں اور کسی پر اپنی عاجت ظاہر نہیں کرتے جیسے حضرت الٹی ایکٹی کے اصحاب تھے اہل صفہ نے گھر بار چھوڑ کر حضرت الٹی ایکٹی صحبت اختیار کی تھی علم دین سیکھنے کو اور مفیدین فتنہ پر جماد کرنے کو اسی طرح اب بھی جو کوئی قرآن کو حفظ کرے یا علم دین میں مشغول ہوتو لوگوں پر لازم ہے کہ ان کی مدد کریں اور چرہ سے ان کو پہچانا اس کا مطلب یہ ہے کہ ان کے چرے زرد اور بدن دیلے ہورہے ہیں اور آثار جدوجہدان کی صورت سے نمودار ہیں۔

۲۲۲ علی العموم اور خاص کر ایسے لوگوں پر جن کا ذکر ہوا۔

الَّذِينَ يُنَفِقُونَ اَمُوَالَهُمُ بِالَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرَّا قَ عَلَانِيَةً فَلَهُمُ اَجُرُهُمُ عِنْدَ رَبِّهِمُ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ﷺ

۲۷۴۔ جو لوگ خرچ کرتے ہیں اپنے مال اللہ کی راہ میں رات کو اور دن کو چھپا کر اور ظاہر میں تو انکے لئے ہے تواب ان کا اپنے رب کے پاس اور نہ ڈر ہے ان پر اور نہ وہ غمگین ہول گے [۳۳۳]

۲۷۵۔ جولوگ کھاتے ہیں سود نہیں اٹھیں گے قیامت کو مگر جس طرح اٹھتا ہے وہ شخص کہ جس کے حواس کھو دیے ہوں جن نے لیٹ کریہ طالت انکی اس واسطے ہو گی کہ انہوں نے کہا کہ سوداگری بھی تو ایسی ہی ہے جیسے سود لینا عالانکہ اللہ نے علال کیا ہے سوداگری اور حرام کیا ہے سود کو [۲۲۳] پھر جس کو پہنچی نصیحت اپنے حرام کیا ہے سود کو [۲۲۳] پھر جس کو پہنچی نصیحت اپنے در بی طرف سے اور وہ باز آگیا تو اس کے واسطے ہے ویکی جو چکا اور معاملہ اس کا اللہ کے حوالہ ہے اور جو کوئی پھر سود لیوے تو وہی لوگ ہیں دوزخ والے وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے [۲۲۵]

۲۷۹۔ مٹاتا ہے اللہ سود کو اور بڑھاتا ہے خیرات کو [۲۲۹] اور اللہ خوش نہیں کسی نا شکر گندگار سے [۲۲۸]

## يَمْحَقُ اللهُ الرِّبُوا وَيُرْبِي الصَّدَفَٰتِ فَواللهُ لَاللهُ الرِّبُوا وَيُرْبِي الصَّدَفَٰتِ فَواللهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ اَثِيْمٍ عَلَى اللهُ اللهُ

۳۸۸۳۔ خیرات و صدقات کے فائدے: یہاں تک خیرات کا بیان اور اس کی فضیت اور اسکی قیود و شرائط کا مذکور تھا اور پونکه خیرات کرنے سے ادھر تو معاملات سولت و تسمیل کی عادت ہوتی ہے اور بے مروتی و سخت گیری کی برائی دلنشین ہوتی ہے اور ادھریہ ہوتا ہے کہ معاملات و اعال میں جو گناہ ہو جاتا ہے خیرات سے اس کا کفارہ کر دیا جاتا ہے اور نیز خیرات کرنے سے اغلاق و مروت و خیراندیشی و نفع رسانی خلق اللہ میں ترقی ہوتی ہے تو ان وجوہ سے ان آیات متعددہ میں اس کا ذکر فرمایا گیا تھا اب سود لینا پونکہ خیرات کی ضد ہے وہاں مروت و نفع رسانی تحق تو سود میں محض بے مروتی اور ضرر رسانی اور ظلم ہے ۔ اس لئے خیرات کی فضیت کے بعد سود کی مذمت اور اسکی ممانعت کا ذکر بہت مناسب ہے اور جس قدر خیرات میں بھلائی ہے اتنی ہی سود میں برائی ہونی ضروری بات ہے۔

سرم اور تقیقت: یعنی راوکھانے والے قیامت کو قبروں سے ایسے اٹھیں گے بیسے آسیب زدہ اور مجنون اور یہ عالت اس واسطے ہوگی کہ انہوں نے علال و حرام کو یکال کر دیا اور صرف اس وجہ سے کہ دونوں میں نفع مقصود ہوتا ہے دونوں کو علال کا عالانکہ بیج اور راو میں بڑا فرق ہے کہ بیج کو حق تعالیٰ نے علال کیا ہے اور رود کو حرام ۔ فائدہ بیج میں جو نفع ہوتا ہے وہ مال کے مقابلہ میں ہوتا ہے بیسے کسی نے ایک درہم کی قیمت کا کیڑا دو درہم کو فروخت کیا اور رود وہ ہوتا ہے جس میں نفع بلا عوش ہو بیسے مقابلہ میں ہوتا ہے جس میں نفع بلا عوش ہو بیسے ایک درہم سے دو درہم خرید اول صورت میں چونکہ کیڑا اور درہم دو جدی جدی قدم کی چیزی میں اور نفع اور غرض ہرایک کی دوسرے سے علیحدہ ہے اس لئے ان میں فی نفسہ موازنہ اور مماوات غیر ممکن ہے ۔ بینہ ورت خرید و فروخت موازنہ کی کوئی صورت اپنی اپنی ضرورت اور عاجت کے سوا اور کچھ نہیں ہو سکتی اور ضرورت اور رغبت ہرایک کی ازمد مختلف ہوتی ہے کسی کو صورت اپنی ایک عاجت ہوتی عالی عن العرض نہیں اور اگر بالفرض اسی کیڑے کو ایک ہوار درہم کو خریدے گا تو اس میں سود یعنی نفع عالی عن العرض نہیں سکتی اس کے لئے آگر پیانہ ہے تو اپنی اپنی رغبت اور تو نہیں بو سکتی کونہ ہو تو نہیں اپنی اور شریل کی کیؤ کے کہ کی دو تو نہیں اپنی رغبت اور تو نہیں بو سکتی اس کے لئے آگر پیانہ ہے تو اپنی اپنی رغبت اور تو نہیں ہو سکتی کیؤنہ فی صد ذاتہ تو ان میں موازنہ اور مماوات ہو ہی نہیں سکتی اس کے لئے آگر پیانہ ہے تو اپنی اپنی رغبت اور

ضرورت اور اس میں اتنا تفاوت ہے کہ خدا کی پناہ، تو سود متعین ہو تو کیونکر ہواور ایک درہم کو دو درہم کے عوض فروخت کرے گا تو یہاں فی نفیہ مساوات ہو سکتی ہے جس کے باعث ایک درہم کے مقابلہ میں معین ہوگا اور دوسرا درہم خالی عن العوض ہوکر سود ہو گا اور شرعایہ معاملہ حرام ہو گا۔

۷۲۵ یعنی سود کی حرمت سے پہلے تم نے جو سود لیا دنیا میں اس کو مالک کی طرف واپس کرنے کا حکم نہیں دیا جاتا یعنی تم کو اس سے مطالبہ کا حق نہیں اور آخرت میں حق تعالیٰ کو اختیار ہے چاہے اپنی رحمت سے اس کو بخش دے لیکن حرمت کے بعد بھی اگر کوئی باز نہ آیا بلکہ برابر سود لئے گیا تو وہ دوزخی ہے اور خدا تعالیٰ کے عکم کے سامنے اپنی عقلی دلیلوں کو پیش کرنے کی سزا وہی سزاہے جو فرمائی۔

۱۳۸۹ الله سود کو گھٹاتا اور صدقات کو بڑھاتا ہے: الله سود کے مال کو مٹاتا ہے یعنی اس میں برکت نہیں ہوتی بلکہ اصل مال بھی ضائع ہو جاتا ہے چنانچہ حدیث میں ارشاد ہے کہ سود کا مال کتنا ہی بڑھ جائے انجام اس کا افلاس ہے اور خیرات کے مال کو بڑھانے سے یہ مطلب ہے کہ اس مال میں زیادتی ہوتی ہے اور اللہ برکت دیتا ہے اور اس کا ثواب بڑھایا جاتا ہے چنانچیہ اعادیث میں وارد ہے۔

، مطلب یہ کہ سود لینے والے نے مالدار ہو کر اتنا بھی نہ کیا کہ مختاج کو قرض ہی بلاسود دے دیتا۔ چاہیئے تو یہ تھا کہ بطریق خیرات حاجتمند کو دیتا تواب اس سے زیادہ اللہ کی نعمت کی ناشکری کیا ہوگی <sub>۔</sub>

۲۷۷۔ جو لوگ ایان لائے اور عل نیک کئے اور قائم رکھا نماز کو اور دیتے رہے زکوۃ انکے لئے ہے ثواب ان کا اینے رب کے پاس اور یہ ان کو خوف ہے اور یہ وہ غمگین ہوں کے [۴۴۸]

إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ وَاقَامُوا الصَّلْوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ لَهُمُ اَجُرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ ۚ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ ۚ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ عَ

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوَا مَا ۲۷۸۔ اے ایان والو ڈرواللہ سے اور چھوڑ دو جو کچھ باقی بَقِيَ مِنَ الرِّبَوا إِنْ كُنْتُمُ مُّؤُمِنِينَ 🗃

رہ گیا ہے سود اگر تمکو یقین ہے اللہ کے فرمانے کا [۲۲۹]

۴۴۸۔ اس آیت میں سود لینے والے کے مقابلہ میں اہل ایان کے اوصاف اور ان کا انعام ذکر کر دیا جو سود نوار کے اوصاف و عالات اور اس کے عکم کے غلاف اور ضد ہیں جس سے سود نوار کی پوری تهدید و تشنیع بھی ظاہر ہو گئی۔ ۴۲۹۔ یعنی ممانعت سے پہلے جو سود لے چکے سولے چکے لیکن ممانعت کے بعد جوچڑھا اس کو ہرگزنہ مانگو۔

> وَإِنْ كَانَ ذُوْعُسُرَةٍ فَنَظِرَةُ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَ اَنُ تَصَدَّقُوا خَيْرُ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ ﷺ

وَاتَّقُوا يَوَمَّا تُرْجَعُونَ فِيْهِ إِلَى اللهِ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ ا

اللہ اللہ ہور اگر نہیں چھوڑتے تو تیار ہو جاؤ لڑنے کو اللہ سے اور اس کے رسول سے اور اگر توبہ کرتے ہو تو مہمارے واسطے ہے اصل مال تمہارا نہ تم کسی پر ظلم کرواور نہ کوئی تم پر[۲۵۰]

۲۸۰۔ اور اگر ہے تنگدست تو مهلت دینی چاہیئے کشائش ہونے تک اور بخش دو تو بہت بہتر ہے تمہارے لئے اگر تم کو سمج<sub>ھ ہو</sub>[۴۵۱]

۲۸۱۔ اور ڈرتے رہواس دن سے کہ جس دن لوٹائے جاؤگ اللہ کی طرف مچر پورا دیا جائے گا ہر شخص کو جو کچھ اس نے کا ہر شخص کو جو کچھ اس نے کایا اور ان پر ظلم نہ ہو گا [۳۵۳]

۳۵۰ پیملا سود معاف ہے: یعنی پہلے سود جو تم لے چکے ہواس کواگر تمہارے اصل مال میں محوب کریں اوراس میں سے کاٹ لیویں تو تم پر ظلم ہے اور ممانعت کے بعد کا سود چڑھا ہوااگر تم مانگو تو یہ تمہارا ظلم ہے۔

۷۵۱ یعنی جب سود کی ممانعت آگئی اور اس کالینا دینا موقوف ہوگیا تواب تم مدیون مفلس سے تقاضا کرنے لگویہ ہر گزیذ چاہیئے بلکہ مفلس کومملت دواور توفیق ہو تو بخش دو۔

۷۵۲ یعنی قیامت کوتام اعال کی جزاء اور سزا ملے گی تواب ہر کوئی اپنی فکر کرلے اچھے کام کرے یا برے سود لے یا خیرات کرے۔

۲۸۲\_ اے ایان والوجب تم آپس میں معاملہ کرو ادھار کاکسی وقت مقررتک تواس کولکھ لیا کرواور چاہئے کہ لکھ دے تمہارے درمیان کوئی لکھنے والا انصاف سے اور انکار بنہ کرے لکھنے والا اس سے کہ لکھ دیوے جیبا سکھایا اس کو اللہ نے سواس کو چاہئے کہ لکھ دے اور بتلایا جاوے وہ شخص کہ جس پر قرض ہے اور ڈرے اللہ سے جواس کا رب ہے اور کم یہ کرے اس میں سے کچھ<sup>[۳۵۳]</sup> ] پھراگر وہ شخص کہ جس پر قرض ہے بے عقل ہے یا ضعیف ہے یا آپ نہیں بتلا سکتا تو بتلاوے کارگذار اس کا انصاف سے [۲۵۳] اور گواہ کرو دو شاہد اینے مردول میں سے پھراگر نہ ہوں دو مرد توایک مرد اور دو عورتیں ان لوگوں میں سے کہ جن کو تم پسند کرتے ہو گواہوں میں ناکہ اگر بھول جائے ایک ان میں سے تو یاد دلاوے اس کو وہ دوسری [۴۵۵] اور انکار ینہ کریں گواہ جس وقت بلائے جاویں اور کاہلی نہ کرواس کے لکھنے سے چھوٹا ہو معاملہ یا بڑا اس کی میعاد تک اس میں پورا انصاف ہے اللہ کے نزدیک اور بہت درست رکھنے والا ہے گواہی کواور نزدیک ہے کہ شبہ میں نہ یڑو<sup>[۲۵۷]</sup> مگریہ کہ سودا ہو ہاتھوں ہاتھ لیتے دیتے ہواس کوآٹیں میں توتم پر کچھ گناہ نهیں اگر اس کو به لکھواور گواه کر لیا کروجب تم سودا کرو

يَّايُّهَا الَّذِينَ امَنُوَّا إِذَا تَدَايَنُتُمُ بِدَيْنِ إِلَّى أَجَل مُّسَمَّى فَاكْتُبُوهُ ۗ وَلْيَكْتُبُ بَّيْنَكُمُ كَاتِبٌ بِالْعَدُلِ ۗ وَلَايَاْبَ كَاتِبُ أَنْ يَّكْتُبَ كُمَا عَلَّمَهُ اللهُ فَلْيَكْتُبُ ۚ وَ لَيُمْلِل الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلَيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا يَبْخَسُ مِنْهُ شَيْئًا ۖ فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيْهًا أَوْ ضَعِيْفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيْحُ أَنُ يُّمِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلُ وَلِيُّهُ بِالْعَدُلِ لَ وَاسْتَشُهِدُوا شَهِيْدَيْنِ مِنَ رِّجَالِكُمْ ۚ فَإِنَّ لَّمْ يَكُوْنَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَّامْرَأَتْنِ مِمَّنُ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَآءِ أَنْ تَضِلُّ إِحْدُنهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدُنهُمَا الْأُخْرِي مُ وَلَا يَأْبَ الشُّهَدَآءُ إِذَا مَا دُعُوا ۗ وَلَا تَسْئُمُوٓا أَنْ تَكُتُبُوۡهُ صَغِيرًا اَوْ كَبِيرًا إِلَى اَجَلِهِ ۚ ذٰلِكُمْ اَقْسَطُ عِنْدَ اللهِ وَ أَقُومُ لِلشُّهَادَةِ وَ أَدُنَّى أَلَّا تَرُ تَابُؤًا إِلَّا نَهَا اور نَقَ الله كروتو وَلا ہے اُدا ہے

أَنُ تَكُونَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ الله تَكُتُبُوهُا فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ الله تَكُتُبُوهَا وَاشْهِدُوٓا إِذَا تَبَايَعْتُمُ وَلَا تَكُتُبُوهَا وَاشْهِدُوٓا إِذَا تَبَايَعْتُمُ وَلَا يُضَارَّكُاتِبُ وَلَا شَهِيدُ ﴿ وَ إِنْ تَفْعَلُوا يُضَارَّكُاتِبُ وَلَا شَهِيدُ ﴿ وَ إِنْ تَفْعَلُوا يُضَارَّكُاتِبُ وَلَا شَهِيدُ ﴿ وَاتَّقُوا الله ﴿ وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَاله وَالله و

اور نقصان یہ کرے لکھنے والا اور یہ گواہ [۴۵۰] اور اگر ایسا کرو تو یہ گناہ کی بات ہے تمہارے اندر اور ڈرتے رہواللہ سے اور اللہ ہر ایک چیز کو جانتا ہے۔

۳۵۳۔ قرض کا لین دین اور اس کے احکام: پہلے صدقہ خیرات کی فضیلت اور اس کے احکام بیان فرمائے اس کے بعد رہواور اس کی حرمت اور برائی مذکور ہوئی اب اس معاملہ کا ذکر ہے جس میں قرض ہواور آئندہ کسی مدت کا وعدہ ہواس کی نسبت یہ معلوم ہوا کہ ایسا معاملہ جائز ہے مگر چونکہ معاملہ آئندہ مدت کے لئے ہوا ہے بھول چوک خلاف نزاع کا اخمال ہے اس لئے یہ ضرور ہے کہ اس کا تعین اور اہتمام ایسا کیا جائے کہ آئندہ کوئی قضیہ اور خلاف نہ ہواس کی صورت یہی ہے کہ ایک کافذ لکھو جس میں مدت کا تقرر ہواور دونوں معاملہ والوں کا نام اور معاملہ کی تفصیل سب باتیں صاف صاف کھول کر لکھی جاویں کا تب کو چا بیئے بلا انکار جس طرح شرع کا عکم ہے اس کے موافق انصاف میں کوناہی نہ کرے اور چا ہئے کہ مدیون اپنے ہاتھ سے لکھے یا کا تب کو اپنی زبان حس بتلائے اور دوسرے کے حق میں ذرا نقصان نہ ڈالے۔

۳۵۴ مینی جو دیندار اور مدیون ہے وہ اگر بے عقل بھولا یا ست اور ضعیف ہے مثلاً بچر ہے یا بہت بوڑھا ہے کہ معاملہ کو سمجھنے کی سمجھ ہی نہیں سکتا توالیسی صورتوں میں مدیون کے مختار اور وارث اور کارگذار کو چا بیئے کہ معاملہ کو انصاف سے بلاکم و کاست لکھوا دے۔

۳۵۵۔ ایک مرد آور دو عورتوں کی گواہی: اور تم کو چاہیئے کہ اس معاملہ پر کم سے کم دوگواہ مردوں میں سے یا ایک مرد اور دو عورتیں گواہ بنائی جائیں اور گواہ قابل پہندیعنی لائق اعتبار اور اعتماد ہوں۔

۳۵۶ یعنی گواہ کو جس وقت گواہ بنانے کے لئے یا ادائے شہادت کے لئے بلائیں تو اس کو کنارہ یا انکارینہ کرنا چاہیئے اور کاہلی اور ستی ینہ کرو اس کے لکھنے لکھانے میں معاملہ چھوٹا ہو یا بڑاکہ انصاف پورا اس میں ہے اور گواہی پر بھی کامل اعتاد اسی لکھے لینے میں ہے اور مجھول چوک اور کسی کے حق ضائع ہونے سے اطمینان مبھی اس میں ہے۔

۳۵۸۔ تحریری معاہدے کا بیان: یعنی اگر سوداگری کا معاملہ دست بدست ہو جنس کے بدلے جنس یا نقد کی طرح معاملہ ہو مگر ادھار کا قصہ نہ ہو تو اب نہ لکھنے میں گناہ نہیں مگر گواہ بنا لینا اس وقت بھی چاہیئے کہ اس معاملہ کے متعلق کوئی نزاع آئندہ پلیش آئے تو کام آئے اور لکھنے والا اور گواہ نقصان نہ کرے یعنی مدعی اور مدعا علیہ میں سے کسی کا بھی نقصان نہ کرے بلکہ جو حق واجبی ہو وہ ہی اداکریں۔

وَ إِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَّلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهِنُ مَّقُبُوضَةُ فَإِنْ اَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا فَرِهِنُ مَّقُبُوضَةٌ فَإِنْ اَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا فَلْيُوّدِ الَّذِي اوْ تُمِنَ اَمَانَتَهُ وَلَيَتّقِ اللهَ رَبَّهُ وَلَيَتّقِ اللهَ رَبَّهُ وَلَيَتّقِ اللهَ وَمَنُ رَبَّهُ وَلَا تَكُتُمُوا الشَّهَادَةُ وَمَنُ يَكُثُمُهَا فَإِنَّهُ اثِمْ قَلَبُهُ وَالله بِمَا يَكُتُمُهُا فَإِنَّهُ اثِمْ قَلَبُهُ وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَي

لِلهِ مَا فِي السَّمَٰوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَ إِنْ تُخُفُوهُ تُجُدُوا مَا فِيَ انْفُسِكُمْ اَوْ تُخُفُوهُ يُخَاسِبُكُمْ بِهِ اللهُ فَيَغْفِرُ لِمَنْ يَّشَآءُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللهُ فَيَغْفِرُ لِمَنْ يَّشَآءُ وَيَعْفِرُ لِمَنْ يَّشَآءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَّشَآءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَآءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَآءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَيَعْذِبُ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَيَعْرُ عَنْ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَيَعْرُ عَنْ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءً وَاللهُ عَلَى كُلُولُ عَلَى كُلُولُ فَيْ اللّهُ عَلَى كُلُولُ شَيْءً وَاللّهُ عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى كُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُولُ عَلَى كُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى كُلُولُ الللّهُ عَلَى كُلُولُ الللّهُ عَلَى كُلُولُ الللّهُ عَلَى عَلَى اللّهِ الللّهُ عَلَى عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى كُلُولُ الللّهُ عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى كُلُولُ الللهُ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَ

۲۸۳۔ اور اگر تم سفر میں ہو اور نہ پاؤکوئی لکھنے والا توگرو ہاتھ میں رکھنی چا میئے پھر اگر اعتبار کرے ایک دوسرے کا تو چا ہے کہ پورا اداکرے وہ شخص کہ جس پر اعتبار کیا اپنی امانت کو اور ڈرتا رہے اللہ سے جو رہ ہے اس کا اور مت چھپاؤگواہی کو اور جو شخص اس کو چھپاوے تو بیشک گنرگار ہے دل اس کا اور اللہ تمہارے کا موں کو نوب جانتا ہے [۲۵۸]

۲۸۴۔ اللہ ہی کا ہے جو کچھ کہ آسمانوں اور زمین میں ہے اور اگر ظاہر کرو گے اپ جی کی بات یا چھپاؤ گے اس کو حماب لے گا اس کا تم سے اللہ پھر بخشے گا جس کو چاہے اور عذاب کرے گا جس کو چاہیے اور اللہ ہر چیز پر قادر ہے [۴۵۹]

۲۵۸ یعنی اگر سفر میں قرض اور ادھار کا معاملہ کرواور دستاویز کے لئے کوئی کاتب نہ ملے تو قرض کے عوض کوئی چیزمدیون کو رہن رکھ دینی چامپئے ۔ فائدہ: سفر میں رہن کی عاجت بہ نسبت حضر زیادہ ہوگی کیونکہ حضر میں کتابت و شہادت سے بھی بہولت صاحب

دین کا اطمینان ممکن ہے اس لئے سفر میں رہن کا حکم ہوا۔ وریہ حضر میں اور کاتب کی موجودگی میں بھی رہن درست ہے جیسا کہ حدیث میں موجود ہے اور اگر صاحب دین کو مدیون پر اعتماد اور اس کا اعتبار ہو اور اس لئے رہن کا طالب یہ ہو تو مدیون کو لازم ہے کہ صاحب دین کا حق تمام و کامل اداکر دے اور خدا سے ڈرتا رہے صاحب حق کے حق میں امانت سے معاملہ کرے۔ **8۵۹۔ ایک اہم تنبیہ: اس سورت میں اصول و فروع عبادات و معاملات جانی و مالی ہر قسم کے احکامات بہت کثرت سے مذکور** فرمائے اور شاید اس سورت کے سنام القرآن فرمانے کی یہی وجہ ہو اس لئے مناسب ہے کہ بندوں کو پوری تاکید وہ تهدید بھی ہر طرح سے فرما دی جائے تاکہ تعمیل احکام مذکورہ میں کوتا ہی سے اجتناب کریں سواسی غرض کے لئے آخر سورت میں احکام کو بیان فرما کر اس آیت کو بطور تهدید و تنبیه ارشاد فرما کرتمام احکام مذکوره سابقه کی پابندی پر سب کو مجبور کر دیا اور طلاق و نکاح قصاص وزکوة بیع وربوجو اکثر صاحب حیلوں اور اپنی ایجاد کردہ تدبیروں سے کام لیتے میں اور ناجائز امور کو جائز بنانے میں خودرائی اور سینہ زوری سے کام لیتے ہیں ان کو بھی اس میں پوری تنبیہ ہو گئن؛ دیکھئے جس کو ہم پر استحقاق عبادت عاصل ہو گا اس کا مالک ہونا چاہیئے اور جو ہماری ظاہری اور مخفی تمام اشاء کا محاسبہ کر سکے اس کوتمام امور کا علم ہونا ضروری ہے اور جو ہماری تمام چیزوں کا حساب لے سکے اور ہرایک کے مقابلہ میں جزا و سزا دے سکے اس کوتام چیزوں پر قدرت ہونی ضروری ہے سوانہی تاین کالات یعنی ملک اور علم اور قدرت کو یماں بیان فرمایا اور انہی کا آیۃ الکر سی میں ارشاد ہو چکا ہے مطلب یہی ہے کہ ذات پاک سجانہ تمام چیزوں کی مالک اور خالق اس کا علم سب کو محیط اس کی قدرت سب پر شامل ہے تو پھر اس کی نافرمانی کسی امر ظاہریا مخفی میں کر کے بندہ کیونکر نجات یا سکتا ہے۔

امَنَ الرَّسُولُ بِمَآ أُنْزِلَ اللَّهِ مِنَ رَّبِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ لَّ كُلُّ امَنَ بِاللهِ وَمَلْيِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِنَ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا لَا نُفَرِقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِنَ رُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِنَ رُسُلِهِ لَا فَقَرِقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِنَ رُسُلِهِ لَا وَقَالُوا سَمِعْنَا وَ اَطَعْنَا فَى أَطُعْنَا فَى الْمَصِيرُ عَنَا فَى الْمَصِيرُ عَنَا فَالْمُا الْمَصِيرُ عَنَا وَ اللّهُ الْمَصِيرُ عَنَا فَى الْمَصِيرُ عَنَا فَى الْمَصِيرُ عَنَا فَى الْمَصِيرُ عَنِي اللّهِ الْمُصِيرُ عَنِي اللّهُ الْمُصِيرُ عَنْ الْمُصِيرُ عَنِي اللّهِ الْمُعَلِمُ عَنَا وَالْمَنْ الْمُصَالِمُ عَنَا فَى الْمُعْمَا الْمُعْمِيرُ عَنِي اللّهِ اللّهُ عَنْ الْمُعْمِيرُ عَنَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنِي اللّهِ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَا عَلْهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ اللّهُ عَلَا عَلْهُ اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلْهُ عَلَا عَلَا عُلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلْمُ اللّهُ عَلَا عَ

۲۸۵۔ مان لیا رسول نے جو کچھ اترا اس پر اس کے رب کی طرف سے اور مسلمانوں نے بھی سب نے مانا اللہ کو اور اس کی کتابوں کو اور اس کے رسولوں کو کہتے ہیں کہ ہم جدا نہیں کرتے کسی کو اس کے پیغمبروں میں سے اور کمہ اٹھے کہ ہم نے سنا اور قبول کیا تیری ہی طرف لوٹ کر جانا ہے [۲۲۰]

۲۸۶۔ اللہ تکلیف نہیں دیتا کسی کو مگر جس قدر اس کی گنجائش ہے اس کو ملتا ہے جواس نے کایا اور اسی پریرٹا ہے جواس نے کیا اے رب ہمارے بنہ پکڑ ہم کواگر ہم مھولیں یا چوکیں اے رب ہمارے اور نہ رکھ ہم پر بوجھ محاری جیبا رکھا تھا ہم سے اگلے لوگوں پر اے رب ہمارے اور یہ اٹھوا ہم سے وہ بوجھ کہ جس کی ہم کو طاقت نہیں اور درگذر کر ہم سے اور بخش ہم کو اور رحم کر ہم پر توہی ہمارا رب ہے مدد کر ہماری کا فروں پر [۴۱۱]

لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتُ لَا رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ اِنُ نَّسِيْنَآ اَوُ اَخْطَانَا ۚ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كُمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنُ قَبُلِنَا ۚ رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِم وَاعُفُ عَنَّا اللهِ وَاعُفِرُ لَنَا اللهِ وَارْحَمْنَا اللهِ اَنْتَ مَوْلِنَا فَانْصُرْنَا عَلَى عُ الْقَوْمِ الْكُفِرِينَ

۸۹۰۔ ارکان ایان اور مسلمانوں کی تسلی: پہلی آیت سے جب یہ معلوم ہواکہ دل کے خیالات پر بھی صاب اور گرفت ہے تواس پر حضرات صحابہ گھبرائے اور ڈرے اور ان کو اتنا صدمہ ہوا کہ کہ کسی آیت پر یہ ہوا تھا آپ لٹافیالیلم سے شکایت کی تو آپ لٹافیالیلم نے فرمایا قو لو اسمعنا و اطعنا یعنی اشکال نظرآئے یا دقت مگر حق تعالیٰ کے ارشاد کی تسلیم میں ادنیٰ توقف بھی مت کرو اور سینہ ٹھوک کر سَمِعْنَا وَ اَطَعْنَا عرض کر دوآپ لِٹُھُالِہُمْ کے ارشاد کی تعمیل کی توانشراح کے ساتھ یہ کلمات زبان پر بیباختہ جاری ہو گئے مطلب ان کا یہ ہے کہ ہم ایان لائے اوراللہ کے حکم کی اطاعت کی یعنی اپنی دقت اور خلجان سب کوچھوڑ کر ارشاد کی تعمیل میں متعدی اور آمادگی ظاہر کی حق تعالیٰ کو یہ بات پسند ہوئی تب یہ دونوں آیتیں اتریں اول یعنی اُمَنَ الرَّ سُوّ لُ الحَ اس میں رسول کریم لٹاٹھالیہ ہم اور انکے بعد صحابہ کہ جن کو اشکال مذکور پیش آیا تھا ان کے ایان کی حق تعالیٰ نے تفصیل کے ساتھ مدح فرمائی جس سے ان کے دلوں میں اطمینان ترقی پاوے اور غلجان سابق زائل ہواس کے بعد دوسری آیت کا پُکَلِّفُ اللّٰهُ نَفْسًا الحزمین فرما دیاکہ مقدور سے باہر کسی کو تکلیف نہیں دی جاتی اب اگر کوئی دل میں گناہ کا خیال اور خطرہ پائے اور اس پر عل نہ کرے تو کچھ گناہ نہیں اور بھول چوک بھی معان ہے غرض صاف فرما دیا کہ جن باتوں سے بچنا طاقت سے باہر ہے جیسے برے کام کا خیال خطرہ یا بھول چوک ان پر مواخذہ نہیں ہاں جو باتیں بندہ کے ارادے اور اختیار میں ہیں ان پر مواخذہ ہو گا اب

آیت سابقہ کو من کر جو صدمہ ہوا تھا اس کے معنی بھی اسی پھیلے قاعدہ کے موافق لینے پاہئیں چنانچہ ایسا ہی ہوا اور خلجان مذکورہ کا اب ایسا قلع قمع ہوگیا کہ سجان اللہ ۔ فائدہ: جدا نہیں کرتے کسی کو اس کے پیغمبروں میں سے یعنی یہود و نصاریٰ کی طرح نہیں کہ کسی پیغمبر کو مانا اور کسی پیغمبر کونہ مانا۔

تم سوره البقرة بمنه وحن توفيقه \_ فله الحدوالمنه وعلى رسوله الف الف سلام وتحيه \_

رکو عاتها ۲۰

العمران ٣

٣ سُورَةُ الِ عِمْرِنَ مَدَنِيَّةُ ٨٩

أياتها ٢٠٠

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

۲۔ اللہ اس کے سوا کوئی معبود نہیں زندہ ہے سب کا تھامنے والا [۱]

۳۔ آثاری تجھ پر کتاب پھی [۲] تصدیق کرتی ہے اگلی کتابوں کی اور آثارا توریت اور انجیل کو الَّمَّ أَنَّ

اللهُ لَآ إِلٰهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ﴿

نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَ أَنْزَلَ التَّوْرِيةَ وَ الْإِنْجِيْلَ ﴿

۱۔ الوہیت مینے کا رد: نجران کے ساٹھ عیسائیوں کا ایک مؤقر و معزز وفد نبی کریم الٹولیکو کی خدمت میں عاضر ہوا ۔ اس میں تاین شخص عبدالمسے عاقب بحیثیت امارت وسادت کے، ایہم السد بلحاظ رائے وتدبیر کے اور ابو عارثہ بن علقمہ با عتبار سب سے بڑے مذہبی عالم اور لاٹ پادری ہونے کے عام شہرت اور امتیار رکھتے تھے۔ یہ تبیسرا شخص اصل میں عرب کے مشہور قبیلہ ""بنی بکر بن وائل" سے تعلق رکھتا تھا۔ پھر بکا نصرانی بن گیا۔ سلاطین روم نے اس کی مذہبی صلابت اور مجدد شرف کو دیکھتے ہوئے بڑی تعظیم و تکریم کی۔ علاوہ بیش قرار مالی امداد کے اس کے لئے گرجے تعمیر کئے اور امور مذہبی کے اعلیٰ منصب پر مامور کیا۔ یہ وفد بارگاہ رسالت میں بڑی آن بان سے عاضر ہوا اور متنازع فیہ مسائل میں حضور النجائیۃ کی سے گفتگو کی جس کی پوری تفصیل محد بن اسحاق کی سیرۃ میں منقول ہے ۔ سورہ "" آل عمران"" کا ابتدائی حصہ تقریباً اسی نوے آیات تک اسی واقعہ میں نازل ہوا۔ عیسائیوں کا پہلا اور بنیادی عقیدہ یہ تھاکہ حضرت میٹے بعینہ خدا یا خدا کے بیٹے یا تین خداؤں میں کے ایک ہیں۔ سورہ ہذاکی پہلی آیت میں توحید غالص کا دعویٰ کرتے ہوئے خدا تعالیٰ کی جو صفات ""حی قیوم "" بیان کی گئیں وہ عیسائیوں کے اس دعوے کو صاف طور پر باطل مُصراتی میں۔ چنانچہ حضور کیٹائیلیم نے دوران مناظرہ میں ان سے فرمایا کیا تم نہیں جانتے کہ اللہ تعالیٰ حی (زندہ) ہے جس پر کبھی موت طاری نہیں ہو سکتی ۔ اسی نے تمام مخلوقات کو وجود عطا کیا اور سامان بقاء پیدا کر کے ان کو اپنی قدرت کاملہ سے تھام رکھا

ہے۔ برظاف اس کے علیمی پر یقینا موت و فنا آگر رہے گی۔ اور ظاہر ہے جو شخص نود اپنی ہمتی کو برقرار نہ رکھ سکے دوسری مخلوقات کی ہمتی کیا برقرار رکھ سکتا ہے۔ "نصاری نے سن کر اقرار کیا (کہ بیٹک صبحے ہے ) شاید انہوں نے غنیمت سمجھا ہو گاکہ آپ اس نے اعتقاد کے موافق عیسلی یاتی علیم الفناء کا موال کر رہے ہیں یعنی عیسی پر فنا ضرور آئے گی، اگر جواب نفی میں دیا تو آپ ہمارے عقیدہ کے موافق کہ حضرت عیسی کو عرصہ ہوا موت آپ کی ہے۔ ہم کو اور زیادہ صریح طور پر ملزم اور مفحم کر سکیں گے۔ اس لئے لفظی مناقشہ میں پڑنا مصلحت نہ سمجھا۔ اور ممکن ہے یہ لوگ ان فرقوں میں سے ہوں جو عقیدہ اسلام کے موافق مین کے قبل و صلب کا قطعا انکار کرتے تھے اور رفع جمانی کے قائل تھے جیسا کہ عافظ ابن تمیمہ نے "الجواب الصبح" اور "الفارق بین المخلوق و الخالق" کے مصنف نے تصریح کی ہے کہ شام و مصر کے نصاری عموما اس عقیدہ پر تھے۔ مدت کے بعد پولس نے عقیدہ صلب کی اشاعت کی۔ پھر یہ خیال یورپ سے مصروشام وغیرہ پہنچا بہرعال نبی کریم کی آئی آئی آئی کا ان عیسسیٰ اتی علیم الفناء کے بجائے یاتی علیم الفناء فرمانا، درآن عالیکہ پہلے الفاظ تر دید الوہیم می کے بیند شمیں کیا۔ " علیم الفاظ تر دید الوہیم میں جو عین حکمت کے موقع ارزام میں بھی میے پر موت سے پہلے لفظ موت کا اطلاق آپ نے پہند شمیں کیا۔ " ایعنی قرآن کریم بوعین حکمت کے موافق شمایت ہروقت سے پہلے لفظ موت کا اطلاق آپ نے پہند شمیں کیا۔ " ایعنی قرآن کریم بوعین حکمت کے موافق شمایت ہروقت سے پہلے لفظ موت کا اطلاق آپ نے پہند شمیں کیا۔ " ایعنی قرآن کریم بوعین حکمت کے موافق شمایت ہروقت سے پائی اور انسان کواپئی آغوش میں لے کر اترا۔

مِنْ قَبُلُ هُدًى لِّلنَّاسِ وَ اَنْزَلَ الْفُرُ قَانَ لَهُ إِنَّ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيْدُ وَاللَّهُ عَزِيْزُ ذُوانَتِقَامِ ﴿

إِنَّ اللهَ لَا يَخُفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي اللَّرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ فَي

هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الْاَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآءُ لَا إِلَهَ اِلَّاهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ۞

۳۔ اس كتاب سے پہلے لوگوں كى ہدایت كے لئے [۳]
اور آثارے فیصلے [۴] بیشك جو منكر ہوئے اللہ كى آیتوں
سے انكے واسطے سخت عذاب ہے اور اللہ زبردست
ہے بدلا لینے والا [۵]

۵۔ اللہ پر چھیی شمیں کوئی چیز زمین میں اور نہ آسمان میں [۱]

9۔ وہی تمہارا نقشہ بناتا ہے ماں کے پیٹ میں جس طرح چاہے کسی کی بندگی نہیں اسکے سوازبردست ہے حکمت والا [۱]

الله قرآن پیملی کتابوں کی تصدیق کرتا ہے "یعنی قرآن اگلی کتابوں کی تصدیق کرتا ہے اور اگلی کتابیں (تورات اور انجیل وغیرہ) پہلے سے قرآن اور اس کے لانے والے کی طرف لوگوں کی رہنائی کر رہی تھیں اور اپنے اپنے وقت میں مناسب احکام وہدایات دیتی تھیں ۔ گویا بتلا دیا کہ ""الوہیت" یا ""ابنیت میح"" کا عقیدہ کسی آسمانی کتاب میں موجود نہ تھا۔ کیونکہ اصول دین کے اعتبار سے تمام کتب سماویہ متفق و متحد میں ۔ مشرکانہ عقائد کی تعلیم کہمی نہیں دی گئی۔

ہ۔ یعنی ہرزمانہ کے مناسب ایسی چیزیں آثاریں جو تق و باطل، علال و حرام اور جھوٹ سے کے درمیان فیصلہ کرنے والی ہوں۔ اس میں قرآن کریم، کتب سماویہ، معجزات انبیاء سب داخل ہو گئے اور ادھر بھی اشارہ ہوگیا کہ جن مسائل میں یمود و نصاریٰ جھگڑتے چلے آرہے ہیں ان اختلافات کا فیصلہ بھی قرآن کے ذریعہ سے کر دیاگیا۔

۵۔ اللہ ہی قادر مطلق ہے: یعنی ایے مجرموں کو نہ سزا دیے بغیر چھوڑے گا نہ وہ اس کے زبردست اقدار سے چھوٹ کر ہماگ سکیں گے۔ اس میں بھی الوہیت میچ کے ابطال کی طرف نظیف اشارہ ہوگیا۔ کیونکہ جو افتدار کلی فدا کے لئے ثابت کیا گیا ظاہر ہے وہ میچ میں نہیں پایا جاتا۔ بلکہ نصاری کے نزدیک میچ کسی کو سزا تو کیا دے سکتے نود اپنے کو باوبود سخت تضرع والحاح کے ظالموں کے پنجہ سے نہ چھڑا سکے۔ پھر فدا یا فدا کا بیٹا کیسے بن سکتے ہیں؟ بیٹا وہ ہی کہلاتا ہے جو باپ کی نوع سے ہو۔ لہذا فدا کا بیٹا فدا ہی ہونا چاہیے۔ ایک عابز مخلوق کو حقیقہ قادر مطلق کا بیٹا کہنا، باپ اور بیٹے دونوں پر سخت عیب لگانے ہے۔ العیاذ باللہ۔ کا بیٹا فدا ہی مول ہے وہ مول کی نوعیت و مقدار اس کے علم میں چیز ایک سکنڈ کے لئے اس سے فائب نہیں۔ سب مجرم و بری۔ اور تمام جرموں کی نوعیت و مقدار اس کے علم میں ہے۔ مجرم ہماگ کر روپیش ہونا چاہے توکماں ہو سکتا ہے ، یہیں سے تنبیہ کر دی گئی میخ فدا نہیں ہو سکتے۔ کیونکہ ایسا علم محیط ان کو حاصل نہ تما۔ وہ اس قدر جانے تھے جتنا جق تعالی ان کو بتلا دیتا تما۔ بیسا کہ آنصرت الشفائی کے جواب میں فود نصاری نجران نے اقرار کیا اور آج بھی انا جیل مروجہ سے ثابت ہے۔

﴾۔ حضرت علیمی علیہ السلام سمیت سب کا غالق اللہ ہے: یعنی اپنے علم و حکمت کے مطابق کال قدرت سے جیسا اور جس طرح چاہا ماں کے پیٹ میں تمہارا نقشہ بنایا مذکر، مونث، خوبصورت، بدصورت، جیسا پیدا کرنا تھا کر دیا ۔ ایک پانی کے قطرہ کو کتنی پلٹیاں دے کر آدمی کی صورت عطا فرمائی ۔ جس کی قدرت و صنعت کا یہ عال ہے کیا اس کے علم میں کمی ہو سکتی ہے یا کوئی انسان جو خود بھی بطن مادر کی تاریخیوں میں رہ کر آیا ہو اور عام بچوں کی طرح کھاتا، پیشاب، پاغانہ کرتا ہو۔ اس غداوند قدوس کا بیٹا یا بچا کہلایا

باسکتا ہے؟ کبرت کلمۃ تخرج من افو اھھم ان یقو لون الا کذبا عیمائیوں کا سوال تھاکہ جب می کا ظاہری باپ کوئی نہیں تو بجز فدا کے کس کو باپ کہیں یُصوِّر کُمْ فِی الْاَرْ حَامِر کَیْفَ یَشَاءُ میں اس کا جواب بھی ہوگیا۔ یعنی فدا کو قدرت ہے رحم میں جس طرح پاہے آدمی کا نقثہ تیار کر دے۔ نواہ ماں باپ دونوں کے ملنے سے یا صرف ماں کی قوت منفعلہ سے اسی لئے آگے فرمایا ھُوَ الْعَزِیْرُ الْحَکِیْمُ یعنی زبر دست ہے جس کی قدرت کو کوئی محدود نہیں کر سکتا۔ اور سنت ہے جالی لیا مناسب جانتا ہے کرتا ہے۔ "توا" کو بدون ماں کے، ""میج" کو بدون باپ کے، ""آدم " کو بدون ماں باپ دونوں کے پیدا کر دیا۔ اس کی حکمتوں کا اعاطہ کون کر سکے۔ "

هُوَ الَّذِيِّ اَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتْبِ مِنْهُ النَّهُ النَّهُ مُحْكَمْتُ هُنَّ الْمُ الْكِتْبِ وَاحْرُ مُحَكَمْتُ هُنَّ اللَّذِينَ فَى قُلُوبِهِمْ زَيْخُ مُتَشْبِهْتُ فَامَّا الَّذِينَ فَى قُلُوبِهِمْ زَيْخُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُويُلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويُلَةً إِلَّا وَابْتِغَاءَ تَأُويُلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويُلَةً إِلَّا الله وَالرِّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ امَنَّا الله وَالرِّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ امَنَّا بِهِ لَا كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا الْكُلُونَ الْمَنَا وَلُوا الْاَلْبَابِ ﴿

رَبَّنَا لَا تُرِغُ قُلُوْبَنَا بَعُدَ إِذُ هَدَيْتَنَا وَجَنَا لَا تُرِغُ قُلُوْبَنَا بَعُدَ إِذُ هَدَيْتَنَا وَهَبَ لَنَا مِنَ لَّدُنُكَ رَحْمَةً إِنَّكَ اَنْتَ الْمُوهَا لِنَكَ اَنْتَ الْمُوهَا لِهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلِمُ اللَّلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ ال

>۔ وہی ہے جس نے آثاری تجھ پر کتاب اس میں بعض آپتیں ہیں مجلم یعنی انکے معنی واضح ہیں وہ اصل ہیں کتاب کی اور دوسری ہیں متثابہ یعنی جنکے معنی معلوم یا معین نہیں سوجن کے دلوں میں کجی ہے وہ پیروی کرتے ہیں متثابہات کی گمراہی پھیلانے کی پیروی کرتے ہیں متثابہات کی گمراہی پھیلانے کی غرض سے اور مطلب معلوم کرنے کی وجہ سے اور ان کا مطلب کوئی نہیں جانتا ہوا اللہ کے اور مضبوط علم والے کہتے ہیں ہم اس پر یقین لائے سب ہمارے رب کی طرف سے اتری ہیں اور سمجھانے سے وہی میں جن کو عقل ہے [۸]

۸۔ اے رب نہ پھیر ہمارے دلوں کو جب تو ہم کو ہدایت کر چکا اور عنایت کر ہم کو اپنے پاس سے رحمت تو ہی ہے۔ تو ہی ہمارے والا [۹]

٨ ـ آیات محکات اور متشابهات کی تشریح: نصاریٰ نجران نے تام دلائل سے عاجز ہوکر بطور معارضہ کھا تھا کہ آخر آپ حضرت میح کو

"" کلمة الله"" اور ""روح الله"" مانتے ہیں۔ بس ہمارے اثبات مدعا کے لئے یہ الفاظ کافی ہیں۔ یہاں اس کا تحقیقی جواب ایک عام اصول اور ضابطہ کی صورت میں دیا۔ جس کے سمجھ لینے کے بعد ہزاروں نزاعات و مناقثات کا غاتمہ ہو سکتا ہے۔ اس کو یوں سمجھو کہ قرآن کریم بلکہ تام کتب الہیہ میں دوقعم کی آیات پائی جاتی ہیں ایک وہ جن کی مراد معلوم ومتعین ہو، خواہ اس لئے کہ لغت و ترکیب وغیرہ کے لحاظ سے الفاظ میں کوئی ابہام واجال نہیں نہ عبارت کئی معنی کا انتمال رکھتی ہے نہ جو مدلول سمجھا گیا وہ عام قواعد مسلمہ کے مخالف ہے۔ اور یا اس لئے کہ عبارت و الفاظ میں گو لغۃً کئی معنی کا اخمال ہو سکتا تھا، لیکن شارع کی نصوص متنفیضہ یا اجاع معصوم یا مذہب کے عام اصول مسلمہ سے قطعا متعین ہو چکا کہ متکلم کی مراد وہ معنی نہیں، یہ ہے۔ ایسی آیات کو محکات کہتے ہیں اور فی الحقیقت کتاب کی ساری تعلیات کی جڑ اور اصل اصول یہ ہی آیات ہوتی ہیں۔ دوسری قسم آیات کی "" متثابهات"" کملاتی میں ۔ یعنی جن کی مراد معلوم و متعین کرنے میں کچھ اثتباہ والتباس واقع ہو جائے صبح طریقہ یہ ہے کہ اس دوسری قسم کی آیات کو پہلی قسم کی طرف راجع کر کے دیکھنا چاہیئے۔ جو معنی اس کے غلاف پڑیں ان کی قطعاِ نفی کی جائے اور متکلم کی مراد وہ سمجھی جائے جو ""آیات محکات"" کے مخالف نہ ہو۔ اگر باوجود اجتاد وسعی بلیغ کے متکلم کی مراد کی پوری پوری تعین نہ کر سکیں تو دعویٰ ہمہ دانی کر کے ہم کو عد سے گذرنا نہیں چاہیئے۔ جمال قلت علم اور قصور استعداد کی وجہ سے بہت سے خقائق پر ہم دسترس نہیں پاسکتے اس کو بھی اس فہرست میں شامل کر لیں۔ مگر زنهار ایسی تاویلات اور ہیر پھیرینہ کریں جو مذہب کے اصول مسلمہ اور آیات محکمہ کے خلاف ہوں مثلاً قرآن حکیم نے میے کی نسبت تصریح کر دی اِنْ هُوَ اِلَّا عَبْدُ اَنْعَمْنَا عَلَيْهِ لِا إِنَّ مَثَلَ عِيسًى عِنْدَ اللهِ كَمَثَلِ ادَمَ ﴿ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابِ لِا ذَالِكَ عِيسًى ابْنُ مَرْ يَمَ قَوْلَ الْحَقِّ الَّذِيِّ فِيهِ يَمْتَرُونَ مَا كَانَ لِللهِ أَنْ يَتَّخِذَ مِنْ وَّلَدٍ سُبْحٰنَهُ اور جا بجاان كه الوسيت وانبيت كاردكيا۔ اب ايك شخص ان سب محکات سے آتکھیں بند کر کے گلِمَتُهٔ اَلْقُهَا إلى مَرْيَمَ وَ رُوْحُ مِنْهُ وغيره متثابهات كولے دوڑے اور اس کے وہ معنی چھوڑ کر جو محکات کے موافق ہوں، ایسے سطی معنی لینے لگے جو کتاب کی عام تصریحات اور متواتر بیانات کے منافی ہوں یہ کجروی اور ہٹ دھرمی نہیں تواور کیا ہوگی۔ بعض قاسی القلب تو چاہتے ہیں کہ اس طرح مغالطہ دے کر لوگوں کو گمراہی میں مینسا دیں اور بعض کمزور عقیدہ والے ڈھلمل یقین ایسے متثابہات سے اپنی رائے و ہوا کے مطابق تھینچ تان کر مطلب نکالنا پاہتے ہیں۔ عالانکہ ان کا صیحے مطلب صرف اللہ ہی کو معلوم ہے وہ ہی اپنے کرم سے جس کو جس قدر حصہ پر آگاہ کرنا چاہے کر دیتا ہے۔ جو لوگ مضبوط علم رکھتے ہیں وہ محکات و متثابهات سب کو حق جانتے ہیں انہیں یقین ہے کہ دونوں قسم کی آیات ایک

111

۹۔ اہل علم کی دعا: یعنی راسخین فی العلم اپنے کال علمی اور قوت ایانی پر مغرور و مطمئن نہیں ہوتے بلکہ ہمیشہ تی تعالیٰ سے استقامت اور مزید فضل و عنایت کے طلبگار رہتے ہیں تاکہ کائی ہوئی پونجی ضائع نہ ہوجائے اور غدانکردہ دل سیدھ ہونے کے بعد کج نہ کر دیئے جائیں۔ عدیث میں ہے کہ نبی کریم الٹی ایکٹی (امت کو سنانے کے لئے) اکثریہ دعاکیا کرتے تھے کیا مُقَلِّب الْقُلُوبِ ثَبِّتْ قَلْبِی عَلَی دِینِ کے ۔ اللہ علی دِینِ کے ۔ اللہ اللہ علی علی اللہ علی علی اللہ عل

رَبَّنَآ اِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِر لَّا رَيْبَ عُ فِيْدِ النَّاللهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيْعَادَ ﴿

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنَ تُغَنِى عَنْهُمُ اَمُوَالُهُمُ وَلَا اللهِ اللهِ شَيْئًا ﴿ وَالْإِكَ هُمُ وَلَا اللهِ شَيْئًا ﴿ وَالْإِكَ هُمُ وَقُودُ النَّارِ ﴿

كَدَأْبِ الرِ فِرْعَوْنَ لَا وَالَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِهِمُ لَّ كَذَابِ الرِ فِرْعَوْنَ لَا وَالَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِهِمُ لَّ كَذَّبُوْ اللهُ بِذُنُو بِهِمُ لَا كَذَّبُوْ اللهُ بِذُنُو بِهِمُ لَا كَذَّبُوْ اللهُ شَدِيْدُ الْعِقَابِ ﴿

9۔ اے رب تو جمع کرنے والا ہے لوگوں کو ایک دن جس میں کچھ شبہ نہیں بیشک اللہ خلاف نہیں کرتا اپنا وعدہ [۱۰]

۱۰۔ بیشک جو لوگ کا فر ہیں ہر گز کام نہ آویں گے ان کو ان کے مال اور نہ ان کی اولا داللہ کے سامنے کچھ اور وہی ہیں ایندھن دوزخ کے ["]

اا۔ جلیے دستور فرعون والوں کا اور جو ان سے بہلے تھے جھٹلا یا انہوں نے ہماری آیتوں کو بھر پکڑا ان کو اللہ نے ان کے گناہوں پر اور اللہ کا عذاب سخت ہے [۱۲]

۱۔ فیصلہ کا دن ضرور آئے گا: وہ دن ضرور آگر رہے گا اور ""زائفین "" (کجرو) جن مسائل میں جھڑتے تھے سب کا دولوک فیصلہ ہو جائے گا پھر ہر ایک مجرم کو اپنی کجروی اور ہٹ دھرمی کی سزا بھگتنی پڑے گی۔ اسی خوف سے ہم ان کے راسۃ سے بیزار اور

آپ کی رحمت و استقامت کے طالب ہوتے ہیں۔ ہارا زائغین کے خلاف راستہ اختیار کرنا کسی بدنیتی اور نفسانیت کی بنیاد پر نہیں محض اخروی فلاح مقصود ہے۔

اا۔ کفار کا مال و دولت کام نہیں آئے گا: قیامت کے ذکر کے ساتھ کا فروں کا انجام بھی بتلا دیا کہ ان کو کوئی چیز دنیا و آخرت میں خدائی سزا سے نہیں بچا سکتی جیسا کہ میں ابتداء سورہ میں لکھ چکا ہوں۔ ان آیات میں اصلی خطاب وفد ""نجران"" کو تھا جے عیسائی مذہب وقوم کی سب سے بڑی نائندہ جاعت کہنا چاہیئے۔ امام فخرالدین رازیؒ نے محد بن اسحیؓ کی سیرت سے نقل کیا ہے کہ جس وقت یہ وفد ""نجران"" سے بقصد مدیمۂ روانہ ہوا تو ان کا بڑا پادری ابو عارثہ بن علقمہ خچر پر سوار تھا۔ خچر نے ٹھوکر کھائی تو اس کے بھائی کرزبن علقمہ کی زبان سے نکلا تَعِسَ الْآبُعَدُ (ابعد سے مراد محد اللّٰی الّٰہِ تھے۔ العیاذ اللہ) ابوعاریہ نے کہا تَعَسَتُ اُمُّكَ کرز نے حیران ہو کر اس کلمہ کا سبب پوچھا۔ ابو عارثہ نے کہا واللہ ہم خوب جانتے ہیں کہ یہ (محمد کیٹی ایپہم) وہ ہی نبی منتظر ہیں جن کی بشارت ہاری کتابوں میں دی گئی تھی۔ کرز نے کہا پھر مانتے کیوں نہیں؟ بولا لِاَنَّ هٰؤُ لَاءِ الْمُلُوْكَ اَعْطُوْ نَاَ اُمُو الاَّ كَثِيرَةً وَّاكُرُ مُونَا فَلَوْ آمَنَّا بِمُحَمِدٍ لِتَّافَلِيَّلْم لَا خَذُ وامِنَّا كُلَّ هُذهِ الْأَشَياء (الرمحد التَّافَلِيّلْم يرايان لے آئے تو یہ بادشاہ جو بے شمار دولت ہم کو دے رہے میں اور اعزاز واکرام کر رہے میں سب واپس کر لیں گے ) کرز نے اس کلمہ کو ا پنے دل میں رکھا اور آخر کاریہ ہی کلمہ ان کے اسلام کا سبب ہوا رضی اللہ عنہ وارضا۔ میرے نزدیک ان آیات میں ابو عارثہ کے ان ہی کلمات کا جواب ہے۔ گویا دلائل عقلیہ و نقلیہ سے ان کے فاسد عقیدہ کا رد کر کے متنبہ فرما دیا کہ وضوح حق کے بعد جولوگ محض دینوی متاع (اموال واولاد وغیرہ ) کی غاطرایان نہیں لاتے وہ خوب سمجھ لیں کہ مال و دولت اور جتھے یہ ان کو دنیا میں خدائی سزا سے بچا سکتے ہیں یہ آخرت میں عذاب عظیم سے۔ چنانچہ اس کی تازہ مثال اہمی ""بدر"" کے موقع پر مسلمان اور مشر کین کی لڑائی میں دیکھ چکے ہو۔ دنیا کی ہمار محض چند روزہ ہے۔ متنقبل کی کامیابی ان ہی کے لئے ہے جو غدا سے ڈرتے اور تقویٰ اختیار کرتے ہیں۔ دورتک یہ مضمون چلا گیا ہے اور عموم الفاظ کے اعتبار سے یہود و مشرکین وغیرہ دوسرے کفار کو بھی خطاب میں لپیٹ لیا گیا۔ گواصلی مخاطب نصاریٰ نجران تھے۔ واللہ اعلم۔"

۱۲۔ یعنی کسی کے ٹالے ٹل نہیں سکتا اور جس طرح وہ پکڑے گئے تم بھی خدا کی پکڑ میں آنے والے ہو۔

ا بانکے جاؤگے دوزخ کی طرف اور کیا برا ٹھ کانہ ہے ["]

قُلُ لِّلَّذِيْنَ كَفَرُوْ السَّتُغُلَبُوْنَ وَتُحْشَرُونَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا إلى جَهَنَّمَ ﴿ وَبِئْسَ الْمِهَادُ ﴿ قَدُ كَانَ لَكُمُ اليَّةُ فِي فِئَتَيْنِ الْتَقَتَا فِئَةُ فِي فِئَتَيْنِ الْتَقَتَا فِئَةُ تُقَاتِلُ فِي سَبِيْلِ اللهِ وَأُخْرَى كَافِرَةُ تَقَاتِلُ فِي سَبِيْلِ اللهِ وَأُخْرَى كَافِرَةُ يَّرَوُنَهُمْ مِّثُلَيْهِمْ رَأَى الْعَيْنِ وَاللهُ يُؤَيِّدُ يَرَوُنَهُمْ مِثْلَيْهِمْ رَأَى الْعَيْنِ وَاللهُ يُؤَيِّدُ يَرَوُنَهُمْ مِنْ يَشَاءُ وَإِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِمْرَةً لِآولِي بِنَصْرِهِ مَنْ يَشَاءُ وَإِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِمْرَةً لِآولِي اللهَ يَعْمَرَةً لِآولِي اللهَ بَصَارِ عَنَى الْاَبْصَارِ عَنْ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ ال

11۔ ابھی گذر چکا ہے تمہارے سامنے ایک نمونہ دو فوجوں میں جن میں مقابلہ ہوا ایک فوج ہے کہ لڑتی ہے اللہ کی راہ میں اور دوسری فوج کا فرول کی ہے دیکھتے ہیں یہ ان کو اپنے سے دو چند صریح آئکھوں سے اور اللہ زور دیتا ہے اپنی مدد کا جس کو چاہے اسی میں عبرت ہے دیکھنے والول کو [۱۳]

\*\*\* کفار و مشرکین کے مغلوب ہونے کی پیشکوئی؛ یعنی وقت آگیا ہے کہ تم سب، کیا یہود، کیا نصاری اور کیا مشرکین مخترجب خدائی لگئر کے سامنے مغلوب ہوکر ہتھیار ڈالو گے، یہ تو دنیا کی ذلت ہوئی اور آخر میں جوگر م مکان تیار ہے وہ الگ رہا بعض روایات میں ہے کہ "برد" ہے فاتحانہ والپی کے بعد حضور النظائیل نے یہود کو فرمایا کہ تم حق کو قبول کر لو، ورنہ جو مال قریش کا ہوا، تمہارا ہوگا۔

کھنے لگے ۔ اے محمد النظائیل اس دھوکہ میں نہ رہے کہ تم نے قریش کے چند ناتجربہ کاروں پر فتح ماصل کرلی ۔ ہم سے مقابلہ ہوا تو پہر لگ جائے گاہم (جنگ آزمودہ سابی اور بمادر) آدمی میں اس پر یہ آئیس نازل ہوئیں ۔ بعض کتے میں کہ "برد" کی فتح دیکھو کہ تو تو یہ اس کی طرف مائل ہوئیں ۔ بعض کتے میں کہ "برد" کی فتح دیکھو کندہ کی جو تصدیق کی طرف مائل ہوئیں ۔ وسرے سال "احد" کی مارضی پہائی دیکھ کر ان کے دل سخت ہو گئے اور توصلے بڑھ گئے حتی کہ عمد شختی کر کے مسلمانوں سے لڑائی کا سامان کیا ۔ کعب بن اشرف ساٹھ سواروں کے ساتھ مکہ معظمہ جاگر ایوسفیان وغیرہ سرداران قریش سے ملا اور کہا ہم تم ایک میں ۔ متحدہ محاذ قائم کر کے مشرک کا نام نہ رہا ۔ "قریظ" سے برد میں دوریاں تو اللہ اعلی ۔ بہرمال تصویہ ہوں بعد خدا نے دکھلا دیا کہ جبریات العرب میں مشرک کا نام نہ رہا ۔ "قریظ" سے برد میں ہورتوں کے عمد النا کیا ہوئی ہوری من مزور و معکم قومیں مسلمانوں کے عیدائیوں نے ذلیل ہو کر سالا نہ جربیہ دینا قبول کیا ۔ اور تقریبا ایک ہزار سال تک دنیا کی بڑی بڑی مغرور و معکم قومیں مسلمانوں کی بندی و برتری کا اعتراف کرتی رہیں ۔ فاتحہ للہ علی ذلک ۔

۱۷۔ غزوہ بدر میں متلمانوں کی تائید و نصرت: " جنگ بدر میں کفار تقریبا ایک ہزار تھے۔ بن کے پاس سات سواونٹ اور ایک سو گھوڑے تھے۔ دوسری طرف مسلمان مجاہدین تین سوسے کچھ اوپر تھے بن کے پاس کل ستر اونٹ۔ دو گھوڑے، چھ زرمیں اور آٹھ تلواریں تھیں۔ اور تماشہ یہ تھاکہ ہرایک فریق کو حریف مقابل اپنے سے دوگنا نظر آتا تھا جس کا نتیجہ یہ تھاکہ کفار کے دل مسلمانوں کی کثرت کا تصور کر کے مرعوب ہوتے تھے اور مسلمان اپنے سے دوگئی تعداد دیکھ کر اور زیادہ تق تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوتے اور کا کی کڑت کا تعداد دیکھ کر اور زیادہ تق تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوتے اور کا کامل توکل اور استقلال سے غدا کے وعدہ ان یکن منکم مائٹہ صابر ۃ یغلبو اماتین پر اعتماد کر کے فتح و نصرت کی امید رکھتے تھے۔ اگر ان کی پوری تعداد جو تھی منکشف ہوتی تو ممکن تھا نوف طاری ہو جاتا۔ اور یہ فریقین کا دوگئی تعداد دیکھنا بعض احوال میں تھا۔ ورنہ بعض احوال وہ تھے جب ہر ایک کو دوسرے فریق کی جمعیت کم محوس ہوئی۔ جیسا کہ صورہ ""انفال"" میں آئے گا۔ بہرعال ایک قلیل اور بے سروسامان جاعت کو ایسی مضبوط جمعیت کے مقابلہ میں ان پیشن گوئیوں کے موافق جو ملہ میں کی گئیں تھیں، اس طرح مظفر و منصور کرنا، آتکھیں رکھنے والوں کے لئے بہت بڑا عبرتناک واقعہ ہے۔

۱۱۔ فریفتہ کیا ہے لوگوں کو مرغوب چیزوں کی محبت نے جینے عورتیں [۱۵] اور بیٹے اور خزانے جمع کئے ہوئے سونے اور چاندی کے اور گھوڑے نشان لگائے ہوئے اور گھوڑے نشان لگائے ہوئے [۱۲] اور مولیثی اور کھیتی یہ فائدہ اٹھانا ہے دنیا کی زندگی میں اور اللہ ہی کے یاس ہے اچھا ٹھکانہ [۱۲]

10۔ کہدے کیا بتاؤں میں تمکو اس سے بہتر پر ہیز گاروں

کے لئے اپنے رب کے ہاں باغ میں جن کے نیچ
جاری میں نہریں ہمیشہ رمیں گے ان میں اور عورتیں
میں سخری [۱۸] اور رضامندی اللہ کی آگاہ
میں میں بندے [۲۰]

11۔ وہ جو کہتے ہیں آے رب ہمارے ہم ایمان لائے ہیں سو بخش دے ہم کو گناہ ہمارے اور بچا ہم کو دوزخ کے عذاب سے [17]

مَدَيْنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوْتِ مِنَ النِّسَآءِ وَالْبَنِيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْمُقَنَظَرَةِ مِنَ النِّسَآءِ وَالْبَنِيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْمُقَنَظَرَةِ مِنَ النِّسَآءِ اللَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ اللَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْاَنْعَامِ وَالْحَرْثِ لَّ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيْوةِ اللَّانَعَامِ وَالْحَرْثِ لَّ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيْوةِ اللَّانَعَامِ وَالْحَرْثِ لَّ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيْوةِ اللَّهُ عِنْدَهُ حُسَنُ الْمَابِ عَلَيْ اللَّهُ عِنْدَهُ حُسَنُ الْمَابِ عَلَيْ فَلُ الْوَنَبِّ عُكُمُ بِخَيْرٍ مِّنَ ذَلِكُمُ لَلْكُمُ لَلْلَائِينَ النَّالَةِ عَنْدَهُ حُسَنُ الْمَابِ عَلَيْ مِنْ ذَلِكُمُ لَلَّالِيْنَ الْمَابِ عَلَيْ مِنْ ذَلِكُمُ لَلْلَائِينَ الْقَوْلَ عِنْدَ وَبِهِمْ جَنِّيْ مِنْ ذَلِكُمُ لَلْكُمُ لَلْلَائِينَ الْقَوْلَ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنِّيْ قَنْ تَجْرَى مِنْ تَحْتِهَا اللَّهُ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنِّيْ قَنْ تَجْرَى مِنْ تَحْتِهَا اللَّهُ عَنْدَ رَبِّهِمْ جَنِّيْ قَنْ تَجْرَى مِنْ تَحْتِهَا اللَّهُ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنِّيْ قَنْ تَجْرَى مِنْ تَحْتِهَا اللَّهُ عَنْدَ رَبِّهِمْ جَنِّيْ قَنْ تَجْرَى مِنْ تَحْتِهَا الْقَوْلَ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنِّيْ قَنْ تَجْرَى مِنْ تَحْتِهَا

وَّرِضُوَانُّ مِّنَ اللهِ ﴿ وَاللهُ بَصِيرُ بِالْعِبَادِ ﴿ وَاللهُ بَصِيرُ بِالْعِبَادِ ﴿ وَاللهُ بَصِيرُ بِالْعِبَادِ ﴿ وَاللهُ بَصِيرُ بِالْعِبَادِ فَيَ اللَّهُ النَّا الْمَنَّا فَاغُفِرُ لَنَا ذُنُوْ بَنَا وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴿ وَاللَّهُ النَّارِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللللَّاللّهُ اللّ

الْاَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِيْهَا وَ اَزْوَاجُ مُّطَهَّرَةُ

۵ا۔ مرغوبات کی محبت آزمائش ہے: یعنی جب ان میں میھنس کر آدمی خدا سے غافل ہو جائے ۔ اسی لئے عدیث میں فرمایا۔ ما

ترکت بعدی فئنة اَضَرَّ عَلَی الرِّ جَالِ من النساء (میرے بعد مردول کے لئے کوئی ضررسال فتنہ عورتوں سے بڑھ کر نہیں ) ہاں اگر عورت سے مقصود اعفاف اور کثرت اولاد ہو۔ تو وہ مذموم نہیں بلکہ مطلوب و مندوب ہے۔ چنانچ آپ النافیلیم کے ارشاد فرمایا کہ دنیا کی بہترین متاع نیک بیوی ہے کہ اگر اس کی طرف دیکھے تو نوش ہو، عکم دے تو فرمانبردار پائے، کہیں غائب ہو تو پیٹے بیچھے شوہر کے مال اور اپنی عصمت کے معاملہ میں اس کی خاظت کرے۔ اسی طرح جتنی چیزیں آگے متاع دنیا کے سلمے میں بیان ہوئیں سب کا محمود و مذموم ہونانیت اور طریق کار کے تفاوت سے متفاوت ہوتا رہے گا۔ مگر چونکہ دنیا میں کثرت الیے افراد کی ہے جو عیش و عشرت کے سامانوں میں پھنس کر غدا تعالیٰ کو اور اپنے انجام کو بھول جاتے ہیں، اس لئے زین للناس میں سطح کلام کی عام رکھی گئی ہے۔

۱۱۔ یعنی جن پر نمبریا نشان لگائے جائیں یا پچ کلیان گھوڑے جن کے ہاتھ پاؤں اور پیشانی پر قدرتی نشان ہوتے ہیں یا جو گھوڑے چرا گاہ میں چرنے کے لئے چھوڑے گئے ہوں۔

۱۔ یعنی ابدی فلاح ان چیزوں سے عاصل نہیں ہوتی محض دنیا میں چندروز فائدہ اٹھایا جا سکتا ہے کامیاب متنقل اور اچھا ٹھکانہ چاہتے ہو تو خدا کے پاس ملے گا۔ اس کی خوشنودی اور قرب عاصل کرنے کی فکر کرو۔ اگلی آیت میں بتلاتے ہیں کہ وہ اچھا ٹھکانہ کیا ہے اور کن لوگوں کو ملتا ہے ۔

۱۸۔ یعنی ہر قسم کی صوری و معنوی گندگی سے پاک و صاف ہول گی۔

19۔ کہ اس سے بڑھ کر کیا نعمت ہو سکتی ہے بلکہ جنت مجھی فی الحقیقت اس لئے مطلوب ہے کہ وہ محل رضا ہے۔

۲۰۔ اللہ بندوں کی نگرانی کرتا ہے: بندوں کے تمام اعال واحوال اس کے سامنے ہیں جو جس جزاء و سزا کا متحق ہو گا بلاکم و کاست دی جائے گی دنیا کی بہمار پر مرنے والے اور اس کے فانی مزوں سے پر ہیز کرنے والے سب اپنے اپنے ٹھ کانے پہنچا دیئے جائیں گے ۔ یا یہ مطلب لیا جائے کہ پر ہیز گار بندوں پر خدا کی نگاہ لطف و کرم ہے جو دنیا کی ابلہ فریب سحر کاریوں سے ان کو محفوظ رکھتی ہے۔ چانچہ حدیث میں آپ نے فرمایا کہ جب خدا کسی بندہ کو محبوب رکھتا ہے تو اسی طرح دنیا سے اس کا پر ہیز کرا دیتا ہے جیسے تم اپنے مرایش کو پانی (وغیرہ) سے پر ہیز کراتے ہو۔

٢١ معلوم مواكه گناه معاف مونے كے لئے ايان لا ما شرط ہے۔

اَلصَّيرِيْنَ وَالصَّدِقِينَ وَالْقُنِتِينَ وَالْقُنِتِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُسْتَغُفِرِيْنَ بِالْاَسْحَارِ ﴿ وَالْمُلْبِكَةُ وَ شَهِدَ اللهُ اَنَّهُ لَآ اِلْهَ اِلَّاهُوَ وَالْمُلْبِكَةُ وَ الْمُلْبِكَةُ وَ الْمُلْبِكَةُ وَ الْمُلْبِكَةُ وَ الْمُلْبِكَةُ وَ الْمُلْبِكَةُ وَ الْمُلْبِكَةُ وَالْمُلْبِكَةُ وَالْمُلْبِكَةُ وَالْمُلْبِكَةُ وَالْمُلْبِكَةُ وَالْمُلْبِكَةُ الْمُولُوا الْعِلْمِ قَآبِمًا بِالْقِسُطِ لِللَّالِلَهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُحَكِينُمُ ﴿ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللْهُ اللللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُو

إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلَامُ أَ وَمَا اخْتَلَفَ النَّدِينَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلَامُ أَ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتٰبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًّا بَيْنَهُمُ أَ وَمَنْ يَكُفُرُ عِلَيْ اللهَ سَرِيْحُ الْحِسَابِ 
إِا لِيْ اللهِ فَإِنَّ اللهَ سَرِيْحُ الْحِسَابِ

۱۔ وہ صبر کرنے والے ہیں اور سچے اور عکم بجا لانے والے اور خرچ کرنے والے اور گناہ بخوّانے والے پیملی رات میں [۲۲]

۱۸۔ اللہ نے گواہی دی کہ کسی کی بندگی شمیں اس کے سوا [۲۲] اور فرشتوں نے آ۲۲] اور علم والوں نے بھی اس کے اصاف کا ہے کسی کی بندگی شمیں سوا اس کے زبر دست ہے حکمت والا [۲۲]

اس کے زبر دست ہے حکمت والا [۲۲]

حکمبرداری ہے [۲۷] اور مخالف نہیں ہوئے کتاب

والے مگر جب ان کو معلوم ہو چکا آپس کی ضد اور حید

سے [۲۸] اور جو کوئی انکار کرے اللہ کے حکموں کا تواللہ

جلدی حیاب لینے والا ہے<sup>[19]</sup>

۲۲۔ ایکھ بندوں کے اوصاف: یعنی اللہ کے راستہ میں بڑی بڑی گلیفیں اٹھا کر بھی اس کی فرمانبرداری پر جمے رہتے اور معصیت سے رکے رہتے ہیں۔ زبان کے، دل کے، نیت کے، معاملہ کے سے ہیں۔ پوری تسلیم وانقیاد کے ساتھ فدا کے احکام بجالاتے ہیں۔ فداکی دی ہوئی دولت کواس کے بتلائے ہوئے مواقع میں فرچ کرتے ہیں۔ اور پچھلی رات میں اٹھ کر (جو طانیت واجابت کا وقت ہوتا ہے لیکن اٹھنا اس وقت سل نہیں ہوتا) اپنے رب سے گناہ اور تقصیرات معاف کراتے ہیں۔ کائٹو اقلیدلا مِّن النَّیلِ مَا یَهْجَعُونَ وَ بِاللَّ سُحَادِ هُمْ یَسْتَغُفِرُ وَ نَ (ذاریات رکوع ۱) یعنی اکثررات عبادت میں گذارتے اور سحر کے وقت استغفار کرتے کہ خداوند! عبادت میں جو تقصیر رہ گئی اپنے فضل سے معاف فرمانا۔

۲۳۔ توحید پر اللہ کی فرشتوں کی اور اہل علم کی گواہی: "ابتداء میں نصاریٰ ""نجران"" سے خطاب تھا اور نہایت لطیف انداز سے الوہیت میچ کے عقیدہ کا ابطال اور توحید خالص کا اعلان کر کے ایمان لانے کی ترغیب دی گئی تھی۔ درمیان میں ان مواقع کا ذکر فرمایا جوانسان کو وضوح حق کے باوجود شرف ایمان سے محروم رکھتے ہیں۔ یعنی مال واولا داور سامان عیش و عشرت۔ ان آیات

میں مومنین کی صفات بیان کرنے کے بعد پھر اصل مضمون توحید وغیرہ کی طرف عود کیا گیا ہے۔ یعنی توحید فالص کے مانے میں کیا تردد ہوسکتا ہے۔ جب کہ خود حق تعالیٰ اپنی تمام کتابوں میں برابراس مضمون کی گواہی دیتا رہا ہے۔ اوراس کی فعلی کتاب (صحیفہ کائنات) کا ایک ایک ورق بلکہ ایک ایک نقطہ شادت دیتا ہے کہ بندگی کے لائق ربّ العالمین کے مواکوئی نہیں ہوسکتا۔ و فی کا شئی له اید ایک آنگهٔ وَاحِدُ۔ سَنُرَ یَهِمُ الْیَتِنَا فِی الْافَاقِ وَ فَی آنَفُسِهِمْ حَتّی یَتَبَیّنَ لَهُمُ آنَهُ الْحَقُ الْحَقُ اللهُ اَلَّهُ اللهُ الل

119

۲۲۔ ظاہر ہے فرشتوں کی گواہی خدا کی گواہی کے خلاف کیسے ہو سکتی ہے ۔ فرشۃ تو نام ہی اس مخلوق کا ہے جو صدق و حق کے راسۃ سے سرتابی نہ کر سکے ۔ چنانچہ فرشتوں کی تسبیح و تمجید تامتر توحید و تفرید باری پر مشمل ہے ۔

۲۵۔ علم والے ہر زمانے میں توحید کی شہادت دیتے رہے ہیں اور آج تو عام طور پر توحید کے غلاف ایک لفظ کہنا جمل محض کا مترادف سمجھا جاتا ہے مشرکین بھی دل میں مانتے ہیں کہ علمی اصول کبھی مشرکانہ عقائد کی تائید نہیں کر سکتے۔

۲۹۔ انصاف کرنے کے لئے دوباتیں ضروری ہیں، زبر دست ہوکہ اس کے فیصلے سے کوئی سرتابی یہ کر سکے اور حکیم ہوکہ حکمت ودانائی سے پوری طرح جانچ تول کر ٹھیک ٹھیک فیصلہ کرے کوئی حکم بے موقع نہ دے۔ پونکہ حق تعالیٰ عزیز و حکیم ہے لہذا اس کے منصف علی الا طلاق ہونے میں کیا شبہ ہو سکتا ہے غالباس لفظ قا بِمًا بِالْقِصْطِ میں عیسائیوں کے مسئلہ کفارہ کا بھی رد ہوگیا۔ مطلاکہ کھاں کا انصاف ہوگاکہ ساری دنیا کے جرائم ایک شخص پر لا د دیے جائیں اور وہ تنا سزا پاکر سب مجرموں کو ہمیشہ کے لئے بری اور پاک کر دے۔ خدائے عادل و حکیم کی بارگاہ ایسی گنا خیوں سے کمیں بالا و برتر ہے۔

۲۷۔ دین اللہ کے نزدیک صرف اسلام ہے: (لفظ اسلام کی تشریح) ""اسلام" کے اصلی معنی سونپ دینے کے میں۔
""مذہب اسلام" کو بھی اسی لحاظ سے اسلام کہا جاتا ہے کہ ایک مسلم اپنے کو ہمہ تن خدائے واحد کے سپرد کر دینے اور اس کے
احکام کے سامنے گردن ڈال دینے کا اقرار کرتا ہے گویا ""اسلام" انقیاد و تسلیم کا اور ""مسلمانی" عکم برداری کا دوسرا نام ہوا۔ یوں تو
شروع سے اخیرتک تمام پینمبریہ ہی مذہب اسلام لے کر آئے اور اپنے اپنے زمانہ میں اپنی اپنی قوم کو مناسب وقت احکام پہنچا
کر طاعت فرمانبرداری اور خالص خدائے واحد کی پرستش کی طرف بلاتے رہے ہیں۔ لیکن اس سلسلہ میں خاتم الانبیاء محمد رسول
اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ نے تمام دنیا کو جواکل، جامع ترین، عالم گیراور ناقابل تنیخ ہدایات دیں وہ تمام شرائع سابقہ حقہ پر مع شے زائد مثمل ہونے
کی وجہ سے خصوصی رنگ میں اسلام کے نام سے موسوم و ملقب ہوئیں۔ بہرعال اس آیت میں نصاری نجران کے سامنے

خصوصا اورتام اقوام وملل کے سامنے عموا اعلان کیا گیا ہے کہ دین و مذہب صرف ایک ہی چیز کا نام ہوسکتا ہے وہ یہ کہ بندہ دل و جان سے اپنے کو نداوند قدوس کے سپردکر دے اور جی وقت جو عکم اس کی طرف سے پائے بے چون و چرال گردن تسلیم جھ کا دے۔ اب جو لوگ ندا کے لئے بیٹے پوتے تجویز کریں، میچ و مریم کی تصویروں اور صلیب کی لکوری کو پوئیں، خزیر کھائیں آدمی کو ندا یا ندا کو آدمی ہو تا ہوں ۔ انبیاء و اولیاء کو قتل کر ڈالنا معمولی بات سمجھیں، دین جی کو مٹانے کی ناپاک کوشش میں لگے رہیں، موسی و می و کئی بنارات کے موافق بو پینمبر دونوں سے بڑھ کر شان و نشان دکھاتا ہوا آیا، جان بوچے کر اس کی تکذیب کی اور اس کے لائے ہوئے کی بشارات کے موافق بو پینمبر دونوں سے بڑھ کر شان و نشان دکھاتا ہوا آیا، جان بوچے کر اس کی تکذیب کی اور اس کے لائے ہوئے کملام واحکام سے شمشا کریں۔ یا جو بے وقوف پھروں، درخوں، متاروں اور پاند مورج کے آگے ہدہ کریں اور علال و حرام کا معیار محض ہوائے نفس کو شمرا لیں، کیا ان میں کوئی جاعت اس لائق ہے کہ اپنے کو ملم اور ملت ابراہی کا پیرو کئہ سکے۔ العیاذ محمد بن اسحاق فقال رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم اسلموا۔ فقالو کد اسلمنا۔ فقال صلی اللہ عیلہ و سلم اسلموا۔ فقالو کد اسلمنا۔ فقال صلی اللہ عیلہ و سلم کذبتم کیف یصح اسلامکم و انتم تثبتون للہ ولدا او تعبدون الصلیب و تاکلون الخنز پر (تفیر کبر)۔"

۲۸۔ اہل کتاب کی مخالفت کی تقیقت: یعنی اسلام ایک واضح اور روش چیز ہے جس قیم کے دلائل سے موسی و میے کی رسالت اور قرآن کے تورات وانجیل کا کتاب ساوی ہونا ثابت کیا جا سکتا ہے، اس سے بہتر، مضوط اور زندہ دلائل محمہ الیہ این این این ایس ایس ہونے کے موجود ہیں۔ بلکہ نود وہ کتابیں آپ کی حقانیت کی شادت دے رہی ہیں۔ توجید خالص ایک صاف مضمون کلام الهی ہونے کے موجود ہیں۔ بلکہ نود وہ کتابیں آپ کی حقانیت کی شادت دے رہی ہیں۔ توجید خالص ایک صاف مضمون ہونا گئی ہوئے کا نظریہ محض ایک بے معنی چیستاں ہوکر رہ جاتی ہے۔ جس کی کوئی علمی اصول تائید نہیں کرتا، اب جو اہل کتاب مخالف اسلام ہوکر ان روش حقائق کو جھٹلائیں اور جق تعالیٰ کی حکمبرداری سے سرتابی کریں بجزاس کے کیا کہا جا سے جو اہل کتاب مخالف اسلام ہوکر ان روش حقائق کو جھٹلائیں اور جق تعالیٰ کی حکمبرداری سے سرتابی کریں بجزاس کے کیا کہا جا سے کہ محض ضد، حد، عناد اور جاہ و مال کی حرص میں ایسا کر رہے میں ۔ جیسا کہ پہلے اِنَّ اللَّذِیْنَ کَفَرُ وَ الْنَ تُخْفِیَ سَکُمُ مُن اللهُ مُن اللهُ مُن اللهُ مُن اللهُ مُن اللهُ علیہ اور بیا تا میں نود ابو حارثہ ابن علقمہ رئیں وفد نجران کا اقرار واعتراف نقل کیا جا چکا ہے۔ اور یہ ان لوگوں کی قدیم عادت سے یہود و نصاری کے باہم جو اختلافات ہوئے یا ہرایک مذہب میں جو بہت سے فرقے ہے۔ پھر مخالفت میں نود ابو کی بہتر ہوئی۔ ترکئ بتلائی سے کہ اس کا منشاء عموما غلط فہمی یا جمل نہ تھا۔ بلکہ اکثر عالات میں موزر کی محب اور جاہ پرسی سے یہ فرقہ وار اختلافات پیدا ہوئے۔

۲۹۔ دنیا میں بھی ورنہ آخرت میں تو ضرور ہے۔

بِعَذَابِ الْلِيْمِ 🗃

۲۰۔ پھر بھی اگر تجھ سے جھگڑیں تو کھہ دے میں نے یا بع کیا اپنا منہ اللہ کے حکم پر اور انہوں نے بھی کہ جو میرے ساتھ ہیں [۳] اور کہہ دے کتاب والوں کو اور ان پڑھوں کو کہ تم بھی تابع ہوتے ہو پھراگر وہ تابع ہوئے تو انہوں نے راہ پائی سدھی اور اگر منہ پھریں توتیرے ذمہ صرف پہنچا دینا ہے اور اللہ کی نگاہ میں میں بندے [۳] 11۔ جو لوگ انکار کرتے ہیں اللہ کے حکموں کا اور قتل کرتے میں پیغمبروں کو ناحق اور قتل کرتے میں ان کو جو عکم کرتے ہیں انصاف کرنے کا لوگوں میں سے سو خوشخبری سنا دے انکو عذاب در دناک کی

وَالْأُمِّينَ ءَاسُلَمْتُمْ لَ فَإِنَّ اسْلَمُوا فَقَدِ اهُتَدَوًا ۚ وَ إِنْ تَوَلَّوُا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ البَلغُ واللهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُفُرُونَ بِالنِّتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ حَقِّلًا وَّيَقُتُلُونَ الَّذِيْنَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسُطِ مِنَ النَّاسِ لَا فَبَشِّرُهُمُ

فَاِنُ حَآجُّوُكَ فَقُلُ اَسْلَمْتُ وَجُهِيَ لِلَّهِ

وَمَن اتَّبَعَن ﴿ وَقُلَ لِّلَّذِينَ أُوْتُوا الْكِتٰبَ

٣٠ اسلام کا علی نمونہ: جیسا کہ دو فوائد پہلے نقل کیا جا چکا۔ وہ جھگڑتے تھے کہ ہم بھی مسلمان ہیں۔ یہاں ان کو بتلایا گیا کہ ایسا ( فرضی ) اسلام کس کام کا آؤ دیکھواسلام اسے کہتے ہیں جو محمد لٹٹائیلیٹم اور ان کے جانثار ساتھیوں کے پاس ہے۔ ابھی بیان ہو چکا کہ اسلام نام ہے نسلیم وانقیاد کا۔ یعنی بندہ ہمہ تن اپنے کو خدا کے ہاتھ میں دیدے سومحد اٹٹٹٹیآڈڈڈ اور مہاجرین وانصار کو دیکھ لوکس طرح انہوں نے شرک، بت پرستی، بداخلاقی، فت و فجور، اور ظلم و عدوان کا مقابلہ کرتے ہوئے اپنی جان، مال، وطن، کنیہ، بیوی یچے غرض تمام مرغوب و مجوب چیزیں حق تعالیٰ کی خوشنودی پر نثار کر دیں اور کس طرح ان کا چہرہ اور آئٹھیں ہر وقت عکم الهی کی طرف لگی رہتی ہیں۔ کہ ادھر سے حکم آئے اور ہم تعمیل کریں۔ اس کے بالمقابل تم اپنا عال دیکھو کہ خود اپنی غلوتوں میں اقرار کرتے ہو کہ محمد ﷺ بھٹی پر ہیں، مگر ان پر ایمان لائیں تو دنیا کا مال و جاہ چھنتا ہے۔ بہرعال اگر باوبود وضوع حق کے اسلام کی طرف نہیں آتے، تم جانو، ہم تواپنے کوایک خدا کے سپرد کر پکے ہیں۔

ا**۔** یعنی سوچ لوکیا تم بھی ہماری طرح خدا کے تابعدار بندے بنے ہو یا اب بنتے ہو، ایسا ہو تو سمجھ لو سیدھے رستہ پر لگ گئے اور ہمارے بھائی بن گئے وریہ ہمارا کام سمجھا دینا اور نشیب و فراض بتلا دینا تھا، وہ کر چکے۔ آگے سب بندے اور ان کے اعال

ظاہری و باطنی خدا کی نظر میں میں، وہ ہرایک کا بھگتان کر دے گا۔ (تنبیہ) ان پڑھ کہتے تھے عرب کے مشرکوں کو کہ ان کے پاس کتب سماویہ کا علم نہ تھا۔

أُولَيِكَ الَّذِيْنَ حَبِطَتُ اَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَاللَّاخِرَةِ وَمَالَهُمْ مِّنْ نَصِريْنَ ﴿

المَّمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوْتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتٰبِ اللهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يُدُعُونَ إلى كِتٰبِ اللهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَيْ اللهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَيْ

يَتَوَلَّىٰ فَرِيْقٌ مِّنْهُمْ وَهُمْ مُّعْرِضُونَ عَ

۲۱۔ یہی ہیں جن کی محنت ضائع ہوئی دنیا میں اور آخرت میں اور کوئی نہیں ان کا مدد گار[۲۲]

۲۳۔ کیا نہ دیکھا تونے ان لوگوں کو جن کو ملا کچھ ایک حصہ کتاب کا [۲۳] ان کو بلاتے ہیں اللہ کی کتاب کی طرف تاکہ وہ کتاب ان میں عکم کرے پھر منہ پھیرتے ہیں بعضے ان میں سے تغافل کر کے [۲۳]

۳۳۔ بنی اسرائیل کے جرائم اور سزا: "حدیث میں ہے کہ ""بنی اسرائیل"" نے ایک دن میں تینتالیں نبی اور ایک سوستریا ایک سوبارہ صالحین کو شہید کیا یہاں نصاری نجران اور دوسرے کفار کو سنایا جارہا ہے کہ احکام الہی سے منکر ہوکر انبیاء اور انصاف پیند ناصحین سے مقابلہ کرنا اور پر لے درجے کی شقاوت و سنگدلی سے ان کے نون میں ہاتھ رنگنا معمولی چیز نہیں۔ ایسے لوگ سخت دردناک عذاب کے مشتی اور دونوں جمان کی کامیابی سے محروم ہیں۔ ان کی محنت برباد اور ان کی کوشتیں اکارت ہوں گی اور دنیا و آخرت میں جب سیزا ملے گی توکوئی بچانے والا اور مدد کرنے والا نہ ملے گا۔"

۳۳۔ یعنی تھوڑا بہت حصہ تورات وانجیل وغیرہ کا جوان کی تحریفات لفظی و معنوی سے پچ بچاکر رہ گیا ہے یا جو تھوڑا بہت حصہ فہم کتاب کا ملا۔

۳۷۔ یمودیوں کا کتاب اللہ سے اعراض: یعنی جب انہیں دعوت دی جاتی ہے کہ قرآن کریم کی طرف آؤ بو نود تمہاری تسلیم کردہ کتابوں کی بیثارات کے موافق آیا اور تمہارے اختلافات کا ٹھیک ٹھیک فیصلہ کرنے والا ہے، تو ان کے علماء کا ایک فرایق تفافل برت کر منہ بھیر لیتا ہے حالانکہ قرآن کی طرف دعوت دینا ہے۔ بلکہ کچھ بعید تفافل برت کر منہ بھیر لیتا ہے حالانکہ قرآن کی طرف دعوت دینا ہے۔ بلکہ کچھ بعید نمیاں کہ اس جگہ کتاب اللہ سے مراد تورات وانجیل ہی ہو۔ یعنی لوہم تمہارے نزاعات کا فیصلہ تمہاری ہی کتاب پر چھوڑتے میں مراد تورات اور پست اغراض کے سامنے فود اپنی کتاب کی ہدایات سے بھی منہ بھیر لیتے ہیں۔

نہ اس کی بشارات سنتے ہیں نہ احکام پر کان دھرتے ہیں۔ چنانچ رہم زانی کے مسئلہ میں تورات کے عکم منصوص سے صریح روگردانی کی۔ جیساکہ آگے سورہ مائدہ میں آئے گا۔

ذلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا آيَّامًا مَّعُدُو دَتِ وَ غَرَّهُمْ فِي دِينِهِمْ مَّا كَانُوا يَفْتُرُونَ ﴿ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴿ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴿ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴿ مَا كَانُوا

۲۴۔ یہ اس واسطے کہ کہتے ہیں وہ ہم کو ہر گزیہ لگے گی آگ دوزخ کی مگر چند دن گنتی کے اور سکے ہیں اپنے دین میں اپنی بنائی باتوں پر [۲۵]

> فَكَيْفَ إِذَا جَمَعُنْهُمْ لِيَوْمِ لَا رَيْبَ فِيهِ " وَوُفِيّتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿

۲۵۔ پھر کیا ہو گا عال جب ہم انکو جمع کریں گے ایک دن کہ اسکے آنے میں کچھ شبہ نہیں اور پورا پاوے گا ہر کوئی اپنا کیا [۳]اور انکی حق تلفی نہ ہوگی[۲۰]

۳۵۔ یمودیوں کے من گھڑت عقائدگی تردید: "یعنی ان کے تمرد و طغیان اور گنا ہوں پر جری ہونے کا سبب یہ ہے کہ سزاکی طرف سے بے نوف ہیں ان کے بڑے جھوٹ بنا کر کہ گئے کہ ہم میں اگر کوئی سخت گنگار بھی ہو گا تو گنتی کے چند روز سے زیادہ عذاب نے پائے گا۔ جیساکہ سورہ ""بقرہ "" میں گذر چکا۔ اور اسی طرح کی بہت سے باتیں گھڑرکھی ہیں۔ مثلاً کہتے تھے کہ ہم تواللہ کے چہیتے بیٹے ہیں۔ یا انبیاء کی اولاد ہیں اور اللہ تعالیٰ یعقوب سے وعدہ کر چکا ہے کہ ان کی اولاد کو سزا نہ دے گا مگر یوں ہی برائے نام قیم کھانے کو۔ اور نصاری نے تو کھار کا مسئلہ نکال کر گناہ و معصیت کا سارا حماب ہی بے باق کر دیا۔ الملھم اعذ بامن شرور انفسنا۔

۳۹۔ یعنی اس وقت پتہ چلے گا کہ کس اندھیرے میں پڑے ہوئے تھے۔ جب محشر میں تمام اولین و آخرین اور خود اپنے بزرگوں کے سامنے رسوا ہوں گے اور ہر عمل کا پورا پورا بدلہ ملے گا۔ مذکفارہ کا مسئلہ یاد آئے گا نہ نسبی تعلقات اور من گھڑت عقیدے کام دیں گے۔

۳۰ یعنی فرضی جرائم پر سزاینہ ہوگی۔ ان کاموں پر ہوگی جن کا جرم ہونا خود تسلیم کریں گے اور جس قدر سزا کا استحقاق ہو گا، اس سے زیادہ ینہ دی جائے گی ینہ کسی کی ادنیٰ سے ادنیٰ نیکی صائع ہو سکے گی۔ قُلِ اللّٰهُمَّ مُلِكَ الْمُلُكِ تُؤَتِى الْمُلُكَ مَنُ تَشَاءُ وَتُعِزُّ الْمُلُكَ مَنُ تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَنُ تَشَاءُ وَتُعِزُ مَنُ تَشَاءُ لِيَدِكَ الْخَيُرُ الْمَكُ مَنُ تَشَاءُ لِيدِكَ الْخَيُرُ اللّٰ مَنُ تَشَاءُ لِيدِكَ الْخَيْرُ اللّٰ اللّٰهَ وَتُدِيرُ اللّٰ مَنْ تَشَاءُ اللّٰ اللّٰهُ وَقَدِيرُ اللّٰ اللّٰهُ وَقَدِيرُ اللّٰ اللّٰهُ وَقَدِيرُ اللّٰهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللّٰهِ اللّٰهُ وَقَدِيرُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَقَدِيرُ اللّٰ اللّٰهُ وَقَدِيرُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَقَدِيرُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَقَدِيرُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَقَدِيرُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰه

تُولِجُ النَّهَارِ فِ النَّهَارِ وَتُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارِ فَ النَّهَارِ فَ النَّهَارِ وَتُحُرِجُ النَّهَ الْحَيِّ مِنَ الْمَيِّتِ وَتُحُرِجُ الْحَيِّ مِنَ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ وَتَرُزُقُ مَنْ تَشَاءُ بِغَيْرِ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَتَرُزُقُ مَنْ تَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ عَيْ

۲۷۔ تو داخل کرتا ہے رات کو دن میں اور داخل کرے دن کو رات میں آ<sup>۴۹</sup>اور تو نکالے زندہ مردہ سے اور نکالے مردہ زندہ سے آ<sup>۴۹</sup>اور تو رزق دے جس کو چاہے ہے شمار [۳۹]

۲۸۔ نہ بناویں مسلمان کافروں کو دوست مسلمانوں کو چھوڑ کر اور جو کوئی یہ کام کرے تو نہیں اس کو اللہ سے کوئی تعلق مگر اس حالت میں کہ کرنا چاہو تم ان سے بچاؤ [۳] اور اللہ تم کو ڈراتا ہے ایپنے سے اور اللہ ہی کی طرف لوٹ کر جانا ہے [۳]

۳۸۔ ملک و سلطنت اور عزت و ذلت اللہ کے ہاتھ میں ہے: "جیسا کہ نہیا نقل کیا جا چکا ہے وفد نجران کے رئیس ابو عارثہ علقمہ نے کہا تھا کہ ہم محمد اللّٰی اللّٰیّا پر ایان لائیں تو روم کے بادشاہ ہو ہماری عزت اور مالی خدمت کرتے ہیں سب بندکر لیں گے۔ شاید یمال دعاء و مناجات کے رنگ میں اس کا جواب دیا کہ جن بادشاہوں کی سلطنت اور انکی دی ہوئی عزتوں پر تم مفتون ہو رہے ہو، تو خوب سمجھ لو کہ کل سلطنت و عزت کا اصلی مالک خداوند قدوس ہے اسی کے قبضہ قدرت میں ہے جس کو چاہیے دے اور جس

ے پاہے سلب کر لے کیا یہ امکان نہیں کہ روم وفارس کی سلطنتیں اور عرتیں پھین کر مسلمانوں کو دے دی جائیں، بلکہ وعدہ جہ کہ ضرور دی جائیں گی آج مسلمانوں کی موبودہ ہے سروسامانی اور دشمنوں کی طاقت کو دیکھتے ہوئے بیٹک یہ چیز تمہاری سمجھ میں نہیں آسکتی۔ اسی لئے یمبود و منافقین مذاق اڑاتے تھے کہ قریش کے علہ سے ڈرکر مدینہ کے گرد خندق کھود نے والے مسلمان قیصر وکسری کے تاج و تخت پر قبضہ پانے کے خواب دیکھتے ہیں۔ گر حق تعالیٰ نے چند ہی سال میں دکھلا دیا کہ روم و فارس کے جن خوانوں کی کنجیاں اس نے اپنے بہنیمبر کے ہاتھ میں دی تھیں۔ فارس اعظم کے زمانہ میں وہ کس طرح مجاہدین اسلام کے درمیان تقیم ہوئے۔ اصل یہ ہے کہ یہ مادی سلطنت و عزت کیا چیز ہے جب خداوند قادر و تھیم نے روحانی سلطنت و عزت کیا آخری مقام (یعنی منصب نبوت و رسالت) بنی اسرائیل سے منتقل کر کے بنی اسمعیل میں پہنچا دیا۔ تو روم و عظم کی ظاہری سلطنت کا عرب کے غانہ بدوشوں کی طرف منتقل کر دیناکیا مستبعہ ہے۔ گویا یہ دعا ایک طرح کی پیشینگوئی تھی کہ مختریب ظاہری سلطنت کا عرب کے غانہ بدوشوں کی طرف منتقل کر دیناکیا مستبعہ ہے۔ گویا یہ دعا ایک طرح کی پیشینگوئی تھی کہ مختریب دنیا کی کایا پلٹ ہونے والی ہوئے وار جو بادشاہت کر رہے تھے ان کو اپنی بداغالیوں کی بدولت پہتی و ذات کے غار میں گرایا جائے گا۔ (تنہیہ) چیکیدائے المخبر کی میں ہوتم کی نیرو توبی ہے اور "شر" کا پیدا کرنا بھی اس کے اعتبار سے نیر ہی ہے۔ گیزنکہ مجموعہ عالم کے اعتبار سے اس میں ہر قسم کی نیرو توبی ہے اور "شر" کا پیدا کرنا بھی اس کے اعتبار سے نیر ہی ہے۔ گیزنکہ مجموعہ عالم کے اعتبار سے المیدی ۔

190

79۔ اللہ کی قدرت کی نشانیاں: یعنی کبھی رات کو گھٹا کر دن کو بڑھا دیتا ہے، کبھی اس کا عکس کرتا ہے۔ مثلاً ایک موسم میں پودہ گھنٹے کی رات اور دس گھنٹہ کا دن ہے۔ چند ماہ بعد رات کے چار گھنٹہ کاٹ کر دن میں داخل کر دیے۔ اب رات دس گھنٹہ کی رات اور دن پودہ گھنٹہ کا ہوگیا۔ یہ سب الٹ پھیرتیرے ہاتھ میں میں۔ کیونکہ شمس و قمر وغیرہ تمام سیارات بدون تیرے ارادہ کے ذراح کت نہیں کر سکتے۔ خلاصہ یہ ہواکہ کبھی کے دن بڑے اور کبھی کی رات۔

، ہے۔ یعنی بیصنہ کو مرغی سے، مرغی کو بیصنہ سے، آدمی کو نطفہ سے نطفہ کو آدمی سے، جاہل کو عالم سے، عالم کو جاہل سے، کامل کو ناقص سے، ناقص کو کامل سے نکالناتیری ہی قدرت کا کام ہے۔

الا۔ " صفرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "" یہود جانتے تھے کہ پہلے ہو ہزرگی ہم میں تھی وہ ہی ہمیشہ رہے گی۔ اللہ کی قدرت سے غافل ہیں، جس کو چاہے عزیز کرے اور سلطنت دے اور جس سے چاہے چھین لے اور ذلیل کر دے۔ اور جاہلوں میں کامل پیدا کرے ( جیسے عرب کے امیول میں سے کئے ) اور کاملوں میں سے جاہل ( جیسے بنی اسرائیل میں ہوا ) اور جس کو چاہے ( حسی و

معنوی ) رزق بے صاب دیوے۔""

ہم۔ کفار سے مسلمانوں کی دوستی کی مذمت؛ یعنی جب عکومت و سلطنت، جاہ و عرت، اور ہر قیم کے تقابات و تصرفات کی زمام
اکیلے خداوند قدوس کے ہاتھ میں بوئی تو مسلمانوں کو بوصیح معنی میں اس پر بیتین رکھتے ہیں، طایاں نمیں کہ اپنے اسلامی جمائیوں کی
افوۃ و دوستی پر انتفا نہ کر کے فواہ مخواہ و شمنان خدا کی موالاۃ و مدارات کی طرف قدم بڑھائیں خدا اور رسول کے و شمن ان کے
دوست کبھی نمیں بن سکتے۔ بواس خبر میں بڑے گا سمجہ لوکہ خدا کی محبت و موالات سے اسے کچھ سرو کار نمیں۔ ایک مسلمان
کی سب امیدیں اور فوف صرف خداوند رب العزت سے وابستہ بونے چابئیں۔ اور اس کے اعتاد و و ثوق اور محبت و مناصرت
کے متحق وہ ہی لوگ ہیں جو حق تعالیٰ سے اسی قیم کا تعلق رکھتے ہوں۔ ہاں تدبیر وانظام کے درجہ میں کفار کے ضرر عظیم سے
اپنی شروی کچاؤ کے پہلو اور خفاظت کی صورتیں معقول و مشروع طریقہ پر اغتیار کرنا، ترک موالات کے حکم سے اسی طرح مشنی کیا گیا ہے۔
اپنی جیسے سورہ الفال میں و مَن یُکو لَجِم مُرو مین اور حت نمیں ہوا، محض صورۃ ہوتا ہے، یہاں بھی اِللّا اَن قشقَا و اس مسلم
جی طرح وہاں تحرف و تحیزی عالت میں حقیقہ فرار من الوحف نمیں ہوا، محض صورۃ ہوتا ہے، یہاں بھی اِللّا آن قشقَا و اس مسلم
کی مزید تفصیل مورہ بائدہ کی آیت یکا تھی اللّہ بھی اس موضوع پر چھیا ہوا ہے جو صفرت الاستاذ (مترجم محقق) قدس اللہ روحہ کی ایا پر لکھا گیا
کی مزید تفصیل مورہ بائدہ کی آیت یکا تھی اس موضوع پر چھیا ہوا ہے جو صفرت الاستاذ (مترجم محقق) قدس اللہ روحہ کی ایا پر لکھا گیا
کی مزید تفصیل دورہ بائدہ کی آس موضوع پر چھیا ہوا ہے جو صفرت الاستاذ (مترجم محقق) قدس اللہ روحہ کی ایا پر لکھا گیا

۲۲ یعنی مومن کے دل میں اصلی ڈر خدا کا ہونا چا بئیے۔ کوئی ایسی بات نہ کرے جو اس کی ناراضی کا سبب ہو، مثلاً جاعت
اسلام سے تجاوز کر کے بے ضرورت کفار کے ساتھ ظاہری یا باطنی موالات کرے یا ضرورت کے وقت صورت اختیالات اختیار
کرنے میں حدود شرع سے گذر جائے ۔ یا محض موہوم و حقیر خطرات کو یقینی اور اہم خطرات ثابت کرنے لگے اور اس قیم کی
مستثنیات یا شرعی رخصتوں کو ہوائے نفس کہ پیروی کا حیلہ بنالے ۔ اسے یادر کھنا چا بیئے کہ سب کو خداوند قدوس کی عدالت عالیہ
میں عاضر ہونا ہے وہاں جھوٹے جیلے توالے کچھ پیش نہ جائیں گے ۔ مومن قوی کی شان تو یہ ہونی چا بیئے کہ رخصت سے گذر کر
عزیمت پر عمل پیرا ہو۔ اور مخلوق سے زیادہ خالق سے خوف کھائے ۔

۲۹۔ تو کمہ اگر تم چھپاؤ گے اپنے جی کی بات یا اسے ظاہر کرو گے جانتا ہے اس کو اللہ [سم]اور اس کو معلوم ہے جو کچھ کہ ہے آسمانوں میں اور جو کچھ ہے زمین میں اور اللہ ہر چیز پر قادر ہے [۴۵]

٣٠۔ جن دن موجود پاوے گا ہر شخص جو کچھ کہ کی ہے اس نے نیکی اینے سامنے اور جو کچھ کہ کی ہے اس نے برائی آرزوکرے گاکہ مجھ میں اور اس میں فرق پڑ جاوے دور کا [<sup>۲۳]</sup>اور اللہ ڈراتا ہے تم کواپنے سے اور اللہ بہت مہربان ہے بندول پر [۴۸] قُلْ إِنْ تُخْفُوا مَا فِي صُدُوْرِكُمْ اَوْ تُبَدُوْهُ يَعْلَمُهُ اللهُ ﴿ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَٰوٰتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ مِنْ خَيْرٍ مُّحْضَرًا ﷺ وَّمَا عَمِلَتُ مِنْ سُوَّءٍ ۚ تَوَدُّ لَوُ اَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَةً اَمَدًّا بَعِيْدًا <sup>ل</sup>َّ وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ ﴿ وَاللَّهُ رَءُونُ بِالْعِبَادِ ﴿

ہم۔ یعنی ممکن ہے آدمی اپنی نبیت اور دل کی بات آدمیوں سے چھالے لیکن وہ اس طرح خدا کو فریب نہیں دے سکتا۔ وَ اللّٰهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِح ـ

**8۔** جب علم اس قدر محیط اور قوت ایسی عام و تام ہے تو مجرم کے لئے اخفا جرم یا سزا سے پچ کر بھاگ جانے کی کوئی صورت

۴۹ \_ آخرت میں نیک وبداعال کا عاضر ہونا: یعنی قیامت کے دن ہرنیکی بدی، آدمی کے سامنے عاضر ہوگی ۔ عمر بھر کا اعال نامہ آدمی کے ہاتھ میں پکڑا دیا جائے گا۔ اس وقت مجرمین آرزوکریں گے کہ کاش پیہ دن ہم سے دور ہی رہتا۔ یا ہم میں اوران برے اعال میں بڑی دور کا فاصلہ ہوتا ناکہ ان کے قریب بھی نہ جاتے۔

٧٠ يه مجھی اس کی مهربانی ہے کہ تم کواس خوفناک دن کے آنے سے پہلے ڈراتا اورآگاہ کرتا ہے۔ ٹاکہ برائی کے طریقے خصوصا موالات کفار ترک کر کے اور مبھلائی کے راسۃ پر چل کر اپنے کو خداوند قمار کے غصہ سے بچا لینے کا قبل از وقت انتظام کر رکھو۔ قرآن کریم کا یہ خاص طرز ہے کہ عموما خوف کے ساتھ رجاء اور رجاء کے ساتھ خوف کا مضمون سناتا ہے۔ یہاں بھی مضامین ترہیب کو معتدل بنانے کے لئے اخیر میں وَ اللّٰہُ رَءُوْفٌ بِالْمِبَادِ فرما دیا۔ یعنی خدا سے ڈرکر اگر برائی چھوڑ دو گے تواس کی مہربانی پھر تمہارا استقبال کرنے کو تیار ہے نامید ہونے کی کوئی وجہ نہیں۔ آؤا تم کوایسا دروازہ بتائیں جس سے داخل ہوکر مغفرت و رحمت کے پورے متی بلکہ فدا تعالیٰ کے مجوب بن سختے ہو۔ قُلَ إِنَّ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُوْنِي يُحْبِبُكُمُ اللهُ وَ يَغُفِرَ لَكُمْ ذُنُوْبَكُمْ ﴿ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ۔

> قُلَ إِنَّ كُنْتُمَ تُحِبُّوْنَ اللهَ فَاتَّبِعُوْنِيَ يُحْبِبْكُمُ اللهُ وَ يَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوْبَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ﴿

> قُلُ اَطِيْعُوا اللهَ وَالرَّسُولَ ۚ فَاِنْ تَوَلَّوَا فَاِنَّ اللهَ وَالرَّسُولَ ۚ فَاِنَّ تَوَلَّوَا فَاِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْكُفِرِيْنَ ۚ

إِنَّ اللهَ اصْطَفَى ادَمَ وَنُوَحًا وَ الَ إِبْرُهِيمَ وَالَّ اللهَ اصْطَفَى ادَمَ وَنُوَحًا وَ الَ إِبْرُهِيمَ وَ الَ عِمْرُنَ عَلَى الْعُلَمِينَ ﴿

۳۱۔ تو کمہ اگر تم محبت رکھتے ہواللہ کی تو میری راہ چلو تاکہ محبت کرے تم سے اللہ اور بخشے گناہ تمہارے اور اللہ بخشے والا مهربان ہے [۴۸]

۳۲۔ تو کمہ حکم مانواللہ کا اور رسول کا پھر اگر اعراض کریں تو اللہ کو محبت نہیں ہے کا فروں سے [۴۹]

۳۳۔ بیشک اللہ نے پہند کیا آدم کو اور نوح کو اور ابراہیم کے گھر کو اور عمران کے گھر کو [۵۰]سارے جمان سے

۲۸۔ اللہ کی محبت کا معیار، رسول کی محبت: دشمنان خداکی موالات و محبت سے منع کرنے کے بعد خدا سے محبت کرنے کا معیار بتلاتے ہیں۔ یعنی اگر دنیا میں آج کسی شخص کو اپنے مالک حقیقی کی محبت کا دعویٰ یا خیال ہو تو لازم ہے کہ اس کو انباع محدی لیٹی آیٹی کی کوئی پر کس کر دیکھ لے، سب کھرا کھوٹا معلوم ہو جائے گا۔ ہو شخص جس قدر عبیب خدا محد رسول اللہ لیٹی آیٹی کی راہ چاتا اور آئی ہوئی روشنی کو مشعل راہ بناتا ہے، اسی قدر سمجھنا چا بیئے کہ خدا کی محبت کے دعوے میں سچا اور کھرا ہے اور جاتنا اس دعوے میں سچا ہو گا۔ اتنا ہی حضور الیٹی آیٹی کی پیروی میں مضبوط اور مستعد پایا جائے گا۔ جس کا پھل بیہ ملے گا کہ جن تعالیٰ اس سے محبت کرنے لگے گا۔ اور اللہ کی محبت اور حضور الیٹی آیٹی کے انباع کی برکت سے پیچلے گناہ معاف ہو جائیں گے اور آئندہ طرح طرح محبت کرنے لگے گا۔ اور اللہ کی محبت اور حضور الیٹی آیٹی کے انباع کی برکت سے پیچلے گناہ معاف ہو جائیں گے اور آئندہ طرح طرح کی ظاہری و باطنی مہربانیاں مبذول ہوں گی۔ گویا توحید وغیرہ کے بیان سے فارغ ہوکر یہاں سے نبوت کا بیان شروع کیا گیا اور پیغمبر کی فاہری و باطنی مہربانیاں مبذول ہوں گی۔ گویا توحید وغیرہ کے بیان سے فارغ ہوکر یہاں سے نبوت کا بیان شروع کیا گیا اور پیغمبر کی فاہری و باطنی مہربانیاں مبذول ہوں گی۔ گویا توحید وغیرہ کے بیان سے فارغ ہوکر یہاں سے نبوت کا بیان شروع کیا گیا اور پیغمبر کی فالم کی کی طالبری و باطنی مہربانیاں مبذول ہوں گی۔ گویا توحید وغیرہ کے بیان سے فارغ ہوکر یہاں سے نبوت کا بیان شروع کیا گیا۔

۲۹ یہ یہود و نصاریٰ کہتے تھے فَحْنُ اَبَنْتُو اللّهِ وَ اَحِبَّا وَ اُو بَهِمَ فدا کے بیٹے اور محبوب ہیں ) یہاں بتلا دیا گیاکہ کافر کہمی فدا کا محبوب نہیں ، یہاں بتلا دیا گیاکہ کافر کہمی فدا کا محبوب نہیں ہو سکتا۔ اگر واقعی محبوب بننا چاہتے ہو تو اس کے احکام کی تعمیل کرو، پیغمبر کا کہا مانو۔ اور فدا کے سب سے بڑے

مجوب کے نقش قدم پر چلے آؤ۔ وفد نجران نے یہ بھی کھا تھا کہ ہم میح کی تعظیم و عبادت اللہ کی محبت و تعظیم کے لئے کرتے ہیں، اس کا بھی جواب ہوگیا۔ آگے خدا تعالیٰ کے چند محب و محبوب بندوں کا عال سنایا گیا اور وفد نجران کی رعایت سے حضرت میخ کی سوانح زیادہ شرح و بسط کے ساتھ بیان کی گئی ہے جو تمہید ہے خاتم الانبیاء اللہ آگے اللہ اللہ آگے چل کر معلوم ہوگا۔

۔ آل عمران: ""عمران"" دو ہیں ایک حضرت موسیٰ کے والد، دوسرے حضرت مریم کے والد، اکثر سلف و خلف نے یہاں عمران ثانی مراد لیا ہے کیونکہ آگے اِڈفاکتِ امْرَ اَتُ عِمْرا اَنَ اللّٰ سے اسی دوسرے عمران کے گھرانے کا قصہ بیان ہوا ہے۔ اور غالباً سورۃ کا نام "" آل عمران"" اسی بناء پر ہواکہ اس میں عمران ثانی کے گھرانے (یعنی مریم و مینے) کا واقعہ بہت بسط و تفصیل سے ذکر کیا گیا ہے۔

۳۷۔ جو اولا دیتھے ایک دوسرے کی [۱۵] اور اللہ سننے والا جانبے والا ہے [۵۲]

۳۵۔ جب کھا عمران کی عورت نے کہ اے رب میں
نے نذر کیا تیرے جو کچھ میرے پیٹ میں ہے سب
سے آزاد رکھ کر سو تو مجھ سے قبول کر بیشک تو ہی ہے
اصل سننے والا جاننے والا [۵۳]

ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ وَاللهُ سَمِيْعُ عَلِيْهُ ﴿

إِذْ قَالَتِ امْرَاتُ عِمْلِنَ رَبِّ إِنِّيْ نَذَرْتُ لَكَ مَا فِيْ بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلُ مِنِي اللَّكَ انْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ

ا ال حضرت آدم علیہ السلام و نوح علیہ السلام اور آل ابراہیم علیہ السلام کی خصوصیات: "خدا کی مخلوقات میں زمین، آسمان، چاند، صورج، ستارے، فرشتے، جن، شجر، مجرسب ہی شامل تھے مگر اس نے اپنے علم محیط اور حکمت بالغہ سے ملکات روعانیہ اور کالات جمانیہ کا ہو مجموعہ ابوالبشر آدم میں ودیعت کیا وہ مخلوقات میں سے کسی کونہ دیا۔ بلکہ آدم کو مبجود ملائکہ بناکر ظاہر فرما دیا کہ آدم کا اعزاز واکرام اس کی بارگاہ میں ہر مخلوق سے زیادہ ہے۔ آدم کا یہ انتخابی اور اصطفائی فضل و شرف جے ہم ""نبوت" سے تعبیر کرتے میں کچھان کی شخصیت پر محدود و مقصود نہ تھا، بلکہ منتقل ہوکر ان کی اولاد میں نوخ کو ملا پھر منتقل ہوتا ہوا نوخ کی اولاد حضرت ابراہیم کتک پہنچا۔ یہاں سے ایک نئی صورت پیدا ہو گئی۔ آدم و نوخ کے بعد جتنے انسان دنیا میں آباد رہے تھے وہ سب ان دونوں کی نسل کے علاوہ دنیا میں نسل سے تھے۔ کوئی خاندان دونوں کی ذریت سے باہر نہ تھا۔ برخلاف اس کے ابراہیم کے بعد ان کی نسل کے علاوہ دنیا میں نسل سے تھے۔ کوئی خاندان دونوں کی ذریت سے باہر نہ تھا۔ برخلاف اس کے ابراہیم کے بعد ان کی نسل کے علاوہ دنیا میں نسل سے تھے۔ کوئی خاندان دونوں کی ذریت سے باہر نہ تھا۔ برخلاف اس کے ابراہیم کے بعد ان کی نسل کے علاوہ دنیا میں نسل سے تھے۔ کوئی خاندان دونوں کی ذریت سے باہر نہ تھا۔ برخلاف اس کے ابراہیم کے بعد ان کی نسل کے علاوہ دنیا میں نسل سے تھے۔ کوئی خاندان دونوں کی دریت سے باہر نہ تھا۔ برخلاف اس کے ابراہیم کے بعد ان کی نسل کے علاوہ دنیا میں اسلامی نسلامی نیادہ نسلامی نسلام

دوسرے بہت غاندان موجود رہے۔ لیکن جس غدانے اپنی بے شمار مخلوقات میں سے منصب نبوت کے لئے آدم کا انتخاب کیا تفا اس کے علم محیط اور افتیار کامل نے آئدہ کے لئے ہزاروں گھرانوں میں سے اس منصب جلیل کے واسطے ابراہیم کے گھرانے کو مخصوص فرما دیا۔ جس قدر انبیاء و رسل ابراہیم کے بعد آئے ان ہی کے دوصا جزادوں اسحان و اسمعیل کی نسل سے گھرانے کو مخصوص فرما دیا۔ جس قدر انبیاء و رسل ابراہیم کے بعد آئے ان ہی کے دوصا جزادوں اسحان و اسمعیل کی نسل سے آئے۔ پونکہ عموا نسب کا سلملہ باپ کی طرف سے چاہ ہو تھا ہے اور صفرت میخ بن باپ کے پیدا ہوئے تھے اس کاظ سے وہم ہو سکتا تھاکہ ان کو نسل ابراہیمی سے مشتنی کرنا پڑے گا۔ اس لئے جق تعالیٰ نے "آل عمران" اور ڈرِیدَد بند کہ غیض ماں می کی طرف سے لیا جائے گا۔ نہ کہ فرما کر متنبہ کر دیا کہ حضرت میخ جب صرف ماں سے پیدا ہوئے تو ان کا سلملہ نسب بھی ماں ہی کی طرف سے لیا جائے گا۔ نہ کہ معاذ اللہ ندا کی طرف سے اور ظاہر ہے کہ ان کی والدہ مریم صدیقہ کے باپ عمران کا سلملہ آخر صفرت ابراہیم پر منہی ہوتا ہے تو آل عمران، آل ابراہیم کی ایک شاخ ہوئی اور کوئی پیغیر فاندان ابراہیمی سے باہر نہ ہوا۔"

۵۲۔ سب کی دعاؤں اور باتوں کو سنتا اور سب کے ظاہری و باطنی احوال واستعداد کو جانتا ہے۔ لہذایہ وہم یہ کرنا چاہیئے کہ یوں ہی کیف ما اتفق انتخاب کر لیا ہوگا۔ وہاں کا ہر کام پورے علم و حکمت پر مبنی ہے۔

۵۳ صنت مریم کی والدہ کی منت اور دعا: "عمران کی عورت کا نام ہے "" حنہ بنت فاقوذا" اس نے اپنے زمانے کے رواج کے موافق منت مانی تھی کہ خداوندا! جو بچے میرے پیٹ میں ہے میں اسے ""محرر" (تیرے نام پر آزاد) کرتی ہوں۔ اس کا مطلب یہ تھا کہ وہ تمام دنیوی مثاغل اور قید نکاح وغیرہ سے آزاد رہ کر ہمیشہ خدا کی عبادت اور کلیما کی خدمت میں لگا رہے گا۔ اے اللہ تو اپنی مہربانی سے میری نذر قبول فرما۔ تو میری عرض کو سنتا اور میری نیت و اخلاص کو جانتا ہے۔ گویا لطیف طرف میں استدعاء ہوئی کہ لڑکا پیدا ہو کیونکہ لڑکیاں اس خدمت کے لئے قبول نہیں کی جاتی تھیں۔

الات پھر جب اس کو جنا ہولی اے رب میں نے تواس کو لڑکی جنی [۵۴] اور اللہ کو خوب معلوم ہے جو کچھ اس نے جنا اور بیٹا نہ ہو جیسی وہ بیٹی [۵۵] اور میں نے اس کا نام رکھا مریم اور میں تیری پناہ میں دیتی ہوں اس کو اوراس کی اولا د کو شیطان مردود سے [۵۱]

فَلَمَّا وَضَعَتُهَا قَالَتُ رَبِّ إِنِّ وَضَعَتُهَا أَنْتُى وَضَعَتُهَا أَنْتُى وَاللهُ اَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتُ وَلَيْسَ النَّكُو وَاللهُ اَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتُ وَلَيْسَ الذَّكُو كَالْأُنْتُى وَ إِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَ النَّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَ إِنِّي سَمَّيْتُهَا مِنَ الشَّيْطُنِ إِنِّ الْجَيْمِ الشَّيْطُنِ النَّيْطُنِ النَّيْطُنِ النَّيْطُنِ النَّيْطُنِ النَّيْطُنِ النَّيْطُنِ النَّيْطُنِ النَّيْطُنِ النَّيْطِنِ النَّيْطِيْلُ النَّيْطِيْلُ النَّيْطِيْلُ الْمُنْ النَّيْطِيْلُ الْمُنْ النَّيْطِيْلُ النَّيْطِيْلِيْلُ اللَّهُ الْمُنْ النَّيْطِيْلُ اللَّهُ الْمُنْ النَّيْطِيْلِيْلُ اللَّهُ الْمُنْ النَّيْطِيْلُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُ

فَتَقَبَّلَهَا رَبُّهَا بِقَبُوْلٍ حَسَنٍ وَّائَبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا لَا وَكَفَّلَهَا زَكَرِيًا لَا كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيًّا الْمِحْرَابُ وَجَدَ دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيًّا الْمِحْرَابُ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزُقًا قَالَ لِمَرْيَمُ اللَّي لَكِ هٰذَا عَنْدَهَا رِزُقًا قَالَ لِمَرْيَمُ اللَّي لَكِ هٰذَا عَنْدَهَا رِزُقًا قَالَ لِمَرْيَمُ اللَّي لَكِ هٰذَا قَالَ لِمَرْيَمُ اللَّهِ عَرْزُقُ مَنْ قَالَ لِمَا اللهِ عَلَيْ اللهِ عَرْزُقُ مَنْ قَالَ اللهِ اللهِ اللهِ عَرْزُقُ مَنْ قَالَ اللهِ اللهِ اللهِ عَرْزُقُ مَنْ عَنْدِ اللهِ اللهِ اللهِ عَرْزُقُ مَنْ يَسَابِ عَلَيْ حِسَابِ عَلَيْ حِسَابِ

هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيَّا رَبَّهُ ۚ قَالَ رَبِّ هَبْ لِيُ مِنُ لَّدُنُكَ ذُرِيَّةً طَيِّبَةً ۚ اِنَّكَ سَمِيْعُ الدُّعَاءِ ﷺ

٣٤ پھر قبول کیا اس کو اس کے رب نے اچھی طرح کا قبول اور بڑھایا اسکو اچھی طرح بڑھانا اور سپردکی زکریا کو قبول اور بڑھایا اور سپردکی زکریا کو ایمان آمای اس کے پاس زکریا جمرے میں پاتے اس کے پاس کچھ کھانا آمایکا اے مریم کھاں سے آیا سے آیا تیرے پاس سے آیا سے اللہ رزق دیتا ہے جس کو چاہے بے بے قیاس آما

۳۸۔ وہیں دعا کی زکریا نے اپنے رب سے کہا اے رب میرے عطا کر مجھ کو اپنے پاس سے اولاد پائیزہ بیشک توسننے والا ہے دعا کا [۲۰]

۵۴ یه حسرت وافسوس سے کها، کیونکه خلاف توقع پیش آیا۔ اور لڑکی قبول کرنے کا دستوریہ تھا۔

۵۵۔ یہ درمیان میں بطور جلہ معترضہ حق تعالیٰ کا کلام ہے۔ یعنی اسے معلوم نہیں کیا چیز جنی۔ اس لڑکی کی قدروقیمت کو غدا ہی جانتا ہے جس طرح کے بیٹے کی اسے خواہش تھی وہ اس بیٹی کو کھاں پہنچ سکتا تھا۔ یہ بیٹی بذات خود مبارک و مسود ہے اور اس کے وجود میں ایک عظیم الثان مبارک و مسود بیٹے کا وجود منطوی ہے۔

۵۱۔ دعاکی قبولت اور مِن شیطان کی عدیث: "حق تعالیٰ نے یہ دعا قبول فرمائی۔ عدیث میں ہے کہ آدمی کے بچہ کو، ولادت کے وقت جب ماں سے جدا ہوکر زمین پر آرہتا ہے، شیطان میں کرتا ہے۔ مگر علینی و مریم متثنیٰ ہیں۔ اس کا مطلب دوسری اعادیث کے ملانے سے یہ ہواکہ بچہ اصل فطرت صیحہ پر پیداکیا جاتا ہے جس کا ظہور بڑے ہوکر عقل و تمیزآنے کے بعد ہوگا۔ لیکن گردوپیش کے عالات اور خارجی اثرات کے سامنے بہا اوقات اصل فطرة دب جاتی ہے جس کو عدیث میں فابعو ان کی گھو دائم و گئی ہے جس کو عدیث میں فابعو ان کے دوہر فطرت میں غیر مرئی طور پر رکھ دیا گئے ہو دائم و گئی ہے۔ جو ہر فطرت میں غیر مرئی طور پر رکھ دیا

گیا۔ مالانکہ اس وقت اس کو ایان توکیا، موٹی موٹی محوسات کا ادراک و شور بھی نہیں تھا۔ اس طرح خارجی اثراندازی کی ابتداء بھی ولادت کے بعد ایک قسم کے مس شیطانی سے غیر محوس طور پر ہو گئی۔ ضروری نہیں کہ ہر شخص اس مس شیطانی کا اثر جول کرے یا قبول کرنے یا قبول کرنے کو آئندہ بٹل کر وہ برابر باقی رہے۔ تام انبیاء کی عصمت کا شکفال بؤنکہ ہی تعالی نے کیا ہے اس لئے اگر فرض کرو ابتدائے ولادت میں یہ صورت ان کو ہیں آئی ہواور مریم و عینی کی طرح اس ضابط سے متنتی نہ ہوں تو اس میں پھر بھی کوئی شیہ نہیں کہ ان مقد س و معصوم بندوں پر شیطان کی اس حرکت کا کوئی مضراثر قطعا نہیں پڑ سکتا۔ فرق صرف اتنا ہوگا کہ مریم و عینی کو کسی مصلحت سے یہ صورت سرے سے پیش ہی نہ آئی ہو۔ اوروں کو پیش آئی مگر کوئی اثر نہ ہوا۔ اس قسم کے بوئی امتیازات فسیلت کلی ثابت کر نے کا موجب نہیں ہو سکتے۔ حدیث میں ہے کہ دو پچیاں کچھ اشعار گاری تعین۔ صفور ﷺ نے اللے اللہ اللہ انٹر کر بھاگ گئیں، صفور ﷺ نے ساتھ کے بعد عمرا آئے ، لوگیاں اس سے کوئی نوش فیم مطلب لے سکتا ہے کہ رمول اللہ اللہ انہ مقدت کو آیت بذا کی تقیم بنائی مریب اللہ بھی ہوں اللہ یہ کہ آیت کو اینے آئے یہ گئی اور میں اس کے بعد عمرا آئے ۔ کیا اس سے کوئی نوش فیم مطلب لے سکتا ہے کہ رمول اللہ اللہ خواب نہیں ہونا الا یہ کہ آیت کو ایقی مراد ہو۔ مریم و مینے الگ الگ مراد نہ ہوں ۔ چنانچ مخاری کی ایک الشام ہون صفرت مین کے مریم سے بیدا ہونے کا واقعہ مراد ہو۔ مریم و مینے الگ الگ مراد نہ ہوں ۔ چنانچ مخاری کی ایک روایت میں صوف صفرت مینی کے ذکر پر انتفاء کیا ہے۔ واللہ اعلم۔

30۔ حضرت مریم حضرت زکریا علیہ السلام کی کفالت: میں یعنی گولڑگی تھی مگر حق تعالیٰ نے لڑکے سے بڑھ کر اسے قبول فرمایا۔
بیت المقدس کے مجاورین کے دلوں میں ڈال دیا کہ عام دستور کے خلاف لڑکی کو قبول کر لیں۔ اور ویسے بھی مریم کو قبول صورت
بنایا اور اپنے مقبول بندہ زکریا کی کفالت میں دیا اور اپنی بارگاہ میں حن قبول سے سرفراز کیا۔ جمانی، روعانی، علمی، اخلاقی ہر حیثیت
سے غیر معمولی طور پر بڑھایا۔ جب مجاورین میں اس کی پرورش کے متعلق اختلاف ہوا تو قرعہ انتخاب حضرت زکریا کے نام نکال دیا
۔ ناکہ لڑکی اپنی غالہ کی آغوش شفقت میں تربیت پائے اور زکریا کے علم و دیانت سے متنفید ہو۔ زکریا نے پوری مراعاۃ اور جدوجمد
کی۔ جب مریم سانی ہوئیں تو مبحد کے پاس ان کے لئے ایک حجرہ مخصوص کر دیا۔ مریم دن بھر وہاں عبادت وغیرہ میں مشغول
رہتی اور رات اپنی غالہ کے گھر گذارتی۔

۵۸۔ حضرت مریم کی برکات کا ظہور: "اکثر سلف کے نزدیک ""رزق"" سے مراد ظاہری کھانا ہے۔ کہتے ہیں مریم کے پاس بے موسم میوے آتے گرمی کے پھل سردی میں اور سردی کے گرمی میں اور مجاہد سے ایک روایت ہے کہ ""رزق"" سے مراد علمی صحیفے میں جن کو رومانی غذا کہنا چاہیئے۔ بہرمال اب کھلم کھلا مریم کی برکات وکرامات اور غیر معمولی نشانات ظاہر ہونے شروع ہوئے، جن کا باربار مثاہدہ ہونے پر زکریا سے یہ رہا گیا اور ازراہ تعجب پوچھنے لگے کہ مریم! یہ چیزیں تم کو کھال سے پہنچتی

۵۹ ۔ یعنی خدا کی قدرت ایسی طرح مجھ کو یہ چیزیں پہنچاتی ہے جو قیاس و گان سے باہر ہے۔

٦٠۔ اولاد کے لئے صرت زکریا علیہ السلام کی دعا: صرت زکریاً بالکل بوڑھے ہو چکے تھے ان کی بیوی بانجھ تھی اولاد کی کوئی ظاہری امید بنہ تھی۔ مریم کی نیکی و برکت اور یہ غیر معمولی خوارق دیکھ کر دفعتا قلب میں ایک جوش اٹھا اور فوری تحریک ہوئی کہ میں مبھی اولا د کی دعا کروں ۔ امید ہے مجھے بھی بے موسم میوہ مل جائے ۔ یعنی بڑھا پے میں اولا د مرحمت ہو۔

فَنَادَتُهُ الْمَلَّمِكَةُ وَهُوَ قَآبِمٌ يُصَلِّي فِي الْمِحْرَابِ لَا أَنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْلِي مُصَدِّقًا بِكُلِمَةٍ مِّنَ اللهِ وَسَيِّدًا وَّحَصُورًا [۱۳] اور نبی ہو گا صالحین سے [۱۳] وَّ نَبِيًّا مِّنَ الصَّلِحِينَ 🗃

> قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلْمٌ وَّقَدُ بَلَغَنِيَ الْكِبَرُ وَامْرَاتِي عَاقِرُ ۗ قَالَ كَذٰٰلِكَ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَآءُ 🚍

قَالَ رَبِّ اجْعَلُ لِّيَ ايَةً ' قَالَ ايَتُكَ الله تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلثَةَ أَيَّامٍ إلَّا رَمُزًا الْ وَاذْكُرُ رَّبَّكَ كَثِيرًا وَّسَبِّحُ بِالْعَشِيّ وَ الْإِبْكَارِ ﴿

۳۹\_ مچھر اس کو آواز دی فرشتوں نے جب وہ کھڑے تھے نماز میں مجرے کے اندر کہ اللہ تجھکو نوشخبری دیتا ہے کیجی کی [11] جو گواہی دے گا اللہ کے ایک حکم کی [17] اور سردار ہو گا اور عورت کے باس نہ جائے گا

۴۰ کما اے رب کمال سے ہو گا میرے لڑکا اور پہنچ چکا مجھ کو بڑھایا اور عورت میری بانجھ ہے فرمایا اسی طرح اللہ کرتا ہے جو پیاہے [۱۵]

۳۱ ۔ کھا اے رب مقرر کر میرے لئے کچھے نشانی [۲۲]فرمایا نشانی تیرے لئے یہ ہے کہ نہ بات کرے گا تو لوگوں سے تین دن مگراشارہ سے <sup>[۶۷]</sup>اور یاد کر اینے رب کو بهت اور تسبیح کر شام اور صبح [۱۸]

۱۱۔ حضرت میجی علیہ السلام کی بشارت: دعا قبول ہوئی۔ بشارت ملی کہ لڑکا ہو گا جس کا نام میجی رکھا گیا۔

۱۲۔ ایک عکم سے یہاں صنرت میخ مراد ہیں جو غدا کے حکم سے بدون باپ کے پیدا ہوئے ۔ صنرت پیجی کوگوں کو پہلے سے خبر دیتے تھے کہ میخ پیدا ہونے والے ہیں۔

19- حضرت یکی علیہ السلام کے اوصاف: یعنی لذات و شوات سے بہت زیادہ رکنے والا ہو گا، اللہ کی عبادت میں اس قدر مشغول رہے گاکہ عورت کی طرف التفات کرنے کی نوبت نہ آئے گی۔ یہ حضرت یکی کا مخصوص عال تھا، جس سے امت محمد یہ کے لئے کوئی صابطہ نہیں بن سکتا۔ ہمارے پیغمبر الٹی آلیکی کا اعلیٰ امتیاز یہ ہے کہ کال معاشرت کے ساتھ کال عبادت کر جمع فرمایا۔

۱۳۷ - "یعنی صلاح و رشد کے اعلیٰ مرتبہ پر فائز ہو گا جبے نبوت کہتے ہیں یا ""صالح"" کے معنی ""شائسۃ "" کے لئے جائیں یعنی نہایت شائسۃ ہو گا۔

10ء غیر معمولی واقعات کی توجیہ: یعنی اس کی قدرت و مثیت سلسلہ اسبب کی پابند نہیں۔ گواس عالم میں اس کی عادت یہ ہے کہ اسبب عادیہ سے معبول طریقہ سے کسی چیز کا پیدا کر دینا بھی اس کی خاص عادیہ سے معبول طریقہ سے راق کا پہنچنا اور بہت سے غیر بھی اس کی خاص عادت ہے۔ اصل یہ ہے کہ مریم صدیقہ کے پاس نوارق عادت طریقہ سے رزق کا پہنچنا اور بہت سے غیر معمولی واقعات کا ظہور پذیر ہونا یہ دیکھ کر مریم کے تجرہ میں بے ساختہ صرت زکریا کا دعا مانگنا، پھر ان کو اور ان کی بانچھ عورت کو بڑھا ہے میں غیر معتاد طور پر اولاد ملنا ان سب نشانات کو قدرت کی طرف سے اس عظیم الثان آیت المیہ کی تمہید سمجھنا چا بیئے بو مریم کے وجود سے بدون قربان زوج مستقبل قریب میں ظاہر ہونے والی تھی۔ گویا حضرت بیخی کی غیر معتاد ولادت پر کہ ذلیک مریم کے وجود سے بدون قربان زوج مستقبل قریب میں ظاہر ہونے والی تھی۔ گویا حضرت میحی کی غیر معتاد ولادت کے سلسلہ میں آیا چاہتا ہے۔

71۔ حضرت یکی علیہ السلام کے حل کی نشانی: جس سے معلوم ہو جائے کہ اب حل قرار پاگیا ہے تاکہ قرب ولادت کے آثار دیکھ کر مسرت تازہ حاصل ہو۔ اور شکر نعمت میں بیش از بیش مشغول رہوں۔

۷۔ یعنی جب تجھ کو یہ عالت پیش آئے کہ تین دن رات لوگوں سے بجزاشارہ کے کوئی کلام نہ کر سکے اور تیری زبان خالص ذکر الهی کے لئے وقف ہوجائے تو سمجھ لینا کہ اب استقرار حمل ہوگیا۔ سحان اللہ نشانی مجھی ایسی مقرر کی کہ نشانی کی نشانی ہو اور اطلاع پانے کی جو غرض تھی (شکر نعمت) وہ علیٰ وجہ الکمال حاصل ہو جائے۔ گویا غدا کے ذکر و شکر کے سوا چاہیں بھی تو زبان سے دوسری بات یه کر سکیں۔

<sub>1</sub>۸۔ حضرت زکریا علیہ السلام کو کثرت ذکر کا حکم: یعنی اس وقت خدا کو بہت کثرت سے یاد کرنا اور صبح و شام تسبیح و تهلیل میں لگے رہنا۔ معلوم ہوتا ہے کہ آدمیوں سے کلام نہ کر سکنا گواضطراری تھا، تاکہ ان دنوں میں محض ذکروشکر کے لئے فارغ کر دیئے جائیں لیکن خود ذکر وفکر میں مثغول رہنا اضطراری نہ تھا۔ اس لئے اس کا امر فرمایا گیا۔

کیا اور ستھرا بنایا اور پسند کیا تجھ کو سب جمان کی عورتوں پر

وَ إِذْ قَالَتِ الْمَلْيِكَةُ يُمَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ ٢٦- اورجب فرشت بولے اے مریم الله نے تجے کوپند اضطَفْكِ وَطَهَّرَكِ وَاصْطَفْكِ عَلَى نِسَاءِ [ال العلمين 🗇

> لِمَرْيَمُ اقْنُتِيْ لِرَبِّكِ وَاسْجُدِيْ وَارْكَعِيْ مَعَ الرِّكِعِينَ ٢

> > ذٰلِكَ مِنْ أَثُبَآءِ الْغَيْبِ نُوْحِيْهِ إِلَيْكَ ۖ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمُ إِذْ يُلْقُونَ اَقْلَامَهُمُ اَيُّهُمُ يَكُفُلُ مَرْيَمَ ۗ وَمَا كُنْتَ لَدَيُهِمُ إِذْ يَخْتَصِمُوْ نَ 🖱

۸۳ ۔ اے مریم بندگی کر اپنے رب کی اور سجدہ کر [۱۰]اور رکوع کر ساتھ رکوع کرنے والوں کے [۱۷]

۸۴ میر خبریں غیب کی ہیں جو ہم بھیجتے ہیں تجھکو<sup>[۲</sup>]اور تونہ تھا ان کے پاس جب ڈالنے لگے اپنے قلم کہ کون پرورش میں لے مریم کو اور تو نہ تھا ان کے پاس جب وہ جھگڑتے تھے [۳]

**٦٩۔ حضرت مریم علیہ السلام سے فرشتوں کا خطاب: حضرت زکریا ویجی کا قصہ جو ضمنی مناسبات سے درمیان میں آگیا تھا اور جس** میں اصطفاء آل عمران کی تاکید اور صنرت مینځ کے قصہ کی شمید تھی یہاں ختم کر کے پھر مریمٌ و مینځ کے واقعات کی طرف کلام منتقل کیا گیا ہے۔ چنانچہ میخ سے پہلے ان کی والدہ کا فضل و شرف ذکر فرماتے ہیں۔ یعنی فرشتوں نے مریم سے کہا کہ اللہ نے تجھے پہلے دن سے چھانٹ لیاکہ باو بود لڑکی ہونے کے اپنی نیاز میں قبول کیا۔ طرح طرح کے احوال رفیعہ اور کرامات سنیہ عنایت فرمائیں۔ ستھرے اخلاق، پاک طبیعت اور ظاہری و باطنی نزاہت عطا فرما کر اپنی مسجد کی خدمت کے لائق بنایا۔ اور جمان کی

عورتوں پر تجھ کو بعض وہموں سے فضیلت بخشی ۔ مثلاً ایسی استعداد رکھی کہ بدون منّ بشر تنها اس کے وجود سے حضرت میخ جیسے اولوالعزم پیغمبر پیدا ہوں۔ یہ امتیاز دنیا میں کسی عورت کو حاصل نہیں ہوا۔

٠٠ یعنی خدا نے جب ایسی عزت اور بلند مرتبہ تجھ کو عطا فرمایا تو چاہیئے کہ ہمیشہ اخلاص و تذلل کے ساتھ اپنے پرورد گار کے آگے جھکی رہے اور وظائف عبودیت کے انجام دینے میں بیش از بیش سرگر می دکھلائے تاکہ حق تعالیٰ نے تجھے جس امر عظیم کے لئے بروئے کارلانے کا ذریعہ تجویز کیا ہے وہ ظہوریذیر ہو۔

ا> بیسے راکعین خدا کے آگے رکوع کرتے ہیں۔ تو بھی اسی طرح رکوع کرتی رہ۔ یا یہ مطلب ہے کہ جاعت کے ساتھ نماز اداکر
اور چونکہ کم از کم رکوع میں امام کے ساتھ شریک ہونے والا اس رکعت کو پانے والا سجھا جاتا ہے، شاید اس لئے نماز کو بعنوان رکوع تعبیر کیا گیا۔ کا یقیم من کلام ابن تمیمہ فی فتاواہ۔ واللہ اعلم۔ اس تقدیر پر اگر ""اقنتی "" میں "قنوت " سے قیام مراد لیں تو قیام رکوع،
سجود تینوں ہئیات صلوق کا ذکر آیت میں ہو جائے گا۔ (تنبیہ) ممکن ہے اس وقت عورتوں کو عام طور پر جاعت میں شریک ہونا جائز ہویا خاص فتنہ سے مامون ہونے کی صورت میں اجازت ہویا مریم کی خصوصیت ہویا مریم اپنے حجرہ میں رہ کر تنها یا دوسری عورتوں کے ہمراہ امام کی اقداء کرتی ہوں سب اخمالات ہیں۔ واللہ اعلم۔

۲)۔ یہ واقعات آتھ خرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کی دلیل ہیں: یعنی ظاہری حیثیت سے آپ کچے پڑھ کھے نہیں پہلے سے اہل کتاب کی کوئی معتدبہ صحبت نہیں رہی جن سے واقعات ماضیہ کی الیبی تحقیقی معلومات ہو سکیں۔ اور صحبت رہتی ہجی توکیا تھا، وہ لوگ نود ہی اوہام و فرافات کی اندھیریوں میں پڑے بھٹ کے سے کسی نے عداوت میں اور کسی نے عد سے زیادہ محبت میں آگر صحیح واقعات کو منح کر رکھا تھا پھر اندھے کی آگھ سے روشنی عاصل ہونے کی کیا توقع ہو سکتی تھی۔ اندریں عالات "مدنی " اور " مکی " دونوں قیم کو سورتوں میں ان واقعات کو ایسی صحت اور بسط و تفصیل سے سانا ہو بڑے بدعیہ وعیان علم کتاب کی آئے کھوں میں چکا چوند کر دیں اور کسی کو مجال انکار باقی نہ رہے اس کی کھلی دلیل ہے کہ بذرعیہ وجی آپ اللہ انٹی آئے کہا ہو دیا گیا تھا۔ کیونکہ آپ نے نہ بچھم نودان عالات کا معائمہ کیا، اور نہ علم عاصل کرنے کاکوئی غارجی ذریعہ آپ اللہ گئیں تو مجد کے مجاورین کی میں جھگڑا ہوا کہ انہیں کس کی پرورش کے لئے قرمہ اندازی : جب حضرت مریم ندر میں قبول کر لی گئیں تو مجد کے مجاورین میں جھڑڑا ہوا کہ انہیں کس کی پرورش میں رکھا جائے آخر قرمہ اندازی کی نوبت آئی۔ سب نے اپنے اپنے علم جن سے تورات کسی جھڑ دیئے بی میں جھڑڈ دیے کہ جس کا قلم پانی کے بہاؤ پر نہ ہے۔ بلکہ الٹا چر جائے اسی کو حقدار سمجیس۔ اس میں بھی

قرعہ صرت زکریا کے نام نکلا اور مق حقدار کو پہنچ گیا۔

إذْ قَالَتِ الْمَلَيِكَةُ لِمَرْيَمُ إِنَّ اللهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ فَ السُّمُهُ الْمَسِيْحُ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجِيْهًا فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ وَمِنَ الْمُقَرَّبِيْنَ ﴿

وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلًا وَمِنَ الصَّلِحِينَ عَلَى اللَّهُ الْمُهُدِ وَكُهُلًا وَمِنَ السَّلِحِينَ عَلَى

قَالَتُ رَبِّ أَنِّى يَكُونُ لِي وَلَدُّ وَلَمْ يَمْسَسِي وَاللَّهُ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ إِذَا بَشَرُ عَالَ كَذَٰلِكِ اللهُ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضَى اَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ عَي قَضَى اَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيكُونُ عَي وَلَحِكُمَةً وَالتَّوْلِية وَلُحِكُمة وَالتَّوْلِية وَالْحِكُمة وَالتَّوْلِية وَالْحِكُمة وَالتَّوْلِية وَالْإِنْجِيْلَ عَلَى اللَّهُ وَالْمِنْجِيْلَ عَلَى اللَّهُ وَالْمِنْجِيلَ عَلَيْ اللَّهُ وَالْمُعَلِينَ اللَّهُ وَالْمُعَلِينَ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُعَلِينَ اللَّهُ وَالْمُعَلِينَ اللَّهُ وَالْمُعُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِيلَ عَلَيْ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنِيلُ فَي اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِيلُ فَي اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنِيلُ فَي اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِيلُ فَي اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِيلُ فَي اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِيلُ فَي اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِيلُ فَي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِيلُ فَي اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِيلُ فَي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ اللَّهُ وَالْمُؤُمُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْ الْمُؤْمِنِيلُ فَي الْمُؤْمِنِيلُ فَي الْمُؤْمِنُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِيلُ فَي مِنْ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِيلُ فَي مُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُوالِمُوالِمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُوالِ

۳۵۔ جب کما فرشتوں نے اے مریم اللہ تجھ کو بشارت دیتا ہے ایک اپنے عکم کی جس کا نام میسے ہے علیای مریم کا بیٹا مرتبہ والا دنیا میں اور آخرت میں اور اللہ کے مقربوں میں [۴۶]

۱۳۹ ـ اور باتیں کرے گا لوگوں سے جبکہ ماں کی گود میں ہو گا اور جبکہ پوری عمر کا ہو گا اور نیک بختوں میں ہے [۵۵]

ہم۔ بولی اے رب کہاں سے ہوگا میرے لڑکا اور مجھ کو ہاتھ نہیں لگایا کسی آدمی نے [۲۰] فرمایا اسی طرح اللہ پیدا کرتا ہے جو چاہے جب ارادہ کرتا ہے کسی کام کا تو یہی کہتا ہے اس کو کہ ہوجا سووہ ہوجاتا ہے [۲۰]

۴۸۔ اور سکھاوے گا اس کو کتاب اور نہ کی باتیں اور تورات اور انجیل [۸۶]

۷۶۔ عیسی ابن مریم علیہ السلام کی بشارت کلمۃ اللہ کی تشریج: "ضرت میے کو یہاں اور قرآن و حدیث میں کئی جگہ "" کلمۃ اللہ " فرمایا ہے اِنّکَا الْمَسِیْمُ عِیْسِی ابْنُ مَرْیَمَ رَسُولُ اللّٰهِ وَ کَلِمَتُهُ اللّٰهِ مَرْیَمَ وَرُوجُ مِنْهُ (نساء رکوع۲۲) یوں تواللہ کے کلمات بے شار میں جیسا کہ دوسری جگہ فرمایا قُلْ لَّوْ کَانَ الْبَحْرُ مِدَادً البِّکَلِمٰتِ رَبِّ لَنَفِدَ الْبَحْرُ فَانَ الْبَحْرُ مِدَادً البِّکَلِمٰتِ رَبِّ لَنَفِدَ الْبَحْرُ الله کا قَبْلُ اَنْ تَنْفَدُ کَلِمْتُ رَبِّ وَلَوْ جِنْنَا بِمِنْلَهُ مَدَدًا (کھن رکوع ۱۲) لیکن بالتخسیص صرت میے کو ""کلمۃ اللہ"" (اللہ کا عکم) کہنا اس حیثیت سے ہے کہ ان کی پیدائش باپ کے توسط کے بدون عام سلسلہ اسباب کے خلاف محض خدا کے عکم سے

ہوئی۔ اور جو فعل عام اسباب عادیہ کے سلسلہ سے غارج ہو، عمولا اس کی نسبت براہ راست حق تعالیٰ کی طرف کر دی جاتی ہے۔ جيب فرمايا وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَمْبِي (انفال ركوع ٢) (تنبيه) "مَسِح"" اصل مين عبراني مين "اماشح"" يا ""مثیجا"" تھا۔ جس کے معنی مبارک کے ہیں۔ معرب ہوکر ""میج"" بن گیا باقی دجال کو جو میج کہا جاتا ہے بالا جاع عربی لفظ ہے جس کی وجہ تسمیہ اپنے موقع پر کئی طرح بیان کی گئی ہے۔ ""میسے"" کا دوسرا نام یا لقب ""عیسی"" ہے۔ یہ اصل عبرانی میں ""ایثوع"" تھا۔ معرب ہوکر ""علیبی"" بنا جس کے معنی سید کے ہیں۔ یہ بات خاص طور پر قابل غور ہے کہ قرآن کریم نے یہاں ""ابن مریم ""کو حضرت مینخ کے لئے بطور جزء علم کے استعال کیا ہے۔ کیونکہ خود مریم کو بشارت ساتے وقت یہ کہنا کہ تجھے ""کلمۃ اللہ "" کی خوشخبری دی جاتی ہے جس کا نام ""میح عیسی ابن مریم"" ہو گا۔ عیسی کا پتہ بتلانے کے لئے نہ تھا۔ بلکہ اس پر متنبہ کرنا تھاکہ باپ نہ ہونے کی وجہ سے اس کی نسبت صرف ماں ہی کی طرف ہوا کرے گی۔ حتیٰ کہ لوگوں کو خدا کی یہ آیت عجیبہ ہمیشہ یاد دلانے اور مریم کی بزرگی ظاہر کرنے لے لئے گویا نام کا جزبنا دی گئی۔ ممکن تھا کہ حضرت مریم کو مقتضائے بشریت یہ بشارت س کر تشویش ہوکہ دنیا کس طرح باور کرے گی کہ تنہا عورت سے لڑ کا پیدا ہو جائے۔ ناچار مجھ پر تہمت رکھیں گے۔ اور بچے کو ہمیشہ برے لقب سے مشہور کر کے ایذا پہنچائیں گے۔ میں کس طرح برات کروں گی، اس لئے آگے وَجِیْهًا فِی الدُّنْیَا وَ الْمَاخِرَةِ كَهِ كُراطْمِينَانِ كُر دياكه خدا اس كونه صرف آخرت ميں بلكه دنيا ميں بھی بڑی عزت ووجاہت عطا كرے گا۔ اور دشمنوں کے سارے الزام جھوٹے ثابت کر دے گا۔ ""وجہیہ"" کا لفظ یہاں ایبا سمجھو جیسے موسی کے متعلق فرمایا یٓا یُّھا الَّذِیْنَ امَنُوَالَا تَكُونُوَ اكَالَّذِيْنَ اذَوَامُولِي فَكَرَّاهُ اللهُ مَمَّا قَالُوْ ۖ وَكَانَ عِنْدَاللهِ وَجِيْهًا (الزاب ركوع ٩) لويا و لوگ ""وجہیہ"" کہلاتے ہیں ان کو حق تعالیٰ خصوصی طور پر جھوٹے طعن و تشنیع یا الزامات سے بری کرتا ہے حضرت میخ کے نسب پر جو خبیث باطن طعن کریں گے یا خدا کو یا کسی انسان کو جھوٹ موٹ ان کا باپ بتلائیں گے یا خلاف واقع ان کو مصلوب و مقتول یا بحالت زندگی مردہ کہیں گے یا الوہیت وانبیت وغیرہ کے باطل عقائد کی مشرکانہ تعلیم ان کی طرف منسوب کریں گے۔ اس طرح کے تمام الزامات سے حق تعالیٰ دنیا و آخرت میں علانیہ بری ظاہر کر کے ان کی وجاہت و نزاہت کا علیٰ روس الاشاد اظہار فرمائے گا۔ جو وجابت ان کو ولادت و بعثت کے بعد دنیا میں عاصل ہوئی اس کی پوری پوری تنخمیل نزول کے بعد ہوگی۔ جیسا کہ ابل اسلام کا اجالی عقیدہ ہے پھر آخرت میں خصوصیت کے ساتھ ان سے أَ أَ نت قلت للناس اتخذو نی الح کا سوال كر کے اور انعامات خصوصی یاد دلا کرتمام اولین و آخرین کے روبرو وجاہت و کرامت کا اظہار ہو گا ۔ جیسا کہ سورہ "" مائدہ "" میں مذکور ہے

اور نہ صرف یہ کہ دنیا وآخرت میں باوجاہت ہوں گے بلکہ خدا تعالیٰ کے اض خواص مقربین میں ان کا شار ہوگا۔

۵۶۔ گود میں باتیں کرنے کی بیٹنگوئی: یعنی نمایت شائستہ اور اعلیٰ درجے کے نیک ہوں گے اور اول مال کی گود میں پھر بڑے ہو کو جیب باتیں کریں گے۔ ان الفاظ ہے فی الحقیقت مریم کی پوری تسکین کر دی گئن۔ گذشتہ بشارات ہے ممکن تھا یہ نیال کرتیں کہ وجاہت تو جب کبھی عاصل ہوگی، مگریمال تو والادت کے بعد ہی طعن و تشایع کا بدف بننا پڑے گا۔ اس وقت باک کی صورت ہوگی۔ ان بالفاظ ہے دیا کہ جمراؤ نمیں، تم کو زبان بلانے کی ضرورت نہ پڑے گی، بلکہ تم کہ دینا کہ میں برائے کی کی صورت نہ پڑے گی، بلکہ تم کہ دینا کہ میں نے آج روزہ رکھ چھوڑا ہے کلام نمیں کر سکتی۔ بچ نود بواب دہی کر لے گا۔ جیسا کہ صورت نہ پڑے گی، بلکہ تم کہ دینا کہ میں بعنی کو اس میں بوری تفصیل آئے گی۔ بعض محرفین نے کا ہے کہ و گیکی آئی الفقائی فی المقبلہ و کہلا اگز سے صرف مریم کی تعلی کرنی تھی کہ لڑکا گوئگا نہ بوٹ تم کہ کہ ویاں بھی اس نے کہ محرمیں بھی لوگ صرت علیمیٰ کو لیول خرت علیمیٰ کو لیول خرت علیمیٰ کو لیول خرت علیمیٰ کو اللہ و کلمة القاها الی مریم و روج منہ و کلمت الناس فی الممهد صبیاً اور نود تن تعالیٰ بھی قیامت کے دن فرمائیں گے اذکر نعمیمیٰ عکر نیان فرمانا اس لئے ہی قیامت کے دن فرمائیں گے اذکر نعمیمیٰ عکر نیان فرمانا اس لئے ہے کہ مریم کو اللہ و کلمی اس ناص نشان کا بیان فرمانا اس لئے ہے کہ مریم کو المینان ہو جائے کہ لڑکا گوئکا نمیں، عام لڑکوں کی طرح ہولئے والا ہے۔ اعاذنا للہ من النوایة والسلالة۔

۲۷۔ معلوم ہواکہ وہ بشارت سے یہ ہی سمجھیں کہ لڑکا بحالت موجود ہونے والا ہے۔ ورنہ تعجب کا کیا موقع تھا۔

>> حضرت عیسی علیہ السلام بن باپ کے پیدا ہوں گے: یعنی اسی طرح بدون مِنْ بشر کے ہوجائے گا۔ خلاف عادت ہونے کی وجہ سے تعجب نہ کر حق تعالیٰ جو چاہے اور جس طرح چاہے پیدا کر دے اس کی قدرت کی عدبندی نہیں ہو سکتی ۔ ایک کام کا ارادہ کیا اور ہوگیا۔ نہ وہ مادہ کا مختاج نہ اسباب کا پابند۔

۸ ۔ یعنی لکھنا سکھائے گا، یا عام کتب ہدایت کا عموما اور تورات و انجیل کا خصوصا علم عطا فرمائے گا۔ اور بڑی گہری حکمت کی باتیں تلقین کرے گا۔ اور بندہ کے خیال میں ممکن ہے کتاب و حکمت سے مراد قرآن و سنت ہو کیونکہ حضرت میۓ نزول کے بعد قرآن و سنت رسول اللہ اللّٰی اللّٰہ اللّٰہ کے موافق عکم کریں گے اور یہ جب ہی ہو سکتا ہے کہ ان چیزوں کا علم دیا جائے۔ واللہ اعلم ۔

اور کرے گا اس کو پیغمبر بنی اسرائیل کی طرف

وَرَسُولًا إِلَى بَنِيٌّ السِّرَآءِيْلُ ۗ أَنِّي قَدُ

مُّؤُمِنِينَ ﴿

جِئْتُكُمْ بِايَةٍ مِّنْ رَّبِكُمْ لَا أَنِيَّ ٱخْلُقُ لَكُمْ مِّنَ الطِّينِ كَهَيَّةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيْهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللَّهِ ۚ وَٱبْرِئُ الْاَكُمَهَ وَالْاَبُرَصَ وَأُحَى الْمَوْتَىٰ بِإِذْنِ اللَّهِ ۚ وَٱنَبِّئُكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ لِي بُيُوْتِكُمْ ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يَةً لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ

بیشک میں آیا ہوں تمہارےپاس نشانیاں لے کر تمہارے رب کی طرف سے [۲۹] کہ میں بنا دیتا ہوں تم کو گارے سے پرندہ کی شکل پھر اس میں پھونک مارتا ہوں تو ہو جاتا ہے وہ اڑتا جانور اللہ کے حکم سے [۸۰] اور اچھا کرتا ہوں ما در زاد اندھے کو اور کوڑھی کو اور علاتا ہوں مردے اللہ کے حکم سے [۱۸]اور بتا دیتا ہوں تم کوجو کھا کر آؤ اور جو رکھ آؤ اینے گھر میں [۸۲]اس میں نشانی پوری ہے تم کواگر تم یقین رکھتے ہو

دیعنی پیغمبر ہوکر اپنی قوم بنی اسرائیل سے یہ فرمائیں گے۔

٨٠ ۔ حضرت علیبی علیہ السلام کے عجیب و غریب معجزات: محض شکل و صورت بنانے کو "" غلق "" سے تعبیر کرنا صرف ظاہری حيثيت سے ہے۔ جيسے مديث صحيح ميں معمولي تصوير بنانے كو" خلق" سے تعبير فرمايا "احيواما خلقتم " يا غداكو أحْسَنُ الْحَالِقِينَ فرما کر بتلا دیا کہ محض ظاہری صورت کے لحاظ سے غیراللہ پر بھی یہ لفظ بولا جا سکتا ہے۔ اگرچہ حقیقت تخلیق کے لحاظ سے حق تعالیٰ کے سواکوئی ""خالق" نہیں کہلا سکتا۔ ثایداسی لئے یہاں یوں نہ فرمایا انی اخلق لکم من الطین طیراً (میں مٹی سے پرندہ بنا دیتا ہوں ) یوں کھا کہ میں مٹی سے پرندہ کی شکل بنا کر اس میں پھونک مارتا ہوں، پھروہ پرندہ اللہ کے حکم سے بن جاتا ہے۔ بہرعال یہ معجزہ آپ نے دکھلایا اور کہتے ہیں بھین میں ہی بطور ""اِرہاص"" آپ سے یہ خرق عادت ظاہر ہوا۔ تاکہ تہمت لگانے والوں کو ایک چھوٹا سا نمونہ قدرت خداوندی کا دکھلا دیں کہ جب میرے نفخہ (پھونکنے) پر خدا تعالیٰ مٹی کی بے جان صورت کو جاندار بنا دیتا ہے، اسی طرح اگر اس نے بدن مس بشر محض روح القدس کے نفخہ سے ایک برگزیدہ عورت کے یانی پر روح عیبوی فائز کر دی توکیا تعجب ہے۔ بلکہ حضرت میخ چونکہ نفخہ جبرئیلیہ سے پیدا ہوئے ہیں اس میحائی نفخہ کو اسی نوعیت ولادت کا ایک اثر سمجھنا چاہئے۔ سورہ مائدہ کے آخر میں حضرت میخ کے ان معجزات و خوارق پر دوسرے رنگ میں کلام کیا جائے گا۔ وہاں ملاحظہ کیا جائے۔ خلاصہ یہ کہ حضرت میے پر کالات ملکیہ وروحیہ کا غلبہ تھا۔ اسی کے مناسب آثار ظاہر ہوتے

تھے۔ لیکن اگر بشر کو ملک پر فضیلت حاصل ہے اور اگر ابوالبشر کو مبود ملائکہ بنایا گیا ہے تو کوئی شبہ نہیں کہ جس میں تمام کالات بشریہ (جو عبارت ہے مجموعہ کالات روعانیہ اور جمانیہ سے ) اعلیٰ درجہ پر ہونگے اس کو صفرت میخ سے افضل ماننا پڑے گا۔ اور وہ ذات قدسی صفات محمد رسول اللہ لٹائیا آہم کی ہے۔

711

۸۱ ـ منکرین معجزات کارد : اس زمانه میں اطباء و حکاء کا زور تھا، ھنرت میسح کواییے معجزات مرحمت ہوئے جو لوگوں پر ان کے سب سے زیادہ مایہ ناز فن میں حضرت میٹے کا نمایاں تفوق ثابت کریں۔ بلاشبہ مردہ کوزندہ کرنا حق تعالیٰ کی صفت ہے جیسا کہ جِاذینِ اللهِ کی قیدسے صاف ظاہرہے۔ مگر میخ اس کا ذریعہ ہونے کی وجہ سے توسعا اپنی طرف نسبت کر رہے میں۔ یہ کہنا کہ حق تعالیٰ قرآن کریم میں یا نبی کریم اٹنٹی آیٹم اعادیث میں اعلان کر ملے ہیں کہ ازل سے ابدتک کسی مردہ کو دنیا میں دوبارہ زندہ نہیں کیا جائے گا۔ زا دعویٰ ہے جس کا کوئی ثبوت نہیں۔ اگر اس نے قرآن میں فکیمُسِكُ الَّتِیْ قَطْهی عَلَیْهَا الْمَوْتَ فرماكریہ بتلایاكہ مرنے والے کی روح خدا تعالیٰ روک لیتا ہے اور سونے والے کی اس طرح نہیں روکتا۔ تو یہ کب کہا ہے کہ اس روک لینے کے بعد دوبارہ اسے چھوڑ دینے کا افتیار نہیں رہتا۔ یاد رکھوا معجزہ وہ ہی ہے جو حق تعالیٰ کی عام عادت کے غلاف مدعی نبوت کی تصدیق کے لئے ظاہر کیا جائے۔ پس ایسی نصوص کولے کر جو کسی چیز کی نسبت خدا کی عام عادت بیان کرتی ہوں یہ استدلال کرنا کہ ان سے معجزات کی نفی ہوتی ہے سرے سے معجزہ کے وجود کا انکار اور اپنی حاقت و غباوت کا اظہار ہے۔ معجزہ اگر عام قانون عادت کے موافق آیا کرے تواسے معجزہ کیوں کہیں گے حضرت میخ کا بن باپ پیدا ہونا یا ابراء اکمہ وابرص واحیاء موتیٰ وغیرہ معجزات دکھلانا، اہل اسلام میں تمام سلف و خلف کے نزدیک مسلم رہا ہے۔ صحابہ و تابعین میں ایک قول بھی اس کے انکار میں دکھلایا نہیں جا سکتا آج جو ملحدیہ دعویٰ کرے کہ ان خوارق کا ماننا محکات قرآنی کے غلاف ہے۔ گویا وہ ایسی چیزوں کو "" محکمات"" بتلاتاً ہے جن کا صحیح مطلب سمجھنے سے تمام امت عاجزرہی؟ یا سب کے سب "" محکمات"" کو چھوڑ کر اور "" متشابهات"" کے پیچے پڑکر فی قلُوبِ هم زَیْخُ کے مصداق بن گئے ؟ آج کل کے ملحدین کے سوا "" متثابهات ""کو "" محکمات ""کی طرف لوٹانے کی کسی کو توفیق نہ ہوئی؟ العیاذ باللہ۔ حق یہ ہے کہ وہ آیات جن کے ظاہری معنی کو ساری امت مانتی چلی آئی ہے۔ "" محکات"" ہیں۔ اور ان کو توڑ موڑ کر محض استعارات و تمثیلات پر عمل کرنا اور معجزات کی نفی پر عموم عادت سے دلیل لانا یہ ہی ""زائغین "" کا کام ہے۔ جن سے مذر کرنے کی حضور لٹائیالیا کی نے ہدایت فرمائی ہے۔

دیا۔

وَمُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَىَّ مِنَ التَّوْرِيةِ وَلِأُحِلَّ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِى حُرِّمَ عَلَيْكُمْ وَجِئْتُكُمْ بِايَةٍ مِّنْ رَّبِكُمْ " فَاتَّقُوا اللهَ وَالْحِيْعُوْنِ هَ

إِنَّ اللهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ ﴿ هٰذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيْمُ ﴿

فَلَمَّآ اَحَسَّ عِيلَى مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنَ اللهِ اللهِ قَالَ الْحَوَارِيُّوْنَ نَحْنُ انْصَارِیِّ اللهِ قَالَ الْحَوَارِیُّوْنَ نَحْنُ انْصَارُ اللهِ اللهِ وَاشْهَدُ بِانَّا انْصَارُ اللهِ المَنَّا بِاللهِ وَاشْهَدُ بِانَّا مُسْلِمُوْنَ هَا مُسْلِمُوْنَ هَا

رَبَّنَآ امَنَّا بِمَآ اَنُزَلۡتَ وَاتَّبَعۡنَا الرَّسُولَ فَاكَتُبَعۡنَا الرَّسُولَ فَاكُتُبَنَا مَعَ الشَّهدِينَ ﴿

وَمَكَرُوْا وَمَكَرَ اللهُ وَاللهُ خَيرُ هُو اللهُ خَيرُ هُو اللهُ خَيرُ هُو اللهُ خَيرُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

إِذْ قَالَ اللهُ يُعِيْسَى إِنِّي مُتَوَفِّيْكَ وَرَافِعُكَ

۵۰۔ اور سچا بتاتا ہوں اپنے سے پہلی کتاب کو جو توریت سے اور اس واسطے کہ علال کر دوں تم کو بعضی وہ چیزیں جو حرام تھیں تم پر [۸۳] اور آیا ہوں تمہارے پاس نشانی لے کر تمہارے رب کی سو ڈرو اللہ سے اور میرا کھا مانو[۸۳]

۵۱۔ بیشک اللہ ہے رب میرا اور رب تمہارا سواس کی ہندگی کرویہی راہ سیدھی ہے [۸۵]

۵۲۔ پھر جب معلوم کیا عیسی نے بنی اسرائیل کا کفر
[۸۲] بولا کون ہے کہ میری مدد کرے اللہ کی راہ میں
[۸۸] کما حواریوں نے ہم ہیں مدد کرنے والے اللہ کی
[۸۸] ہم یقین لائے اللہ پر اور تو گواہ رہ کہ ہم نے عکم
قبول کیا [۸۸]

۵۳۔ اے رب ہم نے یقین کیا اس چیز کا جو تو نے اتاری اور ہم تابع ہوئے رسول کے سو تو لکھ لے ہم کو ماننے والوں میں [۹۰]

۵۳۔ اور مکر کیا ان کا فروں نے اور مکر کیا اللہ نے اور اللہ ) کا داؤسب سے بہتر ہے [۹۱]

۵۵۔ جس وقت کما اللہ نے اے علیمی میں لے لول

إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَجَاعِلُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَجَاعِلُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَجَاعِلُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا إِلَى الَّذِيْنَ كَفَرُوْا إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَاحْكُمُ يَوْمِ الْقِيْمَةِ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَاحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيْمَا كُنْتُمْ فِيْهِ تَخْتَلِفُونَ عَلَى مَنْ الْمُؤْنَ عَلَى مَنْ الْمُؤْنَ عَلَى اللّهَ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

گا تجھ کو اور اٹھا لوں گا اپنی طرف اور پاک کروں گا تجھ کو کا فرول سے اور رکھوں گا ان کو جو تیرے تابع ہیں خالب ان سے جو انکار کرتے ہیں قیامت کے دن تک پھر میری طرف ہے تم سب کو پھر آنا پھر فیصلہ کر دول گا تم میں جس بات میں تم جھگڑ تے تھے

۸۳۔ یعنی تورات کی تصدیق کرتا ہوں کہ خدا کی کتاب ہے اور اس کے اہم اصول و احکام کو بحالہ قائم رکھتے ہوئے زمانہ کے مناسب حق تعالیٰ کے حکم سے چند جزوی و فرعی تغیرات کروں گا۔ مثلاً بعض احکام میں پہلے جو سختی تھی وہ اب اٹھا دی جائے گی۔ اس کا نام خواہ نسخ رکھ لویا تحکمیل اختیار ہے۔

۸۴ \_ یعنی میری صداقت کے نشان جب دیکھ چکے تواب خدا سے ڈر کر میری باتیں ماننی چاہئیں ۔

۸۵۔ یعنی سب باتوں کی ایک بات اور ساری جڑوں کی اصل جڑیہ ہے کہ حق تعالیٰ کو میرا اور اپنا دونوں کا یکساں رب سمجھو (باپ بیٹے کے رشتے قائم یذکرو) اور اسی کی بندگی کرو۔ سیدھا راستہ رضائے الہی تک پہنچنے کا یہ ہی توحیہ، تقویٰ، اور اطاعت رسول ہے۔

٨٧ \_ يعني به ميرا دين قبول به كريں گے بلكه دشمني اور ايذارساني كے دريے رميں گے \_

۸۷۔ یعنی میرا ساتھ دے اور دین الهی کورواج دینے میری مدد کرے۔

۸۸۔ اللہ کی مدد کرنا یہ ہی ہے کہ اس کے دین وآئین اور پیغمبروں کی مدد کی جائے۔ جس طرح انصار مدینہ نے اپنے پیغمبر علیہ السلام اور دین حق کی مدد کر کے دکھائی۔

۸۹۔ خواری کون تھے ؟ "" خواری "" کون لوگ تھے اور یہ لقب ان کاکس وجہ سے ہوا۔ اس میں علماء کے بہت اقوال ہیں مشہوریہ ہے کہ پہلے دو شخص جو حضرت علیئ کے تابع ہوئے دھوبی تھے اور کپڑے صاف کرنے کی وجہ سے خواری کہلاتے تھے۔ حضرت علیئ نے ان کو کہا کہ کپڑے کیا دھوتے ہوآؤ میں تم کو دل دھونے سکھا دوں۔ وہ ساتھ ہولئے۔ پھرالیے سب ساتھوں کا یہی لقب بڑگیا۔

۔ و پیغمبر کے سامنے اقرار کرنے کے بعد پرورد گار کے سامنے یہ اقرار کیا کہ انجیل پر ایان لا کر تیرے رسول کا اتباع کرتے ہیں۔

آپ اپنے فضل و توفیق سے ہمارا نام ماننے والوں کی فہرست میں ثبت فرما دیں۔ گویا ایان کی رجسٹری ہو جائے کہ مچھر لوٹنے کا اخمال بنر رہے۔

٩١ ـ مكر اور ماكر كے معنیٰ: """مكر"" كہتے ہيں لطيف و خفيہ تدبير كو ـ اگر وہ اچھے مقصد كے لئے ہو ـ اچھا ہے ـ اور برائی كے لئے ہو تو براہے اس لئے وَلَا يَحيَقُ المكر السَّيعِ عُمِين مكركے ساتھ سيئ كى قيدلگائى۔ اور يمال فداكو خَيْرُ الْمُحِريْنَ کھا۔ مطلب یہ ہے کہ یمود نے حضرت علیمیٰ کے خلاف طرح طرح کی سازشیں اور خفیہ تدبیریں شروع کر دیں۔ حتیٰ کہ بادشاہ کے کان بھر دئے کہ یہ شخص معاذاللہ ملحد ہے۔ تورات کو بدلنا چاہتا ہے سب کو بد دین بنا کر چھوڑے گا۔ اس نے میے کی گرفتاری کا عکم دے دیا۔ ادھریہ ہورہا تھا اور ادھر حق تعالیٰ کی لطیف و خفیہ تدبیران کے توڑ میں اپنا کام کر رہی تھی۔ جس کا ذکر آگے آیا ہے۔ بیٹک خداکی تدہیر سب سے بہتراور مضبوط ہے جیے کوئی نہیں توڑ سکتا۔

فَامًّا الَّذِيْنَ كَفَرُوا فَأُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا ٥٦ ووه لوَّك بوكافر بوئے ان كو عذاب كروں گا ت الله يُدَا فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ ۚ وَمَا لَهُمْ مِّنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

سخت عذاب دنیا میں اور آخرت میں اور کوئی نہیں ان

نُّصِرِينَ 🗃

۵۷۔ اور وہ لوگ جو ایمان لائے اور کام نیک کئے سو انکو پورا دے گا ان کا حق اور اللہ کو خوش نہیں آتے ہے۔ انصاف [۹۲]

وَاَمَّا الَّذِيْنَ امَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ فَيُوَفِّيُهِمُ ٱجُورَهُمُ ۖ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظّلِمِينَ 🕮

۹۲ حضرت عیسی علیه السلام کا آسمان پر اٹھانا اور دوبارہ دنیا میں نزول: "بادشاہ نے لوگوں کو مامور کیا کہ مینح کو پکڑیں صلیب ( سولی ) پر چڑھائیں اور ایسی عبرت ناک سزائیں دیں جے دیکھ کر دوسرے لوگ ان کا اتباع کرنے سے رک جائیں۔ فبعثَ فِی طلبہ من یا خذہ و یصلبہ و ینکل به (ابن کثیر) نداوند قدوس نے اس کے جواب میں میح کو مطئن فرما دیا کہ میں ان اشقیاء کے ارادوں اور منصوبوں کو خاک میں ملا دوں گا۔ یہ جا ہتے میں کہ تجھے پکڑ کر قتل کر دیں اور پیدائش وبعثت سے جو مقصد ہے بورا نہ ہونے دیں اور اس طرح خدا کی نعمت عظیمہ کی بے قدری کریں۔ لیکن میں ان سے اپنی یہ نعمت لے لوں گاتیری

عمر مقدر اور جو مقصد عظیم اس سے متعلق ہے پوراکر کے رہوں گا۔ اور تجھ کو پورے کا پورا صیحے و سالم لے جاؤں گاکہ ذرا بھی تیرا بال بیکا نہ کر سکیں ۔ بجائے اس کے کہ وہ لے جائیں، خداتجھ کواپنی پناہ میں لے جائے گا۔ وہ صلیب پر پڑھانا چاہتے ہیں خداتجھ کو ۔ آسمان پر چڑھائے گا۔ ان کا ارادہ ہے کہ رسواکن اور عبرتناک سنزائیں دے کر لوگوں کو تیرے اتباع سے روک دیں۔ لیکن خدا ان کے ناپاک ہاتھ تیرے تک یہ پہنچنے دے گا بلکہ اس گندے اور نجس مجمع کے درمیان سے تجھ کو بالکل پاک وصاف اٹھا لے گا۔ اور اس کے بجائے کہ تیری بے عزتی ہو اور لوگ ڈر کر تیرے اتباع سے رک جائیں، تیرا اتباع کرنے والوں اور نام لینے والوں کو قرب قیامت تک منکروں پر غالب و قاہر رکھے گا۔ جب تک تیرا انکار کرنے والے یمود اور اقرار کرنے والے مسلمان یا نصاریٰ دنیا میں رمیں گے ہمیثہ اقرار کرنے والے منکرین پر فائق و غالب رمیں گے۔ بعدۂ ایک وقت آئے گا جب تجھ کو اور تیرے موافق و مخالف سب لوگوں کو میرے حکم کی طرف لوٹنا ہے۔ اس وقت میں تمہارے سب جھگڑوں کا دو ٹوک فیصلہ کر دوں گا اور سب انتلافات ختم كردئي جائيں كے يہ فيصلہ كب موكا؟ اس كى جو تفصيل فَامَّا الَّذِيْنَ كَفَرُو افَأَعَذِّ بُهُمْ عَذَابًا شَدِیدًا فِی الدُّنْیَا الح سے بیان کی گئی ہے وہ بتلاتی ہے کہ آفرت سے پیشتر دنیا ہی میں اس کا نمونہ شروع کر دیا جائے گا۔ یعنی اس وقت تمام کافرعذاب شدید کے نیچے ہوں گے کوئی طاقت ان کی مدد اور فریاد کو یہ پہنچ سکے گی۔ اس کے بالمقابل جو ایان والے رمیں گے ان کو دنیا و آخرت میں پورا پورا اجر دیا جائے گا اور بے انصاف ظالموں کی جڑ کاٹ دی جائے گی۔ امت مرحومہ کا اجاعی عقیدہ ہے کہ جب یہود نے اپنی ناپاک تدہیریں پختہ کر لیں تو حق تعالیٰ نے حضرت میں کو زندہ آسمان پر اٹھا لیا۔ نبی کریم کٹٹٹالیڈ کی متواتر اعادیث کے موافق قیامت کے قریب جب دنیا کفرو ذلالت اور دجل و شیطنت سے مجر جائے گی۔ خدا تعالیٰ غاتم انبیاء بنی اسرائیل (حضرت ملیخ) کو خاتم الانبیاء علیٰ لا طلاق حضرت محمد النُّولَیَّاتِمْ کے ایک نهایت وفادار جنرل کی حیثیت میں نازل کر کے دنیا کو دکھلا دے گاکہ انبیاء سابقین کو بارگاہ خاتم النبین کے ساتھ کس قسم کا تعلق ہے۔ حضرت میخ دجال کو قتل کریں گے۔ اور اس کے انباع یہود کو چن چن کر ماریں گے کوئی یہودی جان نہ بچا سکے گا۔ شجر و تجرتک پکاریں گے کہ ہمارے پیچھے یہ یہودی کھڑا ہے قتل کرو! حضرت میخ صلیب کو توڑیں گے۔ نصاریٰ کے باطل عقائد و خیالات کی اصلاح کر کے تمام دنیا کو ایان کے راستے پر ڈال دیں گے اس وقت تمام جھگڑوں کا فیصلہ ہو کر اور مذہبی اختلافات مٹ مٹاکر ایک خدا کا سچا دین (اسلام) رہ جائے گااس وقت کی نسبت فرمایا۔ وَ إِنْ مِّنْ اَهْلِ الْكِتْبِ إِلَّا لَيْؤُمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ (نماءركوع ٢٢) جس کی بوری تقریر اور رفع میح کی کیفیت سورہ ""نساء"" میں آئے گی۔

لفظ موت اور توفی کی تحقیق : بهرحال میرے نزدیک ثُمَّمَّ إِلَيَّ مَرْ جِعُكُمْ الْح صرف آخرت سے متعلق نہیں بلکہ دنیا وآخرت دونوں سے تعلق رکھتا ہے۔ جیسا کہ آگے تفصیل کے موقع پر فی الدُّنْیَا وَ الْا خِرَةِ کا لفظ صاف شادت دے رہا ہے۔ اور یہ اس کا قرینہ ہے کہ اللی یَوْمِر الْقِیلُمَةِ کے معنی قرب قیامت کے ہیں چنانچہ امادیث صححہ میں مصرح ہے کہ قیامت سے پہلے ایک مبارک وقت ضرور آنے والا ہے جب سب انتلافات مٹ مٹاکر ایک دین باقی رہ جائے وللہ الحمدا ولاً وآخرًا۔ چند اموراس آیت کے متعلق یاد رکھنے چاہئیں ۔ لفظ ""توفی "" کے متعلق کلیات ابوالبقاء میں ہیں التوفی الامانة و قبض الروح و عليه استعامل العامة اولا ستيفاء واخذالحق و عيله استعمال البلغاء ""توفى" كالفظ عوام کے یہاں موت دینے اور جان لینے کے لئے استعال ہوتا ہے۔ لیکن بلغاء کے نزدیک اس کے معنی ہیں پورا وصول کرنا اور ٹھیک لینا گویا ان کے نزدیک موت پر بھی ""توفی"" کا اطلاق اسی حیثیت سے ہواکہ موت میں کوئی عضو غاص نہیں بلکہ خدا کی طرف سے پوری جان وصول کر لی جاتی ہے۔ اب اگر فرض کرو خدا تعالیٰ نے کسی کی جان بدن سمیت لے لی تواسے بطریق اولیٰ ""توفیٰ""کہا جائے گا۔ جن اہل لغت نے ""توفی "" کے معنی قبض روح کے لکھے ہیں انہوں نے یہ نہیں کہا کہ قبض روح مع البدن کو ""توفی"" نہیں کہتے۔ نہ کوئی ایسا ضابطہ بتلایا ہے کہ جب ""توفی"" کا فاعل اللہ اور مفعول ذی روح ہوتو بجز موت کے کوئی معنی نہیں ہو سکیں۔ ہاں چونکہ عموما قبض روح کا وقوع بدن سے جدا کر کے ہوتا ہے۔ اس لئے کثرت و عادت کے لحاظ سے اکثر موت کا لفظ اس کے ساتھ لکھ دیتے ہیں ورنہ لفظ کا لغوی مدلول قبض روح مع البدن کو شامل ہے۔ دیکھئے۔ اَللّٰهُ یَتَوَفَّی الْاَ نَفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا \_ (زمرركوع ٥) مين ""توفى نفن" (قبض روح) كى دوصورتين بتلائين موت اور نبیند، اس تقسیم سے نیز ""توفیٰ ""کو ""انفس"" پر وارد کر کے اور ""حین موتہا"" کی قید لگا کر بتلادیا کہ ""توفی "" اور ""موت"" دو الگ الگ چیزیں ہیں ۔ اصل یہ ہے کہ قبض روح کے مختلف مدارج ہیں ۔ ایک درجہ وہ ہے جو موت کی صورت میں پایا جائے دوسرا وہ جونیند کی صورت میں ہو۔ قرآن کریم نے بتلا دیا کہ وہ دونوں پر ""توفی "" کا لفظ اطلاق کرتا ہے۔ کچھ موت کی تخضیص نہیں۔ یتوفاکم باللیل و یعلم ما جرحتم بالنهار (انعام رکوع >) اب جن طرح اس نے دوآتوں میں نوم پر ""توفی"" کا اطلاق جائز رکھا عالانکہ نوم میں قبض روح بھی پورا نہیں ہوتا ۔ اسی طرح اگر ""آل عمران"" اور ""مائدہ"" کی دوآیتوں میں "" توفی "" کا لفظ قبض روح مع البدن پر اطلاق کر دیا گیا تو کونسا اسخاله لازم آتا ہے۔ بالحضوص جب بید دیکھا جائے کہ موت یا نوم میں لفظ ""توفی "" کا استعال قرآن کریم ہی نے شروع کیا ہے۔ جاہلیت والے تو عموما اس حقیقت سے نا آشنا تھے کہ موت یا نوم میں

الْحَكِيْمِ

خدا تعالیٰ کوئی چیز آدمی سے وصول کر لیتا ہے اس لئے ""توفی"" کا استعال موت اور نوم پر ان کے یماں شائع نہ تھا۔ قرآن کریم نے موت وغیرہ کی حقیقت پر روشنی ڈالنے کے لئے اول اس لفظ کا استعال شروع کیا۔ تواسی کو حق ہے کہ موت و نوم کی طرح اخذروح مع البدن کے نا در مواقع میں بھی اسے استعال کرے بہرحال آیت حاضرہ میں جمہور کے نزدیک ""توفی"" سے موت مراد نہیں۔ اور ابن عباس سے بھی صیح ترین روایت یہی ہے کہ حضرت میخ زندہ آسمان پر اٹھائے گئے۔ کا فی روح المعانی وغیرہ۔ زندہ اٹھائے جانے یا دوبارہ نازل ہونے کا انکار سلف میں کسی سے منقول نہیں ۔ بلکہ ""تلخیص العبیر"" میں عافظ ابن حجرنے اس پر اجاع نقل کیا ہے اور ابن کثیر وغیرہ نے اعادیث نزول کو متواتر کہا ہے اور ""اکال المعلم"" میں امام مالک سے اس کی تصریح نقل کی ہے۔ پھر جو معجزات حضرت میخ نے دکھلائے ان میں علاوہ دوسری حکمتوں کے ایک خاص مناسبت آپ کے رفع الی الساء کے ساتھ یائی جاتی ہے۔ آپ نے شروع ہی سے متنبہ کر دیا کہ جب ایک مٹی کا پتلا میرے پھونک مارنے سے باذن الله پرندبن کر اوپر اڑا چلا جاتا ہے کیا وہ بشرجس پر خدا نے روح اللہ کا لفظ اطلاق کیا اور ""روح القدس"" کے نفخہ سے پیدا ہوا، پیر ممکن نہیں کہ خدا کے حکم سے اڑ کر آسمان تک چلا جائے۔ جس کے ہاتھ لگانے یا دولفظ کھنے پر حق تعالیٰ کے حکم سے اندھے اور کوڑھی اچھے اور مردے زندہ ہو جائیں اگر وہ اس موطن کون و فساد سے الگ ہو کر ہزاروں برس فرشتوں کی طرح آسمان پر زندہ اور تندرست رب توكيا استبعاد ہے۔ قال قتادہ قطار مع الملائكة فهو معهم حول العرش و صار انسيًا ملکیًا سماویًا ارضیا (بغوی) اس موضوع پر منتقل رسالے اور کتابیں شائع ہو چکی میں مگر میں اہل علم کو توجہ دلاتا ہوں کہ ہمارے مخدوم علامہ فقیدالنظیر حضرت مولانا سید محمد انور شاہ کشمیری اطال اللہ بقائہ نے رسالہ ""عقیدۃ الاسلام"" میں جو علمی لعل و جواہر ودیعت کئے میں ان سے متمتع ہونے کی ہمت کریں میری نظرمیں ایسی جامع کتاب اس موضوع پر نہیں لکھی گئی۔ ذَلِكَ نَتُلُوْهُ عَلَيْكَ مِنَ الْأَيْتِ وَالدِّكْرِ اللَّايْتِ وَالدِّكْرِ اللَّهِ عَلَيْكَ مِنَ الْأَيْتِ وَالدِّكْرِ الْحَقِقِي

إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللهِ كَمَثَل ادَمَ اللهِ خَلَقَهُ مِنَ تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ عَ

۵۹۔ بیشک عیسی کی مثال اللہ کے نزدیک جیسے مثال آدم کی بنایا اس کومٹی سے پھر کھا اس کو کہ ہو جا وہ ہوگیا

## ٱلْحَقُّ مِنْ رَّبِّكَ فَلَا تَكُنُ مِّنَ الْمُمْتَرِيْنَ عَ

فَمَنُ حَاجَكَ فِيْدِ مِنُ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلُ تَعَالُوا نَدُعُ اَبْنَآءَنَا وَ الْعِلْمِ فَقُلُ تَعَالُوا نَدُعُ اَبْنَآءَنَا وَ الْمِنَاءَكُمُ وَ لِسَآءَنَا وَ لِسَآءَكُمُ وَ الْمُنَاوَانَفُسَكُمُ "ثُمَّ نَبْتَهِلُ فَنَجْعَلُ وَانْفُسَكُمُ "ثُمَّ نَبْتَهِلُ فَنَجْعَلُ لَعُنتَ اللهِ عَلَى الْكَذِبِينَ عَ

إِنَّ هَٰذَا لَهُوَ الْقَصَصُ الْحَقُّ وَمَا مِنَ اللهِ اللهُ وَمَا مِنَ اللهِ اللهُ اللهُ وَانَّ اللهَ لَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ عَ

لَهُ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللَّهَ عَلِينَمُّ بِالْمُفْسِدِينَ ﴿

- حق وہ ہے جو تیرا رب کھے پھر تو مت رہ شک
 لانے والوں سے [۹۴]

الآ۔ پھر بوکوئی جھگڑاکرے تجھ سے اس قصہ میں بعداس کے کہ آ چکی تیرے پاس خبر پھی تو تو کہدے آؤبلادیں ہم اپنے بیٹے اور اپنی عورتیں اور تمہاری عورتیں اور تمہاری عورتیں اور اپنی عان اور تمہاری عان پھر التجا کریں ہم سب اور لعنت کریں اللہ کی ان پر کہ جو جھوٹے میں [93]

77۔ بیشک یہی ہے بیان سچا اور کسی کی بندگی نہیں ہے۔ بوا اللہ کے [۹۲] اور اللہ جو ہے وہی ہے زبر دست حکمت والا [۹۶]

۳۳۔ پھر اگر قبول نہ کریں تواللہ کو معلوم ہے فساد کرنے والے [۹۸]

98۔ صرت علیی علیہ السلام صرت آدم علیہ السلام کی طرح بغیر باپ کے پیدا ہوئے: نصاریٰ اس بات سے صرت سے بہت جھڑے کہ وہ اللہ کا بیٹا نہیں تو تم بتاؤکس کا بیٹا ہے؟ اس کے جواب میں یہ آیت اتری کہ آدم کے تونہ باپ تھا نہ ماں۔ علیمیٰ کے باپ نہ ہوں توکیا عجب ہے (موضح القرآن) اس حیاب سے تو آدم کو خدا کا بیٹا ثابت کرنے پر زیادہ زور دینا چاہیئے۔ عالانکہ کوئی بھی اس کا قائل نہیں۔

۹۳ ۔ یعنی میٹے کے متعلق جو کچھ حق تعالیٰ نے فرمایا وہ وہی حق ہے جس میں شک و شبہ کی قطعا گنجائش نہیں۔ جو بات تھی بلا کم و کاست سمجھا دی گئی۔

90۔ نجران کے عیسائیوں کو دعوت مباہلہ: "اللہ تعالیٰ نے عکم فرمایا کہ نصاریٰ نجران اس قدر سجھانے پر بھی اگر قائل مذہوں توان کے ساتھ ""مباہلہ"" کروجس کی زیادہ موثر اور مکمل صورت یہ تجویز کی گئی کہ دونوں فریق اپنی جان سے اور اولا دسے عاضر ہوں اور نوب گراگرا کر دعا کریں کہ جو کوئی ہم میں جھوٹا ہے اس پر خدا کی لعنت اور عذاب پڑے۔ یہ ""مباہلہ"" کی صورت پہلے ہی قدم پر اس بات کا اظہار کر دے گی کہ کون فریق کس مدتک خود اپنے دل میں اپنی صداقت و حقانیت پر وثوق ویقین رکھتا ہے چنانچہ دعوت ""مباہلہ"" س کر وفد نجران نے مہلت لی کہ ہم آپس میں مثورہ کر کے جواب دیں گے۔ آخر مجلس مثاورت میں ان کے ہو شمند تجربہ کار ذمہ داروں نے کہا کہ اے گروہ نصاریٰ! تم یقینا دلوں میں سمجھ چکے ہو کہ محد اٹٹی کیا ہم میں مرسل میں اور حضرت میخ کے متعلق انہوں نے صاف صاف فیصلہ کن باتیں کہی ہیں۔ تم کو معلوم ہے کہ اللہ نے بنی اسمعیل میں بنی جھیجنے کا وعدہ کیا تھا۔ کچھ بعید نہیں یہ وہی نبی ہوں ۔ پس ایک نبی سے مباہلہ و ملاعنہ کرنے کا نتیجہ کسی قوم کے حق میں یہ ہی نکل سکتا ہے کہ ان کا کوئی چھوٹا بڑا ہلاکت یا عذاب الهی سے نہ بچے۔ اور پیغمبرکی لعنت کا اثر نسلوں تک پہنچ کر رہے۔ بہتریہی ہے کہ ہم ان سے صلح کر کے اپنی بستیوں کی طرف روانہ ہو جائیں۔ کیونکہ سارے عرب سے لڑائی مول لینے کی طاقت ہم میں نہیں۔ یہ ہی تجویز پاس کر کے حضور الناہ ایہ کم کے خدمت میں پہنچے۔ آپ حضرت حن، حیین، فاطمہ، علی رضی اللہ عنهم کو ساتھ لئے باہر تشریف لا رہے تھے۔ یہ نورانی صورتیں دیکھ کر ان کے لاٹ پادری نے کہا کہ میں ایسے پاک چرے دیکھ رہا ہوں جن کی دعا پہاڑوں کو ان کی جگہ سے سر کا <sup>سکت</sup>ی ہے ان سے مباہلہ کر کے ہلاک منہ ہو۔ ورمنہ ایک نصرانی زمین پر باقی منہ رہے گا۔ آخر انہوں نے مقابلہ چھوڑ کر سالا نہ جزیہ دینا قبول کیا اور صلح کر کے واپس چلے گئے۔ حدیث میں آنحضرت لٹائیالیجام نے فرمایا اگر مباہلہ کرتے تو وادی آگ بن کر ان پر برستی۔ اور خدا تعالیٰ نجران کا بالکل استیصال کر دیتا۔ ایک سال کے اندر اندر تمام نصاریٰ ہلاک ہو جاتے۔ (تنبیه) قرآن نے یہ نہیں بتلایاکہ مباہلہ کی صورت نبی کریم کٹائیلیا کے بعد بھی اختیار کی جا سکتی ہے اور یہ کہ مباہلہ کا اثر کیا ہمیشہ وہی ظاہر ہونا چامیئے۔ جو آپ کے مباہلہ میں ظاہر ہونے والا تھا۔ بعض سلف کے طریق عمل اور بعض فقہائے حفیہ کی تصریحات سے معلوم ہوتا ہے کہ مباہلہ کی مشروعیت اب بھی باقی ہے مگر ان چیزوں میں جن کا ثبوت بالکل قطعی ہویہ ضروری نہیں کہ مباہلہ میں بچوں عورتوں کو بھی شریک کیا جائے۔ نہ مباہلین پر اس قسم کا عذاب آنا ضروری ہے جو پیغمبر الٹی ایک مباہلہ پر آنا۔ بلکہ ایک طرح کا اتمام حجت کر کے بحث و جدال سے الگ ہو جانا ہے۔ اور میرے خیال میں مباہلہ ہر ایک کاذب کے ساتھ نہیں۔ صرف کاذب معاند کے ساتھ ہونا چاہیئے۔ ابن کثیر کہتے ہیں ثم قال تعالیٰ امرًا رسولہ صلی الله علیه وسلم ان يباهل من عاند الحق في امر عيسي بعد ظهور البيان والله اعلم ـ

91۔ دعوت مباہلہ کے ساتھ بتلا دیاکہ مباہلہ اس پر کیا جاتا تھاکہ جو کچھ حضرت میخ کے متعلق قرآن میں بیان ہوا وہ ہی سچا بیان ہے

اور خدا کی بارگاہ ہر قسم کے شرک اور باپ بیٹے وغیرہ کے تعلقات سے پاک ہے۔

<mark>94</mark>۔ اپنی زبر دست قدرت و حکمت سے جھوٹے اور سچے کے ساتھ وہی معاملہ کرے گا جواس کے حب حال ہو۔

۹۸۔ اگر منہ دلائل سے مانیں نہ مباہلہ پر آمادہ ہوں تو سمجھ لوکہ احقاق حق مقصود نہیں نہ دل میں اپنے عقائد کی صداقت پر وثوق ہے محض فتنہ و فعاد پھیلانا ہی پیش نظر ہے تو نوب سمجھ لیں کہ سب مفیدین اللہ کی نظر میں ہیں۔

قُلْ یَاهُلُ الْکِتْبِ تَعَالُوْ الِلْ کَلِمَةٍ سَوَآءِ الله کَلِمَةِ سَوَآءِ الله کَلِمَ الله وَلَا یَنْکُمُ الله وَلَا یَنْخُدُ الله وَلَا یَنْکُمُ الله وَلَا یَنْخُدُ الله وَلَا الله وَلَا یَنْخُدُ الله وَلَا یَنْکُمُ الله وَلَا یَنْخُدُ الله وَلَا یَنْکُمُ الله وَلَا یَنْکُمُ الله وَلَا یَنْکُمُ الله وَلَا یَکُونُ الله وَلَا یَکُونُ الله وَلَا یَالله وَلَا یَامُسَلِمُونَ الله و یَانَا مُسَلِمُونَ الله وَلَا یَانُ یَامُسَلِمُونَ الله وَلَا یَانُ یَامُسَلِمُونَ الله وَلَا یَامُ یَامُ یَامُونُ یَامُ یَامُ یَامُ یَامُونُ یَامُ ی

يَّاهُلَ الْكِتْبِ لِمَ تُحَاجُّونَ فِي آبْرهِيْمَ وَمَا الْكِتْبِ لِمَ تُحَاجُّونَ فِي آبْرهِيْمَ وَمَا الْنَرِلَتِ التَّوْرِيةُ وَالْإِنْجِيْلُ اللَّا مِنْ بَعْدِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿

هَانَتُمْ هَوُلاَءِ حَاجَجُتُمْ فِيْمَالَكُمْ بِهِ عِلْمُ فَيْمَالَكُمْ بِهِ عِلْمُ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيْمَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمُ اللهُ يَعْلَمُ وَانْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ 
وَاللهُ يَعْلَمُ وَانْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ 
وَاللهُ يَعْلَمُ وَانْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ 
اللهُ يَعْلَمُ وَانْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ اللهَ اللهُ يَعْلَمُ وَانْتُهُ لَا تَعْلَمُونَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

99۔ اہل کتاب کو مشترک کلکے توحید کی دعوت پہلے نقل کیا جا چکا کہ حضور کیٹٹٹالیٹٹی نے جب وفد نجران کو کھا اَسْلِمُوا (مسلم بن جاؤ) تو کھنے لگے ۔ اَسْلَمْنَا (ہم مسلم بیں) اس سے معلوم ہوا کہ مسلمانوں کی طرح ان کو بھی مسلم ہونے کا دعویٰ تھا اسی طرح جب یہود ونصاریٰ کے سامنے توحید پیش کی جاتی تو کہتے کہ ہم بھی خداکوایک کہتے ہیں۔ بلکہ ہرمذہب والا کسی نہ کسی رنگ

7۵۔ اے اہل کتاب کیوں جھگڑتے ہوابراہیم کی بابت اور توریت اور انجیل تو اتریں اس کے بعد کیا تم کو عقل نہد

19۔ سنتے ہوتم لوگ جھگڑ جیکے جس بات میں تم کو کچھ خبر تھی اب کیوں جھگڑتے ہو جس بات میں تم کو کچھ خبر نہیں اور اللہ جانتا ہے اور تم نہیں جانتے [۱۰۱] میں اوپر باکر اقرار کرتا ہے کہ بڑا خدا ایک ہی ہے۔ یماں اسی طرف توجہ دلائی گئی کہ بنیادی عقیدہ (خدا کا ایک ہونا اور اپنے کو مسلم مانا) جس پر ہم دونوں متفق ہیں۔ ایسی چیز ہے جو ہم سب کو ایک کر سکتا ہے۔ بشر طیکہ آگے جل کر اپنے تصرف اور تحریف سے اس کی حقیقت بدل نہ ڈالیں۔ ضرورت اُس کی ہے کہ جس طرح زبان سے مسلم و موصد کتے ہو۔ حقیقہ و علاً بھی اپنے آپ کو تنا غدائے وحدہ لا شریک لہ کے سپرد کر دو۔ نہ اس کے سواکسی کی بندگی کرونہ اس کی صفات خاصہ میں کسی کو شریک معمراؤ۔ کہ کسی اور عالم، فقیر، پیر، پیغمبر کے ساتھ وہ معاملہ کروجو صرف رب قدیر کے ساتھ کیا جانا چا بیئے۔ مثلاً کسی کو اس کا بیٹا پی بنان، یا نصوص شریعت سے قطع نظر کر کے محض کسی کے علال و حرام کر دینے پر اشیاء کی علت و حرمت کا مدار رکھنا۔ جیسا کہ اِنتَّخدُونَّ اللهِ کی تفییر سے ظاہر ہوتا ہے۔ یہ سب امور دعویٰ اسلام و توحید کے منافی اُخبارَ کھُمْ وَرُ هُمْ بَانَاهُمْ اَرْ بَابًا مِنْ دُونِ اللهِ کی تفییر سے ظاہر ہوتا ہے۔ یہ سب امور دعویٰ اسلام و توحید کے منافی اُخبارَ کھم و رُدُ ہُمَانَاہُمْ اَرْ بَابًا مِنْ دُونِ اللهِ کی تفییر سے ظاہر ہوتا ہے۔ یہ سب امور دعویٰ اسلام و توحید کے منافی اُسے۔

۱۰۰۔ اہل کتاب کو مشترک کلمے توحید کی دعوت: یعنی تم دعویٰ اسلام و توحید کر کے پھر گئے، ہم الحمداللہ اس پر قائم ہیں کہ اپنے کو محض خدائے واحد کے سپرد کر دیا ہے اوراسی کے تابع فرمان ہیں۔

1-1۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام یہودی یا نصرانی نہیں ہو سکتے: بیلے دعوے اسلام و توحید سب میں مشترک تھا اسی طرح حضرت ابراہیم خلیل اللہ کی تعظیم و تکریم میں بھی سب شریک تھے اور یہود و نصاری میں سے ہرایک فرقہ دعویٰ کرتا تھا کہ ابراہیم ہمارے دین پر تھے۔ یعنی معاذ اللہ یہودی تھے یا نصرانی۔ اس کا جواب دیا کہ تورات و انجیل میں بن کے پیرو یہودی یا نصرانی کملائے ابراہیم سے بینکردوں ہر س بعد اتری۔ پھر ابراہیم کو نصرانی یا یہودی کیلے کہ سکتے ہیں۔ بلکہ جس طرح کے تم یہودی یا نصرانی نورانی ہو اس معنی سے تو نود موسی یا عیسی کو بھی یہودی یا نصرانی نہیں کہا جا سکتا۔ اور اگر یہ مطلب ہے کہ حضرت ابراہیم کی شریعت ہمارے مذہب کے زیادہ قریب تھی تو یہ بھی غلط ہے۔ اس کا علم تم کو کھاں سے ہوا؟ تمہاری کٹایوں میں مذکور نہیں۔ شہریعت ہمارے مذہب کے زیادہ قریب تھی تو یہ بھی غلط ہے۔ اس کا علم تم کو کھاں سے ہوا؟ تمہاری کٹایوں میں مذکور نہیں۔ یہ نمارا نے فہر دی مذتم کوئی ثبوت پیش کر سکتے ہو۔ پھر الیسی بات میں جھڑنا جس کا کچھ علم آدمی کو مذہوں یا تبی آفرالزماں کی ہمیں کچھی ہوالگی، اسے تو فدا کے سپرد کر بیارات وغیرہ۔ ان میں تم جھڑا کر بیکے، لیکن جس چیز سے تمہیں بالکل میں نہیں نہ اس کی کچھی ہوالگی، اسے تو فدا کے سپرد کر دو۔ وہ ہی جانتا ہے کہ ابراہیم کیا تھے اور آج دنیا میں کوئسی جاعت کا مسلک اس سے قریب تر ہے۔

مَاكَانَ اِبْرَهِيْمُ يَهُوْدِيًّا وَّلَا نَصْرَانِيًّا وَّلَا نَصْرَانِيًّا وَّلَا نَصْرَانِيًّا وَّلَا نَصْرَانِيًّا وَّلَا كَانَ مِنَ وَلَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ عَنِي الْمُشْرِكِيْنَ عَنَى الْمُشْرِكِيْنَ عَنَى الْمُشْرِكِيْنَ عَنَى الْمُشْرِكِيْنَ عَنْ اللهُ الْمُشْرِكِيْنَ عَنْ اللهُ الل

إِنَّ اَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرِهِيْمَ لَلَّذِيْنَ اتَّبَعُوْهُ وَلِيَّ وَاللَّهُ وَلِيُّ وَاللَّهُ وَلِيُّ الْمُنُوا فَ وَاللَّهُ وَلِيُّ الْمُنُوا فَ وَاللَّهُ وَلِيُّ الْمُؤْمِنِيْنَ 
الْمُؤْمِنِيْنَ عَ

وَدَّتُ طَّآبِفَةُ مِّنَ اَهْلِ الْكِتْبِ لَوَ يُخِلُّونَ الْكَتْبِ لَوَ يُضِلُّونَ اِلَّآ اَنْفُسَهُمُ يُضِلُّونَ اِلَّآ اَنْفُسَهُمُ وَمَا يُضِلُّونَ اِلَّآ اَنْفُسَهُمُ وَمَا يَشْعُرُونَ 
وَمَا يَشْعُرُونَ هَا

يَّاهُلَ الْكِتْبِ لِمَ تَكُفُّرُونَ بِالْيِّ اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَلّهِ وَاللّهِ وَاللّ

يَّاهُلَ الْكِتْبِ لِمَ تَلْبِسُوْنَ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ

﴿ وَتَكُتُمُونَ الْحَقَّ وَانْتُمْ تَعُلَمُوْنَ ﴿

وَقَالَتُ طَّآبِفَةُ مِّنَ آهُلِ الْكِتْبِ امِنُوَا بِالْكِتْبِ امِنُوَا بِالَّذِيْنَ امَنُوَا وَجُهَ النَّهَارِ بِالَّذِيْنَ امَنُوَا وَجُهَ النَّهَارِ وَاكُفُرُوَ الخِرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿

ابراہیم یمودی اور نہ تھا نصرانی لیکن تھا حنیف یعنی سب جھوٹے مذہبوں سے بیزار اور عکم بردار اور نہ تھا مشرک [۱۰۲]

77۔ لوگوں میں زیادہ مناسبت ابراہیم سے ان کو تھی جو ساتھ اس کے تھے اور اس نبی کو اور جو ایمان لائے اس نبی پر [۳۰] اور اللہ والی ہے مسلمانوں کا [۴۰]

79۔ آرزو ہے بعضے اہل کتاب کو کہ کسی طرح گمراہ کریں تم کو اور گمراہ نہیں کرتے مگر اپنے آپ کو اور نہیں سمجھتے [۱۰۵]

۰>۔ اے اہل کتاب کیوں انکار کرتے ہواللہ کے کلام کا اور تم قائل ہو[۱۰۶]

ا)۔ اے اہل کتاب کیوں ملاتے ہو سچ میں جھوٹ اور چھپاتے ہو سچی بات جان کر [۱۰۰]

7)۔ اور کھا بعضے اہل کتاب نے مان کو جو کچھ اترا مسلمانوں پر دن چڑھے اور منکر ہو جاؤ آخر دن میں شایدوہ میرم

جاویں [۱۰۸]

۱۰۱۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام عنیف اور معلم تھے: "یعنی ابراہیم نے اپنے تئیں عنیف یا معلم کا ہے۔ عنیف کے معنی " بو کوئی ایک راہ حق پکرؤے اور سب باطل راہیں چھوڑ دے " اور معلم کے معنی حکم بردار اب خود اندازہ کر لوکہ آج کس نے سب ٹوٹ کر غداکی راہ پکروی اور اپنے کو غالص اسی کے سپرد کر دیا ہے۔ وہ ہی ابراہیم سے زیادہ اقرب واشبہ ہوگا۔ (تنبیہ) یمال معلما میں اسلام سے خاص شریعت محدیہ مراد لینے کی ضرورت نہیں۔ بلکہ تسلیم و تفویض اور فرمانبرداری کے معنی ہیں۔ بو تمام انبیاء کا دین رہا ہے اور ابراہیم نے نصوصیت سے اس نام ولقب کو بہت زیادہ روش کیا۔ اِڈ قال لَدُ رَبُّدٌ اَسَلِمْ قَالَ اَسَلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ (بقرہ رکوع ۱۱) حضرت ابراہیم کی موانے حیات کا ایک ایک حرف بتلاتا ہے کہ وہ ہمہ تن اسلام اور تسلیم ورضا کے پیکر مجم تھے۔ ذریح اسمعیل کے واقع میں فلمہ اسلما و تلہ للنجبین کا لفظ ان کی شان اسلام کو بہت وضاحت سے نایاں کرتا ہے۔ صلی اللہ علی نبینا وعلیہ وبارک وسلم۔"

۱۰۱۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی امت حضرت ابراہیم علیہ السلام سے زیادہ قرب ہیں: "اللہ تعالیٰ نے بتلا دیا کہ زیادہ مناسبت ابراہیم سے اس وقت کی امت کو تھی یا پچھی امتوں میں اس نبی کی امت کو ہے۔ تو یہ امت نام میں بھی اور راہ میں بھی ابراہیم سے مناسبت زیادہ رکھی ہے۔ اور اس امت کا پیغیر خلقا و خلقا صورةً وسیرةً حضرت ابراہیم سے اشبہ ہے اور ان کی دعاء ابراہیم سے مناسبت نیادہ رکھی ہے۔ اور ان کی دعاء کے موافق آیا ہے جیبا کہ سورہ "ابقرہ" میں گذرا رَبَّنا وَ ابْعَثْ فِیْهِمْ رَسُولًا مِنْ مِنْ لُورُ مِنْ لُورُ الله مِنْ الله عَنْ فِیْهِمْ رَسُولًا مِنْ الله مِنْ الله عَنْ الله مِنْ الله عَنْ الله وَمَا لَا الله عَنْ الله عَنْ الله وَمَا لَمْ مَا الله عَنْ الله وَمَا لَمْ مَا الله عَنْ الل

۱۰۴۔ یعنی اپنے راہ کے حق ہونے پر محض کسی کی موافقت و مثابہت سے دلیل جب پکڑے کہ اپنے اوپر وحی نہ آتی ہو۔ سواللہ والی ہے مسلمانوں کاکہ (بیر براہ راست) اس کے حکم پر چلتے ہیں (موضح القرآن) ۔

1.0 بیلے کا تھا وَ اللّٰہُ وَ لِیُّ الْمُؤْمِنِیْن یماں بتلایاکہ جب مومنین کا ولی اللہ ہے تو تمہارا داؤان پر کیا علی سکتا ہے۔ بیشک بعض اہل کتاب علی ہیں کہ جس طرح خود گمراہ ہیں مسلمانوں کو بھی راہ حق سے ہٹا دیں۔ لیکن مسلمان تو ان کے جال میں پیننے والے نہیں البتہ یہ لوگ اپنی گمراہی کے وبال میں مزیداضافہ کر رہے ہیں۔ ان کی مغویانہ کوشوں کا ضرر خود ان ہی کو پہنچ

گا۔ جبے وہ فی الحال نہیں سمجھتے۔

۱۰۶۔ اہل کتاب کا انکار بے وجہ ہے: یعنی تم تورات وغیرہ کے قائل ہو۔ جس میں پیغمبر عربی اٹٹی کی اور قرآن کریم کے متعلق بشارات موجود ہیں۔ جن کو تمہارے دل سمجھتے ہیں اور اپنی خلوتوں میں ان چیزوں کا اقرار بھی کرتے ہو۔ پھر کھلم کھلا قرآن پر ایان لانے اور خاتم الانبیاء کی صداقت کا اقرار کرنے سے کیا چیزمانع ہے۔ خوب سمجھ لو قرآن کا انکار کرنا تمام پیچھلی کتب سماویہ کا انکار

، اورات کے بعض احکام تو اغراض دنیوی کی خاطر سرے سے موقوت ہی کر ڈالے تھے بعض آیات میں تحریف لفظی کی تھی، بعض کے معنی بدل دئے تھے اور بعض چیزیں چھپارکھی تھیں۔ ہرکسی کو خبر نہ کرتے تھے۔ جیسے بشارات پیغمبرآخرالزماں الله وسنا صاعلاته م کی۔ صاحب کی ا

۱۰۸۔ اہل کتاب کی سازشیں: ان آیتوں میں اہل کتاب کی چالاکیاں اور خیانتیں ذکر کی جارہی ہیں۔ ان میں سے ایک یہ تھی کہ اپنے کچھ آدمی صبح کے وقت بظاہر مسلمان بن جائیں اور مسلمانوں کے ساتھ نماز پڑھیں اور شام کویہ کہہ کر کہ ہم کواپنے بڑے بڑے علماء سے تحقیق کرنے پر معلوم ہواکہ یہ وہ نبی نہیں جن کی بشارت دی گئے: تھی اور تجربہ سے ان کے عالات بھی اہل حق کی طرح کے ثابت نہ ہوئے اسلام سے مچھر جایا کریں نتیجہ یہ ہو گا کہ بہت سے ضعیف الایان ہماری یہ حرکت دیکھ کر اسلام سے مچھر جائیں گے۔ اور سمجھ لیں گے کہ مذہب اسلام میں ضرور کوئی عیب و نقص دیکھا ہو گا جو یہ لوگ داخل ہونے کے بعد اس سے نکلے۔ نیز عرب کے جاہلوں میں اہل کتاب کے علم و فضل کا چرچا تھا۔ اس بناء پریہ خیال پیدا ہوجائے گا کہ یہ جدید مذہب اگر سچا ہوتا توالیے اہل علم اسے ردینہ کرتے بلکہ سب سے آگے بڑھ کر قبول کرتے۔

۷۶۔ اور نہ مانیو مگر اسی کی جو چلے تمہارے دین پر [۱۰۹] کمدے کہ بیشک مدایت وہی ہے جو اللہ مدایت بھی کیوں مل گیا جیا کچھ تم کو ملا تھا یا وہ غالب کیوں آ گئے تم پر تمہارے رب کے آگے ["]تو کھ بڑائی اللہ کے ہاتھ میں ہے دیتا ہے جس کو چاہے اور اللہ بہت گنجائش والا ہے خبردار

وَلَا تُؤْمِنُو ا إِلَّا لِمَنْ تَبِعَ دِيْنَكُمْ لَ قُلْ إِنَّ الْهُدى هُدَى اللهِ لا أَنْ يُّؤُتَّى أَحَدُ مِّثُلَ مَآ رَ \_ [الااوري سب کچواس لئے ہے کہ اور کسی کو أُوْتِينَتُمُ اَوْ يُحَاجُّوْكُمْ عِنْدَ رَبِّكُمْ ۖ قُلُ إِنَّ الْفَضْلَ بِيدِ اللهِ ۚ يُؤُتِيهِ مَنْ يَّشَاءُ ۗ وَاللَّهُ وَاسِعُ عَلِيْمٌ ﴿ يَّخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَّشَاءُ ۖ وَاللهُ ذُو اللهُ ذُو اللهُ ذُو اللهُ الْعَظِيْمِ ﴿

وَمِنُ اَهُلِ الْكِتْ ِ مَنُ إِنْ تَامَنُهُ بِقِنُطَارٍ يُوَمِنُهُمْ مَّنَ إِنْ تَامَنُهُ بِقِنُطَارٍ يُتُودِة إِلَيْكَ وَمِنُهُمْ مَّنَ إِنْ تَامَنُهُ بِدِينَارٍ لَا يُودِة إِلَيْكَ إِلَّا مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَايِمًا لَا يُودِينَا فِي الْأُمِينَ ذَلِكَ بِاَنَّهُمُ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْأُمِينَ فَلُمْ اللهِ الْكَذِبَ وَهُمُ سَبِيلُ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمُ يَعْلَمُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ اللهِ اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ اللهِ اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ اللهِ اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

مری خاص کرتا ہے اپنی مہربانی جس پر چاہے اور اللہ کا فضل بڑا ہے [۱۱۲]

۵۶۔ اور بعضے اہل کتاب میں وہ میں کہ اگر توان کے پاس امانت رکھے ڈھیر مال کا توادا کر دیں تجھ کو اور بعضے ان میں وہ میں کہ اگر توائے پاس امانت رکھے ایک اشرفی توادا نہ کریں تجھ کو مگر جب تک کہ تو رہے اس کے سر پر کھڑا [اا] یہ اس واسطے کہ انہوں کے کہہ رکھا ہے کہ نہیں ہے کہ نہیں ہے کہ نہیں ہے جم پرامی لوگوں کے حق لینے میں کچھ گناہ [ااا] اور جھوٹ بولتے میں اللہ پر اور وہ جانتے میں کھ

9-1- یعنی جو یہود مسلمانوں کے سامنے جاکر نفاق سے اپنے کو مسلمان ظاہر کریں۔ انہیں یہ برابر ملحوظ رہے کہ وہ پچ مج مسلمان ناہر کریں۔ انہیں یہ برابر ملحوظ رہے کہ وہ پچ مسلمان نہیں بن گئے بلکہ بدستور یہودی میں۔ اور پچ دل سے انہی کی بات مان سکتے میں جوان کے دین پر چپتا ہواور شریعت موسوی کے اتباع کا دعویٰ رکھتا ہو۔ بعض نے وَ لَا تُؤَمِنُو ٓ اللّا لِمَنْ تَبِعَ دِیْنَکُمْ کے یہ معنی کئے میں کہ ظاہری طور پر جو ایان لاؤاور اپنے کو مسلمان بتاؤ، وہ محض ان لوگوں کی وجہ سے جو تمہارے دین پر چپنے والے میں۔ یعنی اس تدبیر سے اپنے ہم مذہبوں کی حفاظت مقصود ہونی چا مینے کہ وہ مسلمان نہ بن جائیں یا جو بن چکے میں اس تدبیر سے واپس آجائیں۔

۱۱۔ یعنی ہدایت تواللہ کے دیے سے ملتی ہے جس کے دل میں خدا نے ہدایت کا نور ڈال دیا، تمہاری ان پر فریب چالبازیوں سے وہ گمراہ ہونے والا نہیں۔

ااا۔ اہل کتاب کی سازشوں کی وجہ: یعنی یہ مکاریاں اور تدبیریں محض ازراہ حمداس جلن میں کی جاتی میں کہ دوسروں کواس طرح کی شریعت اور نبوت ورسالت کیوں دی جا رہی ہے جیسی پہلے تم کو دی گئی تھی۔ یا مذہبی و دینی جدو جمد میں دوسرے لوگ تم پر غالب آگر کیوں آگے نکلے جارہے میں اور غدا کے آگے تمہیں ملزم گردان رہے میں۔ یہود ہمیشہ اس خیال کی اشاعت کرتے

رہے تھے کہ دنیا میں تنا ہاری ہی قوم علم شریعات کی اجارہ دار ہے۔ تورات ہم پر اتری۔ موسیٰ جیسے اولوالعزم پیشمبرہم میں آئے۔ پھر عرب کے امیوں کو اس فضل و کال سے کیا واسطہ کلیکن تورات سفر استثناء کی عظیم الثان پیشین گوئی غلط نہیں ہو سکتی تھی۔ جس میں بتایا گیا تھا کہ اللہ تعالیٰ بنی اسرائیل کے بھائیوں (بنی اسمعیل) میں سے ایک موسیٰ جیسا (صاحب شریعت مستقلہ) نبی اٹھائے گا۔ اپنا کلام (قرآن کریم) اس کے منہ میں ڈالے گا۔ اِنّا اَرْسَلْنَا اِلْمَا فَرْ عَوْنَ رَسُولًا شَرِیعَ اَسْرائیل کے بمائیوں (بنی اسمعیل کویہ دولت ملی اور وہ علم و فضل شاھِدًا عَلَیْکُمْ کَمَا اَرْسَلْنَا الله فِرْ عَوْنَ رَسُولًا (مزمل رکوع ا) چانچ بنی اسمعیل کویہ دولت ملی اور وہ علم و فضل مجت و برہان اور مذہبی جدوجہ کے میدان مقابلہ میں نہ صرف بنی اسرائیل بلکہ دنیا کی تمام اقوام سے گوئے سبقت لے گئے۔ فالحد للہ علیٰ ذلک ۔ (تنبیہ) اس آیت کی تقریر کئی طرح سے کی گئی ہے لیکن ہم نے وہ ہی تقریر افتیار کی جس کی طرف مترجم فالے دس اللہ روحہ کے الفاظ اشارہ کر رہے ہیں۔

۱۱۲۔ یعنی اللہ کے خوانوں میں کمی نہیں: اور اسی کو خبر ہے کہ کس کو کیا بڑائی ملنی چاہیئے۔ نبوت، شریعت، ایان واسلام اور ہرقسم کی مادی وروعانی فضائل و کالات کا تقیم کرنا اسی کے ہاتھ میں ہے جس وقت جے مناسب جانے عطاکرتا ہے۔ اَللّٰہُ اَعْلَمُ حَیْثَ یَجْعَلُ رِسَالَتَهُ (انعام رکوع ۱۵)

111- اہل کتاب کی خیانت اور امانت: اہل کتاب کی دینی خیانت و نفاق کے سلسلہ میں دنیوی خیانت کا ذکر آگیا۔ جس سے اس پر روشنی پڑتی ہے کہ جو لوگ چار پیسہ پر نیت خراب کر لیں اور امانتداری نہ برت سکیں ان سے کیا توقع ہو سکتی ہے کہ دینی معاملات میں امین ثابت ہوں گے۔ چنانچے ان میں بہت سے وہ میں جن کے پاس زیادہ تو کیا، ایک اشر فی بھی امانت رکھی جائے تو تھوڑی دیر بعد مکر جائیں۔ اور جب تک کوئی تفاضہ کے لئے ہر وقت ان کے سر پر کھڑا نہ رہے اور پیچھا کرنے والا نہ ہو۔ امانت ادا نہ کریں۔ بیشک ان میں سب کا عال ایسا نہیں بعض ایسے بھی میں جن کے پاس اگر سونے کا ڈھیر رکھ دیا جائے تو ایک رتی خیانت نہ کریں۔ لیکن یہ ہی خوش معاملہ اور امین لوگ میں جو یہودیت سے بیزار ہوکر اسلام کے علقہ بگوش بنتے جارہے میں۔ مثلاً خیات نہ عہد، میں منام وغیرہ رضی اللہ عنہ۔

۱۱۳۔ یعنی پرایا حق کھانے کو بیہ مسئلہ بنا لیا کہ عرب کے امی جو ہمارے مذہب پر نہیں، ان کا مال جس طرح ملے روا ہے۔ غیر مذہب والوں کی امانت میں خیانت کی جائے تو کچھ گناہ نہیں۔ خصوصا وہ عرب جو اپنا آبائی دین چھوڑ کر مسلمان بن گئے ہیں۔ خدا نے ان کا مال ہمارے لئے علال کر دیا ہے۔ ۱۱۵۔ اہل کتاب اللہ پر جھوٹ باندھتے ہیں: یعنی جان ہوجھ کر خدا کی طرف جھوٹی بات منسوب کر رہے ہیں۔ امانت میں خیانت کرنے کی خدا نے ہر گزاجازت نہیں دی۔ آج بھی اسلامی فقہ کا مسئلہ بیہ ہی ہے کہ مسلم ہویا کافر، کسی کی امانت میں خیانت جائز نہیں۔

> بَلَىٰ مَنُ اَوْفَى بِعَهَدِم وَاتَّقٰى فَاِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِي*نُ* ﴿

إِنَّ الَّذِينَ يَشُتَرُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَاَيْمَانِهِمُ ثَمَنَا قَلِينًا أُولَيِكَ لَا خَلَاقَ لَهُمْ فِي اللَّخِرَةِ ثَمَنَا قَلِينًا أُولَيِكَ لَا خَلَاقَ لَهُمْ فِي اللَّخِرَةِ وَلَا يُنظُرُ إلَيْهِمْ يَوْمَ وَلَا يُنظُرُ إلَيْهِمْ يَوْمَ اللهُ وَلَا يَنظُرُ إلَيْهِمْ يَوْمَ اللهُ وَلَا يَنظُرُ إلَيْهِمْ يَوْمَ اللهُ وَلَا يُنظُرُ اليَهِمْ مَ عَذَابُ الْقِيلَمَةِ وَلَا يُزكِينِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا يُزكِينِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وَ إِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيْقًا يَّلُوْنَ السِنَتَهُمُ بِالْكِتْبِ لِتَحْسَبُوْهُ مِنَ الْكِتْبِ وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتْبِ وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتْبِ وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتْبِ وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتْبِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ مِنَ الْكِتْبِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

۲۶۔ کیوں نہیں جو کوئی پورا کرے اپنا قرار اور پر ہیز گار
 ہے تواللہ کو محبت ہے پر ہیز گاروں سے [۱۱]

>> ۔ جو لوگ مول لیتے ہیں اللہ کے قرار پر اور اپنی قسموں پر تصورًا سا مول [ الله ] ان کا کچھ حصہ نہیں آخرت میں اور نہ بات کرے گا ان سے اللہ اور نہ نگاہ کرے گا ان کو اور انکی طرف قیامت کے دن اور نہ پاک کرے گا ان کو اور انکی طرف قیامت کے دن اور نہ پاک کرے گا ان کو اور انکے واسطے عذاب ہے دردناک [ ۱۳۱

۸>۔ اور ان میں ایک فراق ہے کہ زبان مڑوڑ کر پڑھتے ہیں گتاب تاکہ تم جانو کہ وہ کتاب میں ہے اور وہ نہیں کتاب میں اور کہتے ہیں وہ اللہ کا کہا ہے اور وہ نہیں اللہ کا کہا ہے اور وہ نہیں اللہ کا کہا جان کر

111۔ اللہ کے عمد پر معاوضہ لینے والے: یعنی خیانت و بدعمدی میں گناہ کیوں نہیں۔ جب کہ خدا تعالیٰ کا عام قانون یہ ہے کہ جو کوئی خدا کے اور بندوں کے جائز عمد پورے کرے اور خدا سے ڈر کر تقویٰ کی راہ چلے یعنی فاسد خیالات مذموم اعال اور پست اخلاق سے پر ہمیزکرے، اسی سے خدا محبت کرتا ہے۔ اس میں امانت داری کی خصلت بھی آگئی۔ ۱۱۔ "یعنی جولوگ دنیا کی متاع قلیل لے کر خدا کے عمد اور آپ کی قسموں کو توڑ ڈالتے ہیں، نہ باہمی معاملات درست رکھتے ہیں۔ نہ خداسے جو قول و قرار کیا تھا اس پر قائم رہتے ہیں۔ بلکہ مال وجاہ کی حرص میں احکام شرعیہ کو بدلتے اور کتب سماویہ میں تحریف کرتے رہتے ہیں۔ ان کا انجام آگے مذکور ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یہ یہود میں صفت تھی کہ اللہ نے ان سے اقرار لیا تھا اور قسمیں دی تھیں کہ ہر نبی کے مدد گار رہیو۔ پھر غرض دنیا کے واسطے پھر گئے اور جو کوئی جھوٹی قسم کھائے دنیا لینے کے واسطے اس کا بیہ ہی عال ہے۔ ""

۱۱۱۔ "اس قیم کی آیت سورہ"" بقرہ" کے اکیرویں رکوع میں گذر کی ، وہاں کے فوائد میں الفاظ کی تشریح دیکھ لی جائے۔
۱۱۹۔ کلام اللہ کی عبارت میں تحریف: "یہ اہل کتاب کی تحریف کا عال بیان فرمایا۔ یعنی آسمانی کتاب میں کچھ چیزیں اپنی طرف سے بڑھا گھٹا کر ایسے اندار اور ابجہ میں پڑھتے ہیں کہ ناواقف سننے والا دھوکہ میں آ جائے۔ اور یہ سمجھے کہ یہ بھی آسمانی کتاب کی عبارت ہے یہ بی نہیں بلکہ زبان سے دعویٰ بھی کرتے ہیں کہ یہ سب اللہ کے پاس سے آیا ہوا ہے۔ عالانکہ نہ وہ مضمون عبارت ہے یہ بی نہیں بلکہ زبان سے دعویٰ بھی کرتے ہیں کہ یہ سب اللہ کے پاس سے آیا ہوا ہے۔ عالانکہ نہ وہ مضمون کتاب میں موجود ہے اور یہ خدا کے پاس سے آیا ہے بلکہ خود اس تحریف شدہ کتاب کو بھی بہیائت مجموعی خدا کی کتاب نہیں کہ سکتے۔ کیونکہ اس میں طرح طرح کے تصرفات اور جعلسازیاں کی گئی میں۔ آج بائبل کے جونسے دنیا میں موجود میں ان میں باہم شدید اختلاف پایا جاتا ہے اور بعض ایسے مضامین درج ہیں۔ جو قطعا خدا کی طرف سے نہیں ہوسکتے۔ اس کی کچھ تفصیل ""روح المعانی"" میں موجود ہے اور اثبات تحریف پر ہمارے علماء نے مبوط بحثیں کی ہیں۔ جزاہم اللہ احن الجزاء۔

9- کسی بشر کا کام نہیں کہ اللہ اس کو دیوے کتاب اور
حکمت اور پیغمبر کرے بھر وہ کھے لوگوں کو کہ تم میرے
بندے ہو جاؤاللہ کو چھوڑ کر [۲۰۰] لیکن یوں کھے کہ تم اللہ
والے ہوجاؤ بلیے کہ تم سکھلاتے تھے کتاب اور بلیے کہ
تم آپ بھی پڑھتے تھے اسے [۱۳۱]

مَا كَانَ لِبَشَرِ اَنْ يُّؤُتِيهُ اللهُ الْكِتٰبَ وَالْحُكُم وَالنُّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِيَّ مِنْ دُونِ اللهِ وَلَكِنَ كُونُوا عِبَادًا لِيَّ مِنْ دُونِ اللهِ وَلَكِنَ كُونُوا رَبِّنِينَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتٰبَ كُونُوا رَبِّنِينَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتٰبَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَعَلِّمُونَ الْكِتٰبَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدُرُسُونَ اللهِ وَلَكِنَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدُرُسُونَ اللهِ وَلِكِنَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدُرُسُونَ اللهِ وَلِكِنَ اللهِ وَلِكِنَ اللهِ وَلِكِنَ اللهِ وَلَكِنَ اللهِ وَلِكِنَ اللهِ وَلَا لَكِنْتُ مِنْ اللهِ وَلَا لَكِنْتُ مَا كُنْتُمْ تَدُرُسُونَ اللهِ وَلَيْ اللهِ وَلِهُ اللهِ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ اللهِ وَلَيْ اللهِ وَلَيْ اللهِ وَلَيْ اللهِ وَلَا لَهُ اللهِ وَلَا لَهُ اللهِ وَلَهُ اللهِ وَلَهُ اللهِ وَلَا لَهُ اللهِ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهِ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهِ وَلَهُ اللهِ وَلِهُ اللهِ وَلِهُ اللهِ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ اللهِ وَلَهُ اللهُ اللهِ وَلَهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

۱۲۰ آتھ اللہ علیہ وسلم کی عصمت کا بیان: وفد نجران کی موبودگی میں بعض یہود و نصاری نے کہا تھا کہ اے محمد التَّافِلَیَّافِم! کیا تم یہ چاہتے ہوکہ ہم تمہاری اسی طرح پرستش کرنے لگیں؟ جیسے نصاری عیسی بن مریم کو پوجتے میں۔ آپ التَّافِلَیّا

معاذ اللہ کہ ہم غیراللہ کی بندگی کریں ۔ یا دوسروں کو اس کی دعوت دیں ۔ حق تعالیٰ نے ہم کواس کام کے لئے نہیں جیجا۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی یعنی جس بشرکو حق تعالیٰ کتاب و حکمت اور قوت فیصلہ دیتا اور پیغمبری کے مضب جلیل پر فائز کرتا ہے کہ وہ ٹھیک ٹھیک پیغام الهی پہنچا کر لوگوں کو اس کی بندگی اور وفاداری کی طرف متوجہ کرے اس کا یہ کام کبھی نہیں ہو سکتا کہ ان کو غالص ایک خدا کی بندگی سے ہٹا کر خود اپنا یا کسی دوسری مخلوق کا بندہ بنانے لگے۔ اس کے توبیہ معنی ہوں گے کہ خداوند قدوس نے جس کو جس منصب کا اہل جان کر بھیجا تھا، فی الواقع وہ اس کا اہل نہ تھا۔ دنیا کی کوئی گورنمنٹ بھی اگر کسی شخص کو ایک ذمہ داری کے عمدہ پر مامور کرتی ہے تو پہلے دوباتیں سوچ لیتی ہے ۔ (۱) یہ شخص گورنمنٹ کی پالیسی کو سمجھنے اور اپنے فرائض کوانجام دینے کی لیاقت رکھتا ہے یا نہیں (۲) گورنمنٹ کے احکام کی تعمیل کرنے اور رعایا کو جادہ وفاداری پر قائم رکھنے کی کہاں تک اس سے توقع کی جاسکتی ہے؟ کوئی بادشاہ یا پارلیمنٹ ایسے آدمی کو نائب السلطنت یا سفیر مقرر نہیں کر سکتی جس کی نسبت عکومت کے غلاف بغاوت پھیلانے یا اس کی پالیسی اور احکام سے انحراف کرنے کا ادنیٰ شبہ ہو بیشک یہ ممکن ہے کہ ایک شخص کی قابلیت یا جذبہ وفاداری کا اندازہ عکومت صحیح طور پر یہ کر سکی ہو ۔ لیکن خداوند قدوس کے یہاں یہ بھی اخمال نہیں۔ اگر کسی فرد کی نسبت اس کو علم ہے کہ یہ میری وفاداری اور طاعت شعاری سے بال برابر تجاوز نہ کرے گا تو محال ہے کہ وہ آگے چل کر اس کے خلاف ثابت ہو سکے۔ ورنہ علم الهی کا غلط ہونا لازم آتا ہے۔ العیاذ باللہ یہیں سے عصمت انبیاء علیم السلام کا مسئلہ سمجھ میں آجاتا ہے (کا نبہ علیہ ابوحیان فی البحرو فصلہ مولانا قاسم العلوم والخیرات فی تصانیفہ ) پھر جب انبیاء علیهم السلام ادنیٰ عصیان سے پاک میں تو شرک اور خدا کے مقابلہ میں بغاوت کرنے کا امکان کہاں باقی رہ سکتا ہے۔ اس میں نصاریٰ کے اس دعوے کا بھی رد ہوگیا جو کہتے تھے کہ ابنیت والوہیت میخ کا عقیدہ ہم کو خود میخ نے تعلیم فرمایا ہے۔ اور ان مسلمانوں کو بھی نصیحت کر دی گئی جنوں نے رسول اللہ الٹی ایٹی سے عرض کیا تھا کہ ہم سلام کے بجائے آپ کو سجدہ کریں توکیا حرج ہے۔ اور اہل كتاب پر بھی تعریض ہو گئی جنوں نے اپنے احبار ورہبان كوخدائی كا درجہ دے ركھا تھا۔ (العیاذ باللہ ) تنبیہ مَا كَانَ لِبَشَہِ الْحَ میں ابوحیان کے نزدیک اسی طرح کی نفی ہے جیسے مَا کَانَ لَکُمْ اَنْ تُنْبِتُو شَجَرَهَا میں یا وَمَا کَانَ لِنَفْسِ اَنْ تَمُوْتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ مِين \_ ومواصوب عندي \_

۱۲۱۔ "موضح القرآن میں ہے ""جس کواللہ نبی بنائے اور وہ لوگوں کو کفر و شرک سے نکال کر مسلمانی میں لائے، پھر کیونکر ان کو کفر سکھلائے گا۔ ہاں تم کو (اے اہل کتاب!) یہ کہتا ہے کہ تم میں جوآگے دینداری تھی۔ کتاب کا پڑھنا اور سکھانا وہ نہیں رہی۔ اب میری صحبت میں پھروہی کال حاصل کرو""۔ اور عالم، حکیم، فقیمہ، عارف، مدبر، متقی اور پکے غدا پرست بن جاؤ۔ اور یہ بات اب قرآن کریم پڑھنے پڑھانے اور سیکھنے سکھانے سے عاصل ہو سکتی ہے۔

> وَلَا يَاْمُرَكُمُ أَنْ تَتَّخِذُوا الْمَلِّمِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ اَرْبَابًا ﴿ اَيَامُرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ اَنْتُمْ ع مُسَلِمُونَ ﴿

۸۰۔ اور یہ یہ کھے تم کو کہ ٹھمرا لو فرشتوں کو اور نبیوں کو رب [الله تم کو کفر سکھائے گا بعد اس کے کہ تم مىلمان ہو چکے ہو[""]

> وَ إِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيْثَاقَ النَّبِيِّنَ لَمَا اتَّيْتُكُمْ مِّنَ كِتْبِ وَّحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُوْلُ مُّصَدِّقُ لِّمَا مَعَكُمْ لَتُؤُمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ ﴿ قَالَ ءَاقُرَرُتُمْ وَاخَذْتُمْ عَلَى ذلِكُم إصرى عَ قَالُوٓا اَقْرَرُنَا عَالَ قَالَ

۸۱۔ اور جب لیا اللہ نے عہد نبیوں سے کہ جو کچھ میں نے تم کو دیا کتب اور علم پھر آوے تمہارے پاس کوئی رسول کہ سی بتاوے تمہارے یاں والی کتاب کو تو اس رسول پر ایمان لاؤ گے اور اس کی مدد کروگے فرمایا کہ کیا تم نے اقرار کیا اور اس شرط پر میرا عمد قبول کیا بولے ہم نے اقرار کیا <sup>[۱۲۴]</sup> فرمایا تواب گواہ رہواور میں بھی تمہارے ساتھ گواہ ہوں [۱۲۵]

فَاشُهَدُوا وَ اَنَا مَعَكُمْ مِّنَ الشَّهِدِيْنَ عَ فَمَنُ تَوَلَّى بَعُدَ ذَٰلِكَ فَأُولَٰإِكَ هُمُ الُفْسِقُونَ 🖀

۸۲ \_ مچھر جو کوئی مچھر جاوے اس کے بعد تو وہی لوگ ہیں ۔ نا فرمان [۱۲۶]

۱۲۲۔ جیسے نصاریٰ نے میۓ وروح القدس کو بعض یہود نے عزیرؑ اور بعض مثر کین نے فرشتوں کو ٹھہرا لیا تھا۔ جب فرشتے اور پیغمبر خدائی میں شریک نہیں ہوسکتے تو پتھر کے بت اور صلیب کی لکڑی توکس شمار میں ہے۔

۱۲۳ "یعنی پیلے تو ""ربانی"" (الله والا) اور مسلم موحد بنانے میں کوشش کی، جب لوگوں نے قبول کر لیا توکیا پھر انہیں شرک و کفر کی طرف لے جاکر اپنی ساری محنت اور کائی اپنے ہاتھ سے برباد کر دے گا؟ یہ بات سمجھ میں نہیں آسکتی۔

۱۲۴۔ انبیاء سے اللہ تعالیٰ کا عمد: یعنی کوئی نبی اپنی بندگی کی تعلیم نہیں دے سکتا۔ بندگی صرف ایک خدا کی سکھائی جاتی ہے۔

741

۱۲۵ یہ الفاظ محض عمد کی تاکید واہتمام کے لئے فرمائے۔ کیونکہ جس عمدنامہ پر خدا تعالیٰ اور پیغمبروں کی گواہی ہواس سے زیادہ پکی دستاویز کھاں ہو سکتی ہے۔

۱۲۹۔ جس چیز کا عہد خدا نے تمام انبیاء سے لیا اور انبیاء نے اپنی اپنی امتوں سے۔ اب اگر دنیا میں کوئی شخص اس سے روگر دانی کرے تو بلاشبہ پر لے درجہ کا بد عهد اور نافرمان ہو گا۔ بائبل، اعال رسل، باب ۳ آیت ۲۱ میں ہے " ضرور ہے کہ آسمان اسے لئے رہے اس وقت تک کہ سب چیزیں جن کا ذکر خدا نے اپنے سب پاک نبیوں کی زبانی سے شروع کیا، اپنی عالت پر آویں، کیونکہ موسی نے باپ دادوں سے کہا کہ خداوند تمہارا خدا ہے تمہارے بھائیوں میں سے تمہارے لئے ایک نبی میری مانندا ٹھائے گا۔ جو کچھ وہ تمہیں کھے اسکی سب سنو۔

اَفَغَيْرَ دِيْنِ اللهِ يَبْغُونَ وَلَهُ اَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمُوتِ وَاللهِ يَبْغُونَ وَلَهُ اَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَّ كَرُهًا وَّ اِلْيَهِ يُرْجَعُونَ عَلَى اللهِ يَرْجَعُونَ عَلَى اللهِ عَمُونَ عَلَى اللهِ عَمْونَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَمْونَ عَلَى اللهِ عَمْونَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَ

قُلُ امَنّا بِاللهِ وَمَآ أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَآ أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَآ أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَآ أُنْزِلَ عَلَى وَإِسْحَقَ عَلَى وَإِسْحَقَ وَيَعْقُونِ وَالْاَسْبَاطِ وَمَآ أُوْتِي مُوُسَى وَيَعْقُونِ وَلَا سُبَاطِ وَمَآ أُوْتِي مُوسَى وَالنّبِيثُونَ مِنْ رّبِهِمْ " لَا نُفَرِقُ بَيْنَا حَدِمِنْ هُمُ " وَنَحُنُ لَهُ مُسْلِمُونَ عَلَى اللهَ اللهِ مَنْ اللهِ مُلْمُونَ عَلَى اللهِ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ مَنْ اللهُ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ مَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

۸۳۔ اب کوئی اور دین ڈھونڈھتے ہیں سوا دین اللہ کے اور اسی کے عکم میں ہے جو کوئی آسمان اور زمین میں ہے خوشی سے یا لاچاری سے [۱۲۰]اور اسی کی طرف سب پھر جاویں گے [۱۲۸]

۸۴۔ توکہ ہم ایان لائے اللہ پر اور جو کچھ اترا ہم پر اور اسحیل پر اور اسحی پر اور یعقوب پر اور اس کی اولا دیر اور جو ملا موسی کو اور علیمی کو اور جو ملا سب نبیوں کو ان کے پرورد گار کی طرف سے ہم جدا نہیں کرتے ان میں کسی کو اور ہم اسی کے فرمانبر دار ہیں [۱۲۹]

۸۵۔ اور جو کوئی چاہے سوا دین اسلام کے اور کوئی دین سواس سے ہر گرز قبول نہ ہو گا [۳۰]اور وہ آخرت میں خراب ہے [۳۰]

۱۱۔ اسلام کے سواکوئی دین نہیں: یعنی ہمیشہ سے غدا کا دین اسلام رہا ہے، جس کے معنی ہیں حکمبرداری مطلب یہ ہے کہ جس وقت حق تعالیٰ کا جو عکم کسی راست باز اور صادق القول پینمبر کے توسط سے پہنچے اس کے سامنے گردن جھ کا دو۔ پس آج جو احکام و ہدایت سید المرسلین خاتم الانبیاء لے کر آئے وہ ہی غدا کا دین ہے۔ کیا اسے چھوڑ کر نجات و فلاح کا کوئی اور راستہ دُھوندُ تے ہیں؟ نوب سمجے لیں کہ غدا کا دین چھوڑ کر کمیں ابدی نجات اور حقیقی کامیابی نہیں مل سکتی۔ آدمی کو سزا وار نہیں کہ اپنی نوشی اور ثوق و رغبت سے اس غدا کی حکمبرداری اختیار نہ کرے جس کے عکم تکوینی کے نیچ تمام آسمان و زمین کی چیزیں ہیں۔ نواہ وہ حکم تکوینی ان کے ارادہ اور نوشی کے توسط سے ہو جلیے فرشتے اور فرمانبردار بندوں کی اطاعت میں، یا مجبوری و لاچاری مشیت وارادہ کے ہوتا ہے۔ حق تعالیٰ کی مشیت وارادہ کے ہوتا ہے۔ حق تعالیٰ کی مشیت وارادہ کے ہوتا ہے۔ حق تعالیٰ کی مشیت وارادہ کے بوتا ہے۔ حق تعالیٰ کی مشیت وارادہ کے تابع ہے۔

۱۲۸۔ سب کو آخر کار جب وہیں لوٹ کر جانا ہے تو عقلمند کو چاہئے کہ پہلے سے تیاری کر رکھے۔ یہاں نافرمانیاں کیں تو وہاں کیا منہ دکھلائے گا۔

179۔ تمام انبیاء بر می تھے: "یعنی ہو کچھ جس زمانہ میں غداکی طرف سے اترا یا کسی پیغمبر کو دیا گیا، ہم بلا تفریق سب کو ہی مانتے ہیں ایک مسلم فرمانبردار کا یہ وتیرہ نہیں کہ غدا کے بعض پیغمبروں کو مانے بعض کونہ مانے، گویا انبر میں و ذکون کہ کہ کہ اسلام کی حقیقت بتلا دی اور آگاہ کر دیا کہ اسلام کسی نبی بر حق اور کسی آسمانی کتاب کی تکذیب کا روادار نہیں۔ اس کے نزدیک جس طرح قرآن کریم اور پیغمبر عربی النظام کی نہ ماننا کفر ہے ایسے ہی کسی ایک نبی یا کتاب سماوی کا انکار کرنے سے بھی انسان کا فر ہو جاتا ہے۔ بیشک پیغمبر آفر الزمال کی یہ ہی شان ہونی چاہئے کہ وہ تمام پہلی کتابوں اور نبوتوں کا مصدق ہو، اور اس طرح کی تمام اقوام کو جن کے پاس مقامی "نذیر" و" ہادی " آتے رہے تھے، جامعیت کبریٰ کے سب سے بڑے جھنڈے کے نیچ جمع ہونے کا راستہ بتلائے (تنبیہ) اسی قیم کی آیت پارہ للم کے آفر میں آپکی ہے اس کے فوائد ملا ظہ کر لئے جائیں۔

۱۳۰ اسلام کے سواکوئی دین قبول شہیں: "یعنی جب خداکا دین (اسلام) اپنی مکمل صورت میں آپہنچا توکوئی جھوٹا یا نا مکمل دین قبول نہیں کیا جا سکتا۔ طلوع آفتاب کے بعد مئی کے چراغ جلانا یا گئیں بجلی اور ستاروں کی روشنی تلاش کرنا محض لغواور کھلی حاقت ہے۔ مقامی نبوتوں اور ہدایتوں کا عمد گذر چکا۔ اب سب سے بڑی اور عالم گیر نبوت و ہدایت سے ہی روشنی تلاش کرنی چاہئے کہ یہ ہی تام روشنیوں کا خزانہ ہے جس میں پہلی تمام روشنیاں مدغم ہو چکی ہیں۔

فانك شمس والملوك كواكب اذا طلعت لم يبدمنن كوكب."

الا۔ یعنی ثواب و کامیابی سے قطعا محروم ہے۔ اس سے بڑا خمارہ کیا ہو گاکہ راس المال ہی کھو بیٹھا۔ ہق تعالیٰ نے جس صیحے فطرت پر پیدا کیا تھا اپنے سوًا ختیار اور غلط کاری سے اسے بھی تباہ کر ڈالا۔

۸۶۔ کیونکر راہ دے گا للہ ایسے لوگوں کو کہ کافر ہوگئے اور ایان لا کر اور گواہی دے کر کہ بیشک رسول سچا ہے اور آئیں ان کے پاس نشانیاں روش اور اللہ راہ نہیں دیتا ظالم لوگوں کو[۱۳۳]

كَيْفَ يَهُدِى اللهُ قَوْمًا كَفَرُوْا بَعْدَ إِيْمَانِهِمُ وَشَهِدُوَّا اَنَّ الرَّسُوْلَ حَقُّ إِيْمَانِهِمُ وَشَهِدُوَّا اَنَّ الرَّسُوْلَ حَقُّ وَجَاءَهُمُ الْبَيِّنْتُ وَاللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ وَجَاءَهُمُ الْبَيِّنْتُ وَاللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ

الطّلِمِينَ 📾

۸۷۔ ایسے لوگوں کی سزایہ ہے کہ ان پر لعنت ہے اللہ کی اور فرشتوں کی اور لوگوں کی سب کی [۱۳۳]

۸۸۔ ہمیشہ رہیں گے اس میں [۱۳۳] نہ ہلکا ہو گا ان سے عذاب اور نہ ان کو فرصت ملے [۱۳۵]

۸۹۔ مگر جنوں نے توبہ کی اس کے بعد اور نیک کام کے توبیثک اللہ غفور رحیم ہے [۱۳۲]

9. بولوگ منکر ہوئے مان کر پھر بڑھتے رہے انکار میں ہر گر: قبول بنہ ہوگی ان کی توبہ اور وہی ہیں گمراہ [۱۳۷]

ا9۔ جولوگ کافر ہوئے اور مرگئے کافر ہی تو ہر گر قبول نہ ہوگا کسی الیے سے زمین بھر کو سونا [۱۳۸] اور اگرچہ بدلا دیوے اس قدر سونا ان کو عذاب دردناک ہے اور کوئی نہیں ان کا مدد گار[۱۳۹]

أُولَيِكَ جَزَآؤُهُمُ أَنَّ عَلَيْهِمُ لَعُنَةَ اللهِ وَالْمَلَيِكَةِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِينَ ﴿
فَالْمَلَيِكَةِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِينَ ﴿
خُلِدِيْنَ فِيهَا ۚ لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ

خُلِدِيْنَ فِيْهَا ۚ لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَاهُمُ يُنْظَرُونَ ﴿

اِلَّا الَّذِيْنَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ وَاصْلَحُوا " فَإِنَّ اللهَ غَفُورُ رَّحِيْمُ ﴿

إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَمَاتُوْا وَهُمْ كُفَّارُ فَلَنُ الْآرِضِ فَهَا يُقْبَلُ مِنْ اَحَدِهِمْ مِّلُ الْآرُضِ فَهَا يَّقُبَلُ مِنْ اَحَدِهِمْ مِّلُ الْآرُضِ فَهَا وَلَيْكَ الْآرُضِ فَهَا وَلَيْكَ الْمُمْ عَذَابُ الِيهُمُ وَلَيْكَ لَهُمْ عَذَابُ الِيهُمُ وَمَا لَهُمْ مِّنُ نُصِرِيْنَ هَا

۱۳۲۔ جھٹلانے والوں کا دردناک انجام: جن لوگوں نے وضوع حق کے بعد جان بوچھ کر کفر اختیار کیا۔ یعنی دل میں یقین رکھتے ہیں اور آنکھوں سے دیکھ رہے میں بلکہ اپنی خاص مجلسوں میں اقرار کرتے ہیں کہ یہ سچار سول ہے۔ اس کی حقانیت و صداقت کے روشن دلائل، کھلے نشانات اور صاف بشارات ان کو پہنچ چکی ہیں۔ اس پر بھی کبر و حمد اور حب جاہ و مال، اسلام قبول کرنے اور کفر و عدوان کے چھوڑنے سے مانع ہے۔ جیسا کہ عموما یمود و نصاریٰ کا حال تھا۔ ایسے ہٹ دھرم، صدی معاندین کی نسبت کیونکر

توقع کی جاسکتی ہے کہ باو جود اس طرح کا رویہ قائم رکھنے کے خدا تعالیٰ ان کو نجات و فلاح اور اپنی نوشنودی کے راسۃ پر لے جائے گا یا جنت پہنچنے کی راہ دے گا۔ اس کی عادت نہیں کہ ایسے بے انصاف متعصب ظالموں کو حقیقی کامیابی کی راہ دے ۔ اس پر ان بد بخوں کو قیاس کر لو جو قلبی معرفت و یقین کے درجہ سے بڑھ کر ایک مرتبہ مسلمان بھی ہو چکے تھے۔ پھر دنیوی اغراض اور شیطانی اغواء سے مرتد ہو گئے۔ یہ ان پہلوں سے بھی زیادہ کجرواور بے حیا واقع ہوئے ہیں۔ اس لئے ان سے بڑھ کر لعنت و عقوبت کے متحق ہوں گے۔

۱۳۳ یعنی خدا، فرشتے اور مسلمان لوگ سب ان پر لعنت بھیجتے ہیں، بلکہ ہرانسان حتی کہ وہ خود بھی اپنے اوپر لعنت کرتے ہیں جب کہتے ہیں کہ نے ہیں کہ نے میں کہ اور جموٹوں پر خدا کی لعنت ۔ گواس وقت سمجھتے نہیں کہ بیہ لعنت خودان ہی پر واقع ہو رہی ہے۔ ۱۳۴۔ یعنی اس لعنت کا اثر ہمیشہ رہے گا۔ دنیا میں پھٹکار اور آخرت میں خدا کی مار۔

۱۳۵۔ یعنی انہیں نہ کسی وقت عذاب کی شدت میں کمی محوس ہوگی اور نہ ذرا سی دیر کے لئے عذاب ملتوی کر کے آرام دیا عائے گا۔

۱۳۹ء الیے سخت بے حیا مجرموں اور شدیدترین باغیوں کوکون بادشاہ معافی دے سکتا ہے؟ لیکن یہ اس غفور رحیم ہی کی بارگاہ ہے کہ اس قدر شدید جرائم اور بغاوتوں کے بعد بھی اگر مجرم نادم ہوکر سچے دل سے توبہ اور نیک چال چلن اغتیار کر لے تو سب گناہ ایک قلم معان کر دیے جاتے ہیں ۔ اللھم اغفر ذنو بی فانك غفور رحیم الخ

۱۳۷۔ رسمی توبہ سے معافی نہیں ہوگی: یعنی جو لوگ حق کو مان کر اور سمجے بوچھ کر منکر ہوئے پھر اخیر تک انکار میں ترقی کرتے رہے، مذکھبی کفرسے بٹنے کا نام لیا، منہ حق اور اہل حق کی عداوت ترک کی، بلکہ حق پرستوں کے ساتھ بحث و مناظرہ اور جنگ و جدل کرتے رہے۔ جب مرنے کا وقت آیا اور فرشے جان نکالنے لگے تو توبہ کی سوچھی۔ یا کبھی کسی مصلحت سے ظاہر طور پر رسمی الفاظ توبہ کے کمہ لئے یا کفر پر برابر قائم رہتے ہوئے بعض دوسرے اعال سے توبہ کرلی جنہیں اپنے زعم میں گناہ سمجے رہے تھے۔ یہ توبہ کسی کام کی نہیں بارگاہ رب العزت میں اس کے قبول کی کوئی امید مذرکھیں۔ ایسے لوگوں کو پھی توبہ نصیب ہی مذہوگی جو قبول کی کوئی امید مذرکھیں۔ ایسے لوگوں کو پھی توبہ نصیب ہی مذہوگی جو قبول کی کوئی امید مذرکھیں۔ ایسے لوگوں کو پھی توبہ نصیب ہی مذہوگی جو قبول ہو۔ ان کا کام ہمیشہ گمراہی کی وادیوں میں پڑے بھی جھے۔

۱۳۸۔ ایمان کے بغیر کوئی عمل قبول نہیں: یعنی دنیا کی حکومتوں کی طرح وہاں سونے چاندی کی رشوت یہ چلے گی، وہاں تو صرف دولت ایمان کام دے سکتی ہے۔ فرض کروایک کافر کے پاس اگر اتنا ڈھیر سونے کا ہوج س سے ساری زمین بھر جائے اور وہ سب کا سب پن خیرات کر دے تو خدا کے یمال اس کی ذرہ برابر وقعت نہیں نہ آخرت میں یہ عل کچھ کام دے گا۔ کیونکہ علی روح ایان ہے بو علل ہو مردہ عمل ہو گا۔ جو آخرت کی ابدی زندگی میں کام نہیں دے سکتا۔

189۔ یعنی اگر فرض کرو کا فر کے پاس وہاں اتنا مال ہو اور خود اپنی طرف سے درخواست کر کے بطور فدیہ پیش کرے کہ یہ لے کر مجھے چھوڑ دو تب بھی قبول نہیں کیا جا سکتا۔ اور بدون پیش کئے تو پوچھتا ہی کون ہے۔ دوسری جگہ فرمایا اِنَّ الَّذِیْنَ کَفَرُ وَ لَوَ اَنَّهُمْ مَّا فِی الْاَرْضِ جَمِیْعًا قَمِنْلَهُ مَعَهُ لِیَفَتَدُ وَ ابِهِ مِنْ عَذَابِ یَوْمِر الْقِیلَمَةِ مَا تُقُبِّلُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ فَلَهُمْ مَا لِیْ اللَّارِضِ جَمِیْعًا قَمِنْلَهُ مَعَهُ لِیَفَتَدُ وَ ابِهِ مِنْ عَذَابِ یَوْمِر الْقِیلَمَةِ مَا تُقُبِّلُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابُ اللّٰهِ اللّٰهُ مُعَهُ لِیَفَتَدُ وَ ابِهِ مِنْ عَذَابِ یَوْمِر الْقِیلَمَةِ مَا تُقُبِّلُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مِنْ عَذَابِ اللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ فَاللّٰهُ مَعَهُ لِیَفَتَدُ وَ ابِهِ مِنْ عَذَابِ یَوْمِر الْقِیلَمَةِ مَا تُقُرِبُ لَا مِنْ عَذَابُ اللّٰهِ اللّٰهُ وَلِهُمْ وَاللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهِ لِلللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهُ وَلَا لَا اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

م میں کال جب تک میں کیا ہے۔ نہ خرچ کرو گے میاری چیز سے کچھ اور جو چیز خرچ کرو گے ہے ۔ اُنہ کے معلوم ہے [۱۳۰]

لَنُ تَنَالُوا الْبِرَّ حَلَى تُنَفِقُوا مِمَّا تُخِبُّونَ ﴿ وَمَا تُنَفِقُوا مِمَّا تُخِبُّونَ ﴿ وَمَا تُنَفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ

كُلُّ الطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِيِّ اِسْرَآءِيلَ اِلَّا مَا حَرَّمَ اِسْرَآءِيلَ اِلَّا مَا حَرَّمَ اِسْرَآءِيلُ عَلَى نَفْسِهِ مِنْ قَبْلِ اَنْ مَا حَرَّمَ اِسْرَآءِيلُ عَلَى نَفْسِهِ مِنْ قَبْلِ اَنْ تُنْزَلَ التَّوْرِيةِ ثُنَرَّلَ التَّوْرِيةِ فَلْ فَأْتُوا بِالتَّوْرِيةِ فَلْ فَأْتُوا بِالتَّوْرِيةِ فَاتُوا بِالتَّوْرِيةِ فَاتُوا بِالتَّوْرِيةِ فَاتُلُوهَا إِنْ كُنْتُمُ طِيقِينَ عَلَى فَاتُلُوهَا إِنْ كُنْتُمُ طِيقِينَ عَلَى فَاتُلُوهَا إِنْ كُنْتُمُ طِيقِينَ عَلَى فَاتُلُوهُا إِنْ كُنْتُمُ طِيقِينَ عَلَى فَاتُوا اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُلْوِينَ عَلَى اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُل

فَمَنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ الْكَذِبَ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَمَنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ الْكَذِبَ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَأُولَإِكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴿ آَيَ

قُلُ صَدَقَ اللهُ ﴿ فَاتَّبِعُوا مِلَّةَ اِبْرِهِيْمَ حَنِينًا اللهُ اللهُ الْمُشْرِكِينَ ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿

۹۳۔ سب کھانے کی چیزیں علال تھیں بنی اسرائیل کو مگر وہ جو حرام کرلی تھی اسرائیل نے اپنے اوپر توریت نازل ہونے سے پہلے [۱۳۳] تو کمہ لاؤ توریت اور پڑھواگر سے ہو[۱۳۳]

۹۷۔ پھر جو کوئی جوڑے اللہ پر جھوٹ اس کے بعد تو وہی میں بڑے بے انصاف [۱۳۳]

98۔ توکمہ سے فرمایا اللہ نے اب تابع ہو جاؤ دین ابراہیم کے جوایک ہی کا ہو رہا تھا اور نہ تھا شرک کرنے والا [۱۳۳] ۱۸۰۱۔ مجبوب چیزیں فرچ کرنے کی فضیت: یعنی اللہ کو معلوم ہے کہ کلیسی چیز فرچ کی، کمال فرچ کی اور کس کے لئے فرچ کی۔ جتنی مجبوب اور پیاری چیز جس طرح کے مصرف میں جس قدر اظلاص و حن نیت سے فرچ کرو گے اسی کے موافق غدا تعالیٰ کے یمال سے بدلہ ملنے کی امیدرکھواعلیٰ درجہ کی نیکی عاصل کرنا چاہو تو اپنی مجبوب و عزیز ترین چیزوں میں سے کچھ غدا کے راسة میں نکالو۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "یعنی جس چیز سے دل بہت لگا ہوا ہواس کے فرچ کرنے کا بڑا درجہ ہے، یوں ثواب ہر چیز میں ہے شاید یمود (ونصاریٰ) کے ذکر میں یہ آیت اس واسطے نازل فرمائی کہ ان کو اپنی ریاست بہت عزیز تھی جملے تھا منے کو نبی کہ بوٹ یہ ہوتے تھے۔ تو جب تک وہ ہی اللہ کے راسة میں نہ چھوڑیں درجہ ایمان نہ پائیں گے۔" پہلی آیت سے یہ مناسبت ہوئی کہ وہاں کافر کا مال فرچ کرنا بیکار بتلایا تھا، اب اس کے بالمقابل بتلا دیا کہ مومن جو فرچ کرے اس سے نیکی میں کال عاصل ہوتا ہے۔

الاا تحریم طلل کی نذرکا مسلد: یمود آخضرت سی آنیا آنیا اور مسلمانوں سے کھتے تھے کہ تم اپنے کو دین ابراہیم پر کھیے بتلاتے ہو جبکہ وہ چین کھاتے ہو جو اللہ تعالیٰ نے ابراہیم کے گھرانے پر حرام کی تعمیں جیسے اونٹ کا گوشت اور دودھ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جتنی چین اب لوگ کھاتے ہیں سب ابراہیم کے وقت میں طال تھیں۔ جب تک تورات نازل ہوئی، بیٹک تورات میں خاص بنی اسرائیل پر بعض چین حرام ہوئی ہیں۔ مگر ایک اونٹ تورات سے پہلے حضرت اسرائیل (یعقوب) علیہ السلام کو "عرق النباء" کا درد تھا، اس وقت نذرکی کہ اگر صحت پائی تو جو چیز میری رغبت کی ہے اسے چھوڑ دوں گا۔ ان کو یہ ہی (اونٹ کا گوشت اور دودھ) ہت مرغوب تھا، مونذر کے سبب چھوڑ دیا۔ اس قسم کی نذر جو تحریم طلال پر مثل ہو ہماری شریعت میں روا منیں کا قال تعالیٰ کیا گئے اللہ اللہ لک (تحریم کی کے اگر کی گوٹوڑ دیے اور کھارہ ادا کرے۔ منیں کیا قال تعالیٰ کیا گئے اللہ اللہ لک (تحریم کی ایک مجبوب چیز کو چھوڑ دیتا مذکور ہے۔ اس آیت میں یعقوب کا ایک مجبوب چیز کو چھوڑ دیتا مذکور ہے۔ اس قسم کی تعرب کیا گیا ہے کہ پہلی شرائع میں نسخ واقع ہوا ہے جو چیز ایک طرح دونوں آیتوں میں نطیف مناسبت ہو گئی۔ نیزان آیات میں متنبہ کیا گیا ہے کہ پہلی شرائع میں نسخ واقع ہوا ہے جو چیز ایک زمانہ میں علال متحی بعد میں حرام ہو گئی۔ اگر ای طرح شریعت محدید اور شرائع سابقہ میں طلال و حرام کے اعتبار سے تفاوت ہوتو زمانہ میں طال قبی وجہ نہیں۔

۱۴۲۔ یبودیوں کا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو چیلنے: یعنی اگر تم سے ہوکہ یہ چیزیں ابراہیم کے زمانہ سے حرام تھیں تولاؤیہ مضمون خود اپنی مسلم کتاب تورات میں دکھلا دو۔ اگر اس میں بھی نہ نکلا تو تمہارے کاذب و مفتری ہونے میں کیا شبہ ہو سکتا ہے۔ روایات میں ہے کہ یمود نے یہ زبر دست چیلنج منظور نہ کیا۔ اور اس طرح نبی الٹُوالِیَہُوَم کی صداقت پر ایک اور دلیل قائم ہو گئی۔ ۱۳۷۱۔ یعنی بڑی بے انصافی ہوگی اگر اس کے بعد بھی وہی مرغے کی ایک ٹانگ گاتے رہو کہ نہیں، یہ چیزیں ابراہیمؑ کے زمانہ سے حرام ہیں اور دین ابراہیمؑ کے اصلی پیروہم میں۔

۱۳۷۲ یعنی خدا تعالیٰ نے حرام و علال کے متعلق نیز اسلام اور محمد النَّاؤَلَیَّاؤِم کے باب میں پھی پھی اور کھری کھری باتیں تم کو سنا دیں جن کوکوئی جھٹلا نہیں سکتا۔ اب چا بیئے کہ تم بھی مسلمانوں کی طرح اصلی دین ابراہیم کی پیروی اور اس کے اصول کا اتباع کرنے لگو۔ جن میں سب سے بڑی چیز توحید خالص تھی۔ چا میئے کہ تم بھی عزیز و میخ اور احبار ورہبان کی پرستش چھوڑ کر کیے موحد مسلم بن جاؤ۔

إِنَّ اَوَّلَ بَيْتٍ وُّضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُلْرَكًا وَّهُدًى لِبَكَّةَ مُلْرَكًا وَّهُدًى لِلْمُلْمِينَ ﴿

فِيهِ النَّ بَيِّنْتُ مَّقَامُ اِبْرَهِيْمَ أَ وَمَنُ دَخَلَهُ كَانَ امِنًا وَلِلهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ النَّهِ سَبِيلًا وَمَنُ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ اللَّهِ سَبِيلًا وَمَنُ كَفَرَ فَانَّ الله غَنِيُّ عَنِ الْعُلَمِينَ عَى

قُلْ يَاهُلَ الْكِتْبِ لِمَ تَكُفُّرُوْنَ بِالْيِ اللهِ اللهِ اللهِ قَالَى اللهِ اللهِ قَالَمُ اللهِ قَالَمُ اللهِ قَالَمُ اللهِ قَالَمُ اللهُ شَهِيدُ عَلَى مَا تَعْمَلُوْنَ عَلَى اللهُ اللهُ شَهِيدُ عَلَى مَا تَعْمَلُوْنَ عَلَى اللهِ عَلَى مَا تَعْمَلُوْنَ عَلَى اللهِ عَلَى مَا تَعْمَلُوْنَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

97۔ بیشک سب سے پہلا گھر جو مقرر ہوا لوگوں کے واسطے یہی ہے جو مکہ میں ہے <sup>[170]</sup> برکت والا اور ہدایت جمان کے لوگوں کو

۹۶۔ اس میں نشانیاں میں ظاہر جیسے مقام ابراہیم اور جو اس کے اندر آیا اس کو امن ملا [۱۳۳] اور اللہ کا حق ہے لوگوں پر جج کرنا اس گھر کا جو شخص قدرت رکھتا ہو اسکی طرف راہ چلنے کی اور جو نہ مانے تو پھر اللہ پر وا نہیں رکھتا جمان کے لوگوں کی [۱۳۴]

۹۸۔ تو کہہ اے اہل کتاب کیوں منکر ہوتے ہواللہ کے کلام سے اوراللہ کے روبروہے جو تم کرتے ہو[۴۸]

۱۳۵ سب سے پہلا گھر کعبہ: مسلمانوں کے اس دعوئے پر کہ ہم سب سے زیادہ ابراہیم سے اشبہ واقرب ہیں، یہود کو یہ بھی اعتراض تھا کہ ابراہیم نے وطن اصلی (عراق) چھوڑ کر شام کو ہجرت کی، وہیں رہے وہیں وفات پائی، بعدہ ان کی اولاد شام میں رہی، کتنے اندیاء اسی مقدس سرزمین میں مبعوث ہوئے سب کا قبلہ بیت المقدس رہاکیا، پھرتم مجاز کے رہنے والے جنوں نے بیت المقدس کو چھوڑ کر کعبہ کو اپنا قبلہ بنا لیا ہے۔ اور سرزمین شام سے دور ایک طرف پڑے ہوکس منہ سے دعویٰ کر سکتے ہوکہ

ابراہیمُ و ملت ابراہیمُ سے تم کوزیادہ قرب و مناسبت حاصل ہے۔ اس آیت میں معترضین کو بتلایا گیا کہ بیت المقدس وغیرہ مقامات مقدسہ تو بعد میں تعمیر ہوئے ہیں دنیا میں سب سے پہلا متبرک گھر جو لوگوں کی توجہ الی اللہ کے لئے مقرر کیا گیا اور بطور ایک عبادت گاہ اور نشان مدایت کے بنایا گیا، وہ یہ ہی کعبہ شریف ہے جواس مبارک شہر مکہ معظمہ میں واقع ہوا ہے۔ ۱۴۷۔ بیت اللہ کی برکات اور اہمیت: حق تعالیٰ نے شروع سے اس گھر کو ظاہری و باطنی، حبی و معنوی برکات سے معمور کیا اور سارے جمان کی ہدایت کا سرچشمہ مٹھمرایا ہے۔ روئے زمین پر جس کسی مکان میں برکت و ہدایت پائی جاتی ہے اسی بیت المقدس کا ایک عکس اور پر توسمجھنا چاہئے۔ یہیں سے رسول الثقلین کو اٹھایا، مناسک جج اداکرنے کے لئے سارے جمان کواسی کی طرف دعوت دی، عالمگیر مذہب اسلام کے پیروؤں کو مشرق و مغرب میں اس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھنے کا عکم ہوا۔ اس کے طواف کرنے والوں پر عجیب و غریب بر کات وانوار کا افاضہ فرمایا۔ انبیائے سابقین بھی جج اداکرنے کے لئے نہایت شوق و ذوق سے تلبیہ بکارتے ہوئے اس شمع کے پروانے بنے اور طرح طرح کی ظاہر و باہر نشانیاں قدرت نے بیت اللہ کی برکت سے اس سرزمین میں رکھ دیں۔ اسی لئے ہرزمانہ میں مختلف مذاہب اس کی غیر معمولی تعظیم واحترام کرتے رہے اور ہمیشہ وہاں داخل ہونے والے کو مامون سمجھا گیا اس کے پاس مقام ابراہیم کی موجودگی پتہ دے رہی ہے کہ یہاں ابراہیم کے قدم آئے ہیں۔ اور اس کی تاریخ جو تام عرب کے نزدیک بلانکیر مسلم چلی آرہی ہے بتلاتی ہے کہ یہ وہ پتھرہے جس پر کھڑے ہوکر ابراہیم ا نے کعبہ تعمیر کیا تھا اور غدا کی قدرت سے اس پتھر کا وجود ایک ٹھوس دلیل اس کی ہے کہ یہ گھر طوفان نوح کی تباہی کے بعد حضرت ابراہیم کے پاک ہاتھوں سے تعمیر ہوا جن کی مدد کے لئے حضرت اسمعیل شریک کار رہے جیسا کہ پارہ لانے کے آخر میں گذر

۱۳۷ بیت اللہ کے ج کا عکم: "اس پاک گھر میں جال خداوندی کی کوئی خاص تجلی ہے جس کی وجہ سے ادائے ج کے لئے اسے مخصوص کیا گیا۔ کیونکہ ج ایک ایسی عبادت ہے جس کی ہر ادا اس جمیل مطلق اور مجبوب برحق کے عثق و محبت کے جذبہ کا اظہار کرتی ہے پس ضروری ہے کہ جے اس کی محبت کا دعویٰ ہواور بدنی و مالی حیثیت سے بیت اللہ تک پہنچنے کی قدرت رکھتا ہو، کم از کم عمر میں ایک مرتبہ دیار محبوب میں عاضری دے اور دیوانہ وار وہاں کا چکر لگائے (اس مضمون کو حضرت مولانا محمد قاسم قدس اللہ سرہ نے "قبلہ نما" میں بڑے شرع و بسط سے لکھا ہے) جو مدعی محبت اتنی تکلیف اٹھانے سے بھی انکار کرے سمجھ لو کہ جھوٹا عاشق ہے۔ اختیار ہے جمال چاہے دھکے کھاتا پھرے نود محروم و مجور رہے گا۔ اس مجبوب حقیقی کو کسی کی کیا پرواہ ہے

کوئی یمودی ہوکر مرے یا نصرانی ہوکر، اس کا کیا بگرتا ہے۔ (احکام ج کی تفصیل کتب فقہ میں دیکھنی چاہئے)

۱۴۸۔ اہل کتاب کو تنبیہ: پہلے سے خطاب یمود و نصاریٰ کو کیا جارہا تھا، درمیان میں ان کے بعض شبات کا جواب دیا گیا۔ یمال سے پھر ان کو تنبیہ و تو بخ کی گئی۔ یعنی حق و صداقت کے واضح دلائل اور قرآن کریم کی ایسی پھی اور پکی باتیں سننے کے بعد بھی تمہیں کیا ہواکہ باوجود اہل کتاب کملانے کے برابر کلام اللہ اور اس کے لانے والے کے انکار پر تلے ہوئے ہو۔ یاد رکھو تمہاری سب کارروائیاں خدا کے سامنے ہیں تمہاری نیتوں اور تدہیروں کو وہ خوب جانتا ہے، جس وقت پکڑے گا رتی رتی کا حیاب لے کر چھوڑے گا۔

۲۴۰

قُلُ يَاهُلَ الْكِتْبِ لِمَ تَصُدُّونَ عَنْ سَبِيُلِ اللهِ مَنُ امَنَ تَبُغُونَهَا عِوَجًا وَ اَنْتُمُ اللهِ مَنُ امَنَ تَبُغُونَهَا عِوَجًا وَ اَنْتُمُ شُهَدَآءُ وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعُمَلُونَ هَ

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا إِنْ تُطِيعُوُا فَرِيُقًا مِّنَ اللَّهِ اللَّذِيْنَ الْمَنُوَّا إِنْ تُطِيعُوُا فَرِيُقًا مِّنَ اللَّهِ اللَّذِيْنَ الْوَتُوا الْكِتْبَ يَرُدُّو كُمْ بَعْدَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّةُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُولِمُ اللللْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُولُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِلْمُ الللللْمُ اللللْمُولِ اللللْمُلْمُ الللْمُلْم

وَكَيْفَ تَكُفُرُونَ وَانْتُمْ تُتَلَى عَلَيْكُمْ اللهِ وَفِيْكُمْ رَسُولُهُ وَمَنَ يَعْتَصِمُ اللهِ وَفِيْكُمْ رَسُولُهُ وَمَنَ يَعْتَصِمُ إللهِ فَقَدُ هُدِى إلى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ ﴿

99۔ تو کمہ اے اہل کتاب کیوں روکتے ہو اللہ کی راہ ے ایان لانے والوں کو کہ ڈھونڈتے ہو اس میں عیب اور تم خود جانتے ہواور اللہ بے خبر نہیں تمہارے کام سے [۱۲۹]

۱۰۰۔ اے ایمان والواگر تم کہا مانو کے بعضے اہل کتاب کا تو پھر کر دیں گے وہ تم کوا میان لائے پیچھے کافر[۱۵۰]

101۔ اور تم کس طرح کافر ہوتے ہو اور تم پر پڑھی جاتی ہیں آئیس اللہ کی اور تم میں اس کا رسول ہے اور جو کوئی مضبوط پکڑے اللہ کو تو اس کو ہدایت ہوئی سیدھے رستہ کی [۱۵۱]

۱۳۹۔ یعنی نہ صرف بید کہ خود ایانی سعادت عاصل کرنے سے محروم ہو، 'دوسروں کو بھی چاہتے ہو کہ اللہ کے راسۃ سے روک دواور جو سعید رومیں مشرف بہ ایان ہو چکی ہیں۔ ان کو اسلام کے فرضی عیب بتلا کر دین اسلام سے واپس لے آؤ۔ پھر یہ حرکتیں محض جمل و بیخری سے نہیں کر رہے بلکہ سمجے بوجھ کر سیدھی باتوں کو ٹیڑھا ثابت کرنے کی فکر میں رہتے ہو، تمہارے اس ہیر پھیر سے خدا

بے خبر نہیں۔ مناسب وقت پر اکھٹی سزا دے گا۔

۱۵۰۔ مومنین کو تصیحتیں: پہلے اہل کتاب کو ڈانٹا گیا تھا کہ جان ہو چھ کر کیوں لوگوں کو گمراہ کرتے پھرتے ہو۔ یہاں مسلمانوں کو نصیحت کی گئی کہ تم ان مفیدین کے بھرے میں یہ آنا، اگر ان کے اشاروں پر چلو گے تواندیشہ ہے کہ آہستہ آہستہ نور ایمان سے نکل کر کفر کے تاریک گڑھے میں دوبارہ یہ جاگرو۔

ا ۱۵۱۔ "یعنی بہت بعید ہے کہ وہ قوم ایان لائے پیچھے کافربن جائے یا کافروں جیسے کام کرنے لگے، جس کے درمیان خدا کا عظیم الثان پیغمبر جلوہ افروز ہو، جو شب وروز ان کواملہ کا روح پرور کلام اور اس کی تازہ بتازہ آیتیں پڑھ کر سنتا رہنا ہے۔ پچ تو یہ ہے کہ جس نے ہر طرف سے قطع نظر کر کے ایک خدا کو مضبوط پکر ایا اور اسی پر دل سے اعتاد و توکل کیا اسے کوئی طاقت کامیابی کے سیدھے رستے سے ادھرادھر نہیں ہٹا سکتی۔ (تنبیہ) انصار مدینہ کے دو غاندانوں اوس و خزرج کے باہم اسلام سے قبل سخت عداوت اور د شمنی تھی، ذرا ذرا بات پر لڑائی اور خوزیزی کا بازار گرم ہو جاتا تھا جو برسوں تک سردینہ ہوتا تھا ۔ چنانچیہ ""بعاث"" کی مشہور جنگ ایک سوبیس سال تک رہی آخر پیغمبر عربی اٹنٹالیم کی ہجرت پر ان کی قسمت کا ستارہ چمکا اور اسلام کی تعلیم اور نبی کریم الٹٹٹالیم کی فیض صحبت نے دونوں قبیلوں کو جو صدیوں سے ایک دوسرے کے خون کے پیاسے رہتے تھے ملا کر شیرو شکر کر دیا اور نہایت مضبوط برادرانہ تعلقات قائم کر دیے ۔ یہود مدینہ کو ان دونوں حریف خاندانوں کا اس طرح مل بیٹھنا اور متفقہ طاقت سے اسلام کی خدمت و حایت کرنا ایک آنکھ نہ بھاتا تھا۔ ایک اندھے یہودی شاس بن قبیں نے کسی فتنہ پر داز شخص کو بھیجا کہ جس مجلس میں دونوں خاندان جمع ہوں وہاں کسی ترکیب سے بعاث کی لڑائی کا ذکر چھیڑ دے۔ چنانچہ اس نے مناسب موقع پاکر بعاث کی یاد تازہ کرنے والے اشعار سنانے شروع کر دیے۔ اشعار کا سننا تھاکہ ایک مرتبہ بجھی ہوئی چنگاریاں پھر سلگ اٹھیں۔ زبانی جنگ سے گذر کر ہتھیاروں کی لڑائی شروع ہونے کو تھی کہ نبی کریم لٹاٹیا آپلم جاعت مهاجرین کو ہمراہ لئے ہوئے موقع پر پہنچ گئے۔ آپ لٹاٹیا آپلم نے فرمایا اے گروہ مسلمین! اللہ سے ڈرو، میں تم میں موجود ہوں۔ پھریہ جاہلیت کی بگار کلیسی؟ خدا نے تم کوہدایت دی۔ اسلام سے مشرف کیا۔ جاہلیت کی تاریحیوں کو محو فرما دیا۔ کیا ان ہی کفریات کی طرف مچرالٹے پاؤں لوٹنا چاہتے ہو۔ جن سے نکل کر آئے تھے۔ اس پیغمبرانہ آواز کا سننا تھاکہ شیطانی جال کے سب حلقے ایک ایک کر کے ٹوٹ گئے۔ اوس و خزرج نے ہتھیار پھینک دیے اور ایک دوسرے سے گلے مل کر رونے لگے۔ سب نے سمجھ لیا کہ یہ سب ان کے دشمنوں کی فتنہ انگیزی تھی۔ جس سے آئندہ ہمیشہ ہوشیار رہنا چاہئیے۔ اسی واقعہ کے متعلق یہ کئی آیتیں نازل ہوئیں۔

777

يَّائَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَّ حَقَّ تُقْتِم وَلَا تَمُونَ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهُ وَنَ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهُ وَنَ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْكُ وَلَكُوا اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَكُوا اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَا عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَكُوا وَاللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا وَلَكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَلَكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَاللَّهُ عَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَاللَّهُ عَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَاللَّهُ عَلَيْكُوا وَاللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهُ وَالْعَلَامُ اللَّهُ عَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا وَاللَّهُ عَلَيْكُوا وَاللَّهُ عَلَيْكُوا وَاللَّهُ عَلَيْكُوا وَاللَّهُ عَلَيْكُوا وَاللّهُ عَلَيْكُوا وَلَا اللّهُ عَلَيْكُوا وَاللّهُ عَلَيْكُوا وَاللّهُ عَلَيْكُوا وَاللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا وَلَا لَاللّهُ عَلَيْكُوا وَلَا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَا عَلَامُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَالْمُ الْمُعَلِي اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا ال

وَاعۡتَصِمُوا بِحَبُلِ اللهِ جَمِيۡعًا وَّلَا تَفَرَّ قُوا وَاذَ كُرُوا نِعۡمَتَ اللهِ عَلَيۡكُمۡ إِذَ كُرُوا نِعۡمَتَ اللهِ عَلَيۡكُمۡ إِذَ كُرُوا نِعۡمَتَ اللهِ عَلَيۡكُمۡ إِذَ كُنۡتُمۡ اَعۡدَاءً فَالَّفَ بَيۡنَ قُلُوبِكُمۡ فَانَتُمۡ عَلَى فَاصۡبَحۡتُمۡ بِنِعۡمَتِهٖ إِخُوانًا وَكُنۡتُمۡ عَلَى فَاصۡبَحۡتُمُ بِنِعۡمَتِهٖ إِخُوانًا وَكُنۡتُمۡ عَلَى فَاصۡبَحۡتُمُ بِنِعۡمَتِهٖ إِخُوانًا وَكُنْتُمۡ عَلَى فَاصۡبَحۡتُمُ مِنَهُا فَاصُمُ وَكُنْتُمُ عَلَى شَفَا حُفۡرَةٍ مِّنَ النّارِ فَانَقَذَكُمُ مِنْهَا لَا كُمۡ النِّهِ لَعَلَّكُمُ كَمُ النِّهِ لَعَلَّكُمُ تَعۡمَا لَكُمۡ النِّهِ لَعَلَّكُمُ تَعۡمَا لَكُمُ النِّهِ لَعَلَّكُمُ تَعۡمَا لَهُ لَكُمُ النِّهِ لَعَلَّكُمُ تَعۡمَا لَا اللهُ لَكُمُ النَّهِ لَعَلَّكُمُ النَّهِ لَعَلَّكُمُ تَعۡمَا لَعُلَاكُمُ النَّهُ لَكُمُ النَّهِ لَعَلَّكُمُ النَّهُ لَكُمُ النَّهِ لَعَلَّكُمُ النَّهُ لَكُمُ النَّهِ لَعَلَّكُمُ النَّهِ لَعَلَّكُمُ النَّهُ لَكُمْ النَّهِ لَعَلَّكُمُ النَّهِ لَعَلَّكُمُ النَّهُ لَكُمُ النَّهِ لَعَلَّكُمُ النَّهُ لَكُمُ النَّهُ لَكُمُ النَّهُ لَكُمُ النَّهُ لَكُمُ النَّهُ لَكُمْ النَّهُ لَعُلَاكُمُ لَا لَهُ لَكُمْ النَّهُ لَعُلَاكُمُ اللَّهُ لَكُمُ النَّهُ لَكُمْ النَّهُ لَلّٰ اللّٰهُ لَكُمْ النَّهُ لَكُمْ النَّهُ لَكُمْ النَّهُ لَكُمُ النَّهُ لَكُمْ النَّهُ لَكُمْ النَّهُ لَلّٰهُ لَكُمْ النَّهُ لَلَهُ لَلْ اللّٰهُ لَلْمُ لَعُلُولُ لَعُلُولُ اللّٰهُ لَلْمُ لَلْهُ لَلْكُمْ النَّهُ لَلْهُ لَلْكُمْ النَّهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْكُمْ النَّهُ لَا لَعُلُولُ لَكُمْ النَّهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْعُلُكُمْ النَّهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَكُمْ النَّهُ لَلْهُ لَلْكُمْ النَّهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَكُمْ النَّهُ لَلْهُ لَالِهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَاللّٰهُ لَلْهُ لَلْلَالِهُ لَلْهُ لَاللّٰهُ لَلْهُ لَلْهُ ل

۱۰۲۔ اے ایان والو ڈرتے رہواللہ سے جیسا چاہیئے اس سے ڈرنا اور یذ مربومگر مسلمان [۱۵۲]

۱۰۳۔ اور مضبوط پکڑورسی اللہ کی سب مل کر اور پھوٹ نہ ڈالو [۱۵۳] اور یاد کرو احیان اللہ کا اپنے اوپر جب کہ تھے تم آپ میں دشمن پھر الفت دی تمہارے دلول میں اب ہو گئے اس کے فضل سے بھائی [۱۵۳] اور تم تھے کنارے پر ایک آگ کے گڑھے کے پھر تم کواس سے نجات دی [۱۵۸] اسی طرح کھولتا ہے اللہ تم پر آئیس ناکہ تم راہ پاؤ [۱۵۸]

101۔ تقویٰ اختیار کرو: یعنی ہر مسلمان کے دل میں پورا ڈر خدا کا ہونا چاہیے کہ اپنے مقدور بھر پر ہیزگاری و تقویٰ کی راہ سے نہ ہے اور ہمیشہ اس سے استفامت کا طالب رہے۔ شیاطین چاہتے ہیں کہ تمہارا قدم اسلام کے راسۃ سے ڈگرگا دیں۔ تم کو چاہئے کہ انہیں مایوس کر دو۔ اور مرتے دم تک کوئی حرکت مسلمانی کے خلاف نہ کرو۔ تمہارا جینا اور مرنا خالص اسلام پر ہونا چاہئے۔

101۔ اللہ کی رسی کو تھامے رہو: یعنی سب مل کر قرآن کو مضبوط تھامے رہو بو خدا کی مضبوط رسی ہے یہ رسی ٹوٹ تو نہیں سکتی ہاں چھوٹ سکتی ہے۔ اگر سب مل کر اس کو پوری قوت سے پکڑے رہوگے، کوئی شیطان شرائگیزی میں کامیاب نہ ہو سکے گا۔ ہور انفرادی زندگی کی طرح مسلم قوم کی ابتماعی قوت بھی غیر متزلزل اور ناقابل اختلال ہو جائے گی۔ قرآن کریم سے تمسک کرنا ہی اور انفرادی زندگی کی طرح مسلم قوم کی ابتماعی قوت بھی غیر متزلزل اور ناقابل اختلال ہو جائے گی۔ قرآن کریم سے تمسک کرنا ہی موہ چیز ہے جس سے بھری ہوئی قوتیں جمع ہوتی ہیں اور ایک مردہ قوم حیات تازہ عاصل کرتی ہے۔ لیکن تمسک بالقرآن کا یہ مطلب نہیں کہ قرآن کو اپنی آراء و ہواء کا تختہ مثق بنالیا جائے بلکہ قرآن کریم کا مطلب وہ ہی معتبر ہوگا ہوا عادیث صبحہ اور سلف صالحین کی متفقہ تصریحات کے خلاف نہ ہو۔

۱۵۴۔ اسلامی انوت واتحاد: یعنی صدیوں کی عداوتیں اور کینے نکال کر خدا نے نبی کریم الٹی آیٹو کی برکات سے تم کو بھائی بھائی بنا

دیا۔ جس سے تمہارا دین اور دنیا دونوں درست ہوئے۔ اور ایسی ساکھ قائم ہو گئن جے دیکھ کر تمہارے دشمن مرعوب ہوتے ہیں یہ برادرانہ اتحاد خداکی اتنی بڑی نعمت ہے جوروئے زمین کا خزانہ خرچ کر کے بھی میسر نہ آسکتی تھی۔

۱<mark>۵۵</mark>۔ یعنی کفرو عصیان کی بدولت دوزخ کے بالکل کنارے پر کھڑے تھے کہ موت آئی اوراس میں گرے۔ خدا نے تمہارا ہاتھ پکڑ کر اس سے بچایا اور نبی کریم <sup>الٹی</sup> آلیم دنیوی احیانات کویادر کھوگے تو کبھی گمراہی کی طرف واپس نہ جاؤگے۔

۱۵۱۔ یعنی یہ باتیں اس قدر کھول کھول کر سنانے سے مقصود یہ ہے کہ ہمیشہ ٹھیک راستہ پر چلتے رہو۔ ایسی مہلک و خطرناک غلطی کا پھراعادہ نہ کرواور کسی شیطان کے اغواء سے استقامت کی راہ نہ چھوڑو۔

۱۰۴۔ اور چاہیئے کہ رہے تم میں ایک جاعت ایسی جو بلاتی رہے نیک کام کی طرف اور حکم کرتی رہے اچھے کاموں کا اور منع کریں برائی سے اور وہی پہنچے اپنی مراد کو [۱۵۷]

۱۰۵۔ اور مت ہو ان کی طرح جو متفرق ہو گئے اور انتلاف کرنے لگے بعد اس کے کہ پہنچ چکے ان کو حکم صاف اور ان کو بڑا عذاب ہے [۱۵۸]

وَلْتَكُنُ مِّنْكُمُ أُمَّةُ يَّدُعُونَ إِلَى الْخَيْرِ
وَيَامُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ
الْمُنْكَرِ وَأُولَيِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿
وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا
مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَ هُمُ الْبَيِّنْتُ وَ أُولَيِكَ مُ

۱۵۱۔ علماء کی جاعت کی ضرورت: یعنی تقوی، اعتصام بحبل اللہ، اتحاد و اتفاق قومی زندگی، اسلامی موافات، یہ سب چیزی اس وقت باقی رہ سکتی میں جبکہ مسلمانوں میں ایک جاعت فاص دعوت وارشاد کے لئے قائم رہے ۔ اس کا وظیفہ یہ ہی ہوکہ اپنے قول و عل سے دنیا کو قرآن و سنت کی طرف بلائے اور جب لوگوں کو اچھے کاموں میں ست یا برائیوں میں مبتلا دیکھے، اس وقت مسلائی کی طرف متوجہ کرنے اور برائی سے روکنے میں اپنے مقدور کے موافق کو تاہی نہ کرے۔ ظاہر ہے کہ یہ کام وہ ہی حضرات کر سکتے ہیں جو معروف و منکر کا علم رکھنے اور قرآن و سنت سے باخبر ہونے کے ساتھ ذی ہوش اور موقع شناس ہوں، ورنہ بہت مکن ہے کہ ایک جابل آدمی معروف کو منکر یا منکر کو معروف خیال کر کے بجائے اصلاح کے سارا نظام ہی مختل کر دے یا ایک منکر کی اصلاح کا ایسا طریقہ افتیار کرے۔ جو اس سے بھی زیادہ منکرات کے عدوث کا موجب ہوجائے۔ یا نرمی کی جگہ سختی اور

سختی کے موقع میں نرمی برتنے لگے۔ شاید اسی لئے مسلمانوں میں سے ایک مخصوص جاعت کو اس منصب پر مامور کیا گیا جو ہر طرح دعوت الیٰ گنے امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کی اہل ہو۔ حدیث میں ہے کہ جب لوگ منکرات میں پیمنس جائیں اور کوئی روکنے والا نہ ہو تو عام عذاب آنے کا اندیشہ ہے۔ باقی یہ کہ کن احوال واوقات میں امر بالمعروف و نہی عن المنکر کے ترک میں آدمی معذور سمجھا جا سکتا ہے اور کن مواقع میں واجب یا متحب ہے اس کی تفصیل کا یہ موقع نہیں ۔ ابو بکر رازی نے "احکام القرآن "" میں اس پر نہایت مبوط کلام کیا ہے۔ فلیراجع۔

100 یہود و نصاریٰ کی طرح اختلاف میں نہ رپوہ بیعنی یہود و نصاریٰ کی طرح مت بنو ہو خدا تعالیٰ کے صاف احکام پہنچنے کے بعد محض اوہام واہواء کی پیروی کر کے اصول شرع میں متفرق اور فروع میں مختلف ہوگئے ۔ آخر فرقہ بندیوں نے ان کے مذہب و قومیت کو تباہ کر ڈالا ۔ اور سب کے سب عذاب الہی کے نیچے آگئے ۔ (تنبیہ) اس آیت سے ان اختلافات اور فرقہ بندیوں کا مذموم و مملک ہونا معلوم ہوا ہو شریعت کے صاف احکام پر مطلع ہونے کے بعد پیدا کئے جائیں افوس ہے کہ آج مسلمان کہلانے والوں میں بھی سینکروں فرقے شریعت اسلامیہ کے صاف و صریح ار مسلم و محکم اصول سے الگ ہوکر اور ان میں افتلاف ڈال کر اس عذاب کے نیچے آئے ہوئے میں تاہم اسی طوفان بے تمیزی میں اللہ و رسول الی ایکھی کے وعدہ کے موافق ایک عظیم الثان جاعت بحد اللہ غدا کی رسی کو مضبوط تھا ہے ہوئے ۔ ""ما انا علیہ واصحابی " کے مسلک پر قائم ہے اور تا قیام ایک عظیم الثان جاعت بحد اللہ غدا کی رسی کو مضبوط تھا ہے ہوئے ۔ ""ما انا علیہ واصحابی " کے مسلک پر قائم ہے اور تا قیام قیامت تک قائم رہے گی ۔ باقی فروعی اختلاف دو اللہ قدس سرہ نے اپنی تصانیف میں کافی و شافی بحث کی ہے ۔ شہیں ۔ اس فروعی اختلاف کے اسباب پر صفرت شاہ ولی اللہ قدس سرہ نے اپنی تصانیف میں کافی و شافی بحث کی ہے ۔ شہیں ۔ اس فروعی اختلاف کے اسباب پر حضرت شاہ ولی اللہ قدس سرہ نے اپنی تصانیف میں کافی و شافی بحث کی ہے ۔

۱۰۶۔ جس دن کہ سفید ہوں گے بعضے منہ اور سیاہ ہوں گے بعضے منہ اور سیاہ ہول گے بعضے منہ ان کے بعضے منہ ان کے بعضے منہ ان کے ایمان کا فر ہو گئے ایمان لاکر کے ان سے کہا جائے گا کیا تم کا فر ہو گئے ایمان لاکر [۱۲۰] اب چکھوعذاب بدلا اس کفر کرنے کا

۱۰۷۔ اور وہ لوگ کہ سفید ہوئے منہ ان کے سور حمت میں میں اللہ کی وہ اس میں ہمیشہ رمیں گے [۱۲۱] يَّوْمَ تَبْيَضُّ وُجُوهُ وَّ تَسُودُ وُجُوهُ أَ فَامَّا الَّذِيْنَ اسُودَّتُ وُجُوهُ هُمُّ الْكَفَرَتُمُ بَعْدَ الَّذِيْنَ اسُودَّتُ وُجُوهُ هُمُّ الْكَفَرَتُمُ بَعْدَ إِينَ اسْوَدَّتُ وُجُوهُ هُمُّ الْكَفَرَتُ مَ بَعْدَ إِينَمَا كُنْتُمُ إِينَمَا كُنْتُمُ تَكُفُّرُونَ عَلَى الْكَفْرُونَ عَلَى اللّهَ الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمُ تَكُفُّرُونَ عَلَى اللّهَ الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمُ تَكُفُّرُونَ عَلَى اللّهَ الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمُ تَكُفُّرُونَ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وَ اَمَّا الَّذِيْنَ ابْيَضَّتْ وُجُوَهُهُمْ فَفِيْ رَحْمَةِاللهِ ﴿هُمْ فِيْهَا خُلِدُوْنَ ﷺ

۱۰۸۔ یہ حکم میں اللہ کے ہم سناتے میں تجھ کو ٹھیک مُصيك اور الله ظلم كرنا نهين چاہتا خلقت پر [۱۲۲]

۱۰۹۔ اور اللہ ہی کا ہے جو کچھ کہ ہے آسانوں میں اور جو کچھ کہ ہے زمین میں اور اللہ کی طرف رجوع ہے ہر کام کا [۱۹۳] تِلُكَ اللَّهِ اللَّهِ نَتُلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلُمًا لِّلُعْلَمِينَ 🖭

وَ لِلهِ مَا فِي السَّمُوتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴿ وَ إِلَى عِ اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴿

۱۵۹۔ یعنی بعضوں کے چمرہ پر ایمان و تقویٰ کا نور چمکتا ہوگا اور عزت و وقار کے ساتھ شاداں و فرماں نظر آئیں گے۔ ان کے بر غلاف بعضوں کے منہ کفرونفاق یا فتق و فجور کی ساہی سے کالے ہوں گے، صورت سے ذلت ورسوائی ٹیک رہی ہوگی۔ گویا ہر ایک کا ظاہر باطن کا آئینہ بن جائے گا۔

۱۶۰۔ اس آیت کے مخاطبین: "یہ الفاظ مرتدین، منافقین، اہل کتاب، عام کفاریا بتدعین و فساق و فجار سب کو کھے جا سکتے ہیں ۔ ""مرتد"" تواسی کو کہتے میں جوایان لانے کے بعد کافر ہو جائے۔ ""منافق"" زبان سے اقرار کرنے کے بعد دل سے کافرر ہتا ہے ۔ ""اہل کتاب"" اپنے نبیوں اور کتابوں پر ایان لانے کے مدعی ہیں جس کا مطلب یہ ہے کہ ان کی بشارتوں کو جو نبی کریم ﷺ کے متعلق دی گئی تھیں، نسلیم کریں اور ان کی ہدایات کے موافق حضور الٹیٹالیّظم پر ایان لائیں مگر وہ انکار میں سب سے آگے رہتے ہیں گویا اپنے نبی اور کتاب پر ایمان لانے کے بعد کا فربن رہے ہیں۔ بتدعین کا دعویٰ زبان سے یہ ہوتا ہے کہ ہم قرآن و سنت کے متبع ہیں اور نبی کریم کٹائیالیٹم پر ایان لا چکے ہیں مگر اس کے بعد بہت سی بے اصل اور باطل چیزیں دین میں ڈال کر کے یا بعض ضروریات دین کا انکار کر کے اصلی دین سے نکل جاتے ہیں۔ اس طرح وہ بھی ایک درجہ میں اَ گفَرْتُمْ بَعْدَ اِیمَانِکُمْ کے مخاطب ہوئے۔ رہے فعاق جن کا عقیدہ صحیح ہواگر ان سے یہ خطاب ہوا تو یہ مطلب ہوگا کہ ایان لانے کے بعد کا فروں جیسے عل کیوں کئے۔ گویا کفر سے علی کفر مراد ہو گا۔ اور اگر عام کفار کے حق میں یہ خطاب مانا جائے تو یہ عاصل ہے کہ خدا تعالیٰ نے سب کو دین فطرت پر پیدا کیا اس فطرت ایانی کو ضائع کر کے کافر کیوں بنے۔ باقی سیاق آیات سے ظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہاں کفر سے کفر فعلی یعنی انتلاف و تفریق مذموم مراد ہو۔ واللہ اعلم۔"

۱۱۱۔ یعنی جنت میں ۔ کیونکہ جنت محض عل سے نہیں ملتی۔ عل کے بعد غداکی رحمت سے ملتی ہے اور وہ ہی جگہ ہے جہاں اللہ تعالیٰ نے ہر قسم کی رحمت کے سامان کئے ہیں۔ بہشت آنجاکہ آزارے نہ باشد۔ 191۔ تقیقی معنی میں ظلم تو وہاں ممکن ہی نہیں لیکن ظاہری طور پر جے تم ظلم کہ سکتے ہو۔ اس کا صدور بھی خدا تعالیٰ سے نہیں ہوتا۔ مثلاً ایسے سخت احکام بندوں کو بھیجے جن سے غرض محض ستانا اور دق کرنا ہو۔ یا متحق رحمت پر عذاب کرنے لگے یا تھوڑی سنزاکی جگہ زائد سزا جاری کر دے، یا کسی کی ادنیٰ ترین نیکی کا صلہ نہ دے وغیر ذلک۔ نوب سمجھ لو، اس کا جو عکم ہے خاص بندوں کی تربیت کے لئے اور جو معاملہ کسی کے ساتھ ہے عین حکمت و مصلحت کے موافق ہے۔

19۳۔ جب ہر چیزاللہ کی مملوک و مخلوق اور ہر کام کا انجام اسی کے ہاتھ میں ہے تو ظلم کیونکر اور کس لئے کیا جائے گا۔

ا۔ تم ہو بہتر سب امتوں سے جو بھیجی گئی عالم میں است کا مرتبے ہو بہتے کا موں کا اور منع کرتے ہو برے کا موں کا اور منع کرتے ہو برے کا موں سے [۱۲۵] اور اگر کا موں سے [۱۲۵] اور اگر ایان لاتے ہو اللہ پر [۱۲۷] اور اگر ایان لاتے اہل کتاب توان کے لئے بہتر تھا کچھ توان میں نافرمان میں ایان پر اور اکثران میں نافرمان میں [۱۲۷]

كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ وَلِنَّاسِ تَأْمُرُونَ فِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلَوْ امَنَ اَهْلُ الْكِتٰبِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلَوْ امَنَ اَهْلُ الْكِتٰبِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمُ مُ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَاكْتُدُهُمُ الْفُسِقُونَ فَي اللهُ وَاكْتُرُهُمُ الْفُسِقُونَ فَي وَاكْتُرُهُمُ الْفُسِقُونَ فَي وَاكْتُرُهُمُ الْفُسِقُونَ فَي وَاكْتُرُهُمُ الْفُسِقُونَ فَي وَاكْتُرُهُمُ الْفُسِقُونَ فَي

لَنُ يَّضُرُّو كُمُ الَّآ اَذَى ﴿ وَ اِنَ يُتَقَاتِلُوكُمُ لِنَّ يَّقَاتِلُوكُمُ لِكَانُ عَلَيْكُوكُمُ لِكَانُ الْأَدُبَارَ ۚ ثُمَّ لَا يُنْصَرُونَ ۚ

ااا۔ وہ کچھ نہ لگاڑ سکیں گے تمہارا مگر ستانا زبان سے اور اگر تم سے لڑیں گے توپیٹھ دیں گے پھر ان کی مدد نہ ہوگی [۱۲۸]

۱۹۲۰۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی امت سب سے بہتر امت ہے: گذشتہ رکوع کے شروع میں فرمایا تھا۔ یّا گینھ اللّذی نَ اَمَنُو اللّهُ حَقَّ تُقٰیّهِ اللّٰہِ علیہ وسلم کی امت سب سے بہتر امت ہے: گذشتہ رکوع کے شروع میں فرمایا تھا۔ سے اسی اول مضمون کی التّقُلُو اللّٰهُ حَقَّ تُقٰیّهِ اللّٰہِ درمیان میں اسی کے مناسب کچھ اوامر و نواہی اور وعد و وعید آگئی، یہاں سے اسی اول مضمون کی تکمیل کی جاتی ہے۔ اس کے علم ازلی میں پہلے سے یہ ہی مقدر ہو چکا تھا۔ جس کی خبر بعض انبیائے سابقین کو بھی دیدی گئی تھی کہ جس طرح نبی آخرالزماں محمد رسول اللہ اللّٰہ ال

محصور یہ ہوگی بلکہ اس کا دائرہ عمل سارے عالم کو اور انسانی زندگی کے تمام شعبوں کو محیط ہوگا گویا اس کا وجود ہی اس لئے ہو گا کہ دوسرول کی خیر خواہی کرے۔ اور جمال تک ممکن ہو۔ انہیں جنت کے دروازوں پر لاکر کھڑاکر دے۔ اُخبرِ جَتْ لِلنَّاسِ میں اسی طرف اشارہ ہے۔ (تنبیر) اس سورت کے نویں رکوع میں وَإِذْ أَخَذَ اللّٰهُ مِیْثَاقَ النَّبِیِّینَ الْح سے نبی کریم النَّالَیْلِم کی امامت وجامعیت کبریٰ کا بیان ہوا تھا۔ دسویں رکوع میں اُنَّ اُوَّ لَ بَیْتٍ وُّضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِیْ بِبَکَّةَ النِ سے امت کے قبلہ کی برتری دکھلائی گئی۔ گیارہویں رکوع میں و اعتصمو ا بحبل الله جمیعا الخ سے اس امت کی کتاب وشریعت کی مضبوطی کا اظہار فرمایا۔ اب یہاں بارہویں رکوع کے آغاز سے خودامت مرحومہ کی فضیلت وعظمت کا اعلان کیا جا رہا ہے۔ **۱۲۵۔** """ منکر"" (برے کاموں ) میں کفر، شرک، بدعات، رسوم قبیحہ، فتق و فجور اور ہر قسم کی بداخلاقی اور نا معقول باتیں شامل ہیں۔ ان سے روکنا بھی کئی طرح ہو گا۔ کبھی زبان سے، کبھی ہاتھ سے کبھی قلم سے، کبھی تلوار سے، غرض ہر قسم کا جماد اس میں داخل ہو گیا یہ صفت جس قدر عموم واہتام سے امت محدیہ میں پائی گئی، پہلی امتوں میں اس کی نظیر نہیں ملتی۔ 197\_ خیرالامہ کی ذمہ داریاں: اللہ پر ایمان لانے میں، اس کی توحید پر، اس کے رسولوں پر اور کتابوں پر ایمان لانا بھی داخل ہے اور سے تو یہ ہے کہ توحید خالص و کامل کا اتنا شیوع واہتام کبھی کسی امت میں نہیں رہا جو بحداللہ اس امت میں رہا ہے۔ حضرت عمر \* نے فرمایا جو شخص تم میں سے چاہتا ہے کہ اس امت (خیرالامم ) میں شامل ہو چاہئے کہ اللہ کی شرط پوری کرے یعنی امر بالمعروف نهی عن المنکر اورایان بالله، جس کا عاصل ہے خود درست ہوکر دوسروں کو درست کرنا۔ جو شان حضرات صحابہؓ کی تھی۔ میں دہرااجر ملتا مگر افسوس ہے ان میں سے چندافراد کے سوا ( مثلاً عبداللہ بن سلام یانجاشی وغیرہ ) کسی نے حق کو قبول یہ کیا باوجود وضوح حق کے نافرمانی ہی پراڑے رہے۔

۱۹۸ - اہل کتاب پر مسلمانوں کے غلبہ کی پیشگوئی: یعنی اگر اکثر نافرمان میں تو ہونے دو، تم کو ان کی اکثریت یا مادی سازوسامان سے خوت کھانے کی کوئی وجہ نہیں (اے خیرالا مم !) خدا کا وعدہ ہے کہ یہ شیطانی لٹکر تمہارا کچھ نہ بگاڑ سکے گا۔ (بشرطیکہ تم اپنے کو خیرالا مم ثابت کرو) بس یہ اتنا ہی کر سکتے میں کہ زبان سے گالی دیں اور نامردوں کی طرح تم کو برا بھلا کہتے پھریں۔ یا کوئی چھوٹی موٹی عارضی تکلیف پہنچائیں، باقی تم پر غالب و مسلط ہو جائیں، یا کوئی بڑا قومی نقصان پہنچا سکیں یہ کبھی نہ ہو گا۔ اگر لڑائی میں تمہارے مقابلہ پر آئے تو پیٹے دے کر بھاگیں گے اور کسی طرف سے ان کو مدد نہ پہنچ گی جوان کی ہزیت کوروک سکے یہ پیشینگوئی

حرف بحرف پوری ہوئی۔ صحابہ ی عمد میں اہل کتاب کا یہی حشر ہوا۔ اسلام اور مسلمانوں کی تباہی کے لئے انہوں نے ایڑی پوٹی کا زور خرچ کر دیا مگر بال بیکا نہ کر سکے۔ جہاں مقابلہ ہوا جوڑ مستنفرہ کی طرح بھاگے۔ ہر موقع پر غدا کی نصرت وامداد خیرالا مم کے شامل عال رہی اور دشمن بد حواسی اور بے کسی کی عالت مقہور و مخذول ہو کر بھاگے یا قید ہوئے یا رعیت بن کر رہے یا جہنم میں پہنچ گئے۔

ضُرِبَتُ عَلَيْهِمُ الدِّلَّةُ اَيْنَ مَا ثُقِفُوۤ اللَّهِ وَحَبُلٍ مِّنَ النَّاسِ وَبَآءُو بِحَبُلٍ مِّنَ النَّاسِ وَبَآءُو بِحَبُلٍ مِّنَ النَّاسِ وَبَآءُو بِعَضَبٍ مِّنَ اللهِ وَضُرِبَتُ عَلَيْهِمُ اللهِ وَضُرِبَتُ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ لَا لَكِفُوا يَكُفُرُونَ الْمَسْكَنَةُ لَا لِكَ بِالنَّهُمُ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِاللهِ وَيَقْتُلُونَ الْاَنْبِيآ ءَ بِغَيْرِ حَقِّ لَا اللهِ وَيَقْتُلُونَ الْاَنْبِيآ ءَ بِغَيْرِ حَقِّ لَا لَكِنِيآ ءَ بِغَيْرِ حَقِّ لَا لَكِنِيآ ءَ بِغَيْرِ حَقِّ لَا لَكِنِيآ ءَ بِغَيْرِ حَقِّ لَا لَكِنْ اللهِ وَيَقْتُلُونَ الْاَنْبِيآ ءَ بِغَيْرِ حَقِّ لَا لَكِنْ اللهِ وَيَقْتُلُونَ الْاَنْدِياَ ءَ بِغَيْرِ حَقِّ لَا لَكِنْ اللهِ وَهُمَ لَيْسُوا سَوَاءً مِنَ اللهِ النَّاءَ اللهِ الْكِتْبِ اللهِ قَلْمِ الْكِتْبِ اللهِ النَّاءَ اللهِ وَهُمَ يَتُلُونَ اللهِ انْاءَ اللهِ وَهُمَ اللهِ انْاءَ النَّيْلِ وَهُمَ

يَسُجُدُونَ

۱۱۱۔ ماری گئی ان پر ذات جمال دیکھے جائیں سوائے دست آویز اللہ کے اور دست آویز لوگوں کے [۱۲۹] اور کایا انہوں نے خصہ اللہ کا اور لازم کر دی گئی انکے اوپر عاجت مندی یہ اس واسطے کہ وہ انکار کرتے رہے ہیں مائد کی آیتوں سے اور قتل کرتے رہے ہیں پیغمبروں کو ناحق یہ اس واسطے کہ نافرمانی کی انہوں نے اور حدسے ناحق یہ اس واسطے کہ نافرمانی کی انہوں نے اور حدسے نکل گئے [۱۲۰]

۱۱۳۔ وہ سب برابر نہیں اہل کتاب میں ایک فرقہ ہے سیدھی راہ پر پڑھتے ہیں آیتیں اللہ کی راتوں کے وقت اور وہ سجدے کرتے ہیں

199۔ "یہ آیتیں اہل کتاب میں سے خاص یہود کے متعلق معلوم ہوتی ہیں جیباکہ سیاق کلام اور قرآن کی دوسری آیات سے ظاہر ہے، یعنی یہود پر ہمیشہ کے لئے ذات کی مهر کر دی گئی۔ یہ بدبخت جال کہیں پائے جائیں، ذات کا نقش ان سے محو نہیں ہو سکتا۔ بڑے بڑے کروڑ پتی یہود بھی آزادی و خود مختاری سے اپنے جان و مال کی حفاظت نہیں کر سکتے کیونکہ ان کی آزاد حکومت کسی جگہ نہیں "سوائے دستاویز اللہ کے "" یعنی بعض بچی رسمیں تورات کی عمل میں لاتے ہیں اس کے طفیل سے پڑے ہیں اور ""سوائے دستاویز اللہ کے "" یعنی کسی کی رعیت میں ہیں اس کی پناہ میں پڑے میں۔ (کذافی الموضح) بعض مفسرین نے اور ""سوائے دستاویز لوگوں کے "" یعنی کسی کی رعیت میں ہیں اس کی پناہ میں پڑے میں۔ (کذافی الموضح) بعض مفسرین نے "حبل من اللہ" و "" حبل من الناس "" سے اللہ کا ذمہ اور مسلمانوں کا عہد مراد لیا ہے۔ یعنی بجز اس کے کہ مسلمانوں سے عہد کر

کے خدا کے ذمہ میں آ جائیں۔ بعض کہتے ہیں کہ "" حبل من اللہ"" سے مراد اسلام ہے۔ یعنی اسلام لا کر اس ذلت سے نکل سکتے ہیں یا معاہد بن کر، کیونکہ معاہدہ بھی جان و مال کی طرف سے مامون کر دیتا ہے۔ واللہ اعلم۔"

۱۷۰۔ "یعنی نافرمانی کرتے کرتے عدسے نکل گئے۔ جس کا انتہائی اثریہ تھاکہ اللہ کی صریح آیتوں کے انکار اور معصوم پیغمبروں کے قتل پر آمادہ ہوگئے۔ اسی مضمون کی آیت بقرہ پارہ ""للم"" میں گذر چکی ہے وہاں کے فوائد ملاحظہ کئے جائیں۔

یُوْمِنُوْنَ بِاللّٰهِ وَ الْیَوْمِ الْاَخِرِ وَ یَاْمُرُوْنَ الله بِاور قیامت کے دن پراور قیامت کے دن پراور فیامت کے دن پراور فیامت کے دن پراور فیل برے میں ایکی بات کا اور منع کرتے ہیں برے بالمُمْعُرُوْفِ وَ یَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْکَرِ وَ کَامُوں ہے اور دوڑتے ہیں نیک کاموں پراور وہی لوگ فیکسارِعُوْنَ فِی الْخَیْراتِ وَ اُولَیِکَ مِنَ نیک بخت ہیں [۱۵]

يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَتِ أَوَ أُولَلِكَ مِنَ السَّلِحِيْنَ ﴿ وَ الْوِكَ مِنَ السَّلِحِيْنَ ﴿ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

وَمَا يَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَلَنْ يُكُفَرُوهُ ﴿ وَمَا يَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَلَنْ يَكُفَرُوهُ ﴿ وَاللّٰهُ عَلِيمُ ﴿ إِالْمُتَقِينَ ﴿

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ تُغَنِى عَنْهُمُ آمُوالُهُمُ وَلَا اللهِ شَيَّا وَالْولِيكِ وَلَا اللهِ شَيَّا وَالْولِيكِ وَلَا اللهِ شَيَّا وَالْولِيكِ النَّارِ هُمُ فِيهَا خُلِدُونَ عَنَى اللهِ مَثَلُ مَا يُنْفِقُونَ فِي هٰذِهِ الْحَلُوةِ الدُّنْيَا كَمَثُلُ مَا يُنْفِقُونَ فِي هٰذِهِ الْحَلُوةِ الدُّنْيَا كَمَثُلُ رِيْحٍ فِيهًا صِلُّ أَصَابَتُ حَرُثَ قَوْمٍ كَمَثَلُ رِيْحٍ فِيهًا صِلُّ أَصَابَتُ حَرُثَ قَوْمٍ كَمَثَلُ رِيْحٍ فِيهًا صِلُّ أَصَابَتُ حَرُثَ قَوْمٍ ظَلَمُهُمُ اللهُ وَلَكِنَ آنَفُسَهُمُ اللهُ وَلَكِنَ آنَفُسَهُمُ اللهُ وَلَكِنَ آنَفُسَهُمُ اللهُ وَلَكِنَ آنَفُسَهُمُ اللهُ وَلَاكِنَ اللهُ وَلَكِنَ آنَفُسَهُمُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاكِنَ آنَفُسَهُمُ اللهُ وَلَاكَتُهُ اللهُ وَلَاكِنَ آنَفُسَهُمُ اللهُ وَلَاكُنَهُ اللهُ وَلَاكِنَ آنَفُسَهُمُ اللهُ وَلَاكُنَهُ اللهُ وَلَاكِنَ آنَفُسَهُمُ اللهُ وَلَاكُنَهُ اللهُ وَلَاكِنَ آنَفُسَهُمُ اللهُ وَلَاكُونَ اللهُ وَلَاكُونَ اللهُ وَلَاكُونَ آنَفُسَالُهُمُ اللهُ وَلَاكُونَ اللهُ وَلَاكُونَ آنَفُسَالُهُ مَا اللهُ وَلَاكُونَ اللهُ اللهُ وَلَاكُونَ آنَفُسُولُونَ اللهُ وَلَاكُونَ آنَفُلُولُونَ اللهُ وَلَاكُونَ آنَالْهُ اللهُ وَلَاكُونَ آنَالُولُونَ اللهُ وَلَاكُونَ آنَالُولُونَ اللهُ اللهُ وَلَاكُونَ الْعَلْمُ اللّهُ وَالْكُونَ اللّهُ وَلِي اللهُ وَلَاكُونَ اللّهُ وَلَاكُونَ اللّهُ وَلَاكُونَ اللّهُ وَلَاكُونَ اللهُ اللهُ وَالْكُونَ اللّهُ وَلَاكُونَ اللّهُ وَلَاكُونَ اللّهُ اللّهُ وَلَاكُونَ اللّهُ اللّهُ وَلَاكُونَ اللّهُ اللّهُ وَلَاكُونَ اللهُ اللّهُ وَلَاكُونَ اللّهُ اللّهُ وَلَاكُونَ اللّهُ وَلَاكُونَ اللّهُ اللّهُ وَلَاكُونَ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللهُ الللهُ وَلَاكُونَ اللّهُ اللّهُ وَلَالْكُونَ اللْهُ اللْهُ اللّهُ اللْهُ اللْهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللم

۱۱۵۔ اور جو کچھ کریں گے وہ لوگ نیک کام اس کی ہرگز ناقدری نہ ہوگی <sup>[۱۲۱]</sup> اور اللہ کو خبر ہے پر ہیز گاروں کی <sup>[۱۲۳]</sup>

117۔ وہ لوگ جو کا فر ہیں ہرگر کام یہ آویں گے ان کو ان کے مال اور نہ اولا داللہ کے آگے کچھے اور وہی لوگ رہنے والے ہیں آگ میں دوزخ کی وہ اس آگ میں ہمیشہ رہیں گے

۱۱۔ جو کچھ خرچ کرتے ہیں اس دنیا کی زندگی میں اس کی مثال جیسے ایک ہواکہ اس میں ہو پالا جالگی تھیتی کواس قوم کی کہ انہوں نے اپنے حق میں براکیا تھا پھر اس کو نابود کر گئی [۱۲۶] اور اللہ نے ان پر ظلم نہیں کیا لیکن وہ اپنے اوپر ظلم کرتے ہیں [۱۲۵]

الا مومنین اہل کتاب: یعنی سب اہل کتاب کا عال یحمال نہیں اتنے بروں میں کچھ اچھے بھی ہیں۔ ان ہی ممموخ اشقیاء کے درمیان چند سعید روعیں ہیں جن کو حق تعالیٰ نے قبول حق کی توفیق دی اور اسلام کی آخوش میں آگئے اور جادہ حق پر الیے متنقیم ہو گئے کہ کوئی طاقت بلا نہیں سکتی۔ وہ رات کی تاریکی میں میٹھی نمیند اور زم بسترے چھوڑ کر غدا کے سامنے کھڑے ہوتے ہیں ۔ اللہ پر میں اپنے مالک کے سامنے خضوع و تذلل افتیار کرتے ہیں جبین نیاز زمین پر رکھتے میں ، نماز میں اس کا کلام پڑھتے ہیں۔ اللہ پر اور جب کسی نیک اور یوم آخر پر شھیک شمیک ایمان لاتے میں ۔ فالص توجید کے قائل میں ، قیامت کے دن سے ڈرتے ہیں اور جب کسی نیک اور یوم آخر پر شمیک شمیک ایمان لاتے میں ۔ فالص توجید کے قائل میں ، قیامت کے دن سے ڈرتے ہیں دوسروں کو بھی کام کی طرف بکارا جائے دوڑ کر دوسروں سے آگے نکانا چاہتے ہیں ، چر بذ صرف یہ کہ خود راہ راست پر ہیں دوسروں کو بھی سیدھے راستے پر لانا چاہتے ہیں ۔ بلاشبہ ان یہود میں سے یہ لوگ میں جن کو غدا نے نیک بختی اور صلاح ورشد کا خاص حصہ عطا فرمایا ہے۔ یہ عبداللہ بن سلام اور ان کے سامتھوں کا ذکر ہوا۔

۱۷۲ بلکہ دگنا ابر ملے گا۔ جیسا کہ دوسری جگہ ارشاد ہوا۔ اُولیّب کُوْتُوْنَ اَجْرَهُمْ مَّرَّ تَیْنِ بِمَا صَبَرُوْ ا (قصص رکوع) ۲) اور مدیث صحیح میں نبی کریم النّائیاً آیا ہے اس کی تشریح فرما دی۔

۱<mark>۷۳</mark> اسی لئے جب یہود کی برائیوں کا ذکر آتا ہے حق تعالیٰ ان پرہیز گاروں کو متنثنیٰ کر دیتا ہے اور پرہیز گاری کے موافق دنیا و آخرت میں ان کے ساتھ معاملہ بھی بالکل ممتاز کیا جائے گا۔

۱۹۵۱ کفار کا بغض و حد:صالحین و متقین کے بالمقابل یہاں کافروں کا عال و انجام ذکر فرماتے ہیں پہلے فرمایا تھا و مَایَفَعَلُو امِنَ خَیْرٍ فَکَنَ یَکَفُرُو ہُ یعنی مومنین کی ادنی ترین نیکی بھی کام آئے گی۔ ان کے کسی بھلے کام کی بے قدری نہیں کی جائے گی۔ اس کے برظاف کافر بو کچھ مال وقوت دنیا میں خرچ کرے، نواہ اپنے نزدیک بڑا تواب اور خیرات کا کام سمجھ کر کرتا ہو، آخرت میں اس کی کوئی قدروقیمت اور پرش نہیں ۔ کیونکہ ایان و معرفت صحیحہ کی روح نہ ہونے ہے اس کا ہر ایک علل بے جان اور مردہ ہے۔ اس کی بڑاء بھی ایسی ہی فانی و زایل اس دار فانی میں مل ملا رہے گی۔ علی کی ابدی حفاظت کرنے والی چیزایان و ایقان ہے اس کے بدون عمل کی مثال ایسی سمجھو بعیے کسی شریر ظالم نے کھیتی یا باغ زگایا اور اس کو برف پالے سے بچانے کا کوئی انتظام نہ کیا چند روز اس کی سر سبزی و شادابی کو دیکھ کر نوش ہوتا اور بہت کچھ امیدیں باندھتا رہا۔ یکا یک اس کی شرارت و بد بختی ہے سرد ہوا چلی برف پالا اس قدر گرا کہ ایک دم میں ساری لمان تی کھیتی جلا کر رکھ دی آخر اپنی کلی شاہی و برادی پر کف افوس ملتا رہ گیا، نہ امیدیں پوری ہوئیں نہ احتیاج کے وقت اس کی پیداوار سے متنفع ہوا۔ اور پوئکہ یہ تباہی ظلم و شرارت کی سزا تھی۔ اس لئے اس مصیبت پر کوئی اجر اخروی بھی نہ ملا۔ جیسا کہ مومنین کو ملتا ہے۔ بعینہ یہ مثال ان کفار کی شرارت کی سزا تھی۔ اس لئے اس مصیبت پر کوئی اجر اخروی بھی نہ ملا۔ جیسا کہ مومنین کو ملتا ہے۔ بعینہ یہ مثال ان کفار کی

ہے جو کفر وشرک پر قائم رہتے ہوئے اپنے خیال میں بہت پن خیرات کرتے ہیں، باقی وہ بد بخت بن کا زوروقوت اور پیبہ مق اور اہل مق کی دشمنی یا فت کی دشمنی یا فت و فجور میں خرچ ہوتا ہوان کا تو پوچھنا ہی کیا ہے۔ وہ نہ صرف بے کار خرچ کر رہے ہیں بلکہ روپیہ خرچ کر کے اپنے کے اور زیادہ وبال خرید رہے ہیں ان سب کو یادر کھنا چاہئے کہ مال ہویا اولاد کوئی چیز عذاب المی سے نہ بچا سکے گی اور نہ متقین کے مقابلہ پر وہ اپنی توقعات میں کامیاب ہوں گے۔ (تنبیہ) ""ریج" کا لفظ مفرد قرآن میں عموما عذاب کے موقع پر متعال ہوا ہے۔ ریکھ فیلے مقابلہ پر وہ اپنی توقعات میں کامیاب ہوں گے۔ (تنبیہ) ""ریج" کا لفظ مفرد قرآن میں عموما عذاب کے موقع پر محمل کا میاب ہوں گے۔ گر سِلُ الرّ یا کہ مُبِشِرَاتٍ وَ اَرْسَلْنَا الرّ یا کہ لَوَاقِحَ مَسِلُ الرّ یا کہ مُبِشِرَاتٍ وَ اَرْسَلْنَا الرّ یا کہ لَوَاقِحَ کُرُسِلُ الرّ یا کہ مُبِشِرَاتٍ وَ اَرْسَلْنَا الرّ یا کہ لَوَاقِحَ کُرُسِلُ الرّ یا کہ بُشِر اَ گذاذکرہ ابوحیان۔"

۱۷۵ یہ نہ سمجھا جائے کہ کافرکی کوئی نیکی قبول نہیں کی جاتی تو اس پر معاذ اللہ خدا کی طرف سے ظلم ہوا، نہیں ظلم تو انہوں نے اپنی جانوں خود اپنے ہاتھوں سے کیا ہے۔ نہ کفراغتیار کرتے نہ یہ روز بددیکھنا پڑتا۔

۱۱۸۔ اے ایان والو نہ بناؤ بھیدی کسی کو اپنوں کے سوا وہ کمی نہیں کرتے تمہاری خرابی میں انکی نوشی ہے تم جس قدر تکلیف میں رہو نکلی پڑتی ہے دشمنی انکی زبان سے اور جو کچھ مخفی ہے انکے جی میں وہ اس سے بہت زیادہ ہے ہم نے بتا دیے تم کو پتے اگر تم کو عقل ہے [۱۲۱]

يَاكِيُهَا الَّذِيْنَ امَنُوَا لَا تَتَخِذُوا بِطَانَةً مِّنَ دُونِكُمْ لَا يَالُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّوا مِنَ دُونِكُمْ لَا يَالُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّوا مَن مُاعَنِتُمْ قَدُ بَدَتِ الْبَغْضَآءُ مِن مَاعَنِتُمْ وَمَا تُخْفِئ صُدُورُهُمْ اكْبَرُ الْفَوَاهِمِمْ وَمَا تُخْفِئ صُدُورُهُمْ اكْبَرُ الْفَوَاهِمِمْ وَمَا تُخْفِئ صُدُورُهُمْ اكْبَرُ الْفَوَاهِمِمْ وَمَا تُخْفِئ صُدُورُهُمْ اكْبَرُ الْفَيْتِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ عَلَى اللَّالِةِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ عَلَى اللَّالِةِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ عَلَى اللَّالِةِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ عَلَى اللَّالِي اللَّهُ اللَّالِةِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ عَلَى اللَّهُ اللَّالُونَ عَلَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْ

۱۶۱۔ یہ آیتیں بعض کہتے ہیں یہود کے متعلق نازل ہوئیں کیونکہ بعض مسلمان جوار (ہمسائیگی) علف (دوستانہ معاہدہ) وغیرہ کی بناء پر جو تعلقات قبل از اسلام ان سے رکھتے چلے آرہے تھے، بعد از اسلام بھی بدستور ان پر قائم رہے اور دوستی پر اعتماد کر کے ان سے مسلمانوں کے بعض راز دارانہ مشوروں کے انفاء کا بھی اہتمام نہ کیا اور بعض کے نزدیک یہ آیتیں منفافقین کے حق میں نازل ہوئیں، کیونکہ عام طور پر لوگ ظاہر میں مسلمان سمجھ کر ان سے پوری اعتباط نہ کرتے تھے جس سے سخت نقصان پہنچنے کا اندیشہ تھا حق تعالیٰ نے یہاں صاف صاف آگاہ کر دیا کہ مسلمان اپنے اسلامی جھائیوں کے سواکسی کو بھیدی اور راز دار نہ بنائیں کیونکہ یہود ہوں یا مشرکین، ان میں کوئی جاعت تہماری تقیقی خیر نواہ نہیں ۔ بلکہ ہمیشہ یہ لوگ اس کوشش میں رہتے ہوں یا نصاری منافقین ہوں یا مشرکین، ان میں کوئی جاعت تہماری تقیقی خیر نواہ نہیں ۔ بلکہ ہمیشہ یہ لوگ اس کوشش میں رہتے

میں کہ تمہیں پاگل بناکر نقصان پہنچائیں اور دینی و دنیوی خرابیوں میں مبتلا کریں ۔ ان کی خواہش اسی میں ہے کہ تم تکالیف میں رہو اور کسی نہ تمہیں پاگل بناکر نقصان پہنچائیں اور دینی و دنیوی خرر پہنچ جائے جو دشمنی اور بغض ان کے دلوں میں ہے وہ تو بہت ہی زیادہ ہے۔
لکین بہا اوقات عداوت و غیظ کے جذبات سے مغلوب ہوکر کھلم کھلا ایسی باتیں کر گزرتے ہیں جوان کی گھری دشمنی کا صاف پتہ دیتی ہیں ۔ مارے دشمنی اور حمد کے ان کی زبان قابو میں نہیں رہتی ۔ پس عظمند آدمی کا کام نہیں کہ ایسے خبیث باطن دشمنوں کو اپنا راز دار بنائے ۔ خدا تعالیٰ نے دوست و دشمن کے پتے اور موالات وغیرہ کے احکام کھول کر بتلا دیے ہیں جس میں عقل ہوگی ان سے کام لے گا۔ (موالات کفار کے متعلق کچھ تفصیل بہلے اسی سورت میں گذر چکی اور کچھ مائدہ وغیرہ میں آئے گی )

119۔ سن لو تم لوگ ان کے دوست ہو اور وہ تم سب کتابوں کو مانتے ہو امر ہم سب کتابوں کو مانتے ہو اور جب آبا اور جب تم سے ملتے ہیں کہتے ہیں ہم مسلمان ہیں [۱۲] اور جب اکیلے ہوتے ہیں تو کاٹ کاٹ کھاتے ہیں تم پر انگلیاں غصہ سے [۱۲۹] تو کہہ مرو تم اینے غصہ میں [۱۸۱] اللہ کو خوب معلوم ہیں دلوں کی باتیں [۱۸۱]

۱۲۰۔ اگر تم کو ملے کچھ بھلائی توبری لگی ہے ان کواور اگر تم پر پہنچے کوئی برائی تو خوش ہوں اس سے [۱۸۲] اور اگر تم صبر کرو اور بچتے رہو تو کچھ نہ بگرائے گا تمہارا ان کے فریب سے بیشک جو کچھ وہ کرتے ہیں سب اللہ کے بس میں ہے [۱۸۳]

۱۲۱۔ اور جب صبح کو نکلا تو اپنے گھر سے بھلانے لگا مسلمانوں کو لڑائی کے مٹھ کانوں پر اور اللہ سب کچھ سنتا جانتا ہے ۱۲۲۔ جب قصد کیا دو فرقوں نے تم میں سے کہ نامردی کریں اور اللہ مدد گار تھا ان کا اور اللہ ہی پر چاہیئے بھروسہ کریں مسلمان

اِذُهَمَّتُ طَّآيِفَتٰنِ مِنْكُمۡ اَنۡ تَفۡشَلَا ۗ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلِيُّهُمَا ۗ وَعَلَى اللّٰهِ فَلۡيَتَوَكَّلِ الْمُؤۡمِنُونَ

(TT)

۱۱۵ کفار مسلمانوں کے دوست نہیں ہو سکتے: یعنی یہ کیسی بے موقع بات ہے کہ تم ان کی دوستی کا دم بھرتے ہو، اور وہ تہا ہے دوست نہیں بلکہ جڑ کاٹے والے دشمن ہیں اور طرفہ یہ ہے کہ تم تمام آسمانی کتابوں کو مانتے ہو۔ نواہ وہ کسی قوم کی ہوں اور کسی زمانہ میں کسی پیغمبر پر نازل ہوئی ہوں ( جن کے خدا نے نام بتلا دیئے ان پر علی التبعیین اور جن کے نام نہیں بتلائے ان پر بالا جال ایمان رکھتے ہو) اس کے برخلاف یہ لوگ تمہاری کتاب اور پیغمبرکو نہیں مانتے، بلکہ خود اپنی کتابوں پر بھی ان کا ایمان صحیح نہیں، اس کاظ سے چا ہے تھاکہ وہ تم سے قدرے محبت کرتے اور تم ان سے سخت نفور و بیزار رہتے۔ مگر یہاں معاملہ بر عکس ہورہا ہے۔

۱۷۸۔ "منافقین تو کہتے ہی تھے، عام یہود و نصاریٰ بھی بحث و گفتگو میں "" آمنا"" (ہم مسلمان میں ) کہہ کریہ مطلب لے لیتے تھے کہ ہم اپنی کتابوں پر ایمان رکھتے میں اوران کو تسلیم کرتے میں۔

149۔ اہل کتاب کا مسلمانوں پر غم و غصہ: یعنی اسلام کا عروج اور مسلمانوں کی باہمی الفت و محبت دیکھ کریہ لوگ جلے مرتے ہیں۔ اور چونکہ اس کے خلاف کچھ بس نہیں چلتا۔ اس لئے فرط غیظ و غضب سے دانت پیسنے اور اپنی انگلیاں کاٹ کاٹ کھاتے ہیں۔
۱۸۰۔ یعنی خدا تعالیٰ اسلام اور مسلمانوں کو اور زیادہ ترقیات و فتوعات عنایت فرمائے گا۔ تم غیظ کھا کھا کر مرتے رہو۔ اگر ایزیاں رگڑ کر مرجاؤ گے تب بھی تمہاری آرزوئیں پوری یہ ہونگی، خدا اسلام کو غالب اور سربلند کر کے رہے گا۔

۱۸۱۔ اس لئے مسلمانوں کو ان شریروں کے باطنی عالات اور قلبی جذبات پر مطلع کر دیا اور سزا بھی ان کوایسی دے گا جو اندرونی شرارتوں اور خفیہ عداوتوں کے مناسب ہو۔

۱۸۲۔ اگر تمہاری ذرا سی بھلائی دیکھتے ہیں مثلاً مسلمانوں کا اتحاد ویک جہتی یا دشمنوں پر غلبہ، تو حمد کی آگ من بھننے لگتے ہیں۔ اور جہاں تم پر کوئی مصیبت نظر آئی، خوشی کے مارے بچولے نہیں ساتے۔ بھلا ایسی کمیینہ قوم سے ہمدردی اور خیر خواہی کی کیا توقع ہو سکتی ہے جو دوستی کا ہاتھ ان کی طرف بڑھایا جائے۔

۱۸۳۔ کفار کے شرسے مسلمانوں کی حفاظت: ممکن تھا کسی کو یہ خیال گذرے کہ جب ہم ان سے دوستانہ تعلقات یہ رکھیں گے تو

وہ زیادہ غیظ و غصنب میں آگر ہمارے خلاف تدبیریں کریں گے اور بیش از بیش نقصان پہنچانا چاہیں گے۔ اس کا ہواب دیا کہ تم صبر واستقلال اور تقویٰ و طہارت پر ٹھیک ٹھیک قائم رہو گے توان کا کوئی داؤ فریب تم پر کارگر نہ ہوگا۔ جو کارروائیاں وہ کرتے میں سب خدا کے علم میں ہیں اور اس کو ہر وقت قدرت عاصل ہے کہ ان کا تاروپود بھیر کر رکھ دے تم اپنا معاملہ خدا سے صاف رکھو، بھر تمہارے راستہ سے سب کا نئے صاف کر دیے جائیں گے۔ آگے غزوہ احد کا واقعہ یاد دلاتے ہیں کہ اس میں بعض مسلمان منافقین کی مغویانہ حرکات سے کچھے اثر پذیر ہو گئے تھے اور قریب تھا کہ مسلمانوں کے دو قبیلے صبر و تقویٰ کا دامن ہاتھ سے پھوڑ بیٹھیں جس سے منافقین کو خوش ہونے کا موقع ہاتھ آئے۔ گر خدا نے دسکیری فرمائی اور ان قبیلوں کو سخت مہلک ٹھوکر سے بچا بیٹھیں جس سے منافقین کو خوش ہونے کا موقع ہاتھ آئے۔ گر خدا نے دسکیری فرمائی اور ان قبیلوں کو سخت مہلک ٹھوکر سے بچا

وَلَقَدُ نَصَرَكُمُ اللهُ بِبَدْرٍ وَّانَتُمُ اَذِلَّةٌ ۚ فَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمُ تَشُكُرُوْنَ ۚ

اِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ الَنْ يَّكُفِيكُمْ اَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

۱۲۳۔ اور تمہاری مدد کر چکا ہے اللہ بدر کی لڑائی میں اور

تم کمزور تھے سو ڈرتے رہو اللہ سے ٹاکہ تم اصان مانو

۱۸۸۔ غزوہ احد میں بنو سلمہ اور بنو عاریہ کا واقعہ: اس آیت میں جنگ احد کا واقعہ یاد دلایا ہے۔ صورت یہ ہوئی تھی کہ رمضان المبارک ۲۰ هجری میں بدر کے مقام پر قریشی فوج اور مسلمان مجاہدین میں مڈبھیڑہو گئی جس میں کفار مکہ کے ستر نامور اشخاص مارے گئے اور اسی قدر گرفتار ہوئے۔ اس تباہ کن اور ذلت آمیز شکست سے قریش کا شعلہ انتقام بھڑک اٹھا۔ جو سردار مارے گئے تھے ان کے اقارب نے تمام عرب کو غیرت دلائی اور اہل مکہ سے اپیل کی کہ تجارتی قافلہ جو مال شام سے لایا ہے (کہ وہ ہی باعث جنگ بدر کا ہوا تھا) سب اسی مهم کی نذر کر دیں تاکہ ہم مجمد الشائیلیم اور ان کے ساتھوں سے اپنے مقولین کا بدلہ لے سکیں سب نے منظور کیا اور ۱۳ هجری میں قریش کے ساتھ بہت سے دوسرے قبائل بھی مدینہ پر چڑھائی کرنے کی غرض سے نکل برے حتی کی عورتیں بھی ساتھ آئیں تاکہ موقع پیش آنے پر مردول کو غیرت دلا کر پسپائی سے روک سکیں۔ جس وقت یہ تین ہزار کا پرے حتی کی عورتیں بھی ساتھ آئیں تاکہ موقع پیش آنے پر مردول کو غیرت دلا کر پسپائی سے روک سکیں۔ جس وقت یہ تین ہزار کا

لٹکر اسلحہ وغیرہ سے پوری طرح آراستہ ہو کر مدیمۂ سے تین چار میل جبل احد کے قریب خیمہ زن ہوا۔ تو نبی کریم الٹی آیکٹر نے مسلمانوں سے مثورہ کیا آپ کی رائے مبارک یہ تھی کہ مدینہ کے اندر رہ کر دشمن کا مقابلہ بہت آسانی اور کامیابی کے ساتھ کیا جا سکتا ہے اسی کی تائید آپ کے ایک خواب سے ہوئی تھی۔ یہ پہلا موقع تھاکہ رئیں المنافقین عبداللہ بن ابی سے بھی رائے لی گئے: جو حضور ﷺ کی رائے سے موافق تھی۔ مگر بعض پر جوش مسلمان جنہیں بدر کی شرکت نصیب نہ ہوئی تھی۔ اور شوق شادت بے چین کر رہا تھا مصر ہوئے کہ ہم کو باہر نکل کر مقابلہ کرنا چاہئے تاکہ دشمن ہاری نسبت بزدلی اور کمزوری کا گان یہ کرے۔ کثرت رائے اسی طرف ہو گئی۔ اسی حیص و بیص میں آپ مکان کے اندر تشریف لے گئے اور زرہ پہن کر باہر آئے اس وقت بعض لوگوں کو خیال ہواکہ ہم نے آپ کی رائے کے خلاف مدینہ سے باہر لڑائی کرنے پر مجبور کیا۔ انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ! اگر آپ کا منشاء نہ ہو تو یہیں تشریف رکھئے۔ فرمایا ایک پیغمبر کو سنزاوار نہیں کہ جب وہ زرہ پہن لے اور ہتھیار لگا لے مچھر بدون قال کئے بدن سے آثارے۔ جب آپ مدینہ سے باہر تشریف لے گئے تقریباً ایک ہزار آدمی آپ کے ساتھ تھے۔ مگر عبداللہ بن ابی تقریباتین سوآدمیوں کو (جن میں بعض مسلمان بھی تھے ) ساتھ لے کر راستہ سے یہ کہتا ہوا واپس ہوگیا کہ جب میرامثورہ نہ مانا اور دوسروں کی رائے پر عمل کیا تو ہم کولڑنے کی ضرورت نہیں، کیوں خواہ اپنے کو ہلاکت میں ڈالیں۔ بعض بزرگوں نے سمجھایا بھی مگر کچھا اثر نہیں ہوا۔ آخر آپ کل سات سوسیا ہیوں کی جمعیت لیکر میدان جنگ میں پہنچ گئے آپ نے بنفس نفیس فوجی قاعدہ سے صفیں ترتیب دیں۔ ہرایک دستہ کو اس کے مناسب ٹھ کانہ پر بٹھلایا۔ اور فرمایا جب تک میں حکم یہ دوں کوئی قتال یہ کرے۔ اسی اثنا میں عبداللہ بن انی کی علیحدگی سے دو قبیلے بنو عاریہ اور بنو سلمہ کے دلوں میں کچھ کمزوری پیدا ہوئی۔ مسلمانوں کی قلیل جمعیت پر نظر کر کے دل چھوڑنے لگے اور خیال آیا کہ میدان سے سرک جائیں مگر حق تعالیٰ نے ان کی مدد اور دستگیری فرمائی دلوں کو مضبوط کر دیا اور سمجھا دیا کہ مسلمانوں کا مجروسہ تنہا خدائے واحد کی اعانت ونصرت پر ہونا چاہئے۔ تعداد اور سامان وغیرہ کوئی چیز نہیں۔ جب وہ مظفر و منصور کرنا چاہے تو سب سامان رکھے رہ جاتے میں اور غیبی تائید سے فتح مبین عاصل ہو جاتی ہے جیسے معرکہ بدر میں ہوا۔ پس مسلمانوں کو صرف اللہ سے ڈرنا چاہئے۔ تاکہ اس کی طرف سے مزید انعام واحیان ہواور مزید شکرگذاری کا موقع ملے۔ (غزوہ بدر کی پوری تفصیل سورہ انفال میں آئے گی۔ وہاں کے فوائد ملاحظہ کئے جائیں ) تنبیہ دوفرقوں سے مراد وہی بنو سلمہ و بنو عاربۃ ہیں ۔ گواس آیت میں ان پر چھک کی گئی۔ لیکن ان میں کے بعض بزرگ فرمایا کرتے تھے کہ اس آیت کا نازل یذ ہونا ہم کو پسند نہ تھا کیونکہ وَ اللّٰہُ وَ لِیُّتُہُمَا کی بشارت عتاب سے بڑھ کر ہے۔ ۱۸۵۔ غزوہ بدر میں ملائکہ کا نزول: یعنی جو آسمان سے خاص اسی کام کے لئے آثارے گئے ہوں۔ اکثر علماء کے نزدیک رائے یہ بے کہ یہ واقعہ غزوہ بدر کا ہے جب کفار کی جمعیت اور تیاری دیکھ کر مسلمانوں کو تثویش ہوئی توآپ نے تسلی کے لئے ایسا فرمایا۔ چنانچہ فرشتوں کی کمک آسمان سے پہنچی۔ سورہ انفال میں اس کا مفصل بیان آئے گا۔ وہیں نزول ملائکہ کی حکمت اور عدد ملائکہ کے ظاہری تعارض پر کلام کیا جائے گا۔

وَمَا جَعَلَهُ اللهُ إِلَّا بُشَرَى لَكُمْ وَلِتَطْمَيِنَ قُلُو بُكُمْ بِهِ ﴿ وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ ﴿

۱۲۵ البته اگرتم صبر کرو اور بچتے رہو اور وہ آئیں تم پر اسی دم تو مدد بھیجے تمہارا رب پانچ ہزار فرشتے نشان دار گھوڑوں پر [۱۸۲]

۱۲۱۔ اور یہ تو اللہ نے تمہارے دل کی خوشی کی اور تاکہ تسکین ہو تمہارے دلول کو اس سے اور مدد ہے صرف اللہ ہی کی طرف سے جو کہ زبردست ہے حکمت والا

۱۸۱۔ یعنی تین ہزار بیٹک کافی ہیں ۔ تاہم اگر تم نے صبر واستقلال کا شہوت دیا اور تقویٰ اختیار کر کے بافرہانی سے بچتے رہے اور کفار کی فوج ایک دم تم پر ٹوٹ پڑی تو تین ہزار کے بجائے پانچ ہزار فرشتے بھیجد لیے جائیں گے جن کی خاص علامتیں ہوں گ اور ان کے گھوڑوں پر بھی خاص نثان ہوں گے۔ پونکہ بدر میں کفار کی تعداد ایک ہزار تھی اولاً اس کے مناسب ایک ہزار فرشتوں کا وعدہ فرہایا عیما کہ سورہ انفال میں آئے گا۔ پھر مسلمانوں کی گھراہٹ دور فرہانے کے لئے تعداد بگئی کر دی گئی۔ کیونکہ فرشتوں کا وعدہ فرہایا عیما کہ سورہ انفال میں آئے گا۔ پھر مسلمانوں کی گھراہٹ دور فرہانے کے لئے تعداد بگئی کر دی گئی۔ کیونکہ کفار کی تعداد مسلمانوں کو یہ خبر ملی کہ کرزبن جابر بڑی کمک کے کر مشرکین کی مدد کے لئے آرہا ہے تو ایک جدید اظراب پیدا ہوگیا، اس وقت مزید تسکین کے لئے وعدہ فرہایا کہ اگر تم صبر و تقویٰ سے کام لوگے تو جم پانچ ہزار فرشتے تمہاری مدد کو بھیجہ یں گے۔ اگر مشرکین کی کمک بالکل ناگھائی طور پر آپہنچ۔ تب بھی فکر مت کرو۔ خدا تعالیٰ بروقت تمہاری مدد کرے گا۔ شاید پانچ ہزار کا عدد اس لئے رکھا ہو کہ لشکر کے پانچ جھے۔ ہوتے تھے۔ ہر فکر مت کرو۔ خدا تعالیٰ بروقت تمہاری مدد کرے گا۔ شاید پانچ ہزار کا عدد اس لئے رکھا ہو کہ لشکر کے پانچ جھے کو بیش کہ میں کہ ایک بیار کی مدد کرے گا۔ پونکہ کرزبن جابر کی مدد مشرکین کو نہ پہنچی اس لئے بعض کتے ہیں کہ ایک حصہ کو ایک ایک بیار کی کمک بالکل پونکہ کو میں کہ تھیں کہ ایک حصہ کو ایک ایک بیار کی کمک پسنچا دی جائے گی۔ پونکہ کرزبن جابر کی مدد مشرکین کو نہ پہنچی اس لئے بعض کتے ہیں کہ

پانچ ہزار کا وعدہ پورا نہیں کیا گیا۔ کیونکہ وہ یاتو کم من فور هم هذا پر معلق تھا اور بعض کا قول ہے کہ پانچ ہزار فرشتے نازل ہوئے ۔ واللہ اعلم ۔ اس کا مزید بیان ""انفال"" میں دیکھو۔

۱۸۷۔ نزول ملائکہ کی وجہہ: یعنی بیہ سب غیبی سامان غیر معمولی طور پر ظاہری اساب کی صورت میں محض اس لئے مہیا کئے گئے کہ تمہارے دلوں سے اضطراب و ہراس دور ہوکر سکون واطمینان نصیب ہو ۔ وربنہ خدا کی مدد کچھان چیزوں پر محدود و مقصود نہیں بنہ اسباب کی پابند ہے وہ چاہے تو محض اپنی زبر دست قدرت سے بدون فر شتوں کے تمہارا کام بنا دے۔ یا بدون تمہارے توسط کے کفار کو خائب و خاسر کر دے۔ یا ایک فرشۃ سے وہ کام لے لے جو پانچ ہزار سے لیا جاتا ہے۔ فرشتے بھی جو امداد پہنچاتے ہیں وہ اسی خدا وند قدیر کی قدرت و مثنیت سے پہنچا سکتے ہیں۔ منتقل طاقت واختیار کسی میں نہیں۔ آگے یہ اس کی حکمت ہے کہ کس موقع پر کس قسم کے اساب وسائط سے کام لینا مناسب ہے تکوینیات کے رازوں کا کوئی اعاطہ نہیں کر سکتا۔ عدیث از مطرب دمے گو دراز دہر کمتر جو کل کس نکثو و نکثاید بحکمت این معارا ۔

> لِيَقْطَعَ طَرَفًا مِّنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوَّا أَوْ يَكُبِتَهُمُ فَيَنُقَلِبُوا خَآبِبِينَ عَ

لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءُ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمُ اَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُوْنَ 🗃

وَلِلهِ مَا فِي السَّمُوتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَ يَغُفِرُ لِمَنُ يَّشَآءُ وَيُعَذِّبُ مَنُ يَّشَآءُ ۖ وَاللّٰهُ ع غَفُورٌ رَّحِيمٌ شَ

۱۲۷۔ ناکہ ہلاک کرے بعضے کافروں کو یا انکو ذلیل کرے تو پھر جاویں محروم ہو کر [۱۸۸]

۱۲۸۔ تیرا افتیار کچھ نہیں یا انکو توبہ دیوے خدائے تعالیٰ یا انکو عذاب کرے کہ وہ ناحق پر ہیں [۱۸۹]

۱۲۹۔ اور اللہ ہی کا مال ہے جو کچھ آسمانوں میں ہے اور جو کچھ کہ زمین میں ہے بخش دے جس کو چاہے اور عذاب کرے جس کو چاہے اور اللہ بخشنے والا مهربان ہے

۱۸۸۔ یعنی فرشتے بھیجنے سے مقصود تمہاری مدد کرنا تھا کہ تمہارے دل مضبوط ہوں اور غدا کی طرف سے بشارت و طانیت یا کر پوری دلجمعی اور یامردی کے ساتھ دشمن کا مقابلہ کرو۔ جس سے یہ غرض تھی کہ کافروں کا زور ٹوٹے۔ ان کا بازوکٹ جائے۔ یرانے نامور مشرک کچھ مارے جائیں کچھ ذلیل و خوار ہوں اور بقیۃ السیف بہزار ورسوائی و ناکامی واپس ہو جائیں چنانچہ ایسا ہی واقع ہوا۔ ستر سردار جن میں اس امت کا فرعون ابو جهل بھی تھا، مارے گئے ستر قید ہوئے ۔ اور نہایت ذلیل و نامراد ہوکر مکہ واپس جانا پڑا۔

١٨٩ ـ غزوہ احد كالفصيلي بيان: ""اُحد"" ميں سترصحابہ شهيد ہوئے تھے جن ميں حضور النَّائِيَاتِيْمُ كے چچا سيدالشهداء حضرت حمزةً بھي تھے، مشرکین نے نہایت وحثاینہ طور پر شہداء کا مثلہ کیا ( ماک کان وغیرہ کائے ) پیٹ چاک کئے حتی کہ حضرت حمزۂ کا عبگر نکال کر ہندہ نے چایا۔ مفصل واقعہ آگے آئے گا۔ خلاصہ یہ ہے کہ نبی کریم الناہ این اس لڑائی میں چٹم زخم پہنچا۔ سامنے کے چار دانتوں میں سے نیچے کا دانت شہید ہوا خود کی کڑیاں ٹوٹ کر رخیار مبارک میں گھس گئیں پیثانی زخمی ہوئی اور بدن مبارک لہولہان تھا۔ اسی عالت میں آپ کا پاؤل لڑکھڑایا اور زمین پر گر کر بے ہوش ہو گئے۔ کفار نے مشہور کر دیا اِنَّ محمدًا قد قُتِلَ (محمد النَّافَالِيَمُ مارے گئے ) اس سے مجمع بدحواس ہوگیا۔ تصورُی دیر کے بعد آپ کو ہوش آیا۔ اس وقت زبان مبارک سے نکلا کہ ""وہ قوم کیوں کر فلاح پائے گی جس نے اپنے نبی کا چمرہ زخمی کیا جوان کو خدا کی طرف بلا ہا تھا""۔ مشر کین کے وحثیانہ شدائد و مظالم کو دیکھ کر آپ سے رہا نہ گیا اور ان میں سے چند نامور اشخاص کے حق میں آپ نے بد دعا کا ارادہ کیا یا شروع کر دی جس میں ظاہر ہے۔ آپ ہر طرح حق بجانب تھے مگر حق تعالیٰ کو منظور تھا کہ آپ اپنے منصب جلیل کے موافق اس سے بھی بلند مقام پر کھڑے ہوں۔ وہ ظلم کرتے جائیں، آپ خاموش رمیں۔ جتنی بات کا آپ کو حکم ہے (مثلاً دعوت و تبلیخ اور جماد وغیرہ) اسے انجام دیتے رمیں۔ باقی ان کا انجام خدا کے حوالے کر دیں۔ اس کی جو حکمت ہوگی کرے گا آپ کی بددعا سے وہ ہلاک کر دیئے جائیں، کیا اس کی جگہ یہ بہتر نہیں کہ ان ہی دشمنوں کواسلام کا محافظ اور آپ کا جاں نثار بنا دیا جائے؟ چنانچہ جن لوگوں کے حق میں آپ بد دعا کرتے تھے چند روز کے بعد سب کو خدا تعالیٰ نے آپ کے قدموں پر لا ڈالا اور اسلام کا جانباز سپاہی بنا دیا غرض کیسک لک مِنَ الْاَ مُرِ شَیْءٌ میں آنحضرت النواتيم کو متنبه فرمايا كه بنده كوافتيار نهيں نه اس كا علم محيط ہے، الله تعالىٰ جو چاہے سوكرے۔ اگر چه كافرتمهارے دشمن ہیں اور ظلم پر ہیں، لیکن چاہے وہ ان کو ہدایت دے چاہے عذاب کرے تم اپنی طرف سے بددعا نہ کرو۔ بعض روایات سے ان آیات کی شان نزول کچھ اور معلوم ہوتی ہے۔ یہاں تفصیل کی گنجائش نہیں فتح الباری میں کنہ جگہ اس پر شافی کلام کیا ہے۔ فلیر

19. یعنی تمام زمین آسمان میں خدائے واحد کا اختیار چلتا ہے سب اسی کی مملوک و مخلوق ہے۔ وہ جس کو مناسب جانے ایمان کی توفیق دے اور جے چاہے کفر کی سنزا میں پکڑ لے۔ شاید اخیر میں وَ اللّٰهُ غَفُوّرُ رَّ حِیبٌمُ فرما کر ارشاد کر دیا کہ ان لوگوں کو جن کے حق میں آپ بد دعا کرنا چاہتے تھے، ایمان دے کر مغفرت ورحمت کا مورد بنا دیا جائے۔

۱۳۰۔ اے ایمان والو مت کھاؤ سود [۱۹۱] دونے پر دونا [۱۹۱] اور ڈرواللہ سے تاکہ تمہارا بھلا ہو[۱۹۳]

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبَوا الرِّبَوا اللهَ لَعَلَّكُمُ اضْعَافًا مُّطْعَفَةً وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمُ تُفُلِحُوْنَ ﴿

۱۳۱۔ اور پچواس آگ سے جو تیار ہوئی کافروں کے واسطے [۱۹۲] وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِيَّ أُعِدَّتُ لِلْكُفِرِينَ ﴿

۱۹۱۔ سود کی ممانعت: "جنگ احد کے تذکرہ میں سود کی ممانعت کا ذکر بظاہر بے تعلق معلوم ہوتا ہے۔ مگر شایدیہ مناسبت ہوکہ اوپر اِذْ هَمَّتُ طَايِفَتَانِ مِنْكُمْ أَنْ تَفْشَلا میں "جاد" کے موقع پر نامردی دکھلانے کا ذکر ہوا تھا۔ اور سود کھانے سے نامردی پیدا ہوتی ہے دو سبب سے۔ ایک یہ کہ مال حرام کھانے سے توفیق طاعت کم ہوتی ہے اور بڑی طاعت جماد ہے، دوسرے یہ کو سود لینا انتہائی بخل پر دلالت کرتا ہے کیونکہ سود نوار چاہتا ہے کہ اپنا مال جتنا دیا تھا لے لے اور پیچ میں کسی کا کام 'نکلا۔ یہ بھی مفت نہ چھوڑے اس کا علیحدہ معاوضہ وصول کرے۔ تو جس کو مال میں اتنا بخل ہو کہ خدا کے لئے کسی کی ذرہ بھر ہدر دی نہ کر سکے۔ وہ خدا کی راہ میں جان کب دے سکے گا ابو حیان نے لکھا ہے کہ اس وقت یہود وغیرہ سے مسلمانوں کے سودی معاملات اکثر ہوتے رہتے تھے۔ اسی لئے ان سے تعلقات قطع کرنا مشکل تھا۔ پونکہ پیلے لاتتخذ و ابطانةً کا عکم ہو چکا ہے اور امد کے قصہ میں بھی منافقین یہود کی حرکات کو بہت دخل تھا اس لئے متنبہ فرمایا کہ سودی لین دین ترک کرو۔ ورینہ اسکی وجہ سے خواہی نہ خواہی ان ملعونوں کے ساتھ تعلقات قائم رہیں گے جوآئندہ تقصان اٹھانے کا موجب ہونگے۔" ۱۹۲ سود کی ممانعت: اس کا مطلب یہ نہیں کہ تھوڑا سود لے لیا کرو دونے پر دونا مت لو۔ بات یہ ہے کہ جاہلیت میں سود اسی طرح لیا جاتا تھا۔ جیسے ہمارے یہاں کے بنیے لیتے ہیں۔ سوروپے دیے اور سود در سود بڑھاتے چلے گئے۔ یہاں تک کہ سو رویے میں ہزاروں روپیہ کی جائدادوں کے مالک بن بیٹھے۔ اسی صورت کو یماں اَضْعَافًا مُضَاعَفَةً سے تعبر فرمایا۔ یعنی اول تو سود مطلقا حرام و قبیح، اور یہ صورت تو بہت ہی زیادہ شنیع و قبیح ہے جیسے کوئی کھے میاں مسجد میں گالیاں مت بکو اس کا مطلب یہ نہیں کہ مسجد سے باہر بکنے کی اجازت ہے بلکہ مزید تقبیح و نشنیع کے موقع پر ایسے الفاظ بولتے میں ۔ <u>۱۹۳ یعنی سود کھانے میں محلا نہیں ۔ بلکہ تمہار محلا اس میں ہے کہ خدا سے ڈر کر سود کھانا چھوڑ دو۔</u>

۱۹۴۔ یعنی سود کھانے والا دوزخ میں جاتا ہے جواصل میں کافروں کے واسطے بنائی گئی ہے۔

وَ أَطِيْعُوا الله وَ الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ ١٣١ ـ اور عَم مانوالله كا اور رسول كا تأكه تم ير رحم بو [١٩٥]

وَسَارِعُوَّا إِلَى مَغُفِرَةٍ مِّنُ رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمْوٰتُ وَالْاَرْضُ ۗ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿

الَّذِيْنَ يُنُفِقُونَ فِي السَّرَّآءِ وَالضَّرَّآءِ وَالْكُظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَن النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ 📆

۱۳۳ ۔ اور دوڑو بخش کی طرف اینے رب کی اور جنت کی طرف <sup>[۱۹۲]</sup> جس کا عرض ہے آسان اور زمین <sup>[۱۹۷]</sup> بیار ہوئی ہے واسطے پر ہیز گاروں کے

۱۳۴۔ بو خرچ کئے جاتے ہیں خوشی میں اور تکلیف میں [۱۹۸] اور دبا کیتے ہیں غصہ اور معاف کرتے ہیں لوگوں کواوراللہ جا ہتا ہے نیکی کرنے والوں کو [۱۹۹]

190 ۔ اطاعت رسول کا مطلب: رسول کا حکم ماننا بھی فی الحقیقت خدا ہی کا حکم ماننا ہے کیونکہ اس نے حکم دیا ہے کہ ہم پیغمبر کا عکم مانیں اور ان کی پوری اطاعت کریں۔ جن احمقوں کو اطاعت اور عبادت میں فرق نظریہ آیا وہ اطاعت رسول کو شرک کھنے لگے۔ چونکہ جنگ احد میں رسول کے عکم کی غلاف ورزی ہوئی تھی (جیبا کے آگے آتا ہے ) اس لئے آئندہ کے لئے ہشیار کیا جاتا ہے کہ خدا کی رحمت اور فلاح و کامیابی کی امیدا سی وقت ہو سکتی ہے، جب اللہ ورسول کے کہنے پر چلوہ **191۔ یعنی ان اعال واغلاق کی طرف جھپٹو جو حب وعدہ خداوندی اس کی بخش اور جنت کا مستحق بناتے ہیں۔** 

۱۹۷۔ جنت کا عرض چونکہ آدمی کے دماغ میں آسمان و زمین کی وسعت سے زیادہ اور کوئی وسعت نہیں آسکتی تھی، اس لئے سمجھانے کے لئے جنت کے عرض کوا سی سے تشہیہ دی گئی۔ گویا بتلا دیا کہ جنت کا عرض زیادہ سے زیادہ سمجھو پھر جب عرض اتنا ہے تو طول کا عال خدا جانے کیا کچھ ہوگا۔

۱۹۸۔ محنین کی صفات: یعنی نه عیش و خوشی میں خدا کو بھولتے ہیں نه تنگی و تکلیف کے وقت خرچ کرنے سے جان پراتے ہیں۔ ہر موقع پر اور ہر حال میں حب مقدرت خرچ کرنے کے لئے تیار رہتے ہیں سود خواروں کی طرح بخیل اور پییہ کے پجاری

نہیں ۔ گویا جانی جاد کے ساتھ مالی جاد بھی کرتے ہیں۔

۱۹۹۔ غصہ کو بی جانا ہی بڑا کال ہے اس پر مزید یہ کہ لوگوں کی زیادتی یا غلطیوں کو بالکل معاف کر دیتے ہیں اور نہ صرف معاف کرتے ہیں بلکہ احیان اور نیکی سے پیش آتے ہیں۔ غالبا پہلے جن لوگوں کی نسبت بد دعا کرنے سے روکا تھا۔ یہاں ان کے متعلق غصہ دبانے اور عفو و درگذر سے کام لینے کی ترغیب دی گئی ہے نیز بعض صحابہ نے جنگ احد میں عدول حکمی کی تھی، یا فرار اختیار کیا تھا، ان کی تقصیر معا**ت کرنے اور شان وعفو واحیان اختیار کرنے کی طر**ف متوجہ کیا گیا ہے۔

کریں اپنے حق میں [۲۰۰] تو یاد کریں اللہ کو اور بخش مانگیں اینے گناہوں کی اور کون ہے گناہ بخشے والا سوا اللہ کے اور اڑتے نہیں اپنے کئے پر اور وہ جانتے میں

وَ الَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوٓ ا ١٣٥ - اوروه لوك كه جب كربيتين كَجِ كُلا كُناه يا براكام أَنْفُسَهُمُ ذَكُرُوا اللهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوْبِهِمْ ۗ وَمَنْ يَخْفِرُ الذُّنُوْبَ إِلَّا اللَّهُ ۗ اللَّهُ ۗ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعُلَمُونَ

> ٱُولَٰٓبِكَ جَزَآؤُهُمُ مَّغُفِرَةٌ مِّنُ رَّبِّهِمُ وَجَنَّتُ تَجُرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِيهَا لَا وَنِعْمَ أَجُرُ الْعُمِلِينَ ﴿

۱۳۹ء انہی کی جزاء ہے بخش ان کے رب کی اور باغ جن کے نیچے نہریں بہتی ہیں ہمیشہ رہیں گے وہ لوگ ان باغوں میں اور کیا خوب مزدوری ہے کام کرنے والول کی [۲۰۱]

۲۰۰ یعنی کھلم کھلا کوئی بے حیائی کا کام کر گذریں جس کا اثر دوسروں تک متعدی ہویا کسی اور بری حرکت کے مرتکب ہوجائیں جس کا ضرران ہی کی ذات تک محدود رہے۔

۲۰۱۔ "یعنی خدا کی عظمت و علال، اس کے عذاب و ثواب، اس کے حقوق و احکام، اس کی عدالت کی پیشی اور وعدو وعید کو دل سے یاد کر کے زبان سے بھی اسکی یاد شروع کر دی۔ خوف زدہ اور مضطرب ہوکر اسے بکارا اس کے سامنے سربیجود ہوئے (جیسا کہ ""صلوۃ التوبہ"" کی حدیث میں آیا ہے ) پھر جو شرعی طریقہ گناہوں کے معاف کرانے کا ہے اس کے موافق معافی اور بخش طلب کی، مثلاً اہل حقوق کے حقوق ادا کئے یا ان سے معاف کرائے اور غدا کے سامنے توبہ واستغفار کیا (کیونکہ اصل بخشے والا تو

وہی ہے) بوگناہ بمقتضائے بشریت ہوگیا تھا۔ اس پر اڑے نہیں، بلکہ یہ جان کر کہ حق تعالیٰ بندوں کی پھی توبہ قبول کرتا ہے،

ندامت واقلاع کے ساتھ توبہ کرتے ہوئے اس کے حضور میں عاضر ہوگئے۔ یہ لوگ بھی دوسرے درجہ کے متقین میں میں جن

کے لئے جنت تیار کی گئی ہے۔ حق تعالیٰ ان تائین کے گناہ معاف کر کے اپنی جنت میں جگہ دے گا۔ اور جو توبہ یا اور عمل

نیک کئے ہونگے ان کا بہترین معاوضہ ملے گا۔

قدُ خَلَتْ مِنْ قَبُلِكُمْ سُنَنُ لَا فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَدِّبِينَ عَاقِبَةُ الْمُكَدِّبِينَ

هٰذَا بَيَانُ لِّلنَّاسِ وَهُدًى وَّمَوْعِظَةُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَّمَوْعِظَةُ لِللَّاسِ وَهُدًى وَ

وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَانْتُمُ الْاَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمُ الْاَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمُ مُّؤُمِنِينَ

إِنْ يَمْسَسُكُمْ قَرْحُ فَقَدُ مَسَّ الْقَوْمَ قَرْحُ مِّ الْقَوْمَ قَرْحُ مِّ الْقَوْمَ قَرْحُ مِّ اللهُ الْآيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ مَّ فَلُهُ اللهُ الَّذِينَ امَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَآءً وَاللهُ لَا يُحِبُّ الظَّلِمِينَ فَيَ

۱۳۷۔ ہو چکے ہیں تم سے پہلے واقعات سو پھرو زمین میں اور دیکھوکہ کیا ہوا انجام جھٹلانے والوں کا <mark>[۲۰۲]</mark>

۱۳۸ء یہ بیان ہے لوگوں کے واسطے اور ہدایت اور فلایت اور

۱۳۹۔ اور ست نہ رہواور نہ غم کھاؤاور تم ہی غالب رہو گے اگر تم ایان رکھتے ہو<sup>[۲۰۴]</sup>

۱۸۰۱۔ اگر پہنچا تم کو زخم تو پہنچ چکا ہے ان کو بھی زخم ایسا ہی اور یہ دن باری باری بدلتے رہتے ہیں ہم ان کو لوگوں میں [۲۰۵] اور اس لئے کہ معلوم کرے اللہ جن کو ایان ہے [۲۰۸] اور کرے تم میں سے شہید اور اللہ کو محبت نہیں ظلم کرنے والوں سے [۲۰۲]

۲۰۲ ماضی کے واقعات سے سبق لو: "یعنی تم سے بہت قومیں اور ملتیٰں گذر چکیں ۔ بڑے بڑے واقعات پیش آ چکے، خدا تعالیٰ کی عادت بھی بار بار معلوم کرا دی گئی کہ ان میں سے جنوں نے اندیاءٔ کی عداوت اور حق کی تکذیب پر کمر باندھی اور خدا اور رسول کی تصدیق واطاعت سے منہ پھیرکر حرامخوری اور ظلم و عصیان پر اصرار کرتے رہے، ان کا کیسا برا انجام ہوا۔ یقین نہ ہو تو زمین میں چل چرکر ان کی تباہی کے آثار دیکھ لو جو آج بھی تمہارے ملک کے قریب موجود ہیں۔ ان واقعات میں غور کرنے سے معرکہ ""احد"" کے دونوں حریفوں کو سبق لینا چا ہیئے۔ یعنی مشرکین جو پیغمبر خداکی عداوت میں حق کو کچلنے کے لئے نکلے، اپنی تصور می سی عارضی کا میابی پر مغرور نہ ہوں کہ ان کا آخری انجام بجز ہلاکت و بربادی کے کچھ نہیں۔ اور مسلمان کفار کی سختیوں اور وحثاینہ دراز دستیوں یا اپنی ہنگامی پسپائی سے ملول و مایوس نہ ہوں کہ آخر حق غالب و منصور ہو کر رہے گا۔ قدیم سے سنت اللہ یہ ہی ہے جو ٹل نہیں سکتی۔ "

۲۰۳ یعنی عام لوگوں کے کان کھولنے کے لئے قرآن میں یہ مضامین بیان کئے جارہے ہیں جن کو سن کر فدا سے ڈرنے والے بدایت و نسیحت عاصل کرتے ہیں۔ باقی جس کے دل میں فدا کا فوف نہ ہو ناصحانہ تنبیبات سے کیا منتفع ہو سکتا ہے۔

۲۰۲ غزوہ احد میں مسلمانوں کی تسلی: یہ آیات جنگ احد کے بارہ میں نازل ہوئیں۔ جب مسلمان مجاہدین زخموں سے پورپور ہو رہے سے ان کے بڑے بڑے بڑے برادروں کی لاشیں آکھوں کے سامنے مثلہ کی ہوئی پڑی تھیں۔ پینغمبر لٹھائیٹیٹم کو بھی اشقیاء نے مجروح کر دیا تھا اور بظاہر کامل ہزیمت کے سامان نظر آ رہے تھے۔ اس بچوم شدائد و یاس میں فداونہ قدوس کی آواز سنائی دی۔ وکلا تھوٹی و کو کہ تھی آر دیکھا! سختیوں سے گھراکر دشمنان فدا کے مقابلہ کو کا تکوٹی و کو کہ تھی انہ و یاس میں فداونہ قدوس کی آواز سنائی دی۔ میں نامردی اور ستی پاس نہ آنے پائے، پیش آمدہ توادث و مصائب پر خمکین ہر کر دیکھا، سختیوں سے گھراکر دشمنان فدا کے مقابلہ میں نامردی اور ستی پاس نہ آنے پائے، پیش آمدہ توادث و مصائب پر خمکین ہر کر دیکھ رہنا مومن کا شیوہ نہیں۔ یاد رکھوآج بھی تم ہی معزز و سربلند ہو کہ تی کی تعایت میں آگلیفیں اٹھارہے اور جانیں دے رہے ہواور یقینا آخری فتح بھی تماری ہے انجام کار اطاعت رسول اور جاد فی سبیل اللہ سے قدم بیکھے نہ بناؤ) اس فدائی آواز نے ٹوٹے ہوئے دلوں کو بوڑ دیا اور پر مردہ جموں میں عیات نادہ بھوئک دی۔ نتیج یہ ہواکہ کفار جو بظاہر غالب آ چکے تھے، زخم نوردہ مجاہدین کے جوابی علہ کی تاب نہ لا سکے اور سر پاؤں رکھرکر میدان سے بھاگے۔

۲۰۵ مسلمانوں کو جنگ میں جو شدید نقصان اٹھانا پڑا تھا اس سے سخت شکسۃ خاطر تھے۔ مزید برآن منافقین اور دشمنوں کے طعنے سن کر اور زیادہ اذبت پہنچی تھی۔ کیونکہ منافقین کہتے تھے کہ محد الٹائیالیا سیچ پیغمبر ہوتے تو یہ نقصانات کیوں پہنچتے۔ یا تھوڑی دیر کے لئے بھی عارضی ہزیت کیوں پیش آتی۔ حق تعالیٰ نے ان آیات میں مسلمانوں کو تسلی دی کہ اگر اس لڑائی میں تم کو زخم پہنچا یا تکلیف اٹھانی پڑی تو اس طرح کے حوادث فرایق مقابل کو پیش آگے میں احد میں تمہارے پچھر آدمی شہید اور بہت سے زخمی

ہوئے، توایک سال پہلے بدر میں ان کے ستر جہنم رسیداور بہت سے زخمی ہو چکے ہیں۔ اور خود اس لڑائی میں مجھی ابتداءً ان کے بت آدمی مقول و مجروح ہوئے جیماکہ وَ لَقَدْ صَدَ قَكُمُ اللّٰهُ وَعَدَهٔ إِذْ تَحُسُّو نَهُمْ بِإِذْنِه كِ الفاظ سے ظاہر ہے۔ پھر بدر میں ان کے سترآدمی ذلت کے ساتھ قید ہوئے ۔ تمہارے ایک فرد نے بھی بیہ ذلت قبول نہ کی ۔ بہرحال اپنے نقصان کا ان کے نقصان سے مقابلہ کرو تو غم وافسوس کا کوئی موقع نہیں۔ یہ ان کے لئے کبر و غرور سے سراٹھانے کی جگہ ہے۔ باقی ہماری عادت ہمیشہ یہ رہی ہے کہ سختی نرمی دکھ سکھ تکلیف وراحت کے دنوں کو لوگوں میں ادل بدل کرتے رہتے ہیں جس میں بہت سی حکمتیں مضمر میں پھر جب وہ دکھ اٹھا کر باطل کی حایت میں ہمت نہیں ہارے، تو تم حق کی حایت میں کیونکر ہمت ہار

۲۰۶ یعنی سے ایان والوں کو منافقوں سے الگ کر دے۔ دونوں کا رنگ صاف صاف اور جدا جدا نظرآنے لگے۔

۲۰۰\_" ظالمین"" سے مراد اگر مشرکین میں جو""احد"" میں فریق مقابل تھے۔ تو یہ مطلب ہو گاکہ ان کی عارضی کامیابی کا سبب یہ نہیں کہ خدا ان سے محبت کرتا ہے۔ بلکہ دوسرے اساب ہیں۔ اور منا فقین مراد ہوں جو عین موقع پرِ مسلمانوں سے الگ ہو گئے تھے۔ تو یہ بتلا دیاکہ خدا کے نزدیک مبغوض تھے،اس لئے ایان وشہادت کے مقام سے انہیں دور پھینک دیا گیا۔

کواور مٹا دیوے کافیروں کو[۲۰۸]

۱۴۲۔ کیاتم کو خیال ہے کہ داخل ہو جاؤ گے جنت میں اور ابھی تک معلوم نہیں کیا اللہ نے جو لڑنے والے ہیں تم میں اور معلوم نہیں کیا ثابت رہنے والوں کو

وَ لِيُمَحِّصَ اللهُ الَّذِيْنَ المَنُوّا وَ يَمْحَقَ ١٢١ اوراس واسط كه پاك صاف كرے الله ايان والوں الُكُفِرِينَ 🖀

> *اَمْ حَسِبْتُمُ* اَنُ تَدُخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللهُ الَّذِينَ جُهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصِّيرِينَ 🗃

۲۰۸ یعنی فتح اور شکت بدلتی چیز ہے اور مسلمانوں کو شہادت کا مقام بلند عطا فرمانا تھا۔ مومن و منافق کا پر کھنا مسلمانوں کو سدھانا یا ذنوب سے پاک کرنا، اور کافروں کو آہسۃ آہسۃ مٹا دینا منظور تھا کہ جب وہ عارضی غلبہ اور وقتی کامیابی پر مسرور و مغرور ہو کر کفر و طغیان میں بیش از بیش غلوکریں گے۔ غدا کے قہر وغضب کے اور زیادہ متنق ہوں گے اس واسطے یہ عارضی ہزیمت مسلمانوں کو ہوئی۔ نہیں تواللہ کافروں سے راضی نہیں۔ ۲۰۹۔ صبراور مجاہدہ کے بغیر بحنت نہیں ملتی: یعنی بحنت کے جن اعلیٰ مقامات اور بلند درجات پر خداتم کو پہنچانا چاہتا ہے۔ کیا تم

9

سمجھتے ہو کہ بس یونہی آرام سے وہاں جا پہنچیں گے اور خدا تمہارا امتحان لے کریہ نہ دیکھے گا کہ تم میں کتنے خدا کی راہ میں لڑنے والے اور خدا تمہارا امتحان لے کریہ نہ دیکھے گا کہ تم میں کتنے خدا کی راہ میں لڑنے والے اور کتنے لڑائی کے وقت ثابت قدم رہنے والے ہیں۔ ایسا خیال نہ کرنا۔ مقامات عالیہ پر وہ ہی لوگ فائز کئے جاتے ہیں جو خدا کے راستہ میں ہر طرح کی سختیاں جھیلنے اور قربانیاں پیش کرنے کے لئے تیار ہوں سے رتبہ بلند ملا جس کو مل گیا۔ ہر مدعی کے واسطے دارورس کھاں۔

وَلَقَدُ كُنْتُمُ تَمَنَّوْنَ الْمَوْتَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَلْقَوْهُ " فَقُدُ رَايَتُمُوهُ وَانْتُمُ تَنْظُرُونَ

و <u>س</u>

۱۳۳۔ اور تم توآرزو کرتے تھے مرنے کی اس کی ملاقات سے پہلے ہو اب دیکھ لیا تم نے اس کو آئٹھوں کے یا منے [۲۱۰]

۱۳۲ ۔ اور محمد تو ایک رسول ہے ہو چکے اس سے پہلے بست رسول پھر کیا اگر وہ مرگیا یا ماراگیا تو تم پھر جاؤ گے اسٹے پاؤں تو ہر گزنہ اللہ پاؤں اور جو کوئی پھر جائے گا اللہ پاؤں تو ہر گزنہ بگاڑے گا اللہ کا کچھ اور اللہ ثواب دے گا شکر گذاروں کو [۱۳]

۲۱۰۔ بو صحابہ بدر کی شرکت سے محروم رہ گئے تھے، شداء بدر کے فغائل من من کر تمناکیا کرتے تھے کہ فدا پھر کوئی موقع لائے بو ہم بھی فداکی راہ میں مارے جائیں اور شادت کے مراتب حاصل کریں۔ انہی حضرات نے احد میں یہ مثورہ دیا تھا کہ مدینہ سے باہر نکل کر لونا چاہئے۔ ان کو فرمایا کہ جس چیز کی پہلے تمنا رکھتے تھے وہ تمہاری آئکھوں کے سامنے آ چکی اب آ گے بڑھنے کے بجائے تیجے ہٹناکیا؟ حدیث میں ہے کہ لقاءِ عَدُّو کی تمنا مت کرواور جب ایسا موقع پیش آ جائے تو ابت قدم رہو۔

11 - آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی شادت پر مسلمانوں سے خطاب: واقعہ یہ ہے کہ احد میں نبی کریم النہ اللہ علیہ وسلم کی شادت پر مسلمانوں سے خطاب: واقعہ یہ ہے کہ احد میں نبی کریم النہ اللہ علیہ وسلم کی شادت پر مسلمانوں سے خطاب: واقعہ یہ ہے کہ احد میں نبی کریم النہ تھا کہ دشمن لشکر اسلام کے جنگ قائم کیا۔ تمام صفوف درست کرنے کے بعد پہاڑ کا ایک درہ باقی رہ گیا۔ جمال سے اندیشہ تھا کہ دشمن لشکر اسلام کے

عقب پر حلہ آور ہو جائے اس پر آپ نے پچاس تیراندازوں کو جن کے سردار حضرت عبداللہ بن جبیر شتھے مامور فرما کر تاکید کر دی کہ ہم خواہ کسی حالت میں ہوں تم یہاں سے مت ٹلنا۔ مسلمان غالب ہوں یا مغلوب، حتی کہ اگر تم دیکھوکہ پرندے ان کا گوشت نوچ کر کھارہے میں تب بھی اپنی مگہ مت چھوڑنا۔ وانا لن نزال غالبین ما ثبتم مکانکم (بغوی) ہم برابراس وقت تک غالب رمیں گے جب تک تم اپنی جگہ قائم رہو گے الغرض فوج کو پوری ہدایت دینے کے بعد جنگ شروع کی گئی۔ میدان کار زار گرم تھا، غازیان اسلام بڑھ بڑھ کر جوہر شجاعت دکھا رہے تھے ابو دجانہ، علی مرتضیٰ اور دوسرے مجاہدین کی بسالت و بے جگری کے سامنے مشرکین قریش کی تحمریں ٹوٹ چکی تھیں۔ ان کوراہ فرار کے سوااب کوئی راستہ نظریہ آیا تھا کہ حق تعالیٰ نے اپنا وعدہ پوراکر دکھایا۔ کفار کوشکت فاش ہوئی۔ وہ بد تواس ہو کر بھاگے ۔ ان کی عورتیں جو غیرت دلانے کو آئی تھیں پانتے پڑھا کر ادھرادھر بھاگتی نظرآئیں۔ مجاہدین نے مال غنیمت پر قبضہ کرنا شہوع کر دیا۔ یہ منظرجب تیراندازوں نے دیکھا تو سمجھے کہ اب فتح کامل ہو چکی دشمن بھاگ رہا ہے، یہاں بیکار ٹھہرنا کیا ضروری ہے چل کر دشمن کا تعاقب کریں اور غنیمت میں حصہ لیں۔ عبداللہ بن جبیر ؓ نے رسول اللہ الٹی آیٹ کا ارشاد ان کو یاد دلایا وہ سمجھے کہ آپ کے ارشاد کا اصلی منشا ہم پوراکر پکے ہیں۔ یہاں ٹھہرنے کی عاجت نہیں۔ یہ خیال کر کے سب غنیمت پر جا رہے۔ صرف عبداللہ بن جبیرٌ اور ان کے گیارہ ساتھی درہ کی حفاطت پر باقی رہ گئے۔ مشرکین کے سواروں کا رسالہ غالد بن الولید کے زیر کان تھا (جواس وقت تک ""حضرت غالدٌ"" نہیں بنے تھے ) انہوں نے پلٹ کر درہ کی طرف سے حلہ کر دیا۔ دس بارہ تیرانداز ڈھائی سو سواروں کی بلغار کو کھاں روک سکتے تھے، تاہم عبداللہ بن جبیر ؓ اور ان کے رفقاء نے مدافعت میں کوئی دقیقہ اٹھا نہ رکھا۔ اور اسی میں جان دے دی۔ مسلمان مجاہدین اینے عقب سے مطمئن تھے کہ ناگهاں مشرکین کا رسالہ ان کے سروں پر جا پہنچا اور سامنے سے مشرکین کی فوج جو بھاگی جا رہی تھی، پیچھے پلٹ بڑی، مسلمان دونوں طرف سے گھر گئے اور بہت زور کا رن پڑا۔ کتنے ہی مسلمان شہیداور زخمی ہوئے۔ اسی افراتفری میں ابن قمیہ نے ایک بھاری پتھرنبی کریم لٹٹٹالیٹلم پر پھینکا۔ جس سے دندان مبارک شہیداور چہرہ انور زخمی ہوا۔ ابن قمیہ نے چاہا کہ آپ کو قتل کرے، مگر مصعب بن عمیر ﴿ نِے ﴿ جَن کے ہاتھ میں اسلام کا جھنڈا تھا ) مدافعت کی۔ نبی کریم الٹھالیکم زخم کی شدت سے زمین پر گرے۔ کسی شیطان نے آواز لگا دی کہ آپ لیٹھ لیکھ قتل کر دئیے گئے، یہ سنتے ہی مسلمانوں کے ہوش خطا ہو گئے اور پاؤں اکھڑ گئے بعض مسلمان ہاتھ یاؤں چھوڑ کر بیٹے رہے۔ بعض ضعفاء کو خیال ہوا کہ مشرکین کے سردار ابو سفیان سے امن عاصل کرلیں۔ بعض منافقین کھنے لگے کہ جب محمد النَّائِ اَیَّامُ قَتَل کر دیے گئے تو اسلام چھوڑ کر اپنے قدیم مذہب میں واپس چلا جانا چاہئے اس وقت انس

## منت منه که خدمت سلطال همی کنم منت شناس ازوکه بخدمت گذاشتت

اور شکریہی ہے کہ ہم بدیں از بدیش خدمت دین میں مضبوط و ثابت قدم ہوں۔ اس میں اشارہ نکاتا ہے کہ حضرت کی وفات پر بعضے لوگ دین سے پھر جائیں گے اور جو قائم رہیں گے ان کو بڑا تواب ہے اسی طرح ہوا کہ بہت لوگ حضرت کے بعد مرتد ہو گئے۔ ئے۔ صدیق اکبڑنے ان کو پھر مسلمان کیا اور بعض مارے گئے۔

ایک علمی تحقین: قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ میں ""غلت "" "غلو" سے مثنی ہے جن کے معنی ""ہو چکے ""گذرنے اور چھوڑ کر چلے جانے کے ہیں۔ اس کے لئے موت لازم نہیں جلسے فرمایا وَإِذَا لَقُوْ کُمْ قَالُو ا امَنَّا وَإِذَ خَلَوْ عَضُو اَعَلَيْ کُمُ الْاَ نَامِلُ يعنی جب تمہیں چھوڑ کر علیحدہ ہوتے ہیں۔ نیز""الرسل" میں لام استغراق نہیں، لام جنس ہے عَضُّو اَعَلَیْ کُمُ الْاَ نَامِلُ یعنی جب تمہیں چھوڑ کر علیحدہ ہوتے ہیں۔ نیز""الرسل" میں لام استغراق نہیں، لام جنس ہے

۔ کیونکہ اثبات مدعا میں استفراق کوکوئی دخل نہیں بعیہ اسی قیم کا جلہ صفرت میے گی نسبت فرمایا ماالمُمَسِیّٹ بئی مَرِیکے۔ اللّا کَشُولُ قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ کیا لام استفراق لیکر اس کے یہ معنی ہونگہ کہ تمام پینفمبر میے سے پہلے گذر چکے۔ کوئی ان کے بعد آنے والا نہ رہا۔ لا مجالہ لام جنس لینا ہوگا۔ وہ ہی یماں لیا جائے اس کی تاثیہ اس سے ہوتی ہے کہ عبداللہ بن معود کے مصحف اور ابن عباس کی قرات میں "الرسل" نہیں رسل نکرہ ہے باقی "علو" کی تفصیل میں صوت موت یا قتل کا ذکر اس لئے کیا کہ موت طبعی بمرعال آنے والی تھی اور قتل کی خبراس وقت مشہور کی گئی تھی۔ اور پونکہ صورت موت کا وقوع میں آنا مقدر تھا اس لئے اس کو قتل پر مقدم کیا گیا۔ ابوبکر صدیقؓ نے حضور اللّٰیٰ اِیکا کی وفات کے بعد جب صحابہ کے مجمع میں یہ پوری آیت الشّٰ کِرِیْنَ تک بلکہ آیت اِنْکُ مَیِّنْ وَ اِیْکُ مَیِّنُوْنَ بھی پڑھی تو لوگ قدْ حَلَتْ اور اَفَا بِنَ مات اور اِیْکُ مَیِّنْ وَ نَ بھی پڑھی تو لوگ قدْ حَلَتْ اور اَفَا بِنَ مات اور اِیْکُ مَیِّنْ وَ نَ بھی پڑھی تو لوگ قدْ حَلَتْ اور اَفَا بِنَ مات اور اِیْکُ مَیِّنْ وَ نَ بھی اِیابائی مَیْ بُنُ وَلَ بھی ہو بھی خول کئی خبردیت تو چا ہے تھا کہ زول یک خور یہ نہ موت کے واقع ہو یکئی پر نہ صدیق اکبر نے اس سے استدلال کیا نہ کسی اور نے سجھا۔ اگر یہ الفاظ موت واقع ہو یکھی کی خبردیت تو چا ہے تھا کہ زول آیت کے وقت یعنی وفات کے سات ہرس پہلے ہی سمجھ لیا بانا کہ آپ کی وفات ہو چکے کی خبردیت تو چا ہے تھا کہ زول آیت کے وقت یعنی وفات کے سات ہرس پہلے ہی سمجھ لیا بانا کہ آپ کی وفات ہو چکے کی خبر ویت کے وقت یعنی وفات کے سات ہرس پہلے ہی سمجھ لیا بانا کہ آپ کی وفات ہو چکے کی خبرہ ویا ہے ہیں۔

۱۳۵۔ اور کوئی مر نہیں سکتا بغیر عکم اللہ کے لکھا ہوا ہے ایک وقت مقرر [۱۲] اور جو کوئی چاہے گا بدلہ دنیا کا دیویں گے ہم اس کو دنیا ہی سے [۱۲۳] اور جو کوئی چاہیے گا بدلہ آخرت کا اس میں سے دیویں گے ہم اسکو [۱۲۳] اور ہم ثواب دیں گے احمان ماننے والوں کو [۲۱۵]

وَمَا كَانَ لِنَفْسِ اَنْ تَمُوْتَ اِللَّا بِإِذُنِ اللهِ كِتْبًا مُّوَجَّلًا وَمَنْ يُرِدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدُ ثَوَابَ اللَّخِرَةِ نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدُ ثَوَابَ اللَّخِرَةِ نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدُ ثَوَابَ اللَّخِرَةِ نُوْتِهِ مِنْهَا وَسَنَجُزِى الشَّكِرِيْنَ عَ

۲۱۲۔ موت کا وقت معین ہے: جب کوئی شخص بدون عکم الهی کے نہیں مر سکتا خواہ کتنے ہی اسباب موت کے جمع ہوں اور ہر ایک کی موت وقت مقدر پر آنی ضرور ہے خواہ بیاری سے ہویا قتل سے یا کسی اور سبب سے تو غدا پر توکل کرنے والوں کو اس سے گھبرانا نہیں چاہئے اور نہ کسی بڑے یا چھوٹے کی موت کو من کر مایوس و بد دل ہوکر بیٹے رہنا چاہئے۔

٢١٣ ـ يعني الرَّحْامِين كَمَا قَالَ عَجَّلْنَالَهُ فِيهُامَا ذِشَاءُ لِمَنْ يُّرِيْدُ (بني اسرائيل ركوع ٢)

۲۱۴۔ یعنی اس کو آخرت میں یقینا بدلہ ملے گا۔ اس آیت کے پہلے جلہ میں ان لوگوں پر تعرض ہے جنوں نے مال غنیمت کی

طمع میں عدول حکمی کی۔ اور دوسرے میں ان کا ذکر ہے جو برابر فرمانبرداری پر ثابت قدم رہے۔

۲۱۵۔ شدائد میں صبر کی تلقین: یعنی جولوگ اس دین پر ثابت قدم رمیں گے ان کو دین بھی ملے گا اور دنیا بھی ۔ لیکن جو کوئی اس نعمت کی قدر جانے (کذافی الموضح)

> وَ كَأَيِّنُ مِّنُ نَّبِيٍّ قَتَلَ لا مَعَهُ رِبِّيُّوُنَ كَثِي*رُ*ُ فَمَا وَهَنُوا لِمَآ أَصَابَهُمْ فِي سَبِيْلِ اللهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوًا ۚ وَاللَّهُ يُحِبُّ الصّٰمِرِينَ 🚍

وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ اِلَّآ اَنُ قَالُوْا رَبَّنَا اغْفِرُ لَنَا ذُنُوْبَنَا وَ اِسْرَافَنَا فِيَّ اَمْرِنَا وَثَبِّتُ اَقْدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكُفِرِيْنَ 🖭

۱۳۹۔ اور بہت نبی ہیں جن کے ساتھ ہو کر لڑے ہیں بت ندا کے طالب مچھر نہ ہارے میں کچھ لکلیف پہنچنے سے اللہ کی راہ میں اور نہ ست ہوئے ہیں اور نہ دب گئے ہیں اور اللہ محبت کرتا ہے ثابت قدم رہنے والول سے [٢١٦]

۱۴۷ء اور کچھ نہیں بولے مگر یہی کھا کہ اے رب ہمارے بخش ہمارے گناہ اور جو ہم سے زیادتی ہوئی ہمارے کام میں اور ثابت رکھ قدم ہمارے اور مدد دے هم کوقوم کفار پر [۲۱۷]

۲۱۶۔ شدائد میں صبر کی تلقین: یعنی تم سے پہلے بہت اللہ والول نے نبیول کے ساتھ ہو کر کفار سے جنگ کی ہے۔ جس میں بہت تکلیفیں اور سختیاں اٹھائیں لکین ان شدائد و مصائب سے نہ ان کے ارادوں میں ستی ہوئی نہ ہمت ہارے نہ کمزوری دکھائی۔ نہ دشمن کے سامنے دیے۔ اللہ تعالیٰ ایسے ثابت قدم رہنے والوں سے خاص محبت کرتا ہے۔ یہ ان مسلمانوں کو تندبیہ فرمائی اور غیرت دلائی جنوں نے احد میں کمزوری دکھائی تھی حتی کہ بعض نے یہ کہہ دیا تھاکہ کسی کو بیچ میں ڈال کر ابو سفیان سے امن حاصل کر لیا جائے۔ مطلب یہ ہے کہ جب پہلی امتوں کے حق پر ستوں نے مصائب و شدائد میں اس قدر صبر واستقلال کا ثبوت دیا تواس امت کو ( جو خیرالا مم ہے ) ان سے بڑھ کر صبر واستقامت کا ثبوت دینا چاہئے۔

۲۱۷۔ صابرین کی دعا: یعنی مصائب و شدائد کے ہجوم میں نہ گھبراہٹ کی کوئی بات کھی نہ مقابلہ سے ہٹ جانے اور دشمن کی اطاعت قبول کرنے کا ایک لفظ زبان سے نکالا۔ بولے تو یہ بولے کہ خداوندا! تو ہم سب کی تقصیرات اور زیادتیوں کو معاف فرما دے۔ ہمارے دلوں کو مضبوط و متنقل رکھ۔ تا ہمارا قدم جادہ تق سے نہ لڑ کھڑائے اور ہم کو کا فروں کے مقابلہ میں مدد پہنچا وہ سمجھے کہ بیا اوقات مصیبت کے آنے میں لوگوں کے گناہوں اور کوتاہیوں کو دخل ہوتا ہے۔ اور ہم میں کون دعویٰ کر سکتا ہے کہ اس سے کبھی کوئی تقصیر نہ ہوئی ہوگی۔ بہرمال بجائے اس کے کہ مصیبت سے گھبرا کر مخلوق کی طرف جھکتے اپنے غالق و مالک کی طرف جھکے۔

> فَاتْمَهُمُ اللَّهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ ع الْأَخِرَةِ ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴿

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا إِنَّ تُطِيْعُوا الَّذِيْنَ كَفَرُوْا يَرُدُّوْكُمْ عَلَى اَعْقَابِكُمْ فَتَنُقَلِبُوا خُسِرِينَ 🚍

بَلِ اللهُ مَوْلِمُ كُمَّ وَهُوَ خَيْرُ النَّصِرِينَ عَيْ

سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِيْنَ كَفَرُوا الرُّعْبَ بِمَآ اَشْرَكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ سُلُطنًا ۚ وَمَأُوٰىهُمُ النَّارُ ۗ وَبِئُسَ مَثُوَى الظّلِمِينَ 🕮

۱۴۸۔ چھر دیا اللہ نے ان کو ثواب دنیا کا اور خوب ثواب آخرت کا اور اللہ محبت رکھتا ہے نیک کام کرنے والول سے [۲۱۸]

۱۴۹۔ اے ایان والو اگر تم کہا مانو کے کافروں کا تو وہ تم کو پھیر دیں گے الئے پاؤں پھر جا پڑو گے تم نقصان

۱۵۰ بلکہ اللہ تمہارا مدد گار ہے اور اس کی مدد سب سے بہتر ہے

ا ۱۵ ۔ اب ڈالیں گے ہم کا فروں کے دل میں ہیبت اس واسطے کہ انہوں نے شریک ٹھمرایا اللہ کا جس کی اس نے کوئی سند نہیں آثاری اور ان کا ٹھکانہ دوزخ ہے اور وہ براٹھ کا نا ہے ظالموں کا [۲۲۱]

۲۱۸۔ یعنی دنیا میں ان کی فتح و ظفر کا سکہ بٹا دیا وجاہت و قبول عطا کیا ور آخرت کا جو بہترین ثواب ملا اس کا تو پوچھنا ہی کیا ہے دیکھو جولوگ خدا تعالیٰ سے اپنا معاملہ ٹھیک رکھیں اور نیک کام کریں ان سے خدا ایسی محبت کرتا ہے اور ایسا پھل دیتا ہے۔ ۲۱۹۔ کفار کے مثورہ پر عمل مذکرو: یعنی جنگ احد میں مسلمانوں کے دل ٹوٹے تو کا فرول اور منافقوں نے موقع پایا۔ بعض الزام اور طعنے دینے لگے۔ بعض خیر نواہی کے پردہ میں سمجھانے لگے تا آئندہ لڑائی پر دلیری نہ کریں حق تعالیٰ خبردار کرتا ہے کہ دشمن کے فریب مت کھاؤ۔ اگر خدا نہ کردہ ان کے چکموں میں آؤ گے توجی ظلمت سے خدا نے نکالا ہے پھرالے پاؤں اسی میں جا گروگے اور رفتہ رفتہ دین حق کا دامن ہاتھ سے چھوٹ جائے گا۔ جس کا نتیجہ دنیا وآخرت کے خمارے کے مواکچھ نہیں۔ پہلے اللہ والوں کی راہ پر چلنے کی ترخیب دی تھی۔ یہاں بدباطن شریروں کا کھا ماننے سے منع کیا تا مسلمان ہو شیار رہیں اور اپنا نفع نقصان سمجھ سکیں۔

۲۲۰۔ لہذا اس کا کہنا ماننا چاہئے اور اسی کی مدد پر بھروسہ رکھنا چاہئے جس کی مدد پر خدا ہواس کوکیا عاجت ہے کہ دشمنان خدا کی مدد کا منتظر رہے یا ان کے سامنے گردن اطاعت خم کرے۔ حدیث میں ہے کہ احد سے والیسی کے وقت ابو سفیان نے "" ہبل "" کی ہے کہ اور کہا "" انا العزیٰ ولا عزیٰ لکم "" آپ النہ الیہ الیہ اللہ مولا کا ولا مولیٰ کم ""۔

جوامت متلمه كوملا <u>\_</u> فلله الحد على ذلك وله المنية <u>ـ</u>

وَلَقَدُ صَدَقَكُمُ اللهُ وَعُدَةً إِذْ تَحُسُّونَهُمُ اللهُ وَعُدَةً إِذْ تَحُسُّونَهُمُ اللهُ وَعُدَةً إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ وَعَصَيْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا الريكُمْ مَّا الْأَمْرِ وَعَصَيْتُمْ مِنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَّا يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَّنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَّنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَّنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ اللهُ مَنْ يُرِيدُ اللهُ عَنْكُمْ وَاللهُ لِيَبْتَلِيكُمْ وَلَقَدُ عَفَا عَنْكُمْ وَاللهُ وَلَقَدُ عَفَا عَنْكُمْ وَاللهُ وَلَقُومِنِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

إِذْ تُصْعِدُونَ وَلَا تَلُوْنَ عَلَى اَحَدٍ وَّ الرَّسُولُ اِذْ تُصْعِدُونَ وَلَا تَلُوْنَ عَلَى اَحَدٍ وَّ الرَّسُولُ يَدُعُو كُمْ فِيَ الْخُرْسِكُمْ فَاتَابَكُمْ غَمَّا بِغَيِّ لِيَحْدُ لُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا مَآ لَكُمْ لُونَ عَلَى اَصَابَكُمْ وَاللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَى اَصَابَكُمْ وَاللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَى اللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَى اللهُ خَبِيرٌ فِي اللهُ عَمْلُونَ عَلَى اللهُ خَبِيرٌ فَي اللهُ عَمْلُونَ عَلَى اللهُ عَمْلُونَ عَلَى اللهُ عَمْلُونَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمْلُونَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ا ۱۵۲ اور اللہ تو سچا کر چکا تم سے اپنا وعدہ جب تم قتل کرنے لگے انکو اسکے عکم سے [۲۲۲] یمال تک کہ جب تم نے نامردی کی اور کام میں جھڑا ڈالا اور نافرمانی کی چیز [۲۲۳] بعد اس کے کہ تم کو دکھا چکا تمہاری خوشی کی چیز کوئی تم میں سے چاہتا تھا دنیا اور کوئی تم میں چاہتا تھا آخرت [۲۲۳] چھر تم کو الٹ دیا ان پر سے تاکہ تم کو آخرت [۲۲۳] اور اللہ کا آزاوے [۲۲۳] اور اللہ کا فضل ہے ایمان والوں پر [۲۲۲]

۱۵۳۔ جب تم پڑھ چلے جاتے تھے اور پیچھ پھر کر نہ
دیکھتے تھے کسی کو اور رسول پکارہا تھا تم کو تمہارے پیچھ
سے [۲۲۸] پھر پہنچا تم کو غم عوض میں غم کے ٹاکہ تم
غم نہ کیا کرواس پر جو ہاتھ سے نکل جاوے اور نہ اس
پر کہ جو کچھ پیش آ جاوے [۲۲۹] اور اللہ کو خبر ہے تمہارے
کام کی [۲۲۰]

۲۲۲۔ نبی کریم الٹی آلیکی نے پہلے ہی فرما دیا تھا کہ اگر صبر واستقلال سے کام لوگ، حق تعالیٰ تم کو غالب کرے گا۔ چنانچہ خدا نے اپنا وعدہ ابتدائے بنگ میں سپاکر دکھایا، انہوں نے خدا کے عکم سے کفار کو مار مارکر ڈھیر کر دیا۔ سات یا نوآدمی جن کے ہاتھ میں مشرکین کا جھنڈا کیا جددیگرے دیا گیا تھا، سب وہیں کھیت ہوئے آخر بد حواس ہوکر بھاگے مسلمان فتح و کامرانی کا چرہ صاف دیکھ رہے تھے اور اموال غنیمت ان کے سامنے پڑے تھے کہ تیراندازوں کی غلطی سے غالد بن الولید نے فائدہ اٹھایا اور یک بیک لوائی کا نقشہ بدل دیا۔ جیسا کہ ہم پہلے لکھ چکے ہیں۔

۲۲۳ نافرمانی مسلمانوں کی کمزوری ہے: یعنی پیغمبر اٹنی آیتر نے ہو عکم تیر اندازوں کو دیا تھا اس کے خلاف کیا اور آپس میں جھڑنے نے لگے کوئی کہتا تھا کہ ہم کو یہیں جمے رہنا چا ہے ۔ اکثر نے کہا اب یہاں ٹھرنے کی ضرورت نہیں چل کر غنیمت عاصل کرنی چا ہے آخر اکثر تیر انداز اپنی جگہ چھوڑ کر چلے گئے ۔ مشر کین نے اسی راستہ سے دفعۃ علہ کر دیا۔ دوسری طرف حضور الیہ آیتر فیل کی خبر مشہور ہو گئی ۔ ان چیزوں نے قلوب میں کمزوری پیدا کر دی جس کا نتیجہ فیل و جبن کی صورت میں ظاہر ہوا۔ گویا فیل کا سبب تنازع اور تنازع کا سبب عصیان تھا۔

۲۲۴۔ یعنی بعضے لوگ دنیوی متاع (مال غنیمت ) کی خوشی میں پھسل پڑے۔ جس کا خمیازہ سب کو بھگتنا پڑا۔ ابن مسعود فرماتے ہیں کہ اس آیت کے نزول سے پہلے میں نے کبھی محبوس نہ کیا تھا کہ ہم میں کوئی آدمی دنیا کا طالب بھی ہے۔

۲۲۵ یعنی یا تووہ تمہارے سامنے سے بھاگ رہے تھے، اب تم ان کے آگے بھاگنے لگے۔ تمہاری غلطی اور کوتاہی سے معاملہ الٹا اور اس میں بھی تمہاری آزمائش تھی۔ تا پکے اور کچے صاف ظاہر ہو جائیں۔

۲۲۱۔ یعنی جو غلطی ہوئی تھی غدا تعالیٰ اسے بالکل معاف کر چکا۔ اب کسی کو جائز نہیں کہ ان پر اس حرکت کی وجہ سے طعن و تشنیع کرے۔

۲۲۷۔ کہ ان کی کوہا ہیوں کو معاف کر دیتا ہے اور عتاب میں مبھی لطف و شفقت کا پہلو ملحوظ رکھتا ہے۔

۲۲۸۔ غزوہ احد میں عارضی شکست کے اساب؛ یعنی تم بھاگ کر پہاڑوں اور جنگلوں کو پڑھ چلے جا رہے تھے اور گھبراہٹ میں پہنچھے مڑکر بھی کسی کو نہ دیکھتے تھے۔ اس وقت خدا کا پیغمبر بدستوراپنی جگہ کھڑا ہوا تم کو اس قبیح حرکت سے روکتا تھا۔ اور اپنی طرف بلا رہا تھا۔ مگر تم تثویش واضطراب میں آواز کھاں سننے والے تھے، آخر جب کعب بن مالک چلائے تب لوگوں نے سنا اور واپس آ کراینے نبی کے گرد جمع ہوگئے۔

۲۲۹۔ یعنی تم نے رسول کا دل تنگ کیا اس کے بدلے تم پر تنگی آئی۔ غم کا بدلہ غم ملا۔ تا آگے کویادر کھوکہ ہر حالت میں رسول کے عکم پر چلنا چاہئے۔ نواہ کوئی نفع کی چیز مثلاً غنیمت وغیرہ ہاتھ سے جائے، یا کچھ بلا سامنے آئے۔ (تنبیہ) اکثر مفسرین نے فائذا بَکُم خَمَّا بِغَیِّم کے معنی یوں کئے ہیں کہ خدا نے تم کو غم پر غم دیا۔ یعنی ایک غم تو ابتدائی فتح و کامیابی کے فوت ہونے کا تھا، دوسرا اپنے آدمیوں کے مارے جانے اور زخمی ہونے اور نبی کریم الٹی آلیم کی خبر شادت مشہور ہونے سے پہنچا، بعض نے یہ مطلب لیا ہے کہ فتح و کامرانی کے فوت ہونے، غنیمت کے ہاتھ سے نکل جانے، اور نقصان جانی و بدنی اٹھانے کا جو غم

تھا، اس کے عوض میں ایک ایسا بڑا غم دے دیا گیا۔ جس نے پہلے سب غموں کو بھلا دیا۔ نبی کریم الٹی آیکٹی کے مقتول ہونے کی افواہ، اس غم کی شدت میں آگے بیچے کا کچھ ہوش نہ رہا حتی کہ حضور الٹی آیکٹی آواز بھی نہ سنی جیسا کہ ایک طرف ہمہ تن ملتفت ہونے کے وقت دوسری طرف سے ذہول و غفلت پیش آ جاتی ہے۔

۲۳۰ یعنی تمہارے احوال و نیتوں کو جانتا ہے اور اسی کے موافق معاملہ کرتا ہے۔

ثُمَّ اَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِّنْ بَعْدِ الْغَمِّ اَمَنَةً نُعَاسًا يَّغُشٰى طَآبِفَةً مِّنْكُمُ ۗ وَطَآبِفَةٌ قَدُ اَهَمَّتُهُمْ انْفُسُهُمْ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ لَيْ يَقُولُونَ هَلُ لَّنَا مِنَ الْأَمُر مِنْ شَيْءٍ ﴿ قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ ﴿ يُخْفُونَ فِيَّ أَنْفُسِهِمُ مَّا لَا يُبَدُّونَ لَكَ لَا يَقُولُونَ لَوْكَانَ لَنَا مِنَ الْأَمُرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هُهُنَا اللهُنَا اللهُ قُلُ لَّوَ كُنْتُمُ فِي بُيُوتِكُمُ لَكَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتُلُ إلى مَضَاجِعِهِمُ \* وَلِيَبْتَلِيَ اللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ۖ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الصُّدُور 🚍

٢٣١ ـ احد ميں صحابہ پر اونگھ کا طاری ہونا: "یعنی اس جنگ میں جن کو شہید ہونا تھا ہو چکے، اور جن کو لٹنا تھا لٹ گئے اور جو میدان میں

۲۳۳۔ منافقین کے طعنے: یعنی وہ اللہ کے وعدے کہال گئے۔ معلوم ہوتا ہے کہ اسلام کا قصہ ختم ہوا۔ اب پیغمبراور مسلمان اپنے گھر واپس جانے والے نہیں۔ سب یہیں کام آئیں گے۔ جیسے دوسری جگہ فرمایا بَلْ ظَلْنَدَّتُمْ اَنْ لَّنْ یَّنْقَلِبَ الرَّسُوْلُ وَاپس جانے والے نہیں۔ سب یہیں کام آئیں گے۔ جیسے دوسری جگہ فرمایا بَلْ ظَلْنَدَّتُمْ اَنْ لَّنْ یَّنْقَلِبَ الرَّسُوْلُ وَاللَّمُوْمِنُوْنَ اِلَى اَهْلِیْهِمْ اَبَدًا ( فَتِحَرَكُوع ۲ )

۲۳۴۔ یعنی کچھ بھی ہمارا کام بنارہے گایا بالکل بگڑ چکا۔ یا یہ کہ ہم محمد الٹیٹیلیم کا ساتھ دینے والوں کے ہاتھ میں کچھ بھی فتح وظفر آئی۔ یا یہ معنیٰ کہ اللہ نے جو چاہا سوکیا۔ ہمارا یاکسی کا کیا اختیار؟ یہ تو الفاظ کے ظاہری معنی تھے، لیکن جو دل میں نیت تھی وہ آگے آتی ہے۔

۲۳۵ یعنی منافقین کا یہ قول هل لنا من الا مر من شئ کلمة حق ارید بھا الباطل ہے۔ بیشک یہ صحیح ہے کہ تمہارے ہاتھ میں کچھ نہیں، سب کام اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ جس کو چاہے بنائے یا بگاڑے، غالب کرے یا مغلوب، آفت

بیمجے یا راحت، کامیاب کرے یا ناکام ۔ ایک ہی واقعہ کو ایک قوم کے حق میں رحمت اور دوسری کے لئے نقمت بنا دے۔ سب اس کے قبضہ میں ہے۔ مگرتم اس قول سے اپنے دل میں جو معنی لے رہے ہو خدا تمہارے دل کے چور سے واقف ہے جے آگے بیان کیا جائے گا۔

۲۳۷۔ "اصل چور دل کا یہ تھا ھَلْ لَنَامِنَ الْاَمْرِ مِن شیءِ کہہ کر دل میں یہ مطلب لیتے تھے اور یکے مسلمانوں سے علیحدہ ہو کر آپی میں بھی کہتے ہونگے کہ میاں شروع میں ہاری رائے نہ مانی۔ چند جو شیلے ناتجربہ کاروں کے کہنے پر مدینہ سے باہر لڑنے علیے گئے۔ آخر منہ کی کھائی اگر کچھ ہمارے اختیار میں ہوتا اور ہمارے مثورہ پر عمل کیا جاتا تو اس قدر نقصان کیوں اٹھانا بڑتا۔ ہماری برادری کے اتنے آدمی مارے گئے، یہ کیوں مارے جاتے (اکثر منافقین نسإ انصار مدینہ کی برادری میں شامل تھے، اس لئے مَا قُتِلْنَا هٰ هُنَا میں ان کے مارے جانے کواپنا مارا جانا کہا ) یا یہ مطلب ہے کہ اگر محمد النَّائِیلِیِّ کے کہنے کے موافق فتح و ظفر اور غلبہ مسلمانوں کے لئے ہوتا تو یہ قتل و جرح کی مصیبت ہم پر کیوں ٹوٹتی۔ (تنبیہ) بظاہریہ باتیں منافقین نے مدینہ میں کہیں۔ کیونکہ عبداللہ بن ابی جنگ شروع ہونے سے پیشتر اپنی جمعیت کو ساتھ لے کر واپس ہو گیا تھا۔ اس صورت میں ""ہمنا"" کا اشارہ قرب کی وجہ سے احد کی طرف ہوگا۔ لیکن بعض روایات سے ایک منافق معتب بن قشیر کا میدان جنگ میں یہ کلمات کہنا ثابت ہوتا ہے۔ توشائد بعض منافقین عبداللہ بن ابی کے ہمراہ کسی مصلحت سے واپس نہ ہوئے ہونگے۔ واللہ اعلم۔" ۲۳۷۔ یعنی اس طعن و تشنیع یا حبرت وافیوس سے کچھ حاصل نہیں ۔ اللہ تعالیٰ نے ہرایک کی جواجل، موت کی جگہ، سبب اور وقت لکھ دیا ہے کبھی ٹل نہیں سکتا۔ اگر تم گھروں میں گھے بیٹھے رہتے اور فرض کرو تمہاری ہی رائے سی جاتی تب بھی جن کی قسمت میں احد کے قریب جس جس پڑاؤپر مارا جانا لکھا جا چکا تھا وہ کسی نہ کسی سبب سے ضرورادھر نکلتے اور وہیں مارے جاتے یہ خدا کا انعام ہے کہ جمال مارا جانا مقدر تھا مارے گئے، مگر اللہ کے راستہ میں خوشی کے ساتھ بہما دروں کی موت شہید ہوئے۔ پھراس پر پچھتانے اور افوں کرنے کا کیا موقع ہے مردان خدا کواینے پر قیاس مت کرو۔

۲۳۸۔ یعنی اللہ تعالیٰ تو دلوں کے پوشیدہ بھید جانتا ہے، اس سے کسی کوئی عالت پوشیدہ نہیں۔ مقصود یہ تھا کہ تم سب کو ایک آزمائش میں ڈالا جائے۔ تا جو کچھ تمہارے دلوں میں ہے وہ باہر نکل پڑے، امتحان کی بھٹی میں کھرا کھوٹا الگ ہوجائے۔ مخلصین کامیابی کا صلہ پائیں اور ان کے قلوب آئندہ کے لئے وساوس اور کمزوریوں سے پاک وصاف ہوں۔ منافقین کا اندرونی نفاق کھل

جائے اور لوگ صاف طور پران کے خبث باطن کو سمجھنے لگیں۔

إِنَّ الَّذِيْنَ تَوَلَّوُا مِنْكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعٰن لا إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ الشَّيْطْنُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوًا ۚ وَلَقَدُ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمُ ۗ إِنَّ اللَّهُ ع عَفُورٌ حَلِيْمٌ 👜

يَّايُّهَا الَّذِينَ امَنُوْا لَا تَكُونُوْا كَالَّذِينَ كَفَرُوْا وَقَالُوُا لِإِخْوَانِهِمُ إِذَا ضَرَبُوْا فِي الْاَرْضِ اَوْ كَانُوْا غُزَّى لَّوْ كَانُوْا عِنْدَنَا مَامَاتُوا وَمَا قُتِلُوا ۚ لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَٰلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ ﴿ وَاللَّهُ يُحْيِ وَيُمِينَتُ ۗ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ عَ

وَلَيِنَ قُتِلْتُمْ فِي سَبِيْلِ اللهِ أَوْ مُتُّمْ لَمَغُفِرَةٌ مِّنَ اللهِ وَرَحْمَةُ خَيْرٌ مِّمَّا يَجُمَعُونَ عَ

۱۵۵۔ جو لوگ تم میں سے ہٹ گئے جس دن لڑیں دو فوجیں سوانکو بہ کا دیا شیطان نے ان کے گناہ کی شامت سے اور ان کو بخش دیکا اللہ اللہ بخشے والا ہے تکل کرنے [٢٣٩]]]

۱۵۶۔ اے ایان والو تم یہ ہوان کی طرح جو کافر ہوئے [۲۴۰] اور کھتے ہیں اپنے بھائیوں کو [۲۴۱] جب وہ سفر کو نکلیں ملک میں یا ہوں جماد میں اگر رہتے ہمارے پاس تو منه مرتے اور منہ مارے جاتے تاکہ اللہ ڈالے اس گان سے افوس ان کے دلوں میں [۲۳۲] اور اللہ ہی جلایا ہے اور مارتا ہے [۲۳۳] اور اللہ تمہارے سب کام ریکھتا ہے [۲۳۳]

۱۵۷۔ اور اگر تم مارے گئے اللہ کی راہ میں یا مرگئے [۲۳۵] تو بخش اللہ کی اور مہربانی اسکی بہتر ہے اس چیز ہے جو وہ جمع کرتے ہیں

۲۳۹۔ مخلصین سے بھی بعض اوقات کوئی چھوٹا بڑا گناہ سرزد ہو جاتا ہے اور جس طرح ایک طاعت سے دوسری طاعت کی توفیق بڑھتی ہے ایک گناہ کی نحوست سے شیطان کو موقع ملتا ہے کہ دوسری غلطیوں اور لغزشوں کی طرف آمادہ کرے۔ جنگ احد میں بھی جو مخلص مسلمان ہٹ گئے تھے، کسی پھیلے گناہ کی شامت سے شیطان نے بہکا کر ان کا قدم ڈگمگا دیا۔ چنانچہ ایک گناہ تو یہ ہی تھاکہ تیراندزوں کی بڑی تعداد نے نبی کریم اٹنٹی آپٹم کے عکم کی پابندی نہ کی مگر خدا کا فضل دیکھوکہ اس کی سزا میں کوئی تباہ کن شکت نہیں دی بلکہ ان حضرات پر اب کوئی گناہ بھی نہیں رہا، حق تعالی کلیۃ ان کی تقصیر معاف فرما چکا ہے، کسی کو طعن و ملامت کا حق نہیں ۔

۲۴۰۔ یعنی تم ان کافر منافقوں کی طرح ایسے لغو خیالات کو زنهار دل میں مگھ بنہ دینا کہ گھر میں بیٹھے رہتے تو یہ موت آتی بنہ مارے جاتے۔

۲۲۲۔ پونکہ منافقین ظاہر میں مسلمان ہے ہوئے تھے اس لئے مسلمانوں کو اپنا بھائی کہا، یا اس لئے کہ نبی طور پر وہ اور انسار مدینہ برادری کے بھائی بند تھے۔ اور پونکہ بیہ بات خیر نوابی و ہمدردی کے پیرا یہ میں کہتے تھے اس لئے لفظ انوان سے تعبیر کیا گیا۔
۲۲۲۔ منافقین کی حسرت: "یعنی نواہ مُؤاہ باہر نکل کر مرے، ہمارے پاس اپنے گھر پڑے رہتے تو کیوں مرتے یا کیوں مارے جاتے، یہ کہنا اس غرض سے تھا کہ سننے والے مسلمانوں کے دل میں حسرت وافوس پیدا ہوکہ واقعی بے موچے تھے نکل کھڑے ہونے اور لوائی کی آگ میں کو دیڑنے کا بیہ نتیجہ ہوا۔ گھر رہتے تو یہ صعیبت کیوں دیکھنی پڑتی۔ مگر مسلمان ایسے کچے نہ تھے جوان چکموں میں آ جاتے، ان باتوں سے الٹا منافقین کا جمرم کھل گیا۔ بعض مفسرین نے لِیجھکل اللّه ذالِك حَسْرَةً فِی قُلُو بِھِم میں "لام عاقبت" کے کریوں معنی کئے میں کہ منافقین کے زبان اور دل پر یہ باتیں اس لئے جاری کی گئیں کہ خدا ان کو ہمیشہ اسی حسرت وافوس کی آگ میں بلتا چھوڑ دے۔ اور دوسری حسرت ان کو یہ رہے کہ مسلمان ہماری طرح نہ ہوئے اور ہماری باتوں پر حسرت وافوس کی آگ میں بلتا چھوڑ دے۔ اور دوسری حسرت ان کو یہ رہے کہ مسلمان ہماری طرح نہ ہوئے اور ہماری باتوں پر کئی کہ نہ دھرا، گویا اس طرح لیجول کا تعلق لا تکونوا سے بھی ہو سکتا ہے۔"

۲۲۲۔ صحابہ کرام کواصولی نصیحت: یعنی مارنا جلانا اللہ کا کام ہے۔ بہتیرے آدمی عمر بھر سفر کرتے لڑائیوں میں جاتے ہیں مگر موت گھر میں بہتر پر آتی ہے اور کتنے ہی آدمی گھر کے کونے میں پڑے رہنے کے نوگر ہیں، لیکن اخیر میں خداکوئی سبب کھڑاکر دیتا ہے کہ وہ باہر نکلیں اور وہیں مربی یا مارے جائیں۔ بندہ کی روک تھام سے یہ چیز ٹلنے اور بدلنے والی نہیں۔ حضرت خالد بن الولیڈ نے وفات کے وقت فرمایا کہ میرے بدن پر ایک بالشت جگہ تلواریا نیزہ کے زخم سے خالی نہیں، مگر آج میں ایک اونٹ کی طرح رکھر میں) مربا ہوں فلا خامنت اعین الجبناء (خداکرے یہ دیکھ کرنامردوں کی آسکھیں کھلیں)

۲۲۷۔ کہ منافقین وکفارکس راسۃ پر جا رہے ہیں اور مسلمان کہاں تک ان کے تشبہ اور پیروی سے علیحدہ رہتے ہیں۔ ہرایک کو اس کی حالت کے مناسب بدلہ دے گا۔

۲۴۵ یعنی اسی کی راه میں ۔

اللهِ وَلَيِنَ مُّتُّم أَو قُتِلْتُم لَإِالَى تُحْشَرُونَ 🕮

فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنُتَ لَهُمْ ۚ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِيئظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ " فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغُفِرُ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي الْاَمُر ۚ فَاِذَا عَزَمُتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ ۗ إنَّ الله يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ عَلَيْ

إِنْ يَّنْصُرُكُمُ اللهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمَ ۚ وَ إِنَّ يَّخُذُلُكُمْ فَمَنُ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِّنُ

بَعْدِه وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ لَا إِنَّ مَانُولَ كُولَا اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ مَانُولَ كُولَا اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ مَانُولَ كُولَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوكُّ لِللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوكُّ لِللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الل ۲۴۷۔ یعنی فرض کرو تم سفریا جاد میں نه نکلے اور فی الحال موت سے پچ گئے مگر ضروری ہے کہ تجھی نه تجھی مرو گے یا مارے جاؤ گے، پھر بہر عال خدا کے سامنے سب کو جمع ہونا ہے۔ اس وقت پتہ علی جائے گاکہ جو خوش قسمت اللہ کی راہ میں نیک کام کرتے ہوئے مرے یا مارے گئے تھے ان کو خدا تعالیٰ کی بخش و مہربانی سے کیبا وافر صہ ملا، جس کے سامنے تمہاری دنیا کی کائی اور جمع کی ہوئی دولت و ثروت سب پیج ہے الحاصل اگر منافقین ہی کا قول تسلیم کر لیا جائے کہ گھر سے یہ نکلتے تو یہ مارے جاتے، تب بھی سراسر خیارہ تھا۔ کیونکہ اس صورت میں اس موت سے محروم رہ جاتے جس پر ایسی ایسی لاکھوں زندگیاں قربان کی جاسکتی میں ۔ بلکہ جو حقیقت میں موت نہیں حیات ابدی ہے فنا فی للہ کی نہ میں بقاء کا راز مضمر ہے ۔ جو جینا ہے تو مرنے کے لئے تیار ہو جاؤ۔

۲۴۷۔ تجے جیسا زم خونبی صلی اللہ علیہ وسلم انہیں اللہ کی رحمت سے ملا: "مسلمانوں کو ان کی کوتا ہیوں پر متنبہ فرمانے اور معافی کا

## 189۔ سو کچھ اللہ ہی کی رحمت ہے جو تو نرم دل مل گیا ان کو اور اگر تو ہوتا تندخو سخت دل تو متفرق ہو جاتے

۱۵۸۔ اور اگر تم مرکئے یا مارے گئے تو البتہ اللہ ہی

کے آگے اکٹھے ہوگے تم سب [۲۳۹]

تیرے پاس سے سوتوان کومعاف کر اور ان کے واسطے بخش مانگ اور ان سے مثورہ لے کام میں پھر جب قصد کرچکا تواس کام کا تو پھر بھروسہ کر اللہ پر اللہ کو محبت

ہے تو کل والوں سے [۲۳۷]

۱۶۰۔ اگر اللہ تمہاری مدد کرے گا تو کوئی تم پر خالب یہ ہو سکے گا اوراگر مددینہ کرے تمہاری تو پھرایسا کون ہے جو مدد کر سکے تمہاری اس کے بعد اور اللہ ہی پر مجموسا اعلان سنانے کے بعد نصیحت کی تھی کہ آئندہ اس مار آستین جاعت کی باتوں سے فریب مت کھانا۔ اس آیت میں ان کے عفو تقصیر کی تشکمیل کی گئی ہے۔ پونکہ جنگ احد میں سخت نوفناک غلطی اور زبردست کو تاہی مسلمانوں سے ہوئی تھی، شاید آپ کا دل خفا ہوا ہو گا اور چاہا ہو گا کہ آئندہ ان سے مشورہ لے کر کام نہ کیا جائے، اس لئے تی تعالیٰ نے نہایت عجیب و غریب پیرایہ میں ان کی سفارش کی اول اپنی طرف سے معافی کا اعلان کر دیا کیونکہ خدا کو معلوم تھا کہ آپ کا غصہ اور رنج غالص اپنے پروردگار کے لئے ہوتا ہو تا ہو فرمایا فیمار خصة بیتی اللہ کی کتنی بڑی رحمت آپ پر اور ان پر ہے کہ آپ کو اس قدر نوش اخلاق اور زم نو بنا دیا۔ کوئی اور ہوتا تو خدا جانے الیے سخت معاملہ میں کیا رویہ اختیار کرتا، یہ کچھ اللہ کی مہربانی ہے کہ تجے بیسا شفیق و زم دل چنیغہران کو مل گیا، فرض کیجئے آگر خدا نہ کر دہ آپ کا دل سخت ہوتا اور مزاج میں شدت ہوتی تو یہ قوم آپ کے گرد کھاں جمع رہ سکتی تھی، ان سے کوئی غلطی ہوتی اور آپ سخت پکر تے تو شرم و دہشت کے مارے پاس بھی نہ آسکتہ اس طرح یہ لوگ بڑی نیر و سعادت سے محروم رہ جاتے اور جمعیۃ اسلامی کا شیرازہ بھر جاتا۔ لیکن جی تعالیٰ نے آپ کو زم دل اور زم نو بنایا۔ آپ اصلاح کے ساتھ ان کی کو تابیوں سے اغاض کرتے رہتے ہیں۔ سوکو تابی بھی جمان تک آپ کے حقوق کا تعلیٰ ہے معاف کر دیجئے اور گو فدا اپنا جی معاف کر کے باکل مطبئ و مناشرح ہو جائیں۔ دیجئے اور گو فدا اپنا جی معاف کر کی کا منظی مطبئی و مناشرح ہو جائیں۔

صحابہ کرام سے مثاورت کا عکم: اور صرف معاف کر دینا ہی نہیں، آئدہ بدستور ان سے معاملات میں مثورہ لیا کریں، مثاورت کے بعد جب ایک بات طے ہو جائے اور پختہ ارادہ کر لیا جائے، پھر خدا پر توکل کر کے اس کو بلا پس و پیش کر گذرئیے۔ خدا تعالیٰ متو کلین کو پہند کرتا اور ان کے کام بنا دیتا ہے (تنبیہ) حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے روایت ہے کہ آنحضرت التی آیتی سے سوال کیا "عزم" کیا ہے؟ فرمایا "مثاورة" اہل الرائے ثم انباعهم (ابن کثیر) اور مجمع الزوائد میں حضرت علی کی حدیث ہے یا رسول اللہ جو بات ہم کتاب و سنت میں مذیا تین اس میں کیا طریقہ استعال کریں؟ فرمایا فقماء عابدین (سمجھ دار خدا پر ستوں) سے مثورہ کرو "ولا تمضوافیہ رای خاصة " (اور کسی اے دو کے کی رائے مت جاری کرو)

۲۴۸۔ اللہ پر جھروسہ نیت سے بڑی طاقت ہے: "پہلے آپ کو فرمایا تھا"" بھروسہ کر اللہ پر"" یہاں بتلایا کہ بھروسہ کے لائق ایسی ہی ذات ہو سکتی ہے جو سب سے زبر دست اور غالب ہو سب مسلمانوں کو اس کی امداد پر توکل کرنا چاہیئے۔ گویا مسلمانوں کی تقصیر خود معاف کرنے اور اپنے پیغمبر سے معاف کرا دینے کے بعدان کو نصیحت کی جاتی ہے کہ کسی کے کہنے سننے میں یہ آئییں، غالص خدا پر بھروسہ رکھیں اس کی مدد ہوگی توکوئی طاقت تم پر غالب نہیں آسکتی ۔ جیسے ""بدر"" میں دیکھ چکے اور کسی مصلحت سے وہ مدد نہ کرے تو چھر کوئی مدد نہیں کر سکتا۔ جیسا کہ احد میں تجربہ ہوگیا۔

وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَنُ يَّغُلَّ ﴿ وَمَنُ يَّغُلُلُ يَأْتِ مِمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَنُ يَّعُلُلُ عَاْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ ۚ ثُمَّ تُوفَى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ 

مَّا كَسَبَتُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ 

مَّا كَسَبَتُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ 

اللهُ الله

أَفَمَنِ اتَّبَعَ رِضُوَانَ اللهِ كَمَنُ بَآءَ اللهِ كَمَنُ بَآءَ اللهِ مِنَ اللهِ وَمَأْلُولُهُ جَهَنَّمُ وَبِئُسَ الْمَصِيْرُ عَلَى الْمَصِيْرُ عَلَى الْمَصِيْرُ عَلَى الْمَصِيْرُ عَلَى الْمَصِيْرُ عَلَى اللهِ وَمَأْلُولُهُ جَهَنَّمُ اللهِ وَمَأْلُولُهُ اللهُ وَاللهِ وَمَأْلُولُهُ اللهِ وَمَأْلُولُهُ اللهِ وَمَأْلُولُهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَلَيْلُولُهُ اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمِنْ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

هُمْ دَرَجْتُ عِنْدَ اللهِ ﴿ وَاللهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴿ عِنْدَ اللهِ ﴿ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴿

171۔ اور نبی کا کام نہیں کہ کچھ چھپا رکھے اور جو کوئی چھپاوے گا وہ لائے گا اپنی چھپائی چیز دن قیامت کے چھر پورا پاوے گا ہر کوئی جو اس نے کایا اور ان پر ظلم نہ ہوگا [۲۴۹]

197۔ کیا ایک شخص جو تابع ہے اللہ کی مرضی کا برابر ہو سکتا ہے اسکے جس نے کمایا غصہ اللہ کا اور اس کا ٹھ کا نا دوزخ ہے اور کیا ہی بری جگہ پہنچا [۲۵۰]

۱۹۳۔ لوگوں کے مختلف درجے ہیں اللہ کے ماں اور اللہ دیکھتا ہے جو کچھ کرتے ہیں [۲۵۱]

1779۔ نبی خیانت نمیں کر سکتا: "اس سے غرض یا تو معلمانوں کی پوری طرح خاطر جمع کرنا ہے تا یہ و موسہ نہ لائیں کہ شائد حضرت نے ہم کو بظاہر معاف کر دیا اور دل میں خفا ہیں چر کھی خفگی نکالیں گے، یہ کام نبیوں کا نمیں کہ دل میں کچھ اور ظاہر میں کچھ یا مسلمانوں کو سمجھانا ہے کہ حضرت کی عظمت اور عصمت و امانت کو پوری طرح متحضر رکھیں، آپ کی نسبت کہی کوئی لغو اور بیودہ خیال نہ لائیں ۔ مثلاً یہ گان نہ کریں کہ غلیمت کا کچھ مال چھیا رکھیں گے، (العیاذ باللہ) شاید یہ اس واسطے فرمایا کہ وہ تیر اندز غلیمت کے لئے مورچہ چھوڑ کر دوڑے تھے، کیا حضرت ان کو حصہ نہ دیتے؛ یا بعضی چیزیں چھیا رکھتے؛ اور بعض روایات میں ہے کہ بدر کی لوائی میں ایک چیز ( چادریا تلوار ) غلیمت میں سے گم ہو گئی تھی، کسی نے کہا شاید حضرت نے اپنے واسطے رکھی ہوگی۔ کہ بدر کی لوائی میں ایک چیز ( چادریا تلوار ) غلیمت میں سے گم ہو گئی تھی، کسی نے کہا شاید حضرت نے اپنے واسطے رکھی ہوگی۔ مال پر یہ آیت نازل ہوئی، ہم حال مسلمانوں کو سمجھانا ہے کہ اگر حضور الیا گیا تیک زم خوئی اور نوش خلقی سے تمہاری غلطیوں کو معاون کرتے ہیں تو تم کو حضور الیا گیا تیک عظمت شان اور عصمت و نزاہت کا بہت زیادہ پاس رکھنا چاہئے، کسی قسم کا کمزور اور رکیک خیال مومنین کے پاس نہ آنے پائے، دوسری طرف چونکہ آپ کی شفقت و نرم دلی یاد دلا کر جنگ احد کے متعلق رکیک خیال مومنین کے پاس نہ آنے پائے، دوسری طرف چونکہ آپ کی شفقت و نرم دلی یاد دلا کر جنگ احد کے متعلق

مسلمانوں کی کوتاہی کو معاف کرایا جارہا تھا، اسی ذیل میں ایک دوسری کوتاہی بھی یاد دلا دی جو بدر سے متعلق تھی آپ اپنی نرم خوئی سے اس پر بھی کچھ دھیان نہ کریں ۔ (تنبیہ) "فلول" کے اصلی معنی غنیمت میں خیانت کرنے کے میں۔ لیکن کبھی مطلق خیانت کے معنی میں آتا ہے بلکہ بعض اوقات محض ایک چیز کے چھپا لینے پر اس کا اطلاق ہوتا ہے، جیسے ابن مسعود نے فرمایا خُلُق امَصَاحِفَکُمْ۔

۲<mark>۵۰ ی</mark>عنی جو پیغمبر ہر حال میں خدا کی مرضی کا تابع بلکہ دوسروں کو بھی اس کی مرضی کا تابع بنانا چاہتا ہے، کیاان لوگوں کے ایسے کام کر سکتا ہے جو خدا کے غضب کے نیچے اور دوزخ کے متحق ہیں ؟ ممکن نہیں ۔

درجہ کا ہے اور سب خلقت برابر نہیں، طمع وغیرہ کے پست اور ذلیل کام نبیوں سے نہیں ہوسکتے۔ حق تعالیٰ سب کو جانتا ہے کہ کون کس درجہ کا ہے اور سب کے کام دیکھتا ہے کیا وہ ایسی پست طبیعت والوں کو منصب نبوت پر سر فراز فرمائے گا؟ العیاذ باللہ۔

لَقَدُ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمُ رَسُولًا مِنَ انْفُسِهِمُ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ الْتِهِ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتٰبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتٰبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبُلُ لَفِئ ضَللٍ مُّبِينٍ عَلَى اللهِ مُنالِ مُّبِينٍ عَلَى اللهَ عَلَى ضَللٍ مُّبِينٍ عَلَى اللهَ عَلَى مَللٍ مُّبِينٍ عَلَى اللهَ عَلَى مَللٍ مُّبِينٍ عَلَى اللهَ عَلَى مُرْعِيْبَةُ قَدُ اصَبْتُمُ مِنْ عِنْدِ مِنْ عِنْدِ مِنْ عِنْدِ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ عَنْدِ اللهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ عَنْ وَمَ الْتَقَى الْجَمَعُنِ فَبِإِذَنِ وَمَا اللهِ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ فَي الْجَمَعُنِ فَبِإِذَنِ اللهِ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ فَي الْجَمَعُنِ فَبِإِذَنِ اللهِ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ فَي

ان میں اسلام اللہ نے احمان کیا ایان والوں پر جو بھیجا ان میں رسول انہی میں کا [۲۵۳] پڑھتا ہے ان پر آیتیں اس کی اور پاک کرتا ہے انکو یعنی شرک وغیرہ سے اور سکھلاتا ہے انکو کتاب اور کام کی بات اور وہ تو پہلے سے صریح گھراہی میں تھے [۲۵۳]

170ء کیا جل وقت پہنچی تم کو ایک تکلیف کہ تم پہنچا چکے ہواس سے دوچند تو کہتے ہویہ کماں سے آئی [۲۵۴] تو کمہ دے یہ تکلیف تم کو پہنچی تمہاری ہی طرف سے [۲۵۵] بیشک اللہ ہرچیزیر قادر ہے

177۔ اور جو کچھ تم کو پیش آیا اس دن کہ ملیں دو فوجیں سو اللہ کے حکم سے اور اس واسطے کہ معلوم کرے ایمان والوں کو اور ناکہ معلوم کرے ان کو جو منافق تیے [۲۵۰] اور کہا گیا ان کو کہ آؤ کر او اللہ کی راہ میں یا دفع کرو دشمن کو کہا گیا ان کو کہ آؤ کر اللہ کی راہ میں یا دفع کرو دشمن کو رہا ہے اگر ہم کو معلوم ہو کر ائی تو البتہ تمہارے ساتھ رمیں [۲۵۸] وہ لوگ اس دن کفر کے قریب ہیں بہ نسبت ایمان کے [۲۵۹] کہتے ہیں اپنے منہ سے جو نہیں اپنے منہ سے جو نہیں ان کے دل میں اور اللہ نوب جانتا ہے جو کچھے ان کے دل میں اور اللہ نوب جانتا ہے جو کچھے چھیاتے ہیں اور اللہ نوب جانتا ہے جو کچھے گھیاتے ہیں [۲۶۰]

۲۵۲۔ رسول اللہ کی بعثت اللہ کا احمان ہے: یعنی انہی کی جنس اور قوم کا ایک آدمی رسول بناکر بھیجا جس کے پاس بیٹھنا بات پھیت کرنا، زبان سمجھنا اور ہر قسم کے انوار و ہرکات کا استفادہ کرنا آسان ہے، اس کے احوال، اخلاق سوانح زندگی، امانت و دیانت خدا تر سی اور پاکبازی سے وہ خوب طرح واقعت ہیں۔ اپنی ہی قوم اور کنبے کے آدمی سے جب معجزات ظاہر ہوتے دیکھے ہیں تو یقین لانے میں زیادہ سوات ہوتی ہے۔ فرض کروکوئی جن یا فرشتہ رسول بناکر بھیجا جاتا تو معجزات دیکھ کریہ خیال کر لینا ممکن شماکہ پونکہ جنس بشر سے جداگانہ مخلوق ہے شایدیہ خوارق اس کی خاص صورت نوعیہ اور طبیعت ملکیہ و جنیہ کا نتیجہ ہوں، ہمارا اس سے عاجز رہ جانا دلیل نبوت نہیں بن سکتا بہر حال مومنین کو خدا کا احمان ماننا چا ہیئے کہ اس نے ایسا رسول بھیجا جس سے بے تکلف فیض حاصل کر سکتے ہیں اور وہ باورود معزز ترین اور بلند ترین منصب پر فائز ہونے کے ان ہی کے مجمع میں نہایت نرم نوئی اور فیض حاصل کر سکتے ہیں اور وہ باورود معزز ترین اور بلند ترین منصب پر فائز ہونے کے ان ہی کے مجمع میں نہایت نرم نوئی اور فلطفت کے ساتھ گھلا ملا رہنا ہے لیا آپئیا۔

۲۵۳۔ بعثت رسول کے بنیادی مقاصد: "اس مضمون کی آیت سورہ بقرہ میں دو جگہ گذر چکی ہے خلاصہ یہ ہے کہ حضور طنگالیہ م شانیں بیان کی گئیں۔

ا۔ تلاو**ت آیات**: (اللہ کی آیات پڑھ کر سنانا) جن کے ظاہری معنی وہ لوگ اہل زبان ہونے کی وجہ سے سمجھ لیتے تھے اور اس پر عمل کرتے تھے۔

۲۔ تزکیہ نفوس: (نفسانی آلائشوں اور تمام مراتب شرک و معصیت سے ان کو پاک کرنا اور دلوں کو مانچھ کر صقیل بنانا ) یہ چیزآیات اللہ

کے عام مضامین پر عمل کرنے، حضور کی صحبت اور قلبی توجہ وتصرف سے باذن اللہ عاصل ہوتی تھی۔ ۳۔ تعلیم کتاب: (کتاب للہ کی مراد بتلانا) اس کی ضرورت غاص غاص مواقع میں پیش آتی تھی ۔ مثلاً ایک لفظ کے کچھ معنی عام تباور اور محاورہ کے لحاظ سے سمجھ کر صحابہ کو کوئی اشکال پیش آیا، اس قت آپ کتاب اللہ کی اصلی مراد جو قرائن مقام سے متعین

بوتی تھی بیان فرما کر شبات کا ازالہ فرما دیتے تھے، جیسے الَّذِینَ المَنُو اوَ لَمْ یَلْبِسُو الْیَمَانَهُمْ بِظُلْمِ الْحَ اور دوسرے

ہ۔ تعلیم حکمت: ( حکمت کی گھری باتیں سکھلانا ) اور قرآن کریم کے غامض اسرار و لطائف اور شریعت کی دقیق و عمیق علل پر مطلع کرنا خواہ تصریحایا اشارةً۔

آپ نے خداکی توفیق واعانت سے علم و عل کے ان اعلیٰ مراتب پر اس درماندہ قوم کو فائز کیا بوصد اول سے انتائی جمل و جرت اور صریح گراہی میں غرق تھی۔ آپ کی چندروزہ تعلیم و صحبت سے وہ ساری دنیا کے لئے ہادی و معلم بن گئی۔ لہذا انہیں چاہیئے کہ اس نعمت عظمیٰ کی قدر پہچانیں۔ اور کبھی مجولے سے ایسی حرکت نہ کریں جس سے آپ کا دل متالم ہو۔

۲۵۲۔ احد کی تکلیف پر مسلمانوں کے شکوسے کا جواب: "پہلے سے احد کا قصہ چلا آتا تھا، درمیان میں جو کواہی ہوئی تھی اس کے عفو کا ذکر ہوا اور اسی کی مناسبت سے نبی کریم الیٹ آئیا ہم اخلاق و حقوق یاد دلائے گئے۔ اب پھر احد کے قصہ کی طرف عود کیا جاتا ہے بعنی جنگ احد میں جو تکلیف اور نقسان اٹھانا پڑاکیا اس پر تم تعجب سے کہتے ہوکہ یہ مصیبت کہاں آگئی، ہم تو مسلمان مجاہد تھے جو خدا کے راستہ میں اس کے دشمنوں سے لڑا کیا اس پر تم تعجب سے کہتے ہوکہ یہ مصیبت کہاں آگئی، ہم تو مسلمان کہا تھا۔ پھریہ مصیبت ہم پر کیونکر اور کر حرسے نازل ہوئی۔ ایسا کہتے وقت سوچنا چاہئے کہ جس قدر تکلیف تم کو پہنچی اس سے دوچند پکا تھا۔ پھریہ مصیبت ہم پر کیونکر اور کر حرسے نازل ہوئی۔ ایسا کہتے وقت سوچنا چاہئے کہ جس قدر تکلیف تم کو پہنچی اس سے دوچند کا تھا۔ پھریہ مصیبت ہم کو پورا قابو عاصل تھا چاہتے تو قتل کر ڈالتے۔ پھر احد میں بھی ابتداء ان کے بیس سے زائد قتل ہو چکہ میں۔ آئر تھوڑی دیر کے لئے تم کو ہزیمت ہوئی تو "بدر" میں ان کو تباہ کن ہزیمت مل چکی اور احد میں بھی جب تم ہم کم کر لڑے وہ میں۔ آئر میں میدان چھوڑ کر جوائر میں میدان چھوڑ کر چلے گئے۔ ایسی صورت میں انسافا تم کو اپنی تکلیف کا شکوہ کرنے اور زیادہ بددل ہونے مہزم ہوئے۔ پھر آخر میں میدان چھوڑ کر چلے گئے۔ ایسی صورت میں انسافا تم کو اپنی تکلیف کا شکوہ کرنے اور زیادہ بددل ہونے

۲۵۵ اگر غور کرو تو تم خود ہی اس مصیبت کا سبب بنے ہو۔ تم نے جوش میں آگر پیغمبر کی اور بہت سے تجربہ کاروں کی رائے

کا موقع نہیں ۔ "

قبول نہ کی اپنی پیند اور افتیار سے مدینہ کے باہر محاذ جنگ قائم کیا۔ پھر باو جود نہی شدید تیر اندازوں نے اہم مورچہ چھوڑ کر مرکز فالی کر دیا۔ اور ایک سال پہلے جب اُسازی بدر کے متعلق تم کو افتیار دیا گیا تھا کہ یا انہیں قبل کر دویا فدیہ لے کر چھوڑ دو اس شرط پر کہ آئندہ اتنے ہی آدمی تم سے لئے جائیں گے تو تم نے فدیہ کی صورت افتیار کی اور شرط کو قبول کر لیا، اب وہ ہی شرط پوری کر اُنی گئی تو تعجب و انکار کا کیا موقع ہے یہ چیز تو فود اپنی طرف سے تم قبول کر چکے تھے (اُسازی بدر کا پورا قصہ سورہ انفال میں آئے گا)

183 تو تعجب و انکار کا کیا موقع ہے یہ چیز تو فود اپنی طرف سے تم قبول کر چکے تھے (اُسازی بدر کا پورا قصہ سورہ انفال میں آئے گا)

184 تو میں عارضی شکت کی حکمت: جس کو جب چاہے فالب اور جب چاہے مغلوب کر دے۔ مغلوب کرنا اس لئے نہیں کہ وہ اس وقت فالب کرنے پر قادر نہ تھا، بلکہ اس لئے ہے کہ تمہارے کہ و افتیار سے صورت عال ایسی پیدا ہو گئی کہ کلی فلبہ عطاکر نے میں مصلحت نہ تھی بمرعال ہو کچھ ہوا اس کے عکم و مشیت سے ہوا جس کا سبب تم تھے اور حکمت یہ تھی ایک طرف ہر مومن مخلص کے ایمان و افلاص کا اور دوسری جانب ہر منافق کے نفاق کا درجہ ظاہر ہوجائے، کھرے کھوٹے اور پکھے میں کی کو کچھ التباس نہ رہے۔

۲۵۷۔ احد میں منافقین کی علیحدگی کا بیان: جنگ شروع ہونے سے پہلے جب رئیں المنافقین عبداللہ بن ابی تین سوآدمیوں کو ساتھ لے کر واپس جانے لگا اس وقت کھا گیا تھا کہ عین موقع پر کھاں بھا گئے ہو، آؤاگر دعویٰ اسلام میں سچے ہو تواللہ کی راہ میں لڑو۔ ورنہ کم از کم دشمن کو دفع کرنے میں حصہ لویعنی مجمع میں شریک رہو تاکہ کثرت تعداد کا اثر دشمن پر پڑے یا یہ کہ خداکی راہ میں دین کی خاطر نہیں لڑتے تو حمیت وطنی و قومی یا اپنے اموال و اولاد کی حفاظت کے لئے دشمن کی مدافعت کرو۔ کیونکہ دشمن اگر کا میاب ہوا تو انتقام لینے میں مومنین و منافقین کی تمیز نہ کرے گا۔ عام مسلمانوں کی طرح تم بھی نقصان اٹھاؤ گے، غرض ان پر ہرطرح ان کے مذاق کے موافق اتمام حجت کیا گیا۔ تا جو کچھ دلوں میں ہے علانیہ ظاہر ہوجائے۔

۲۵۸ یعنی لڑائی ہوتی نظر نہیں آتی خوا مخاہ کا ڈھونگ ہے اگر ہمیں معلوم ہوتا کہ واقعی لڑائی ہونے والی ہے تو ضرور تمہارے ساتھ پہتے جب لڑائی دیکھیں گے شامل ہو جائیں گے یا یہ مطلب تھا کہ کوئی ڈھنگ کا مقابلہ ہوتا تو ہم ساتھ رہتے ۔ بھلا یہ کوئی مقابلہ ہے کہ ایک طرف تین ہزار کا لشکر اور دوسری طرف صرف ایک ہزار بے سروسامان آدمی یہ لڑائی کیا ہے محض اپنے کو ہلاکت میں ڈالنا ہے یا لمو نعلم قتالا سے یہ ظاہر کرتے تھے کہ صاحب! ہم فنون جنگ اور لڑائی کے قاعدوں سے واقف ہوتے تو آپ کے ساتھ رہتے ۔ گویا دل میں طعن دیا کہ ہمارے مشورہ پر چلے نہیں اوروں کی رائے پر عمل کیا۔ تو ہم کو لڑائی کے قاعدوں سے ناواقف تبھے اور آپ واقف بن بی میر ہمیں ساتھ کیوں لیتے ہو۔ بہرعال جھوٹے جیلے توالے کرکے چلے گئے۔

۲۵۹۔ منافقین دل سے کافراور زبان سے ایمان کا اظہار کرتے تھے اور اسی زبانی اسلام کی بناء پر مسلمانوں میں ملے جلے رہتے تھے اس روز عین موقع پر پینمبر الٹی آیکٹی اور مسلمانوں کو چھوڑ کر چلے جانے اور جھوٹے جیلے تراشنے سے اچھی طرح نفاق کی قلعی کھل گئی۔ اب ظاہر میں بھی یہ نسبت ایمان کے کفر سے زیادہ قریب ہوگئے اور اپنے فعل سے مسلمانوں کو نقصان اور کافروں کو تقویت پہنچائی۔

۲۶۰۔ یعنی زبان سے کَوْ نَعُکَمُ قِتَالًا لَّا اتَّبَعُلْکُمْ کَتِ ہِیں اور جو دل میں ہے صاف نہیں کہتے۔ دل میں یہ تھاکہ اچھا ہے ملمان مغلوب و ذلیل ہوں اور ہم خوشی سے بغلیں بجائیں۔

الَّذِينَ قَالُوا لِإِخُوانِهِمُ وَقَعَدُوا لَوَ الَّذِينَ قَالُوا لِإِخُوانِهِمُ وَقَعَدُوا لَوَ الَطَاعُونَا مَا قُتِلُوًا قُلُ فَادْرَءُوا عَنَ اللَّهُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِينَ عَنَ الْمُوتَ إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِينَ عَنَ

وَلَا تَحْسَبَنَ اللَّذِيْنَ قُتِلُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ المُواتَّا مُ عِنْدَ رَبِّهِمُ المُواتَّا مُ عِنْدَ رَبِّهِمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِل

فَرِحِيْنَ بِمَآ اللهُ مِنَ فَضَلِهُ فَوَ وَيَسَتَبُشِرُونَ بِاللَّذِيْنَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِّنَ خَلْفِهُمْ أَلَهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ خَلْفِهِمْ لَا لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللَّهِمُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللَّهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللَّهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللَّهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللَّهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللَّهُ هُمْ اللَّهُ اللَّ

الم ۱۶۸ وہ لوگ ہیں جو کہتے ہیں اپنے بھائیوں کو اور آپ بیٹے رہے ہیں اگر وہ ہماری بات مانتے تو مارے نہ جاتے [۲۱۱] تو کمہ دے اب ہٹا دیجو اپنے اوپر سے موت کواگر تم سے ہو[۲۲۲]

179۔ اور تو نہ سمجھ ان لوگوں کو جو مارے گئے اللہ کی راہ میں مردے بلکہ وہ زندہ ہیں اپنے رب کے پاس کھاتے پیلیے

۱۰۰۔ خوشی کرتے ہیں اس پر جو دیا ان کو اللہ نے اپنے فضل سے اور خوش وقت ہوتے ہیں انکی طرف سے جو ابھی تک نہیں ان کے پیچے ہوں کے پاس ان کے پیچے سے اس واسطے کہ بند ڈر ہے ان پر اور ینہ انکو غم

۲۶۱۔ یعنی خود نامرد بن کر بیٹے رہے اور اپنی برادری کے بھائیوں (انصار مدینہ ) کو کہتے ہیں کہ ہماری بات مان کر گھر میں بیٹھے رہتے تو مارے نہ جاتے۔ ۲۶۲۔ یعنی اگر گھر میں بیٹے رہنے سے جان پچ سکتی ہے تو دیکھیں موت کو گھر میں کس طرح یہ آنے دیں گے۔ اگریماں رہ کر بھی موت پیچھا نہیں چھوڑتی تو پھر بہادروں کی طرح میدان میں عزت کی موت کیوں یہ مریں ۔

114

كَسْتَبُشِرُوْنَ بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللهِ وَفَضْلِ ۗ وَّانَّا اللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْ

ٱلَّذِيْنَ اسْتَجَابُوُا لِلَّهِ وَالرَّسُوْلِ مِنْ بَعْدِ مَآ اَصَابَهُمُ الْقَرْحُ <sup>ۚ</sup> لِلَّذِيْنَ اَحْسَنُوْا مِنْهُمُ وَاتَّقُوا أَجُرٌ عَظِينُمٌ ﴿

اَلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدُ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيْمَانًا لَىٰ وَقَالُوْا حَسُبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيْلُ عَ

ا)۔ نوش وقت ہوتے ہیں اللہ کی نعمت اور فضل سے اور اس بات سے کہ اللہ ضائع نہیں کرتا مزدوری ایان والوں کی [۲۹۳]

۱۷۲۔ جن لوگوں نے حکم مانا اللہ کا اور رسول کا بعد اس کے کہ پہنچ چکے تھے ان کوزخم جوان میں نیک ہیں اور یر ہیز گاران کو ثواب بڑا ہے

۱۷۳۔ جن کو کھا لوگوں نے کہ مکہ والے آدمیوں نے جمع کیا ہے سامان تمہارے مقابلہ کو سوتم ان سے ڈرو تو اور زیادہ ہوا ان کا ایمان اور بولے کافی ہے ہم کو اللہ اور کیا خوب کارساز ہے [۲۲۳]

٢٩٣ ـ شيد مرده نهيں زنده ميں: "يعنی گھر ميں بيٹے رہنے سے موت تورک نهيں سکتی، ماں آدمی اس موت سے محروم رہنا ہے جس کو موت کے بجائے حیات جاودانی کہنا چاہئے۔ شہیروں کو مرنے کے بعد ایک خاص طرح کی زندگی ملتی ہے جو اور مردوں کو نہیں ملتی، ان کو حق تعالیٰ کا ممتاز قرب حاصل ہوتا ہے۔ بڑے عالی درجات و مقامات پر فائز ہوتے ہیں جنت کا رزق آزادی سے پہنچتا ہے۔ جس طرح ہم اعلیٰ درجہ کے ہوائی جمازوں میں بیٹے کر ذرا سی دیر میں جماں چاہیں اڑے چلے جاتے ہیں، شداء کی ارواح ""جواصل طیور خضر"" میں داخل ہوکر جنت کی سیرکرتی رہتی میں ۔ ان ""طیور خضر"" کی کیفیت و کلانی کواللہ ہی جانے، وہاں کی چیزیں ہمارے احاطہ خیال میں کہاں آسکتی میں اس وقت شداء بیحد مسرر و منتبج ہوتے میں کہ اللہ نے اپنے فضل سے دولت شہادت عنایت فرمائی۔ اپنی عظیم تعمتوں سے نوازا اور اپنے فضل سے ہر آن مزید انعامات کا سلسلہ قائم کر دیا، جو وعدے شہیدوں کے لئے پیغمبر الٹی آیٹا کی زبانی کئے گئے تھے انہیں اپنی آنکھوں سے مثاہدہ کر کے بے انتہا خوش ہوتے ہیں۔ اور دیکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ایان والوں کی محنت ضائع نہیں کرتا۔ بلکہ خیال و گان سے بڑھ کر بدلہ دیتا ہے۔ پھر نہ صرف یہ کہ اپنی حالت پر شاداں

و فرعاں ہوتے ہیں بلکہ اپنے ان مسلمان بھائیوں کا تصور کر کے بھی انہیں ایک خاص خوشی عاصل ہوتی ہے جن کو اپنے بیچے جاد فی سبیل اللہ اور دوسرے امور خیر میں مشغول چھوڑ آئے ہیں کہ وہ بھی اگر ہماری طرح اللہ کی راہ میں مارے گئے یا کم از کم ایمان پر مرے تو اپنی اپنی حیثیت کے موافق ایسی ہی پر لطف اور بے خوف زندگی کے مزے لوٹیں گے۔ نہ ان کو اپنے آگے کا ڈر ہوگا نہ جیچے کا غم مامون و مطمئن سیدھے خدا کی رحمت میں داخل ہو جائیں گے۔

شدائے اعد کی ایک تمنا: بعض روایات میں ہے کہ شدائے احدیا شددائے بیر معونہ نے خدا کے ہاں پہنچ کر تمناکی تھی کہ کاش ہمارے اس عیش و تنعم کی خبر کوئی ہمارے بھائیوں کو پہنچا دے، تا وہ بھی اس زندگی کی طرف جھپٹیں اور جماد سے جان نہ پرائیں، حق تعالیٰ نے فرمایا کہ میں پہنچاتا ہوں ۔ اس پر یہ آیات نازل کیں اور ان کو مطلع کر دیا گیا کہ ہم نے تمہاری تمنا کے موافق خبر پہنچا دی، اس پر وہ اور زیادہ خوش ہوئے۔

۲۹۳ صحابہ کرام کا اللہ پر بے مثال مجروسہ: 'لوسفیان جب احد سے ملہ کو واپس گیا توراسۃ میں خیال آیا کہ ہم نے برای خلطی کی، ہربیت یافتہ اور زخم خوردہ مسلمانوں کو یونہی پھوڑ کر چلے آئے، مثور سے ہونے گئے کہ پھر مدینہ واپس چل کر ان کا قصہ تمام کر دہل ہربیت یافت اور زخم خوردہ مسلمانوں کو یونہی پھوڑ کر چلے آئے، مثور سے آج دشمن کا تعاقب کرنے کے لئے تیار ہو جائیں، مسلمان مجاہدین باوہوریکہ تازہ زخم کھائے ہوئے تھے اللہ اور رسول کی لکارپر نکل پڑے۔ آپ ان مجاہدین کی ہمعیت لے کرمقام مسلمان مجاہدین باوہوریکہ تازہ زخم کھائے ہوئے اوسفیان کے دل میں یہ من کر کہ مسلمان اس کے تعاقب میں چلے آر بہ ہمیں سخت رحب و دہشت طاری ہوگئی۔ دوبارہ تلہ کا ارادہ فی کرکے ملہ کی طرف بھاگا۔ عبدالقیس کا ایک تجارتی قافلہ مدینہ آرہا ہیں سخت رحب و دہشت طاری ہوگئی۔ دوبارہ تلہ کا ارادہ فی کرکے ملہ کی طرف بھاگا۔ عبدالقیس کا ایک تجارتی قافلہ مدینہ آرہا وفوف زدہ ہوجائیں انہوں نے مدینہ بہتی کرکہ کہ والوں نے بڑا بھاری لگر اور سامان مسلمانوں کے استیصال کی غرض سے تیار کیا ہے۔ یہ من کر مسلمانوں کے دلوں میں نوف کی جگہ جوش ایمان بڑھ گیا اور کفار کی ہمینہ کا مال من کر کھنے میں حصرت نے بول کر لیا۔ جب اگلا سال آیا کہ ہو جنگ احد تام ہونے پر الوسفیان نے اعلان کیا تھاکہ اگل سال بدر پر پھر لڑائی ہے۔ حضرت نے قبول کر لیا۔ جب اگلا سال آیا حضرت نے لوگوں کو حکم دیا کہ جا کے علاء آگر کوئی نہ بائے گا ۔ دھرے ابوسفیان فوج کے دیک ہو گئی رحب پھاگیا۔ قط سال کا عذر کر کے چاہا کہ کمہ واپس جائے۔ گا۔ تھوڑ دور چل کر بہت ٹوٹ گئی رعب پھاگیا۔ قط سال کا عذر کر کے چاہا کہ کمہ واپس جائے۔ گا صورت الیس

ہوکہ الزام مسلمانوں پر رہے۔ ایک شخص مدینہ جاتا تھا اس کو کچھ دینا کیا کہ وہاں پہنچ کر اس طرف کی ایسی خبریں مشہور کرنا جن کو سن کو مسلمان خوت کھائیں اور جنگ کو نہ نکلیں وہ مدینہ پہنچ کر کھنے لگا کہ مکہ والوں نے بڑی بھاری جمعیت اکھی کی ہے، تم کو لڑنا بہتر مسلمان خوت تعالیٰ نے استقلال دیا، انہوں نے یہ ہی کا کہ ہم کو اللہ کافی ہے۔ آخر مسلمان حب وعدہ بدر پہنچ ۔ وہاں بڑا بازار لگنا تھا۔ تین روز رہ کر تجارت کر کے خوب نفع کا کر مدینہ واپس آئے۔ اس غزوہ کو ""بدر صغری "" کھتے ہیں اس وقت جن لوگوں بازار لگنا تھا۔ تین روز رہ کر تجارت کر کے خوب نفع کا کر مدینہ واپس آئے۔ اس غزوہ کو ""بدر صغری "" کھتے ہیں اس وقت جن لوگوں نے رفاقت کی اور تیار ہوئے ان کو یہ بشارت ہے کہ احد میں زخم کھا کر اور نقصان اٹھا کر پھر ایسی جرات کی ۔ مسلمانوں کی اس جرات و مستعدی کی خبر بن کر مشرکین راستہ سے لوٹ گئے۔ چنانچ مکہ والوں نے اس مہم کا نام "" جمیش الوایق"" کھ دیا، یعنی وہ لشکر جو محض ستو پینے گیا تھا، پی کر واپس آگیا۔ (تنبیہ) یہ جو فرمایا لِللَّذِینَ اَحْسَ نُبق اَمِنَهُمْ وَ انْتَقَوْ المحض ان کی مدح سرائی اور تنویہ شان کے لئے ہے ورنہ وہ سب کے سب ایسے ہی تھے۔

لِي لَيْم الله کے احمان اور فضل کے احمان اور فضل کے احمان اور فضل کے ساتھ کچھ نہ پہنچی ان کو برائی اور تابع ہوئے اللہ کی کا اللہ طلح مضی کے اور اللہ کا فضل بڑا ہے [۲۱۵]

۱۷۵۔ یہ جو ہے سو شیطان ہے کہ ڈراتا ہے اپنے دوستوں سے سوتم ان سے مت ڈرواور مجھ سے ڈرواگر ایان رکھتے ہو[۲۲۱]

۱۷۱۔ اور غم میں نہ ڈالیں تجھ کو وہ لوگ جو دوڑتے ہیں کفر کی طرف وہ نہ بگاڑیں گے اللہ کا کچھ اللہ چاہتا ہے کہ ان کو فائدہ نہ دے آخرت میں اور ان کے لئے عذاب ہے بڑا [۲۱۷]

فَانُقَلَبُوْا بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللهِ وَفَضْلٍ لَّمُ يَمْسَسُهُمْ سُوْءٌ لَّ وَ اتَّبَعُوْا رِضُوَانَ اللهِ اللهِ وَاللهُ ذُوْ فَضْلٍ عَظِيمٍ عَلَيمٍ عَظِيمٍ عَلَيمٍ عَظِيمٍ عَظِيمٍ عَظِيمٍ عَظِيمٍ عَظِيمٍ عَظِيمٍ عَظِيمٍ عَظِيمٍ عَلَيمٍ عَلَيمٍ

عَظِيمُ

٢٦٥ ـ مسلمانوں کو مالی منافع: "یعنی الله کا فضل دیکھو، نه کچھ لرائی کرنی پڑی نه کانٹا چھا، مفت میں ثواب کایا تجارت میں نفع

عاصل کر کے اور دشمنوں پر دھاک بٹھلا کر غدا تعالیٰ کی خوشنودی لئے ہوئے صیح سلامت گھر واپس آ گئے۔ (تنبیہ) ""بدر صغریٰ"" کی طرح ""غزوہ حمراء الاسد"" میں بھی ایک تجارتی قافلہ کے ساتھ سامان کی خریدو فروخت ہوئی تھی اور مسلمانوں نے بھاری نفع کایا تھا غالبا وَفَضْلِ سے یہ ہی مالی منافع مراد ہے۔

۲۶۱۔ "یعنی جوادھرسے آگر مرعوب کن خبریں پھیلاتا ہے وہ شیطان ہے یا شیطان کے اغواء سے ایساکر رہا ہے جس کی غرض پی ہے کہ اپنے چیلے چانٹول اور بھائی بندوں کا رعب تم پر بٹھلا کر خوفزدہ کر دے، سوتم اگر ایان رکھتے وہ (اور ضرور رکھتے ہو جس کا ثبوت علاً دے چکے ) توان شیطانوں سے اصلاً مت ڈروصرف مجھ سے ڈرتے رہوکہ ۔

مرکه ترسیداز حق و تقویٰ گزید ترسیدازوجن وانس و مرکه دید\_

۲۷۷۔ یعنی شیطان کی دھمکیوں سے مومن نہیں ڈرتے، ہاں منافق اس کی باتیں سن کر کفر کی طرف دوڑتے ہیں آپ ان ملعون منافقوں کی حرکات سے کچھ خمگین اور فکر مند نہ ہوں، یہ اللہ کے دین اور اس کے پیغمبر کا کچھ نہیں بگاڑ سکتے اپنا ہی نقصان کرتے ہیں۔ ان کا حد سے زیادہ نفاق و شقاق پتہ دے رہا ہے کہ حق تعالیٰ انہیں انجام کار تقیقی کامیابی اور فوائد سے محروم رکھے گا اور بہت سخت سزا دے گا جو لوگ ایسے معاند اور شریر کجرو ہوں اللہ کی عادت ان کے ساتھ یہ ہی ہے۔ ایسوں کے غم میں اپنے کو زیادہ گھلانے کی ضرورت نہیں۔

إِنَّ الَّذِيْنَ اشْتَرَوُا الْكُفْرَ بِالْإِيْمَانِ لَنَ يَخُورُ بِالْإِيْمَانِ لَنَ يَخُورُ وَاللهِ شَيْئًا وَلَهُمْ عَذَابُ اَلِيْمُ عَلَى اللهِ اللهِ شَيْئًا وَلَهُمْ عَذَابُ اَلِيْمُ عَلَى اللهِ اللهِ شَيْئًا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

۱۷۸۔ اور یہ نہ سمجھیں کافر کہ ہم جو مہلت دیتے ہیں ان کو کچھ بھلا ہے ان کے حق میں ہم تو مہلت دیتے میں ان کو تاکہ ترقی کریں وہ گناہ میں اور ان کے لئے

عذاب ہے خوار کرنے والا [۲۹۹]

۱۷۷۔ جنول نے مول لیا کفر کو ایان کے بدلے وہ نہ

بگاڑیں گے اللہ کا کچھ اور انکے لئے عذاب ہے در دناک

وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوَّا اَنَّمَا نُمُلِيُ لَهُمُ خَيْرُ لِلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوَّا اَنَّمَا نُمُلِيُ لَهُمُ لِيَزُدَادُوَّا اِنَّمَا نُمْلِيُ لَهُمُ لِيَزُدَادُوَّا اِثْمًا وَلَهُمُ عَذَابُ مُّهِينُ عَيْ

۲۹۸ ۔ یعنی جنوں نے ایانی فطرت کو بدل کر کفر اختیار کیا نوا وہ یمود و نصاریٰ ہوں یا مشرکین، یا منافقین، یا کوئی اور وہ سب مل کر مجھی اللہ کا کچھ نہیں بگاڑ سکتے، ہاں اپنے پاؤں پر خود اپنے ہاتھ سے کلماڑی مارہے ہیں ۔ جس کا نتیجہ در دناک عذاب کی صورت میں

## منزل١

بھلتنا ہوئے گا۔

۲۲۹۔ دنیا کی دولت کفار کے لئے ڈھیل ہے: یعنی ممکن ہے کا فروں کو اپنی کمبی عمریں، خوشحالی اور دولت و ثروت وغیرہ کی فراوانی دیک*ه کر خیال گزرے ک*ه ایسے مغضوب و مطرود ہوتے تو ہم کو اتنی فراخی اور مهلت کیوں دی جاتی اور ایسی تبھلی حالت میں کیوں رکھے جاتے ؟ سو واضح رہے کہ یہ مهلت دینا ان کے حق میں کچھ بھلی بات نہیں، مهلت دینے کا نتیجہ تو یہ ہی ہو گا کہ جن کو گناہ سمیٹ کر کفر پر مرنا ہے وہ اپنے اختیار اور آزادی سے خوب جی مجھر کر ارمان نکال لیں اور گناہوں کا ذخیرہ فراہم کر لیں وہ سمجھتے رمیں کہ ہم بڑی عزت سے میں مالانکہ ذلیل و خوار کرنے والا عذاب ان کے لئے تیار ہے اب سوچ کیں کہ مملت دینا ان جیبوں کے حق میں مھلا ہوا یا برا۔ نعوذ باللہ من شرور انفسا۔

> مَا كَانَ اللهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَآ أَنْتُمُ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِينَ الْخَبِيْثَ مِنَ الطَّيِّبِ " وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللهَ يَجْتَبِي مِنْ رُّسُلِهِ مَنْ يَّشَاءُ ۖ فَامِنُوْا بِاللهِ وَرُسُلِهِ ۚ وَ إِنْ تُؤْمِنُوا وَتَتَّقُوا فَلَكُمْ أَجُرُ عَظِيْمٌ 👜

وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ يَبْخَلُوْنَ بِمَآ اللَّهُمُ اللهُ مِنْ فَضَلِهِ هُوَ خَيْرًا لَّهُمْ ۚ بَلْ هُوَ شَرُّ لَّهُمْ ۚ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَيِلَّهِ مِيْرَاثُ السَّمَوٰتِ عُ وَالْأَرْضِ ﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيرٌ ﴿

۱۷۹۔ اللہ وہ نہیں کہ چھوڑ دے مسلمانوں کو اس حالت پر جس پر تم ہوجب تک کہ جدا نہ کر دے نایاک کو یاک سے اور اللہ نہیں ہے کہ تم کو خبر دے غیب کی لیکن اللہ چھانٹ لیتا ہے اپنے رسولوں میں جس کو چاہے [۲۷۰] موتم یقین لاؤاللہ پر اور اسکے رسولوں پر اور اگر تم یقین پر رہواور پر ہیز گاری پر تو تم کو بڑا تواب ہے [۲۷]

۱۸۰۔ اور نہ خیال کریں وہ لوگ جو بخل کرتے ہیں اس چزیر جواللہ نے انکو دی ہے اپنے فضل سے کہ یہ بخل بہتر ہے انکے حق میں بلکہ یہ بہت برا ہے انکے حق میں طوق بنا کر ڈالا جائے گا انکے گلوں میں وہ مال جس میں بخل کیا تھا قیامت کے دن <sup>[۲۲۲]</sup> اور اللہ وارث ہے آسمان اور زمین کا <sup>[۲۷۳]</sup> اور اللہ جو کرتے ہو سو جانتا ہے [۲۲۳] ۱۷۰۰ یعنی جس طرح نوشحالی اور مهلت دینا کفار کے حق میں مقبولیت کی دلیل نہیں، اسی طرح اگر مخلص مسلمانوں کو مصائب اور نانوشگوار توادث پلیش آئیں ( جیسے جنگ احد میں آئے) یہ اس کی دلیل نہیں کہ وہ اللہ کے مغضوب میں، بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو اس گول مول عالت پر چھوڑنا نہیں چاہتا جس پر اب تک رہے میں۔ یعنی بہت سے کافر ازراہ نفاق کلمہ پڑھ کر دھوکہ دینے کے لئے ان میں ملے جلے رہتے تھے جن کے ظاہر عال پر منافق کا لفظ کہنا مشکل تھا۔ لہذا ضرور ہے کہ غدا تعالیٰ ایسے واقعات و عالات برروئے کارلائے جو کھرے کو کھوٹے سے اور پاک کو ناپاک سے کھلے طور پر جدا کر دیں۔ پیشک غدا کو آلیٰ ایسے واقعات و عالات بردوئے کارلائے جو کھرے کو کھوٹے سے اور پاک کو ناپاک سے مطلع کر دیتا۔ لیکن اس کی حکمت و آسان تھا کہ تام مسلمانوں کو بدون امتحان میں ڈالے منافقوں کے ناموں اور کاموں سے مطلع کر دیتا۔ لیکن اس کی حکمت و مصلحت مقتضی نہیں کہ سب لوگوں کو اس قسم کے غیوب سے آگاہ کر دیا کرے۔ ہاں وہ اپنے رسولوں کا انتخاب کر کے جس قدر مسلمت غیوب کی یقینی اطلاع نہیں دی جاتی غیوب کی یقینی اطلاع نہیں دی جاتی غیوب کی یقینی اطلاع نہیں دی جاتی اندیاء علیم السلام کو دی جاتی ہے۔ گر جس قدر خدا چاہے۔

۲۷۱۔ یعنی خدا کا جو خاص معاملہ پیغمبروں سے ہے، اور پاک و ناپاک کو جدا کرنے کی نسبت جو عام عادت حق تعالیٰ کی رہی ہے اس میں زیادہ کاوش کی ضرورت نہیں، تمہارا کام یہ ہے کہ اللہ ورسول کی باتوں پر یقین رکھواور تقویٰ و پر ہیز گاری پر قائم رہو۔ یہ کر لیا توسب کچھے کا لیا۔

۲۲۲ مخیل کا مال قیامت میں اس کے گئے کا طوق ہو گا: ابتدائے مورت کا برا صد اہل کتاب (یہود و نصاری ) سے متعلق تھا۔ درمیان میں غاص مناسبات وجوہ کی بنا پر غزوہ احد کی تفصیلات آگئیں۔ انہیں بقدر کفایت تام کر کے یہاں سے پھر اہل کتاب کی شائع بیان کی جاتی ہیں۔ پونکہ ان میں سے یہود کا معاملہ بہت مضرت رساں اور تکلیف دہ تھا، منافقین بھی اکثران ہی میں کے تھے اور اوپر کی آیت میں آگاہ کیا گیا تھا کہ خدا تعالی اب خبیث کو طیب سے جدا کر کے رہے گا موجہ جدائی جس طرح بانی وبدنی جماد کے وقت ظاہر ہوتی تھی اسی طرح مالی جاد کے وقت بھی کھرا کھوٹا اور کچا پکا صاف طور پر الگ ہو جاتا تھا۔ اس لئے بتلادیا کہ یہود منافقین بیسے جاد کے موقع سے بھا گے ہیں، مال خرچ کرنے سے بھی جی چراتے میں لیکن جس طرح جاد سے پھر کر دنیا میں چند روز کی مملت عاصل کر لینا ان کے حق میں کچے بہتر نہیں ایسے ہی بخل کر کے بہت مال اکھٹا کر لینا ہی کوئی فائدہ نہیں پہنچا سکتا۔ اگر دنیا میں فرض کر و کوئی مصیبت پیش نہ بھی آئی تو قیامت کے دن یقینا یہ جمع کیا ہوا مال عذاب کی صورت میں ان کے گئے کا ہار بن کر رہے گا۔ اس میں مملمانوں کو بھی کھٹھٹا دیا کہ زکوۃ دینے اور ضروری مصارف میں خرچ کرنے سے میں ان کے گئے کا ہار بن کر رہے گا۔ اس میں مملمانوں کو بھی کھٹھٹا دیا کہ زکوۃ دینے اور ضروری مصارف میں خرچ کرنے سے میں ان کے گئے کا ہار بن کر رہے گا۔ اس میں مملمانوں کو بھی کھٹھٹا دیا کہ زکوۃ دینے اور ضروری مصارف میں خرچ کرنے سے میں ان کے گئے کا ہار بن کر رہے گا۔ اس میں مملمانوں کو بھی کھٹھٹا دیا کہ زکوۃ دینے اور ضروری مصارف میں خرچ کرنے سے میں ان کے گئے کا ہار بن کر رہے گا۔ اس میں مملمانوں کو بھی کھٹھٹا دیا کہ زکوۃ دینے اور ضروری مصارف میں خرچ کرنے سے میں ان کے گئے کا ہار بن کر رہے گا۔ اس میں مسلمانوں کو بھی کھٹھٹا دیا کہ دیا تھوں کیا جو اس میں مسلمانوں کو بھی کھٹھٹا دیا کہ نے دی تھی ہے کہ کیا ہوا میں خرچ کرنے سے میں دیا کہ کیا ہوں کیا کہ کیا ہوں کیا کہ کیا ہوں کی کیا ہوں کیا کیا کہ کیا ہوں کیا کہ کیا ہوں کیا کہ کیا ہوں کیا کہ کیا ہوں کیا کیا کہ کیا ہوں کیا کہ کیا ہوں کی کیا ہوں کیا کہ کیا ہوں کیا کہ کیا ہوں کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا گیا کہ کیا کیا کہ کیا کو کیا کہ کیا

تحجی جی بنہ چرائیں، وربنہ جو شخص بخل و حرص وغیرہ رذیل خصلتوں میں یہود منافقین کی روش اختیار کرے گا، اسے بھی اپنے درجہ کے موافق اسی طرح کی سنزا کا منتظر رہنا چاہئے۔ چانچہ اعادیث صححہ سے ثابت ہے کہ مانعین زکوۃ کا مال سخت زہریلے اژدہے کی صورت میں متمثل کر کے ان کے گلے میں ڈالا جائے گا۔ نعوذ باللہ منہ۔

792

۲۷۳۔ یعنی آفرتم مرجاؤ کے اور سب مال اس کا ہو رہے گا جس کا تقیقت میں پہلے سے تھا انسان اپنے اختیار سے دے تو

۲۷۴ یعنی بخل یا سخاوت جو کچھ کرو گے اور جلیمی نیت سے کرو گے خدا تعالیٰ سب کی خبررکھتا ہے اسی کے موافق بدلہ دے گا۔ ا ۱۸ ۔ بیشک اللہ نے سنی ان کی بات جنہوں نے کما کہ الله فقیرے اور ہم مالدار [۲۵] اب لکھ رکھیں گے ہم انکی بات اور جو خون کئے ہیں انہوں نے اندبیاء کے ناحق اور کہیں گے چکھو عذاب جلتی آگ کا [۲۲۱]

١٨٢ يه بدله اس كاب جوتم نے اپنے ہاتھوں آگے بهیجا اورالله ظلم نهیں کرتا بندوں پر [۲۰۰]

۱۸۳۔ وہ لوگ جو کہتے ہیں کہ اللہ نے ہم کو کہہ رکھا ہے کہ یقین یہ کریں کئی رسول کا جب تک یہ لاوے ہمارے ماس قربانی کہ کھا جائے اس کو آگ [۲۲۸] تو کمہ تم میں آ کیا کتنے رسول مجھ سے پہلے نشانیاں لے کر اوریہ بھی جوتم نے کہا پھران کو کیوں قتل کیا تم نے اگر تم سچے ہو[۲۷۹]

لَقَدُ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّذِيْنَ قَالُوَّا إِنَّ اللهَ فَقِيرٌ وَّنَحْنُ أَغْنِيَآءُ سَنَكُتُبُ مَا قَالُوْا وَقَتُلَهُمُ الْأَنْبِيَآءَ بِغَيْرِ حَقِّ ۗ قَ نَقُولُ ذُو قُو اعذابَ الْحَرِيقِ عَلَى

ذٰلِكَ بِمَا قَدَّمَتُ آيُدِيْكُمْ وَاَنَّ اللهَ لَيْسَ بِظَلَّامٍ لِّلْعَبِيْدِ 🖶

ٱلَّذِيْنَ قَالُوٓا إِنَّ اللَّهَ عَهِدَ اِلَيْنَآ ٱلَّا نُؤُمِنَ لِرَسُوْلٍ حَتَّى يَأْتِينَا بِقُرْبَانٍ تَأْكُلُهُ النَّارُ الْ قُلُ قَدُ جَآءَكُمُ رُسُلُ مِّنَ قَبَلِيَ بِالْبَيِّلْتِ وَبِالَّذِي قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوْهُمْ إِنَّ كُنْتُمْ طدِقِينَ 📆

۲۷۵ یبودیوں کا گنتاخانہ قول اور اس کا جواب: یعنی محض اتنا ہی نہیں کہ یبود انتہائی بخل کی وجہ سے پیسہ خرچ کرنا نہیں جانتے

بلکہ جب فداکی راہ میں خرچ کرنے کا عکم سنتے ہیں تو مذاق اڑاتے ہیں اور حق تعالیٰ کی جناب میں گتانانہ کلمات بجنے سے بھی منیں شرماتے۔ چانچ جب آیت مَنْ ذَاللَّذِی یُقْرِضُ اللّٰهُ قَرْضًا حَسَنًا بَازل ہوئی۔ کہنے لگے اللہ ہم سے قرض مالگا تجہ سنیں شرماتے۔ چانچ جب آیت مَنْ ذَاللَّذِی یُقْرِضُ اللّٰهُ قَرْضًا حَسَنًا بَازل ہوئی۔ کہ انفاق فی وجوہ الخیر کو قرض سے تعبیر فرمانے میں انتائی رحمت و شفقت کا اظہار تھا۔ ظاہر ہے کہ فدا اپنا دیا ہوا مال ہم سے ہماری مصالح میں ہمارے ہی دینوی و افروی فائدہ کے لئے خرچ کراتا ہے۔ اس کو ہمارے خرچ سے کوئی نفع نہیں پہنچ سکتا اور بفرض محال چہنچ بھی تو مال اور ہر چیزا سی کی معلوک ہے۔ پھر تقیقی معنی میں اس کو قرض حسنہ کیسے کہ سکتے میں یہ اس کا کمال کرم احمان ہے کہ اس خرچ کا بہترین معاوضہ دینا بھی اپنے ذمہ لازم کر لیا اور اس کو لفظ قرض سے اداکر کے اس لزوم کو بجد موکدہ محبل کر دیا۔ مگر یہود اپنی کور چشی اور خبش باطن سے احمان ماننے کے بجائے ان لفظوں کی بنبی اڑانے لگے اور اللہ تعالیٰ کی جناب رفیع میں مسخراین کرنے سے باز خبرے ، اس کو فرمایا کہ اللہ نے تمہاری یہ باتیں میں لیں۔ اس پر جو کارروائی ہوگی اس کے منتظر ہو۔

۲۷۱۔ یعنی عام ضابطہ کے موافق یہ ملعون اور ناپاک اقوال تمہارے دفتر سئیات میں درج کرائے دیتے ہیں۔ جہاں تمہاری قوم کے دوسرے ملعون اور ناپاک افعال درج ہیں مثلاً معصوم نییوں کا ناحق نون بہانا کیونکہ جس طرح یہ نالائق جلہ ایک نمونہ ہے تمہاری تعظیم انبیاء کا، جب یہ پوری مسل پیش ہوگی اس وقت کہا جائے گاکہ لواپئی شہاری خداشنا سی کا، وہ نالائق کام نمونہ ہے تمہاری تعظیم انبیاء کا، جب یہ پوری مسل پیش ہوگی اس وقت کہا جائے گاکہ لواپئی شہرارتوں کا مزہ چھواور جس طرح تم نے طون و تمسخر سے اولیاء اللہ کے دل جلائے تھے، اب عذاب الهی کی جھٹی میں جلتے رہو۔ مہرارتوں کا مزہ چھواور جس طرح تم نے طون و تمسخر سے اولیاء اللہ کے دل جلائے میڈ قال ذکر قو (نساء رکوع ۲) اگر بفرض کا کہا تھا کہا تھا ہے تھا گا تھا ہے کہ نہیں ہوتی اس کے اگر معاذاللہ خداکو ظالم فرض کیا جائے تو چھر "ظالم" کیا "قلام" کیا "قلام" کیا "قلام" کیا الله عمّا یہ تو تو کہ اس کی بارگاہ میں ادنی سے ادنی ظلم تجویز کرنا، انتائی ظالم قرار دینے کا مترادت ہے تعالی الله عمّا یہ قول الظالمون عُلوا کَبِیْرًا ۔

۲۷۸ - آگ والی قربانی کا مطالبہ: "بعضے رسولوں سے یہ معجزہ ظاہر ہوا تھا کہ قربانی یاکوئی چیزاللہ نام کی نیازکی، توآسمان سے آگ آگر اس کو کھا گئی، یہ علامت تھی اس کے قبول ہونے کی چنانچہ موجودہ ""بائبل"" میں بھی حضرت سلمیان کے متعلق ایسا واقعہ مذکور ہے ۔ اب یمود بہانہ پکڑتے تھے کہ ہم کو یہ عکم ہے کہ جس سے یہ معجزہ نہ دیکھیں اس پریقین نہ لاویں اور یہ محض جھوٹے

790

بہانے تھے اس قیم کاکوئی عکم ان کی کتابوں میں موبود نہ تھا نہ آج موبود ہے اور نہ ہرایک نبی کی نسبت یہ ثابت کیا جا سکتا ہے کہ اس کو یہ معجزہ ملا تھا۔ ہر پیغمبر کو حق تعالیٰ نے اوقات واحوال کے مناسب معجزات دئے ہیں۔ لازم نہیں کہ ہر نبی ایک ہی معجزہ دکھلائے تو سچا ثابت ہو۔"

۲۷۹ یعنی اگر واقعی اپنے دعوے میں سچے ہو اور اسی خاص معجزہ کے دکھلانے پر تمہار ایان لانا موقوف ہے تو پہلے ایے نبیوں کو تم اندی کی کھلی نشانیوں کے ساتھ خاص یہ معجزہ بھی لے کر آئے تھے تمہارے اسلاف کا یہ فعل جس پر تم بھی آج تک راضی ہو کیا اس کی دلیل نہیں کہ یہ سب تمہاری حیلہ سازی اور ہٹ دھرمی ہے کہ کوئی پیغمبر جب تک خاص یہ ہی معجزہ نہ دکھائے گاہم نہ مانیں گے۔

فَانُ كَذَّبُوْكَ فَقَدُ كُذِّبَ رُسُلُ مِّنَ قَادُ كُذِّبَ رُسُلُ مِّنَ قَبُلِكَ جَآءُو بِالْبَيِّنْتِ وَالزُّبُرِ وَالْكِتْبِ

الُمُنِيرِ

كُلُّ نَفْسٍ ذَآيِقَةُ الْمَوْتِ ﴿ وَ إِنَّمَا تُوَفَّوْنَ الْمُوْتِ ﴿ وَ إِنَّمَا تُوفَّوْنَ الْجُوْرَكُمْ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ ﴿ فَمَنْ زُحْرِحَ عَنِ النَّارِ وَأُدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ ﴿ وَمَا الْحَيْوةُ النَّارِ وَأُدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ ﴿ وَمَا الْحَيْوةُ اللَّانُيَآ إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ 

الدُّنْيَآ إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ 
الدُّنْيَآ إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ 
اللَّانَيَآ إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ 
اللَّانَيَآ اللَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ اللَّالَةِ الْمُؤْلِدِ اللَّهُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلُودِ اللَّهُ الْمُؤْلُودُ الْحَلَى الْمُؤْلُودِ اللَّهُ الْمُؤْلُودِ اللَّهُ الْمُؤْلُودِ الْحَلَى الْمُؤْلُودِ الْحَلَى الْمُؤْلُودِ اللَّهُ الْمُؤْلُودُ الْحَلَى الْمُؤْلُودُ الْعُلَى الْمُؤْلُودِ الْحَلَى الْمُؤْلُودُ الْحَلَى الْمُؤْلُودِ الْعَلَى الْمُؤْلُودِ الْحَلَى الْمُؤْلُودُ الْعَلَى الْمُؤْلُودُ الْعَلَى اللَّهُ الْمُؤْلُودُ الْحَلَيْدِ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلَادُ الْمُؤْلُودُ الْعَلَى اللَّهُ الْمُؤْلُودُ اللّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْلَالُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُودُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلُودُ الْحُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلُودُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلُودُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُودُ الللْعُلَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلُودُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْمُؤْلِودُ اللَّهُ الْمُؤْلِدُ اللَّهُ الْمُؤْلِودُ اللْمُؤْلُودُ اللَّهُ الْمُؤْلِودُ اللَّهُ الْمُؤْلِودُ اللَّهُ الْمُؤْلِدُ اللَّهُ الْمُؤْلِدُ اللْمُؤْلُودُ اللَّهُ الْمُؤْلِدُ اللَّهُ الْمُؤْلِودُ اللْمُؤْلَالِمُ اللْمُؤْلُودُ اللَّهُ الْمُؤْلِودُ اللَّهُ الْمُؤْلِدُ اللَّهُ اللْمُؤْلِودُ اللْمُؤْلِودُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْمُؤْلِودُ اللْمُؤْلِقُلْمُ اللْمُؤْلِولَ اللْمُؤْلِولَالْمُ اللْمُؤْلِي اللْمُؤْلِولَ اللْمُؤْلِولُولُولَالِمُ اللْمُؤْلِولَ الْمُؤْل

۱۸۴۔ پھر اگریہ تجھ کو جھٹلاویں تو پہلے تجھ سے جھٹلائے گئے بہت رسول جو لائے نشانیاں اور صحیفے اور کتاب روش [۲۸۰]

۱۸۵۔ ہرجی کو چکھنی ہے موت اور تم کو پورے بدلے ملیں گے قیامت کے دن [۲۸۱] پھر جو کوئی دور کیا گیا دوزخ سے اور داخل کیا گیا جنت میں اس کا کام توبن گیا اور نہیں زندگانی دنیا کی مگر پونجی دھوکے کی [۲۸۲]

۲۸۰۔ آن کھنرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تسلی: آپ لِٹُونِ اِبِّوْ اِبِیْ کو تسلی دی جاتی ہے کہ ان ملعونوں کی کج بھی اور ہٹ دھرمی سے ملول و دلگیر مذہوں اور مذہوں کی پرواکریں۔ آپ سے پہلے کتنے رسول جھٹلائے جا چکے ہیں جو صاف نثانیاں (معجزات) چھوٹے صحیفے اور بڑی روش کتابیں لے کر آئے تھے۔ انبیائے صادقین کی تکذیب، معاندین کی قدیم عادت رہی ہے آپ لِٹُونِ اِبْرِی بات پیش نہیں آئی۔

۲۸۱۔ یعنی موت کا مزہ سب کو چکھنا ہے، اس کے بعد قیامت کے دن ہر جھوٹے سچے اور مصدق ومکذب کواپنے کئے کا پورا

بدلہ مل رہے گا" پورے" کا یہ مطلب کہ کچھ تصورًا سا ممکن ہے قیامت سے پہلے ہی مل جائے۔ مثلاً دنیا میں یا قبر میں۔

1787ء دنیا کی ٹیپ ٹاپ دھوکا ہے: یعنی دنیا کی عارضی ہمار اور ظاہری ٹیپ ٹاپ بہت دھوکہ میں ڈالنے والی چیز ہے جس پر مفتون ہوکر اکثر بے وقوف آخرت سے غافل ہوجاتے ہیں۔ عالانکہ انسان کی اصلی کامیابی یہ ہے کہ یماں رہ کر انجام کو سوپے اور وہ کام کرے جو عذاب الی سے بچانے والا اور جنت تک پہنچانے والا ہو۔ (تنبیہ) آیت میں ان بعض متصوفین کا بھی رد ہوگیا جو دعوے کیا کرتے ہیں کہ ہمیں یہ جنت کی طلب، یہ دوزخ کا ڈر، معلوم ہوا کہ دوزخ سے دور رہنا اور جنت میں داخل ہوجانا ہی اصل کامیابی ہے۔ کوئی اعلیٰ ترین کامیابی جنت سے باہر رہ کر نصیب نہیں ہو سکتی۔ وفی الحدیث وَحَوْ لَهَا ذُکدنِدنُ اللہ تعالیٰ اپنے فضل ورحمت سے ہم کو بھی یہ کامیابی جنت سے باہر رہ کر نصیب نہیں ہو سکتی۔ وفی الحدیث وَحَوْ لَهَا ذُکدنِدنُ اللہ تعالیٰ اپنے فضل ورحمت سے ہم کو بھی یہ کامیابی عنایت فرمائے۔

ا ۱۸۶۔ البتہ تمہاری آزمائش ہوگی مالوں میں اور جانوں میں اور جانوں میں اور البتہ سنو گے تم اگلی کتاب والوں سے اور مشرکوں سے بدگوئی بہت اور اگر تم صبر کرواور پر ہمیزگاری کروتو یہ ہمت کے کام ہیں [۲۸۳]

لَتُبَلُوُنَ فِي آمُوالِكُمْ وَانَفُسِكُمْ تُ وَلَتَسَمَعُنَ مِنَ الَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتْبَ مِنَ قَبُلِكُمْ وَمِنَ الَّذِيْنَ اَشْرَكُوَّا الْكِتْبَ مِنَ قَبُلِكُمْ وَمِنَ الَّذِيْنَ اَشْرَكُوَّا اذَى كَثِيرًا لَّ وَبَنَ اَشْرَكُوَّا اذَى كَثِيرًا لَا وَيَتَقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُور عَنَى اللهُمُور عَنَى اللهُمُور عَنَى اللهُمُور عَنَى اللهُمُور عَنَى اللهُمُور عَنْ اللهُمُور عَنَى اللهُمُور عَنْ اللهُ مَوْرِ عَنْ اللهُ مَنْ عَرْمِ اللهُ مُورِ عَنْ اللهُ مَوْرِ عَنْ اللهُ مُورِ عَنْ اللهُ مَوْرِ عَنْ اللهُ مُورِ عَنْ اللهُ مُورِ عَنْ اللهُ اللهُ مُورِ عَنْ اللهُ مُورِ عَنْ اللّهُ مُورِ عَنْ اللهُ مُورِ عَنْ اللهُ اللهُ مُورِ عَنْ اللّهُ اللهُ اللهُ

وَ إِذَ اَخَذَ اللهُ مِيْتَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتٰبَ لَيُ اللهُ مِيْتَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتٰبَ لَكُتُمُونَهُ فَنَبَذُوهُ لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ فَنَبَذُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَاشْتَرُوا بِهِ ثَمَنَّا قَلِيلًا فَبِئْسَ مَا يَشْتَرُونَ عَلَى فَبِئْسَ مَا يَشْتَرُونَ عَلَى اللهُ ا

۱۸۷۔ اور جب اللہ نے عمد لیا کتاب والوں سے کہ اس کو بیان کرو گے لوگوں سے اور نہ چھپاؤ گے چھر چھینک دیا انہوں نے وہ عمد اپنی پلیٹے کے چیچے اور خرید کیا اس کے بدلے تصورا سا مول سو کیا برا ہے جو خریدتے ہیں [۲۸۳]

۲۸۳ ۔ جان و مال سے مسلمانوں کی آزمائش: یہ خطاب مسلمانوں کو ہے کہ آئندہ بھی جان و مال میں تمہاری آزمائش ہوگی اور ہر قسم کی قربانیاں کرنی پڑیں گی قتل کیا جانا، زخمی ہونا، قیدو بند کی تکلیف اٹھانا، بیار پڑنا، اموال کا تلف ہونا، اقارب کا چھوٹنا اس طرح کی

سختیاں پیش آئیں گی، نیزاہل کتاب اور مشرکین کی زبانوں سے بہت مگر خراش اور دل آزار باتیں سننا پڑیں گی، ان سب کا علاج صبر و تقویٰ ہے۔ اگر صبر واستقلال اور پر ہیز گاری سے ان سختیوں کا مقابلہ کروگے توبیہ بڑی ہمت اور اولوالعزمی کا کام ہو گا جس کی تاکید حق تعالیٰ نے فرمائی۔ (تنبیہ) ایک مدیث سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہ آیت بدر سے پہلے نازل ہوئی۔ قتال کا حکم اس کے بعد ہوا، تاہم صبر و تقویٰ کا حکم مشروعیت قتال کے باوجود بھی فی الجلہ باقی ہے۔ جس پر اخیرتک عمل ہوتا رہا ہے۔ ہاں صبر و عفواور تغلیظ و تشدید کے مواقع کا پہچاننا ضروری ہے جو نصوص شرعیہ سے معلوم ہو سکتے ہیں ۔ اس آیت کو یمال رکھنے سے شایدیہ غرض ہے کہ تم ان کفار و منافقین کی گتا نیوں اور شرارتوں پر حد سے زیادہ طیش مت کھاؤ۔ ابھی بہت کچھ سننا پڑے گا اور تکلیفیں اٹھانی رپیں گی۔ صبر واستقلال سے ان کا مقابلہ کرنے کے لئے تیار رہو۔ نیز دنیا کی زند گانی میں رپڑ کر جو محض دھوکہ کی ٹٹی ہے، اس بات سے غافل منہ ہونا کہ خدا تعالیٰ جان اور مال دونوں میں تمہاری آزمائش کرنے والا ہے۔

۲۸۴ ۔ اہل کتاب نے اللہ کا عمد توڑا ہے: یعنی علمائے اہل کتاب سے عمد لیا گیا تھا کہ جو احکام و بشارت کتاب اللہ میں میں انہیں صاف صاف لوگوں کے سامنے بیان کریں گے اور کوئی بات نہیں چھپائیں گے نہ ہیر پھیر کر کے ان کے معنی بدلیں گے، مگر انہوں نے ذرہ برابر بروا نہ کی اور دنیا کے تھوڑے سے نفع کی خاطر سب عمد و پیمان توڑ کر احکام شریعت بدل ڈالے، آیات اللہ میں لفظی و معنوی تحریفات کیں جس چیز کا ظاہر کرنا سب سے زیادہ ضروری تھا۔ یعنی پیغمبر آخرالزماں کی بشارت، اسی کو سب سے زیادہ چھپایا۔ جس قدرمال خرچ کرنے میں بخل کرتے اس سے بڑھ کر علم خرچ کرنے میں کنجو سی دکھائی۔ اور اس کنجو سی کا منشاء بھی مال و جاہ اور متاع دنیا کی محبت کے سوا کچھ نہ تھا۔ یہاں ضمنا مسلمان اہل علم کو متنبہ فرما دیا کہ تم دنیا کی محبت میں مچنس کراییا یه کرنا۔

۱۸۸۔ تو منہ سمجھ کہ جولوگ خوش ہوتے ہیں اینے کئے پر لَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَآ أَتَوُا اور تعریف چاہتے ہیں بن کئے پر سومت سمجھان کو کہ وَّ يُحِبُّوْنَ اَنْ يُّحْمَدُوْا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوْا فَلَا تَحْسَبَنَّهُمْ بِمَفَازَةٍ مِّنَ الْعَذَابُ وَلَهُمْ

عَذَابُ اللَّهُ عَذَابُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

چھوٹ گئے مذاب سے اور ان کے لئے مذاب ہے دردناك [۲۸۵]

## وَلِلهِ مُلُكُ السَّمَٰوْتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ عَلَى وَاللهُ عَلَى السَّمَٰوِةِ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْ

إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمٰوٰتِ وَالْاَرْضِ وَاخْتِلَافِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَاٰيْتٍ لِاُولِي الْاَلْبَابِ ﷺ

۱۸۹۔ اور اللہ ہی کے لئے ہے سلطنت آسمان اور زمین کی اور اللہ ہرچیز پر قادر ہے [۲۸۲]

۱۹۰ ییشک آسمان اور زمین کا بنانا اور رات اور دن کا آنا جانا اس میں نشانیاں میں عقل والوں کو [۲۸۷]

۲۸۵۔ یمود منطے غلط بتاتے، رشوتیں کھاتے اور پیغمبر الٹی آپئی کی صفات و بشارات جان بوچھ کر پھپاتے تھے پھر نوش ہوتے کہ ہماری پالاکیوں کو کوئی پکو نہیں سکتا اور امیدر کھتے کہ لوگ ہماری تعریف کریں کہ بڑے عالم اور دیندار می پرست میں دوسری طرف منافقین کا عال بھی ان کے مثابہ تھا۔ جب جماد کا موقع آتا گھر میں چھپ کر بیٹے رہتے اور اپنی اس حرکت سے نوش ہوتے کہ دیکھو کیے جان بچائی۔ جب حضور الٹی آپئی ہماد سے واپس تشریف لاتے تو غیر عاضری کے جھوٹے عذر پیش کر کے چاہتے کہ آپ سے اپنی تعریف کرائیں۔ ان سب کو بتلا دیا گیا کہ یہ باتیں دنیا وآخرت میں غدا کے عذاب سے چھڑا نہیں سختیں۔ اول توالیے لوگ دنیا ہی میں فضیحت ہوتے میں اور کسی وجہ سے بیماں پچ گئے تو وہاں کسی تدبیر سے نہیں پھوٹ سکتے۔ (تنبیہ) آیت میں گو تذکرہ یہود یا منافقین کا ہے لیکن مسلمانوں کو بھی سانا ہے کہ برا کام کر کے نوش نہ ہوں، بھلاکر کے اترائیں نہیں اور جو کچھ اپھا کام کیا نہیں اس پر تعریف کے امیدوار نہ رمیں۔ بلکہ کرنے کے بعد بھی مدح سرائی کی ہوس نہ رکھیں۔

۲۸۱۔ جب آسمان وزمین میں اسی کی سلطنت ہے تو مجرم بھاگ کر پناہ کمال لے سکتا ہے اور جو ہر چیز پر قادر ہے اس کے نفوذ و اختیار سے کون باہر ہوسکتا ہے۔

۲۸۷۔ اہل عقل کے لئے آسمان وزمین میں نشانیاں: یعنی عقلمند آدمی جب آسمان وزمین کی پیدائش اوران کے عجیب و غریب احوال و روابط اور دن رات کے مضبوط و محکم نظام میں غور کرتا ہے تواس کو یقین کرنا پڑتا ہے کہ یہ سارا مرتب و منظم سلسلہ ضرور کسی ایک مختار کل اور قادر مطلق فرمازوا کے ہاتھ میں ہے جس نے اپنی عظیم قدرت واختیار سے ہر چھوٹی بڑی مخلوق کی حد بندی کر رکھی ہے۔ کسی چیز کی مجال نہیں کہ اپنے محدود وجود اور دائرہ عمل سے باہر قدم نکال سکے۔ اگر اس عظیم الثان مثین کا ایک پرزہ یا اس کارخانہ کا ایک مزدور بھی مالک علی الاطلاق کی قدرت واختیار سے باہر ہوتا تو مجموعہ عالم کا یہ مکمل و محکم نظام ہر گرز قائم برگرزہ یا اس کارخانہ کا ایک مزدور بھی مالک علی الاطلاق کی قدرت واختیار سے باہر ہوتا تو مجموعہ عالم کا یہ مکمل و محکم نظام ہر گرز قائم برگرزہ یا اس کارخانہ کا ایک مزدور بھی مالک علی الاطلاق کی قدرت واختیار سے باہر ہوتا تو مجموعہ عالم کا یہ مکمل و محکم نظام ہر گرز قائم برگرزہ بیات

الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللهَ قِيمًا وَّقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمُ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوْتِ جُنُوبِهِمُ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوْتِ وَالْآرْضِ ثَرَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا شَيْهُ خُنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ عَلَىٰ الْخَلَلُ الْخَلَلُ الْخُلُكُ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ عَلَىٰ اللهَ اللهَ عَلَىٰ اللهُ اللهُ

رَبَّنَآ اِنَّكَ مَنُ تُدُخِلِ النَّارَ فَقَدُ اَخُزَيْتَهُ اللَّارِ فَقَدُ اَخُزَيْتَهُ اللَّوَمَا لِللَّلِمِينَ مِنُ اَنْصَارٍ ﴿

اوا۔ وہ جویاد کرتے ہیں اللہ کو کھڑے اور بیٹے اور کروٹ پر لیٹے [۲۸۸] اور فکر کرتے ہیں آسمان اور زمین کی پیدائش میں کہتے ہیں اے رب ہمارے تو نے یہ عرب نہیں بنایا تو پاک ہے سب عیبوں سے ہم کو بچا دوزخ کے عذاب سے [۲۸۹]

۱۹۲۔ اے رب ہمارے جس کو تونے دوزخ میں ڈالا سو اس کو رسوا کر دیا <sup>[۲۹۰]</sup> اور نہیں کوئی گنهگاروں کا مدد گار [۲۹]

میں ربول اللہ اٹن اٹنے آپٹے کی خال نہیں ہوتے اس کی یاد ہمہ وقت ان کے دل میں اور زبان پر جاری رہتی ہے جیسے حدیث میں ربول اللہ اٹنے آپٹے کی نسبت عائشہ صدیقہ نے فرمایا کان یذکر الله علی کل احیادہ نماز بھی فداکی بہت بڑی یاد ہے۔ اس کے آپ لٹنے آپٹے نے فرمایا کہ جو گھڑا ہوگر نہ پڑھ سکے بیٹے گر اور جو بیٹے نہ سکے کیٹے کہ پڑھ کے لیٹ کر پڑھ لے بعض روایات میں ہے کہ جس رات میں یہ آیات نازل ہوئیں نبی کریم لٹنے آپٹے گھڑے۔ بیٹے، لیٹے ہر عالت میں اللہ کویاد کر کے روتے رہے۔

۲۸۹۔ مخلوقات میں فور و فکر: یعنی ذکر و فکر کے بعد کہتے ہیں کہ فداوندا! یہ عظیم الثان کارفانہ آپ نے بیکار پیدا نہیں کیا جس کا کوئی مقصد نہ ہو، یقینا ان عجیب و فریب حکیانہ انتظامات کا سلسلہ کسی عظیم و جلیل نیتج پر منتبی ہونا چاہئے۔ گویا یہاں سے ان کا ذہن تصور آثرت کی طرف منتقل ہوگیا ہوئی الحقیقت دنیا کی موجودہ زندگی کا آثری نیتج ہے اس لئے آگے دوزخ کے عذاب سے محفوظ رہنے کی دعاکی اور درمیان میں غدا تعلی کی تعبیہ بیان کر کے اشارہ کر دیا کہ جو احمق قدرت کے ایسے صاف و صریح مخفوظ رہنے کی دعا کی اور درمیان میں غداتھ کی تعبیری شان کو گھٹائیں یا کارفانہ عالم کو محض عبث و لعب سمجھیں تیری بارگاہ ان سب کی ہرلیات و خرافات سے پاک ہے۔ اس آیت سے معلوم ہوا کہ آسمان وزمین اور دیگر مصنوعات السیہ میں غور و فکر کرنا وہ ہی محمود ہو سکتا ہے جس کا نتیج غدا کی یاداور آثرت کی طرف توجہ ہو، باتی جو مادہ پرست ان مصنوعات السیہ میں غور و فکر کرنا وہ ہی محمود ہو سکتا ہے جس کا نتیج غدا کی یاداور آثرت کی طرف توجہ ہو، باتی وہ موانہ اس کی صبح معرفت تک نہ پہنچ سکیں، خواہ دنیا انہیں بڑا محقق اور سائنس دال کھا کرے، مگر قرآن کی زبان و میں وہ اولوالا لباب نہیں ہو

۲۹۰۔ جو شخص جتنی دیر دوزخ میں رہے گا اسی قدر رسوائی سمجھو۔ اس قاعدہ سے دائمی رسوائی صرف کفار کے لئے ہے ۔ جن آیات میں عاممہ مومنین سے خزی (رسوائی) کی نفی کی گئن ہے وہاں یہ ہی معنی سمجھنے چاہئیں۔

۲۹۱۔ یعنی جس کو خدا دوزخ میں ڈالنا چاہے کوئی عایت کر کے بچا نہیں سکتا۔ ہاں جن کو ابتداء میں یا آخر میں چھوڑنا اور معاف کر دینا ہی منظور ہو گا ( جیسے عصاقہ مومنین ) ان کے لئے شفعاء کو اجازت دی جائے گی کہ سفارش کر کے بخثوائیں۔ وہ اس کے مخالف نہیں بلکہ آیات واعادیث صحیحہ سے ثابت ہے۔

رَبَّنَآ إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُّنَادِى لِلْإِيْمَانِ أَنَ الْمِنُوا بِرَبِّكُمْ فَامَنَّا فَا مُنَوا فَاغُفِرُ لَنَا فَاغُفِرُ لَنَا فَاغُفِرُ لَنَا فَاغُفِرُ لَنَا فَاغُفِرُ لَنَا فَاغُفِرُ كَنَا مَعَ فُنُوْبَنَا وَكَفِّرُ عَنَّا سَيِّاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ الْأَبُرَارِ 
الْأَبُرَارِ 
الْأَبُرَارِ 
الْآبُرَارِ اللهَ اللهُ الله

رَبَّنَا وَاتِنَا مَا وَعَدُتَّنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلَا تُخُلِفُ تُخُرِنَا يَوْمَ الْقِلْمَةِ ﴿ إِنَّكَ لَا تُخُلِفُ الْمِيْعَادَ ﴿ اللَّهِ مُعَادَ اللَّهُ مُعَادَ ﴿ اللَّهُ مُعَادَ اللَّهُ مُعَادَ اللَّهُ مَنْ عَادَ اللَّهُ مُعَادَ اللَّهُ مُعَادَ اللَّهُ مُعَادَ اللَّهُ مُعَادَ اللَّهُ مُعَادَ اللَّهُ مُعَادَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُعُمِّدُ اللَّهُ مُعَادَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُعَادَ اللَّهُ مُنْ اللَّالِي اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُنْ اللَّا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَ

۱۹۳۔ اے رب ہمارے ہم نے سناکہ ایک پکارنے والا پکارتا ہے ایمان لانے کوکہ ایمان لاؤ اپنے رب پر [۲۹۳] سو ہم ایمان لے آئے [۲۹۳] اے رب ہمارے اب بخش دے گناہ ہمارے اور دور کر دے ہم سے برائیاں ہماری اور موت دے ہم کو نیک لوگوں کے ساتھ [۲۹۳]

۱۹۴۔ اے رب ہمارے اور دے ہم کو جو وعدہ کیا تو نے ہم سے اپنے رسولوں کے واسطہ سے اور رسوا نہ کر ہم کو قیامت کے دن [۲۹۵] بیشک تو وعدہ کے خلاف نہیں کرتا [۲۹۲]

۲۹۲۔ مومنین کی ایک جامع دعا : یعنی نبی کریم الٹیٹالیٹ<sub>و ج</sub>ہنوں نے بڑی او نجی آواز سے دنیا کو بکارا۔ یا قرآن کریم جس کی آواز گھر گھر پہنچ گئی۔

۲۹۳ ایان عقلی کا ذکر تھا، یہ ایان سمعی ہواجس میں ایان بالرسول اور ایان بالقرآن بھی درج ہوگیا۔

۲۹۴۔ یعنی ہمارے بڑے بڑے گناہ بخش دے اور چھوٹی موٹی برائیوں پر پردہ ڈال دے اور جب اٹھانا ہونیک بندوں کے زمرہ میں شامل کر کے دنیا سے اٹھا لے۔

۲۹۵ دعا یعنی چیغمبروں کی زبانی، ان کی تصدیق کرنے پر جو وعدے آپ نے کئے ہیں (مثلاً دنیا میں آخر کار اعداء اللہ پر غالب و منصور کرنا اور آخرت میں جنت ورضوان سے سرفراز فرمانا) ان سے ہم کو اس طرح بہرہ اندوز کیجئے کہ قیامت کے دن ہماری کسی

قسم کی ادنیٰ سے ادنیٰ رسوائی بھی منہ ہو۔

۲۹۱۔ یعنی آپ کے ہاں تو وعدہ خلافی کا اخمال نہیں، ہم میں اخمال ہے کہ مبادا ایسی غلطی نہ کر بیٹھیں جو آپ کے وعدوں سے متمتع متنفید نہ ہو سکیں ۔ اس لئے درخواست ہے کہ ہم کو ان اعمال پر متنقیم رہنے کی توفیق دیجئے جن کی آپ کے وعدوں سے متمتع ہونے کے لئے ضرورت ہے۔

فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لَآ أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِّنْكُمْ مِنْ ذَكْرٍ أَوْ أُنْثَى بَعْضُكُمْ مَنْ ذَكْرٍ أَوْ أُنْثَى بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضِ فَالَّذِينَ هَاجَرُوْا وَأُخْرِجُوا مِنْ بِيلِي وَقْتَلُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأُوْدُوا فِي سَبِيلِي وَقْتَلُوا مَنْ دِيَارِهِمْ وَأُودُوا فِي سَبِيلِي وَقْتَلُوا مَنْ دِيَارِهِمْ وَأُودُوا فِي سَبِيلِي وَقْتَلُوا مَنْ وَقُتِلُوا فَي سَبِيلِي وَقْتَلُوا وَقُتِلُوا وَقُتِلُوا مَنْ عَنْهُمْ سَيِّاتِهِمْ وَقُتِلُوا لَا كُورِي مِنْ تَحْتِهَا وَلَا أُخْرِي مِنْ تَحْتِهَا وَلَا أُخْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْآنَهُ وَاللّهُ عِنْدَهُ اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ فَي اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ فَي اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ فَي اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ فَي اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ وَاللّهُ عِنْدَهُ فَي اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ فَي مُنْ اللّهُ عِنْدَهُ اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ وَاللّهُ عِنْدَهُ فَي اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ وَاللّهُ عِنْدَهُ اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ عَلَى اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ اللّهُ عَنْدَهُ اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ وَاللّهُ عِنْدَهُ وَاللّهُ عِنْدَهُ وَاللّهُ عِنْدَهُ وَاللّهُ عِنْدَهُ وَاللّهُ عَلْواللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا الْحُوا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ ا

1942ء پھر قبول کی ان کی دعا انکے رب نے کہ میں طائع نہیں کرتا محنت کسی محنت کرنے والے کی تم میں سے مرد ہویا عورت تم آپس میں ایک ہو [۲۹۰] پھر وہ لوگ کہ ہجرت کی انہوں نے اور نکالے گئے اپنے گھروں سے اور ستائے گئے میری راہ میں اور لڑے اور مارے گئے البتہ دور کروں گا میں ان سے برائیاں ان کی اور داخل کروں گا ان کو باغوں میں جن کے نیچ کی اور داخل کروں گا ان کو باغوں میں جن کے نیچ بہتی ہیں نہریں [۲۹۸] یہ بدلہ ہے اللہ کے ہاں سے اور اللہ کے ہاں سے اور

۲۹۷۔ کسی کا عمل ضائع نہیں ہوتا: یعنی مرد ہویا عورت ہمارے ہاں کسی کی محنت ضائع نہیں جاتی۔ جو کام کرے گااس کا پھل پائے گا۔ یہاں عمل شرط ہے۔ نیک عمل کر کے ایک عورت بھی اپنی استعداد کے موافق آخرت کے وہ درجات عاصل کر سکتی ہے جو مرد عاصل کر سکتے ہیں۔ جب تم مرد و عورت ایک نوع انسانی کے افراد ہوایک آدم سے پیدا ہوئے ہو۔ ایک رشتہ اسلامی میں منسلک ہوایک ابتماعی زندگی اور امور معاشرت میں شریک رہتے ہوتواعال اور ان کے ثمرات میں بھی اپنے کو ایک ہی سبے کو اس سلمٹ نے عرض کیا تھا یا رسول اللہ! النا الله النا النا الله عمل کہیں ہم عورتوں کی ہجرت و غیرہ اعال حسنہ کا بالتحضیص ذکر نہیں آتا۔ اس کا جواب اس آیت سے دیا گیا۔

۲۹۸ یعنی جب کسی عمل کرنے والے کا چھوٹا موٹا عمل بھی ضائع نہیں ہوتا پھران مردان خدا کا تو پوچھنا ہی کیا ہے جنوں نے کفر

وعصیان چھوڑنے کے ساتھ دارالکفر بھی چھوڑ دیا، وطن، نویش واقارب، اہل و عیال اور مال و منال سب کو نیرباد کھ کر دارالاسلام کی طرف نکل کھڑے ہوئے۔ کفار نے ان پر وہ ظلم و ستم توڑے کہ گھروں میں ٹھمرنا محال ہوگیا۔ وطن چھوڑنے اور گھر بار ترک کرنے پر بھی دشمنوں نے چین نہ لینے دیا۔ طرح کی ایزائیں پہنچاتے رہے اور یہ سب کچھ اس لئے ہوا کہ وہ میرا نام لیت تھے۔ اور میرا کلمہ پڑھتے تھے یُخو جُون الرُّ سُول وَ اِیّا کُمْ اَنْ تُوْ مِنُوا بِاللّهِ رَبِّکُمْ (الممتحنه رکوع ۱) وَ مَا نَقُمُوا مِنْهُمْ إِلّا اَنْ یُوْ مِنُو ا بِاللّهِ الْعَزِیْزِ الْحَمِیْدِ (بروج رکوع ۱) آخر وہ میرے راستہ میں لڑے اور لڑکر جان دیدی۔ یہ بندے ہیں جن کی تمام تقصیرات معاف کر دی گئیں اور جنت ان کا انتظار کر رہی ہے۔

199۔ یعنی اچھا بدلہ تو خدا ہی کے پاس ہے اور کہیں سے نہیں مل سکتا ۔ یا یہ مطلب ہو کہ اس بدلہ سے بھی اچھا بدلہ خدا کے یاس ہے۔ یعنی اس کا دیدار مبارک ۔ رزقنا اللہ وسائرالمومنین ۔

لَا يَغُرَّنَّكَ تَقَلُّبُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا فِي اللَّذِيْنَ كَفَرُوا فِي الْبِلَادِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ ا

مَتَاعُ قَلِيْلُ " ثُمَّ مَأُولِهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئُسَ الْمِهَادُ عَلَيْ الْمِهَادُ عَلَيْ

لَكِنِ الَّذِيْنَ اتَّقُوا رَبَّهُمْ لَهُمْ جَنَّتُ تَجُرِى لَكُمْ جَنَّتُ تَجُرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنُهُرُ خُلِدِيْنَ فِيهَا نُزُلًا مِّنَ عِنْدِ اللهِ خَيْرُ لِللَّهُ رَارِ عَنْدَ اللهِ خَيْرُ لِللَّهُ رَارِ عَنْدَ اللهِ خَيْرُ لِللَّهُ رَارِ عَنْدَ اللهِ خَيْرُ لِللَّهُ رَارِ عَنْهُ اللهِ حَيْرُ لِللَّهُ مَرَارِ عَنْهُ اللهِ حَيْرُ لِللَّهُ مَرَارِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَيْرُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَيْرُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَلْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَالْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عُلْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَاللّهُ عَلَيْهُ اللهِ عِنْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ عَلَاهُ اللهِ عَلَيْهُ اللّهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللّهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللّهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللّهُ اللهِ عَلَيْهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ ا

۱۹۶۔ تجھ کو دھو کا بنہ دے چلنا پھرنا کا فروں کا شہروں میں

۱۹۷۔ یہ فائدہ ہے تصورًا سا پھر ان کا ٹھکانا دوزخ ہے اور وہ بہت برا ٹھکانا ہے [۲۰۰]

19۸۔ لیکن جو لوگ ڈرتے رہے اپنے رب سے انکے لئے باغ ہیں جن کے نیچ بہتی ہیں نہریں ہمیشہ رہیں گئے ان میں آ<sup>[۱۳]</sup> مهانی ہے اللہ کے ہاں سے آ<sup>[۱۳]</sup> اور جو اللہ کے ہاں ہے سو بہتر ہے نیک بخوں کے واسطے

۳۰۰ کفار کی موجودہ عالت سے دھوکہ نہ کھاؤ؛ یعنی کفار جو ادھر ادھر تجارت وغیرہ کر کے دولت کاتے اور اکرئے پھرتے ہیں مسلمان کو چاہئے کہ ان سے دھوکہ نہ کھائے۔ یہ محض چند روز کی بہار ہے۔ اگر ایک شخص کو چار دن پلاؤ قورمے کھلانے کے بعد پھانسی یا عبس دوام کی سزا دی جائے تو وہ کیا نوش عیش ہوا۔ نوش عیش وہ ہے جو تھوڑی سے محنت اور تکلیف اٹھا کر ہمیشہ کے لئے اعلیٰ درجہ کی راحت وآسائش کا سامان مہیا کر لے۔

۳۰۱ اب اس عیش و کامیابی کا اس چندروزه بهار سے مقابله کروکه په بهتر ہے یا وہ؟

۳۰۲۔ ممان اس لئے کہا کہ ممان کواپنے کھانے پینے کی کچھ فکر کرنی نہیں پڑتی عزت وآرام سے بیٹے بٹھائے ہر چیز تیار ملتی ہے۔

199۔ اور کتاب والوں میں بعضے وہ بھی میں جو ایمان لاتے ہیں اللہ پر اور جو اترا تمہاری طرف اور جو اترا انکی طرف عاجزی کرتے ہیں اللہ کے آگے نمیں خریدتے اللہ کی آیتوں پر مول تھوڑا یہی ہیں جن کے لئے مزدوری ہے ان کے رب کے ہاں [۳۰۳] بیشک اللہ علم جلد لیتا ہے حماب [۳۰۳]

وَإِنَّ مِنُ اَهُلِ الْكِتْبِ لَمَنُ يُّؤُمِنُ بِاللهِ وَمَآ النُولَ إِلَيْهِمْ خُشِعِينَ لِلهِ لَا النُولَ إِلَيْهِمْ خُشِعِينَ لِلهِ لَا اللهِ تَمَنَّا قَلِينًا لا يَشْتَرُونَ بِاليتِ اللهِ ثَمَنًا قَلِينًا لا اللهِ اللهِ تَمَنَّا قَلِينًا لا أُولَيِكَ لَا يَشْتَرُونَ بِاليتِ اللهِ ثَمَنًا قَلِينًا لا أُولَيِكَ لَا يَشْتَرُونَ بِاليتِ اللهِ ثَمَنًا قَلِينًا لا أُولَيِكَ لَا يَشْتَرُونَ بِاليتِ اللهِ ثَمَنًا قَلِينًا لا اللهَ سَرِيعُ لَهُمْ اَجُرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ لا إِنَّ الله سَرِيعُ النَّهِ سَرِيعُ اللهِ سَلَاهُ سَرِيعُ اللهُ سَرِيعُ اللهِ سَالِ عَلَيْ اللهِ سَرِيعُ اللهِ سَرِيعُ اللهِ سَرِيعُ اللهِ سَرِيعُ اللهِ سَرِيعُ اللهِ سَرِيعُ اللهِ سَلِيعُ اللهِ سَلِيعُ اللهُ سَرِيعُ اللهِ سَرِيعُ اللهُ سَرِيعُ اللهِ سَنِ سَلِيعُ اللهِ سَالِ عَلَيْهُ اللهِ سَنَالِ سَلَاهُ سَرِيعُ اللهِ سَلْمُ اللهُ سَرَاهُ اللهِ سَالِ سَلَى اللهُ سَلَيْهُ اللهُ سَلَاهُ اللهُ سَالِ سَلَاهُ اللهُ سَلَاهُ اللهُ سَرَاهُ اللهِ سَلَاهُ اللهُ اللهُ سَالِ سَلَاهُ اللهُ سَرِيعُ اللهِ سَلَاهِ سَلَاهُ اللهُ سَلَيْهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اصْبِرُوْا وَصَابِرُوْا وَصَابِرُوْا وَصَابِرُوْا وَرَابِطُوْا اللهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ

۲۰۰۔ اے ایان والو صبر کرواور مقابلہ میں مضبوط رہواور لگے رہواور ڈرتے رہواللہ سے ناکہ تم اپنی مراد کو پہنچو [۳۰۵]

و <del>۲۰۰</del>

۳۰۳۔ اہل کتاب کے متقین کا تذکرہ: اوپر عام متقین کا عال بیان ہوا تھا۔ اب اہل کتاب میں جو متقی ہوں ان کا خصوصیت سے ذکر فرماتے ہیں۔ یعنی جواہل کتاب اللہ پر شمیک شمیک ایمان لائے، قرآن کو مانا اور چونکہ قرآن تورات و انجیل کی تصدیق کرتا ہے ان کو بھی مانا، مگر اس طرح نہیں جیسے دنیا پرست اجار مانے تھے کہ تصوڑے سے دنیوی فائدہ کی خاطر آیات اللہ کو چھپا لیا یا بدل ڈالا، بلکہ خداکے آگے عاجزی اور اخلاص سے گرے اور جس طرح اس نے کتابیں آثاری تھیں شمیک شمیک اسی اصلی رنگ میں ان کو تسلیم کیا نہ بشارات کو چھپایا نہ احکام کو بدلا۔ ایسے پاکباز حق پرست اہل کتاب کے لئے اللہ کے ہاں مخصوص اجر ہے۔ چنانچ قرآن و مدیث کی تصریحات سے ثابت ہے کہ ایسے اہل کتاب کو دوہرا اجر ملے گا۔

٣٠٣ ـ يعنى حباب كا دن كچھ دور نهيں، جلد آنے والا ہے اور جب حباب شروع ہو گاتام دنيا كا پائى پائى حباب بہت جلد بے باق كر ديا جائے گا۔

۳۰۵ مسلمانوں کو ایک جامع نصیحت: خاتمه پر مسلمانوں کو ایک نهایت جامع و مانع نصیحت فرما دی جوگویا ساری سورت کا ماحسل

ہے یعنی اگر کامیاب ہونا اور دنیا آخرت میں مراد کو پہنچنا چاہتے ہوتو تختیاں اٹھا کر بھی طاعت پر بھے رہو معسیت سے رکو دشمن کے مقابلہ میں مضبوطی اور ثابت قدمی دکھلاؤاسلام اور صدود اسلام کی حفاظت میں لگے رہو بھاں سے دشمن کے علہ آور ہونے کا خطرہ ہو وہاں آبنی دیوارکی طرح سینہ سپر ہو کر ڈٹ جاؤ۔ و اُعِدُّوْا لَھُمْ مَّا اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ قُوَّةٍ وَّ مِنْ رِّبَاطِ الْخَیْلِ تُحُرهِ ہو وہاں آبنی دیوارکی طرح سینہ سپر ہو کر ڈٹ جاؤ۔ و اُعِدُّوْا لَھُمْ مَّا اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ قُوَّةٍ وَّ مِنْ رِّبَاطِ الْخَیْلِ تُحُرهِ ہو وہاں آبنی دیوارکی طرح سینہ سپر ہو کر ڈٹ جاؤ۔ و اُعِدُوْا لَھُمْ مَّا اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ قُوَّةٍ وَ مِنْ رِّبَاطِ الْخَیْلِ الْخَیْلِ الْخَیْلِ الْخَیْلِ الْخَیْلِ الْخَیْلِ الْخَیْلِ الْخَیْلِ اللّٰہِ وَ عَدُوّ اللّٰہِ وَ عَدُوّ کُمْ (انفال رکوع ۸) اور ہر وقت ہرکام میں خدا سے ڈرتے رہو۔ یہ کر لیا تو سمجھو مراد کو پہنچ کے ۔ اللّٰهم اجعلنا مفلحین و فائزین بفضلك و رحمتك فی الدنیا و الا خرۃ امین عدیث میں ہے کہ نبی کریم اللّٰہ الللّٰہ اللّٰہ ا

تم سوره آل عمران بمنه وحن توفيقه \_ فله الحدوالمنه وعلىٰ رسوله الف الف سلام وتحيير \_

ركوعاتها ٢٢

٣ سُوْرَةُ النِّسَآءِ مَدَنِيَّةُ ٩٢

أياتها ١٤٦

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ اے لوگو ڈرتے رہواپنے رب سے جس نے پیداکیا تم کوایک جان سے اور اس سے پیداکیا اس کا جوڑا اور پھیلائے ان دونوں سے بہت مرد اور عورتیں [۱] اور ڈرتے رہواللہ سے جس کے واسطے سے سوال کرتے ہو آپس میں اور خبردار رہو قرابت والوں سے [۲] بیشک اللہ تم پر نگہان ہے [۳]

يَّا يُّهُا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِی خَلَقَكُمُ الَّذِی خَلَقَكُمُ مِنْ نَّفُسٍ وَّاحِدَةٍ وَّخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَ نِسَاءً وَبَتَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَ نِسَاءً وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِی تَسَاءً لُونَ بِهِ وَالْاَرْ حَامَ اللهَ الَّذِی تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْاَرْ حَامَ اللهَ الَّذِی تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْاَرْ حَامَ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيْبًا 

[انَّ الله كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيْبًا ﴿

ا۔ اے انسانو اِ تم ایک جان سے پیدا کئے گئے ہو: "یعنی حضرت آدم سے اول تو حضرت ہوا کو ان کی بائیں پہلی سے نکالا پھر ان دونوں سے تمام مرداور عورتوں کو پیدا کیا اور دنیا میں پھیلایا تو حقیقت میں تمام آدمی ایک جان اور ایک شخص سے اللہ تعالیٰ نے پیدا کئے مطلب یہ ہے کہ جب تم سب کو عدم سے وجود میں لا نے والا اور پھر تم کو باقی اور قائم رکھنے والا وہی ہے تو اس سے ڈرنا اور اس کی فرمانبرداری ضروری بات ہے۔ اس سے اشارہ ہوگیا دو مضمونوں کی طرف اول یہ کہ اللہ تعالیٰ تم سب کا خالق اور موجد ہو دوسرے یہ کہ تمام آدمیوں کے لئے سبب وجود کہ جس سے اللہ تعالیٰ نے سب کو پیدا فرمایا ایک ہی جان یعنی ابو البشر آدم ہو ہو جس سے معلوم ہوگیا کہ ہمارا اصلی تعلق تو اللہ سے ہے کیونکہ علت تامہ اور اس کے معلول میں جس قدر تعلق اور قرب اور علاقۂ احتیاج ہوتا ہے وہ کسی میں ممکن نہیں اس کے بعد وہ تعلق اور قرب ہے جو افراد انسانی میں باہم پایا جاتا ہے کیونکہ ان کا سبب وجود اور مخلوق منہ بالکل شے واحد ہے جس سے معلوم ہوگیا کہ اول تو ہمارے ذمہ پر غداتعالیٰ کی اطاعت لازم ہوئی چاہئے کہ سبب وجود اور مخلوق منہ بالکل شے واحد ہو جس سے معلوم ہوگیا کہ اول تو ہمارے ذمہ پر غداتعالیٰ کی اطاعت لازم ہوئی چاہئے کہ علی قرب نے جس سے معلوم اس بنیں ناص اپنے بنی نوع کی رعایت اور ان کے ساتھ حن سلوک کرنا ہم پر ضروری ہوئا ہو جود اور خوالی نے ہم سب کے لئے مخلوق منہ اور سبب وجود ایک چیز کو مقرر فرمایا تو جو قرب اور جو اتحاد افراد انسانی میں باہم موجود ہو ہ کسی دوسری چیز کے ساتھ حاصل نہیں اسی وجہ سے شرعا اور عظا آدمیوں میں باہم حن سلوک کرایا مورود ہو ہوک کی دوسری چیز کے ساتھ حاصل نہیں اس وجہ سے شرعا اور عظا آدمیوں میں باہم حن سلوک کرایا میں وہود ہو کسی دوسری چیز کے ساتھ حاصل نہیں اس وجہ سے شرعا اور عظا آدمیوں میں باہم حن سلوک کرایا تو وہ کسی دوسری چیز کے ساتھ حاصل نہیں اس وجہ سے شرعا اور عظا آدمیوں میں باہم حن سلوک کرایا تو وہ کسی دوسری چیز کے ساتھ حاصل نہیں اس وجہ سے شرعا اور عظا آدمیوں میں باہم حن سلوک کرایا تو وہ کسی دوسری چیز کے ساتھ حاصل نہیں اس وہ جود سے شرعا اور عظا آدمیوں میں باہم حن سلوک کرایا تو وہ علی ساتھ کیا کہ دوسری چیز کے ساتھ حاصل نہیں اس می وہود سے شرعا اور عظا آدمیوں میں باہم حن سلوک کرایا تو وہ سے نہوں میں مورد

بدسلوکی اس قدر مذموم ہے جواوروں کے ساتھ نہیں جس کی تفصیل نصوص اورادکام شرعیہ میں برابر موجود ہے شخ علیہ الرحمہ نے اسی مضمون کو بیان کیا ہے۔ قطعہ

> بنی آدم اعضائے یک دیگر اند پو بعضے زبعضے اگر کمتر اند چو عضو لے بدرد آور در وزگاز دگر عضور ہار انماند قرار

اس موقع میں حق تعالیٰ نے اپنی خالقیت ظاہر فرما کر اپنی اطاعت کا حکم دیا اور بنی آدمٔ کے اتحاد اصلی کو جنلا کر اس طرف اشارہ فرمایا کہ باہم ایک ہوکر رہوچنانچہ آیت کے آئندہ جسے میں اس اشارہ کو ظاہر کر دیا۔

۲۔ رشتہ داروں کے حقوق: غالق اور رب یعنی موجد اور مبقی ہونے کے علاوہ اللہ سے ڈرنے اور اس کی اطاعت کے وجوب کی ایک یہ بھی وجہ ہے کہ تم اس کا واسطہ دے کر آپس میں ایک دوسرے سے اپنے حقوق اور فوائد طلب کرتے ہواور آپس میں اس کی قسمیں دیتے ہواوران پر اطمینان عاصل کرتے کراتے ہو یعنی اپنے باہمی معاملات اور عاجات عارضہ میں بھی اسی کا ذریعہ پکڑتے ہو مطلب یہ ہواکہ وجود اور بقا ہی میں اعتیاج منحصر نہیں بلکہ تمام عاجتوں اور کاموں میں بھی اس کے مختاج ہواس لئے اس کی اطاعت کا ضروری ہونا اور بھی محقق ہوگیا اس کے بعدتم کو یہ حکم ہے کہ قرابت سے بھی ڈرویعنی اہل قرابت کے حقوق اداکرتے رہواور قطع رحم اور بدسلوکی سے بچو۔ بنی نوع یعنی تمام افراد انسانی کے ساتھ علی العموم سلوک کرنا توآیت کے پہلے حصہ میں آچکا تھا۔ اہل قرابت کے ساتھ چونکہ قرب واتحاد مخصوص اور بڑھا ہوا ہے اس لئے ان کی بدسلوکی سے اب خاص طور پر ڈرایا گیا۔ کیونکہ ان کے حقوق دیگر افراد انسانی سے بڑھے ہوئے میں چنانچہ مدیث قدس قال الله تبار ك و تعالى انا الله و انا لرحمٰن خلقت الرحم و شفقت لها من اسمى فمن و صلها و صلته و من قطعها قطعته اور حديث خلق الله الخلق فلما فرغ منه قامت الرحم فاخذت بحقوى الرحمن فقال مه قالت هذا مقام العائذ منك من القطيعة قال الا ترضين ان اصل من و صلك واقطع من قطعك قالت بليٌّ يا رب قال فذاك اور حديث الرحم شجنة من الرحمٰن فقال الله من و صلك و صلته ومن قطعك قطعته اور حديث الرحم معلقة بالعرش تقول من وصلني و صله الله و من قطعني قطعه الله اس پر شاہد میں اور رحم کے اختصاص مذکور اور تعلق کی طرف مشیر میں تو اب نتیجہ یہ نکلا کہ معدن وجود اور منشائے وجود کے اتحاد کے باعث توتام بنی آدم میں رعایت حقوق اور حن سلوک ضروری ہے اس کے بعداگر کسی موقع میں کسی خصوصیت کی وجہ سے اتحاد

میں زیادتی ہو جائے گی جیسے اقارب میں یا کسی موقع میں شدت احتیاج پائی جائے گی جیسے بتامیٰ اور مساکین وغیرہ تو وہاں رعایت حقوق میں بھی ترقی ہو جائے گی رعایت اور حفاظت رکھو تو اس بھی ترقی ہو جائے گی ان کے علاوہ جب عکم خداوندی بھی صاف آگیا کہ ارحام کے حقوق کی رعایت اور حفاظت رکھو تو اب تواس کی تاکید انتہا کو پہنچ گئی۔ چنانچہ اس سورت میں اکثر احکام اسی تعلق عام اور دیگر تعلقات خاصہ کے متعلق مذکور میں گویا وہ احکام اس امر کلی کے جو کہ یہاں مذکور ہوا تفصیل میں۔

۔ یعنی تمہارے تمام احوال واعال سے واقف ہے اس کے حکم کی متابعت کروگے تو ثواب پاؤگے ورنہ متحق عذاب ہو گے اور تمہارے تعلقات ارعام اور ان کے مراتب اور ہر ایک کے مناسب اس کے حقوق کو بھی خوب جانتا ہے۔ اس لئے اس کے متعلق ہو تم کو حکم دے اس کو حق سمجھواور اس پر عمل کرو۔

1۔ اور دے ڈالویلیموں کو ان کا مال اور بدل نہ لوبرے مال کو اچھے مال سے اور نہ کھاؤ ان کے مال اپنے مالوں کے ساتھ یہ ہے بڑا وبال [۴]

۳۔ اور اگر ڈروکہ انصاف نہ کر سکو گے یتیم لڑکیوں کے حق میں تو نکاح کر لوجو اور عورتیں تم کو خوش آویں دو دو تین تین چار چار [۵] پھر اگر ڈروکہ ان میں انصاف نہ کر سکو گے توایک ہی نکاح کرویا لونڈی جواپنا مال ہے [۱] اس میں امید ہے کہ ایک طرف نہ جھک پڑو گے [۶]

وَاتُوا الْيَتْمَى اَمُوالُهُمْ وَلَا تَتَبَدَّلُوا الْخَبِيْتَ بِالطَّيِّبِ وَلَا تَاكُلُوا اَمُوالَهُمْ الْخَبِيْتَ بِالطَّيِّبِ وَلَا تَاكُلُوا اَمُوالَهُمْ النَّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيْرًا فَ وَ إِنَّ خِفْتُمُ اللَّا تُقْسِطُوا فِي الْيَتْلَمِي وَ إِنْ خِفْتُمُ اللَّا تُقْسِطُوا فِي الْيَتْلَمِي فَانُكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَاءِ مَثْنَى فَانُكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَاءِ مَثْنَى فَانُكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلُثَ وَرُبُعَ فَإِنْ خِفْتُمُ اللَّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً اَوْ مَا مَلَكَتْ اَيْمَانُكُمْ لَا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً اَوْ مَا مَلَكَتْ اَيْمَانُكُمْ لَا تَعْدِلُوا أَنْ الْكَانُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ہم۔ یتیموں کے مال کی حفاظت کے احکام: یعنی یتیم پیچے جن کاکہ باپ مرگیا ہوان کے متعلق ان کے ولی اور سرپرست کویہ عکم ہے کہ جب وہ بالغ ہو جائیں توان کا مال ان کے سپرد کر دے اور زمانہ تولیت میں یتیموں کی کسی اچھی چیز کو لے کر اس کے معاوضہ میں بری اور گھٹیا چیزان کے مال میں شامل نہ کر دے اور ان کے مال کو اپنے مال کے ساتھ ملا کر نہ کھاوے مثلاً ولی کو اجازت ہے کہ اپنا اور یتیم کا کھانا مشترک اور شامل رکھے مگریہ ضرور ہے کہ یتیم کا نقصان نہ ہونے پائے یہ نہ ہوکہ اس شرکت

کے بہانے سے بتیم کا مال کھا جاوے اور اپنا نفع کر لے کیونکہ بتیم کا مال کھانا ہوت گناہ ہے۔ ادکام متعلقہ ارحام میں بتیموں کے عکم کو شایداس لئے مقدم بیان فرمایا کہ بتیم اپنی ہے سروسامانی اور مجبوری اور بے پارگی اور بے کسی کے باعث رعابت و حفاظت اور شخفت کا نہایت مختاج ہے اور اسی اہتام کی وجہ سے تبدیل اور شرکت کے نقسان کی بھی کھول کر ممانعت فرما دی اور آئندہ متعدد آیات میں بھی بتیموں کے متعلق چندا دکام ارشاد ہوئے جن سے اہتام مذکور ظاہر و باہر معلوم ہوتا ہے اور بیہ تمام ادکام اور تاکیدات بعلہ بتیموں کے متعلق چندا دکام ارشاد ہوئے جن سے اہتام مذکور ظاہر و باہر معلوم ہوتا ہے اور بیہ تمام ادکام اور تاکیدات بعد بتیموں کے متعلق چندا دور بین ان کے بارہ میں تاکید میں نیادہ شدت ہوگی اور وہی شان نرول اور سب ربط بین الآیات بیں اور عادت و عرف کے بھی موافق میں کیونکہ بتیم کا ولی اکثر اس کا کوئی قریب ہی ہوتا ہے۔ منافذیت صحیحہ میں منقول ہے کہ بتیم لوکیاں بو اپنے ولی کی تربیت میں ہوتی تحمیل اور وہ لوکی اس ولی کے مال اور باغ میں ولی اس سے تھوڑے ہوتی ہوتی تو اب دو صورتیں پیش آئیں کہی تو یہ ہوتا کہ ولی کواس کا بحال اور مال دونوں مرغوب ہوتے تو وہ ولی اس سے تعوڑے سے جس نہیں اور کبھی بیہ ہوتا کہ ولی اس سے تعوڑے سے جس نمال میں دوسرا شریک ہو جاوے گا۔ اس مصلحت سے نکاح تو بوں توں کر لیتا مگر منکوحہ سے کچھ رغبت نہ بوتا کہ کی اور وہ میرے مال میں دوسرا شریک ہو جاوے گا۔ اس مصلحت سے نکاح تو بوں توں کر لیتا مگر منکوحہ سے کچھ رغبت نہ رکھتا

پارشادیوں کی اجازت: اس پر یہ آیت اتری اور اولیا کو ارشاد ہوا کہ اگر تم کو اس بات کا ڈر ہے کہ تم یتیم لڑکیوں کی بابت انساف نہ کر سکو گے اور ان کے مہر اور ان کے ساتھ من معاشرت میں تم سے کو تا ہی ہوگی تو تم ان سے نکاح مت کر و بلکہ اور عورتیں ہو تم کو مرغوب ہوں ان سے ایک چھوڑ چارتک کی تم کو اجازت ہے قاعدہ شریعت کے موافق ان سے نکاح کر لو تاکہ یتیم لڑکیوں کو بھی نقصان نہ پہنچ کیونکہ تم ان کے حقوق کے عامی رہو گے اور تم بھی کسی خرابی اور گناہ میں نہ پڑو جاننا چاہئے کہ مسلمان آزاد کے لئے زیادہ سے زیادہ چار نکاح تک اور غلام کے لئے دوتک کی اجازت ہے اور حدیثوں میں بھی اس کی تصریح ہے اور الم دین کا بھی اس پر اجاع ہے اور تمام امت کے لئے یہی علم ہے صرف رسول اللہ اٹنٹی آپائی کی خصوصیت اور آپ اٹنٹی آپائی کا امتیاز ہے کہ اس سے زائد کی اجازت ہے ۔ فائدہ یتیم لڑکیوں کے نکاح کی تیسری صورت یہ بھی عدیث میں ہے کہ جس یتیم لڑکی کی طرف صورت یہ بھی عدیث میں ہے کہ جس یتیم لڑکی کی طوف صورت اور مال دونوں وجہ سے بے رغبتی ہوتی تھی اس کا نکاح ولی دوسری جگہ کر دیتا تھا مگر ظاہر ہے کہ اس آیت کو اس صورت سے تعلق نہیں۔

1۔ ایک سے زائد نکاح کے لئے انصاف کی شرط: یعنی اگر تم کواس کا ڈر ہو کہ کئی عورتوں میں انصاف اور مساوات کے مطابق معاملہ یہ کر سکو گے تو پھرایک ہی نکاح پر قناعت کرویا صرف لونڈیوں پر ایک ہویا زیادہ بس کرویا چاہو توایک منکوحہ کے کے ساتھ ایک یا چندلونڈیوں کو جمع کر لو۔

> \_ يعنی صرف ايک عورت سے نکاح کرنے ميں يا فقط اپنی لونڈی يا اپنی لونڈيوں پر قناعت کرنے ميں يا ايک نکاح کے ساتھ ايک لونڈی يا چند لونڈيوں کو جمع کرنے ميں اس بات کی توقع ہے کہ تم بے انصافی اور غلاف عدل سے محفوظ رہو کيونکہ زوجات کے جو حقوق ميں وہ اپنی مملوکہ لونڈی کے نہيں کہ ان ميں عدل نہ ہونے سے تم پر مواخذہ ہو، نہ ان کے لئے مہر ہے نہ معاشرت کے لئے کوئی عدمقرر ہے فائدہ جس کے کئی عورتيں ہوں تو اس پر واجب ہے کہ کھانے پينے اور لينے دينے ميں ان کو برابر رکھے اور رات کو ان کے پاس رہنے ميں باری برابر باندھ اگر برابری نہ کرے گا تو قيامت کو وہ مفلوج ہو گا ايک کروٹ گھسٹتی چلے گی اور کسی کے نکاح ميں ايک حرہ اور ايک لونڈی ہو تو لونڈی کو حرہ سے نصف باری ملے گے اور جو لونڈی اپنی ملک ميں ہواس کا باری ميں کوئی حق مقرر نہيں مالک کی خوشی پر ہے۔

وَاتُوا النِّسَآءَ صَدُقْتِهِنَّ نِحُلَةً فَإِنَّ طِبْنَ لَمِنَا فَكُلُوهُ هَنِيَّا لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِّنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيَّا مَّرِيَّا اللَّهُ مَرَيَّا اللَّهُ اللَّهُ مَرِيَّا اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللْمُولِي الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولَ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُولُولُولُولُولُولُولَ الْمُلْمُ الللْمُلِلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْم

وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَآءَ اَمُوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمُ قِيلًا قَارُزُقُوهُمُ فِيهَا وَاكْمُ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلًا مَّعُرُوفًا ﴿

م۔ اور دے ڈالو عور توں کو مہران کے خوشی سے [^] پھر اگر وہ اس میں سے کچھ چھوڑ دیں تم کو اپنی خوشی سے تو اس کو کھاؤر چتا چیا [٩]

2۔ اور مت پکڑا دو بے عقلوں کو اپنے وہ مال جن کو بنایا ہے اللہ نے تمہارے گذران کا سبب اور ان کو اس میں سے کھلاتے اور پہناتے رہو اور کہو ان سے بات معقول [۱۰]

۸۔ مہر کی ادائیگی کا عکم: یعنی جن عورتوں سے نکاح کروان کے مہر خوشد کی اور غبت کے ساتھ خود اداکر دوان کا کوئی عامی اور تم سے تقاضا کر کے وصول کرنے والا ہویا نہ ہو۔ ایسا کرو تو پھریتیم لڑکیوں سے نکاح کرنے میں کوئی حرج ہی نہیں حرج توجب ہے کہ مہر دینے میں یاان کے کسی حق کے اداکرنے میں روگر دانی ہو۔ 9۔ یعنی اگر عورت اپنی نوشی سے مہر میں سے کوئی مقدار زوج کو معاف کر دے یا لے کر پھر زوج کو ہب کر دے تواس میں کچھ حرج نہیں زوج اس کو نوشی سے کھا لے جو کھانا لذیذ ہو اور طبیعت اس کو رغبت کے ساتھ قبول کر لے اس کو ہنی کہتے ہیں اور جو کھانا ہضم ہوکر بخوبی جزوبدن اور موجب صحت و قوت ہو وہ مری ہے۔

۱۔ یتیموں کی پرورش کے ممائل: یعنی بے سمجھ لڑکوں کے ہاتھ میں ان کا وہ مال مت دے دو کہ جس کو اللہ تعالیٰ نے آدمیوں کے لئے سامان معیشت بنایا ہے بلکہ اس کی پوری حفاظت رکھواور اندیشہ ہلاکت سے بچاؤاور جب تک ان کو نفع نقصان کا ہوش نہ آئے اس وقت تک ان کو اس میں کھلاؤ پہناؤاور تسلی کرتے رہوکہ یہ سب مال تمہارا ہی ہے ہم تو تمہاری خیر نواہی کرتے بہیں جب سمجھ دار ہوجاؤگے تو تم کو ہی دے دیں گے۔

1- اور سدھاتے رہویتیموں کو جب تک پہنچیں نکاح کی عمر کو پھر اگر دیکھوان میں ہوشاری تو حوالہ کر دوان کے مال ان کو [ا] اور کھا نہ جاؤیتیموں کا مال ضرورت سے زیادہ اور حاجت سے پہلے کہ یہ بڑے نہ ہو جائیں [ا] اور جس کو حاجت نہ ہو تو مال یتیم سے بچتا رہے اور جو کوڑی مختاج ہو تو کھاوے موافق دستور کے [ا] پھر جب ان کو حالہ کروان کے مال توگواہ کر لواس پر اور اللہ کافی ہے حاب لینے کو [ا]

وَابْتَلُوا الْيَتْمٰى حَتَى إِذَا بِلَغُوا النِّكَامَ وَابْتَلُوا الْيَحْمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَالْمَا فَادْفَعُوا النِّكَامُ فَإِلَّا اللَّهُمُ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافًا وَبِدَارًا اللَّهُمُ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافًا وَبِدَارًا اللَّهُمُ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافًا وَبِدَارًا اللَّهُمُ اللَّهُ عَنِيًا وَمَنُ كَانَ فَقِيرًا فَلْيَاكُلُ فَلْيَسَتَعْفِفُ وَمَنْ كَانَ فَقِيرًا فَلْيَاكُلُ فَلْيَسَتَعْفِفُ وَمَنْ كَانَ فَقِيرًا فَلْيَاكُلُ فِلْيَسَتَعْفِفُ فَا فَاللَّهُ مَا مُوالَهُمُ فَاللَّهُ مَا مُوالَهُمُ فَاشُهُ وَلَا مَعُرُونُ فَا فَاللَّهِ مَا اللهِ حَسِيبًا اللهِ حَسِيبًا اللهِ حَسِيبًا اللهِ حَسِيبًا اللهِ حَسِيبًا اللهِ وَسَيبًا اللهِ وَسَيبًا

اا۔ یعنی یتیموں کو سدھاتے اور آزماتے رہو بلوغ کے وقت تک پھر بلوغ کے بعد اگر ان میں اپنے نفع نقصان کی سمجھ اور حفاظت و
انتظام مال کا سلیقہ پاؤتو ان کا مال ان کے حوالہ کر دو۔ یتیموں کے سدھانے اور آزمانے کی عدہ صورت یہی ہے کہ کم قیمت
معمولی چیزوں کی ان سے خریدو فروخت کرائی جائے اور اس کا طریقہ ان کو بتایا جائے اس سے معلوم ہواکہ نابالغ کی بیع و شرا ولی کی
اجازت سے جو ہوگی وہ درست ہوگی امام الوعنیفہ کا یہی مذہب ہے ۔ اور اگر بالغ ہو کر بھی اس میں ہوشیاری نہ آئے تو امام الوعنیفہ کا یہی مذہب ہے اور اگر بالغ ہو کہ بھی اس میں ہوشیاری نہ آئے تو امام الوعنیفہ کا یہی مذہب ہے اور اگر بالغ ہو کر بھی اس میں ہوشیاری نہ آئے تو امام الوعنیفہ کا یہی مذہب ہے۔ اور اگر بالغ ہو کر بھی اس میں ہوشیاری نہ آئے تو امام الوعنیفہ کا یہ مذہب ہے کہ پھیس بال اسکے حوالہ کر دو ور نہ پھیس سال

پر ہر حال میں اس کا مال اس کو دے دو۔ پوری سمجھ آئے یا نہ آئے۔

۱۲۔ یعنی بتیم کے مال کو ضرورت سے زیادہ صرف کرنا منع ہے مثلاً ایک پیسہ کی جگہ دوپیسے صرف کر دواوریہ بھی منع ہے کہ اس بات سے گھبرا کر کہ بتیم بڑے ہوکر اپنا مال ہم سے لے لیں گے خرچ کرنے میں جلدی کرنے لگو خلاصہ یہ ہوا کہ بتیم کے مال کو بقدر ضرورت اور ہر وقت ضرورت صرف کرنا چاہئے۔

۱۳۔ یعنی یتیم کا مال ولی اپنے خرچ میں نہ لائے اور اگریتیم کی پرورش کرنے والا مختاج ہو توالدبتہ اپنی غدمت کرنے کے موافق یتیم کے مال میں سے در ماہمہ بے لیوے۔ مگر غنی کو کچھ لینا ہر گز جائز نہیں۔

۱۱۰ یقیموں کا مال گواہوں کی موجودگی میں ادا کرو: جب کسی بچه کا باپ مرجائے تو چاہئے کہ چند مسلمانوں کے رو برویتیم کا مال لکھ کر انتدار کو سونپ دیں جب یقیم بالغ ہوشیار ہو جائے تو اس تحریر کے موافق اس کا مال اس کے توالہ کر دیں اور جو کچھ خرچ ہوا ہو وہ اس کو سمجھا دیں اور جو کچھ یقیم کے توالے کیا جائے شاہدوں کو دکھلا کر توالہ کریں۔ شاید کسی وقت اختلاف ہو تو بسولت طے ہو سکھ اور اللہ تعالیٰ ہر ہر چیز کی حفاظت کرنے والا اور حماب سمجھنے والا کافی ہے اس کو کسی حماب یا شادت کی عاجت نہیں یہ سب باتیں تمہاری سولت اور صفائی کی وجہ سے مقرر فرمائیں۔ جانتا چاہئے کہ یقیم کا مال لینے اور دینے کے وقت گواہ کرنا اور اس کو لکھ لینا متحب ہے۔

لِلرِّ جَالِ نَصِيْبُ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِیْبُ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِلانِ وَالْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرَ اللهُ لَيْ مِنْهُ أَوْ كَثُرَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

>۔ مردوں کا بھی حصہ ہے اس میں جو چھوڑ مریں ماں
باپ اور قرابت والے اور عور توں کا بھی حصہ ہے اس
میں جو چھوڑ مریں ماں باپ اور قرابت والے تھوڑا ہویا
بہت ہو حصہ مقرر کیا ہوا ہے [10]

10۔ ترکے اور میراث کے احکام: حضرت پیغمبر الٹی ایکٹی کے زمانہ سے پہلے یہ رسم تھی کہ بیٹیوں کو چھوٹی ہوں یا بڑی میراث نہیں دیتے تھے اور بیٹے جو نابالغ ہوتے تھے ان کو بھی میراث نہیں ملتی تھی صرف مردوں کو جو بڑے اور دشمنوں سے مقاتلہ کے کام کے ہوتے تھے وہ وارث سمجھے جاتے تھے جس کی وجہ سے یتیم بچوں کو میراث سے کچھ بھی نہ ملتا تھا ان کے بارہ میں یہ آیت اتری جس کا غلاصہ یہ ہے کہ ماں باپ اور دیگر قرابت والوں کے مال متروکہ میں سے مردوں یعنی بیٹوں کو خواہ وہ بچے یہ آیت اتری جس کا غلاصہ یہ ہے کہ ماں باپ اور دیگر قرابت والوں کے مال متروکہ میں سے مردوں یعنی بیٹوں کو خواہ وہ بچے

ہوں یا جوان اُن کا حصہ ملے گا اور عور توں یعنی بیٹیوں کو بھی بالغ ہوں یا نابالغ ماں باپ وغیرہ اقارب کے ترکہ میں سے ان کا حصہ دیا جائے گا اور یہ حصے مقرر کئے ہوئے ہیں جن کا دینا ضروی ہے خواہ مال تصورًا ہویا بہت اس سے اہل جاہلیت کی رسم مذموم کا ابطال ہوگیا اور یتیموں وغیرہ کے حقوق کی حفاظت فرما کر ان کی حق تلفی کو روک دیا۔ فائدہ اس آیت میں حق والوں کا حق اور اس کا تقرر بالا جال بتلایا گیا آئندہ رکوع میں وارثوں کے حصہ کی تفصیل آتی ہے۔

۸۔ اور جب عاضر ہوں تقیم کے وقت رشتہ دار اور یتیم اور مختاج توان کو کچھے کھلا دواس میں سے اور کھہ دوان کو بات معقول [17]

وَ إِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ أُولُوا الْقُرْبِي وَ الْيَتْلَمِي وَالْمَسْكِينُ فَارْزُقُوهُمْ مِّنَهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَولًا مَّعُرُوفًا ﴿

9۔ اور چاہئے کہ ڈریں وہ لوگ کہ اگر چھوڑی ہے اپنے کی خریں اولاد ضعیف توان پر اندیشہ کریں یعنی ہمارے بیچھے اولاد ضعیف توان پر اندیشہ کریں ایلہ سے اور کہیں ایسا ہی عال انکا ہو گا تو چاہئے کہ ڈریں اللہ سے اور کہیں بات سیدھی [13]

وَلْيَخْشَ الَّذِيْنَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعْفًا خَافُوًا عَلَيْهِمْ "فَلْيَتَّقُوا اللهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلًا سَدِيْدًا ﴿

۱۰۔ جو لوگ کہ کھاتے ہیں مال یتیموں کا ناحق وہ لوگ اپنے پیٹوں میں آگ ہی بھر رہے ہیں اور عنقریب داخل ہوں گے آگ میں [۱۸]

إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُوْنَ اَمْوَالَ الْيَتْلَمَى ظُلُمًا إِنَّمَا يَأْكُلُوْنَ فِي بُطُوْنِهِمُ نَارًا الْ إِنَّمَا يَأْكُلُوْنَ فِي بُطُوْنِهِمُ نَارًا اللهِ وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴿ وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴿

11۔ تقیم میراث کے وقت غریب رشتہ داروں سے سلوک: یعنی تقیم میراث کے وقت برادری اور کنبہ کے لوگ جمع ہوں تو ہو رشتہ دار ایسے ہوں جن کو میراث میں صد نہیں پہنچتا یا جو یتیم اور مختاج ہوں ان کو کچھ کھلا کر رخصت کر دیا کوئی چیز ترکہ میں سے حب موقع ان کو بھی دے دو کہ یہ سلوک کرنا مستحب ہے اور اگر مال میراث میں سے کھلانے یا کچھ دینے کا موقع نہ ہو مثلاً وہ یتیموں کا مال ہے اور میت نے وصیت بھی نہیں کی توان لوگوں سے معقول بات کہہ کر رخصت کر دویعنی نرمی سے عذر کر دو کہ یہ مال یتیموں کا سے میت نے وصیت بھی نہیں اس لئے ہم مجبور میں۔ ابتدائے سورت میں بیان ہو چکا ہے تمام قرابت یہ مال یتیموں کا ہے میت نے وصیت بھی نہیں اس لئے ہم مجبور میں۔ ابتدائے سورت میں بیان ہو چکا ہے تمام قرابت

والے درجہ بدرجہ سلوک اور مراعات کے مستحق ہیں اور یتامیٰ اور مساکین بھی اور جو قریب یتیم یا مسکین بھی ہو تواس کی رعایت اور بھی زیادہ ہونی چاہئے اس لئے تقسیم میراث کے وقت ان کو حتی الوسع کچھ نہ کچھ دینا چاہئے۔ اگر کسی وجہ سے وارث نہ ہو تو حن سلوک سے محروم نہ رہیں۔

۱۔ یہ ارشاد اصل میں تو یتیم کے ولی اور وصی کے لئے ہے درجہ بدرجہ اوروں کو بھی اس کا خیال رہے مطلب یہ ہے کہ اپنے مرنے کے بعد جیسا ہر کوئی اس بات سے ڈرتا ہے کہ میری اولاد کے ساتھ سختی اور برائی سے معاملہ کیا جائے ایسا ہی تم کو بھی چاہئے کہ یتیم کے ساتھ وہ معاملہ کرو جو اپنے بعد اپنی اولاد کے ساتھ پسند کرتے ہو اور اللہ سے ڈرو اور یتیموں سے سیدھی اور اچھی بات کہویعنی جس سے ان کا دل نہ ٹوٹے اور ان کا نقصان نہ ہو بلکہ ان کی اصلاح ہو۔

۱۸۔ یتیموں کے مال میں خیانت کی سزا: آیات متعددہ سابقہ میں یتیموں کے مال کے متعلق مختلف طرح سے اعتیاط کرنے کا عکم تھا اور ان کے مال میں خیانت کو بڑا گناہ بتایا گیا ہے اب اخیر میں مال یتیم میں خیانت کرنے پر وعید شدید بیان فرما کر اس عکم کو خوب موکد کر دیا کہ جو کوئی یتیم کا مال بلا استحقاق کھاتا ہے وہ اپنے پیٹ میں جہنم کی آگ بھر رہا ہے یعنی اس کھانے کا انجام ہوگا۔ اور جلہ اخیر میں اس کوظا ہر کر دیا گیا۔

اا۔ عکم کرتا ہے تم کو اللہ تمہاری اولاد کے حق میں کہ ایک مرد کا حصہ ہے برابر ہے دو عورتوں کے لئے اگر صرف عورتیں ہی ہوں دو سے زیادہ توان کے لئے ہے ہو اگر صرف عورتیں ہی ہوں دو سے زیادہ توان کے لئے تواس کے لئے آدھا ہے [۲۰] اور میت کے ماں باپ تواس کے لئے آدھا ہے [۲۰] اور میت کے ماں باپ کو ہرایک کے لئے دونوں میں سے چھٹا حصہ ہے اس مال سے جو کہ چھوڑ مرا اگر میت کے اولاد ہے [۱۲] اور اگر اس کے اولاد نہیں اور وارث میں اسکے ماں باپ تو اس کی ماں کا ہے تھائی [۲۲] پھر اگر میت کے کئی اس کی ماں کا ہے تھائی [۲۲] پھر اگر میت کے کئی جھائی جھائی جھٹا حصہ [۲۳] بعد

يُوْصِينُكُمُ اللهُ فِي ٓ اَوْلَادِكُمْ وَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنْتَيَةِ فَإِنْ كُنَّ نِسَاّءً فَوْقَ اثْنَتَيْ حَظِّ الْأُنْتَيَةِ فَإِنْ كُنَّ نِسَاّءً فَوْقَ اثْنَتَيْ فَلَهُنَّ ثُلُثَا مَا تَرَكَ وَإِنْ كَانَتُ وَاحِدَةً فَلَهُنَّ ثُلُثَا مَا تَرَكَ وَ إِنْ كَانَتُ وَاحِدٍ فَلَهُا النِّصْفُ وَلَابَويهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدُ وَوَرِثَهُ اَبَوٰهُ فَلِأُمِّهِ فَإِنْ لَكُنُ لَهُ وَلَدُ وَوَرِثَهُ اَبَوٰهُ فَلِأُمِّهِ السُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِئ بِهَا اَوْدَيْنٍ وَمِنْ بِهَا اَوْدَيْنٍ وَمِنْ بِهَا اَوْدَيْنٍ فَيَ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِئ بِهَا اَوْدَيْنٍ فَيَنِ مَنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِئ بِهَا اَوْدَيْنٍ فَيَرَاثُونُ مَنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِئ بِهَا اَوْدَيْنٍ فَيَالُمُ فِي السُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِئ بِهَا اَوْدَيْنٍ فَي مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِئ بِهَا اَوْدَيْنٍ فَي مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِئ فِيهَا اَوْدَيْنٍ فَي مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِيَّ فِي فَي السُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي فِي إِنْ اللهُ كُولُونَ فَيْ اللهُ اللهُولِيُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وصیت کے جو کر مرایا بعد ادائے قرض کے [۲۳]
تمہارے باپ اور بیٹے تم کو معلوم نہیں کون نفع
پہنچائے تم کوزیادہ حصہ مقرر کیا ہوا اللہ کا ہے بیشک اللہ
خبردار ہے حکمت والا [۲۵]

اَبَآ وُكُمۡ وَاَبُنَآ وُكُمۡ لَا تَدُرُوۡنَ اَيُّهُمُ اَقۡرَبُ لَكُمۡ نَفۡعًا ۖ فَرِيۡضَةً مِّنَ اللهِ ۖ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيْمًا حَكِيْمًا ۚ

91۔ میراث میں اولاد کے حصے: اوپر اقارب میت کے وارث ہونے کا ذکر ہوا تھا اور ان کے حصوں کے تقرر اور تعین کی طرف اجالی اشارہ فرما دیا تھا اب اقارب اور ان کے حصوں کی تفصیل بتلائی جاتی ہے اور اس سے پہلے سے یتیموں کے حق میں تشدد اور تاکیدات کا ذکر چلا آرہا تھا جس سے یہ بات بھی معلوم ہو گئی کہ اقارب میت میں اگر کوئی یتیم ہو تو اس کا حصہ دینے میں بہت ہی احتیاط اور اہتام کرنا چاہئے اہل عرب کی قدیم رسم کے موافق ان کو میراث سے محروم کر دینا سخت ظلم اور بڑا گناہ ہے اب اقارب میں سب سے پہلے اولاد کے حصہ کو بیان فرمایا کہ اگر کسی میت کی اولاد بیٹا بیٹی دونوں ہوں تو ان کی میراث دینے کا یہ قاصدہ ہے کہ ایک بیٹا دو بیٹیوں کے برابر حصہ پائے گا مثلاً ایک بیٹا اور دو بیٹیاں ہوں تو نصف مال بیٹے کا اور نصف دونوں بیٹیوں کا ہوگا ور اگرایک بیٹا دور بیٹیوں کا ہوگا ور قصف مال بیٹے کا اور نصف دونوں بیٹیوں کا ہوگا۔

۲۰۔ بیٹیوں کی وراثت کے احکام: یعنی اور اگر کسی میت نے اولاد میں صرف عورتیں یعنی بیٹیاں ہی چھوٹرں بیٹا نہیں چھوڑا تو وہ اگر دو سے زیادہ ہوں تب بھی ان کو دو تہائی ملے گا اور اگر صرف ایک ہی بیٹی چھوڑی تو اس کو میت کے ترکہ کا نصف ملے گا۔ جانا چاہئے کہ لیک بیٹی کو ایک بیٹی کو ایک بیٹی کے ساتھ ایک ثلث جانا چاہئے کہ لیک بیٹی کو ایک بیٹی کے ساتھ ایک ثلث ملے گا تو اس سے معلوم ہو گیا کہ ایک بیٹی کو دو سری بیٹی کے ساتھ اطریق اولی ایک ثلث ملے گا گونکہ بیٹے کا صد بیٹی سے زائد کا گو تو ب بیٹے کی وجہ سے اس کا صد ایک ثلث سے کم نہیں ہوا تو دو سری بیٹی کی وجہ سے کیسے گھٹ سکتا ہے۔ سود و بیٹیوں کا حکم چونکہ پہلی آیت سے معلوم ہو چکا تھا اس لئے اس آیت میں دو بیٹیوں سے زائد کا حکم بتلا دیا تاکہ کسی کو یہ شبہ نہ ہو کہ دو بیٹیوں کا حق جب ایک بیٹی سے زائد ہو گا سویہ بات ہر گر نہیں بلکہ بیٹیاں بیٹیوں کا حق جب ایک بیٹی سے زائد ہو گی دو صورتیں بلکہ بیٹیاں جب لیک سے زائد ہو گی دو صورتیں آیت میں مذکور جب لیک سے زائد ہو گی دو صورتیں آیت میں مذکور بوئیں اول یہ کہ لڑکا اور لڑکی دونوں طرح کی اولاد ہو دوسری یہ کہ صرف دختری اولاد ہو اس کی دو صورتیں میں ایک لڑکی ہویا ایک سے زائد تو اب صرف ایک صورت باتی رہ گئی وہ یہ کہ صرف دختری اولاد ہو سواس کی دو صورتیں میں ایک لڑکی ہویا ایک سے نائد تو اب صرف ایک صورت باتی رہ گئی وہ یہ کہ صرف دختری اولاد ہو سواس کا حکم یہ سے کہ تمام میراث اس کو مل جائے سے زائد تو اب صرف ایک صورت باتی رہ گئی وہ یہ کہ صرف دختری اولاد ہو سواس کا حکم یہ سے کہ تمام میراث اس کو مل جائے

گی خواہ ایک بیٹا ہویا زائد۔

۲۱۔ ماں باپ کی میراث: اب ماں باپ کی میراث کی تین صورتیں بیان فرماتے ہیں صورت اول کا غلاصہ یہ ہے کہ اگر میت کی اولاد ہوبیٹا یا بیٹی تومیت کے ماں باپ کو ترکہ میت میں سے ہرایک کوچھٹا حصہ ملے گا۔

۲۲۔ ماں باپ کی میراث دوسری صورت یہ ہے کہ اگر میت کی اولا د کچھ نہ ہواور صرف ماں باپ ہی وارث ہوں تواس کی ماں کو ایک ثلث ملے گایعنی باقی دوثلث اس کے باپ کوملیں گے۔

۲۳۔ تیسری صورت یہ ہے کہ اگر میت کے ایک سے زیادہ بھائی بہن ہوں خواہ تقیقی ہوں یا صرف باپ یا صرف ماں میں شریک ہوں اور اولاد کچھ نہیں تواب اس کی ماں کو چھٹا حصہ ملے گا یعنی باقی سب اس کے باپ کو ملے گا بھائی بہن کو کچھ نہ ملے گا اور اگر صرف ایک بھائی یا ایک بہن ہوگی تو ماں کو ایک ثلث اور باپ کو دو ثلث ملیں گے جیسا کہ دوسری صورت مذکورہ بالا میں تھا۔

۲۲۔ میت کے قرض اور وصیت کا عکم: یعنی جس قدر وارثوں کے جسے گذر چکے یہ سب میت کی وصیت اور اس کے قرض کو جدا کر لینے کے بعد باقی جدا کر لینے کے بعد باقی اور وارثوں کا مال وہی ہو گا جو مقدار وصیت و قرض کے نکال لینے کے بعد باقی رہے گا اور نصف اور ثلث وغیرہ اسی کا مراد ہے نہ تمام مال کا۔ فائدہ میت کا مال اول اس کے کفن اور دفن کو لگایا جائے جو اس سے بچے وہ اس کے قرض میں دیا جائے چر جو باقی رہے اس کو میت کی وصیت میں ایک تمائی تک صرف کیا جائے اس کے بعد جورہے وارثوں پر تقیم کیا جائے۔

۲۵۔ اس آیت میں دو میراث بیان فرمائیں اولاد کی اور ماں باپ کی اب فرماتے ہیں کہ چونکہ یہ بات تم کو معلوم نہیں کہ کس سے تم کو نفع پہنچ گا اور کتنا نفع پہنچ گا اس لئے تم کو اس میں دخل نہ دینا چاہئے جو کچھے کسی کا حصہ حق تعالیٰ نے مقرر فرما دیا ہے۔ اس کی پابندی کروکہ اس کو تمام چیزوں کی خبر بھی ہے اور بڑا حکمت والا ہے۔

11۔ اور تمہارا ہے آدھا مال جو کہ چھوڑ میں تمہاری عورتیں اگر نہ ہوان کے اولاد اور اگر ان کے اولاد ہے تو تمہارے ماسطے چوتھائی ہے اس میں سے جو چھوڑ گئیں بعد وصیت کے جو کر گئیں یا بعد قرض کے [۲۶] اور

وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ اَزُوَاجُكُمْ اِنَ لَمُ اَيَكُمْ اِنَ لَمُ اَيَكُمْ اِنَ لَمُ اَيَكُمْ لَكُمْ اللَّي اللَّهُ اللَّي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلُولُ اللَّلَّ اللَّهُ الللللللللللِّلْمُ الللللللْمُ اللللللْمُلِمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُولِمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ

بِهَا اَوْدَيْنٍ وَلَهُنَّ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْتُمْ اِنَ لَمُ يَكُنُ لَكُمْ وَلَدُ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَانَ كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَانَ كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَلَهُنَّ الثُّمُنُ مِمَّا تَرَكْتُمْ مِّنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ فَلَهُنَّ الثُّمُنُ مِمَّا تَرَكْتُمْ مِّنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ ثَوْصُوْنَ بِهَا اَوْدَيْنٍ وَ إِنْ كَانَ رَجُلُ تُوصُونَ بِهَا اَوْدَيْنٍ وَ إِنْ كَانَ رَجُلُ يُومُونَ بِهَا اَوْدَيْنٍ وَ إِنْ كَانَ رَجُلُ يَوْرَثُ كَلْلَةً اَوِ امْرَا ةُ وَلَا لَكُلُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهِ وَاللهُ عَلِيمُ اللهِ وَاللهُ عَلِيمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ

تِلْكَ حُدُودُ اللهِ ﴿ وَمَنْ يُتُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ عَدُخِلُهُ جَنَّتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ الْحَلِيْنَ فِينَهَا ﴿ وَذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ عَذَابُ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ اللهَ عَذَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ وَلَهُ عَذَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ وَيُهُمّا وَلَهُ عَذَابُ اللهُ وَيُعَالَ اللهُ عَدَابُ اللهُ وَيَهُمَا وَلَهُ عَذَابُ اللهُ وَيُهُمْ اللهُ عَدَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ وَيُهُمْ اللهُ عَدَابُ اللهُ وَيُهُمْ اللهُ عَدَابُ اللهُ وَيُهُمْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ اللهُ عَدَابُ اللهُ وَيُهُمْ اللهُ عَلَهُ اللهُ ال

عورتوں کے لئے پوتھائی مال ہے اس میں سے جو چھوڑ مروتم اگر نہ ہو تمہارے اولاد اور اگر تمہارے اولاد ہے تو ان کے لئے آٹھواں حصہ ہے اس میں سے کہ جو کچھ تم نے چھوڑا بعد وصیت کے جو تم کر مرویا قرض کے آٹھوا بعد وصیت کے جو تم کر مرویا قرض کے اور آگر وہ مرد کہ جس کی میراث ہے باپ بیٹا کچھ نہیں رکھتا یا عورت ہو ایسی ہی اور اس میت کے ایک بھائی ہے یا بہن ہے تودونوں میں سے ہرایک کا چھٹا حصہ ہے [۲۸] اور اگر زیادہ ہوں اس سے تو سب کا چھٹا حصہ ہے [۲۸] اور اگر زیادہ ہوں اس سے تو سب شریک میں ایک تھائی میں بعد وصیت کے جو ہو عمل کے جب اوروں کا نقصان نہ کیا ہو تھی ہے یا قرض کے جب اوروں کا نقصان نہ کیا ہو تو اللہ تی سب کچھ جانے والا [۲۹] ہے کم ہے اللہ کا اور اللہ ہی سب کچھ جانے والا [۲۹]

۱۳۔ یہ حدیں باندھی ہوئی اللہ کی ہیں اور جو کوئی حکم پر چلے اللہ کے اور سول کے اس کو داخل کرے گا جنتوں میں جن کے بہتی ہیں نہریں ہمیشہ رہیں گے ان میں اور یہ ہے بڑی مراد ملنی

۱۴۔ اور جو کوئی نافرمانی کرے اللہ کی اور اسکے رسول کی اور نکل جاوے اس کی حدوں سے ڈالے گا اس کو آگ میں ہمیشہ رہے گا اس میں اور اس کے لئے ذلت کا عذاب ہے [۳]

۲۷۔ زوجین کی میراث: اب زوجین کی میراث کو بیان فرمایا جاتا ہے کہ مرد کو اس کی عورت کے مال میں سے آدھا مال ملے گااگر عوت کے کچھے اولا دینہ ہو اور اگر عورت کے اولا دیسے خواہ ایک ہی بیٹا یا بیٹی ہو اور اسی مرد سے ہویا دوسرے مرد سے تو مرد کو عورت کے مال میں سے ایک چوتھائی مال ملے گا قرض اور وصیت کے بعد۔

۲۷۔ اسی طرح عورت کو اس کے خاوند کے مال میں سے چوتھائی حصہ ملے گا اگر مرد کی اولاد کچھ نہ ہو اور اگر مرد کی اولاد ہے خواہ اسی عورت سے یا دوسری عورت سے تو عورت کو آٹھوال حصہ ملے گا خاوند کے اس مال میں سے جو وصیت اور قرض اداکر نے کے بعد پچ رہے گا مال کی ہر قسم میں سے نقد ہویا جنس سلاح ہویا زیور حویلی ہویا باغ، باقی رہا عورت کا مهر وہ میراث سے جدا ہے وہ قرض میں داخل ہے۔ یہ کل دوصورتیں ہوئیں۔ جیسا کہ مرد کی میراث میں یہی دوصورتیں تھیں۔

۲۸۔ انیانی بھائی بہن کی میراث: یہاں ہے انیانی بھائی بہن کی میراث کا ذکر ہے بوکہ صرف ماں میں شریک ہوں سو باننا پاہنے کہ باپ اور بیٹے کے ہوتے ہوئے تو بھائی اور بہن کو کچے نہیں پہنٹا ہاں اگر باپ اور بیٹے نہ ہو گا تو بھائی اور بہن کو میراث طلح گی۔ بھائی اور بہن تین طرح کے ہیں۔ سگے بو ماں باپ دونوں میں شریک ہوں بن کو عینی کھے ہیں یا وہ سوتیلے بوصرف باپ میں شریک ہوں بن کو انیافی کے ہیں اس آیت میں قسم باپ میں شریک ہوں بن کو علاتی کھے ہیں یا وہ سوتیلے بوصرف ماں میں شریک ہوں بن کو انیافی کے ہیں اس آیت میں قسم انیر کا ذکر ہے چانچ متعدد صحابہ کی قرآة میں و لہ ان او اخت کے بعد من الاحر کا کلمہ صرح موبود ہے اور اس پر سب کا اجماع ہے آیت کا مطلب ہیں ہے کہ جس میت کے نواہ وہ مرد ہویا مورت ماں باپ بیٹا بیٹی کچھ نہ ہو اور اس کے ایک بھائی یا ایک بہن کی یا زیادتی نہیں باقی رہے دو قسم کے بھائی بہن یعنی اور علاقی سوان دونوں قسموں کا حکم مثل اولاد کے ہے بشر طیکہ میت کے باپ بیٹا کچھ نہ ہو۔ مقدم عینی ہو وہ نہ ہو تو تھر علاتی، اس سورت کے انیر میں ان دونوں کی میراث کا ذکر آئے گا۔ میت کہ باپ بیٹا نہ ہویہ سب کو مسلم ہے مگر امام الومنينة دادی اور لوق کی بھی نفی کرتے ہیں اور وحکم باپ بیٹے کا ہے وہی دادی لوتی کا فرماتے ہیں اور حضرات صحابہ کے وقت سے یہ افتلاف علیء میں یا آئی ہے۔

79۔ تقیم میراث سے پہلے قرض اور وصیت کا لحاظ: یعنی اگر اخیافی جھائی یا بہن ایک سے زیادہ ہوں توان سب کوایک تہائی مال میراث میں ملے گا اور پہلی صورت میں سدس اور دوسری صورت میں ثلث جو دیا جائے گا تو وصیت اور دین کے بعد جو باقی رہے گا اس کا سدس اور ثلث دیا جائے گا اور وصیت میراث پر مقدم جب ہوگی جب اوروں کو نقصان نہ پہنچایا ہواور نقصان کی دو صورتیں ہیں ایک یہ کہ تمائی مال سے زیادہ کی وصیت ہو دوسری یہ کہ جن وارث کو میراث میں سے حصہ ملے گا اس کے لئے کچھ وصیت بھی کر جائے یہ دونوں صورتیں درست نہیں البتہ اگر سب وارث اس کو قبول کر لیں تو نیرورنہ یہ وصیتیں مردود ہیں۔ فاعدہ وارثوں سے چونکہ اندیشہ تھا کہ ترکہ میت میں سے میت کا دین اور وصیت ادا نہ کریں بلکہ تام مال آپ ہی رکھ لیں اس لئے میراث کے ساتھ بار بار دین اور وصیت کا عظم تاکیدًا بیان کیا گیا اور وصیت پونکہ تبرع اور احمان ہے اور بہا اوقات کوئی شخص معین اس کا مستی نہیں ہوتا اور اس وجہ سے اس کے ضائع ہونے کا احتمال قوی تھا تو اس لئے بغرض ابتمام واحتیاط وصیت کو ہر علمہ دین سے بہلے ذکر فرمایا عالانکہ وصیت کا درجہ دین کے بعد ہے جیسا پہلے گذرا نیز وصیت جی مورث ہے بیسے تہجیز و شخفین عظرف وراثت اور دین کے کہ وہ دوسروں کا حق ہے تو اس حیثیت سے وصیت دین سے مقدم ہوگی گو دوسری وجہ سے دین وصیت پر مقدم ہوگی گو دوسری وجہ سے دین وصیت یہ مقدم ہوگی گو دوسری وجہ سے دین وصیت یہ مقدم ہوگی۔

ہوتی ہے یعنی بیٹے کے ساتھ بیٹی اور بھائی کے ساتھ بہن بھی عصبہ ہوگی یہ عصبہ اصلی نہیں بلکہ غیر اصلی ہیں اور اولاد اور بھائیوں کے ساتھ ہوکر چپازاد بہن عصبہ نہیں ہو سکتی۔ فاقدہ ان مھائیوں کے سواعورت عصبہ نہ ہوگی مثلاً چپا کا بیٹا عصبہ ہے مگر اس کے ساتھ ہوکر چپازاد بہن عصبہ نہیں ہو سکتی۔ فاقدہ ان دونوں قسم مذکورہ بالا یعنی ذوی الفروض اور عصبہ کے سوا امام ابو صنیفہ کے نزدک وارث کی تیسری قسم ذوی الارعام ہیں یعنی ایسے قرابت والے کہ ان میں اور میت میں عورت کا واسطہ ہواور ذوی الفروض میں نہ ہواور عصبہ بھی نہ ہو جیسے نواسا اور بانا اور بھانجا اور ماموں اور عصبہ کوئی بھی نہ ہوگا تو اس کی میراث ذوی الارعام کو ملے گی۔ تفصیل کتب فرائض میں مذکور ہے۔

۳۔ ان احکام کی حکمت و اہمیت: یعنی تمام احکام مذکورہ سابقہ متعلق حقوق یتامی اور وصیت اور میراث اللہ کے مقرر فرمودہ صابحہ اس کے لئے صابحہ اس کے لئے صلاحت کرے گا احکام الهی کی جن میں حکم وصیت و میراث بھی داخل ہے اس کے لئے ہمیشہ کو جنت ہے اور جو کوئی نافرمانی کرے گا اور حدود خداوندی سے بالکل خارج ہوجائے گا وہ ہمیشہ کو ذلت کے ساتھ عذاب جہنم میں گرفتار رہے گا۔

10۔ اور جو کوئی بدکاری کرے تمہاری عورتوں میں سے تو گواہ لاؤ ان پر چار مرد اپنوں میں سے بچر اگر وہ گواہی دے دیویں تو بند رکھو ان عورتوں کو گھروں میں یہاں تک کہ اٹھا لیوے ان کو موت یا مقرر کر دے اللہ ان کے لئے کوئی راہ [۲۲]

سَبِيْلًا 🖭

وَالَّذَنِ يَأْتِينِهَا مِنْكُمْ فَاذُوْهُمَا فَإِنْ تَابَا وَالَّذَنِ يَأْتِينِهَا مِنْكُمْ فَاذُوْهُمَا فَإِنْ تَابَا وَاللهَ كَانَ وَأَصْلَحَا فَاعْرِضُوا عَنْهُمَا لَا إِنَّ اللهَ كَانَ تَوَّابًا رَّحِيْمًا

19۔ اور جو دو مرد کریں تم میں سے وہی بدکاری توان کو اینا دو [۳۳] پھر اگر وہ دونوں توبہ کریں اور اپنی اصلاح کر لیں تو ان کا خیال چھوڑ دو بیشک اللہ توبہ قبول کرنے والا مهربان ہے [۳۳]

۳۲۔ زنا ولواطت کے احکام: یتامی اور مواریث کو بیان فرما کر اب دیگر احکام متعلقہ اقارب کو بتلایا جاتا پہلے عورتوں کے متعلق چند

باتیں ارشاد ہوتی ہیں جس کا خلاصہ یہ ہے کہ عورتوں کی تادیب اور سیاست ضروری امر ہے اور ان پر کسی قیم کی تعدی اور ظلم بھی نہ کیا جائے اہل جاہلیت کے یہاں عورتوں کی بابت دونوں باتوں میں بہت بے اعتدالیاں ہوتی تھیں اور س آیت میں تادیب کے متعلق علم ہے کہ اگر کسی کی زوجہ کا مرتکب زنا ہونا معلوم ہوتو اس کے لئے چارگواہ مسلمانوں میں سے عاقل بالغ آزاد رائے قائم ہونے چاہئیں اگر چار آدمی گواہی دیں تو اس عورت کو گھر میں مقید رکھنا چاہئے گھر سے باہر جانا اور کسی سے ملنا انتظاما بالکل روک دیا جائے یہاں تک کہ وہ عورت مرجائے یا اللہ اس کے لئے کوئی علم اور سزا مقرر فرمائے اس وقت تک زانیہ کے لئے کوئی عدمقرر نہیں فرمائی بلکہ اس کا وعدہ کیا چنانچ کچھ عرصہ بعد سورہ نور میں اس کی عد نازل فرما دی کہ باکرہ کے لئے سوکوڑے اور گئی عدمقرر نہیں فرمائی بلکہ اس کا وعدہ کیا چنانچ کچھ عرصہ بعد سورہ نور میں اس کی عد نازل فرما دی کہ باکرہ کے لئے سوکوڑے اور گئی ہے واسطے سکھار کرنا ہے۔

سے یعنی دو شخص خواہ ایک مرداور ایک عورت ہو خواہ دونوں مرد ہوں اگر فعل بدکریں توان کی سزا مجلاً ایذا دینا ارشاد فرمایا زبان سے معلوم ہوا کہ اس وقت تک زنا اور لواطت دونوں کا یہی عکم ہوا۔ اس سے معلوم ہوا کہ اس وقت تک زنا اور لواطت دونوں کا یہی عکم تھا کہ عاکم اور قاضی کے نزدیک زبر و عبرت کے لئے جتنی سزا اور شتم و ضرب مناسب ہوا تنی سزا دی جائے اس کے بعد حب وعدہ حدزنا جب نازل ہوئی تو لواطت کی بھی وہی حد ہے وعدہ حدزنا جب نازل ہوئی تو لواطت کی وہی سزا باقی رہی جو پہلے تھی یا اس کی سزا تلوار سے قتل کرنا یا کسی دوسرے طریقہ سے مار جو زنا کے لئے بیان ہوئی یا لواطت کی وہی سزا باقی رہی جو پہلے تھی یا اس کی سزا تلوار سے قتل کرنا یا کسی دوسرے طریقہ سے مار دوانا ہے۔ فائدہ اس آیت کو بہت سے علماء نے زنا پر عمل کیا ہے اور بعض نے لواطت پر اور بعض نے دونوں کو شامل رکھا

<mark>۳۷</mark>۔ یعنی اس کے بعد اگر وہ بدکاری سے توبہ کر لیں اور آئندہ کو اپنے اعمال کی درستی کر لیں تواب ان کے پیچھے مت پڑواور زہر و ملامت سے ستانا چھوڑ دو اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کی توبہ قبول کرنے والا اور ان پر مهربانی فرمانے والا ہے تم کو بھی ایسا ہی کرنا چاہئے۔

اِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللّهِ لِللّذِينَ يَعْمَلُوْنَ الله وَضرور توانكى ہے بوكرتے ہيں اللّهُ عَلَى اللّهِ لِللّذِينَ يَعْمَلُوْنَ مِنْ قَرِيْتٍ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَو كَانَ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَاللّهُ عَلَيْهِمْ فَو كَانَ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَو كَانَ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَاللّهُ عَلَيْهِمْ فَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَا لَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَا لَكُولُ لَهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَا لللّهُ عَلَيْهُمْ فَا لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَا لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ أَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَا لَا لَهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّ

عَلِيْمًا حَكِيْمًا 🔁

۱۸۔ اور الیوں کی توبہ نہیں ہو کئے جاتے ہیں برے
کام یماں تک کہ جب سامنے آ جائے ان میں سے
کسی کے موت تو کھنے لگا میں توبہ کرتا ہوں اب اور نہ
الیوں کی توبہ جو کہ مرتے ہیں عالت کفر میں ان کے
لئے توہم نے تیار کیا ہے عذاب در دناک [۳]

87۔ وہ لوگ بن کی توبہ قبول نہیں ہوتی: یعنی توبہ توبیتک ایسی چیز ہے کہ زنا اور لواطت بیسے سنگین جرم بھی اس سے اللہ تعالیٰ معاف فرما دیتا ہے جیسا کہ آیت سابقہ سے مفہوم ہوالیکن اس کا بھی ضرور لحاظ رکھوکہ اللہ تعالیٰ نے جو اپنے فضل سے قبول توبہ کا ذمہ لے لیا ہے وہ اصل میں ان لوگوں کے ساتھ مخصوص ہے جو ناواتفیت اور نادانی سے کوئی صغیرہ یا کہیرہ گناہ کر لیتے ہیں مگر جب اپنی فراہی پر متنبہ اور مطلع ہوتے ہیں تو جھی نادم ہوتے ہیں اور توبہ کرتے ہیں سواییوں کی فطائیں اللہ ضرور معاف فرما دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ سب کچھ جانتا ہے اس کو معلوم ہے کہ کس نے نادانی سے گناہ کیا اور کس نے اظلاص سے توبہ کی اور حکمت والا ہے جس توبہ کا قبول کرنا موافق حکمت ہوتا ہے اس کو قبول فرماتا ہے ۔ فاقدہ قیر جالت اور قیر قریب سے معلوم ہوگیا کہ ہو شخص ہو گناہ تو کرے نادانی سے اور تنہیہ کے بعد توبہ کر ہے جلدی سے تو بقاعدہ عدل و حکمت اس کی توبہ مقبول ہوئی ضرور ہے اور جس نے بان بوجھ کر دیدہ و دانستہ اللہ کی نافرہانی پر جرات کی یا اطلاع کے بعد اس نے توبہ میں تاخیر کی اور پہلی ہی عالت پر قائم رہا تو بنا بی بوجھ کر دیدہ و دانستہ اللہ کی نافرہانی پر جرات کی یا اطلاع کے بعد اس نے توبہ میں تاخیر کی اور پہلی ہی عالت پر قائم رہا تو بنا عدد توبہ کو بھی قبول کر لیتا ہے ہے اس کا احمان ہے ۔ مگر ذمہ داری صرف اول صورت میں ہے باقی میں سے اللہ تعالیٰ کا محض فضل ہے کہ اپنے فضل سے اللہ تعالیٰ ان دونوں توبہ کو بھی قبول کر لیتا ہے ہے اس کا احمان ہے ۔ مگر ذمہ داری صرف اول صورت میں ہے باقی میں نہیں۔

۳۹۔ یعنی اور ایسے لوگوں کی توبہ قبول نہیں ہوتی جو ہرابر گناہ کئے جاتے ہیں اور باز نہیں آتے یہاں تک کہ جب موت ہی نظرآ گئی تواس وقت کھنے لگا کہ اب میں توبہ کرتا ہوں اور نہ ان کی توبہ قبول ہوگی جو کفر پر مرگئے اور اس کے بعد عذاب افروی کو دیکھ کرتا ۔ ایسے لوگوں کے واسطے عذاب شدید تیار ہے۔ جاننا چاہئے کہ یہ دونوں آیتیں جو دربارہ قبول توبہ اور عدم قبول توبہ یہاں مذکور ہیں ہم نے جوان کا مطلب بیان کیا یہ بعض اکابر محققین کی تحقیق کے موافق سے اور اس میں یہ خوبی ہے کہ قید جہالت اور

لفظ قریب دونوں اپنے ظاہری معنی پر قائم رہے اور علی اللہ کے معنی بھی سولت سے بن گئے اور اس موقع پر تبول اور مدم قبول توبہ کے ذکر فرمانے سے جو مقصد ہے یعنی توبہ کیف ماتفق مقبول نہیں اور توبہ کی چند صورتیں ہیں اور ان کی مقبولیت میں باہم فرق ہے ناکہ کوئی توبہ کے اعتماد پر معاصی پر جری نہ ہو جائے یہ مقصد بھی اس صورت میں نبوب عاصل ہو جاتا ہے مگر مفسرین حضرات نے علی العموم ہو ان آیتوں کا مطلب ارشاد فرمایا ہے تو قید جالت کو اخرازی اور شرطی نہیں لیے بلکہ قید واقعی مفسرین حضرات نے علی العموم ہو ان آیتوں کا مطلب ارشاد فرمایا ہے تو قید جالت کو اخرازی اور شرطی نہیں لیے جب فرماتے ہیں اور کہتے ہیں کہ حضور موت سے پہلے جس قدر وقت ہو وہ قریب ہی ہے کیونکہ دنیا کی زندگی قلیل ہے اس صورت میں مطلب یہ ہوگا کہ اللہ کا توبہ قبول فرمانے کا وعدہ ان سے ہے کہ سفاہت اور عدم انجام بینی نے گناہ کر لیتے ہیں اور چر موت کے آنے سے پہلے تائب ہوجاتے ہیں اور جو لوگ کہ موت کو آنے سے پہلے تائب ہوجاتے ہیں اور جو لوگ کہ موت کو مثابدہ کر کیا اور زرع کی عالت کو پنج کیا یا ہولوگ کہ کفر پر مرکے ان کی توبہ ہرگر قبول نہ ہوگی اس تقریر کے موافق توبہ کر موت کو اللہ کی توبہ البت کی وہ دو صورتیں بین بین بین جو تقریر اول میں مذکور ہوئیں شق اول یعنی قبول توبہ کے اندر شار ہو نگی نے فائدہ جب کرتے والوں کی وہ دو صورتیں بین بین جو تقریر اول میں مذکور ہوئیں شق اول یعنی قبول توبہ کے اندر شار ہوئی نے والوں کی وہ دو صورتیں مین بین جو تقریر اول صورت کی توبہ البت قبول توبہ قاعدہ عدل و انساف کے موافق ہے اور دوسری صورتوں میں قبول توبہ اس کا محض فضل ہے کا مر۔

يَّائِهُا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا يَحِلُّ لَكُمْ اَنُ تَرِثُوا النِّسَآءَ كَرُهًا وَلَا تَعْضُلُوهُنَّ اللَّهُوهُنَّ الِّلَا اَنُ يَعْضُلُوهُنَّ اللَّهَ اللَّهُ وَهُنَّ اللَّهَ اللَّهُ وَهُنَّ اللَّهُ وَعَاشِرُوهُنَّ يَاتِينَ إِلَا مَعْرُوفُ مَنَ اللَّهُ وَعَاشِرُوهُنَّ اللَّهُ وَعَاشِرُوهُنَّ فَعَسَى بِالْمَعْرُوفِ فَا فَانُ كَرِهُ تُمُوهُنَّ فَعَسَى بِالْمَعْرُوفِ فَا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْرًا اللهُ فِيهِ خَيْرًا

19۔ اے ایان والو طلال نہیں تم کو کہ میراث میں کے لو عورتوں کو زبردستی اور بنہ روکے رکھو ان کو اس واسطے کہ لے لوان سے کچھا پنا دیا ہوا مگر کہ وہ کریں بے حیائی صریح [۲۸] اور گذران کرو عورتوں کے ساتھ اچھی طرح پھر اگر وہ تم کو بنہ بھاویں تو شاید تم کو پہند بنہ آوے ایک چیزاور اللہ نے رکھی ہواس میں بہت خوبی [۲۸]

۲۰۔ اور اگر بدلنا چاہوایک عورت کی جگہ دوسری عورت کو اور دے چکے ہوایک کو بہت سا مال تو مت پھیر لو اس میں سے کچھ کیا لیا چاہتے ہواس کو ناحق اور صریح گناہ سے [۴۹]

وَ إِنَّ اَرَدُتُّمُ اسْتِبُدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ فَ وَاتَيْتُمُ اِحُدْهُنَ قِنْطَارًا فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئًا أَتَأْخُذُونَهُ بُهُتَانًا وَ إِثْمًا مُّبِيْنًا ﴿

۳- عائلی زندگی کے احکام: حب بیان سابق عورتوں کی بدافعالی کی بابت تادیب وسیاست کا حکم دے کر اب اہل جاہلیت کے اس ظلم و تعدی کو روکا جاتا ہے جو تعدی عورتوں پر وہ طرح طرح سے کیا کرتے تھے سو منجلہ ان صورتوں کے ایک صورت یہ جو تھی کہ جب کوئی مرجاتا تو اس کی عورت کو میت کا سوتیلا بیٹا یا بھائی یا اور کوئی وارث لے لیتا پھر چاہتا تو اس سے نکاح کر لیتا یا بغیر نکاح ہی اپنے گھر میں رکھتا اور نکاح ہی اپنے گھر میں رکھتا یا ساری عمراس کو اپنی قید میں رکھتا اور اس کے مال کا وارث ہوتا اس کی بابت یہ آیت نازل ہوئی جس کا خلاصہ یہ ہے کہ جب کوئی مرجائے تو اس کی عورت اپنی نکاح کی مختار ہے میت کے بھائی اور اس کے کسی وارث کو یہ اختیار نہیں کہ زبردستی اپنے نکاح میں لے لے نہ وہ عورت کو نکاح سے بیس کہ وہ مجبور ہو کر خاوند کے ورث سے جو اس کو ملا تھا کچھ پھیر دے ہاں اگر صریح بدچلنی کریں تو ان کو روکنا چاہئے۔

۳۸۔ عورتوں سے حن سلوک: یعنی عورتوں کے ساتھ گفتگو اور معاملات میں اخلاق اور سلوک سے معاملہ رکھو جاہلیت میں جیسا ذلت اور سختی کا برتاؤ عورتوں کے ساتھ کیا جاتا تھا اس کو چھوڑ دو پھر اگر تم کو کسی عورت کی کوئی خواور عادت خوش نہ آئے تو صبر کرو شاید اس میں کوئی خوبی بھو اور ممکن ہے کہ تم کو ناپسندیدہ ہو کوئی چیز اور اللہ تعالیٰ اس میں تمہارے لئے کوئی بڑی منفعت دینی یا دنیوی رکھ دے سوتم کو تحل کرنا چاہئے اور بدخو کے ساتھ بدخوئی نہ چاہئے۔

۳۹۔ پہلی بیوی سے سلوک: اسلام سے پہلے یہ بھی ہوتا تھاکہ جب کوئی چاہتا کہ پہلی عورت کو چھوڑ کر دوسری عورت سے نکاح کرے تو عورت پر شمت لگاتا اور مختلف طرح سے اس پر زیادتی اور سختی کرتا کہ مجبور ہو کر مہر واپس کر دے اور نکاح جدید میں کام آئے یہ آیت اس کی ممانعت میں نازل ہوئی کہ جب پہلی عورت کو چھوڑ کر دوسری کرو اور پہلی کو بہت سا مال دے چکے ہو تو اب اس میں سے کچھ بھی واپس مت لوکیا تم بہتان باندھ کر اور صریح ظلم کر کے زوجہ اولیٰ سے وہ مال لینا چاہتے ہو یہ ہر گر جائز

نہیں۔

وَكَيْفَ تَاخُذُونَهُ وَقَدُ اَفُطٰى بَعُضُكُمْ إِلَىٰ بَعُضُكُمْ إِلَىٰ بَعْضُكُمْ اللهِ بَعْضٍ وَّاخَذُنَ مِنْكُمْ مِّيْثَاقًا غَلِيئطًا

(TY)

وَلَا تَنْكِحُوا مَا نَكَحَ ابَآؤُكُمْ مِّنَ النِّسَآءِ إِلَّا مَا قَدُ سَلَفَ النِّسَآءِ إِلَّا مَا قَدُ سَلَفَ الِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً عَلَيْ النَّهُ وَسَآءَ سَبِيْلًا اللَّهِ وَمَقْتًا وَسَآءَ سَبِيْلًا اللَّهِ وَمَقْتًا وَسَآءَ سَبِيْلًا اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللْمُلِمُ الللْمُلُمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُل

11۔ اور کیونکہ اس کو لے سکتے ہواور پہنچ چکا ہے تم میں کا ایک دوسرے تک اور لے چکیں وہ عورتیں تم سے عہد بھنتہ [۴]

۲۱۔ اور نکاح میں نہ لاؤ جن عورتوں کو نکاح میں لائے تمہارے باپ مگر جو پہلے ہو چکا یہ بے حیائی ہے اور کام ہے غضب کا اور برا چلن ہے [۴]

۲۰۰۰ مهرکی ادائیگی کا عکم : یعنی جب مرد اور عورت نکاح کے بعد مل کے اور صحبت کی نوبت آگی تواس کے معاوضہ میں تمام مهر دینا مرد پر واجب ہو چکا تواب کس وجہ سے مرداس مهر کو واپس لے سکتا ہے اور در صورت مهرادا نہ کرنے کے کیلے اس کے مهر کو دبا سکتا ہے۔ اب تو بجزاس کے کہ عورت ہی اپنی نوشی سے معاف کر بیٹے کوئی صورت رستگاری کی نہیں ہو سکتی اور وہ عورتیں تو بہت مضبوط اور گاڑھا اقرار تم سے لے چکیں جس کی وجہ سے وہ تمہارے قبضہ اور تصرف میں آچکیں اور تم ان سے پورے منتفع ہو کی نہیں تو تم کوان پر تصرف کا کیا افتیار تھا۔ اب اس قدر شکمیل اور قبضہ کامل اور تصرف تام کے بعد عورتوں کے مہر کو واپس لینا یا ان کا مهر نہ دینا کیلیے ہو سکتا ہے۔ فاعدہ باننا چاہئے کہ جیما مجامعت کے بعد تمام مهر زوج کے ذمہ لازم ہو باتا ہے۔ ایسا ہی اگر مجامعت کی تو نوبت نہ آئی وزوج نے فاعدہ بانا چاہئے کہ جیما فورت الادا ہو گا ہاں اگر غلوت صبحہ کی مجمی خوبت نہ آئی اور زوج نے طلاق دے دی تو پھر نصف مهر ادا کرنا ہو گا۔

الا باپ داداکی منکوحہ سے نکاح: میں ممانعت جاہلیت والے اپنی سوتیلی ماں اور بعض دیگر محرمات سے بھی نکاح کر لیتے تھے۔ جس کا تذکرہ ابھی گذرا اس کی ممانعت کی جاتی ہے کہ جن عورتوں سے تمہارے باپ نے نکاح کیا ہو ان سے نکاح مت کرویہ بے حیائی اور اللہ کے غضب اور نفرت کرنے کی بات ہے اور بہت برا طریقہ ہے زمانہ جاہلیت میں بھی سمجھ دار لوگ اس کو مذموم سمجھتے تھے اور اس نکاح کو نکاح مقت اور اس نکاح سے جواولا دہوتی اس کو مقتی کہتے تھے سوایے نکاح جو ہو چکے ہو چکے آئندہ کو ہر گزایسا نہ ہو۔ فائدہ باپ کی منکوحہ کا جو حکم ہے اس حکم میں دادا اور نانے کی منکوحہ بھی داخل ہے کتنا ہی اوپر کا دادا اور نانا کیوں نہ ہو۔

اور جرام ہوئی میں تم پر تمہاری مائیں اور بیٹیاں اور بہنیں اور بہن اور بیٹیاں اور بہنیاں مائیں اور بہن اور بہن اور بہن اور جن ماؤں نے تم کو دودھ پلایا اور جن ماؤں نے تم کو دودھ پلایا اور دودھ کی بہنیں [۳۳] اور تمہاری عورتوں کی مائیں اور ان کی بیٹیاں جو تمہاری ان عورتوں نے جن سے کو کہ جنا ہے تمہاری ان عورتوں نے جن سے تم نے صحبت کی اور اگر تم نے ان سے صحبت نمیں کی تو تم پر کچھ گناہ نمیں اس نکاح میں اور عورتیں تمہارے بیٹوں کی جو تمہاری پشت سے میں اور یہ کہ اکھا کرو بیٹوں کی جو تمہاری پشت سے میں اور یہ کہ اکھا کرو دو بہنوں کو مگر جو پہلے ہو چکا بیشک اللہ بخشے والا مهربان دو بہنوں کو مگر جو پہلے ہو چکا بیشک اللہ بخشے والا مهربان دو بہنوں کو مگر جو پہلے ہو چکا بیشک اللہ بخشے والا مهربان

حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهُ تُكُمْ وَجُلْتُكُمْ وَبَلْتُكُمْ وَاخَلْتُكُمْ وَبَلْتُ وَاخَلْتُكُمْ وَبَلْتُ الْآخِ وَبَنْتُ الْآخِ وَامَّهُ تُكُمْ الْتِيَّ الْآخِ وَبَنْتُ الْآخِ وَامَّهُ تُكُمُ الْتِيَّ وَامَّهُ تُكُمُ الْتِيَ فِي الرَّضَاعَةِ وَامَّهُ تُكُمُ الْتِي فِي الرَّضَاعَةِ وَامَّهُ فَ فِي الرَّضَاعَةِ وَامَّهُ فَي الرَّضَاعَةِ وَامَّهُ فَي الرَّضَاعَةِ وَامَّهُ فَي الرَّفَ الْتِي فِي وَامَّةُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّتِي وَخَلْتُمْ بِهِنَ فَلَا جُنَاحَ حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَا إِكُمُ اللَّتِي وَخَلَتُمْ بِهِنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ اللَّذِينَ مِن فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ اللَّذِينَ مِن اللَّهُ كَانَ غَفُورًا اللَّهُ اللَّذِينَ مِن اللَّهُ كَانَ غَفُورًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ اللَّهُ كَانَ غَفُورًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ كَانَ غَفُورًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ كَانَ غَفُورًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمً اللَّهُ عَلَيْمً اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمً اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

۲۷۔ دوسری محرمات کا بیان: سوتیلی مال کی حرمت بیان فرماکر اب جن عورتوں سے نکاح جائز نہیں ان سب کو بیان فرماتے ہیں وہ عورتیں چند قسم ہیں اول انکو بیان کیا جاتا ہے جو علاقہ نسب کی وجہ سے حرام ہیں اور وہ سات ہیں مال بیٹی بہن، پھوچھی، علیہ، بھیتجی، بھانجی ان میں سے کسی کے ساتھ کسی کو نکاح کرنا جائز نہیں۔ فائدہ مال کے عکم میں دادی نانی اوپر تک کی سب

داخل میں ایسے ہی بیٹی میں بوتی اور نواسی نیچے تک کی سب داخل میں اور بہن میں عینی اور علاتی اور انہافی سب داخل میں اور بہن میں عینی اور علاتی اور انہافی سب داخل میں اور بہن میں باپ دادا اور اوپر تک کی پشتوں کی بہن سگی ہویا سوتیلی سب آگئیں اور غالہ میں ماں اور نانی کی سب کی بہن سب کی بہن تینوں قسم کی داخل میں اور بھانجی میں تینوں قسم کی داخل میں اور بھانجی میں تینوں قسم کی بہنوں کی اولا داور اولا دالا ولا در اور اولا دالا ولا در اولا دالا ولا در اور اولا دالا ولا در اور اولا دالا ولا در اولا دالا ولا در اخل میں ۔

۳۴۔ محرمات نسبی کے بعد اب محرمات رضاعی کو بیان کیا جاتا ہے اور وہ دو ہیں ماں اور بہن اور اس میں اشارہ ہے کہ ساتوں رشتے جو نسب میں بیان ہوئے رضاعت میں بھی حرام ہیں یعنی رضاعی بیٹی اور پھوپھی اور خالہ اور بھتیجی اور بھانجی بھی حرام ہیں چنانچے حدیثوں میں یہ حکم موجود ہے۔

ہمہ۔ سرالی محربات: اب محربات مصاہرۃ کا ذکر ہے یعنی علاقہ نکاح کی وجہ ہے بن سے نکاح جرام بوتا ہے اور اس کی دو قعیں ہیں اول وہ کہ ان سے ہمیشہ کے لئے نکاح ناجائز ہے اور وہ زوجہ کی ماں اور اس زوجہ کی بیٹی ہے جس زوجہ سے کہ تم نے صحبت کی بولیکن اگر صحبت سے پہلے کسی عورت کو طلاق دے دو تو اس کی بیٹی سے نکاح ہو سکتا ہے اور تمہارے بیٹوں کی عورتیں بیں اور اس میں نینچ تک کے پوتوں اور نواسوں کی عورتیں داخل میں کہ ان سے نہیں تمہارا نکاح درست نہیں ہو سکتا۔ دوسری قدم وہ ہے کہ ان سے ہمیشہ کے لئے نکاح کی ممانعت نہ ہو بلکہ جب تک کوئی عورت تمہارا نکاح درست نہیں ہو سکتا۔ وقت تک اس عورت کی ان قرابت والی عورتوں سے نکاح کی ممانعت رہی جب اس عورت کو طلاق دے دی یا وہ مرگئی تو ان سے نکاح درست ہو بائے گا اور وہ زوجہ کی بہن ہے کہ زوجہ کی موجودگی میں تو اس سے نکاح نہیں ہو سکتا اور بعد میں درست ہو بائے گا اور وہ زوجہ کی بہن ہے کہ زوجہ کی موجودگی میں تو اس سے نکاح نہیں تمہارے بیٹوں کی جو کہ تمہاری ہو سکتا اور بعد میں درست ہو بائے گا اور وہ زوجہ کی بہن ہے کہ زوجہ کی موجودگی میں تو اس سے نکاح نہیں تمہارے بیٹوں کی جو کہ تمہارے بیٹوں کی بوئر کے بولیک نہ ہوں من بولے یعنی لے پائک نہ ہوں جن کو متمبیٰ کہتے میں اس کا مطلب یہ ہو دو بہنوں کو جمع کے لیت معاملہ کرتے ہو وہ معاف ہے اور بی شخص خور گئم فرمانے سے یہ مطلب ہے کہ بن کو تم اپنی گود میں پالے ہواور ان کی پرورش کرتے ہو وہ معاف ہے اور بی شخص خور گئم فرمانے سے یہ مطلب ہی کہ بن کو تم اپنی گود میں پالے ہواور ان کی پرورش کرتے ہو اور گیا اولاد بیا ان سے معاملہ کرتے ہواور گیا اولاد بی سیمجھے ہواس سے ان کے نکاح کی حرمت اور ظاہر ہو گئی یہ مطلب نہیں کہ حرمت اور ظاہر ہو گئی یہ مطلب نہیں کہ حرمت اور ظاہر ہو گئی یہ مطلب نہیں کہ حرمت اور ظاہر ہو گئی یہ مطلب نہیں کہ حرمت اور ظاہر ہو گئی یہ مطلب نہیں کہ حرمت اور ظاہر ہو گئی یہ مطلب نہیں کہ حرمت اور ظاہر ہو گئی یہ مطلب نہیں کہ حرمت کے لئے گود میں رکھوں کیا جو کی حرمت اور ظاہر ہوں کے گئی ہو میں کہ حرمت کے لئے گود میں رکھوں کی حرمت اور ظاہر ہوں کیا جو کی حرمت اور ظاہر ہوں کہ کے گود میں رکھوں کیا کہ کہ دو جو کہ کیا کہ کیا کہ کو حرمت کے گود میں رکھوں کیا کہ کیا کہ کو حرمت کے گود میں رکھوں کیا کہ کو حرکم کیا کی کو حرمت کے گود میں رکھوں کیا کہ کو حرمت کے گود میں رکھوں کیا

۱۲۷۔ اور خاوند والی عورتیں مگر جن کے مالک ہو جائیں تم کو تہمارے ہاتھ عکم ہوا اللہ کا تم پر [۴۵] اور علال ہیں تم کو سب عورتیں ان کے سوا بشرطیکہ طلب کرو انکو اپنے مال کے بدلے قید میں لانے کو نہ متی نکا لینے کو آآآآ ) مال کے بدلے قید میں لائے تم ان عورتوں میں سے توان کو دوان کے حق جو مقرر ہوئے [۴۸] اور گناہ نہیں تم کو اس بات میں کہ شمہرا لو تم دونوں آپس کی رضا سے مقرر کیے بیچے بیشک اللہ ہے خبردار حکمت والا [۴۸]

وَّالُمُحُصَنْتُ مِنَ النِّسَآءِ إِلَّا مَا مَلَكَتُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَأُحِلَّ اللهِ عَلَيْكُمْ وَأُحِلَّ لَكُمْ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ اَنْ تَبْتَغُوا بِاَمْوَالِكُمْ لَكُمْ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ اَنْ تَبْتَغُوا بِاَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ عَيْرَ مُسْفِحِينَ فَمَا اسْتَمْتَعُتُمْ مُحْصِنِينَ عَيْرَ مُسْفِحِينَ فَمَا اسْتَمْتَعُتُمْ بِهِ مِنْ هَنَّ اللهَ تَاتُوهُ هُنَّ الجُوْرَهُنَّ فَرِيضَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرْضَيْتُمْ بِهِ مِنْ بَعْدِ اللهَ كَانَ عَلِيْمًا حَكِيْمًا عَلَى اللهَ اللهَ كَانَ عَلِيْمًا حَكَمْ فَيْمًا عَلَى اللهَ عَلَيْمًا حَكَمْ اللهَ عَلَيْمًا حَكَمْ عَلَيْمًا حَكَمْ اللهَ اللهَ عَلَيْمًا حَكَمْ الْحَرَاقُ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَيْمًا حَكَمْ الْحَلَى اللهُ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَيْمًا حَكَمْ الْحَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْمًا حَلَيْمًا حَلَى اللهُ عَلَيْمًا حَلَى اللهَ عَلَيْمُ الْحَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْمًا حَلَى اللهُ اللهُ الْحَلَى الْحَلَى الْعَلَى الْحَلَى اللهُ الْحَلَى الْحَلَمْ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى الْعَ

87۔ دوسرے کی مکوحہ سے نکاح کی ممانعت: محرمات کا ذکر فرماکر انیر میں اب ان عورتوں کی حرمت بیان فرمائی جو کسی کے نکاح میں ہے اس کا نکاح اور کسی سے نہیں ہو سکتا ہاوقتیکہ وہ بذریعہ طلاق یا وفات زوج نکاح میں ہے اس کا نکاح اور کسی سے نہیں ہو سکتا ہاوقتیکہ وہ بذریعہ طلاق یا وفات زوج نکاح سے جدا نہ ہوجائے اور عدت طلاق یا عدت وفات پوری نہ کر لے اس وقت تک کوئی اس سے نکاح نہیں کر سکتا۔ لین اگر کوئی عورت فاوند والی تمہاری ملک میں آجائے تو وہ اس عکم حرمت سے مشتنی ہے اور وہ تم پر طلال ہے گواس کا فاوند زندہ اگر کوئی عورت فاوند والی تمہاری ملک میں آجائے تو وہ اس کی صورت ہی ہے کہ کافر مرد اور کافر عورت میں باہم نکاح ہواور مسلمان دارالحرب پر پڑھائی کر کے اس عورت کو قید کر کے دارالا سلام میں لے آئیں تو وہ عورت جس مسلمان کو بلے گی اس کو طلال ہے گو دارالحرب پر پڑھائی کر کے اس عورت کو قید کر کے دارالا سلام میں نے طلاق بھی نہیں دی اب سب محرمات کو بیان فرما کر انہر میں ناکید فرما درالحرب سے پروی ہوئی آئے اس کے علال ہونے دی کہ یہ اللہ کا عکم اس کی پابندی تم پر لازم ہے۔ فاقدہ جو عورت کافرہ دارالحرب سے پکوئی ہوئی آئے اس کے علال ہونے کے لئے یہ ضروری ہے کہ ایک جیش گذر جائے اور وہ عورت مشرک بت پرست نہ ہو بلکہ اہل کاب میں سے ہو۔

ہم دوسری عورتوں سے نکاح کی شرائط: یعنی جن عورتوں کو حرت بیان ہو پکی ان کے مواسب علال بیس پار شرطوں کے ساتھ اول یہ کہ طلب کر ویعنی زبان سے ابجاب و قبول طرف سے ہوجائے۔ دوسری یہ کہ مال یعنی مہر دینا قبول کرو۔ تیسری سے کہ ان عورتوں کو قید میں لانا اور اپنے قبضہ میں رکھنا مقصود ہو صرف متی نکالنا اور شوت رائی مقصود نہ ہو بیسا کہ زنا میں ہوتا ہے۔

یعنی ہمیشہ کے لئے وہ اس کی زوجہ ہو جائے چھوڑے بغیر کبھی نہ چھوٹے مطلب یہ کہ کوئی مدت مقرر نہ ہواس سے متعہ کا حرام ہونا معلوم ہوگیا جس پر اہل حق کا اجاع ہے چوتھی شہرط جو دوسری آیتوں میں مذکور ہے یہ ہے کہ مخفی طور پر دوستی نہ ہویعنی کم سے کم دومردیا ایک مرداور دو عورت اس معاملہ کی گواہ ہوں اگر بدون دوگواہوں کے ایجاب وقبول ہو گا تو وہ نکاح درست نہ ہوگا زنا سمجھا جائے گا۔

۱۹۸ مهر کووہوب: یعنی جس عورت سے نکاح کیا اوراس کے بعد زوج نے اس سے کسی مدت معین یا طویل تک نفع بھی عاصل کر لیا کم سے کم یہ کہ ایک ہی دفعہ وطی یا خلوت صحیحہ کی نوبت آئی تواب اس عورت کا پورا مہر دینا لازم ہے بدون عورت کے بختے کسی طرح چھوٹ نہیں سکتا البتہ جب تک عورت بالکل کام میں نہ آوے اور زوج طلاق دیدے تو مہر مقررہ کا آدھا دینا ہو گا اور اگر عورت نے انتفاع سے پہلے کوئی ایسی بات کی کہ نکاح ٹوٹ گیا توزوج کے ذمہ سے سب مہراتر جائے گا کچھ دینا نہ پڑے گا۔ ۱۸۸ یعنی اگر زوجین مہر مقرر کر لینے کے بعد کسی بات پر راضی ہو جائیں ۔ مثلاً عورت اپنی نوشی سے مہر میں سے کچھ کم کر دے یا مرد اپنی رضا سے مہر مقرر سے نوج فیونیادہ دے تو وہ مختار میں اس میں کچھ گناہ نہیں یہ نہیں کہ مہر مقررہ سے زوج کچھ کم دے یا عورت مرد اپنی رضا سے مہر عائز ہے ہاں رضائے باہمی ضرور ہوئی چاہئے، اخیر میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ تمہاری مصلحوں اور ہر طرح کے نفع و نقصان کو نوب جانتا ہے اور جو حکم فرماتا ہے وہ سراسر حکمت آمیز ہوتا ہے اس کی متابعت میں تمہارے لئے دارین کی خوبی اور جو حکم فرماتا ہے وہ سراسر حکمت آمیز ہوتا ہے اس کی متابعت میں تمہارے لئے دارین کی اور بہودی ہے اور مخالفت میں سراسر نقصان اور خراتی ہے۔

103۔ اور جو کوئی نہ رکھے تم میں مقدور اس کا کہ نکاح میں لائے بیبیاں مسلمان تو نکاح کر لے ان سے جو تمہمارے آپس کی لونڈیاں تمہمارے ہاتھ کا مال ہیں جو کہ تمہمارے آپس کی لونڈیاں ہیں مسلمان [۴۹] اور اللہ کو خوب معلوم ہے تمہماری مسلمانی تم آپس میں ایک ہو [۵۰] سوان سے نکاح کرو ان کے مالکوں کی اجازت سے اور دوان کے مہر موافق دستور کے قید میں آنے والیاں ہوں نہ مستی نکالے

وَمَنُ لَّمُ يَسْتَطِعُ مِنْكُمْ طَوْلًا أَنْ يَّنُكِحُ الْمُحْصَلْتِ الْمُؤْمِلْتِ فَمِنْ مَّا مَلَكَتُ الْمُحْصَلْتِ الْمُؤْمِلْتِ فَمِنْ مَّا مَلَكَتُ الْمُؤْمِلْتِ وَاللهُ اَيْمَانُكُمْ مِّنْ فَتَلِيْكُمُ الْمُؤْمِلْتِ وَاللهُ اَيْمَانُكُمْ مِّنْ بَعْضَكُمْ مِّنْ بَعْضَ أَعْلَمُ بِإِيْمَانِكُمْ لَا بَعْضُكُمْ مِّنْ بَعْضَ أَعْلَمُ بِإِيْمَانِكُمْ لَا بَعْضُكُمْ مِّنْ بَعْضَ فَانُكِحُوْهُنَ بِإِذُنِ اَهْلِهِنَّ وَاتُوهُنَ فَانُكِحُوْهُنَ بِإِذُنِ اَهْلِهِنَّ وَاتُوهُنَ فَانُكِحُوْهُنَ بِالْمَعْرُونِ مُحْصَلْتِ غَيْرَ الْمُعْرُونِ مُحْصَلْتِ غَيْرَ الْمُعْرُونِ مُحْصَلْتِ غَيْرَ

مُسْفِحْتٍ وَّلَا مُتَّخِذْتِ اَخْدَانٍ ۚ فَاِذَآ ٱحْصِنَّ فَإِنَّ اتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصُفُ مَا عَلَى الْمُحْصَلْتِ مِنَ الْعَذَابِ لَا ذَٰلِكَ لِمَنْ خَشِيَ الْعَنَتَ مِنْكُمْ ﴿ وَ أَنْ تَصْبِرُوا خَيْرٌ ع لَّكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿

والیاں اور نہ چھپی یاری کرنے والیاں [۵۱] پھر جب قید نکاح میں آ چکیں تواگر کریں بے حیائی کا کام توان پر آدھی سزا ہے بیٹیوں کی سزا سے [ar] یہ اس کے واسطے ہے جو کوئی تم میں ڈرے تکلیف میں پڑنے سے اور صبر کرو تو بہتر ہے تمہارے حق میں اور اللہ بخشے والا مهربان ہے [۵۳]

۴۹۔ لونڈی سے نکاح کے احکام: یعنی جس کو اس بات کا مقدور نہ ہو کہ آزاد عورت سے نکاح کر سکے اور اس کے مہر اور نفقہ کا تحل کر سکے تو بہتر ہے کہ ایسا شخص آپس میں کسی کی مسلمان لونڈی سے نکاح کر لے کہ اس کا مہر کم ہوتا ہے اور نفقہ میں بھی پیر سولت ہے کہ اگر مالک نے اس کواپنے یہاں رکھا جیسا کہ اکثر ہوتا ہے توزوج اس کے نفقہ سے فارغ البال رہے گا اور اگر زوج کے حوالہ کر دیا تو بھی بہ نسبت نفقہ حرہ تخفیف ضرور رہے گی۔ فائدہ جس کو آزاد عورت سے نکاح کرنے کی مقدرت ہواس کو لونڈی سے نکاح کرنا امام شافعیؓ وغیرہ کے نزدیک حرام ہے اور امام ابو حنیفہٌ کے مذہب میں مکروہ تنزیہی ہے ایے ہی صحبت نکاح کے لئے لونڈی کا مسلمان ہونا اکثر علماء کے نزدیک ضروری ہے اور امام الوحنیفہ کے نزدیک افضل ہے اگر لونڈی کتابیہ سے نکاح کر لے گا تو وہ بھی امام کے نزدیک جائز ہو گا ہاں اگر کسی کے نکاح میں آزاد عورت ہو تو اس کو لونڈی سے نکاح کرنا سب کے نزدیک ترام ہے۔

۵۰۔ لونڈی سے نکاح کے احکام: یعنی اللہ تعالیٰ کو تم سب کے ایمان کی اصلی کیفیت معلوم ہے تم کو تو ظاہر پر اکتفاکرنا چاہئے بعضی لونڈی کا ایمان اللہ کے نزدیک بعضی آزاد عورت کے ایمان سے بہتر اور افضل ہو سکتا ہے تواب حیثیت ایمانی سے لونڈی کے ساتھ نکاح کر لینے میں قباحت اور انکار نہ ہونا چاہئے اور آئیں میں تم سب ایک ہوایک اصل سے پیدا ہوئے ہوایک دین میں شریک ہو پھر لونڈیوں سے نکاح کرنے کو کیوں معبوب اور ننگ و عار سمجھتے ہواس کلام سے لونڈیوں کے نکاح کی طرف توجہ دلایا اور ان سے نفرت کو دور کرنا مطلوب ہے۔

<mark>۵</mark>۔ یعنی تواب مناسب ہے کہ حب بیان بالا ان لونڈیوں سے نکاح کر لیا کروان کے مالکوں سے اجازت لے کر اور قاعدہ اور دستور کے موافق ان کا مہر دیدیا کرو جبکہ وہ خوشی سے قید نکاح میں آئیں مستی نکالنے والیاں اور چھپی اور مخفی یاری کرنے والیاں ہر گزیہ ہوں یعنی زنا یہ ہوکہ اس میں مہر ہرگز لازم یہ ہو سکے گا۔ اس سے معلوم ہوگیا کہ زنا میں مہرلازم نہیں ہوتا اور نکاح کے لئے گواہوں کا ہونا ضروری ہے۔

۵۲ ۔ شادی شدہ لوگوں کے لئے زما کی سزا: یعنی جو آزاد مرد یا عورت نکاح سے فائدہ اٹھا چکے یعنی مجامعت کی نوبت آنچکی ہواور پھر وہ زنا کرے تو وہ سکسار کیا جائے گا اور اگر نکاح نہیں ہوا بلکہ نکاح سے پہلے ہی زنا کیا تواس کے لئے سوکوڑوں کا حکم ہے اور لونڈی اور غلام کے لئے قبل نکاح اور بعد نکاح ہر عالت میں صرف پچاس کوڑے میں زیادہ نہیں۔

۵۳۔ صبر لونڈیوں کے نکاح سے بہتر ہے: یعنی لونڈیوں سے نکاح کرنے کا ارشاد اور استحیان اسی کے حق میں ہے جو کوئی شخص تم میں ڈرتا ہو مشقت یعنی زما میں مبتلا ہونے سے اور اگر تم صبر کرواور باندیوں سے نکاح یہ کروتو بہت اچھا ہے تمہارے حق میں کیونکہ اولا د آزاد ہوگی ہاں جس کو صبر و تحل میں کھٹکا ہو تو اس کو بہتر ہے کہ ایسی حالت میں کسی کی لونڈی سے نکاح کر لے اور اللہ تعالیٰ بخشے والا مهربان ہے صبر کرنے والوں پر۔

۲۶۔ اللہ چاہتا ہے کہ بیان کرے تمہارے واسطے اور يُرِيْدُ اللهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ شُنَنَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِكُمْ وَيَتُوْبَ عَلَيْكُمْ لَا جاننے والا ہے <sup>حک</sup>مت والا <sup>[۵۴]</sup>

وَاللَّهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ عَلِيْمٌ عَلِيهُ

وَاللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُونَ عَلَيْكُمْ " وَيُريدُ الَّذِيْنَ يَتَّبِعُوْنَ الشَّهَوٰتِ أَنُ تَمِيُّلُوا مَيُلًا

چلائے تم کو پہلوں کی راہ اور معاف کرے تم کو اور اللہ

۲۷۔ اور اللہ چاہتا ہے کہ تم پر متوجہ ہووے اور چاہتے ہیں وہ لوگ جو لگے ہوئے ہیں اپنے مزوں کے پیچھے کہ تم پھر جاؤراہ سے بہت دور [۵۵]

۵۴۔ ان احکام کی اہمیت و حکمت: یعنی اللہ تعالیٰ کو ان احکام کے ارشاد سے مطلوب یہی ہے کہ تم کو علال اور حرام کا عال معلوم ہو جائے اور تم کو پہلے انبیاء کا رسۃ نصیب ہو جیسے حضرت ابراہیمؑ وغیرہ اور مغفرت کرے تمہاری اوراللہ کو تمہارے مصالح اور تمام عالات کا پورا علم ہے اور اس کے ہر عکم اور ہر تدبیر میں حکمت ہے تو اب اگر اس کے حکم کی اطاعت یہ کرو گے تو ہدایت سے محروم اور پہلول کے بھی مخالف اور اللہ کی رحمت اور مغفرت سے محروم رہو گے۔ فائدہ بہلے سے زنا اور لواطت کی حرمت اوران سے توبہ کرنا اور عورتوں کے متعلق بعضے احکام اور جن عورتوں سے نکاح حرام ہے ان کا ذکر اور نکاح کے متعلق مہر وغیرہ قیود و شہرائط کا تذکرہ اور بدکاری سے ممانعت اور اس پر سنزا کا ذکر تھا اور بچند وجوہ لوگوں کو ان حکموں کی اطاعت دشوار تھی۔ اس لئے اس آیت میں اور آئندہ کی دو آیتوں میں ان احکام کی پابندی کو خوب موکد اور مشخکم کر کے مخالفت سے روک دیا ۔ واللہ اعلم۔

۵۵۔ یعنی یہ مختلف قیدیں جو پہلے گذریں اس سے مطلوب تم پر رحمت فرمانا ہے اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان قیدوں کی نسبت علم فرمایا اور جو لوگ اپنی شہوتوں پر فریفتہ ہیں وہ البتہ یہی چاہتے ہیں کہ تم سیدھے راستہ سے دور جا پڑویعنی انہی کی طرح تم بھی اپنی شہوات کا اتباع کرواور گمراہ ہوجاؤ تواب جو کچھ کروسمجھ کر کرو۔

يُرِيْدُ اللهُ أَنُ يُّخَفِّفَ عَنْكُمُ ۚ وَخُلِقَ اللهُ ال

۲۸۔ اللہ چاہتا ہے کہ تم سے بوجھ ملکا کرے اور انسان بنا ہے کمزور [۵۲]

19۔ اے ایان والو نہ کھاؤ مال ایک دوسرے کے آپس میں ناحق مگر یہ کہ تجارت ہو آپس کی نوشی سے [۵۰] اور نہ نون کرو آپس میں بیشک اللہ تم پر مهربان ہے [۵۸]

۵۹۔ شریعت کے احکام سل ہیں: یعنی انسان کواللہ نے ضعیف بنایا ہے اس کو نوب معلوم ہے کہ یہ اپنی شہوات و مر نوبات سے کھاں تک صبر کر سکتا ہے تو اس لئے ہر حکم میں تخفیف کا بھی لخاظ فرمایا گیا ہے یہ نہیں ہوا کہ انسان کے حق میں جو مفید دیکھا وہ اس کے ذمہ لگا دیا سل ہویا د شوار مثلاً عور توں اور شوت سے صبر کرنا آدمی کو بہت د شوار تھا اس لئے اس کی نواہش پورا کر لینے کے طریقے جائز اللہ نے بتلا دیے کہ اس سے اپنا مطلب عاصل کر سکے یہ نہیں کہ قضائے شوت سے بالکل روک دیا گیا ہو۔ حق تعالیٰ نے اپنی رحمت سے شریعت میں تنگی نہیں فرمائی کہ کوئی علال کو چھوڑے اور حرام کی طرف دوڑے۔ فلاصہ ان آیقوں کا یہ نکلا کہ نفس کو شہوات سے بچانا اور ان تمام قیدوں کا پابند ہونا جو عور توں کے بارے میں مذکور ہوئیں ہرگر د شوار امر نہیں اور آئی یابندی نہایت ضروری اور سراسر مفید ہے۔

۵۰۔ اکل علال کی تاکید: مطلب یہ ہے کہ کسی کو کسی کا مال ناحق کھا لینا مثلاً جھوٹ بول کر یا دغابازی سے یا چوری سے ہرگز درست نہیں ہاں اگر سوداگری یعنی بیع و شراء کروتم باہمی رضامندی سے تواس میں کچھ حرج نہیں اس مال کو کھالوجس کا غلاصہ یمی نکلا کہ جائز طریقہ سے لینے کی ممانعت نہیں جو مال کو ترک کرناتم پر دشوار ہو۔

۵۸۔ قتل کی ممانعت: یعنی آپ میں ایک دوسرے کو قتل بھی مت کرو۔ بیشک اللہ تعالیٰ تم پر مہربان ہے کہ بلاوجہ کسی کے مال یا جان میں تصرف کرنے کو منع فرما دیا اور تم پر ایسے احکام بھیجے جن میں سراسر تمہارے لئے بہبودی اور خیریت ہے۔

ہم اس کو ڈالیں گے آگ میں اور یہ اللہ پر آسان ہے

وَمَنْ يَنْفَعَلْ ذَٰلِكَ عُدُوانًا وَّظُلُمًا فَسَوْفَ ٣- اور جُوكُونَى يه كام كرے تعدى سے اور ظلم سے تو نُصْلِيْهِ نَارًا ﴿ وَكَانَ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرًا

۳۱۔ اگر تم بچتے رہو گے ان چیزوں سے جو گناہوں میں إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَآبِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ بڑی میں تو ہم معاف کر دیں گے تم سے چھوٹے گناہ عَنْكُمْ سَيِّاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُمْ مُّدْخَلًا تہمارے اور داخل کریں گے تم کو عزت کے مقام میں [70]

گريمًا 🗃 ۵۹ ۔ یعنی اور جو کوئی ظلم اور زیادتی سے بازیہ آئے بلکہ ناحق اوروں کا مال کھائے یا ظلما کسی کو قتل کر ڈالے تواس کا ٹھ کانہ دوزخ ہے اور ایسے ظالموں کو آگ میں ڈال دینا غدا تعالیٰ کو دشوار نہیں بالکل سل اور آسان ہے تو اب کوئی یہ یہ سمجھ بیٹھے کہ ہم تو مسلمان میں دوزخ میں کیسے جاسکتے میں اللہ تعالیٰ مالک و مختار ہے اس کو عدل وانصاف سے کون چیزروک سکتی ہے۔ ٠٠۔ ارتکاب کبائر و سئیات میں معتزلہ کا جواب: پہلی آیت میں مذکور تھا کہ جو کوئی ظلما کسی کے مال یا جان کو نقصان پہنچائے گا تو اس کی سزاجہنم ہے جس سے معلوم ہوگیا تھاکہ حق تعالیٰ کی نافرمانی بندہ کے لئے موجب عذاب ہے اب اس آیت میں گناہوں سے بچنے کی ترغیب اور گناہوں سے اجتناب کرنے پر وعدہ مغفرت اور جنت کی توقع اور طمع دلائی جاتی ہے تاکہ اس کو معلوم کر کے ہرایک گناہوں سے احتراز کرنے میں کوشش کرے اور معلوم ہو جائے کہ جو کبیرہ گناہ مثلاً کسی کا مال غصب یا سرقہ کرنے یا کسی کو ظلما قتل کرنے سے پچ گیا جن کا ذکر امہی گزرا تواس کے وہ تمام صغیرہ گناہ بخشے جائیں گے جن کا مرتکب بغرض تحصیل و تنحمیل سرقہ اور قتل ہوا تھا۔ اس آیت میں چند باتیں بحث طلب ہیں مگر اصل سب کی یہی ہے کہ آیت کا اصلی اور عمدہ مطلب معلوم

ہو جائے جس سے تمام امور کا جان لینا سمل ہو جائے۔ سومعتزلہ اور ان کے موافقین نے سرسری طور پر اس آیت کا یہ مضمون سمجھ لیا کہ اگر کبیرہ گنا ہوں سے بیجتے رہوگے یعنی کبیرہ گناہ ایک بھی نہ کرو گے تو پھر محض صغیرہ گو کتنے ہی ہوں ضرور معاف کر دیے ، جائیں گے اور اگر صغائر کے ساتھ کبیرہ کیف مااتفق ایک یا دو بھی شامل ہو گیا تواب معافی ممکن نہیں بلکہ سب کی سزا ضروری ہو گئے: اور اہل سنت فرماتے ہیں کہ ان دونوں صورتوں میں اللہ تعالیٰ کو معافی اور مواغذہ کا اغتیار بدستور محقق ہے اول صورت میں معافی کا لازم ہونا اور دوسری صورت میں مواغذہ کو واجب سمجھنا معتزلہ کی بدفہمی اور کم فہمی ہے اور اس آیت کے ظاہری الفاظ اور سرسری مضمون سے جومعتزلہ کا مذہب راجح نظرآتا ہے اس کا جواب کسی نے تو یہ دیا کہ انتفاء شرط سے انتفاء مشروط کوئی ضروری امر ہر گزنہیں کسی نے یہ کھا کہ لفظ کبائر سے جوآیت میں مذکور ہے اکبرالکبائر یعنی خاص شرک مراد لے لیا اور لفظ کبائر کی جمع لانے کی وجہ تعدد انواع شرک کو قرار دیا اور اس کے ذیل میں چند اور باتیں بھی زیر بحث آگئیں مگر ہم ان سب امور کو نظر انداز کر کے صرف اس آیت کے محقق اور عمدہ معنی ایسے بیان کئے دیتے ہیں جو نصوص اور عقل کے مطابق اور قواعد اور ارشاد محققین کے موافق ہوں اور بشرط فہم وانصاف معنی مذکور کے بعد تام ضمنی باتیں خود بخود عل ہو جائیں اور خلاف معتزلہ خود بخود مضمحل ہو کر معتزلہ کے عدم تدبر اور کم قہمی پر حجت قوی بن جائے اور اہل حق کواس کے ابطال و تردید کی طرف توجہ فرمانے کی عاجت ہی نہ رہے موغورے سنے کہ یہ توظاہر ہے کہ ارشاد اِنْ تَجْتَنِبُوْ ا كَبَابِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّا تِكُمْ وَكُه يمال مذكور ہے اور ارشاد الَّذِيْنَ يَجْتَنِبُوْنَ كَبْيِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ بوسوره نجم میں موبود ہے ان ہر دوارشاد كا مدعی ایک ہے صرف لفظوں میں تھوڑا سا فرق ہے تواب جو مطلب ایک آیت کا ہو گا وہی دوسری آیت کا لیا جائے گا سوسورہ ا نجم کی آیت کی نسبت حضرت عبداللہ بن عباس کا ارشاد بخاری وغیرہ کتب عدیث میں صاف موجود ہے عن ابن عباس قال مارأيت شيئا اشبه باللم مما قال ابو هريرة عن النبي ﷺ ان لله كتب على ابن ادم حظه من الزني ادرك ذٰلك لا محالة فزني العين النظر و زني اللسان المنطق والنفس تمني و تشتهي والفرج یصدق ذلك و یکذبه انتهلی ـ بشرط فهم اس مدیث سے ہر دوآیات سابقہ کے واقعی اور تحقیقی مطلب كا پورا سراغ لگ گیا اور حضرت ابن عباسؓ جبرالامۃ اور لسان القرآن کے فرمانے سے یہ بھی معلوم ہوگیا کہ کمم اور علیٰ ہذالقیاس سیات کے معنی اس سے بہتر نہیں ملے تواب اس مطلب کے مقابلہ میں کوئی دوسری تقریر مضمون آیت کے متعلق کیونکر قابل ترجیح اور لائق پیند ہو سکتی ہے بالحضوص معتزلہ کی ہرزہ گوئی کیسے قابل التفات اور لائق جواب سمجھی جا سکتی ہے اور واقعی مدیث مذکور کا مطلب

اور حضرت ابن عباس نے جو اس سے بات نکالی ایسی عجیب اور قابل قبول تحقیق ہے کہ جس سے مضمون ہر دو آیت خوب محقق ہوگیا اور معتزلہ کے خرافات کی گنجائش اور اہل حق کو اس کی تر دید کی ضرورت بھی ینہ رہی اور ذیلی اور ضمنی اقوال وانتلافات بھی بہت نوبی سے طے ہو گئے۔ چنانچہ اہل فہم ادنیٰ مامل سے سمجھ سکتے ہیں بغرض توضیح ہم بھی مدیث مذکور کا غلاصہ عرض کئے دیتے ہیں۔ حضرت عبداللہ بن عباس فرماتے ہیں کہ آیت سورہ نجم میں جو لفظ کمم فرمایا گیا ہے جس کی کہ معافی کا وعدہ کیا ہے اس کی تعیین اور تحقیق کے متعلق حدیث ابی ہریرہ سے بہتر ہم کو کوئی چیز معلوم نہیں ہوئی جس کا غلاصہ یہ ہے کہ حضرت رسول کریم ﷺ آئی آغیر نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے ابن آدم کے ذمہ پر جوزنا کا حصہ مقرر فرما دیا ہے وہ ضروراس کومل کر رہے گا سوفعل زنا میں آنکھ کا حصہ تو دیکھنا ہے اور زبان کا حصہ یہ ہے کہ اس سے وہ باتیں کی جائیں جو فعل زنا کے لئے مقدمات اور اسباب ہوں اور نفس کا صہ یہ ہے کہ زناکی تمنا اور اس کی خواہش کرے لیکن فعل زنا کا تحقق اور اس کا بطلان دراصل فرج یعنی شرمگاہ پر موقوف ہے یعنی اگر فرج سے زنا کا صدور ہوگیا تو آنکھ زبان دل سب کا زانی ہونا محقق ہوگیا اور اگر باوجود تحصیل جلہ اسباب و ذرائع صرف فعل فرج کا تحقق نہ ہوا بلکہ زنا سے توبہ اور اجتناب نصیب ہو گیا تو اب تمام وسائل زنا جو کہ فی نفسہ مباح تھے فقط زنا کی تبعیت کے باعث گناہ قرار دیے گئے تھے وہ سب کے سب لائق مغفرت ہو گئے یعنی ان کا زنا ہونا باطل ہوگیا اور گویا ان کا قلب ماہیت ہو کر بجائے زنا عبادت بن گئی کیونکہ فی نفیہ تووہ افعال نہ معصیت تنھے نہ عبادت بلکہ مباح تنھے صرف اس وجہ سے کہ وہ زنا کا وسید بنتے تھے معصیت میں داخل ہو گئے تھے جب زما کے لئے وسید نہ رہے بلکہ زما ہی بوجہ اجتناب معدوم ہو چکا تواب ان وسائل کا زنا کے ذیل میں شار ہونا اور ان کو معصیت قرار دینا انصاف کے صریح مخالف ہے مثلاً ایک شخص مسجد میں پہنچا چوری کے خیال سے مگر وہاں جاکر عین موقع پر تنبہ پیش آیا اور چوری سے توبہ کی اور رات بھراللہ کے واسطے نماز پڑھتا رہا تو ظاہر ہے کہ جو رفتار سرقه کا ذریعه نطرآنا تها وه اب توبه اور نماز کا ذریعه موگیا تواس حدیث ابوهریره کو سن کر عبدالله بن عباس سمجھ گئے که لمم وه باتیس ہیں جو دراصل گناہ نہیں مگر گناہ کا سبب ہو کر گناہ بن جاتی ہیں توآیت کا مطلب یہ ہوگا کہ وہ لوگ بڑے گناہ اور کھلے گناہ سے تو بچتے ہیں ہاں صدور لمم کی نوبت آ جاتی ہے مگر بڑے اور اصلی گناہ کے صدور سے پہلے ہی وہ اپنے قصور سے تائب اور مجتنب ہو جاتے ہیں تواب ابن عباس نے جیسے حدیث ابو ہریرہ سے آیت سورہ نجم کا مطلب سمجھ لیا ہم کو چاہئے کہ وہی معنی حب ارشاد ابن عباس ہم آیت سورہ نساء کے بے تکلف سمجھ لیں جس کے بعد بحداللہ نہ ہم کواس کی ضرورت ہوگی کہ اس آیت کی توضیح میں گناہ صغیرہ اور کبیرہ کی مختلف تفسیریں نقل کریں اور نہ معتزلہ کے استدلال کے جواب کا فکر ہو گا اور تکفیر سیآت کی وجہ اور دخول جنت کا سبب بھی بسولت مطابق قواعد معلوم ہو جائے گا اور اجتناب کے معنی بھی ظاہر ہو جائیں گے اور چھوٹی چھوٹی باتیں انثاء اللہ بشرط تدبر لے ہو جائیں گی خلاصہ ہر دو آیت مذکور کا حب ارشاد عدیث و بیان ابن عباس یہ ہوا کہ جو لوگ ان گناہوں سے رکیں گے اور ان کے ارتکاب سے اپنے نفس کو ہٹاتے رہیں گے جو گناہ کہ گناہوں کے سلسلہ میں مقصود اور بڑے سمجھے جاتے ہیں تو اس اجتناب اور رک جانے کی وجہ سے ان کے وہ برے کام جو انہوں نے کسی بڑے گناہ کے حصول کی طمع میں کئے ہیں معاف کر دئے جائیں گے اور حب ارشاد و امامن خاف مقامر ربعہ و نھی النفس عن الھوئی فان کئے ہیں معاف کر دئے جائیں گے اور حب ارشاد و امامن خاف مقامر ربعہ و نھی النفس عن الھوئی فان الجنة ھی الماوی وہ لوگ جنت میں داخل ہوں گے۔ یہ مطلب نہیں کہ سلسلہ زنا کے صفائر کسی دوسرے سلسلہ کے بڑے گناہ مثلاً شراب نواری نہ کرنے سے فروگذاشت ہو جائیں گے یا شراب نواری کی وجہ سے ان کا موافذہ لازم اور واجب ہو جائے گا۔ واللہ اعلم۔

۳۲۔ اور ہوس مت کروجس چیز میں بڑائی دی اللہ نے ایک کو ایک پر [۱۱] مردول کو حصہ ہے اپنی کائی سے اور عورتوں کو حصہ ہے اپنی کائی سے اور مانگو اللہ سے اس کا فضل بیشک اللہ کو ہر چیز معلوم ہے [۱۲]

وَلَا تَتَمَنَّوا مَا فَضَّلَ اللهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضَ كُمْ عَلَى بَعْضَ كُمْ عَلَى بَعْضَ لَا لِرِجَالِ نَصِيْبُ مِّمَّا اكْتَسَبُوا وَلِلنِسَاءِ نَصِيْبُ مِّمَّا اكْتَسَبُنَ وَسُتَلُوا وَلِلنِسَاءِ نَصِيْبُ مِّمَّا اكْتَسَبُنَ وَسُتَلُوا اللهَ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّ الله كَانَ بِكُلِّ شَيْءِ اللهَ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّ الله كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا

۳۳۔ اور ہر کسی کے لئے ہم نے مقرر کر دیے ہیں وارث اس مال کے کہ چھوڑ مریں مال باپ اور قرابت والے اور جن سے معاہدہ ہوا تمہارا ان کو دے دو ان کا حصہ بیشک اللہ کے روبرو ہے ہر چیز [۱۳]

وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِلانِ وَالْأَقْرَبُونَ فَ وَالَّذِيْنَ عَقَدَتُ آيُمَانُكُمُ فَاتُوهُمُ نَصِيْبَهُمُ لَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ فَاتُوهُمُ نَصِيْبَهُمُ لَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ فَيْءٍ شَهِيْدًا فَيْ

ا<sub>ل</sub>۔ ایک دوسرے کی فضیلت کی حرص مذکرو: یعنی حق تعالیٰ جوکسی کوکسی پر کسی امر میں شرافت و فضیلت اور اختصاص وامتیار

عنایت فرمائے تو تم اس کی ہوس اور حرص مت کروکیونکہ یہ بھی گویا ایسا ہی ہے کہ کسی کے خاص مال اور جان میں بلاوجہ دست اندازی کی جائے جس کی حرمت ابھی گذر چکی اور نیزاس سے باہم تحاسد و تباغض پیدا ہوتا ہے اور حکمت الهی کی مخالفت بھی لازم آتی ہے۔ بعض عور توں نے آپ الٹی آلیکی کی خدمت میں عرض کیا کہ کیا سبب ہے کہ ہر جگہ حق تعالیٰ مردوں کو خطاب فرماتا ہے اور ان کو عکم کرتا ہے عور توں کا ذکر نہیں کیا جاتا اور میراث میں مرد کو دہرا حصہ دیا جاتا ہے عورت سے اس آیت میں ان سب کا جواب ہوگیا۔

۱۲۔ یعنی مردوں اور عورتوں کے لئے حصہ مقرر ہے جیہا کچھ وہ کام کرتے ہیں۔ خلاصہ یہ ہواکہ ہرایک کواس کے عل کا بدلا پورا ملت ہے اس میں ہرگز کمی نہیں کی جاتی جو کسی کو شکایت کا موقع ملے ہاں یہ بات دوسری ہے کہ وہ اپنی حکمت اور رحمت کے مطابق کسی کو خاص بڑائی اور فضیلت عنایت کرے اس کی حرص اور شکایت کرنی بیجا ہوں ہے۔ البتہ اپنے عمل کے معاوضہ سے اور زیادہ ثواب وانعام مانگو تو بہتر اور مناسب ہے اس میں کچھ خرابی نہیں تواب جو فضل کا طالب ہواس کو لازم ہے کہ عمل کے ذریعہ سے طلب کرے حمد اور تمنی سے فضل کا طالب نہ ہواور اللہ تعالیٰ کو ہرایک چیز کا پورا علم ہے ہرایک کے درجے اور اس کے استحقاق کو خوب جانتا ہے اور ہرایک کے مناسب شان اس سے معاملہ کرتا ہے تو اب جس کو فضیلت عطاکر تا ہے سرا سے معاملہ کرتا ہے تو اب جس کو فضیلت عطاکر تا ہے سرا سے معاملہ کرتا ہے تو اب جس کو فضیلت عطاکر تا ہے سرا عمر علم اور حکمت کے مطابق ہے کوئی اپنی لا علمی کی وجہ سے کیوں اس میں خلجان کرے۔

۱۳۔ مرنے والے کے ورثاء کا حق اداکرو: یعنی مرد ہویا عورت ہرایک کے لئے تم میں سے اے مسلمانو ہم نے وارث مقرر کر دیے اس مال کے جس کو چھوڑ مریں والدین اور قرابت والے کسی کو اس سے محروم نہیں رکھا اور جن لوگوں سے تمہارا معاہدہ ہوا ہے ان کو کیا ہے۔ ان کو ان کا صد ضرور پہنچا دواللہ تعالیٰ کو تمام امور کا علم ہے کہ وارثوں کا کیا حصہ ہونا چاہئے اور جن سے معاہدہ ہوا ہے ان کو کیا ملنا چاہئے اور ہمارے ان ادکام کو کون بجا لاتا ہے اور کول نافرمانی کرتا ہے۔ فائد اکثر لوگ حضرت الشی آئی کے ساتھ اکیلے اکیلے مسلمان ہوگئے تھے اور ان کا سب کنبہ اور تمام اقربا کا فرچھے آتے تھے تو اس وقت حضرت الشی آئی نے دو دو مسلمانوں کو آئیں میں بھائی کر دیا تھا وہی دونوں آئیں میں ایک دوسرے کے وارث ہوتے جب ان کے اقربا بھی مسلمان ہوگئے تب یہ آیت ازی کہ میراث تو اقربا اور رشتہ داروں ہی کا حق ہے اب رہ گئے وہ منہ بولے بھائی تو ان کے لئے میراث نہیں ہاں زندگی میں ان کے ساتھ سلوک ہے اور مرتے وقت کچھ وصیت کر دے تو مناسب ہے مگر میراث میں کوئی حصہ نہیں۔

الرِّ جَالُ قَوْمُونَ عَلَى النِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ اللهُ المِّعْضِهُمْ عَلَى بَعْضِ وَّبِمَآ اَنْفَقُوا مِنَ امْوَالِهِمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَآ اَنْفَقُوا مِنَ امْوَالِهِمْ فَالصَّلِحْتُ قَنِتْتُ حَفِظْتُ لِللهُ وَالْتِي تَخَافُونَ لِللهُ وَالْتِي تَخَافُونَ لَيْلُهُ وَالْتِي تَخَافُونَ فَي لِللهُ وَالْتِي تَخَافُونَ فَي لِللهُ وَالْتِي تَخَافُونَ فَي لَلْهُ وَالْتِي تَخَافُونَ فَي لَلْهُ وَالْتِي تَخَافُونَ فَي فَلْوَهُنَ وَاهْجُرُوهُنَ فِي لَلْهُ وَالْمِي اللهُ وَالْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَ فَإِنْ اطْعَنكُمُ اللهَ كَانَ الله كَانَ فَلَا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا فَإِنَّ الله كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴿

وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابُعَثُوْ احَكَمًا مِنْ أَهْلِهَا ۚ إِنْ يُحْرِيداً مِنْ أَهْلِهَا ۚ إِنْ يُحْرِيداً مِنْ أَهْلِهَا ۚ إِنْ يُحْرِيداً إِنْ اللهُ كَانَ اللهُ كَانَ اللهُ كَانَ عَلِيْمًا خَبِيرًا ﴿

۳۳۔ مرد عاکم ہیں عورتوں پر اس واسطے کہ بڑائی دی اللہ نے ایک کو ایک پر اور اس واسطے کہ خرچ کیے انہوں نے ایک کو ایک پر اور اس واسطے کہ خرچ کیے انہوں نے اپنے مال [۱۳] پھر جو عورتیں نیک میں سو تابعدار ہیں نگہانی کرتی ہیں پیٹے بیچے اللہ کی حفاظت سے [۱۵] اور جن کی بدخوئی کا ڈر ہو تم کو تو ان کو سمجھاؤ اور جدا کرو سونے میں اور مارو [۲۱] پھر اگر کھا مانیں تمہارا تو مت تلاش کرو ان پر راہ الزام کی بیشک اللہ ہے سب سے اوپر بڑا [۲۰]

۳۵۔ اور اگر تم ڈرو کہ وہ دونوں آپ میں صدر کھتے ہیں تو کھڑ اگر و ایک منصف مرد والوں میں سے اور ایک منصف عورت والوں میں سے [۲۸] اگر یہ دونوں چاہیں گے کہ صلح کرا دیں تو اللہ موافقت کر دے گا ان دونوں میں بیٹک اللہ سب کچھ جانے والا خبردار ہے [19]

۱۹۲ مردوں کی فضیلت اور اس کی حکمت: پہلی آیتوں میں مذکور تھا کہ مرد اور عورتوں کے حقوق کی پوری رعایت فرمائی گئی اگر رعایت حقوق میں فرق ہوتا تو عورتوں کو شکایت کا موقع ہوتا۔ اب آیت میں مرد اور عورت کے درجہ کو بتلاتے ہیں کہ مرد کا درجہ بڑھا ہوا ہے عورت کے درجہ سے اس لئے فرق مدارج کے باعث جو احکام میں فرق ہوگا وہ سراسر حکمت اور قابل رعایت ہوگا۔ اس میں عورت اور مرد بقاعدہ حکمت ہرگز برابر نہیں ہوسکتے عورتوں کو اس کی خواہش کرنی بالکل بے جا ہے۔ خلاصہ یہ ہوگا۔ اس میں عورت اور مرد بقاعدہ حکمت ہرگز برابر نہیں ہوسکتے عورتوں کو اس کی خواہش کرنی بالکل بے جا ہے۔ خلاصہ یہ ہوگا۔ مردوں کو عورتوں پر اللہ تعالیٰ نے اصل سے کہ مردوں کو عورتوں پر اللہ تعالیٰ نے اصل سے بعضوں کو بعضوں پر یعنی مردوں کو عورتوں پر علم و عمل میں کہ جن دونوں پر تمام کمالات کا مدار ہے فضیلت اور بڑائی عطا فرمائی جس

کی تشریخ اعادیث میں موبود ہے دوسری وجہ بوکبی ہے یہ ہے کہ مرد عورتوں پر اپنا مال خرچ کرتے ہیں اور مہر اور نوراک اور پوشاک جلہ ضروریات کا تکفل کرتے ہیں۔ مطلب یہ ہے کہ عورتوں کو مردوں کی علم برداری چاہئے۔ فائدہ ایک صحابیہ نے اپنے فاوند کی نافرمانی بہت کی آخر کو مرد نے ایک طانچہ مارا عورت نے اپنے باپ سے فریاد کی عورت کے باپ نے حضرت الٹی ایکٹی خاوند کی نافرمانی بہت کی آخر کو مرد نے ایک طانچہ مارا عورت نے اپنے فاوند سے بدلہ لیوے اتنے میں یہ آیت اتری اس پر آپ الٹی ایکٹی نے فرمایا کہ مم نے کچھ چاہا اور اللہ تعالیٰ نے کچھ اور چاہا اور جو کچھ اللہ نے چاہا وہی خیر ہے۔

10- یعنی جو عورتیں نیک ہیں وہ مردوں کی تابعداری کرتی ہیں اور اللہ کے حکم کے موافق خاوند کی پیٹھ پیچھے اس کی رضا کے موافق اپنے نفس اور خاوند کے مال کی حفاظت کرتی ہیں اپنے نفس اور مال زوج میں کسی قسم کی خیانت نہیں کرتیں ۔

17۔ عورتوں کی تادیب کا طریقہ: یعنی اگر کوئی عورت خاوند سے بدخوئی کرے تو پہلا درجہ تو یہ ہے کہ مرداس کو زبانی فہائش کرے اور سجھا دے اگر نہ مانے تو دوسرا درجہ یہ ہے کہ جدا سووے لیکن اسی گھر میں اس پر بھی نہ مانے تو آخری درجہ یہ ہے کہ اس کو مارے بھی پر نہ ایساکہ جس کا نشان باقی رہے یا ہڈی ٹوٹے ہر تقصیر کا ایک درجہ ہے اس کے موافق تادیب اور تنبیہ کی اجازت ہے جس کے تین درجے ترتیب وار آیت میں مذکور میں اور مارنا پیٹنا آخر کا درجہ ہے سرسری قصور پر نہ مارے ہاں قصور زیادہ ہو پھر مارنے میں حرج نہیں جس قدر مناسب ہومارے پیٹے مگر اس کا لحاظ رہے کہ ہڈی نہ ٹوٹے اور نہ ایسا زخم پہنچائے کہ جس کا نشان باقی رہ جائے۔

۱۲۔ یعنی وہ عورتیں تمہاری نصیحت یا علیحدگی یا ضرب و تادیب کے بعد اگر بدنوئی اور نافرمانی سے باز آ جائیں اور بظاہر مطیع ہو جائیں تو تم بھی بس کر جاؤاوران کے قصوروں کی کھود کرید مت کرواور خواہ مخاہ ان کے ملزم بنانے میں خدا سے ڈروبیشک اللہ تم سب سے خالب اور سب پر عاکم ہے نہ عورتوں کے معاملہ میں بدگانی سے کام لواور نہ تھوڑے قصور پر اخیر کی سزا دینے لگو بلکہ ہر قصور کی ایک عد ہے اور مارنا اخیر کا درجہ ہے۔

18۔ گھریلو جھگروں میں منصف بنانے کا عکم: یعنی اے مسلمانو اگر تم کو اندیشہ ہوکہ خاوند اور عورت میں مخالفت اور صد ہے وہ اپنے باہمی نزاع کو خود یہ سلجھا سکیں گے تو تم کو چاہئے کہ ایک منصف مرد کے اقارب میں سے اور ایک منصف عورت کے اقارب میں سے مقرر کر کے بغرض فیصلہ زوجین کے پاس بھیجو کیونکہ اقارب کو ان کے حالات بھی زیادہ معلوم ہوں گے اور ان سے مقرر کر کے بغرض فیصلہ زوجین کے پاس بھیجو کیونکہ اقارب کو ان کے حالات بھی زیادہ امید ہے یہ دونوں منصف احوال کی تحقیق کریں گے اور جس کا جتنا قصور دیکھیں گے اس کو سمجھا کر باہم

موافقت کرا دینگے۔

79۔ یعنی اگر دونوں منصف اصلاح بین الزوجین کا قصد کریں گے تواللہ تعالیٰ ان کے حن نیت اور حن سعی سے زوجین میں موافقت کرا دے گا۔ بیشک اللہ تعالیٰ کو تمام چیزوں کا علم اور اطلاع ہے۔ رفع نزاع اور حصول اتفاق کے اسباب اور کیفیات اس کو خوب معلوم میں اس لئے نزاع زوجین کے رفع ہونے میں کوئی دشواری نہ ہوگی ان شاء اللہ۔

۳۹۔ اور بندگی کرواللہ کی اور شریک نہ کرواس کا کسی کو

[3] اور ماں باپ کے ساتھ نیکی کرو اور قرابت والول
کے ساتھ اور یتیموں اور فقیروں اور ہمسایہ قریب اور
ہمسایہ اجنبی اور پاس بیٹے والے اور مسافر کے ساتھ اور
اپنے ہاتھ کے مال یعنی غلام باندیوں کے ساتھ بیشک
الیہ کو پہند نہیں آیا اڑانے والا بڑائی کرنے والا [3]

۳۷۔ جو کہ بخل کرتے ہیں اور سکھاتے ہیں لوگوں کو بخل اور چھپاتے ہیں جو ان کو دیا اللہ نے اپنے فضل سے اور تیار کر رکھا ہے ہم نے کا فروں کے لئے عذاب ذلت کا [۲۶]

۳۸۔ اور وہ لوگ جو کہ خرچ کرتے ہیں اپنے مال لوگوں کے دکھانے کو اور ایمان نہیں لاتے اللہ پر اور نہ قیامت کے دن پر اور جس کا ساتھی ہوا شیطان تو وہ بہت برا ساتھی ہے [۲۶]

إلَّذِيْنَ يَبُخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخُلِ وَيَكْتُمُونَ مَآ اللَّهُ مِنْ فَضُلِهِ ﴿ وَيَكْتُمُونَ مَآ اللَّهُمُ اللهُ مِنْ فَضُلِهٖ ﴿ وَاَعْتَدُنَا لِلْكُفِرِيْنَ عَذَابًا مُّهِيئًا ﴿

وَالَّذِيْنَ يُنُفِقُونَ اَمُوَالَهُمُ رِئَآءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُونَ يُنُفِقُونَ اَمُوَالَهُمُ رِئَآءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِ الْأَخِرِ ﴿ وَمَنَ يُؤْمِ اللَّخِرِ ﴿ وَمَنَ يَكُنِ الشَّيُطُنُ لَهُ قَرِينًا هَا اللَّمَاءَ قَرِينًا هَا

٠٠ يعنی عبادت اور نيک عمل خدا پر يقين کر کے اور ثواب آخرت کی توقع سے کرو فخر اور ريا سے مال دينا يہ بھی شرک ہے گو کم

درجہ کا ہے۔

ا>۔ حقوق العباد اور انکی تربیب: بیامی اور نساء اور وریڈ اور زوجین کے حقوق اور انکے ساتھ حن معاملہ کو بیان فرما کر اب یہ ارشاد

ہے کہ ہر ایک کا حق درجہ بدرجہ تعلق کے موافق اور عاجمتندی کے مناسب ادا کروسب سے مقدم اللہ تعالیٰ کا حق ہے پھر مال

باپ کا پھر درجہ بدرجہ سب واسطہ داروں اور عاجمتندوں کا اور ہمسایہ قریب اور غیر قریب سے مراد قرب و بعد نبی ہے یا قرب و

بعد مکانی صورت اولی میں یہ مطلب ہوگا کہ ہمسایہ قرابتی کا حق ہمسایہ اجنبی سے زیادہ ہوگا اورصورت ثانیہ کا مدعایہ ہوگا کہ پاس کا

ہمسایہ کا حق بعید یعنی جو کہ فاصلہ سے رہتا ہے اس سے زیادہ ہے اور پاس بیٹے والے میں رفیق سفر اور پیشہ کے اور کام کے

شریک اور ایک آقا کے دو لوکر اور ایک استاد کے دو شاگر داور دوست اور شاگر داور مرید وغیرہ سب داخل ہیں اور مسافر میں معان

غیر ممان دونوں آگئے اور مال مملوک غلام اور لونڈی کے علاہ دیگر جوانات کو بھی شامل ہے آخر میں فرما دیا کہ جس کے مزاج میں

ہمراور تود پسندی ہوتی ہے کہ کسی کو اپنے برابر نہ سجھے اپنے مال پر مغرور اور عیش میں مشغول ہو وہ ان حقوق کو ادا نہیں کرتا سواس سے احتراز رکھواور جدارہو۔

۳۶۔ دکھاوے کے لئے خرچ کرنے والے: اور وہ خود پسند میں کہ اپنا مال لوگوں کے دکھانے کو خرچ کرتے ہیں۔ یعنی اللہ کے لئے خرچ کرنے میں تو خود بھی بخل کرتے ہیں اور دوسروں کو بھی بخل کی تر غیب دیے ہیں لیکن لوگوں کے دکھانے کو اپنا مال خرچ کرتے رہتے ہیں اور ان کو نہ اللہ پر ایمان ہے نہ قیامت کے دن پر کہ حصول رضائے جی تعالیٰ اور تحصیل ثواب اخروی ان کو مقصود ہو۔ اور اللہ کے یہاں مقبول اور پسندیدہ یہ ہے کہ ان حقداروں کو دیا جائے جن کا اول ذکر ہو چکا اور دیے میں اللہ کی خوشنودی اور آخرے کے ثواب کی توقع ہواس سے معلوم ہوگیا کہ اللہ کی راہ میں جیسا بخل کرنا برا ہے ویسا ہی لوگوں کے دکھانے کو خرچ کرنا برا ہے اور ایسا کام وہی کرتے ہیں جن کا رفیق شیطان ہے جوان کو ایسے کام پر آمادہ کرتا ہے۔

وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوُ امَنُوا بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللهُ وَالْيَوْمِ اللهُ وَالْيَوْمِ اللهُ وَكَانَ اللهُ بِمِمْ عَلِيْمًا ﴿

إِنَّ اللهَ لَا يَظُلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَ إِنْ تَكُ كَا مَثَنَا اللهَ لَا يَظُلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَ إِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضعِفْهَا وَيُؤْتِ مِنْ لَّدُنْهُ اَجُرًا عَظِيْمًا عَظِيْمًا

فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنُ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيْدٍ وَكُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيْدٍ وَجَنْنَا بِكَ عَلَى هُؤُلَآءِ شَهِيْدًا ﴿

يَوْمَبِدٍ يَّوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوَ تُسَوِّى بِهِمُ الْاَرْضُ وَلَا الرَّسُولَ لَوُ تُسَوِّى بِهِمُ الْاَرْضُ وَلَا يَّكُتُمُونَ اللهَ حَدِيْثًا ﴿

۳۹۔ اور کیا نقصان تھا ان کا اگر ایان لاتے اللہ پر اور قیامت کے دن پر اور خرچ کرتے اللہ کے دیے ہوئے میں سے اور اللہ کوان کی خوب خبرہے [۴۶]

۰۸۔ بیشک اللہ حق نہیں رکھتا کسی کا ایک ذرہ برابر اور اگر نیکی ہو تواس کو دونا کر دیتا ہے اور دیتا ہے اپنے پاس سے بڑا ثواں [۵۶]

الا۔ پھر کیا عال ہو گا جب بلاویں گے ہم ہرامت میں سے احوال کھنے والا اور بلاویں گے تجھے کو ان لوگوں پر احوال بتانے والا [۲۶]

۳۷۔ اس دن آرزو کریں گے وہ لوگ جو کا فر ہوئے تھے اور رسول کی نافرمانی کی تھی کہ برابر ہو جاویں زمین کے اور نہ چھیا سکیں گے اللہ سے کوئی بات [۲۶]

۲۵۔ یعنی ان کافروں کا کچھ نقصان نہ تھا اگر وہ بجائے کفراللہ اور دن قیامت پر ایمان لاتے اور بجائے بخل وریا اللہ کی راہ میں مال کو خرچ کرتے بلکہ ان کا سراسر نفع ضرور تھا ضرر تواس میں ہے جس کو وہ اختیار کر رہے ہیں اور اللہ نوب جانتا ہے کہ وہ کیا اور کس نیت سے کر رہے ہیں اس کا عوض ان کو ملے گا۔ پہلی آیت میں گئف قُو نَ اَمْوَ اللَّهُمُ فرمایا تھا مال کو ان کی طرف مندوب کیا تھا۔ اب وَ اَنْفَقُو َ مِمَّا رَزَقَهُمُ الله فرمایا اس میں نظیف اشارہ ہے کہ وہ لوگ اپنا مال سمجھ کر جس طرح جی چاہتا ہے خرچ کرتے ہیں انکوچا ہے تھا کہ اللہ کا مال سمجھ کر اس کے عکم کے موافق خرچ کرتے۔

۵>۔ سزامیں انصاف اور جزامیں رحمت؛ یعنی اللہ تعالیٰ کسی کا حق ایک ذرہ کے برابر بھی ضائع نہیں فرماتا سوان کا فروں پر جو عذاب ہوگا وہ عین انصاف اوران کی بداعالی کا بدلہ ہے اوراگر ذرہ برابر بھی کسی کی نیکی ہوگی تواضعاف مضاعف اس کا اجر دے گا اور اپنی طرف سے ثواب عظیم بطور انعام اس کو عنایت کرے گا۔

۷۶۔ آخرت میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی گواہی: یعنی ان کافروں کا کیا برا عال ہو گا ۔ جس وقت کہ بلائیں گے ہم ہرامت اور ہر قوم میں سے گواہ ان کے حالات بیان کرنے والا اور ان کے واقعی معاملات ظاہر کرنے والا اس سے مراد ہرامت کا نبی اور ہر عمد کے صالح اور معتبر لوگ ہیں کہ وہ قیامت کو نافرمانوں کی نافرمانی اور فرمانبرداروں کی فرمانبرداری بیان کریں گے اور سب کے عالات کی گواہی دیں گے۔ اور تم کواے محمد النُّیُ آیمَ اِن پر یعنی تمہاری امت پر مثل دیگر انبیاءٔ کے احوال بتانے والا اور گواہ بنا کر لاویں گے اور پیر بھی اخمال ہے کہ ہیڈ کا آثارہ انبیائے سابقین پاکفار مذکورہ بالا کی طرف ہواول صورت میں انبیاء مراد ہوں تو مطلب یہ ہے کہ رسول اللہ الٹی آلین البیائے سابقین کی صداقت پر گواہی دیں گے جبکہ ان کی امتیں ان کی تکذیب کریں گی اور دوسرے احمال سے کفار مراد ہوں تو مطلب یہ ہے کہ انبیائے سابقین جیبا اپنی اپنی امت کے کفار فیاق کے کفروفیق کی گواہی دیں گے تم بھی اے محد ﷺ ان سب کی بداعالی پر گواہ ہو گے جس سے ان کی خرابی اور برائی خوب محقق ہوگی۔ ، ) ۔ آخرت میں نافرمانوں اور کفار کا پچھتاوا: یعنی جس دن ہرامت میں سے ان کے عالات بیان کرنے والا بلایا جائے گا اس دن کا فراور نا فرمان لوگ اس بات کی تمناکریں گے کہ کاش ہم زمین میں ملا دیے جاتے اور مٹی میں مل کر نبیت و نابود ہو جاتے آج پیدا نہ ہوتے اور ہم سے حیاب وکتاب نہ ہوتا اور وہ لوگ اللہ تعالیٰ سے کسی بات کا اخفا نہ کرسکیں گے اور ذرہ ذرہ کا حیاب ہوگا۔ شروع سورت سے مسلمانوں کو اقارب اور زوجین وغیرہ کے ادائے حقوق کی تاکید اور کسی کی حق تلفی کرنے اور جانی مالی نقصان پنچانے کی مانعت اور معاصی کی فرابی پر مطلع کر کے اس کے بعد وَاعْبُدُو اللّهَ وَلَا تُشْرِكُو ابِهِ شَيْئًا فرماكر اقارب اوریتامی اور مساکین اور ہمسایوں وغیرہ کے ساتھ احسان و سلوک کرنے کا ارشاد کر کے اسی کے ذیل میں پیجبراور خود پسندی اور بخل و ریا سے ڈرایا تھا جوالیے عیب ہیں کہ دوسروں کے حق اداکرنے اور کسی کے ساتھ سلوک کرنے سے روکتے بھی ہیں اور روپیہ پیسہ دینے والوں اور لوگوں کے ساتھ سلوک کرنے والوں کی طبیعت میں خوامخواہ آنے بھی لگتے ہیں۔

المَنْوُ اللَّ تَقْرَبُوا ٢٣- الله الله والوزديك مه جاؤناز كے جس وقت كه تم نشہ میں ہویماں تک کہ سمجھنے لگو جو کہتے ہواور یہ اس وقت کہ غمل کی عاجت ہو مگر راہ چلتے ہوئے یہاں تک که غسل کر لو[۸۰]اوراگر تم مریض ہویا سفر میں یا آیا

الَّذِيْنَ الصَّلُوةَ وَأَنْتُمُ شُكْرًى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُوْلُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيْلٍ حَتَّى ہو عورتوں سے کوئی شخص جائے ضرور سے یا پاس گئے ہو عورتوں کے پھر ملو کے پھر ملا تم کو پانی تو ارادہ کرو زمین پاک کا پھر ملو اپنے منہ کو اور ہاتھوں کو [۶۹] بیشک اللہ ہے معاف کرنے والا بخشے والا [۸۰]

تَغُتَسِلُوا ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ مَّرُضَى اَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ اَوْجَاءَ اَحَدُّ مِّنُكُمْ مِّنَ الْغَآبِطِ اَوْ لَمَسْتُمُ النِّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُوْا مَآءً فَتَيَمَّمُوا لَمَسْتُمُ النِّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُوْا مَآءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوْهِكُمْ وَايَدِيْكُمْ ﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوًّا غَفُورًا ﷺ وَايَدِيْكُمْ ﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوًّا غَفُورًا ﴾

٨> ـ نشے اور جنابت میں نمازکی ممانعت: پہلی آیات میں مسلمانوں کو خطاب تھا و اعبدو الله و لا تشرکو به شیئا الی آخر الآیات اور اسی کے ذیل میں کفار کی مذمت بیان فرمائی تھی جو کہ امور مذکورہ سابقہ کی مخالفت کرتے تھے اب اس کے بعد پھر مسلمانوں کو دربارہ صلوۃ بعض خاص ہدایتیں کی جاتی ہیں اوران ہدایات کو ماقبل کے ساتھ یہ مناسبت ہے کہ اس سے پہلے کفار اور اہل کتاب کی دو خرابیوں کا خاص طور پر ذکر تھا ایک اللہ پر ایمان بنہ لانا دوسرے اپنا مال اللہ کے لئے خرچ بنہ کرنا بلکہ لوگوں کے دکھانے کو اور اپنی عزت بڑھانے کو مال خرچ کرنا اور ظاہر ہے کہ پہلی خرابی کا منشاء تو علم کا نقصان اور جهل کا غلبہ ہے اور دوسری خرابی کی وجہ ہوائے نفس اور اپنی خواہش ہے جس سے معلوم ہو گیا کہ گمراہی کے بڑے سبب دو ہیں اول جمل جس میں حق و باطل کی تمیز ہی نہیں ہوتی دوسرے خواہش و شہوت جس سے باوجود تمیز حق و باطل حق کے موافق عمل نہیں کر سکتا۔ کیونکہ شوات سے قوت ملکی ضعیف اور قوت بہیمیہ قوی ہو جاتی ہے جس کا نتیجہ ملائکہ سے بعد اور شاطین سے قرب ہے جو بہت سی خرابیوں کی جڑ ہے تواب اس مناسبت سے حق تعالیٰ شانہ نے مسلمانوں کو نشہ کی حالت میں نماز پڑھنے سے اول منع فرمایا کہ یہ جمل کی عالت ہے اس کے بعد جنابت میں نماز پڑھنے سے روکا کہ بیہ عالت ملائکہ سے بعد اور شیاطین سے قرب کی عالت ہے۔ عدیث میں وارد ہے کہ جمال جنبی ہوتا ہے وہاں ملائکہ نہیں آتے واللہ اعلم اب آیت کا مطلب یہ ہواکہ اے ایمان والوجب تم کو کفراور ریا کی خرابی معلوم ہو چکی اور ان کے اضداد کی خوبی واضح ہو چکی تو اس سے نشہ اور جنابت کی حالت میں نماز پڑھنے کی خرابی کو مھی خوب سمجھ لوکہ ان کا منشاء مبھی وہی ہے جو کفروریا کا منشا تھا اس لئے نشہ میں نماز کے نزدیک یہ جانا چاہئے ٹاوقلتیکہ تم کواس قدر ہوش نہ آ جائے کہ جومنہ سے کھواس کو سمجھ مبھی سکواور نہ حالت جنابت میں نماز کے نزدیک جانا چاہیئے تاوقتیکہ غسل نہ کر لومگر عالت سفر میں اس کا حکم آگے مذکور ہے۔ فائدہ یہ حکم اس وقت تھاکہ نشہ اس وقت تک حرام یہ ہوا تھا۔ لیکن نشہ کی عالت

میں ناز پڑھنے کی ممانعت کر دی گئی تھی روایات میں منقول ہے کہ ایک جاعت صحابہ کی دعوت میں جمع تھی چونکہ شراب اس وقت تک حرام نہ ہوئی تھی اس لئے انہوں نے شراب پی تھی مغرب کا وقت آگیا تو سب اسی مالت میں نماز کو کھڑے ہوگئے الم نے سورہ قُلُ یّا یُّھاالْک کفِرُ وَنَ میں لاّ اَعْبُدُ مَا تَعْبُدُ وَنَ کی جگہ اعبد ما تعبدون بے ہوشی میں پڑھ دیا جس سے معنی بالکل خلاف اور غلط ہو گئے اس پر یہ آیت نازل ہوئی۔ اب اگر نیند یا غلبہ یا بیاری کی وجہ سے کسی کا ایسا مال ہو جائے کہ اس کی خبر نہ رہے کہ میں نے کیا کہا تو ایسی مالت کی نماز بھی درست نہ ہوگی جب ہوش آئے تو اس کی قضا ضرور کر

8) ۔ تیم کا کم بیعنی عالت جنابت میں نماز کا پڑھنا آہ فقتیکہ خسل نہ کر لے یہ کم جب ہے کہ کوئی ہذر نہ ہواور اگر کوئی ایسا عذر پیش آئے کہ پانی کے استعال سے معذوری ہواور طہارت کا عاصل کرنا ضروری ہو توا سے وقت زمین سے تیم کر لینا کافی ہے ۔ اب پانی کے استعال سے معذوری کی تین صورتیں بٹلائیں ایک بیاری کہ اس میں پانی ضرر کرتا ہے ۔ دوسری یہ کہ سفر در پیش ہے اور پانی اتنا موجود ہے کہ وضو کر لے توپیاس سے بلاک ہونے کا اندیشہ ہے دور دورتک پانی نہ ملے گا۔ تیسری یہ کہ پانی بالکل موجود ہی نمیں اس پانی پر موجود نہ ہونے کی صورت کے ساتھ دوصورتیں طمارت کے ضروری ہونے کی بیان فرمائیں ایک یہ کہ کوئی بائے ضرور سے فارخ ہو کر آیا اس کو وضو کی عاجت ہے دوسری یہ کہ عورت سے صحبت کی ہو تو اس کو غمل کی ضرورت ہونے بائم موجود ہی موجود ہی موجود ہی موجود ہی بائر دونوں ہا تھوں کو کمنیوں تک مل سے مئی طاہر ہے اور بعض چیوں کے لئے مثل پانی کے مطہ بھی ہے مثلا نہف، تلوار، پر مار کر دونوں ہا تھوں کو کمنیوں تک مل سے مئی طاہر ہے اور بعن چیوں کے لئے مثل پانی کے مطہ بھی ہے مثلا نہف، تلوار، پر ایس کے مؤل ہو ہو ہو ہو ہی پاک ہو جاتی ہے اور نیز ہاتھ اور چرہ پر مئی ملئے میں تذلل اور عجز بھی پر اس ہو تو بائی کی قائم مقام ایسی چری کی جائے جو پانی سے زیادہ سل الوصول ہو سوزمین کا ایسا ہونا ظاہر ہے کیونکہ وہ سب بھہ موجود ہے ۔ معمذا اس لیے اور اپنی اصل کی طرف ربوع کرنے میں گناہوں اور فراہوں سے بچاؤ ہے ۔ کافر بھی آرزہ کریں گے کہ خوا کہ انسان کی اصل ہے اور اپنی اصل کی طرف ربوع کرنے میں گناہوں اور فراہوں سے بچاؤ ہے ۔ کافر بھی آرزہ کریں گے کہ کس طرح ناک میں مل بائیں جیسا کہلی آیت میں مذکور ہوا۔

٨٠ يعنى الله تعالىٰ نے ضرورت كے وقت تيم كى اجازت ديدى اور مئى كو پانى كے قائم مقام كر ديا اس لئے كه وہ سولت اور

معافی دینے والا ہے اور ہندوں کی خطائیں بختے والا ہے اپنے ہندوں کے نفع و آسائش کو پہند فرماتا ہے جس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ نماز میں نشہ کی عالت میں جو کچھ کا کچھ پڑھا گیا تھا وہ بھی معاف کر دیا گیا۔ جس سے یہ خلجان نہ رہا کہ آئندہ کو توالیسی عالت میں نماز نہ پڑھیں گے مگر جو پہلے غلطی ہو گئی شایداس کی نسبت مواخذہ ہو۔

اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ أُوْتُوا نَصِيْبًا مِّنَ الْكِتْبِ
يَشُتَرُونَ الضَّلْلَةَ وَيُرِيدُونَ أَنُ تَضِلُّوا
السَّبِيْلَ ﴿

مِنَ الَّذِينَ هَادُوُا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنَ مَّوَاضِعِهِ وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَرَاعِنَا لَيًّا وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَرَاعِنَا لَيًّا بِالسِنَتِهِمُ وَطَعْنًا فِي الدِّيْنِ وَلَوْ اَنَّهُمُ وَالْمُنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرُنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرُنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرُنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرُنَا لَكُانَ خَيْرًا لَّهُمُ وَاقْوَمَ لُولُكِنَ لَعَنَهُمُ اللهُ لِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا عَلَيْلًا عُلِيْلًا عَلَيْلًا عَلَيْلً

۳۷۔ کیا تونے نہ دیکھا ان کو جن کو ملا ہے کچھ حصہ کتاب سے خرید کرتے ہیں گمراہی اور چاہتے ہیں کہ تم بھی بہک جاؤاپنی راہ سے

۲۵۔ اور اللہ خوب جانتا ہے تمہارے دشمنوں کو اور اللہ کافی ہے مدد گار[۱۸]

الام۔ بعضے لوگ یہودی پھیرتے ہیں بات کو اس کے مخط نے سے ادر نہ مانا اور کہتے ہیں ہم نے سا اور نہ مانا اور کہتے ہیں ہم نے سا اور نہ مانا اور کہتے ہیں کہ س نہ سایا جائیو [۱۸۸] اور کہتے ہیں راعنا [۱۸۸] اور کہتے ہیں کہ اور اپنی زبان کو اور عیب لگانے کو دین میں [۱۸۸] اور اگر وہ کہتے ہم نے سنا اور مانا اور سن اور ہم پر نظر کر تو بہتر ہوتا ان کے حق میں اور درست لیکن لینت کی ان پر اللہ نے ان کے کفر کے سبب سو وہ ایان نہیں لاتے مگر بہت کم [۱۸۸]

۱۸۔ یمودیوں کے تین گتاخانہ قول: ان آیات میں یمود کے بعض قبائے اور ان کے مکر و فریب کا بیان ہے اور ان کی ضلالت اور کفر پر خود ان کو اور نیز دوسروں کو مطلع کرنا ہے تاکہ ان سے علیحد رمیں چنانچہ اِنَّ اللّٰہَ لَا یُمِحِبُّ مِنْ کَانَ مُحْفَتَالًا فَحُوْرًا سے

لے کر یّا یُٹھا الَّذِیْنَ امَنُو لَا تَقُرَبُو الصَّلُوةَ تک یہود کے قبائ مذکور ہو بچے ہیں۔ بچ میں ایک خاص مناسبت سے نشہ اور جنابت میں نماز سے ممانعت فرما کر پھر یہود کے قبائے کا بیان ہے۔ یہود کو کتاب سے کچھ صد ملا یعنی لفظ پڑھنے کو ملے اور عل کرنا جو اصل مقصود تھا نہیں ملا اور گمراہی خرید کرتے ہیں یعنی پیغمبر آخرالزمان الیُّافِیَّا اِلَّم کے علات اور اوصاف کو دنیا کی عزت اور رشوت کے واسط چھپاتے ہیں اور جان اور چو کر انکار کرتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ مسلمان بھی دین سے پھر کر گمراہ ہو جائیں اور اللہ تعالیٰ اے مسلمانو تمہارے دشمنوں کو خوب جانتا ہے تم ایسا ہرگر نہیں جانتے سواللہ کے فرمانے پر اظمینان کرواس ان سے بچو اور اللہ تعالیٰ اے مسلمانو تمہارے دشمنوں سے بچانے کے لئے کافی ہے اس لئے دشمنوں سے اس قسم کا اندیشہ مت کرواور دین پر قائم رہو۔

۸۲ \_ یعنی یہود میں ایسے لوگ بھی ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے جو توریت میں نازل فرمایا اس کو اپنے ٹھرکانے سے پھیرتے اور بدلتے ہیں یعنی تحریف لفظی اور معنوی کرتے ہیں ۔

۸۳ \_ یعنی جب رسول اللہ النافی ایکو گوئی عکم سناتے تو یہود جواب میں کہتے ہم نے س لیا مطلب یہ ہوا کہ قبول کر لیا لیکن آہستہ سے کہتے تھے کہ نہ مانا یعنی ہم نے فقط کان سے سنا دل سے نہیں مانا ۔

۸۴۔ یعنی اور جب یمود حضرت سے خطاب کرتے ہیں تو کہتے ہیں سن نہ سنایاجائیو تو۔ یعنی ایسے کلام بولتے ہیں جس کے دو معنی ہوں ایک معنی کے اعتبار سے دعایا تعظیم ہو تو دوسرے معنی کی روسے بد دعا اور تحقیر ہو سکے چنانچہ یہ کلام بظاہر دعائے خیر ہے مطلب یہ کہ تو ہمیشہ غالب اور معزز ہے کوئی تجھ کو ہری اور غلاف بات نہ سنا سکے اور دل میں نیت یہ رکھے کہ تو بہرا ہو جائیو۔

۸۵۔ یعنی حضرت کی خدمت میں آتے تو یمود را عنا کہتے اس کے بھی دو معنی میں ایک اچھے ایک برے جن کا بیان سورہ بقرہ میں گذر چکا اچھے معنی تو یہ کہ ہماری رعایت کرواور شفقت کی نظر کرو کہ تمہارا مطلب سمجھ لیں اور جو پوچھنا ہو پوچھ سکیں اور برے معنی یہ کہ یمود کی زبان میں یہ کلمہ تحقیر کا ہے یا زبان کو دبا کر راعینا کہتے یعنی تو ہمارا چرواہا ہے اور یہ ان کی محض شرارت تھی کیونکہ وہ خوب جانتے تھے کہ حضرت موسی اور دیگر پینمبرول نے بھی بکریاں چرائی میں۔

۸۲۔ یعنی یہود ان کلمات کو اپنے کلام میں رلا ملا کر ایسے انداز سے کہتے کہ سننے والے اچھے ہی معنوں پر حمل کرتے اور برے معنوں کی طرف دھیان بھی یہ جاتا اور دل میں برے معنی مراد لیتے اور پھر دین میں یہ عیب لگاتے کہ اگریہ شخص نبی ہوتا تو ہمار فریب ضرور معلوم کر لیتا سواللہ تعالیٰ نے ان کے فریب کو خوب کھول دیا۔

۸۷۔ حق تعالیٰ یمود کے تین قول مذموم بیان فرما کر اب بطور ملامت و ہدایت ارشاد کرتے میں کہ اگر یمود عصینا کی جگہ اطعنا کہتے اور بھی بھا ہے۔ اور راعنا کے عوض انظرنا کہتے توان کے حق میں بہتر ہوتا اور یہ بات درست اور سیدھی ہوتی اور اس بیودگی اور شرارت کی گھنائش نہ ہوتی جو کلمات سابقہ سے یمود برے معنی اپنے دل میں مراد لیا کرتے تھے لیکن چونکہ اللہ تعالیٰ نے ان کوان کے کفر کے باعث اپنی رحمت اور ہدایت سے دور کر دیا اس لئے وہ مفید اور سیدھی باتوں کو نہیں سمجھتے اور ایان نہیں لاتے مگر شھوڑے سے آدمی کہ وہ ان خبا تنوں اور شرار توں سے مجتنب رہے اور اس وجہ سے اللہ کی لعنت سے محفوظ رہے جیسے حضرت عبداللہ بن سلام اور ان کے ساتھی۔

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتْبَ امِنُوَا بِمَا نَرَّلْنَا مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمُ مِّنُ قَبُلِ اَنُ نَرَّلْنَا مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمُ مِّنُ قَبُلِ اَنُ نَطْمِسَ وُجُوْهًا فَنَرُدَّهَا عَلَى اَدُبَارِهَا اَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَّا اَصْحٰبَ السَّبْتِ وَكَانَ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَّا اَصْحٰبَ السَّبْتِ وَكَانَ اَمْرُ اللهِ مَفْعُولًا عَيْ

إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُّشُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَّشُرِكَ بِاللهِ فَقَدِ ذَلِكَ لِمَنْ يَّشُرِكَ بِاللهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا عَ

اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ يُزَكُّوْنَ اَنْفُسَهُمُ لَٰ بَلِ اللهُ يُزَكِّوْنَ اَنْفُسَهُمُ لَٰ بَلِ اللهُ يُزَكِّيْ مَنْ يَشَاءُ وَلَا يُظْلَمُوْنَ فَتِيلًا ﴿

ہم۔ اے کتاب والوایان لاؤاس پر جو ہم نے نازل کیا تصدیق کرتا ہے اس کتاب کی جو تمہارے پاس ہے پہروں کو پھر پہلے اس سے کہ ہم مٹا ڈالیں بہت سے چہروں کو پھر الٹ دیں انکویلیٹے کی طرف یا لعنت کریں ان پر جیسے ہم نے لعنت کی ہفتہ کے دن والوں پر اور اللہ کا حکم تو ہوکر ہی رہتا ہے [۸۸]

۸۷۔ بیشک اللہ نہیں بخشا اس کو ہو اس کا شریک کرے اور بخشا ہے اس سے نیچے کے گناہ جس کے چاہیے اور جس نے شریک شھرایا اللہ کا اس نے بڑا طوفان باندھا [۸۹]

49۔ کیا تو نے نہ دیکھا ان کو جو اپنے آپ کو پاکیزہ کہتے ہیں بلکہ اللہ ہی پاکیزہ کرتا ہے جس کو چاہے اور ان پر ظلم نہ ہو گاتا گے برابر [۹۰]

۸۸ \_ يہوديوں كى اندار: آيات سابقہ ميں يہودكى ضلالت اور مختلف قبائح كا ذكر فرماكر اب ان كوبطور خطاب ايان اور تصديق قرآن كا حكم كيا جاتا ہے اور اس كى مخالفت سے ڈرايا جاتا ہے مطلب يہ ہے كہ اے اہل كتاب ايان لاؤ قرآن پر جس كے احكام مصدق

اور موافق ہیں توریت کے ایان لاؤاس سے پہلے کہ مٹا ڈالیں ہم تمہارے چہروں کے نشانات یعنی آنکھ ناک وغیرہ مطلب یہ کہ تمہاری صورتیں بدل دی جائیں پھرالٹ دیں تمہارے چیروں کو پیٹے کی طرف یعنی چیرہ کو مطموس اور ہموار کر کے پیچھے کی طرف اور گدی کوآگے کی طرف کر دیں یا ہفتہ کے دن والوں کی طرح تم کو مسخ کر کے جانور بنا دیں اصحاب سبت کا قصہ سورہ اعراف میں

۸۹۔ مشرک کی بخش نہیں: یعنی مشرک کبھی نہیں بخثا جاتا بلکہ اس کی سزا دائمی ہے البتہ شرک سے نیچے ہوگناہ ہیں صغیرہ ہوں یا کبرہ وہ سب قابل مغفرت ہیں اللہ تعالیٰ جس کی مغفرت یاہے اس کے صغیرہ کبرہ گناہ بخش دیتا ہے کچھ عذاب دے کریا بلا عذاب دیے اشارہ اس کی طرف ہے کہ یہود چونکہ کفراور شرک میں مبتلا میں وہ مغفرت کی توقع یہ رکھیں۔

۔9۔ یمودیوں کی شخی: یعنی یمود باوجود اس قدر خرابیوں کے پھراپنے آپ کوپاک صاف اور مقدس کہتے ہیں حتی کہ اپنے آپ کوابناء اللہ اور احباء اللہ بتلاتے میں جو بالکل لغوبات ہے بلکہ اللہ تعالیٰ جس کو بیاہیہ اس کو یائیزہ اور مقدس کرتا ہے یہود کے کہنے سے کچھے نہیں ہو سکتا اور ان جھوٹی شیخی کرنے والوں پر ادنیٰ سا ظلم بھی نہ ہو گا یعنی یہ لوگ اپنے عذاب بے نہایت میں گرفتار ہوں گے ان پر ناحق عذاب ہرگز نہ ہو گا۔ فائدہ یمود جو گوسالہ پوجتے تھے اور حضرت عزیز کو ابن اللہ کہتے تھے انہوں نے جب آیت سابقہ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ الْحَ كُوسَا تُوكِيَ لِكُهُ لَهُ مِم مثركَ نهيں بلكه بم تو خاص بندے اور پيغمبرزادے ميں اور پیغمبری ہاری میراث ہے خدا تعالیٰ کوان کی یہ شخی پیندینہ آئی اس پریہ آیت نازل فرمائی۔

أَنْظُرُ كَيْفَ يَفْتُرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ ﴿ ٥٠ دِيَهِ كَيَا بِاندَ عَتِى اللَّهِ بِحَوْثُ اور كافي ب ع و كَفِي بِهَ إِنُّمًا مُّبِينًا ﴿

> اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُو تُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتْبِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوْتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِيْنَ كَفَرُوا هَؤُلَّاءِ اَهُدَى مِنَ الَّذِيْنَ امَنُوَا سَبِيلًا 🖀

یهی گناه صریح [۹]

۵۱ ۔ کیا تو نے یہ دیکھاان کو جن کو ملا ہے کچھے حصہ کتاب کا جو مانتے میں بتوں کو اور شیطان کو اور کہتے میں کافروں کو کہ بیہ لوگ زیادہ راہ راست پر ہیں مسلمانوں سے [۹۲] أُولَيِكَ الَّذِيْنَ لَعَنَهُمُ اللهُ ﴿ وَمَنْ يَّلُعَنِ اللهُ فَلَنْ تَجِدَلَهُ نَصِيرًا ﴿

اَمْ لَهُمْ نَصِينُ مِّنَ الْمُلَكِ فَإِذًا لَّا يُؤْتُونَ الْمُلَكِ فَإِذًا لَّا يُؤْتُونَ اللَّاسَ نَقِيرًا ﴿

۵۲۔ یہ وہی ہیں جن پر لعنت کی ہے اللہ نے اور جس پر لعنت کرے اللہ یذیاوے گا تواس کا کوئی مدد گار[۹۳]

۵۳۔ کیاان کا کچھ صہ ہے سلطنت میں مچھر تو یہ نہ دیں گے لوگوں کوایک تل برابر [۹۴]

97۔ اس آیت میں بھی یمود کی شرارت اور خباشت کا اظہار ہے قصہ یہ ہے کہ یمودیوں کو حضرت التی ایکی آپیم سے عداوت بڑھی تو مشرکین مکہ سے ملے اور ان سے متفق ہوئے اور ان کی خاطر داری کی ضرورت سے بتوں کی تعظیم کی اور کہا کہ تمہارا دین مسلمانوں کے دین سے بہتر ہے اور اس کی وجہ صرف حمد تھا اس پر کہ نبوت اور دین کی ریاست ہمارے سوا دوسروں کو کیوں مل گئی اس پر اللہ تعالیٰ ان کو الزام دیتا ہے۔ ان آیات میں اس کا مذکور ہے۔

98۔ یمودیوں پراللہ کی کعنت ہے: یعنی یہ لوگ جنوں نے اہل کتاب ہوکر اغراض نفیانی کی وجہ سے بتوں کی تعظیم کی اور طریقہ کفر کو طریقہ اسلام سے افضل بتلایا ان پراللہ کی لعنت ہے اور جس پر لعنت کرے اللہ اس کا دنیا اور آخرت میں کوئی عامی اور مددگار نہیں ہو سکتا۔ سواب انہوں نے اپنی اعانت کی طمع میں جو مشرکین مکہ سے موافقت کی بالکل لغو ہے۔ چنانچ دنیا میں یمود نے ازمد ذلتیں اٹھائیں اور آخرت میں مجھی عذاب میں مبتلا ہوں گے۔

۹۴۔ یہودا پنے خیال میں جانتے تھے کہ پیغمبری اور دین کی سرداری ہماری میراث ہے اور ہمیں کولائق ہے اس لئے عرب کے پیغمبری میراث ہوئی متابعت ہمیں کو پہنچ رہے گی برائے چندے اوروں کو بھی پیغمبر کی متابعت سے عار کرتے تھے اور کہتے تھے کہ آخر عکومت اور بادشاہت ہمیں کو پہنچ رہے گی برائے چندے اوروں کو بھی مل جائے تو کچھ مضائقہ نہیں اس پر یہ آیت نازل ہوئی مطلب آیت کا یہ ہے کہ کیا یمود کا کچھ صد ہے سلطنت میں یعنی ہر گز نہیں ۔ اگر یہ عاکم ہو جائیں تولوگوں کو تل برابر بھی مند دیں یعنی ایسے بخیل میں کہ بادشاہت میں فقیر کو تل برابر بھی مند دیں۔

فَمِنْهُمْ مَّنُ امَنَ بِهِ وَمِنْهُمْ مَّنُ صَدَّ عَنْهُ لَّ وَ كَفْي بِجَهَنَّمَ سَعِيرًا ﴿

إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِالْتِنَا سَوْفَ نُصَلِيَهِمُ نَارًا لَّ كُلَّمَا نَضِجَتُ جُلُوْدُهُمْ بَدَّلُنْهُمُ خُلُودُهُمْ بَدَّلُنْهُمُ جُلُودُهُمْ بَدَّلُنْهُمُ جُلُودُهُمْ بَدَّلُنْهُمُ جُلُودُهُمْ بَدَّلُنَهُمُ جُلُودُهُمْ بَدَّلُهُ خُلُودُهُمْ اللهَ جُلُودًا الْعَذَابَ لَا اللهَ كَلُودًا الْعَذَابَ لَا اللهَ كَانَ عَزِيْرًا حَكِيْمًا عَلَى كَانَ عَزِيْرًا حَكِيْمًا عَلَى اللهَ كَانَ عَزِيْرًا حَكِيْمًا عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

۵۲۔ یا حد کرتے میں لوگوں کا اس پر جو دیا ہے انکواللہ نے اپنے فضل سے سو ہم نے تو دی ہے ابراہیم کے فائدان میں کتاب اور علم اور انکو دی ہے ہم نے بڑی سلطنت [۹۵]

۵۵۔ پھر ان میں سے کسی نے اس کو مانا اور کوئی اس سے ہٹارہا اور کافی ہے دوزخ کی بھڑ کتی آگ [۹۶]

۵۶۔ بیشک جو منکر ہوئے ہماری آیتوں سے ان کو ہم ڈالیں گے آگ میں [۹۰] جس وقت جل جائے گی کھال ان کی تو ہم بدل دیویں گے ان کو اور کھال تاکہ چکھتے رمیں عذاب [۹۸] بیشک اللہ ہے زبردست حکمت والا [۹۹]

90۔ یبودیوں کا حمد بلاوجہ ہے: یعنی کیا یبود حضرت محمد رسول اللہ النّائيَّالِیّلِمَ اور ان کے اصحاب پر اللہ کے فضل وانعام کو دیکھ کر حمد میں مرے جاتے ہیں سوتو یہ بالکل ان کی بے ہودگی ہے کیونکہ ہم نے حضرت ابراہیم کے گھرانے میں کتاب اور علم اور سلطنت عظیم عنایت کی ہے پھر یبود آپ النّائیلیّلِم کی نبوت اور عزت پر کیسے حمد اور انکار کرتے ہیں اب بھی توابراہیم ہی کے گھر میں ہے۔

91۔ یعنی حضرت ابراہیم کے گھرانے میں خدائے تعالیٰ نے ہمیشہ سے بزرگی دی ہے اور اب بھی اسی کے گھرانے میں ہے سو جو کوئی بلاوجہ محض حمدسے اس کو نہ مانے اس کے جلانے کے لئے دوزخ کی بھڑکتی آگ کافی ہے۔

<mark>۹۷۔</mark> پہلی آیت میں مومن و کافر کا ذکر تھا اب مطلق مومن اور کافر کی جزا و سزا بطور قاعدہ کلیہ کے ذکر فرماتے ہیں ٹاکہ ایان کی طرف پوری ترغیب اور کفرسے پوری ترہیب ہو جائے۔

۹۸۔ مذاب کے لئے کفار کی کھال بدل دی جائے گی: یعنی کا فروں کے مذاب میں نقصان اور کمی نہ آنے کی غرض سے ان کی کھال کے جل جانے کے وقت دوسری کھال بدل دی جائے گی مطلب یہ ہواکہ کا فرہمیشہ مذاب میں یکساں مبتلا رمیں

گے۔

99۔ یعنی اللہ تعالیٰ بے شک زبر دست اور غالب ہے کا فروں کو ایسی سزا دینے میں کوئی دقت اور دشواری نہیں اور حکمت والا ہے کا فروں کو بیر سزا دینی عین حکمت کے موافق ہے۔

وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ

سَنُدُخِلُهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِنُ تَحْتِهَا
الْأَنْهُرُ خُلِدِیْنَ فِیْهَآ اَبَدًا لَّ لَهُمْ فِیْهَآ اَبُدًا لَّ لَهُمْ فِیْهَآ اَزُوَاجُمُّ مُطَهَّرَةٌ وَ نُدُخِلُهُمْ ظِلَّا ظَلِیْلًا ﴿

إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمُ أَنُ تُؤَدُّوا الْأَمْنُتِ إِلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

بِهِ اللَّهَ كَانَ سَمِيْعًا بَصِيرًا 🝙

۵۵۔ اور جو لوگ ایمان لائے اور کام کئے نیک البتہ انکو
ہم داخل کریں گے باغوں میں جن کے پنچ بہتی میں نہریں رہا کریں ان میں ہمیشہ ان کے لئے وہاں عورتیں
میں ستھری اور انکو ہم داخل کریں گے گھنی چھاؤں میں […]

۵۸۔ بیشک اللہ تم کو فرماتا ہے کہ پہنچا دو امانتیں امانت والوں کو اور جب فیصلہ کرنے لگو لوگوں میں تو فیصلہ کروانصاف سے [۱۰۰] اللہ اچھی نصیحت کرتا ہے تم کوبیشک اللہ ہے سننے والا دیکھنے والا [۱۰۰]

29۔ اے ایمان والو عکم مانو اللہ کا اور عکم مانورسول کا اور علم مانورسول کا اور علم مانورسول کا اور علم مانورسول کا جھڑ پڑو کسی چیز میں تو اس کو رجوع کرو طرف اللہ کے اور رسول کے اگر یقین رکھتے ہو اللہ پر اور قیامت کے دن پر [۱۲] یہ بات اچھی ہے اور بہت بہتر ہے اس کا انجام [۱۰۵]

۱۰۰۔ جنت کی عورتیں اور باغات: یعنی مومن ہمیشہ جنت میں رمیں گے اور ان کو عورتیں ایسی ملیں گی جو حیض اور دیگر آلا نشوں

سے پاک ہوں گی اور انکو گھری اور گنجان چھاؤں میں داخل کریں گے ہو آفتاب کی دھوپ سے بالکل محفوظ ہوگی۔

10۔ امانتوں کی ادائیگی اور عدل کا علم: یمود میں عادت تھی کہ امانت میں خیانت کرتے اور فیصل خصومات میں رشوت وغیرہ کی وجہ سے کسی کی خاطر اور رعایت کرکے خلاف تو عکم دیتے اس کے مسلمانوں کو ان دونوں باتوں سے اس آیت میں روکا گیا۔

منقول ہے کہ فتح مکہ کے دن آپ نے خانہ کعبہ کے اندر داخل ہونا چاہا تو عثمان بن طلحہ کلید بردار خانہ کعبہ نے کئی دینے سے انکار کیا تو حضرت علی نے اس سے چھین کر دروازہ کھول دیا۔ آپ انٹھائیلئی فارغ ہوکر جب باہر تشریف لائے تو حضرت عباس نے آپ انٹھائیلئی سے در نواست کی کہ یہ کئی مجھ کو مل جائے اس پر آیت نازل ہوئی اور کئی عثمان بن طلحہ ہی کے توالہ کی گئی۔

نے آپ انٹھائیلئی سے در نواست کی کہ یہ کئی مجھ کو مل جائے اس پر آیت نازل ہوئی اور کئی عثمان بن طلحہ ہی کے توالہ کی گئی۔

10۔ یعنی اللہ تعالیٰ جو تم کو ادائے امانت اور عدل کے موافق عکم دینے کا حکم فرمانا ہے تمہارے لئے سراسر مفید ہے اور اللہ تعالیٰ تمہاری کھلی اور چھی اور موجودہ اور آئندہ باتوں کو نوب جانتا ہے تو اب اگر تم کو کہیں ادائے امانت یا عدل مفید معلوم نہ ہو تو حکم الی کے مقابلہ میں اس کا اعتبار نہ ہوگا۔

۱۰۳ اولی الا مرکی اطاعت کا حکم: پہلی آیت میں حکام کو عدل کا حکم فرما کر اب اوروں کو حکام کی متابعت کا حکم دیا جاتا ہے جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ حکام کی اطاعت جھی واجب ہوگی جب وہ حق کی اطاعت کریں گے۔ فائدہ عاکم اسلام بادشاہ یا اسکا صوبہ داریا قاضی یا سردار لشکر جوکوئی کسی کام پر مقرر ہوان کے حکم کاماننا ضروری ہے جب تک وہ خدا اور رسول کے حکم کے خلاف حکم نہ دیں اگر خدا اور رسول کے حکم کے صریح خلاف کرے تو اس حکم کو ہرگزنہ مانے۔

۱۰۲- انتلاف کی صورت میں شریعت سے رہوع کرو: یعنی اور اگرتم میں اور اولوالا مرمیں باہم انتلاف ہوجائے کہ عاکم کا یہ عکم اللہ اور رسول کے عکم کے موافق ہے یا مخالف تو اس کو کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کی طرف ربوع کر کے طے کر لیا کرو کہ وہ عکم فی الحقیقت اللہ اور رسول کے عکم کے موافق ہے یا مخالف اور جو بات محقق ہوجائے اسکو کو بلاتفاق مسلم اور معمول بہ سمجھنا چاہئے اور انتلاف کو دور کر دینا چاہئے اگر تم کو اللہ اور تیامت کے دن پر ایمان ہے کیونکہ جس کو اللہ اور قیامت پر ایمان ہوگا وہ ضرور انتلاف کی صورت میں اللہ اور رسول کے عکم کی طرف ربوع کرے گا اور ان کے عکم کی مخالفت سے بے حد ڈرے گا جس سے معلوم ہوگیا کہ جو اللہ اور رسول کے عکم کی طرف ربوع کرے گا اور ان کے عکم کی مخالفت سے بے حد ڈرے گا جس سے معلوم ہوگیا کہ جو اللہ اور رسول کے عکم سے بھاگے گا وہ مسلمان نہیں اس لئے آگر دو مسلمان آپس میں جھگڑیں ایک نے کہا چلو شرع کی طرف ربوع کریں دوسرے نے کہا میں شرع کو نہیں سمجھنا یا مجھکو شرع سے کام نہیں تو اس کو بیشک کا فر کھیں گے۔ طرف ربوع کریں دوسرے نے کہا میں شرع کو نہیں سمجھنا یا مجھکو شرع سے کام نہیں تو اس کو بیشک کا فر کھیں گے۔

جھگڑنے یا اپنی رائے کے موافق فیصلہ کرنے سے اس رجوع کا انجام بہترہے۔

اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزُعُمُونَ اَنَّهُمُ امَنُوا بِمَا النَّزِلَ إِلَيْكَ وَمَا اُنْزِلَ مِنْ قَبُلِكَ يُرِيدُونَ النَّزِلَ مِنْ قَبُلِكَ يُرِيدُونَ انْ يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّاعُوْتِ وَقَدُ الْمِرُوا انْ يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّاعُوْتِ وَقَدُ الْمِرُوا انْ يَكُفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيُطُنُ اَنُ النَّ يَكُفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيُطُنُ اَنُ يَكُفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيُطُنُ اَنُ يَكُفُرُوا بِهِ اللَّهُ عَيْدًا عَلَى الشَّيْطُنُ اَنْ يَتَحَلَّمُ مَا لِلْا بَعِيدًا عَلَى اللَّا يَعِيدًا عَلَى الْمُعْمُ ضَلِلًا بَعِيدًا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمُ ضَلِلًا بَعِيدًا عَلَى الْمَا عَلَى الْمُعْمُ اللَّا يَعِيدًا عَلَى الْمُعْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمِعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمَلُولُ الْمِعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُعْمُ الْمُ الْمُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِلْمُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمِلُولُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللْمُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ اللْمُ الْمُعْمِلُولُ اللْمُعْمُ اللْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ اللْمُعْمُ اللْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعِلِي اللْمِنْ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ اللْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْ

وَ إِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوُا إِلَى مَا اَنْزَلَ اللهُ وَ إِلَى اللهُ وَ إِلَى مَا اَنْزَلَ اللهُ وَ إِلَى اللهُ وَ إِلَى مَا اَنْزَلَ اللهُ وَ إِلَى اللهُ وَ إِلَى مَا اَنْزَلَ اللهُ وَ إِلَى مَا الرَّسُولِ رَايْتَ الْمُنْفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُو دًا اللهَ صُدُو دًا اللهَ اللهَ اللهُ الل

فَكَيْفَ إِذَا آصَابَتُهُمْ مُّصِيْبَةٌ بِمَا قَدَّمَتُ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

أُولَٰبِكَ الَّذِيْنَ يَعْلَمُ اللهُ مَا فِي قُلُوبِهِمُ فَ فَاكُوبِهِمُ فَاعْرِضَ عَنْهُمُ وَعَظَهُمُ وَقُلَ لَّهُمُ فِيَ اللهُ اللهُ مَا فَقُلُ لَهُمُ فِيَ اللهُ الل

این کہ ایان کو جود عویٰ کرتے ہیں کہ ایان لائے ہیں اس پر جو اترا تیری طرف اور جو اترا تجھ سے پہلے چاہتے ہیں کہ قضیہ لے جائیں شیطان کی طرف اور عکم ہو چکا ہے انکو کہ اس کو نہ مانیں اور چاہتا ہے شیطان کہ ان کو بہلا کر دور جا ڈالے [۱۰۱]

الا۔ اور جب ان کو کھے کہ آؤ اللہ کے عکم کی طرف جو اس نے انارا اور رسول کی طرف تو دیکھے تو منافقوں کو کہ ہٹتے میں تجھے سے رک کر [۱۰۰]

11۔ پھر کیا ہوکہ جب ان کو پہنچ مصیبت اپنے ہاتھوں کے کئے ہوئے سے پھر آویں تیرے پاس قسمیں کھاتے ہوئے اللہ کی کہ ہم کو غرض بنہ تھی مگر بھلائی اور ملاپ [۱۰۸]

18۔ یہ وہ لوگ ہیں کہ اللہ جانتا ہے جو ان کے دل میں بے سو تو ان سے تفافل کر اور ان کو نصیحت کر اور ان سے کہہ ان کے حق میں بات کام کی [۱۰۹]

۱۰۶۔ ایک یمودی اور منافق کے واقعہ میں حضرت عمر ؓ کا فیصلہ: یمود فیصٰل خصومات میں رعایت ورشوت کے عادی تھے اس لئے جولوگ جھوٹے اور منافق اور غاین ہوتے وہ اپنا معاملہ یمودیوں کے عالموں کے پاس لے جانا پسند کرتے کہ وہ غاطر کریں گے اور آپ کے پاس ایے لوگ اپنا معاملہ لانا پہند نہ کرتے کہ آپ جن کی رعایت کریں گے اور کسی کی اصلاً رعایت نہ کریں گ مور ہے ہوتی ہوتی ہے۔ اس سے ممان ہوتی کہ ظاہر میں معلمان تھا کسی امر میں دونوں جھڑ پڑے یہودی ہوتی تھا اس نے کہا کہ چل محمد الشہر ہین عالم اور سردار تھا۔ آخر محمد الشہر ہین اشرف کے پاس جو یہودیوں میں عالم اور سردار تھا۔ آخر دونوں آپ الشہر ہی خدمت میں جھڑا لے کر آئے تو آپ الشہر ہین اشرف کے پاس جو یہودیوں میں عالم اور سردار تھا۔ آخر دونوں آپ الشہر ہین پر اضی نہ ہوا غالبا یہ سمجھا ہو گا کہ اپھا حضرت عمر کے پاس چوبو ہو فیصلہ کر دیں وہی منظور اور رسول اللہ الشہر ہین کے فیصلہ پر راضی نہ ہوا غالبا یہ سمجھا ہو گا کہ میں مدمی اسلام ہوں اس لئے یہودی کی مقابلہ میں میری رعایت کریں گے اور حضرت عمر آپ الشہر ہیں جھڑے کے علم سے مدینہ میں جھڑے اسلام ہوں اس لئے یہودی کے مقابلہ میں میری رعایت کریں گے اور حضرت عمر آپ الشہر ہیں اس اور یہودی کے بیان سے ان کو یہ فیصل کیا کرتے تھے چانچہ وہ دونوں حضرت عمر کے پاس آئے جب حضرت عمر نے یہ چھڑا سنا اور یہودی کو بچا اور غالب کر بچے ہیں وہ حضرت عمر نے اس کا فیصلہ میں باہم صلح کرا دیں یہ وجہ نہ تھی کہ حضرت الشہر ہی کہ صفرت عمر کے پاس توصرف وارث حضرت الشہر ہی کی خدمت میں باہم صلح کرا دیں یہ وجہ نہ تھی کہ حضرت الشہر ہی کے فیصلہ سے انکار تھا۔ اس پر اس وجہ سے گئے تھے کہ شاید وہ اس معاملہ میں باہم صلح کرا دیں یہ وجہ نہ تھی کہ حضرت الشہر ہی کے فیصلہ سے انکار تھا۔ اس پر اس وجہ سے گئے تھے کہ شاید وہ اس معاملہ میں باہم صلح کرا دیں یہ وجہ نہ تھی کہ حضرت الشہر ہی کے فیصلہ سے انکار تھا۔ اس پر اس ان آیات میں اصل حقیقت ظاہر فرما دی گئی اور حضرت عمر کالقب فارون فرمایا۔

۱۰۵۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو منصف بنانے میں منافقین کی روگر دانی: یعنی جب کسی جھگڑے میں منافقوں سے کہا جائے کہ اللہ نے جو عکم نازل فرمایا ہے اس کی طرف آؤاور اس کے رسول کے روبرواپنے جھگڑے کولاؤتو ظاہر میں چونکہ مدعی اسلام ہیں اس لئے صاف طور پر تو انکار کر نہیں سکتے مگر آپ کے پاس آنے سے اور حکم الہی پر چلنے سے بچتے ہیں اور رکتے ہیں کہ کسی ترکیب سے جان نچ جائے اور رسول کو چھوڑ کر جمال ہمارا جی چاہے اپنا جھگڑا لے جائیں۔

۱۰۸۔ حضرت عمر کے فیصلے کی توثیق: یعنی یہ تو سب کچھ ہوا مگر یہ منافق لوگ اس وقت کیا کریں گے جس وقت پہنچنے لگے ان کو عذاب ان پر آنے عذاب ان کے کوتوت کا یعنی فیصل خصومات میں آپ کے پاس آنے سے جو رکتے اور بہتے ہیں جب اس کا عذاب ان پر آنے لگے تو پھر یہ منافق اس وقت کیا کر سکتے ہیں اس کے سواکہ آئیں رسول کی غدمت میں قسمیں کھاتے ہوئے کہ ہم تو حضرت عمر ٹک غدمت میں صوف اس وجہ سے گئے تھے کہ شائد وہ باہم صلح اور ملاپ کرا دیں رسول کے ارشاد سے اعراض کرنا اور جان بچاناہر گز ہم کو منظور نہ تھا۔

1-9 اس آیت میں حق تعالیٰ نے ان کی قیم اور ان کی معذرت سابقہ کی تکذیب فرمائی کہ منافقین جو کچھ زبانی بائیں بنائیں بنانے دو اللہ تعالیٰ کو ان کے دل کی بائیں نوب معلوم ہیں یعنی ان کے نفاق اور ان کے جھوٹ کو نوب جانتا ہے سو آپ بھی علم غداوندی پر بس کر کے منافقوں کی بات سے تفافل کیجئے اور ان کی بات کی پروا نہ کیجئے مگر ان کو نصیحت کرنے اور کام کی بائیں بتانے میں ہر گردکوتا ہی نہ فرمائیں اور ان کی ہدایت سے مایوس نہ ہوجائیے۔

وَمَا اَرْسَلْنَا مِنُ رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذُنِ اللهِ ﴿ وَلَوَ اَنَّهُمُ إِذْ ظَلَمُوَ النَّهُ مَا أُوكَ اللهِ ﴿ وَلَوَ انَّهُمُ إِذْ ظَلَمُوَ النَّهُ مَا أُوكَ فَاسْتَغُفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ فَاسْتَغُفَرُ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَ جَدُوا اللهَ تَوَّابًا رَّحِيْمًا ﴿ اللهَ تَوَّابًا رَحِيْمًا ﴿ اللهَ تَوَّا بَاللهَ تَوَّا اللهَ تَوَّا اللهَ تَوَّا اللهَ تَوَّا اللهَ تَوَا اللهَ تَوَالله وَاللهِ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيْمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِيَّ اَنْفُسِهِمُ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوْا تَسْلِيْمًا عَ

۱۳۔ اور ہم نے کوئی رسول نہیں جھیجا مگر اسی واسطے کہ اس کا عکم مانیں اللہ کے فرمانے سے اور اگر وہ لوگ جس وقت انہوں نے اپنا براکیا تھا آتے تیرے پاس پھر اللہ سے معافی چاہتے اور رسول بھی ان کو بخثواً ا توالبتہ اللہ کو یاتے معافی کرنے والا مہربان [۱۰۰]

10 ۔ موقعم ہے تیرے رب کی وہ مومن مذہوں گے یہاں تک کہ تجھ کو ہی منصف جانیں اس جھ گڑے میں جو ان میں اللہ جھ کرنے میں جو ان میں اللہ جھ کرنے پاویں اپنے جی میں تنگی تیرے فیصلہ سے اور قبول کریں خوشی سے [اا]

ااا۔ رسول اللہ کو حکم بنائے بغیر ایمان ممکن نہیں: یعنی منافق لوگ کس بیودہ خیال میں ہیں اور کیسے بیودہ حیاوں سے کام نکالنا چاہتے ہیں ان کو خوب سمجھ لینا چاہئے ہم قسم کھا کر کہتے ہیں کہ جب تک یہ لوگ تم کو اے رسول اپنے تمام چھوٹے بڑے مالی جانی نزاعات میں منصف اور حاکم نہ جان لیں گے کہ تمہارے فیصلہ اور عکم سے ان کے جی میں کچھ تنگی اور نا نوشی نہ آنے پائے اور تمہارے ہرایک حکم کو خوشی کے ساتھ دل سے قبول نہ کرلیں گے اس وقت تک ہر گزان کوایان نصیب نہیں ہو سکتا اب جوکرنا ہو سوچ سمجھ کر کریں۔

> وَلَوْ أَنَّا كَتَبُنَا عَلَيْهِمُ أَنِ اقْتُلُوَّا أَنْفُسَكُمْ اَوِ اخْرُجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ مَّا فَعَلُوهُ إلَّا قَلِيَلُّ مِّنْهُمُ لَوَلَوْ أَنَّهُمُ فَعَلُوْا مَا يُوْعَظُوْنَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ وَاشَدَّ تَثْبِيْتًا ﴿

> > وَّلَهَدَيْنَهُمُ صِرَاطًا مُّسْتَقِيْمًا ា

وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَٰإِكَ مَعَ الَّذِيْنَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ مِّنَ النَّبِيِّنَ وَالصِّدِّيُقِينَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينَ ۚ وَحَسُنَ أُولَإِكَ رَفِيُقًا ﴿

وَّ إِذًا لَّا تَينَنْهُمْ مِّنُ لَّدُنَّا آجُرًا عَظِيمًا ﴿

۸۶ ـ اور چلاویں ان کو سیدھی راہ <sup>[اا|]</sup>

دين ميں

۶۹۔ اور جو کوئی حکم مانے اللہ کا اور اس کے رسول کا سو وہ ان کے ساتھ میں جن پر اللہ نے انعام کیا کہ وہ نبی اور صدیق اور شہید اور نیک بخت میں اور اچھی ہے ان کی رفاقت [۱۱۱]

٦٦\_ اور اگر ہم ان پر حکم کرتے کہ ملاک کرو اپنی جان یا

چھوڑ نکلو اپنے گھر تو ایسا یہ کرتے مگر تھوڑے ان میں

سے اور اگریہ لوگ کریں وہ جوان کو نصیحت کی جاتی ہے

توالببة انكے حق میں بهتر ہواور زیادہ ثبات رکھنے والا ہو

٦٤ ـ اوراس وقت البته دیں ہم انکواپنے پاس سے بڑا

۱۱۲۔ منافقین کو نصیحت: یعنی سب کی جانوں کا مالک چونکہ خدا تعالی ہے اس لئے اس کے حکم میں توکسی کو جان سے بھی دریغ ینہ کرنا چاہئے سواگر اللہ تعالیٰ لوگوں کو کہیں اپنی جانوں کے ہلاک کر ڈالنے اور جلاوطن ہو جانے کا حکم فرما دیتا جیسے کہ بنی اسرائیل پر عکم کر دیا تھا تو بجا نہ لاتے اس عکم کو مگر گئے بچے صرف سچے اور پکے ایان والے یہ منافق ایسے حکم پر کیسے عمل کر سکتے تھے اب ان کو سمجھنا چاہئے کہ ان کو ہم نے جو حکم دے رکھے ہیں وہ محض ان کی نصیحت اور خیر نواہی کے ہیں یہ جان کی ہلاکت کا حکم دیا گیا نہ جلاوطن ہونے کا اگر انہی آسان اور سل حکموں پر چلیں تو نفاق بالکل جاتا رہے اور خالص مسلمان ہو جائیں مگر افسوس سمجھتے نہیں اور عالت موجودہ کو غنیمت نہیں سمجھتے کہ ذرا سی بات میں دین و دنیا دونوں درست ہوئے جاتے ہیں۔

۱۱۳۔ انبیاء صدیقین، شہداء اور صالحین: نبی وہ ہیں جن پر اللہ کی طرف سے وحی آئے یعنی فرشۃ ظاہر میں آگر پیغام کمہ جائے اور صدیق وہ کہ جوپیغام اوراحکام خدا تعالیٰ کی طرف سے پیغمبروں کوآئے ان کا جی آپ ہی اس پر گواہی دے اور بلا دلیل اسکی تصدیق کرے اور شہید وہ کہ پیغمبروں کے عکم پر جان دینے کو عاضر ہیں اور صالح اور نیک بخت وہ کہ جن کی طبیعت نیکی ہی پر پیدا ہوئی ہے۔ اوپر کی باتوں سے اپنے نفس اور بدن کی اصلاح اور صفائی کر چکے ہیں۔ مطلب یہ ہے کہ یہ چار قسمیں مذکورہ جوامت کے باقی افراد سے افضل میں ان کے ماسوا جو مسلمان میں اور درجہ میں ان کے برابر نہیں لیکن اللہ اور رسول کی فرمانبرداری میں مشغول ہیں وہ لوگ بھی ان ہی کی شمار اور ذیل میں لئے جائیں گے اور ان حضرات کی رفاقت بہت ہی خوبی اور فضیلت کی بات ہے اس کو کوئی حقیر نہ سمجھے ۔ فائدہ اس آیت میں اشارہ ہو گیا کہ منافقین جن کا ذکر پہلے سے ہورہا ہے وہ اس رفاقت اور معیت

٠٠- یہ فضل ہے اللہ کی طرف سے اور اللہ کافی ہے جانيخ والا [١١١] ذٰلِكَ الْفَضْلُ مِنَ اللهِ ﴿ وَكَفْي بِاللهِ علِيمًا ﴿ عَلِيمًا ﴿

اُمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُم ا>۔ اے ایان والو لے لوایے ہتھار پھر نکلو جدی جدي فوج ہو کریا سب اکھٹے [۱۱۵]

فَانُفِرُوا ثُبَاتٍ أَوِانُفِرُوا جَمِيْعًا 👜

۱۱۴ یعنی الله اور رسول کے حکم ماننے والوں کو انبیاء اور صدیقین اور شہداء اور صالحین کی رفاقت میسر آنی الله کا بڑا انعام اور اس کا محض فضل ہے ان کی اطاعت کا معاوضہ نہیں جس سے منافقین بالکل محروم ہیں اوراللہ کافی ہے جاننے والا اور خبرر کھنے والا وہ ہرایک مخلص اور منافق اور ہرمطیع کی طاعت اور اس کے استحقاق اصلی اور مقدار فضل کو بالتفصیل جانتا ہے تواب کسی کوان امور کی تفاصیل کی وجہ سے وعدہ الهی کے پورا ہونے میں خلجان پیدا نہ ہو۔

<u>۱۱۵۔ جماد کا بیان: یمال سے جماد کا ذکر ہے اس سے پہلی آیت میں یہ ذکر تھاکہ جواللہ اور رسول کی فرمانبرداری کرے گا اس کو </u> انبیاء اور صدیقین اور شداء اور صالحین کی رفاقت انعام میں ملے گی اور احکام خداوندی میں حکم جماد چونکہ شاق اور د ثوار ہے خصوصا منافقین پر جن کا ذکر اوپر سے آرہا ہے اس لئے جماد کا عکم فرمایا کہ ہر کوئی حضرات انبیاء صدیقین وغیرہ ہم کی رفاقت اور معیت کی امید نہ کرنے لگے منقول ہے کہ شروع اسلام میں بہت سے ضعیف الاسلام بھی دعوت اسلامی کو قبول کر چکے تھے پھر جب جاد فرض ہو گیا تو بعض متزارل ہو گئے اور بعض کفار کے ہمزبان ہو کر آپ الٹھ الیّہ اُلیّہ اُلیّہ کی مخالفت کرنے لگے اس پر یہ آیت نازل ہوئی۔ مطلب یہ ہے کہ اے مسلمانو منافقوں کی کیفیت تو تم کو پہلے سے معلوم ہو چکی اب خیراسی میں ہے کہ تم اپنا ہر طرح سے بچاؤ اور اپنی خبرداری اور اعتیاط کر لو ہتھیاروں سے ہویا تدبیر سے عقل سے ہویا سامان سے اور دشمنوں کے مقابلہ اور مقاتلہ کے لئے گھر سے باہر نکلو متفرق طور پریا سب اکھے ہو کر جیسا موقع ہو۔

وَ إِنَّ مِنْكُمْ لَمَنُ لَّيُبَطِّئَنَ ۚ فَإِنْ اَصَابَتُكُمْ مَنْ لَيُبَطِّئَنَ ۚ فَإِنْ اَصَابَتُكُمْ مُّصِيْبَةٌ قَالَ قَدُ اَنْعَمَ اللهُ عَلَى ٓ إِذْ لَمْ اَكُنَ مَّعَهُمْ شَهِيْدًا ﴿

وَلَيِنَ اصَابَكُمْ فَضْلُ مِنَ اللهِ لَيَقُولَنَّ كَانَ لَمْ تَكُنُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةً يُلَيْتَنِيَ كُنْتُ مَعَهُمْ فَافُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا

۲ اور تم میں بعضا الیا ہے کہ البتہ دیر لگا دے گا
 ۱۳۱ پھر اگر تم کو کوئی مصیبت پہنچ تو کھے اللہ نے مجھ پر
 فضل کیا کہ میں منہ ہواان کے ساتھ [۱۳]

۷۶۔ اوراگر تم کو پہنچا فضل اللہ کی طرف سے تواس طرح کنے لگے گاکہ گویا نہ تھی تم میں اور اس میں کچھ دوستی اے کاش کہ میں ہوتا انکے ساتھ تو پاتا بڑی مراد [۸۱۱]

111۔ جاد میں منافقین کا رویہ: یعنی اے ملمانو تمہاری جاعت میں بعضے ایسے بھی گھے ہوئے ہیں کہ جاد کو جانے میں دیر لگاتے ہیں اور رکتے ہیں اور حکم خداوندی کی تعمیل نہیں کرتے بلکہ نفع دینوی کو یکتے رہتے ہیں اور اس سے مراد منافق ہیں جے عبداللہ بن ابی اور اس کے ساتھی کہ یہ لوگ ظاہر میں اسلام قبول کر چکے تھے مگر ان کی سب باتوں سے مقصود صرف دنیا کا نفع تھا حق تعالیٰ کی فرمانبرداری سے کوئی غرض ان کو نہ تھی۔

۱۱۔ پہلے گذر چکا کہ منافق لوگ نکلنے میں دیر لگاتے ہیں اور جاد میں جانے والوں کی حالت کو سکتے رہتے ہیں کہ کیاگذری اب فرماتے ہیں کہ جانے کے بعد اگر مسلمانوں کو جاد میں کوئی صدمہ پہنچ گیا مثلاً مقول ہو گئے یا شکت پیش آگئ تو منافق بہت نوش ہوتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اللہ کا بڑا فضل ہواکہ ہم لڑائی میں ان کے ساتھ نہ سے ورنہ ہماری بھی خیر نہ تھی الحد للہ نوب پچے۔ ۱۸۔ یعنی اور اگر مسلمانوں پر اللہ کا فضل ہوگیا مثلاً فتح ہوگئی یا مال غنیمت بہت سا ہاتھ آگیا تو منافق سخت پچھتا تے ہیں اور دشمنوں کی طرح غلبہ حد سے کہتے ہیں ہائے افعوس میں جاد میں مسلمانوں کے ساتھ ہوتا تو مجھ کو بھی بڑی کامیابی نصیب ہوتی یعنی لوٹ کا مال ہاتھ آتا یعنی منافقوں کو فقط اپنی محرومی پر افعوس نہیں ہوتا بلکہ اپنی محرومی سے زیادہ مسلمانوں کی کامیابی پر حد اور قلق ہوتا کا مال ہاتھ آتا یعنی منافقوں کو فقط اپنی محرومی پر افعوس نہیں ہوتا بلکہ اپنی محرومی سے زیادہ مسلمانوں کی کامیابی پر حد اور قلق ہوتا

ہے۔

۲۷۔ سوچاہئے لڑیں اللہ کی راہ میں وہ لوگ جو بیجے ہیں دنیا کی زندگی آخرت کے بدلے اور جو کوئی لڑے اللہ کی راہ میں پھر مارا جاوے یا خالب ہووے تو ہم دیں گے اس کو بڑا ثواب [۱۱۹]

۵>۔ اور تم کو کیا ہوا کہ نہیں کرتے اللہ کی راہ میں اور ان کے واسطے ہو مغلوب ہیں مرد اور عورتیں اور پے ہو کہتے ہیں اے رب ہمارے نکال ہم کو اس بستی سے کہ ظالم ہیں یہاں کے لوگ اور کر دے ہمارے واسط اپنے پاس سے کوئی حایتی اور کر دے ہمارے واسط اپنے پاس سے کوئی حایتی اور کر دے ہمارے واسط اپنے پاس سے مدد گار[۱۳]

119۔ مجاہدین کے فضائل: یعنی اگر منافق لوگ جہاد سے رکیں تورکیں اور اپنے نشیب و فراز دنیوی کو سکتے رہیں تو سکتے رہیں مگر جو لوگ کہ آخرت کے مقابلہ میں دنیا پر لات مار چکے ہیں ان کو چاہئے کہ اللہ کی راہ میں بے تامل لڑیں اور دنیا کی زندگی اور اسکے مال و دولت پر نظرینہ رکھیں اور سمجھ لیں کہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور حکم برداری میں ہر طرح نفع ہے غالب ہوں یا مغلوب مال ملے یا نہ ملے۔

۱۲۰ جماد کے دومقاصد: یعنی دو وجہ سے تم کو کافروں سے لڑنا ضروری ہے ایک تواللہ کے دین کو بلند اور غالب کرنے کی غرض سے دوسرے جولوگ مظلوم مسلمان کافروں کے ہاتھ میں بے بس پڑے ہیں ان کو چھڑانے اور خلاصی دینے کی وجہ سے مکہ میں بہت لوگ تنے کہ حضرت کے ساتھ ہجرت نہ کر سکے اور ان کے اقرباء ان کو ستانے لگے کہ پھر کافر ہو جائیں سو غدا تعالیٰ نے

مسلمانوں کو فرمایا کہ تم کو دو وجہ سے کا فروں سے لڑنا ضرور ہے تاکہ اللہ کا دین بلند ہواور مسلمان جو کہ مظلوم اور کمزور ہیں کفار مکہ کے ظلم سے نجات پائیں۔

> ٱلَّذِيْنَ امَنُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ ۚ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيْلِ الطَّاغُوتِ فَقَاتِلُوٓا أَوْلِيَآءَ الشَّيْطُنِ ۚ إِنَّ

عُ كَيْدَ الشَّيْطِنِ كَانَ ضَعِيْفًا شَّ

اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ قِيْلَ لَهُمْ كُفُّوًّا آيْدِيَكُمْ وَ اَقِيْمُوا الصَّلوةَ وَاتُوا الزَّكُوةَ ۚ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ إِذَا فَرِيْقُ مِّنْهُمُ يَخْشَوْنَ النَّاسَ كَخَشْيَةِ اللهِ أَوْ أَشَدَّ خَشۡيَةً ۚ وَقَالُوا رَبَّنَا لِمَ كَتَبۡتَ عَلَيْنَا الْقِتَالَ لَوَلَآ أَخَّرُتَنَآ إِلَى اَجَلِ قَرِيْبِ فَقُلُ مَتَاءُ الدُّنْيَا قَلِيُلُ ۚ وَالْأَخِرَةُ خَيْرٌ لِّمَن اتَّقٰي ﴿ وَلَا تُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴿

۲۵۔ جو لوگ ایان والے میں سولڑتے میں اللہ کی راہ میں اور جو کا فرمیں سو لڑتے میں شیطان کی راہ میں سو لراوتم شیطان کے حایتیوں سے بیشک فریب شیطان کا ست ہے [۱۳۱]

>>۔ کیا تو نے یہ دیکھا ان لوگوں کو جن کو حکم ہوا تھا کہ اپنے ہاتھ تھامے رکھواور قائم رکھونماز اور دیتے رہوزگوۃ [۱۳۲] پیر جب حکم ہوا ان پر لڑائی کا اسی وقت ان میں ایک جاعت ڈرنے لگی لوگوں سے جیسا ڈر ہواللہ کا یا اس سے مجھی زیادہ ڈر اور کھنے لگے اے رب ہمارے کیوں فرض کی ہم پر لڑائی کیوں نہ چھوڑے رکھا ہم کو تھوڑی مدت تک [۱۳۳] کہہ دےکہ فائدہ دنیا کا تھوڑا ہے اور آخرت بہتر ہے پر ہیزگار کو اور تمہارا حق یذ رہے گاایک تا گے برابر [۱۳۳]

۱۲۱۔ جماد کی ترغیب: یعنی جب یہ بات ظاہر ہے کہ مسلمان اللہ کی راہ میں لڑتے ہیں اور کافر لوگ شیطان کی راہ میں سو پھر تو مسلمانوں کو شیطان کے دوستوں لیعنی کافروں کے ساتھ لڑنا بلاتامل ضروری ہوا اللہ تعالیٰ ان کا مدد گار ہے۔ کسی قسم کا تردد نہ عاہے اور سمجھ لوکہ شیطان کا حیلہ اور فریب کمزور ہے مسلمانوں پر بنہ چل سکے گا۔ اس سے مقصود مسلمانوں کو جماد پر تر غیب دلانا اور

ہمت بندھانا ہے جس کا ذکر آیات آئندہ میں بالتصریح آیا ہے۔

۱۲۱۔ مکی زندگی میں جماد کی ممانعت؛ مکہ میں ہجرت کرنے سے پہلے کافر مسلمانوں کو بہت ستاتے تھے اور ان پر ظلم کرتے تھے۔
مسلمان آپ کی خدمت میں عاضر ہوکر شکایت کرتے اور رخصت مانگتے کہ ہم کفار سے مقاتلہ کریں اور ان سے ظلم کا بدلہ لیں آپ
مسلمانوں کو لڑائی سے روکتے کہ مجھ کو مقاتلہ کا حکم نہیں ہوا بلکہ صبر اور درگذر کرنے کا حکم ہے اور فرماتے کہ نماز اور زکوۃ کا جو حکم تم کو
ہوچکا ہے اس کو برابر پورا کئے جاؤ کیونکہ جب تک آدمی اطاعت خداوندی میں اپنے نفس پر جماد کرنے کا اور تکالیف جمانی کا خوگر
نہ ہواور اپنے مال خرچ کرنے کا عادی نہ ہو تو اس کو جماد کرنا اور اپنی جان کا دینا بہت دشوار ہے اس بات کو مسلمانوں نے قبول کر
لیا تھا۔

۱۲۳۔ جہاد فرض ہونے پر بعض لوگوں کا تردد؛ یعنی ہجرت کے بعد جب مسلمانوں کو کافروں سے لڑنے کا حکم ہوا توان کو تو خوش ہونا چاہئے تھا کہ ہماری در خواست قبول ہوئی اور مراد ملی مگر بعضے کچے مسلمان کافروں کے مقاتلہ سے ایسے ڈرنے لگے جیسا کہ اللہ کے عذاب سے ڈرنا چاہئے یا اس سے بھی زیادہ اور آرزوکرنے لگے کہ تھوڑی مدت اور بھی قتال کا حکم یہ آتا اور ہم زندہ رہتے تو خوب ہوتا۔

۱۲۳ یعنی چونکہ حیات اور منافع دنیوی کی رغبت کے باعث ان لوگوں کو عکم جماد بھاری معلوم ہوا تو اس لئے بحق تعالیٰ فرماتا ہے کہ ان سے کہہ دو کہ دنیا کے تمام منافع حقیر اور سریع الزوال ہیں اور ثواب آخرت کا بہتر ہے ان کے لئے جواللہ کی نافرمانی سے پہیز کرتے ہیں سوتم کو چاہئے کہ منافع دنیا کا لحاظ نہ کرواور حق تعالیٰ کی فرمانبرداری میں کوتا ہی نہ کرواور جماد کرنے سے نہ ڈرواور اطمینان رکھوکہ تمہای محنت اور جانفشانی کا ثواب ادنیٰ سا بھی ضائع نہ ہوگا سوتم کو ہمت اور شوق کے ساتھ جماد میں مصروف ہونا جائے۔

۸۷۔ جمال کمیں تم ہو گے موت تم کو آپکڑے گی اگر چپہ تم ہو مضبوط قلعوں میں [۱۳۵] اور اگر پہنچے لوگوں کو کچھ مصلائی تو کمیں یہ اللہ کی طرف سے ہے اور اگر ان کو پہنچے کچھ برائی تو کمیں یہ تیری طرف سے ہے [۱۳۹]

اَيْنَ مَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْكُنُتُمُ الْمَوْتُ وَلَوْكُنْتُمُ فِي الْمُوْتُ وَلَوْكُنْتُمُ فِي الْمُوْرِجِ مُّشَيَّدَةٍ وَإِنْ تُصِبُهُمُ حَسَنَةٌ يَّقُولُوا هذه مِنْ عِنْدِ اللهِ تُصِبُهُمُ حَسَنَةٌ يَّقُولُوا هذه مِنْ عِنْدِ اللهِ أَ

وَ إِنْ تُصِبُهُمُ سَيِّئَةُ يَّقُولُوا هَٰذِهِ مِنُ عِنْدِكَ عُلُ كُلُّ مِّنَ عِنْدِ اللهِ فَمَالِ هَوُلاَءِ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ هَوُلاَءِ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ

حَدِيثًا

مَآ اَصَابَكَ مِنُ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهِ وَمَآ اَصَابَكَ مِنُ سَيِّئَةٍ فَمِنُ نَّفُسِكَ وَ اَصَابَكَ مَنُ سَيِّئَةٍ فَمِنُ نَّفُسِكَ وَ اَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنُ نَّفُسِكَ وَ اَصَابَكُ وَلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ شَهِيْدًا ﷺ

کمدے کہ سب اللہ کی طرف سے ہے سوکیا عال ہے ان لوگوں کا ہرگز نہیں لگتے کہ سمجھیں کوئی بات[۱۳۷]

۱۹۵ ۔ جو پہنچے تجھ کو کوئی بھلائی سواللہ کی طرف سے ہے اور جو تجھ کو برائی پہنچے سوتیرے نفس کی طرف سے ہے اور جو تجھ کو برائی پہنچ سوتیرے نفس کی طرف سے ہے اللہ اور ہم نے تجھ کو بھیجا پیغام پہنچانے والا لوگوں کو اور اللہ کافی ہے سامنے دیکھنے والا [۱۲۹]

110 موت یقینی ہے: یعنی کیسے ہی مضبوط اور محفوظ اور مامون مرکان میں رہو مگر موت تم کو کسی طرح نہ چھوڑے گی کیونکہ موت ہر ایک کے واسطے مقدر اور مقرر ہو چکی ہے اپنے وقت پر ضرور آئے گی کہیں ہو۔ سواگر جماد میں نہ جاؤ گے تو بھی موت سے ہر گز نہیں بچ سکتے تو اب جماد سے گھبرانا اور موت سے ڈرنا اور کا فروں کے مقاتلہ سے خوف کرنا بالکل نا دانی اور اسلام میں کچے ہونے کی بات ہے۔

۱۲۱۔ منافقین: یعنی ان منافقین کا اور عجیب عال سنواگر تدبیر لڑائی کی درست آئی اور فتح ہوئی اور غنیمت کا مال ہاتھ آگیا تو کہتے ہیں یہ خدا کی طرف سے ہے یعنی اتفاقی بات ہو گئی۔ رسول اللہ الٹھالیکو کی تدبیر کے قائل نہ ہوتے اور اگر تدبیر بگڑ جاتی اور ہزیمت و نقصان پیش آ جاتا توالزام رکھتے آپ کی تدبیر پر۔

۱۲۷۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اے محمد اللّٰی ایّبہ ان کو جواب دے دو کہ بھلائی اور برائی سب اللہ کی طرف سے ہے سب باتوں کا موجد اور خالق اللہ تعالیٰ ہے اس میں کسی دوسرے کو دخل نہیں اور پیغمبر اللّٰی ایّبہ اللہ بھی کی طرف سے ہے اور اللہ ہی کا اللہ تعالیٰ ہے اس میں کسی دوسرے کو دخل نہیں اور پیغمبر اللّٰی ایّبہ بھی اللہ بھی کی طرف سے ہے اور اللہ ہی کا المام ہے۔ تمہارا الزام رکھنا نبی پر خلط اور سراسر کم فہمی ہے اور بگروی کو بگروا نہ سمجھویہ اللہ کی حکمت ہے وہ تم کو سدھاتا ہے اور آزماتا ہے تمہارے قصوروں پر یہ جواب اجالی ہوا منافقین کے الزام کا الگی آیت میں اس کی تفصیل آتی ہے۔

۱۲۸۔ ہر بھلائی برائی اللہ کی طرف سے ہے: یعنی اصل بات یہ ہے کہ جلہ بھلائی برائی کا موجد ہر چنداللہ ہے مگر بندہ کو چاہئے کہ نیکی اور بھلائی کو حق تعالیٰ کا فضل اور احیان سجھے اور سختی اور برائی کو اپنے اعال کی شامت جانے اس کا الزام پیغمبر التُّوَالَیْمُ پر پنہ رکھے پیغمبران امور کے لئے نہ موجد ہے نہ سبب بلکہ موجد یعنی ان باتوں کا پیدا کرنے والا تواللہ ہے اور سبب تمہارے اعال۔ ۱۲۹۔ آنحضرت پوری انسانیت کے لئے نبی ہیں: حق تعالیٰ رسول سے منافقوں کے الزام کو دور فرماکر ارشاد کرتا ہے کہ ہم نے تم کوتام لوگوں کے لئے رسول کر کے بھیجا اور ہم کو سب کچھ معلوم ہے ہم سب کے اعال کا بدلہ دے لیں گے تم کسی کے بیودہ انکار والزام کی پروا نه کرواپنا کاررسالت کئے جاؤ۔

۸۰۔ جس نے حکم مانا رسول کا اس نے حکم مانا اللہ کا اور مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللهَ ۚ وَمَنْ جوالٹا پھرا تو ہم نے تجھ نہیں بھیجا ان پر نگہان <sup>[۳۰]</sup> تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلُنْكَ عَلَيْهِمْ حَفِينُظًا ﴿

٨١ ـ اور کھتے ہیں کہ قبول ہے پھر جب باہر گئے تیرے یاس سے تو مثورہ کرتے ہیں بعضے بعضے ان میں سے رات کو اس کے غلاف جو تجھ سے کمہ بیکے تھے اور اللہ لکھتا ہے جو وہ مثورہ کرتے ہیں سو تو تغافل کر ان سے

وَيَقُوْلُونَ طَاعَةً ۖ فَإِذَا بَرَزُوا مِنْ عِنْدِكَ بَيَّتَ طَآبِفَةٌ مِّنْهُمْ غَيْرَ الَّذِي تَقُولُ ۖ وَاللَّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيِّتُونَ ۚ فَاعْرِضُ عَنْهُمُ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ طُو كَفْهِي بِاللهِ وَ كِيْلًا ﴿ اور بَهُرِسهُ كُرَاللَّهُ بِإورَاللَّهُ كَافِي بِهِ كارساز [17]

۱۳۰۔ آنحضرت پوری انسانیت کے لئے نبی میں: آپ کی رسالت کو محقق فرماکر آب خدا تعالیٰ آپ کے متعلق یہ حکم سناتا ہے کہ جو ہمارے رسول اللہ ﷺ کی فرمانبرداری کرے گا وہ بیشک ہمارا تابعدار ہے اور جو اس سے روگر دانی کرے گے تو ہم نے تجھ کو اے رسول ان لوگوں پر نگہان بناکر نہیں بھیجا کہ ان کو گناہ نہ کرنے دے ہم انکو دیکے لیں گے تیرا کام صرف پیغام پینچانا ہے آگے ثواب یا عقاب یہ ہمارا کام ہے۔

۱۳۱۔ منافقین کی ایک اور مکاری: ان منافقین کی اور مکاری سنوآپ کے روبروآگر توکہہ جاتے ہیں ہم نے قبول کیا حکم تیرا اور باہر جا کر مثورہ کرتے ہیں اس کے خلاف یعنی تیری نافرمانی اور مخالفت کا مثورہ کرتے ہیں اور اللہ کے یہاں ان کے سب مثورے لکھے جاتے ہیں ان کو سزا دینے کے لئے سواہے نبی ان سے منہ پھیر لے اور کسی بات کی پر وا مت کرواور اپنے سب کام اللہ کے توالے کر دے وہ تیرے لئے کافی ہے۔

اَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرُانَ ﴿ وَلَوُ كَانَ مِنُ عِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيْهِ اخْتِلَافًا كَثِيْرًا

وَ إِذَا جَآءَهُمْ اَمْرُ مِّنَ الْاَمْنِ اَوِ الْخَوْفِ اَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوْهُ إِلَى الرَّسُولِ وَ إِلَى الْوَلِي الْاَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِيْنَ اللهِ يَسْتَثَبُ طُونَةً مِنْهُمْ وَلَوْ لَا فَضَلُ اللهِ يَسْتَثُبُ طُونَةً مِنْهُمْ لَا تَبَعْتُمُ الشَّيْطُنَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُمُ الشَّيْطُنَ إِلَّا قَلِيلًا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُمُ الشَّيْطُنَ إِلَّا قَلِيلًا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُمُ الشَّيْطُنَ إِلَّا قَلِيلًا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُمُ الشَّيْطُنَ إِلَّا قَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

فَقَاتِلُ فِي سَبِيۡلِ اللّٰهِ ۚ لَا تُكَلَّفُ اِلَّا نَفُسَكَ وَحَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ ۚ عَسَى اللهُ اَن يَكُفَّ بَأْسَ اللّٰهُ اَن يَكُفَّ بَأْسَ اللّٰهِ يَنَ كَفَرُوا ۚ وَاللّٰهُ اَشَدُّ بَأْسًا وَاللّٰهُ اَشَدُ بَأْسًا وَاللّٰهُ اَشَدُّ بَأُسًا وَاللّٰهُ اَشَدُّ بَأُسًا

۸۲ کیا غور نہیں کرتے قرآن میں اور اگریہ ہوتا کسی اور کا سوائے اللہ کے تو ضرور پاتے اس میں بہت تفاوت [۱۳۲]

۸۳۔ اور جب ان کے پاس پہنچی ہے کوئی خبرامن کی یا ڈرکی تو اسکو مشور کر دیتے ہیں [۱۳] اور اگر اسکو پہنچا دیتے رسول تک اور اپنے حکموں تک تو تحقیق کرتے اس کو جو ان میں تحقیق کرنے والے ہیں اس کی [۱۳] اور اگر نہ ہوتا فضل اللہ کا تم پر اور اس کی مہربانی تو البہتہ تم چیچے ہو لیتے شیطان کے مگر تھوڑے [۱۳]

۸۴۔ سوتو لڑاللہ کی راہ میں تو ذمہ دار نہیں مگر اپنی جان کا اور تاکید کر مسلمانوں کو قریب ہے کہ اللہ بند کر دے لڑائی کا فرول کی [۱۳۱] اور اللہ بہت سخت ہے لڑائی میں اور بہت سخت ہے سڑا دینے میں [۱۳۷]

۱۳۲ قرآن اللہ کا کلام ہے تدبر کی دعوت: پہلی آیات سے حضرت محمد النی اللہ ہونا اور ان کی اطاعت بعینہ خدا کی اطاعت بعینہ خدا کی اطاعت بعینہ خدا کی اطاعت بعینہ خدا کی اطاعت ہونی اور ان کے نافرمانوں پر حق تعالیٰ کا عذاب ہونا تو خوب ظاہر ہو گیا مگر منافق اور آپ کے مخالف یہ کہہ سکتے ہیں کہ خدا کی گواہی اور اس کے ارشادات کی تسلیم و تصدیق میں تو ہم کو تامل ہر گر نہیں مگر یہ کیونکر معلوم ہو کہ یہ خدا کا کلام ہے بشر کا بنایا ہوا نہیں تو حق تعالی اس کا جواب دیتا ہے کہ یہ لوگ قرآن میں خور نہیں کرتے جس سے صاف معلوم ہو جائے کہ قرآن اللہ کا کلام

ہے دیکھواگر قرآن اللہ کا کلام نہ ہوتا جیسا کہ تم گان کرتے ہو تو ضرور قرآن میں بہت ہے مواقع میں طرح طرح کے اختلافات ملے دیکھوآدی ہر حالت میں اسی حالت کے موافق کلام کرتا ہے ہو حالت بیش ہوتی ہے دوسری حالت کا دھیان نہیں ہوتا خصہ میں مہرانی والوں کا دھیان نہیں رہتا اور مہرانی میں خصہ والوں کا، دنیا کے بیان میں آذت کا کاظ نہ رہے اور آذت کے بیان میں دنیا کا۔ بے پروائی میں عنایت کا ذکر نہیں اور عنایت میں بے پرورائی کا بالجلہ ایک عال کا کلام دوسرے حال کے بیان میں دنیا کا۔ بے پروائی میں عنایت کا ذکر نہیں اور عنایت میں بے پرورائی کا بالجلہ ایک حال کا کلام دوسرے حال کے کلام سے خلف نظر آئے گا لیکن قرآن شریف پونکہ خالق کا کلام ہے یماں ہر چیز کے بیان میں دوسری جانب بھی نظر رہتی خور و فہم سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن میں ہر چیز کا بیان ہر مقام میں ایک انداز پہد دیکھئے یماں منافقوں کا مذکور تھا ہو سخت ور و فہم سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن میں ہر چیز کا بیان ہر مقام میں ایک انداز پہد دیکھئے یماں منافقوں کا مذکور تھا ہو سخت خور و فہم سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن میں ہر چیز کا بیان ہر مقام میں ایک انداز پہد دیکھئے یماں کی باتوں پر اس کی اور جو الزام ان کی ایک خور تھا ہو سخت نظر اس می کی میں ہوتا ہو تو ان میں سے الیا کرتے میں یہ نہیں کہ خصہ و غیرہ کی خالت میں کلام اپنی حد سے نگل طویل کرتا ہے تو وہ یکاں نہیں ہوتا بلکہ کوئی جلہ فسیح کوئی غیر فیج کوئی خلو کوئی خالو کوئی خول کوئی کاذب کوئی موافق کوئی باہم میں اس کی طرف بھی اشارہ ہوگیا کہ جو تد ہر اور فہم سے کام نہ لے وہ قرآن میں شبات اور اختلافات کا وہم چلا سکتا ہے گہ اول تو فرما دیا گل گُلُ مِنْ عِنْدَ اللهٰ چرفرما دیا کو ما ایک کوئی میں تسیّقیّة فیمِن نَدَّ فیمِن نَدُ ہو تو تو تو تو تو تو تو تو ان میں اس کی طرف میں تیام میں تدر نہ کرے وہ کہ سکتا ہے کہ اول تو فرما دیا گل گلُ مِنْ عِنْد اللهٰ پھر فرما دیا کی می تسیّقیّ قیمِن نَدُ قیمِن نَدُ فیمُن اور اختلاف ہوگیا واللہ اعلی۔

۱۳۳ ۔ افواہ پھیلانے کی مذمت: یعنی ان منافقوں اور کم سمجھ مسلمانوں کی ایک خرابی یہ ہے کہ جب کوئی بات امن کی پیش آتی ہے مثلاً رسول اللہ اللّٰہ اللّٰہ

۱۳۷۔ یعنی کمیں سے کچھ خبرآئے تو چاہئے کہ اول پہنچائیں سردارتک اوراس کے نائبوں تک جب وہ اس خبرکو تحقیق اور تسلیم کر لیویں توان کے کہنے کے موافق اس کو کمیں نقل کریں اور اس پر عل کریں۔ فائدہ حضرت نے ایک شخص کو ایک قوم کے یماں زکوۃ لینے کو بھیجا وہ قوم اس کے استقبال کو باہر نکلی اس نے خیال کیا کہ میرے مارنے آئے ہیں لوٹ کو مدینہ میں آگیا اور مشور کر دیا که فلال قوم مرتد ہو گئی تام شہر میں شہرت ہو گئی آخر کو غلط نکلی۔

۱۳۵ یعنی اگر اللہ اپنے فضل سے تمہاری اصلاح اور تربیت کے لئے احکام نہ بیجینا اور تم کو وقتا فوقتا حب ضرورت ہدایت اور تنبید نہ فرماتا رہتا جیساکہ اس موقع پر رسول اور سرداروں کی طرف رجوع کرنے کو فرمایا تو تم گمراہ ہو جاتے مگر چند نواص جو کامل العقل اور کامل الا یان ہیں ۔ ان تنبیمات کواللہ تعالیٰ کا انعام سمجھواور شکر کرواور پوری تعمیل کرو۔

مَنْ يَّشُفَحْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَّكُنُ لَّهُ نَصِيَبُ مِنْ يَّشُفَحْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَّكُنُ لَّهُ مِّنُهَا وَمَنْ يَشُفَحُ شَفَاعَةً سَيِّئَةً يَكُنُ لَّهُ كِفُلُ مِّنُهَا وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ كُفُلُ مِّنُهَا فَكُلِ شَيْءٍ مُعْقِينًا عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُعْقِينًا عَلَى كُلِّ شَيْءً

۸۵۔ جو کوئی سفارش کرے نیک بات میں اس کو بھی طلح گا اس میں سے ایک حصہ اور جو کوئی سفارش کرے بری بات میں اس پر بھی ہے ایک بوجھ اس میں سے آگا۔ اور اللہ ہے ہر چیز پر قدرت رکھنے والا

۱۳۸۔ سفارش کرنے کا بیان: یعنی اگر کوئی نیک کام میں سعی سفارش کرے جیسا نبی الٹیٹیٹیٹی کا مسلمانوں کو جماد کی تاکید فرمانا یا کوئی بری بات میں ساعی ہو جیسا منافق اور ست مسلمانوں کا جماد سے ڈر کر دوسروں کو بھی ڈرانا تواول صورت میں ثواب کا اور دوسری

صورت میں گناہ کا حصہ ملے گا ایسے ہی اگر کوئی مختاج کی سفارش کر کے دولت مندسے کچھ دلوا دے توبیہ بھی خیرات کے ثواب میں شریک ہو گا۔ اور جو کوئی کا فر مفیدیا سارق کو سفارش کر کے چھڑا دے پھر وہ فساد اور چوری کرے تو بیہ بھی شریک ہو گا فساد اور چوری میں۔

<u>۱۳۹</u> یعنی خدا تعالیٰ تمام چیزوں پر قادر اور ہر چیز کا صہ بانٹنے والا ہے تونیکی اور بدی کے صہ دینے میں اس کو کوئی دشواری نہیں۔ ۸۶ ـ اور جب تم کو دعا دیوے کوئی تو تم مبھی دعا دواس سے بہتریا وہی کو الٹ کر بیشک اللہ ہے ہر چیز کا حیاب کرنے والا [۱۳۰]

وَ إِذَا حُيِّيتُهُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَآ اَوْ رُدُّوْهَا ۚ اِنَّ اللهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴿

۸۷۔ اللہ کے سواکسی کی بندگی نہیں بیشک تم کو جمع کرے گا قیامت کے دن اس میں کچھ شبہ نہیں اور اللہ سے پھی کس کی بات [۱۳۱]

ٱللهُ لَآ اِلٰهَ اِلَّا هُوَ ۚ لَيَجْمَعَنَّكُمْ اِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ لَا رَيْبَ فِيْهِ ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ ع حَدِيثًا ﴿

۸۸۔ پھرتم کوکیا ہوا کہ منافقوں کے معاملہ میں دو فریق ہو رہے ہو اور اللہ نے انکو الٹ دیا بسبب ان کے اعال کے کیا تم چاہتے ہوکہ راہ پر لاؤجس کو گمراہ کیا اللہ نے اور جس کو گمراہ کرےاللہ ہر گزینہ پاوے گا تو اس کے لئے کوئی راہ [۱۳۲]

فَمَا لَكُمْ فِي الْمُنْفِقِينَ فِئَتَيْنِ وَاللَّهُ أَرْكَسَهُمُ بِمَا كَسَبُوُا ۗ أَتُرِيْدُونَ أَنَ تَهَدُوْا مَنَ أَضَلَّ اللَّهُ ﴿ وَمَنْ يُتَّضَٰلِلِ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ

۱۴۰۔ سلام کے آداب: یعنی کسی مسلمان کو سلام کرنا یا دعا دینا در حقیقت اللہ سے اس کی شفاعت کرنا ہے تو حق تعالیٰ شفاعت حسنہ کی ایک خاص صورت کو جو مسلمانوں میں شائع ذائع ہے صراحت کے ساتھ بیان فرماتا ہے کہ جب کوئی اے مسلمانو تم کو دعا دے یا سلام کرے تو تم کو بھی اس کا جواب دینا ضرور چاہئے یا تو وہی کلمہ تم بھی اس کو کھویا اس سے بہتر مثلاً اگر کسی نے کھا السلام علیکم تو واجب ہے تم پر کہ اس کے جواب میں وعلیکم السلام کھواور زیادہ ثواب چاہوتو ورحمۃ اللہ بھی بڑھا دواور اگر اس نے

یہ لفظ بڑھایا ہو تو تم "" وہر کانۃ "" زیادہ کر دو۔ اللہ کے یہاں ہر چیز کا حیاب ہو گا اور اس کی جزا ملے گی سلام اور اس کا جوب بھی اس میں آگیا۔ فائدہ اس سے شفاعت حسنہ کی پوری ترغیب ہوگئن؛ اور شفاعت سئیہ کی خرابی اور مضرت معلوم ہو گئی کیونکہ جو شفاعت حسنہ کرے گا اس کواللہ تعالیٰ ثواب دے گا اور جس کی شفاعت کی ہے اس پر اس کے ساتھ حن سلوک اور مکافات کا علم فرما دیا بخلاف شفاعت سئیہ کے کہ بجز معصیت اور محرومی کے کچھ نہ ملے گا۔

۱۲۱۔ یعنی قیامت کا آنا اور ثواب و عقاب کے سب وعدوں کا پورا ہونا سب سچ ہے اس میں تخلف نہیں ہو گا ان باتوں کو سرسری خیال بنه کرویه

۱۴۲۔ منافقین کے متعلق مسلمانوں کو ہدایت: ان منافقوں میں وہ لوگ داخل میں جو ظاہر میں بھی ایان نہ لائے تھے بلکہ ظاہر و باطن کفریرِ قائم تھے لیکن حضرت کٹی لیٹم اور مسلمانوں کے ساتھ ظاہری میل جول اور محبت کا معاملہ رکھتے تھے اور غرض ان کی پیہ تھی کہ مسلمانوں کی فوج ہم پر چڑھائی کرے تو ہمارے جان و مال اس حیلہ سے محفوظ رمیں جب مسلمانوں کو معلوم ہوگیا کہ ان کا آنا جانا اس غرض سے ہے دکی محبت سے نہیں تو بعض مسلمانوں نے کہا کہ ان شریروں سے ملنا ترک کر دینا چاہئے۔ تاکہ ہم سے جدا ہوجائیں اور بعضوں نے کما ان سے ملے جائیے شایدایان لے آئیں اس پریہ آیت نازل ہوئی کہ ہدایت وگمراہی اللہ کے قبضہ میں ہے تم اس کا ہرگز فکر مت کرواور ان لوگوں سے بالاتفاق وہ معاملہ کرنا چاہئے جوآئندہ مذکور ہے دو فریق مت بنو۔

ہوئے تو پھرتم سب برابر ہو جاؤ سوتم ان میں سے کسی مدد گار [۱۳۳]

وَدُّوا لَوۡ تَكُفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا ٨٩- ﭘﺎﺗﺔ ﺑﻴﻦ كه تم بحى كافر بو باؤ بيبے وہ كافر فَتَكُوْنُوْنَ سَوَاءً فَلَا تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ كُوروست مت بناؤيهال تك كه وطن چورا آويل الله كى اَوْلِيَآ ءَ حَتَّى يُهَاجِرُوَا فِيْ سَبِيّلِ اللهِ طَّ فَإِنَّ إِنَّهِ مِي پُرِارُاسِ كُوقبول مَه كري توان كو پكرواور مار دُالو تَوَلَّوا فَخُذُو هُمُ وَ اقْتُلُوهُمْ حَيْثُ جَالَ لَاوَاور نه بناوَان میں سے کسی کو دوست اور نہ وَجَدُتُّمُوْهُمُ ۗ وَلَا تَتَّخِذُوا مِنْهُمُ وَلِيًّا وَّلَا نَصِيرًا ﴿ إِلَّا الَّذِيْنَ يَصِلُونَ إِلَى قَوْمٍ بَيُنَكُمُ وَبَيْنَهُمُ مِّيْثَاقُ أَوْ جَآءُوْ كُمْ حَصِرَتُ صُدُورُهُم أَنَ يُتَقَاتِلُوكُم أَوْ يُقَاتِلُوا قَوْمَهُمْ لَ وَلَوْ شَآءَ اللهُ لَسَلَّطُهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقْتَلُو كُمْ فَإِنِ اعْتَزَلُو كُمْ فَلَمْ يُقَاتِلُوْكُمْ وَالْقَوْا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ لَا فَمَا جَعَلَ اللهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا ﴿

سَتَجِدُونَ اخَرِينَ يُرِيدُونَ اَنُ يَّامَنُوكُمْ وَيَاْمَنُوا قَوْمَهُمُ لَا كُلَّمَا رُدُّوَّا إِلَى الْفِتْنَةِ أُرْكِسُوا فِيهَا ۚ فَإِنْ لَّمْ يَعُتَزِلُوْكُمْ وَيُلَقُّوۤا اِلَيْكُمُ السَّلَمَ وَيَكُفُّوٓا اَيْدِيَهُمْ فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوْهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوْهُمْ وَأُولَيِكُمْ

جَعَلْنَالَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلُطْنًا مُّبِيْنًا ﴿

٩٠ ـ مگر وہ لوگ جو ملاپ رکھتے ہیں ایک قوم سے کہ تم میں اور ان میں عمد ہے یا آئے ہیں تمہارے پاس کہ تنگ ہو گئے ہیں دل ان کے تمہاری لڑائی سے اور اپنی قوم کی لڑائی سے بھی اور اگر اللہ چاہتا تو ان کو تم پر زور دے دیتا تو ضرور لڑتے تم سے سواگر یکورمیں وہ تم سے پھرتم سے نہ کڑیں اور پیش کریں تم پر صلح تواللہ نے نہیں دی تم کوان پر راہ [۱۳۳]

al۔ اب تم دیکھو گے ایک اور قوم کو جو چاہتے ہیں کہ امن میں رمیں تم سے بھی اور اپنی قوم سے بھی جب کبھی لوٹائے جاتے ہیں وہ فساد کی طرف تواسکی طرف لوٹ جاتے ہیں مچھر اگر وہ تم سے یکنو نہ رہیں اور نہ پیش کریں تم پر صلح اور اپنے ہاتھ نہ روکیں تو ان کو پکڑو اور مار ڈالو جمال پاؤ اور ان پر ہم نے تم کو دی ہے کھلی سند[۱۳۵]

۱۲۳۔ منافقول سے قبال کا حکم: یعنی یہ منافق لوگ تو کفر پر ایسے جمے ہوئے ہیں کہ خود تو اسلام کیا قبول کریں گے وہ تو یہ چاہتے ہیں کہ تم بھی انکی مثل کافر ہو کر ان کے برابر ہو جاؤ سواب تم کو چاہئے کہ وہ جب تک ایان قبول کر کے اپنا وطن چھوڑ کر تمهارے پاس مذیلے آئیں اس وقت تک ان کو دوست مذ بناؤ۔ مذاسیخ کسی کام میں ان کو دخل دواور مذان کی حایت اور اعانت کرواور اگر وہ لوگ ایان اور ہجرت کو قبول یہ کریں توان کو قید کرواور قتل کرو جہاں قابو پاؤاور اجتناب کلی رکھواور ان سے کوئی تعلق بنه رکھو۔

۱۳۴۔ معاہد قوموں سے قتال کی ممانعت: یعنی اس ظاہری ملنے جلنے سے ان کو قیداور قتل سے مت بچاؤ مگر کل دوطرح سے ایک تو یہ کہ جن لوگوں سے تمہاری صلح ہے ان سے ان کا بھی معاہدہ اور مصالحت ہو تو وہ بھی صلح میں داخل ہو گئے دوسری طرح پیر کہ جولوگ لڑائی سے عاجز ہوکرتم سے صلح کریں اور اس بات کا عمد کریں کہ نہ اپنی قوم کے طرفدار ہوکرتم سے لڑیں گے اور نہ تمہارے ساتھ ہوکر اپنی قوم سے لڑیں گے اور اس عہد پر قائم رہیں تواپیے لوگوں سے بھی مت لڑواور ان کی مصالحت کو منظور کر لو اوراللہ تعالیٰ کا احیان سمجھوکہ تمہاری لڑائی سے بازآئے اللہ چاہتا توان کو تم پر جری اور غالب تر کر دیتا۔

۱۳۵ یعنی بعضے لوگ ایسے بھی ہیں کہ تم سے عمد کر جاتے ہیں کہ نہ تم سے لڑیں گے نہ اپنی قوم سے تاکہ تم سے اور اپنی قوم دونوں سے امن میں رہیں لیکن اس عہد پر قائم نہیں رہتے بلکہ جب اپنی قوم کا غلبہ دیکھتے ہیں توان کے مدد گار ہو جاتے ہیں تو ا پے لوگوں سے تم بھی درگذر مت کرو تہمارے ہاتھ تو صریح حجت آگی کہ انہوں نے اپنا عمد نود توڑ ڈالا۔

۹۲۔ اور مسلمان کا کام نہیں کہ قتل کرے مسلمان کو مگر خلطی سے [۱۳۹] اور جو قتل کرے مسلمان کو غلطی سے تو آزاد کرے گردن ایک مسلمان کی اور خون بہا پہنچائے اسکے گھر والوں کو مگر یہ کہ وہ تمهارے دشمن میں اور خود وہ مسلمان تھا تو آزاد کرے گردن ایک مسلمان کی اور اگر وہ تھا ایسی قوم میں سے کہ تم میں اور ان میں عمد ہے تو خون بہا پہنچائے اس کے گھر والوں کو اور آزاد کرے گردن ایک مسلمان کی پھر جس کو ملیسر مذہو تو روزے رکھے دو مہینے کے برابر گناہ بخوانے کو اللہ سے اور اللہ جانے والا

وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَنْ يَتَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَّا ۚ وَمَنُ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَّا فَتَحُريْرُ رَقَبَةٍ مُّؤُمِنَةٍ وَّدِيَةُ مُّسَلَّمَةُ إِلَّى اَهُلِمَ إِلَّا اَنْ يَّصَّدَّقُوْ اللهُ فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُوِّلَكُمْ معان كردين پيراً رُمقول تھا ايسي قوم ميں سے كہ وہ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَتَحْرِينُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ ﴿ وَإِنْ كَانَ مِنُ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيْثَاقُ فَدِيَةٌ مُّسَلَّمَةٌ اِلَى اَهْلِهِ وَتَحْرِيْرُ رَقَبَةٍ مُّؤُمِنَةٍ ۚ فَمَنُ لَّمۡ يَجِدُ فَصِيَامُ شَهۡرَيۡنِ

مُتَتَابِعَيْنِ مُ تَوْبَةً مِّنَ اللهِ ﴿ وَكَانَ اللهُ اللهُ الْمُ

عَلِيْمًا حَكِيْمًا ﴿ وَمَنُ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ وَمَنُ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ حَمَيْهُ خَلِدًا فِيهًا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَلَعَنَهُ وَلَعَنَهُ وَلَعَنَهُ وَلَعَنَهُ وَاعَدَّلُهُ عَذَابًا عَظِيْمًا ﴿

۹۳۔ اور جو کوئی قتل کرے مسلمان کو جان کر تواس کی سنزا دوزخ ہے پڑا رہے گا اسی میں اور اللہ کا اس پر غضب ہوا اور اس کو لعنت کی اور اسکے واسطے تیار کیا بڑا عذاب [۱۳۸]

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيْلِ اللهِ فَتَبَيَّنُوْا وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ الْقَى اللهُ كُمُ اللهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ الْقَى اللهُ كُمُ اللهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ اللهِ مَعَانِمُ كَثِيرَةُ اللهِ مَعَانِمُ كَثِيرَةُ اللهِ مَعَانِمُ كَثِيرَةً اللهِ مَعَانِمُ كَثِيرَةً لَا اللهُ عَلَيْكُمْ كَذَلِكَ كُنْتُمْ مِّنَ قَبْلُ فَمَنَّ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَا اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَنَ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُوا لَا اللهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا عَلَى خَبِيرًا عَلَى اللهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا عَلَى خَبِيرًا عَلَى اللهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا عَلَى اللهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا عَلَى خَبِيرًا عَلَى اللهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا عَلَى خَبِيرًا عَلَى اللهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ اللهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ فَيَالِهُ عَلَيْ اللهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ عَبَيْرًا عَلَى اللهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

۱۹۳ اے ایان والوجب سفر کرواللہ کی راہ میں تو تحقیق کر لیا کرواور مت کہواس شخص کو جو تم سے سلام علیک کر لیا کرواور مت کہواس شخص کو جو تم سے سلام علیک کرے کہ تو مسلمان نہیں تم چاہتے ہو اسباب دنیا کی زندگی کا سواللہ کے ہاں بہت غلیمتیں ہیں [۱۳۹] تم بھی تو الیہ ہی تھے اس سے پہلے پھر اللہ نے تم پر فضل کیا سواب تحقیق کر لو [۱۵۰] بیشک اللہ تمہارے کاموں سے خبردار ہے اللہ ا

۱۳۲۱۔ مومن کے قتل خطاء کا بیان: اس موقع پر قتل خطاء کے احکام بیان فرمائے جاتے ہیں اور یہ کہ کمہ اسلام کھنے والے کو قتل کرناگناہ عظیم ہے۔ ہاں اگر فلطی سے ماراگیا تو مجوری کی بات ہے اور اس کے احکام یہ ہیں اور اس کے ذیل میں مجاہدین کی فضیلت اور دار کفر سے دارالاسلام کی طرف ہجرت کرنے کی ضرورت اور سفر اور خوف کی نماز کی کیفیت بیان فرمائی جاتی ہے۔ فائدہ قتل خطا یعنی مسلمان کو شکار سمجھ کر مار ڈالا یا تیر اور گوئی شکار پر چلائی چوک کر کسی مسلمان کے جا لگے ایک صورت قتل خطاکی یہ بھی ہے کہ ایک مسلمان کا فروں میں ہواور اس کو کوئی

مسلمان کافر سجے کر بوجہ لا علمی قبل کر ڈالے اور یہاں اسی صورت کا بیان فرمانا مقصود ہے مجاہدین کو یہ بات اکثر پیش آ جاتی ہے اور آیات سابقہ کے یہی مناسب ہے گو قبل خطاکی اور صور توں کا بھی عکم یہی ہے وہ صور تیں بھی اس میں آگئیں۔

ہما۔ اس آیت میں قبل خطا کے دو حکم بتائے گئے ایک تو آزاد کرنا بردہ مسلمان کا اور اس کا مقدور نہ ہو تو دو مہینے متصل روز ہے کھنا یہ کفارہ ہے خدا تعالیٰ کی جناب میں اپنی خطاکا دوسرے مقتول کے وارثوں کو خون بہا دینا یہ ان کا حق ہے۔ ان کے معاف کرنے سے معاف نہیں ہو سکتا اس کے متعلق تین صورتیں ہو سکتی کرنے سے معاف نہیں ہو سکتا اس کے متعلق تین صورتیں ہو سکتی بین کیونکہ جس مسلمان کو غلطی سے قبل کیا اس کے وارث مسلمان ہوں گیا کا فراگر کا فرمیں تو ان سے مصالحت ہے یا دشمنی اول دونوں صورتوں میں مقتول کے وارثوں کو نون بہا دینا پڑے گا۔ تیسری صورت میں نون بہا لازم نہ ہوگا اور کفارہ سب صورتوں میں اداکرنا ہوگا۔ فائدہ نون بہا مذہب خفی میں تخمینا دوہزار سات سو چالیس روپے ہوتے میں یہ روپیہ قاتل کی برادری کو تین میں متفرق طور پر دینا ہوگا مقتول کے وارثوں کو۔

۱۲۸۔ قتل عدکی سزا؛ یعنی اگر ایک مسلمان دوسرے مسلمان کو غلطی سے نہیں بلکہ قصدًا اور مسلمان معلوم کرنے کے بعد قتل کرے گا تواس کے لئے آخرت میں جہنم اور لعنت اور عذاب عظیم ہے کفارہ سے اس کی رہائی نہیں ہوگی۔ باقی رہی دنیوی سزا وہ سورہ بقرہ میں گذر چکی۔ فاقدہ جمہور علماء کے نزدیک غلود اس کے لئے ہے جو مسلمان کے قتل کو علال سمجھے کیونکہ اس کے کفر میں شک نہیں یا غلود سے مرادیہ ہے کہ مدت دراز تک جہنم میں رہے گا وہ شخص مستحق تواسی سزا کا ہے آگے اللہ مالک ہے جو چاہے کرے واللہ اعلم۔

۱۲۹۔ بلا تحقیق کسی کو کافرنہ کہو: حضرت النہ النہ ایک فوج کوایک قوم پر جماد کے لئے بھیجا اس قوم میں ایک شخص مسلمان تھا جو اپنامال و اسباب اور مواثی ان میں سے نکال کر علیحدہ کھڑا ہوگیا تھا اس نے مسلمانوں کو دیکھ کر السلام علیم کھا مسلمانوں نے یہ سمجھا کہ یہ کافر ہے اپنی جان اور مال بچانے کی غرض سے اپنے آپ کو مسلمان ظاہر کرتا ہے اس لئے اس کو مار ڈالا اور اس کے مواثی اور اسباب سب لے لیا اس پر یہ آیت نازل ہوئی اور مسلمانوں کو تنبیہ اور تاکید فرمائی گئی کہ جب تم جماد کے لئے سفر کرو تو تحقیق سے کام لوبے سوچے سمجھے کام مت کرو جو تمہارے سامنے اسلام ظاہر کرے اس کے مسلمان ہونے کا ہرگز انکار مت کرو اللہ کے یاس بہت کچھ فلیمتیں ہیں ایسے حقیر سامان پر نظرنہ کرنی چاہئے۔

10۰ تم ایسے ہی تھے اس سے پہلے یعنی اسلام سے پہلے دنیاکی غرض سے ناحق نون کیاکرتے تھے لیکن اب مسلمان ہوکر ہرگز

ایسا نہ کرنا چاہئے بلکہ جس پر مسلمان ہونے کا اختال بھی ہو تو اس کے قتل سے بچویا یہ مطلب ہے کہ اس سے بپلے شہوع زمانہ اسلام میں تم بھی کا فروں کے شہر میں رہتے تھے تمہاری متقتل عکومت اور متقل بودوباش نہ تھی تو جیسا اس عالت میں تمہارا اسلام معتبر سمجھا گیا اور تمہارے جان و مال کی حفاظت و رعایت کی گئی ایسا ہی اب تم کو بھی اس طرح کے مسلمانوں کی رعایت و حفاظت لازم ہے بلا تحقیق ان کو قتل مت کرواعتیاط اور غور سے کام کرنا چاہئے۔

ا ا ا یعنی اللہ تعالیٰ تمہارے ظاہراعال اور دلی اغراض سب پر مطلع ہے تواب جس کو قتل کرو محض اللہ کے عکم کے موافق قتل کرواپنی کسی غرض کا اصلاً دغل یہ ہواوریہ بھی مقصد ہے کہ اگر کوئی کا فر فقط اپنے جان و مال کے خوف سے تمہارے روبر واسلام ظاہر کرے اور دھوکا دے کر اپنی جان بچالے تواللہ تعالیٰ کو سب کچھ معلوم ہے اس کے عذاب سے نہیں پچ سکتا مگر تم اس کو کچھ متحد مت کہویہ تمہارے کرنے کی بات نہیں ہم دیکھ لیں گے۔

لَا يَسْتَوِى الْقُعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ غَيْرُ اللهِ اللهِ السَّرِ وَالْمُجْهِدُونَ فِي سَبِيْلِ اللهِ اللهِ الشَّمُ الشَّمُ الشَّمُ الشَّمُ اللهِ وَانْفُسِهِمُ فَضَلَ اللهُ المُجْهِدِيْنَ بِامْوَالِهِمُ وَانْفُسِهِمُ عَلَى اللهُ الْمُجْهِدِيْنَ بِامْوَالِهِمُ وَانْفُسِهِمُ عَلَى اللهُ الْمُجْهِدِيْنَ وَرَجَةً وَكُلَّا وَعَدَ اللهُ الْحُسْنَى وَوَضَلَ اللهُ الْمُجْهِدِيْنَ عَلَى اللهُ الْمُجْهِدِيْنَ عَلَى اللهُ المُجْهِدِيْنَ عَلَى اللهُ اللهُ المُجْهِدِيْنَ عَلَى اللهُ المُجْهِدِيْنَ عَلَى اللهُ المُجْهِدِيْنَ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ المُجْهِدِيْنَ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

دَرَجْتٍ مِّنْهُ وَمَغْفِرَةً وَرَحْمَةً وَكَانَ اللهُ عَفُوْرًا رَّحِيْمًا ﴿ عَفُورًا رَّحِيْمًا ﴿ عَفُورًا رَّحِيْمًا ﴿ عَالَهُ عَفُورًا رَّحِيْمًا ﴿ عَالَمُ عَلَى اللهُ عَفُورًا رَّحِيْمًا ﴿ عَالَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ الللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ الللهُ عَلَمُ اللّهُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ الللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَّ عَلَمُ عَلَّا عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَم

98۔ برابر نہیں بیٹے رہنے والے مسلمان جن کو کوئی عذر نہیں اور وہ مسلمان جو لڑنے والے ہیں اللہ کی راہ میں اپنے مال سے اور جان سے اللہ نے بڑھا دیا لڑنے والوں کا اپنے مال اور جان سے بیٹے رہنے والوں پر درجہ اور ہر ایک سے وعدہ کیا اللہ نے بھلائی کا اور زیادہ کیا اللہ نے رائے والوں کو بیٹے رہنے والوں سے اجر عظیم میں

97۔ جو کہ درجے ہیں اللہ کی طرف سے اور بخش ہے اور محربانی ہے اور اللہ ہے بخشے والا مهربان [۱۵۳]

ا الله المارین کے درجات: اس سے پہلے مسلمان کو نادانسگی اور چوک سے قتل کر دینے پر عتاب اور تنبیہ فرمائی تھی اس لئے یہ احتال تھاکہ کوئی جماد کرنے سے رک جائے کیونکہ مجاہدین کو ایسی صورت پیش آ ہی جاتی ہے اس لئے مجاہدین کی فضیلت بیان

فرما کر جہاد کی رغبت دلائی گئی خلاصہ آیت کا یہ ہے کہ لنگڑے لئے اندھے بیمار معذور لوگوں کو تو جہاد کرنے کا عکم نہیں باقی سب مسلمانوں میں جہاد کرنے والوں کے نہیں اگرچہ جنتی وہ بھی ہیں جو جہاد نہیں کرتے۔ جہاد فرض کفایہ ہے: اس سے معلوم ہوگیا کہ جہاد فرض کفایہ ہے فرض عین نہیں یعنی اگر مسلمانوں کی کافی مقدار اور ضرورت کے موافق جاعت جہاد کرتی رہے تو جہاد نہ کرنے والوں پر کوئی گناہ نہیں ورنہ سب گنگار ہوں گے۔

۱۵۳ یعنی حق تعالیٰ غفور رحیم ہے جہاد کرنے والوں کے بارہ میں اجر و مغفرت و رحمت کے جو وعدے فرمائے ہیں وہ ضرور پورے فرمائے گایا پیر کہ مجاہد کے ہاتھ سے نادانسگی میں اگر کوئی مسلمان قتل ہوگیا تو حق تعالیٰ معاف فرما دے گا اس اندیشہ سے جماد سے مت رکو۔

إِنَّ الَّذِيْنَ تَوَفَّهُمُ الْمَلَيِكَةُ ظَالِمِیَ اَنْفُسِهِمُ قَالُوا فِيْمَ كُنْتُمُ فَقَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِيْنَ فِيلَمَ كُنْتُمُ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِيْنَ فِي الْأَرْضِ قَالُوا اللهِ قَالُوا اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا فَأُولَيِكَ مَا وَحُمُ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا فَأُولَيِكَ مَا وَسُعَمُ حَهَنَّمُ فَوَسَا ءَتُ مَصِيرًا ﴿

إِلَّا الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَالنِّسَآءِ وَالْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيْعُوْنَ حِيْلَةً وَلَا يَهْتَدُوْنَ سَبِيئلًا ﴿

فَأُولَٰدِكَ عَسَى اللهُ أَنُ يَعْفُو عَنْهُمُ ﴿ وَكَانَ اللهُ عَفُوً عَنْهُمُ ﴿ وَكَانَ اللهُ عَفُوًا خَفُورًا ﴿

ا ۹۷۔ وہ لوگ کہ جن کی جان نکالے ہیں فرشے اس حالت میں کہ وہ برا کر رہے ہیں اپنا کہتے ہیں ان سے فرشے تم کس حال میں تھے وہ کہتے ہیں ہم تھے بے بس اس ملک میں کہتے ہیں فرشتے کیا یہ تھی زمین اللہ کی کثادہ جو چلے جاتے وطن چھوڑ کر وہاں سو الیوں کا شھاکانا ہے دوزخ اور وہ بہت بری جگہ چینچے

۹۸ ۔ مگر جو ہیں بے بس مردوں اور عورتوں اور بچوں میں اسے جو نہیں کر سکتے کوئی تدبیر اور نہ جانتے ہیں کہیں کا ا

99۔ سو ایسوں کو امیر ہے کہ اللہ معاف کرے اور اللہ ہے معاف کرنے والا بخشے والا [۱۵۲]

۱۵۴ء دارالکفرسے ہجرت کی فضیلت: بعضے مسلمان ایسے بھی میں کہ دل سے توسیح مسلمان میں مگر کافروں کی حکومت میں میں

اوران سے مغلوب ہیں اور کافروں کے نوف سے اسلامی باتوں کو کھل کر نہیں کر سکتے نہ جاد کی تعمیل کر سکتے ہیں سوان پر فرض ہے کہ وہاں سے بجرت کریں اس رکوع میں اس کا ذکر ہے آیت کا خلاصہ یہ ہے کہ بولوگ اپنے اوپر ظلم کرتے ہیں یعنی کا فروں کے ساتھ مل رہے ہیں اور بجرت نہیں کرتے تو فرشتے ان سے مرنے کے وقت پوچھتے ہیں کہ تم کس دین پر تھے وہ کہتے ہیں کہ ہم تو مسلمان تھے مگر بوجہ ضعف و کمزوری کے دین کی باتیں نہ کر سکتے تھے۔ فرشتے کہتے ہیں کہ اللہ کی زمین تو بہت و سیع تھی تھے۔ فرشتے کہتے ہیں کہ اللہ کی زمین تو بہت و سیع تھی تھے کہ ہم یہ تو کر سکتے تھے کہ وہاں سے بجرت کر جاتے سوالیوں کا ٹھ کانہ جہنم ہے البتہ جو لوگ ضعیف ہیں اور عورتیں اور پچ کہ نہ وہ بجرت کی رستہ معلوم ہوگیا کہ مسلمان جی بجرت کی تدبیر کر سکتے ہیں نہ ان کو کوئی بجرت کا رستہ معلوم ہے وہ قابل معافی ہیں۔ فائدہ اس سے معلوم ہوگیا کہ مسلمان جی میں کھلا نہ رہ سکے وہاں سے بجرت فرض ہے اور سوائے ان لوگوں کے جو بالکل معذور اور بے بس ہوں اور کسی کو وہاں سے بہرت فرض ہے اور سوائے ان لوگوں کے جو بالکل معذور اور بے بس ہوں اور کسی کو وہاں ہے جرت کی اجازت نہیں۔

وَمَنْ يُهَاجِرُ فِي سَبِيْلِ اللهِ يَجِدُ فِي الْأَرْضِ مُرْغَمًا كَثِيرًا وَسَعَةً وَمَنْ يَخُرُجُ مِنْ مُرْغَمًا كَثِيرًا وَسَعَةً وَمَنْ يَخُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدُرِكُهُ اللهِ وَرَسُولِهِ قَلَى اللهِ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَّحِيمًا اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ا

وَ إِذَا ضَرَبُتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلُوةِ فَيُ إِنْ خِفْتُمُ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلُوةِ فَيُ إِنْ خِفْتُمُ أَنْ يَقْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴿ إِنَّ الْكُفِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوًا مُّبِينًا 
كَانُوا لَكُمْ عَدُوًّا مُّبِينًا 
كَانُوا لَكُمْ عَدُوًّا مُّبِينًا

۱۰۰۔ اور جو کوئی وطن چھوڑے اللہ کی راہ میں پاوے گا اس کے مقابلہ میں جگہ بہت اور کشائش اور جو کوئی نکلے اپنے گھرسے ہجرت کر کے اللہ اور رسول کی طرف پھر آ پکڑے اس کو موت تو مقرر ہو چکا اس کا ثواب اللہ کے ہاں اور ہے اللہ بخشے والا مہربان [۱۵۵]

۱۰۱۔ اور جب تم سفر کرو ملک میں تو تم پر گناہ نہیں کہ کچھ کم کرو نماز میں سے اگر تم کو ڈر ہو کہ ستاویں گے تم کو کافرالبتہ کافر تمہارے صریح دشمن میں [۱۵۲]

الدور کے لئے کثائش کا وعدہ اور دیگر فضائل: اس آیت میں ہجرت کی ترغیب ہے اور مہاجرین کو تسلی دی جاتی ہے یعنی

جو شخص اللہ کے واسطے ہجرت کرے گا اور اپنا وطن چھوڑے گا تو اس کو رہنے کے لئے بہت جگہ ملے گی اور اس کی روزی اور
معیشت میں فراخی ہوگی تو ہجرت کرنے میں اس سے مت ڈروکہ کھال رہیں گے اور کیا کھائیں گے اور یہ بھی خطرہ نہ کروکہ شاید
رستہ میں موت آ جائے توادھر کے ہول نہ اُدھر کے کیونکہ اس صورت میں بھی ہجرت کا پورا ثواب ملے گا اور موت تواپنے وقت
ہی پرآتی ہے وقت مقرر سے پہلے نہیں آسکتی۔

101۔ قصر نماز کا عکم: یعنی جب تم جماد وغیرہ کے لئے سفر کرواور کافروں سے جوکہ تمہارے صریح دشمن ہیں اس کا خوف ہوکہ موقع پاکر ستائیں گے تو نماز کو مختصر رکھویعنی جو نماز حضر میں چار رکعت کی ہواس کی دو رکعت پڑھو۔ فائدہ ہماہ یمہاں سفر تین منزل کا ہونا ضروری ہے اس سے کم ہوگا تو قصر جائز نہ ہوگا اور کافروں کے ستانے کاڈر اس وقت موجود تھا جب یہ حکم نازل ہوا جب یہ ڈر جاتا رہا تواس کے بعد بھی آپ سفر میں دورکعت ہی پڑھتے رہے اور صحابہ کو بھی اسی کی تاکید فرمائی اب ہمشہ سفر میں قصر کرنے کا حکم ہے خوف مذکور ہویا نہ ہواور یہ اللہ تعالیٰ کا فضل ہے شکریہ کے ساتھ قبول کر لینا لازم ہے جیسا کہ حدیث میں ارشادے۔

وَ إِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَاقَمْتَ لَهُمُ الصَّلُوةَ فَلْتَقُمْ طَآبِفَةُ مِّنْهُمْ مَّعَكَ وَلْيَاخُذُوّا فَلْتَكُونُوْا مِنَ اَسْلِحَتَهُمْ وَلَيَاخُذُوا مِنَ اَسْلِحَتَهُمْ وَلَيَاتِ طَآبِفَةُ الْخُرى لَمَ وَلَيَاجُدُوا فَلْيَكُونُوا مِنَ وَرَآبِكُمْ وَلْتَاتِ طَآبِفَةُ الْخُرى لَمَ يُصَلُّوا فَلْيُصَلُّوا مَعَكَ وَلْيَاخُذُوا يُصَلُّوا فَلْيَصَلُّوا مَعَكَ وَلْيَاخُذُوا يُصَلُّوا فَلْيَصَلُّوا مَعَكَ وَلْيَاخُذُوا يَصَلُّوا فَلْيَصَلُّوا مَعَكَ وَلْيَاخُذُوا يَخُذُوا عِذَرَهُمْ وَاسْلِحَتَهُمُ وَدَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوَ تَغُفُلُونَ عَنَ اسْلِحَتِكُمْ وَامْتِعَتِكُمْ فَيَلَةً وَاحِدَةً وَلَا فَيَمِيْلُونَ عَلَيْكُمْ مَّيْلَةً وَاحِدَةً وَلَا فَيَمِيْلُونَ عَلَيْكُمْ مَيْلَةً وَاحِدَةً وَلَا فَيَعِيْلُونَ عَلَيْكُمْ مَيْلَةً وَاحِدَةً وَلَا حَلَيْكُمْ مَيْلَةً وَاحِدَةً وَلَا حَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ اَذًى مِنْ مَطَلٍ خُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ اَذًى مِنْ مَطَلٍ خُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ اَذًى مِنْ مَطْلٍ

10.1 اور جب توان میں موجود ہو پھر نماز میں کھڑا کرے تو پاپنے ایک جاعت ان کی کھڑی ہوتیرے ساتھ اور ساتھ اور ساتھ کے لیویں اپنے ہتھیار پھر جب یہ سجدہ کریں تو ہٹ جاعت ہٹ مانتھ کے ناز نہیں تیرے پاس سے اور آوے دوسری جاعت جس نے نماز نہیں پڑھی وہ نماز پڑھیں تیرے ساتھ اور ساتھ لیویں اپنا بچاؤاور ہتھیار کافر چاہتے ہیں کسی طرح تم لیے خبر ہوا پنے ہتھیاروں سے اور اساب سے ناکہ تم پر علمہ کریں یکبارگی [۱۵۹] اور تم پر کچھ گناہ نہیں اگر تم کو تکلیف ہو مینہ سے یا تم بھار ہوکہ آثار رکھوا ہے ہتھیار اور کافرول کے واسطے عذاب ذات کا [۱۵۹]

اَوْ كُنْتُمُ مَّرُضَى اَنْ تَضَعُوٓ السَّلِحَتَكُمُ وَ كُنْتُمُ مَّرُضَى اَنْ تَضَعُوٓ السَّلِحَتَكُمُ وَ كُذُو الحِذَرَكُمُ النَّ اللهَ اَعَدَّ لِلْكُفِرِيْنَ عَذَابًا مُّهِينًا عَذَابًا مُّهِينًا

فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلُوةَ فَاذَكُرُوا اللهَ قِيمًا وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا اطْمَأْنَنَتُمْ فَاقَعُمُو الطَّمَأُنَنَتُمُ فَاقِيمُوا الصَّلُوةَ وَإِنَّا الصَّلُوةَ كَانَتُ عَلَى المُعْوَمِنِينَ كِتْبًا مَّوْقُوتًا عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتْبًا مَّوْقُوتًا عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى السَّلُوةِ السَّلُولُ اللهَ عَلَى السَّلُولُ اللهَ عَلَى السَّلُولُ اللهَ عَلَى السَّلُولُ اللهُ السَّلُولُ اللهَ عَلَى السَّلُولُ اللهُ السَّلُولُ اللهُ السَّلُولُ اللهُ السَّلُولُ اللهُ السَّلُولُ اللهُ السَّلُولُ اللهُ السَّلُولُ السَّلَالِيْلُولُ السَّلَالَ السَلْمُ السَلْمُ السَلْمُ السَّلُولُ السَّلَالِي السَّلَالِيْلُولُ السَّلُولُ السَّلَالِي السَّلَالُولُ السَّلَالُولُ السَلْمُ الْعَلَى السَلْمُ السَلِمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلْمُ ا

۱۰۳۔ پھر جن تم نماز رہھ بھکو تو یاد کرواللہ کو کھڑے اور بیٹے
اور لیٹے [۱۰۰] پھر جب خوف جاتا رہے تو درست کرو نماز
کو بیشک نماز مسلمانوں پر فرض ہے اپنے مقررہ
وقتوں میں [۱۰۱]

104۔ نماز خوف کا بیان: پہلے نماز سفر کا بیان تھا یہ نماز نوف کا بیان ہے یعنی کا فروں کی فوج مقابلہ میں ہو تو مسلمانوں کی فوج دو سے اس اس کے ساتھ آدھی نماز پڑھ کر دشمن کے مقابلہ میں جاکر کھڑا ہو جائے دوسرا حصہ آگر امام کے ساتھ نصف پڑھ لے امام کے ساتھ آدھی نماز رہی ہوئی جدی جدی پڑھ لیں اگر مغرب کی نماز ہو تو اول جاعت دورکعت اور دوسری جاعت ایک رکعت امام کے ساتھ پڑھے اور اس حالت میں نماز کے اندر آمدورفت معاف ہے اور تلوارزرہ سپر وغیرہ کے اپنے ساتھ رکھنے کا بھی ارشاد فرمایا تاکہ کفار موقع پاکر یکبارگی تلہ نہ کر دیں۔

۱۵۸ یعنی اگر بارش یا بیاری اور ضعف کی وجہ سے ہتھیار کا اٹھانا مشکل ہو توالیسی حالت میں ہتھیار آثار کر رکھ دینے کی اجازت ہے لیکن اپنا بچاؤکر لینا چاہئے مثلاً زرہ سپر نود ساتھ لے لو۔ فائدہ اگر دشمن کے نوف سے اتنی مملت بھی مذکلہ نماز نوف بصورت مذکورہ اداکر سکیں تو جاعت موقوف کر کے تنا تنا نماز پڑھ لیں پیادہ ہوکر اور سواری سے اتر نے کا بھی موقع نہ ملے تو سواری پر اشارہ سے نماز پڑھ لیں۔ اگر اس کی بھی مملت نہ ملے تو پھر نماز کو قضا کر دیں۔

189۔ یعنی اللہ تعالیٰ کے حکم کے موافق تدبیر اور اعتیاط اور اہتمام کے ساتھ کام کرو اور اللہ کے فضل سے امید رکھو وہ کافروں کو تمہارے ہاتھ سے ذلیل و خوار کرا دے گا کافروں سے خوف مت کرو۔

۱۶۰۔ ہمہ وقت ذکر اللہ کا حکم: یعنی خوف کے وقت بوجہ تنگی اور بےاطمینانی اگر نماز میں کسی طرح کی کوتا ہی ہو گئی تو نماز خوف سے

فراغت کے بعد ہر وقت اور ہر عالت میں کھڑے ہویا بیٹھے یا لیٹے اللہ کو یاد کرو حتی کہ عین ہجوم اور مقاتلہ کے وقت بھی کیونکہ وقت کی تعین اور دیگر قیود کی پابندی تو بحالت نماز تھی جن کی وجہ سے تنگی اور بےاطمینانی پیش آنے کا موقع ہے اس کے سوا ہر عالت میں بلا وقت اللہ کویاد کر سکتے ہو کسی حالت میں اس کی یاد سے غافل نہ رہو عبداللہ بن عباسؓ نے اس آیت کے ذیل میں فرمایا کہ صرف وہ شخص کہ جس کے عقل و حواس کسی وجہ سے مغلوب ہو جائیں البتہ معذور ہے ورنہ کوئی شخص اللہ کی یاد نہ کرنے

ا۱۲۔ نمازوں کے اوقات مقرر میں: یعنی جب خوف مذکور جاتا رہے اور خاطر جمع ہو جائے تو پھر نماز پڑھوا طمینان اور تعدیل ارکان اور رعایت شہروط اور محافظت آداب کے ساتھ پڑھو جیسا کہ امن کی حالت میں پڑھنی چاہئے اور جن حرکات زائدہ کی اجازت دی گئی وہ عالت خوف کے ساتھ مخصوص ہے بیشک نماز فرض ہے وقت معین میں سفر حضر اطمینان خوف ہر عالت میں اسی وقت میں ادا کرنا ضرور ہے یہ نہیں کہ جب عاہو پڑھ لویا مطلب ہے کہ نماز کے متعلق حق تعالیٰ نے پورا ضبط اور تعین فرما دیا ہے کہ حضر میں کیا ہونا چاہئے اور سفر میں کیا اطمینان میں کیا کرنا چاہئے اور خوف میں کیا سو ہر حالت میں اس کی یابندی چاہئے۔

۱۰۴۔ اور ہمت نہ ہاروان کا پیچھا کرنے سے اگر تم بے تم ہوتے ہواور تم کواللہ سے امید ہے جوان کو نہیں اور الله سب کچھ جانبے والا حکمت والا ہے [۱۲]

وَلَا تَهِنُوا فِي ابْتِغَآءِ الْقَوْمِ اللهِ تَكُونُوا تَالَمُوْنَ فَإِنَّهُمْ يَالُمُوْنَ كَمَا تَالُمُوْنَ اللهُوْنَ اللهُونَ اللهُوْنَ اللهُونَا اللهُ اللهُونَا اللهُ اللهُونَا اللهُ اللهُونَا اللهُونَا اللهُونَا اللهُونَا اللهُونَا اللهُونَا اللهُ اللهُونَا اللهُ اللهُ اللهُونَا اللهُونَا اللهُونَا اللهُونَا اللهُونَا اللهُ اللهُونَا ا وَتَرْجُونَ مِنَ اللهِ مَا لَا يَرْجُونَ ﴿ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿

۱۰۵۔ بیٹک ہم نے آثاری تیری طرف کتاب پھی کہ تو انصاف کرے لوگوں میں جو کچھ سمجھاوے تجھ کو اللہ اور تو مت ہو دغابازوں کی طرف سے جھگڑنے والا [۱۲۳]

إِنَّآ اَنْزَلْنَآ إِلَيْكَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَآ اَرْىكَ اللَّهُ ﴿ وَلَا تَكُنَّ لِّلُخَآ بِنِينَ خَصِيمًا ﴿

ا ۱۰۶ اور بخش مانگ اللہ سے بیشک اللہ بخشے والا مهربان [۱۲۳]

وَّاسُتَغُفِرِ اللهَ ﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا

19۲۔ کفار کے تعاقب میں ستی نہ کرو: یعنی کفار کی جبتو اور ان کے تعاقب میں ہمت سے کام لو اور کوتاہی نہ کرواگر تم کو ان کی لڑائی سے زخم اور درد پہنچا تواس تکلیف میں تو وہ بھی شریک ہیں اور آئندہ تم کو حق تعالیٰ سے وہ امیدیں ہیں جوان کو نہیں یعنی دنیا میں کفار پر غلبہ اور آخرت میں ثواب عظیم اور اللہ تعالیٰ تمہارے مصالح اور تمہارے اعال کو خوب جانتا ہے اس کو جو عکم ہے اس میں تمہارے لئے بڑے منافع اور حکمتیں میں دین اور دنیا دونوں کے لئے سواس کے امتثال کو غنیمت اور بڑی نعمت سمجھو۔ ۱۹۳ **- ایک مسلمان چور اور یهودی کا قصه: منافق اور ضعی**ف الاسلام لوگوں میں جب کوئی کسی گناه اور خرابی کا مرتکب ہوتا تو سنرا اور بدنامی سے بچنے کے لئے حیلہ گھڑتے اور آپ الٹائیاتیلم کی خدمت میں ایسے انداز سے اس کا اظہار کرتے کہ آپ الٹائیاتیلم ان کو ہری سمجھ جائیں بلکہ کسی بری الذمہ کے ذمہ تہمت لگا کر اس کے مجرم بنانے میں سعی کرتے اور رل مل کر باہم مثورہ کرتے چنانچیہ ایک دفعہ یہ ہوا کہ ایک ایبے ہی مسلمان نے دوسرے مسلمان کے گھر میں نقب دیا ایک تنصیلا آئے کا اور اس کے ساتھ کچھ ہتھیار پراکر لے گیا۔ اس تھیلے میں اتفاقا سوراخ تھا چور کے گھرتک رستہ میں آٹا گرنا گیا چور نے یہ تدبیر کی کہ مال اپنے گھر میں نہ رکھا بلکہ رات ہی میں لے جاکر ایک یہودی کے پاس امانت رکھ آیا جواس کا واقف تھا۔ صبح کو مالک نے آئے کے سراغ پر چور کو جاپکڑا مگر تلاشی پر اس کے گھر میں کچھ نہ نکلا ادھر چور نے قسم کھالی کہ مجھ کو کچھ خبر نہیں آئے کا سراغ آگے کو چپتا نظر آیا تو مالک نے اسی سراغ پر یہودی کو جا پکڑا اس نے مال کا اقرار کر لیا کہ میرے گھر میں موجود ہے مگر میرے پاس تو رات فلاں شخص امانت رکھ گیا ہے میں چور نہیں ہوں مالک نے یہ قضیہ حضرت فخرعالم لٹنگالیکم کی خدمت میں پہنچایا چور کی قوم اور اس کی جاعت نے اتفاق کیا کہ جس طرح ہو سکے اس پر چوری ثابت یہ ہونے دو یہودی کو چور بناؤ چنانچہ یہودی سے جھکڑے اور آپ لٹٹٹالیکم کی خدمت میں چور کی برأت پر جھوٹی قسمیں کھائیں گواہی دی قریب تھا کہ یہودی چور سمجھا جائے اور مجرم قرار دیا جائے اس پر حق سجانہ نے متعدد آیتیں نازل فرمائیں اور حضرت رسول مقبول الناؤالیّام کو اور سب کو متنبہ فرما دیا کہ چوریہی مسلمان ہے یہودی اس میں سچا اور بے قصور ہے ۔ اور ہمت کے لیے ایسے لوگوں کی قلعی کھول کر سب کو متنبہ کر دیا۔ آیت کا مطلب یہ ہے کہ اے رسول الٹنٹالیم ہم نے اپنی سچی کتاب تجھ پر اس لئے آثاری کہ ہمارے سمجھانے اور بتلانے کے موافق تمام لوگوں میں نیک ہوں یا بد مومن ہوں یا کافر عکم اور انصاف کیا جائے اور جو دغاباز ہیں ان کی بات کا اعتبار اور ان کی طرفداری ہرگز مت کرواور ان کی قسم اور ان کی گواہی پر کسی بے قصور کو مجرم مت بناؤ یعنی ان دغابازوں کی طرف ہو کریمودی سے مت جھکڑو۔ ۱۶۲۔ یعنی قبل تحقیق صرف ظاہر عال کو دیکھ کو چور کو ہری اور یہودی مذکور کو چور خیال کر لینا تمہاری عصمت اور عظمت شان کے

مناسب نہیں اس سے استغفار چاہئے اس میں کامل تنبیہ ہو گئی ان مخلصین کو جو بوجہ تعلق اسلامی یا قومی وغیرہ پور پر حن ظن کر کے یہودی کے پور بنانے میں ساعی ہوئے۔

وَلَا تُجَادِلُ عَنِ الَّذِيْنَ يَخْتَانُوْنَ اَنَفُسَهُمُ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ خَوَّانًا اَثِيْمًا عَلَى اللهُ لَا يُحِبُ مَنْ كَانَ خَوَّانًا اَثِيْمًا عَلَى اللهُ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ خَوَّانًا اَثِيْمًا عَلَى النَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللهِ وَهُو مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى اللهِ وَهُو مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ اللهِ وَهُو مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ اللهِ وَهُو مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَعْمَلُونَ مِنَ اللهِ وَهُو مَعَهُمُ وَكَانَ اللهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُعَالَمُ فَي مُحِيطًا عَيْ

هَانَتُمُ هَوُلَاءِ جُدَلَتُمْ عَنَهُمْ فِي الْحَيْوةِ اللّهُ نَيَا فَمَنُ يُجَادِلُ اللهُ عَنَهُمُ يوَمَ اللّهُ نَيَا فَمَنُ يَجُادِلُ الله عَنَهُمُ يوَمَ الْقِيلِمَةِ اَمْ مَّنُ يَكُونُ عَلَيْهِمُ وَكِيلًا عَلَى وَمَنُ يَعْمَلُ سُوّءًا اَوْ يَظٰلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ وَمَنُ يَعْمَلُ سُوّءًا اَوْ يَظٰلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ الله يَجِدِ الله عَفُورًا رَّحِيْمًا عَلَى وَمَنُ يَكُسِبُ إِثْمًا فَإِنَّمَا يَكُسِبُ إِثْمًا فَإِنَّمَا يَكُسِبُ أَثْمًا عَلَى نَفْسِهُ وَكَانَ الله عَلِيْمًا حَكِيمًا عَلَى نَفْسِهُ وَكَانَ اللهُ عَلِيْمًا حَكِيمًا عَلَى نَفْسِهُ وَكَانَ اللهُ عَلِيْمًا حَكِيمًا عَلَى اللهُ عَلَيْمًا حَكِيمًا عَلَى اللهُ عَلِيْمًا حَكِيمًا عَلَيْمًا حَكِيمًا عَلَى اللهُ عَلِيْمًا حَكِيمًا عَلَيْمًا حَكِيمًا عَلَيْمًا حَكِيمًا عَلَيْمًا حَكِيمًا عَلَى اللهُ عَلَيْمًا حَكِيمًا عَلَى اللهُ عَلَيْمًا حَكِيمًا عَلَيْمًا حَكِيمًا عَلَيْمًا حَكِيمًا عَلَى اللهُ عَلَيْمًا حَكِيمًا عَلَيْمًا حَكِيمًا عَلَيْمًا حَكِيمًا عَلَيْمًا حَكِيمًا عَلَيْمًا حَكَيْمًا عَلَيْمًا حَكَلَيْمًا حَكَلَيْمًا حَلَيْمًا حَلَا اللهُ عَلَيْمًا حَكَمَا عَلَيْمًا حَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا حَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا حَلَيْهُ عَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا حَلَيْمُ عَلَيْمًا حَلَيْمًا حَلَيْمًا

۱۰۷۔ اور مت جھگڑ ان کی طرف سے جو اپنے جی میں دغار کھتے ہیں اللہ کو پہند نہیں جو کوئی ہو دغاباز گندگار

۱۰۸۔ شرماتے ہیں لوگوں سے اور نہیں شرماتے اللہ سے اور وہ انکے ساتھ ہے جبکہ مثورہ کرتے ہیں رات کو اس بات کا جس سے اللہ راضی نہیں اور جو کچھ وہ کرتے ہیں سب اللہ کے قابو میں ہے [۱۲۵]

۱۰۹۔ سنتے ہوتم لوگ جھگڑا کرتے ہو ان کی طرف سے دنیا کی زندگی میں چھر کون جھگڑا کرے گا ان کے بدلے اللہ سے قیامت کے دن یا کون ہو گا ان کا کارساز [۱۲۶]

۱۱۰۔ اور جو کوئی کرے گناہ یا اپنا براکرے پھر اللہ سے بختوا دے تو پاوے اللہ کو بخشے والا مهربان [۱۲۷]

ااا۔ اور جو کوئی کرے گناہ سو کرتا ہے اپنے ہی حق میں اور اللہ سب کچھ جاننے والا حکمت والا ہے [۱۲۸]

170۔ گنگاروں کی سفارش سے ممانعت: پہلی آیت میں جب ان لوگوں کی دغا اور برائی صاف بتلا دی گئی تو شایدرسول الله لِشَّاعُلِیِّهُمْ نے بوجہ غلبہ شفقت جو آپ کو تمام خلق بالحضوص اپنی امت پر شاحق تعالیٰ سے ان خطاواروں کی معافی چاہی اس پر ارشاد ہوا کہ ان دغابازوں کی طرف ہوکراللہ سے کیوں جھگڑتے ہوا لیے لوگ اللہ کو نوش نہیں آتے یہ تو لوگوں سے چھپ چھپ کر راتوں کو ناجائز مشورہ کرتے ہیں اور اللہ سے نہیں شرماتے جو ہر وقت انکے ساتھ ہے اور ان کے تمام امور پر عاوی ہے اور اگر آپ نے ان کی معافی مذبح کی معافی مانگی ہو تو آپ کی معافی مانگی ہو تو تعالیٰ موجود سے دوسری جگہ حضرت ابراہیم کی بابت یہ جاد لگنا فی قو چر لُو طِ اِنَّ اِبْرا اِهِیم کی بابت یہ تا گاہ می نہیں ہو تو تعالیٰ نے یہ ارشاد فرماکر ان لوگوں کی سفارش سے آپ کوروک دیا۔ واللہ اعلم۔

177۔ اس میں خطاب ہے چور کی قوم اور ان لوگوں کو جو چور کے طرفدار ہوئے تھے یعنی اللہ تعالیٰ کو سب کچھ معلوم ہے اس بے جا حایت سے چور کو قیامت میں کوئی نفع نہیں ہو سکتا۔

116۔ روء اور ظلم کا فرق: روء اور ظلم سے بڑے اور چھوٹے گناہ مراد ہیں یا روء سے وہ گناہ مراد ہے جس سے دوسرے کو درد پہنچ جیسے کسی پر تہمت لگانی اور ظلم وہ ہے کہ اس کی خرابی اپنے ہی نفس تک رہے یعنی گناہ کیبا ہی ہواس کا علاج استغفار اور توبہ ہے توبہ کے بعد اللہ تعالیٰ البتہ معاف فرما دیتا ہے اگر آدمیوں نے جان بوچھ کر فریب سے کسی مجرم کی برأت ثابت کر دی یا غلطی سے مجرم کو بے قصور سمجھ گئے تو اس سے اس کے جرم میں تخفیف بھی نہیں ہو سکتی البتہ توبہ سے بالکل معاف ہو سکتا ہے میں میں اس چور اور اس کے سب طرفداروں کوجو دیدہ و دانستہ طرفدار ہے ہوں یا غلطی سے سبھی کو توبہ اور استغفار کا ارشاد ہوگیا اور اس میں اس چور اور اس کے سب طرفداروں کوجو دیدہ و دانستہ طرفدار ہے ہوں یا غلطی سے سبھی کو توبہ اور استغفار کا ارشاد ہوگیا اور اس کی رحمت اشارہ لطیف اس طرف بھی ہوگیا کہ اب بھی اگر کوئی اپنی بات پر جا رہے گا اور توبہ نہ کرے گا تو اللہ کی بخش اور اس کی رحمت سے محروم ہوگا۔

۱۶۸۔ یعنی جواپنے قصد سے گناہ کرے گا اس کا وبال تو اس پر پڑے گا اور اس کی سزا خاص اس کو دی جائے گی کسی دوسرے کو سزا نہیں ہو سکتی۔ کیونکہ ایسا تو وہ کر سکتا ہے جس کو واقعی بات کی خبر نہ ہویا حکمت سے بے بہرہ ہو مگر حق بھانہ تعالیٰ تو بلامبالغہ بصدیغہ مبالغہ علیم و حکیم وہاں اس کی گنجائش کہاں تو اب خود پوری کر کے یمودی کے سرلگانے سے کیا نفع ہو سکتا ہے۔

۱۱۲۔ اور جو کوئی کرے خطا یا گناہ مچھر تمہت لگاوے کسی بے گناہ پر تواس نے اپنے سر دھرا طوفان اور گناہ صریح [۱۲۹]

وَمَنُ يَّكُسِبُ خَطِيِّئَةً اَوُ اِثْمًا ثُمَّ يَرُمِ بِهِ بَرِيَّئًا فَقَدِ احْتَمَلَ بُهُتَانًا وَّ اِثْمًا

وَلَوْلَا فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَهَمَّتُ طَلَآيِفَةٌ مِنْهُمُ اَنْ يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّونَ وَمَا يُضِلُّونَ وَمَا يُضِلُّونَ وَمَا يُضِلُّونَ فَى مِنْ شَيْءٍ لَا اَنْفُسَهُمُ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِنْ شَيْءٍ وَالْحِكْمَةَ وَانْزَلَ اللهُ عَلَيْكَ الْكِتٰبَ وَالْحِكْمَةَ وَانْزَلَ اللهُ عَلَيْكَ الْكِتٰبَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكُ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضَلُ وَعَلَّمَكُ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضَلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيْمًا عَلَيْهُا عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُ عَلَيْهُا عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُ وَمَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْكُولُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْكُولُكُ عَلَيْهُمُ الْعَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

لَا خَيْرَ فِي كَثِيْرٍ مِّنْ نَجُوٰ لَهُمْ اللَّا مَنُ اَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ اِصْلَاحٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَنْ يَّفْعَلُ ذَلِكَ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ النَّاسِ فَمَنْ يَّفْعَلُ ذَلِكَ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ فَسَوْفَ نُؤْتِيْهِ اَجُرًا عَظِيْمًا

وَمَنُ يُّشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنُ بَعُدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُولِّهِ الْهُدَى وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِه جَهَنَّمَ وَسَآءَتُ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِه جَهَنَّمَ وَسَآءَتُ مَصِيرًا عَلَى مَصِيرًا

الله اوراگر نه ہوتا تھے پر الله کا فضل اور اس کی رحمت تو قصد کر ہی چکی تھی ان میں ایک جاعت کہ تھے کو بہ ہمکاویں اور بہ کا نہیں سکتے مگر اپنے آپ کو اور تیرا کچھ نہیں بگاڑ سکتے اور اللہ نے آتاری تھے پر کتاب اور حکمت اور تھے کو سکھائیں وہ باتیں جو تو نہ جانتا تھا اور اللہ کا فضل تھے پر بہت بڑا ہے [۱۰۰]

۱۱۷۔ کچھ اچھے نہیں ان کے اکثر مثورے مگر جو کوئی کہ کھے صدقہ کرنے کو یا نیک کام کو یا صلح کرانے کو لوگوں میں اور جو کوئی یہ کام کرے اللہ کی خوشی کے لئے تو ہم اس کو دیں گے برا اواب [۱۲]

110ء اور جو کوئی مخالفت کرے رسول کی جبکہ کھل چکی اس پر سیدھی راہ اور چلے سب مسلمانوں کے رستہ کے خلاف تو ہم حوالہ کریں گے اس کو وہی طرف جو اس نے افتیار کی اور ڈالیں گے ہم اس کو دوزخ میں اور وہ بہت بری عبگہ پہنچا [۱۲]

179۔ بہتان تراشی کی مذمت: یعنی جس نے چھوٹا یا بڑاگناہ کر کے کسی بے گناہ کے ذمہ لگایا تواس پر تو دوگناہ لازم ہوگئے ایک جھوٹی تہمت دوسرا وہ اصلی گناہ تو ظاہر ہوگیا کہ خود چوری کر کے یہودی پر شمت دھرنے سے اور وبال بڑھ گیا نفع خاک بھی نہ ہوا اور معلوم ہوگیا کہ گناہ چھوٹا ہویا بڑا توبہ خالص کے سوااس کا کوئی علاج نہیں۔

۱۵۰ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پراللہ کا خاص فضل: اس میں خطاب ہے رسول الٹی ایکی طرف اور اظہار ہے ان خائوں کے فریب کا اور بیان ہے آپ لٹی ایکی عظمت شان و عصمہ کا اور اس کا کہ آپ کال علمی میں بوکہ تمام کالات سے افضل اور اول ہے سب سے فائق ہیں اور اللہ کا فضل آپ پر بے نہایت ہے بو ہمارے بیان اور ہماری سمجہ میں نہیں آسکتا اور اشارہ ہو اس بات کی طرف کہ آپ کو بو پور کی برأت کا خیال ہوا تنا وہ ظاہر حال کو دیکھ کر اور اتوال وشادت کو من کر اور اس کو پچ سمجھ کر ہوگیا منا عن الحق یا مداہت فی الحق ہرائی نہ تھی بلکہ یہی ہونا ضروری تھا جب اللہ تعالیٰ کے فضل سے حقیقہ الامر ظاہر ہو گئی کوئی خلجان باقی نہ رہا اور ان سب باتوں سے مقصود یہ ہے کہ آئندہ کو وہ فریب باز توآپ کے ہمکانے اور دھوکہ دینے سے رک جائیں اور مایوس ہو جائیں اور آپ اپنی عظمت اور تقدس کے موافق غور اور اعتیاط سے کام لیں۔ واللہ اعلم۔

اکا۔ آتھ صلی اللہ علیہ وسلم سے سرگوشی کا بیان: منافق اور حیلہ گر آگر آپ سے کان میں باتیں کرتے تاکہ لوگوں میں اپنا اعتبار بڑھائیں اور مجلس میں بیٹو کر آپ میں بیودہ سرگوشی کیا کرتے کسی کی عمیب جوئی کسی کی غیبت کسی کی شکایت کرتے اس پر ارشاد ہوا کہ جو لوگ باہم کانوں میں مثورت کرتے ہیں اکثر مثورے نیر سے خالی ہوتے ہیں صاف اور پھی بات کو پھیانے کی حاجت نہیں نہ اُس میں کوئی فریب ہوتا ہے البتہ پھیاوے توصدقہ اور خیرات کی بات کو پھیائے تاکہ لینے والا شرمندہ نہ ہویا کسی ناواقف کو غلطی سے بچائے اور اس کو الجھی بات اور صبح مسئلہ بتائے تو پھیا کر بتائے تاکہ اس کو ندامت نہ ہویا دو میں لوائی ہو اور غصہ والا جوش میں صلح نہیں کرتا تو اول کوئی تدبیر بناکر پھر اس کو سمجھائے حتی کہ توریہ کی بھی اجازت ہے۔ آخر میں فرما دیا کہ جو کوئی امور مذکورہ کو اللہ تعالیٰ کی رضامندی کے لئے کرے گا اس کو بڑا عظیم الثان ثواب عنایت ہو گا یعنی ریا کاری یا کسی اور غرض دنیاوی کے لئے نہ ہونا چاہئے۔

۱۸۲۔ رسول اور مومنین کی مخالفت کا عذاب؛ یعنی جب کسی کو حق بات واضح ہو چکے پھر اس کے بعد بھی رسول کے عکم کی مخالفت کرے اور سب مسلمانوں کو چھوڑ کر اپنی جدی راہ اختیار کرے تواس کا ٹھکانہ جہنم ہے جیسا کہ اس چور نے کیا جس کا ذکر ہو چکا بجائے اس کے کہ قصور کا اعتراف کر کے توبہ کرتا یہ کیا کہ ہاتھ کٹنے کے خوف سے جھاگ گیا اور مشرکین میں مل گیا۔ فائدہ اکا برعاماء نے اس آیت سے یہ مسلمہ بھی نکالا کہ اجاع امت کا مخالف اور منکر جہنمی ہے یعنی اجاع امت کو ماننا فرض ہے۔ حدیث میں وارد ہے کہ اللہ کا ہاتھ ہے مسلمانوں کی جاعت پر جس نے جدی راہ اغتیار کی وہ دوزخ میں جا پڑا۔

إِنَّ اللهَ لَا يَغُفِرُ أَنْ يُّشُرَكَ بِهِ وَيَغُفِرُ مَا دُوْنَ اللهَ لَا يَغُفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَّشُرِكَ بِاللهِ فَقَدُ خَلِكَ لِمَنْ يَّشُرِكَ بِاللهِ فَقَدُ ضَلَّ ضَللًا بَعِيدًا ﴿

اِنُ يَّدُعُونَ مِنْ دُونِهَ اِلَّآ اِنْتَا ۚ وَ اِنَ يَّدُعُونَ اللَّا اللَّهِ اللَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

لَّعَنَهُ اللهُ وَقَالَ لَاَتَّخِذَنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَّفُرُوْضًا فَيَ

وَّلاُضِلَّنَّهُمْ وَلاُمُنِينَّهُمْ وَلاَمُرَنَّهُمْ فَلَامُرَنَّهُمْ فَلَيُبَتِّكُنَّ اذَانَ الْاَنْعَامِ وَلَامُرَنَّهُمْ فَلَيُبَتِّكُنَّ اذَانَ الْاَنْعَامِ وَلَامُرَنَّهُمْ فَلَيُعَيِّرُنَّ خَلْقَ اللهِ فَوَمَنْ يَتَّخِذِ الشَّيَظٰنَ فَلَيُعَيِّرُنَّ خَلْقَ اللهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا وَلِيًّا مِّنْ دُوْنِ اللهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مُنْ يُبِينًا فَيْ

117۔ بیٹک اللہ نہیں بخشا اس کو جو اس کا شریک کرے کسی کو اور بخشا ہے اس کے سواجس کو چاہیے [۱۲۳] اور جس کے شرایا اللہ کا وہ بہک کر دور جا پڑا[۱۲۳]

۱۱۷۔ اللہ کے سوا نہیں بکارتے مگر عورتوں کو اور نہیں بکارتے مگر شیطان سرکش کو

۱۱۸۔ جس پر لعنت کی اللہ نے [۱۵۵] اور کھا شیطان نے کہ میں البتہ لوں گاتیرے بندوں سے حصہ مقررہ [۱۲۱]
۱۹۔ اور انکو بہکاؤں گا اور انکو امیدی دلاؤں گا اور انکو سکھلاؤں گا کہ چیریں جانوروں کے کان اور انکو سکھلاؤں گا کہ جریں جانوروں کے کان اور انکو سکھلاؤں گا کہ بدلیں صورتیں بنائی ہوئی اللہ کی [۱۲۰] اور جو کوئی بناوے شیطان کو دوست اللہ کو چھوڑ کر تو وہ پڑا صریح نقصان میں

۱۷۳۔ شرک ناقابل معافی گناہ ہے: یعنی شرک سے نیچے کے گناہ جس کے چاہے گا اللہ بخش دے گا مگر شرک کو ہر گرنہ نہیں بخشے گا مشرک کے لئے عذاب ہی مقرر فرما چکا تو چوری کرنا اور تمہت جھوٹی لگانا اگرچہ گناہ کبیرہ تھے مگریہ بھی اخمال تھا کہ اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے اس چور کو بخش دیتا لکین جب وہ چور رسول کے عکم سے بھاگا اور مشرکوں میں جا ملا تواب اس کی مغفرت کا اخمال بھی نہ رہا۔ فاقدہ اس سے یہ معلوم ہوا کہ شرک یہی نہیں کہ اللہ کے سواکسی کی پرستش کرے بلکہ اللہ کے حکم کے مقابلہ میں کسی کے حکم کو پیند کرنا یہ بھی شرک ہے۔

۱۷۳ دور جا پڑا س لئے کہ وہ شخص تواللہ ہی سے صریح منحرف ہوگیا اور اللہ کے مقابلہ میں دوسرا معبود بناکر شیطان کا پورا مطبع ہو چکا اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور اس کی رحمت سب سے مستغنی ہو بیٹھا اور جو اتنی دور جا پڑا تواللہ کی رحمت اور اس کی مغفرت کا کیسے مستحق ہو سکتا ہے بلکہ ایسے شخص کی مغفرت تو خلاف حکمت ہوئی چاہئے یہی وجہ ہے کہ ایسے لوگوں کو مغفرت سے صاف مایوس فرما دیا گیا اور مسلمان کتنا ہی سخت گنگار ہو پونکہ اس کی خرابی صرف اعال تک ہے اس کا عقیدہ اور تعلق اور توقع سب جوں کی توں موجود میں اس کی مغفرت ضرور ہوگی جلدی یا دیر کے بعداللہ جب چاہے گا بخش دے گا۔

1801۔ مشرکوں کی جالت: یعنی ان مشرکوں نے اللہ کے سوا جو اپنا معبود بنایا تو ان بتوں کو جن کو عورتوں کے نام سے نامزد کر رکھا ہے۔ جیسے عزیٰ اور مناۃ اور نائلہ وغیرہ اور حقیقۃ الامر دیجھے تو یہ مشرکین شیطان سرکش ملعون الہی کی عبادت کرتے ہیں اسی نے تو بہ کا کر ایسا کرایا اور بت پرستی کرنے میں اس کی اطاعت اور اس کی عین خوشی ہے۔ اس سے مشرکین کی پرلے سرے کی عندالت اور جالت ظاہر فرمانی مقصود ہے دیجھے اول تو اللہ کے سواکسی کو معبود بنانا اس سے بڑھ کر صلالت کیا ہو سکتی ہے چر بنایا تو کس کو پتھروں کو جن میں کسی قسم کی حس و حرکت بھی نہیں اور عورتوں کے نام سے موسوم ہیں اور کس کے بتلانے سے شیطان مردود ملعون غداوندی کے بہ کا نے سے کیا اس صلالت اور جالت کی نظیر مل سکتی ہے اور کوئی احمق بھی اس کو قبول کر میں عداوندی کے بہ کا نے سے کیا اس صلالت اور جالت کی نظیر مل سکتی ہے اور کوئی احمق سے احمق بھی اس کو قبول کر سکتی ہے۔ اور کوئی احمق سے احمق بھی اس کو قبول کر سکتی ہے۔

۱۵۱۔ شیطان کی انسان دشمنی اوراس کے عزائم: یعنی جب شیطان سجدہ نہ کرنے پر ملعون اور مردود کیا گیا تو اس نے تو اسی وقت کما تھا کہ میں تو فارت ہو ہی چکا مگر میں بھی تیرے بندوں اور اولاد آدم میں سے اپنے لئے ایک مقدار معلوم اور بڑا حسہ لوں گا یعنی ان کو گمراہ کر کے اپنے ساتھ جہنم میں لے جاؤں گا عیسا کہ سورہ جمراور بنی اسرائیل وغیرہ میں مذکور ہے مطب یہ ہوا کہ متمرد اور ملعون ہونے کے علاوہ شیطان تو جلہ بنی آدم کا اول روز سے سخت دشمن اور بدنواہ ہے اور اس دشمنی کو صاف ظاہر کر چکا ہے۔ تو اب یہ اخمال بھی نہ رہا کہ گو شیطان ہر طرح سے فبیث و گمراہ ہے مگر شاید کسی کو خیر نواہانہ کوئی نفع کی بات بتلا دے بلکہ یہ معلوم ہوگیا کہ وہ دشمن ازلی تو بنی آدم کو جو کچھ بتلائے گا ان کی گمراہی اور بربادی ہی کی بات بتلائے گا پھر ایسے گمراہ اور بدنواہ کی اطاعت کرنی کس قدر جمالت اور نادانی ہے۔ حسہ مقررہ لینے کے ایک معنیٰ یہ بھی ہیں کہ تیرے بندے اپنے مال میں میراحسہ شمرائیں گے عیسا کہ لوگ بت یا جن وغیرہ غیرالئہ کی نذر اور نیاز کرتے میں۔

>>۱۔ یعنی جولوگ میرے صہ میں آئیں گے ان کو طریق حق سے گمراہ کروں گا اور ان کو حیات دنیوی اور خواہشات دنیوی کے

حصول کی قیامت اور حیاب وکتاب امور اخروی کے نہ ہونے کی آرزو دلاؤں گا اور اس بات کی تعلیم دوں گاکہ جانوروں کے کان چیر کر بتوں کے نام پر ان کو چھوڑیں گے اور اللہ کی پیدا کی ہوئی صورتوں کو اور اس کی مقرر کی ہوئی باتوں کو بدل ڈالیں گے۔ فائدہ کا فروں کا دستور تھا گائے بکری اونٹ کا بچہ بت کے نام کا کر دیتے اور اس کا کان چیر کریا اس کے کان میں نشانی ڈال کر چھوڑ دیتے اور صورت بدلنا جیسے خوجہ کرنا یا بدن کو سوئی سے گود کر تل بنانا یا نیلا داغ دینا یا بچوں کے سر پر چوٹیاں رکھنی کسی کے نام کی۔ مسلمانوں کو ان کاموں سے بچنا ضرور ہے داڑھی منڈوانا بھی اسی تغیر میں داخل ہے اور اللہ کے جتنے احکام ہیں کسی میں تغیر کرنا بہت سخت بات ہے جو چیزاس نے علال کر دی اس کو حرام کرنا یا حرام کو علال کرنا اسلام سے نکال دیتا ہے تو جو کوئی ان باتوں میں مبتلا ہواس کو یقین کر لینا چاہئے کہ میں شیطان کے مقررہ حصہ میں داخل ہوں جس کا ذکر گذرا۔

يَعِدُهُمْ وَيُمَنِيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطِنُ اللَّهَ يُطِنُ إِلَّا غُرُورًا 📾

أُولَيِّكَ مَأُولِهُمْ جَهَنَّمُ ۗ وَلَا يَجِدُونَ عَنْهَا

مَحِيْصًا 📆

وَالَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ سَنُدُخِلُهُمُ جَنَّتٍ تَجُرى مِنُ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِينَهَآ اَبَدًا ﴿ وَعُدَ اللَّهِ حَقًّا ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلًا 📆 لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلَآ أَمَانِيِّ أَهُلِ الْكِتٰبِ "

مَنْ يَعْمَلْ شُوَّءًا يُتُجْزَ بِهِ لَا وَلَا يَجِدُ لَهُ مِنْ دُوْنِ اللهِ وَلِيَّا وَّلَا نَصِيرًا 📆

وعدہ دیتا ہے انکو شیطان سوسب فریب ہے

١٢١ اليول كالمحكامات ب دوزخ اوريذ ياويل ك ومال سے کہیں بھاگنے کو بگہ [۱۲۸]

۱۲۲۔ اور جو لوگ ایمان لائے اور عمل کئے اچھے انکو ہم داخل کریں گے باغوں میں کہ جن کے نیچے بہتی میں نہریں رہا کریں ان میں ہی ہمیشہ وعدہ ہے اللہ کا سچا اور اللہ سے سیا کون ہے [۱۲۹]

۱۲۳ نه تمهاری امیدول پر مدارے اور نه اہل کتاب کی امیدوں پر جو کوئی برا کام کرے گا اس کی سزا پاوے گا اور یہ یاوے گا اللہ کے سوا اپنا کوئی حایتی اور یہ کوئی مدد گار

۸>۱۔ یعنی جب شیطان کی خباثت و شرارت اور اس کی عداوت کی کیفیت نوب معلوم ہو چکی تواب اس میں کچھ شک یہ رہا کہ اپنے سچے معبود سے منحرف ہو کر جو کوئی اس کی موافقت کرے گا سخت نقصان میں پڑے گا اس کے تمام وعدے اور امیدیں محض فریب میں نتیجہ بیہ ہو گاکہ ان سب کا ٹھکانہ دوزخ ہے اس سے نکلنے کی کوئی صورت نہ ہوگی۔

۱۷۹۔ یعنی اور وہ لوگ جو شیطان کی خرابی سے محفوظ میں اور ارشاد خداوندی کے موافق ایان لائے اور اچھے عمل کئے وہ ہمیشہ کے لئے باغ و بہار میں رمیں گے اور یہ اللہ کا وعدہ ہے جس سے پنجی کسی کی بات نہیں ہو سکتی پھر ایسے سیحے وعدہ کو چھوڑ کر شدیطان کی جھوٹی باتوں میں آنا کس قدر گمراہی اور کتنی بڑی مضرت کو سرپر لینا ہے ۔

وَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحْتِ مِنْ ذَكَرِ أَقُ اللَّهِ الرَّوْكُونَى كَامِ كُرَ الْحَصَّ مِرْ ، ويا عورت اور وه أُنتني وَهُوَ مُؤْمِنُ فَأُولَإِكَ يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا

> وَمَنْ أَحْسَنُ دِيْنًا مِّمَّنَ اَسْلَمَ وَجُهَةً لِلهِ وَهُوَ مُحْسِنُ وَ اتَّبَعَ مِلَّةَ اِبْرُهِيْمَ حَنِينُفًا ﴿ وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرُهِيْمَ خَلِيْلًا ﷺ

ا یان رکھتا ہو سو وہ لوگ داخل ہوں گے جنت میں اور ان کا حق ضائع یذ ہو گاتل بھر[۱۸۰]

۱۲۵۔ اور اس سے بہتر کس کا دین ہو گا جس نے پیشانی رکھی اللہ کے حکم پر اور نیک کاموں میں لگا ہوا ہے اور چلا دین ابراہیم پر جوالیک ہی طرف کا تھا اور اللہ نے بنا ليا ابراهيم كوخالص دوست [۱۸۱]

۱۸۰۔ جنت امیدوں سے نہیں عمل سے ملے گی: کتاب والول یعنی یہودیوں اور نصرانیوں کو خیال تھا کہ ہم خاص بندے میں جن گنا ہوں پر خلقت بکڑی جائے گی ہم نہ بکڑے جائیں گے ہمارے پیغمبر حایت کر کے ہم کو بچا لیں گے اور نادان اہل اسلام بھی اپنے حق میں یہی خیال کر لیا کرتے ہیں سو فرما دیا کہ نجات اور ثواب کسی کی امیداور خیال پر موقوف اور منحصر نہیں جو برا کرے گا پکرا جائے گا کوئی ہواللہ کے عذاب کے وقت کسی کی حایت کام نہیں آسکتی اللہ جس کو پکرٹے وہی چھوڑے تو چھوڑے دنیا کی مصیبت اور بیاری کو دھیان کر لواور جو کوئی عمل نیک کرے گا بشرطیکہ ایان مبھی رکھتا ہو سواییے لوگ جنت میں جائیں گے اور اپنی نیکیوں کا پورا ثواب پائیں گے خلاصہ یہ کہ ثواب و عقاب کا تعلق اعال سے ہے کسی کی امید اور آرزو سے کچھ نہیں ہوتا سوان امیدوں پر لات مارواور نیک کاموں میں ہمت کرو۔

١٨١ ملت ابراہيمي كا اتباع سب سے اچھا دين ہے: پيلے معلوم ہو چكاكہ اللہ كے نزديك اعمال كا اعتبار ہے بيبودہ آرزو كاكوئي

نتیجہ نہیں۔ اہل کتاب وغیرہ سب کے لئے یہی قاعدہ مقرر ہے جس میں اشارہ تھا اہل اسلام یعنی حضرت صحابہ کی تعریف اور فضیلت کی طرف اور اہل کتاب کی مذمت اور برائی کی طرف اب کھول کر فرماتے ہیں کہ دینداری میں ایسے شخص کا مقابلہ کون کر سکتا ہے کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کے عکم پر سرر کھے ہوئے ہواور نیک کاموں میں دل سے لگا ہوا ہواور حضرت ابراہیمٔ کے دین کی یجی پیروی کرتا ہوجو سب کو چھوڑ کر اللہ کا ہوگیا تھا اور اس کواللہ نے اپنا دوست بنا لیا ظاہر ہے کہ یہ تینوں خوبیاں حضرات صحابہ میں علی وجہ الکمال موجود تھیں نہ اہل کتاب میں اب اس سے اہل کتاب کی وہ آرزوجو پہلے گذری لغو محض اور باطل ہو گئی۔

ا ۱۲۶۔ اور اللہ ہی کا ہے جو کچھ ہے آسمانوں میں اور زمین میں اور سب چیزیں اللہ کے قابو میں ہیں [۱۸۲]

۱۲۷۔ اور تجھ سے رخصت مانگے ہیں عورتوں کے نکاح کی کہہ دے اللہ تم کو اجازت دیتا ہے ان کی اور وہ جو تم کو سنایا جاتا ہے قرآن میں سو حکم ہے ان یتیم عورتوں کا جن کو تم نہیں دیتے جوان کے لئے مقرر کیا ہے اور پاہتے ہو کہ ان کو نکاح میں لے آؤاور حکم ہے ناتوان لڑکوں کا اور یہ کہ قائم رہویتیموں کے حق میں انصاف پر [۱۸۳] اور جوکرو گے بھلائی سووہ اللہ کو معلوم ہے [۱۸۳]

وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَٰوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ٢ عُ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُّحِيطًا ﴿

وَيَسۡتَفۡتُوۡنَكَ فِي النِّسَآءِ <sup>ۖ</sup> قُلِ اللهُ يُفۡتِيُكُمُ فِيُهِنَّ لَا وَمَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ فِي الْكِتْبِ فِي يَتْمَى النِّسَآءِ الَّتِي لَا تُؤُتُونَهُنَّ مَا كُتِبَ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَنُ تَنُكِحُوهُنَّ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْوِلْدَانِ ﴿ وَ أَنْ تَقُوْمُوا لِلْيَتْمَى بِالْقِسُطِ ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِهِ عَلِيْمًا عَلَيْمًا

۱۸۲۔ اللہ کی ملکیت اور قدرت: یعنی زمین اور آسمان میں جو کچھ ہے سب اس کے بندے اور اس کی مخلوق اور مملوک ہیں اور اس کے قبضہ میں میں اپنی رحمت اور حکمت سے جس کے ساتھ جیسا چاہے معاملہ کرے اس کو کسی کی عاجت نہیں غلیل بنانے سے کوئی دھو کا نہ کھائے اور اہل عالم کے جلہ اعال خیرو شرکی جزا اور سنزا میں تر د دینہ کرے۔

۱۸۳ یتیم لڑکیوں کے نکاح کا بیان: اس سورت کے اول میں تاکید فرمائی تھی یتیموں کے حق اداکرنے کی اور فرمایا تھا کہ یتیم

لڑکی جس کا والی مثلاً چچا کا بیٹا ہواگر جانے کہ میں اس کا حق پورا ادا نہ کر سکوں گا تو خود اس لڑکی سے نکاح نہ کرے بلکہ کسی اور سے اس کا نکاح کر دے اور آپ اس کا حایتی بنا رہے اس پر مسلمانوں نے ایسی عورتوں سے نکاح کرنا موقوف کر دیا تھا مگر تجربہ سے معلوم ہوا کہ بعضی جگہ لڑکی کے حق میں یہی بہتر ہے کہ اس کا والی ہی اپنے نکاح میں لائے جیسی رعایت وہ کرے گا غیر نہ کرے گاتب مسلمانوں نے حضرت الٹی آیٹی سے نکاح کی اجازت مانگی اس پر یہ آیت نازل ہوئی اور رخصت مل گئی اور فرمایا کہ وہ جو پہلی ممانعت سنائی گئی تھی وہ غاص اس صورت میں تھی کہ ان کا حق پورا ادا نہ کرواوریتیموں کے حق اداکرنے کی تاکید کی تھی اور جویتیموں کے ساتھ سلوک اور بھلائی کرنے کے ارادہ سے ایسا نکاح کیا جائے تواجازت ہے۔ فائدہ عرب والے عورتوں بچوں یتمیوں کو بعض حقوق میں محروم رکھتے تھے میراث یہ دیتے تھے اور کہتے تھے کہ میراث اس کا حق ہے جو دشمنوں سے لڑائی کرے بتیم لڑکیوں سے ان کے اولیاء نکاح کر کے نفقہ اور مہر میں کمی اور ان کے مال میں بے جاتصرف کرتے تھے چنانچہ اس سورت کے اول میں ان باتوں کی ٹاکیدات گذر چھیں اب اس موقع پر چندرکوع پہلے سے جوارشاد چلا آرہا ہے اس کا غلاصہ یہ ہے کہ واجب الاتباع حکم الہی ہے کسی کی عقل کسی کا دستور کسی کا حکم کسی کی آرزواور قیاس قابل اعتبار نہیں ہو سکتا اللہ تعالیٰ کے حکم کے سامنے کسی کی بات سننے اور اللہ کے عکم کو چھوڑ کر اس پر عمل کرنا صریح کفر اور گمراہی ہے اور اس مضمون کو طرح طرح سے تاکیدات بلیغہ کے ساتھ ظاہر کر کے دکھلایا ہے اب اس کے بعد آیات سابقہ کا حوالہ دے کر بعضے اور مسائل عورتوں اوریتیم لڑکیوں کے نکاح کے متعلق بتلائے جاتے ہیں تاکہ ان تاکیدات کے بعد کسی کو عورتوں کے حقوق دینے میں کوئی بات باقی نہ رہے روایت ہے کہ جب عور تول کے متعلق حضرت اللّٰہ اللّٰہ نے عکم میراث ظاہر فرمایا تو بعض عرب کے سردار آپ کی خدمت میں آئے اور تعجب سے کہا کہ ہم نے سنا ہے کہ آپ بہن اور بیٹی کو میراث دلواتے ہیں عالانکہ میراث تو ان کا حق ہے جو دشمنوں سے لڑیں اور غنیمت کا مال لائیں۔ آپ نے فرمایا کہ بیشک حق تعالیٰ کا بیہ عکم ہے کہ ان کومیراث دی جائے۔ نیز اشارہ ہے اس طرف کہ وَ مَنْ اَحْسَنُ دِيْنًا مِّمَّنَ اَسْلَمَ وَجُهَةً لِلهِ كے مصداق صابةً میں کہ نکاح مر نفقہ معاملات میں اپنے زیر دستوں کی اصلا پروا نہیں کرتے یہی عکم الهی کی مخالفت کے اخمال سے بھی پر ہیز کرتے ہیں جو کرتے ہیں صاف اجازت لینے کے بعد کرتے ہیں۔ واللہ اعلم۔

۱۸۴۔ یعنی اللہ تعالیٰ کو تمہاری ذرہ ذرہ بھلائی معلوم ہے سویتیموں اور عورتوں کے حق میں جو بھلائی کرو گے اس کا ثواب ضرور پاؤ گر

وَ إِن امْرَا ةُ خَافَتُ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزًا أَوْ إعْرَاضًا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا ﴿ وَالصُّلْحُ خَيْرُ ﴿ وَأُحْضِرَتِ الْآنَفُسُ الشُّحَ ﴿ وَإِنْ تُحْسِنُوْا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا 👜

وَلَنُ تَسْتَطِيْعُوَّا أَنُ تَعُدِلُوا بَيْنَ النِّسَآءِ وَلَوْ حَرَضْتُمْ فَلَا تَمِيْلُوا كُلَّ الْمَيْل فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ ﴿ وَ إِنْ تُصْلِحُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ اللهَ كَانَ غَفُوْرًا رَّحِيْمًا 📆 وَ إِنْ يَتَفَرَّقَا يُغُنِ اللَّهُ كُلًّا مِنْ سَعَتِهِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ كُلًّا مِنْ سَعَتِهِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ كُلًّا مِنْ سَعَتِهِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ كُلًّا مِنْ اللَّهُ كُلُّ مِنْ سَعَتِهِ ﴿ وَ كَانَ اللهُ وَاسِعًا حَكِيْمًا 🚍

۱۲۸۔ اور اگر کوئی عورت ڈرے اپنے خاوند کے لڑنے سے یا جی پھر جانے سو تو کچھ گناہ نہیں دونوں یر کہ کر لیں آپ میں کسی طرح صلح اور صلح خوب چیز ہے [۱۸۵] اور دلول کے سامنے موجود ہے حرص [۱۸۷] اور اگر تم نیکی کرو اور پر ہیزگاری کرو تو اللہ کو تمہارے سب کامول کی خبرہے [۱۸۷]

۱۲۹۔ اور تم ہرگز برابر یہ رکھ سکو گے عورتوں کو اگرچہ اس کی حرص کرو سو بالکل مچھر بھی نہ جاؤکہ ڈال رکھوایک عورت کو جیسے ادھر میں لنگتی [۱۸۸] اور اگر اصلاح کرتے رہواور پر ہیز گاری کرتے رہو توللہ بخشے والا مهربان [۱۸۹]

کر دے گا اپنی کشائش سے اور اللہ کشائش والا تدبیر جاننے والا ہے [۱۹۰]

۱۸۵۔ زوجین کے درمیان صلح کا بیان: یعنی اگر کوئی عورت خاوند کا دل اینے سے پھرا دیکھے اور اس کو خوش اور متوجہ کرنے کو ا پنے مہریا نفقہ وغیرہ سے کچھ چھوڑ کر اس کوراضی کر لے تواس مصالحت میں کسی کے ذمے کچھ گناہ نہیں زوجین میں مصالحت اور موافقت بہت ہی اچھی بات ہے البتہ بے وجہ عورت کو تنگ کرنا اور بلا رضا اس کے مال میں تصرف کرنا گناہ ہے۔ ۱۸۶۔ یعنی اپنے نفع اور مال کی حرص اور بخیلی ہرایک کے جی میں تھسی ہوئی ہے سو نظر بر مصلحت اگر عورت مرد کو کچھ نفع پہنچائے گی تو مرد نوش ہو جائے گا۔

۱۸۷۔ یعنی اگر عورتوں کے ساتھ نیک سلوک کرو گے اور بدسلوکی اور لڑائی سے پر ہیز رکھو گے تواللہ تعالیٰ تو تمہاری سب باتوں

سے خبردار ہے اس نیکی کا ثواب ضرور عنایت کرے گا ظاہر ہے کہ اس صورت میں یہ اعراض اور ناخوشی کی نوبت آئے گی اور یہ راضی کرنے اور اپنے کسی حق کوچھوڑنے کی ضرورت ہوگی۔

۱۸۸۔ بیویوں کے درمیان مساوات: یعنی اگر کئی عورتیں نکاح میں ہوں تو یہ تو تم سے نہ ہو سکے گاکہ محبت قلبی اور ہر ہرامر میں بالکل مساوات اور برابری رکھومگر ایسا ظلم بھی یہ کروکہ ایک کی طرف تو بالکل جھک جاؤاور دوسری کو درمیان میں لٹھتی رکھویہ خود ہی آرام سے رکھونہ بالکل علیحدہ ہی کرو جو دوسرے سے نکاح کر سکے۔

۱۸۹۔ یعنی اگر اصلاح اور مصالحت کا معاملہ کر وگے اور تعدی اور حق تلفی سے تا ہمقدور بچتے رہو گے تو اسکے بعد اللہ تعالیٰ معاف فرمانے والا ہے۔

۱۹۰۔ زوجین میں جدائی: یعنی اگر زوجین جدائی ہی کو پسند کریں اور طلاق کی نوبت آئے تو کچھ حرج نہیں اللہ تعالیٰ ہرایک کا کارساز ہے اور سب کی عاجات کا پورا کرنے والا ہے۔ اس میں اشارہ ہے اس طرف کہ زوجہ کوراحت سے رکھے اور ایزا نہ دے اور اس پر قادر مذہوتو پھر طلاق دے دینا مناسب ہے۔ واللہ اعلم۔

۱۳۱۔ اور اللہ کا ہے جو کچھ ہے آسمانوں میں اور جو کچھ ہے زمین میں اور ہم نے حکم دیا ہے پہلے کتاب والوں کو اورتم کوکہ ڈرتے رہواللہ سے اوراگرینہ مانو کے تواللہ کا ہے جو کچھ ہے آسمانوں میں اور جو کچھ کہ ہے زمین میں اور اللہ ہے بے پروا سب خوبیوں والا

وَ لِلهِ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَقَدُ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوْتُوا الْكِتٰبَ مِنْ قَبُلِكُمْ وَ إِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا اللَّهَ ۚ وَ إِنْ تَكُفُرُوا فَإِنَّ لِلهِ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴿ وَكَانَ اللهُ غَنِيًّا حَمِيْدًا 🗃

وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَٰوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ۗ زمین میں اور اللہ کافی ہے کارساز [۱۹] وَ كَفْي بِاللَّهِ وَ كِيْلًا 🚍

۱۳۲۔ اور اللہ کا ہے جو کچھ ہے آسمانوں میں اور جو کچھ ہے

ا91۔ اوپر سے ترغیب و ترہیب کاذکر چلا آنا تھا یعنی حکم خداوندی کی اطاعت کرنا اور اس کی مخالفت سے بچنا سب کو ضرور ہے اس کے ہوتے ہوئے کسی کی بات کی طرف کان رکھنا ہرگز جائز نہیں بیچ میں چند عکم یتیموں اور عورتوں کے متعلق جن میں لوگ اِنُ يَّشَا يُذُهِبُكُمُ اَيُّهَا النَّاسُ وَيَأْتِ إِلَّهُ النَّاسُ وَيَأْتِ بِاخَرِيْنَ ﴿ وَكَانَ اللهُ عَلَى ذَٰلِكَ قَدِيْرًا ﴿

مَنْ كَانَ يُرِيْدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللهِ ثَوَابَ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللهِ ثَوَابُ اللهُ ثَوَابُ اللهُ تَوَابُ الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ وَكَانَ اللهُ يَوَابُ اللهُ عَمِيْعًا بَصِيرًا ﴿ مَا عَلَى اللهُ عَمِيْعًا بَصِيرًا ﴿ مَا عَلَى اللهُ عَمِيْعًا بَصِيرًا ﴿ مَا عَلَى اللهُ عَلَى

يَاكُهُا الَّذِينَ امَنُوا كُونُوا قَوْمِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلهِ وَلَوْ عَلَى اَنْفُسِكُمْ بِالْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلهِ وَلَوْ عَلَى اَنْفُسِكُمْ اَوِالُوَالِدَيْنِ وَالْاَقْرَبِينَ ۚ إِنْ يَكُنْ غَنِيَّا اَوْ فَقِيرًا فَاللهُ اَوْلَى بِهِمَا أَنْ فَلَا تَتَبِعُوا الْهَوَى فَقِيرًا فَاللهُ أَوْلَى بِهِمَا أَنْ فَلَا تَتَبِعُوا الْهَوَى اَنْ تَعْدِلُوا فَاللهُ أَوْلَى بِهِمَا أَنْ فَلَا تَتَبِعُوا الْهَوَى اَنْ تَعْدِلُوا فَاللهُ أَوْلَى بِهِمَا أَنْ فَلَا تَتَبِعُوا الْهَوَى اَنْ اللهَ لَا تَتَعْدِلُوا فَانَ اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا عَلَى اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا عَلَى اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا عَلَى اللهَ اللهَ اللهُ الل

۱۳۳۔ اگر چاہبے تو تم کو دور کر دے اے لوگو اور لے آئے اور لوگوں کو اور اللہ کو یہ قدرت ہے [۱۹۲]

۱۳۷۔ بوکوئی چاہتا ہو تواب دنیا کا سواللہ کے یمال ہے

تواب دنیا کا اور آخرت کا [۱۹۳] اور اللہ سب کچھ سنتا
دیکھتا ہے [۱۹۲]

۱۳۵۔ اے ایمان والوقائم رہوانسان پر گواہی دواللہ کی طرف کی اگرچہ نقصان ہو تمہارا یا ماں باپ کا یا قرابت والوں کا آرفی مالدار ہے یا مختاج ہے تواللہ ان کا خیر خواہ تم سے زیادہ ہے سو تم پیروی نہ کرو دل کی خواہ ش کی انصاف کرنے میں [۱۹۰] اور اگر تم زبان ملو گے یا بچا جاؤ گے تو اللہ تمہاے سب کاموں سے واقف ہے آ

۱۳۹۔ ایمان والویقین لاؤاللہ پر اور اسکے رسول پر اور اس کتاب پر جو نازل کی ہے اپنے رسول پر اور اس کتاب پر جو نازل کی تھی پہلے اور جو کوئی یقین بنہ رکھے اللہ پر اور اسکے فرشتوں پر اور کتابوں پر اور رسولوں پر اور قیامت کے دن پر وہ بہک کر دور جا پڑا [۱۹۸]

۱۹۲۔ اللہ پاہے تو تمہاری عبگہ دوسرے لوگ پیدا کر دے: یعنی اللہ تعالیٰ اس پر قادر ہے کہ تم سب کو فنا کر دے اور دنیا سے اٹھا لے اور دوسرے لوگ مطیع و فرمانبردار پیدا کر دے اس سے بھی حق تعالیٰ کا استغنا اور بے نیازی خوب ظاہر ہو گئی اور نافرمانوں کو پوری تہدید اور تخویف بھی ہوگئی۔

۱۹۳ یعنی اگراس کی تابعداری کروتوتم کو دنیا بھی دے اور آخرت بھی پھر صرف دنیا کے پیچھے پڑنا اور اس کی نافرمانی کر کے آخرت سے محروم رہنا بڑی نادانی ہے۔

۱۹۴۔ یعنی اللہ تعالیٰ تمہارے سب کام دیکھتا ہے اور سب باتیں سنتا ہے۔ جس کے طالب ہوگے وہی ملے گا۔

192 ۔ پی گواہی کی تاکید: یعنی گواہی پی اور اللہ کے حکم کے موافق دینی چاہئے اگرچہ اس میں تمہارا یا تمہارے کسی عزیز قریب کا نقصان ہوتا ہو جو حق ہواس کو صاف ظاہر کر دینا چاہئے دنیوی نفع کے لئے آخرت کا نقصان بنہ لو۔

1941 یعنی پھی گواہی دینے میں اپنی کسی نفیانی خواہش کی پیروی نہ کروکہ مالدار کی رعایت کر کے یا مختاج پر ترس کھاکر پچ کو چھوڑ بیٹھو جو تق ہو سو کھواللہ تعالیٰ تم سے زیادہ ان کا خیر خواہ اور ان کے مصالح سے واقعت ہے اور اس کے یہاں کس چیز کی کمی ہے ۔
194 زبان ملنا یہ کہ پھی بات تو کہی مگر زبان داب کر اور پچ سے کہ سننے والے کو شبہ پڑ جائے یعنی صاف سے نہ بولا اور بچا جانا یہ کہ پوری بات نہ کہی بلکہ کچھ بات کام کی رکھ کی سوان دونوں صورتوں میں گو جھوٹ تو نہیں بولا مگر بوجہ عدم اظہار حق گھنگار ہو گا۔ گواہی بھی اور صاف اور پوری دینی چاہئے۔

۱۹۸۔ ارکان ایمان: یعنی جو اسلام قبول کرے اس کو ضرور ہے کہ اللہ تعالیٰ کے تمام حکموں پر دل سے یقین لائے اس کے ارشادات میں سے اگر کسی ایک ارشاد پر بھی یقین نہ لائے گا تو وہ مسلمان نہیں صرف ظاہری اور زبانی بات کا اعتبار نہیں۔

إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوَا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ امَنُوَا ثُمَّ امَنُوَا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ امَنُوَا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ امَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ارْدَادُوا كُفُرًا لَمْ يَكُنِ اللهُ لِيَغْفِرَ لَهُمُ وَلَا لِيَهُدِيهُمْ سَبِيلًا ﴿

بَشِّرِ الْمُنْفِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَابًا ٱلِيُمَّا ﴿

الَّذِيْنَ يَتَّخِذُوْنَ الْكُفِرِيْنَ اَوُلِيَا ءَمِنَ دُوْنِ النَّذِيْنَ يَتَّخِذُوْنَ الْكُفِرِيْنَ اَوُلِيَا ءَمِنَ دُوْنِ الْمُؤْمِنِيْنَ أَ اَيَبُتَغُوْنَ عِنْدَهُمُ الْعِزَّةَ فَإِنَّ الْمُؤْمِنِيُّا أَيْ اللَّهِ جَمِيْعًا اللَّهِ

وَقَدُ نَرَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتْبِ اَنَ إِذَا سَمِعْتُمُ الْيَتِ اللهِ يُكُفَّرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَ أُبِهَا فَلَا تَقُعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي فَلَا تَقُعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي فَلَا تَقُعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيْثٍ غَيْرِةً ﴿ إِنَّاكُمُ إِذًا مِتْلُهُمُ ۖ إِنَّا اللهَ حَدِيْثٍ غَيْرِةً ﴿ إِنَّا اللهَ حَدِيثٍ غَيْرِةً ﴿ إِنَّا اللهَ حَدِيثٍ غَيْرِةً ﴿ إِنَّا لَلهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ عَلَمُ اللهُ ال

۱۳۷۔ جو لوگ مسلمان ہوئے بھر کافر ہو گئے بھر مسلمان ہوئے بھر کافر ہو گئے بھر بڑھتے رہے کفر میں تواللہ ان کوہرگر بخشے والا نہیں اور یہ دکھلاوے ان کوراہ [۱۹۹]

۱۳۸۔ نوشخبری سنا دے منافقوں کو کہ ان کے واسطے ہے عذاب دردناک

۱۳۹۔ وہ جو بناتے ہیں کا فرول کو اپنار فیق مسلمانوں کو چھوڑ کر کیا ڈھونڈھتے ہیں ان کے پاس عزت سو عزت تو اللہ ہی کے واسطے ہے ساری [۲۰۰]

۱۲۰۔ اور عکم آثار چکا تم پر قرآن میں کہ جب سنواللہ کی آئیوں پر انکار ہوتے اور ہنسی ہوتے تو نہ بلیٹو ان کے ساتھ یماں تک کہ مشغول ہوں کسی دوسری بات میں نہیں تو تم بھی انہی جیسے ہوگئے اللہ اکھٹا کرے گا منافقوں کواور کا فروں کو دوزخ میں ایک عبگہ [۲۰۱]

۲۰۰ یعنی منافق لوگ جو مسلمانوں کو چھوڑ کر کافروں کو دوست بناتے ہیں ان کے لئے سخت عذاب ہے اور ان کا یہ خیال کہ کا فروں کے پاس بیٹے کر ہم کو دنیا میں عزت ملے گی بالکل غلط ہے سب عزت اللہ تعالیٰ کے واسطے ہے جواس کی اطاعت کرے گا اس کو عزت ملے گی۔ خلاصہ یہ ہوا کہ ایسے لوگ دنیا اور آخرت میں ذلیل و خوار ہوں گے۔

۲۰۱۔ اسلام کا مذاق اڑانے والوں کی مجالس میں نہ پیٹھو: یعنی اے مسلمانو خدا تعالیٰ پہلے قرآن شریف میں تم پر حکم بھیج چکا ہے کہ جس مجلس میں احکام خداوندی کا انکار اور تمسخر کیا جاتا ہو وہاں ہر گز نہ بیٹھو ورنہ تم بھی ویسے ہی سمجھے جاؤ کے البتہ جس وقت دوسری باتوں میں مثغول ہوں تو اس وقت ان کے ساتھ بیٹھنے کی ممانعت نہیں۔ منافقوں کی مجالس میں آیات واحکام الهی پر انکار و استراء ہوتا تھا اس پر یہ آیت نازل ہوئی اور یہ جو فرمایا کہ علم آثار چکا تم پر یہ اشارہ ہے آیت وَإِذَا رَایْتَ الَّذِیْنَ يَخُوْضُونَ فِي ايَاتِنَا فَاعْرِضْ عَنهُمُ الىٰ آخره كى طرف جو پيلے نازل ہو چكى تھى۔ فائده اس سے معلوم ہوگياكہ جو شخص مجلس میں اپنے دین پر طعنہ اور عیب سنے اور پھرانہی میں بیٹھا سناکرے اگرچہ آپ کچھ نہ کھے وہ منافق ہے۔

ملے اللہ کی طرف سے تو کمیں کیا ہم نہ تھے تہمارے ساتھ اور اگر نصیب ہو کا فروں کو تو کہیں کیا ہم نے گھیر مذ فیصلہ کرے گاتم میں قیامت کے دن اور ہرگزیہ دے گالله کافرول کومسلمانوں پر غلبہ کی راہ <sup>[۲۰۳]</sup>

الَّذِيْنَ يَتَرَبَّصُوْنَ بِكُمْ ۚ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ اللهِ وه منافق بوتمارى تك مين بير الرَّتم كو فَحْ فَتُحُ مِّنَ اللهِ قَالُوٓ ا أَلَمْ نَكُنُ مَّعَكُمْ ﴿ وَ إِنْ كَانَ لِلْكُفِرِيْنَ نَصِيْبٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله الله نَسْتَحُوذُ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعُكُمُ مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ لَا فَاللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ ﴿ وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكُفِرِيْنَ عَلَى

ع الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا ﴿

۲۰۲ یعنی یه منافق وه میں جو برابر تمهاری تاک اور انتظار میں لگے رہتے میں پھر اگر تمہاری فتح ہو تو تم سے کہتے میں کہ کیا ہم تمہارے ساتھی نہیں مال غنیمت میں ہم کو بھی شریک کرواور اگر کافروں کولڑائی میں کچھ صہ مل گیا یعنی وہ غالب ہوئے توان سے کہتے ہیں کہ کیا ہم نے تم کو گھیریہ لیا تھا اور تمہاری حفاظت نہیں کی اور ہم نے کیا تم کو مسلمانوں کے ضرر سے نہیں بچایا۔

لوٹ میں ہم کو بھی حصہ دو۔ فائدہ اس سے معلوم ہواکہ دین حق پر ہوکر گمراہوں سے بھی بنائے رکھنا یہ بھی نفاق کی بات ہے۔

۲۰۳ ۔ یعنی اللہ تعالیٰ تم میں اور ان میں حکم فیصل فرما دے گا کہ تم کو جنت دے گا اور ان کو جہنم میں ڈالے گا۔ دنیا میں جو کچھ ان سے ہو سکے کر دیکھیں مگر اہل ایان کی ہے کئی ہرگزنہ کر سکیں گے جوانکی دلی تمنا ہے ۔

إِنَّ الْمُنْفِقِيْنَ يُخْدِعُونَ اللهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَ اللهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَ اللهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَ إِذَا قَامُوَا كُسَالَى لا يُورَاءُونَ اللهَ إلَّا يُذَكُرُونَ اللهَ إلَّا يَذُكُرُونَ اللهَ إلَّا قَلْمَلًا اللهَ اللهَ اللهَ قَلْمَلْ اللهَ اللهَ قَلْمَا اللهَ اللهَ قَلْمَا اللهَ اللهَ قَلْمَا اللهَ اللهَ قَلْمَا اللهَ اللهَ اللهَ قَلْمَا اللهَ اللهُ اللهُ

مُّذَبُذَبِيْنَ بَيْنَ ذَلِكَ اللَّهِ اللَّهُ فَلَا عَوَلاَ إِلَى اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيْلًا ﴿

إِنَّ الْمُنْفِقِينَ فِي الدَّرُكِ الْاَسْفَلِ مِنَ النَّارِ \* وَلَنُ تَجِدَلَهُمْ نَصِيرًا ﴿

ان کو دغا دے گا [۲۰۴] اور جب کھڑے ہوں نماز کو تو اور وہی کھڑے ہوں نماز کو تو کھڑے ہوں نماز کو تو کھڑے ہوں بارے جی سے لوگوں کے دکھانے کو اور یاد نہ کریں اللہ کو مگر تھوڑا یا [۲۰۵]

۱۳۳۔ ادھر میں گئتے میں دونوں کے بیچ نہ ان کی طرف اور نہ اُن کی طرف اور جس کو گمراہ کرے اللہ تو ہر گزنہ پاوے گا تواسکے واسطے کہیں راہ [۲۰۲]

۱۳۷۔ اے ایمان والو نہ بناؤ کا فروں کو اپنا رفیق مسلمانوں کوچھوڑ کر کیا لیا چاہتے ہواپنے اوپر اللہ کا الزام صریح

۱۲۵۔ بیشک منافق ہیں سب سے نیچ درجہ میں دوزخ کے اور ہر گزنہ پاوے گا توان کے واسطے کوئی مدد گار[۲۰۰]

۲۰۴ منافقین کی علامات: یعنی دل سے کافر ہیں اور ظاہر میں مسلمان تاکہ دونوں طرف کی مضرت اور ایذا سے محفوظ رہیں اور دونوں سے فائدہ اٹھاتے رہیں حق تعالیٰ نے ان کی اس دغابازی کی بیہ سزا دی کہ ان کی تمام شرارتوں اور مخفی خباثتوں کو اپنے نبی پر ظاہر فرما کر ایسا ذلیل کیا کہ کسی قابل نہ رہے اور سب دغابازی مسلمانوں پر کھل گئی اور آخرت میں جواس کی سزایلے گی وہ بھی ظاہر فرما دی چنانچہ آیات آئندہ میں ذکر آنا ہے خلاصہ یہ کہ ان کی دھوکہ بازی سے تو کچھ نہ ہوا اور اللہ نے ان کو ایسا دھوکہ میں ڈالا کہ دنیا وآخرت دونوں غارت ہوئیں ۔

۲۰۵ یعنی نماز جو نہایت ضروری اور خالص عبادت ہے اس کے اداکرنے میں جانی مالی کسی مضرت کا بھی اندیشہ نہیں منافق لوگ اس سے بھی جان پراتے ہیں ہمجوری لوگوں کے دکھانے کواور دھوکہ دینے کو پڑھ لیتے ہیں کہ ان کے کفرکی کسی کواطلاع بنہ ہواور مسلمان سمجھے جاویں پھرالیوں سے اور کسی بات کی کیا توقع ہوسکتی ہے اور وہ کیسے مسلمان ہوسکتے ہیں ۔

۲۰۶ یعنی منافقین تو بالکل تردد اور حیرت میں گرفتار میں نہ ان کو اسلام پر اطمینان ہے نہ کفرپر سخت پریشانی میں مبتلا میں کہھی ایک طرف جھکتے ہیں کبھی دوسری طرف اوراللہ جو بھٹکانا اور گمراہ کرنا چاہے اس کونجات کا راستہ کہاں مل سکتا ہے۔

٢٠٠ کافروں سے دوستی کی ممانعت: یعنی مسلمانوں کو چھوڑکر کافروں سے دوستی کرنا دلیل ہے نفاق کی جیبا کہ منافقین کرتے ہیں۔ سوتم اے مسلمانوایسا ہرگز مت کرنا ورنہ خداوند تعالیٰ کا صریح الزام اور پوری حجت تم پر قائم ہو جائے گی کہ تم بھی منافق ہو اور منافقوں کے لئے دوزخ کا سب سے نیچا طبقہ مقرر ہے اور کوئی ان کا مدد گار بھی نہیں ہو سکتا کہ اس طبقہ سے ان کو نکالے یا عذاب میں کچھ تخفیف کرا دے مسلمانوں کوایسی بات سے دور رہنا یا ہئے۔

إِلَّا الَّذِيْنَ تَابُوًا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا اللهِ اللَّذِيْنَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا اللهِ اللهِ بِاللهِ وَاَخْلَصُوا دِيْنَهُمُ لِلهِ فَأُولَٰبِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ

أُجُرًا عَظِيْمًا 📾

مَا يَفْعَلُ اللهُ بِعَذَابِكُمْ وَامَنْتُمُ وَكَانَ اللهُ شَاكِرًا عَلِيْمًا عَلَيْمًا

پکرا اللہ کو اور خالص حکم بردار ہوئے اللہ کے سو وہ ہیں ا یان والوں کے ساتھ اور جلد دے گا اللہ ایان والوں کو برا ثواب [۲۰۸]

اِنْ شَكُرُ تُنْمُ الله تم كوعذاب كرك الرتم حق كومانو اور یقین رکھو اور اللہ قدر دان ہے سب کچھ جاننے والا

۲۰۸ ـ نفاق سے توبہ کرنے والے: یعنی جو منافق اپنے نفاق سے توبہ کرے اور اپنے اعال کی درستی کرے اور اللہ کے پسندیدہ دین کو مضبوط پکڑے اور اللہ پر توکل کرے اور ریا وغیرہ خرابیوں سے دین کوپاک وصاف رکھے تو وہ خالص مسلمان ہے دین و دنیا میں ایان والوں کے ساتھ ہو گا اور ایان والوں کو بڑا ثواب ملنے والا ہے ان کے ساتھ ان کو بھی ملے گا جنہوں نے نفاق سے پھی توبہ کی۔

۲۰۹ یعنی اللہ تعالیٰ نیک کاموں کا قدردان ہے اور بندوں کی سب باتوں کو خوب جانتا ہے سوجو شخص اس کے حکم کو ممونیت اور شکرگذاری کے ساتھ تسلیم کرتا ہے اور اس پریقین رکھتا ہے تواللہ عادل رحیم کوالیے شخص پر عذاب کرنے سے کوئی تعلق نہیں یعنی ایسے شخص کو ہرگز عذاب نہ دے گا وہ تو سرکش اور نافرمانوں کو عذاب دیتا ہے۔

۱۴۸۔ اللہ کو پہند نہیں کسی کی بری بات کا ظاہر کرنا مگر جس پر ظلم ہوا ہواور اللہ ہے سننے والا جاننے والا [۲۰۰]

۱۳۹۔ اگر تم کھول کر کروکوئی بھلائی یا اسکو چھپاؤیا معاف کرو برائی کو تواللہ بھی معاف کرنے والا بڑی قدرت والا ہے["]

100۔ جو لوگ منکر ہیں اللہ سے اور اسکے رسولوں سے اور پاہتے ہیں کہ فرق نکالیں اللہ میں اور اسکے رسولوں میں اور کہتے ہیں ہم مانتے ہیں بعضوں کو اور نہیں مانتے ہیں بعضوں کو اور نہیں مانتے بیں کہ نکالیں اس کے بیچے میں

لَا يُحِبُّ اللهُ الْجَهْرَ بِالشُّوِّءِ مِنَ الْقَوْلِ الشُّوِّءِ مِنَ الْقَوْلِ اللهُ مَنْ ظُلِمَ فَ كَانَ اللهُ سَمِيْعًا عَلِيْمًا ﴿ إِلَّا مَنْ ظُلِمَ فَ كَانَ اللهُ سَمِيْعًا عَلِيْمًا ﴿ إِنْ تُنْفُولُهُ أَوْ تَعَفُوا عَنْ اللهَ كَانَ عَفُوًّا قَدِيْرًا ﴿ اللهَ كَانَ عَفُوًّا قَدِيْرًا ﴿ اللهَ كَانَ عَفُوًّا قَدِيْرًا ﴿

إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُفُرُوْنَ بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَيُرُسُلِهِ وَيُرُسُلِهِ وَيُرُسُلِهِ وَيُدُوْنَ اَنْ يَّفَرِقُوْا بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُوْمِنُ بِبَعْضٍ وَّنَكُفُرُ بِبَعْضٍ لَا يَعْضُ لَا يَعْضُ لَا يَعْضَ لَا لَيْ اللهِ عَلْمَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

۲۱۰۔ کسی کی برائی مشہور نہ کرو: یعنی اگر کسی میں دین یا دنیا کا عیب معلوم ہوتواس کو مشہور نہ کرنا چاہئے خدا تعالیٰ سب کی بات سنتا ہے اور سب کے کام کو جانتا ہے ہرایک کواس کے موافق جزا دے گا اس کو غیبت کہتے ہیں البتہ مظلوم کورخصت ہے کہ ظالم کا ظلم لوگوں سے بیان کرے ایے ہی بعضی اور صورتوں میں بھی غیبت روا ہے اور یہ عکم شایداس لئے فرمایا کہ مسلمان کو چاہئے کہ کسی منافق کا نام مشہور نہ کرے اور علی الاعلان اس کو بدنام نہ کرے اس میں وہ بگر کر شاید ہے باک ہو جائے بلکہ مہم نصیحت کرے منافق آپ سمجھ لے گایا تنهائی میں نصیحت کرے اس طرح شاید ہدایت قبول کرلے چنانچے صفرت النافی آپہم بھی ایسا ہی کرتے منافق آپ سمجھ لے گایا تنهائی میں نصیحت کرے اس طرح شاید ہدایت قبول کرلے چنانچے صفرت النافی آپہم ایسا ہی کرتے

تھے کسی کا نام لے کر مشہور نہیں فرماتے تھے۔

۱۱۱۔ برائی کو معاف کرنا بہتر ہے: اس آیت میں مظلوم کو معافی کی رغبت دلانی منظور ہے کہ حق تعالیٰ زبر دست اور قدرت والا ہو کر خطا والوں کی خطا بخشا ہے بندہ زیر دست عاجز کو بطریق اولیٰ دوسروں کا قصور معاف کر دینا چاہئے۔ غلاصہ یہ ہوا کہ مظلوم کو ظالم سے بدلا لینا جائز ہے مگر افضل یہ ہے کہ صبر کرے اور بخش دے۔ آیت میں اشارہ ہے اس طرف کہ منافقوں کی اصلاح چاہتے ہو توان کی ایذا اور شرارت پر صبر کرواور نرمی اور پر دہ سے ان کو سمجھاؤ ظاہر کی طعن اور لعن سے بچواور کھلا مخالف مت بناؤ۔

ا ۱۵۱۔ ایسے لوگ وہی ہیں اصل کا فر اور ہم نے تیار کر رکھا ہے کا فروں کے واسطے ذلت کا عذاب[۲۱۳]

101۔ اور جو لوگ ایمان لائے اللہ پر اور اسکے رسولوں پر اور جدا نہ کیا ان میں سے کسی کو ان کو جلد دے گا انکے ثواب اور اللہ ہے بخشے والا مہربان [۲۱۳]

۱۵۳ تجھ سے در نواست کرتے ہیں اہل کتاب کہ توان پر آثار لاوے لکھی ہوئی کتاب آسمان سے سومانگ چکے ہیں موسی سے اس سے بھی بڑی چیز اور کھا ہم کو دکھا دے اللہ کو بالکل سامنے سوآ پڑی ان پر بحلی انکے گناہ کے باعث پھر بنا لیا بچھڑے کو بہت کچھ نشانیاں پہنچ پھکنے کے بعد پھر ہم نے وہ بھی معاف کیا [۲۱۳] اور دیا ہم نے موسی کوغلبہ صریح [۲۱۵]

أُولَٰذِكَ هُمُ الْكُفِرُونَ حَقًّا ۚ وَاَعْتَدُنَا لِلْكُفِرِيْنَ عَذَابًا مُّهِينًا ﴿

وَالَّذِيْنَ امَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اَحَدٍ مِنْهُمْ أُولَيِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمُ الْجُورَهُمْ وَكَانَ اللهُ غَفُورًا رَّحِيْمًا ﴿ اللهُ غَفُورًا رَّحِيْمًا ﴿ اللهُ غَفُورًا رَّحِيْمًا ﴿ يَسْعُلُكَ اَهْلُ الْكِتٰبِ اَنْ تُنَزِّلَ عَلَيْهِمُ كَيْمِ السَّمَاءِ فَقَدُ سَأَلُوا مُوسَى اكْبَرَ كَيْمِ مِنْ ذَلِكَ فَقَالُوا الله جَهْرَةً فَاخَذَتُهُمُ مِنْ ذَلِكَ فَقَالُوا الله جَهْرَةً فَاخَذَتُهُمُ السَّعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ثُنُمَ اتَّخَذُوا الْعِجْلَ مِنْ السَّعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ثُنُمَ اتَّخَذُوا الْعِجْلَ مِنْ السَّعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ثُنُمَ اتَّخَذُوا الْعِجْلَ مِنْ السَّعِقَةُ مِثَامَوْلَى سُلُطْنًا مُّبِينَا فَعَفُونَا عَنْ ذَلِكَ وَاتَيْنَا مُؤسَى سُلُطْنًا مُّبِينَا ﴿ وَاتَيْنَا مُؤسَى سُلُطْنًا مُّبِينَا ﴿ وَاتَيْنَا مُؤسَى سُلُطْنًا مُّبِينَا اللهِ عَنْ ذَلِكَ وَاتَيْنَا مُؤسَى سُلُطْنًا مُّبِينَا ﴿

۲۱۲۔ یمودی اصل کافر ہیں: یمال سے ذکر ہے یمود کا چونکہ یمود میں نفاق کا مضمون بہت تھا اور آپ کے زمانہ میں جو منافق تھے وہ یمود تھے یا یمودیوں سے ربط اور محبت رکھنے والے اور ان کے مثورہ پر چلنے والے تھے اس لئے قرآن شریف میں اکثران دونوں فراین کا ذکر اکھنا فرمایا ہے۔ آیت کا خلاصہ یہ ہے کہ جو لوگ اللہ سے اور اس کے رسولوں سے منکر ہیں اور اللہ اور اس کے رسولوں میں فرق کرنا چاہتے ہیں ایلہ پر ایمان لاتے ہیں اور رسولوں پر ایمان نہیں لاتے اور بعض رسولوں کو تو مانے ہیں اور بعض کو نہیں مانے۔ اور مطلب یہ ہے کہ اسلام اور کفر کے بیچ میں ایک نیا مذہب اپنے لئے نکالیں ایے ہی لوگ اصل اور مصیف کا فر ہیں ان کے لئے نواری اور ذلت کا عذاب تیار ہے۔ فائدہ اللہ کا ماننا جھی معتبر ہے کہ اپنے زمانہ کے پیغمبر کی تصدیق کرے اور اس کا عکم مانے بدون تصدیق نبی کے اللہ کا ماننا غلط ہے اس کا اعتبار نہیں بلکہ ایک نبی کی تکذیب اللہ کی اور تمام رسولوں کی تکذیب تعجمی جاتی ہے یہود نے جب رسول اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کی تو حق تعالیٰ اور تمام انبیاء کی تکذیب کرنے والے قرار دیے گئے اور کٹر کا فرسمجھے گئے۔

۲۱۳۔ جو تمام انبیاء کو مانتے ہیں ان کا انعام: یعنی اور جن لوگوں نے کسی نبی کو جدا نہیں کیا بلکہ ایان لائے اللہ پر اور اس کے سب رسولوں پر اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے ان کو بڑے ثواب عطا فرمائے گا اس سے مراد مسلمان ہیں جو رسول اللہ الٹی آلیج آم ایان لائے۔

۱۲۱۲ یہودیوں کا گتافانہ مطالبہ: یہودیوں کے چند سردار آپ کی خدمت میں آئے اور کھا کہ اگر تم سے پیغمبر ہو تو ایک کتاب لکھی لکھائی یکبارگی آسمان سے لا دو جیسے کہ حضرت موسی توریت لائے تھے اس پر یہ آیت نازل ہوئی اور اس تمام رکوع میں الزامات کو ان کے جواب میں ذکر فرمایا ہے۔ اس کے بعد تحقیقی جواب دیا ہے۔ مطلب آیت کا یہ ہے کہ اے محمد الشائیلی یمودی جو تم سے عناؤا ایسی کتاب طلب کر تے ہیں ان کی یہ بیبائی اور سرکشی تعجب کی بات نہیں ان کے بزرگوں نے تو اس سے بھی بڑی اور سرکشی تعجب کی بات نہیں ان کے بزرگوں نے تو اس سے بھی بڑی اور سخت بات اپنے نبی موسیٰ سے طلب کی تھی کہ خداوند تعالیٰ کو آشکارا ہم کو دکھا دو ورنہ ہم تمہارا یقین نہ کریں گے جیسا کہ سورہ بقرہ میں گذرا اس پر یہ ہواکہ ان کھنے والوں پر بجلی آپڑی اور سب مرگئے پھر جق تعالیٰ نے حضرت موسیٰ کی دعا سے ان کو زندہ کر دیا۔ ایسی عظیم الثان نشانیاں دیکھ کر پھر یہ کیا کہ بچھڑے کو پو بینے لگے بالآخر جق تعالیٰ نے اس سے بھی درگذر فرمائی سورہ بقرہ میں قدر تفسیل سے مذکور ہوچکا ہے۔

۲۱۵۔ غلبہ یہ کہ حضرت موسیٰ نے اس بچھڑے کو تو ذہح کر کے آگ میں جلادیا اور اس کی راکھ ہوا میں دریا پر اڑا دی اور ستر ہزار آدمی بچھڑے کو سجدہ کرنے والے قتل کئے گئے۔ وَرَفَعُنَا فَوَقَهُمُ الطُّورَ بِمِيُثَاقِهِمُ وَقُلْنَا لَهُمُ لَا لَهُمُ الشُّورَ بِمِيْثَاقِهِمُ وَقُلْنَا لَهُمُ لَا لَهُمُ لَا تُعُدُوا فِي السَّبْتِ وَاَخَذْنَا مِنْهُمُ مِّيْثَاقًا غَلِيْظًا عِي

فَيِمَا نَقْضِهِمُ مِّيْتَاقَهُمُ وَكُفْرِهِمْ بِالْيَتِ اللهِ وَقَتْلِهِمُ الْآثَبِيَآءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَقَوْلِهِمُ اللهِ وَقَتْلِهِمُ الْآثَبِيَآءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَقَوْلِهِمُ قُلُوبُنَا غُلُفُ لَا يَلُ طَبَعَ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ اللهَ قَلِيئلا عَلَيْهَا وَيَوْلِهِمْ عَلَى مَرْيَمَ بُهُتَانًا وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَى مَرْيَمَ بُهُتَانًا وَيَطِينُما اللهَ عَلَى مَرْيَمَ بُهُتَانًا عَظِيمًا اللهَ عَلَيْمًا اللهُ عَلَيْمًا اللهَ عَلَيْمًا اللهَ عَلَيْمًا اللهَ عَلَيْمًا اللهَ عَلَيْمًا اللهُ عَلَيْمًا اللهَ عَلَيْمًا اللهَ عَلَيْمًا اللهُ عَلَيْمِ اللهِ اللهُ عَلَيْمًا اللهُ عَلَيْمًا اللهُ عَلَيْمًا اللهُ اللهِ اللهُ الل

۱۵۴۔ اور ہم نے اٹھایا ان پر پہاڑ قرار لینے کے واسطے استا اور ہم نے کہا داخل ہو دروازہ میں سجدہ کرتے ہوئے [۲۱۲] اور ہم نے کہا کہ زیادتی مت کرو ہفتہ کے دن میں اور ہم نے ان سے لیا قول مضبوط [۲۱۸]

100۔ ان کو جو سزا ملی سو ان کی عمد شکنی پر اور منکر ہونے پر پیغمبروں کا ہونے پر اللہ کی آیتوں سے اور نون کرنے پر پیغمبروں کا ناحق اور اس کھنے پر کہ ہمارے دل پر خلاف ہے سویہ نہیں بلکہ اللہ نے مہر کر دی انکے دل پر کفر کے سبب سوایان نہیں لاتے مگر کم [۲۱۹]

107ء اور ان کے کفر پر اور مریم پر بڑا طوفان باندھنے پر

۲۱۱۔ رفع طور: یعنی جب یہود نے کہا تھا کہ توریت کے عکم سخت ہیں ہم نہیں مانتے تواس وقت کوہ طور کو زمین سے اٹھا کر ان کے سرول پر معلق قائم کر دیا تھا کہ ان حکموں کو قبول کرواور مضبوطی سے پکروو وریذ پہاڑ ڈالا جاتا ہے۔

۲۱۷۔ یمود کی نافرمانیاں: یمود کو عکم ہوا تھا کہ شہر میں داخل ہو سجدہ کر کے اور سر جھ کائے ہوئے انہوں نے سجدہ کے بدلے سرین پر سرکنا اور پھسلنا شروع کیا۔ جب شہر میں پہنچے توان پر طاعون پڑا دوپہر میں قریب ستر ہزار کے مرگئے۔

۲۱۸۔ حرمت سبت: یمودیوں کو حکم تھا کہ ہفتہ کے دن مجھلی کا شکار نہ کریں اور سب دنوں سے زیادہ ہفتہ ہی کے دن مجھلیاں دریا سے دوخوں میں دریا میں بخترت نظر آئیں یمودیوں نے یہ حیلہ کیا کہ دریا کے پاس حوض بنائے ہفتہ کے دن جب مجھلیاں دریا سے حوضوں میں آئیں تو ان کو بند کر رکھتے بھر دوسرے دن حوضوں سے شکار کرتے اس فریب اور عمد شکنی پر اللہ تعالیٰ نے ان کو بندر کر دیا جو جانوروں میں بہت خسیس اور مکار ہے۔

۲۱۹۔ یمودیوں کے دلوں پر مہرہے: یعنی یمود نے اس عہد کو توڑ دیا تو حق تعالیٰ نے ان کی اس عہد شکنی پر اور آیات الهی سے منکر ہونے پر اور ان کے اس کھنے پر کہ ہمارے دل تو غلاف میں ہیں ان پر سخت سخت عذاب مسلط فرمائے۔ جب رسول الله لِشَّيْ لِيَهِمْ نے یمودیوں کو ہدایت کی تو کھنے لگے ہمارے دل پر دہ میں میں تمہاری بات وہاں تک پہنچ نہیں سکتی۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ یہ بات نہیں بلکہ کفر کے سبب ان کے دلوں پر اللہ نے مہر لگا دی ہے جس کے باعث ان کوایان نصیب نہیں ہو سکتا مگر تھوڑے لوگ اس سے متثنیٰ ہیں جیسے حضرت عبداللہ بن سلامؓ اوران کے ساتھی۔

4.4

۱۵۷۔ اور انکے اس کہنے پر کہ ہم نے قتل کیا میج عیسی وَّقَوْلِهِمُ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيْحَ عِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنَ شُبِّهَ لَهُمُ ﴿ وَ إِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيْهِ لَفِي شَكِّ مِّنْهُ لَمَّ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ إِلَّا اتِّبَاعَ الظَّنَّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينُنَّا ﴿ اس کو قتل نہیں کیا بیثک بَلُ رَّفَعَهُ اللَّهُ اِلَيْهِ ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيْزًا زبر دست حکمت والا [۲۲۱] حَكِيْمًا 📾

مریم کے بیٹے کو جو رسول تھا اللہ کا [۲۲۰] اور انہوں نے یهٔ اس کو مارا اور پهٔ سولی پر پرهایا و لیکن وهی صورت بن گئی انکے آگے اور جولوگ اس میں مختلف باتیں کرتے ہیں تو وہ لوگ اس جگہ شبہ میں پڑے ہوئے ہیں کچھ نہیں ان کواس کی خبر صرف اُلکل پر عل رہے ہیں اور ۱۵۸۔ بلکہ اس کواٹھا لیا اللہ نے اپنی طرف اور اللہ ہے

۲۲۰۔ یعنی نیزاس وجہ سے کہ حضرت عیسیؑ سے منکر ہو کر دوسرا کفر کایا اور حضرت مریم پر طوفان عظیم باندھا اور ان کے اس قول پر کہ فخر سے کہتے تھے، ہم نے مار ڈالا علیمیٰ مریم کے بیٹے کو جو رسول اللہ تھا ان تمام وجوہ سے یہود پر عذاب اور مصیبتیں نازل

٢٢١ ۔ صرت عیسی علیہ السلام کو بھانسی نہیں دی گئی: اللہ تعالیٰ ان کے قول کی تکذیب فرماتا ہے کہ یہودیوں نے نہ عیسیٰ کو قتل کیا نہ سولی پر چڑھایا یہود جو مختلف باتیں اس بارہ میں کہتے ہیں اپنی اپنی اُٹکل سے کہتے ہیں اللہ نے ان کو شبہ میں ڈال دیا۔ خبر کسی کو بھی نہیں۔

حضرت علیمی آسمان پر اٹھا لئے گئے: واقعی بات یہ ہے اللہ تعالیٰ نے حضرت علیمی کو آسمان پر اٹھا لیا۔ اور اللہ تعالیٰ سب چیزوں

پر قادر ہے اوراس کے ہرکام میں حکمت ہے قصہ یہ ہواکہ جب یہودیوں نے صفرت میج کے قتل کا عزم کیا تو پہلے ایک آدمی ان کے گھر میں داخل ہوا جق تعالیٰ نے ان کو تو آسمان پر اٹھا لیا اور اس شخص کی صورت حضرت میج کی صورت کے مثابہ کر دی جب باقی لوگ گھر میں گھے تو اس کو میج سمجھ کر قتل کر دیا چر خیال آیا تو کھنے لگے کہ اس کا چرہ تو میج کے چرہ کے مثابہ ہے اور باقی بدن ہمارے ساتھی کا معلوم ہوتا ہے کسی نے کھا کہ یہ مقتول میج ہے تو ہمارا آدمی کھاں گیا اور ہمارا آدمی ہماں گیا اور ہمارا آدمی ہوئے کہاں ہوئے بلکہ صوت اُلکل سے کسی نے کچھ کھا کسی نے کچھ کھا علم کسی کو بھی نہیں جق یہی ہے کہ حضرت عیسی ہر گرد مقتول نہیں ہوئے بلکہ آسمان پر اللہ نے اٹھا لیا اور یہود کو شبہ میں ڈال دیا۔

وَ إِنْ مِّنُ اَهُلِ الْكِتْبِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبُلَ مَوْتِهِ ۚ وَيَوْمَ الْقِلْمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمُ شَهِيْدًا ﷺ

فَبِظُلْمٍ مِّنَ الَّذِيْنَ هَادُوْا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمُ طَيِّبْتٍ أُحِلَّتُ لَهُمْ وَ بِصَدِّهِمْ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ كَثِيرًا اللهِ كَثِيرًا اللهِ

وَّ اَخُذِهِمُ الرِّبُوا وَقَدُ نُهُوَا عَنْهُ وَ اَكُلِهِمُ الرِّبُوا وَقَدُ نُهُوَا عَنْهُ وَ اَكُلِهِمُ الرِّبُوا وَقَدُ نُهُوَا عَنْهُ وَ اَعْتَدُنَا الْمُوالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ الْمُ وَاَعْتَدُنَا لِللَّالِيْمَا ﷺ لِلْكُفِرِيْنَ مِنْهُمُ عَذَابًا اللِيْمًا ﴿

۱۵۹۔ اور جنتنے فرقے ہیں اہل کتاب کے سوعیسی پر یقین لاویں گے اس کی موت سے پہلے اور قیامت کے دن ہو گاان پر گواہ [۲۲۲]

۱۶۰۔ سویمود کے گناہوں کی وجہ سے ہم نے حرام کیں ان پر بہت سے پاک چیزیں جوان پر طلال تھیں اور اس وجہ سے کہ روکتے تھے اللہ کی راہ سے بہت

اا۔ اور اس وجہ سے کہ سود کیتے تھے اور ان کو اس کی مانعت ہو چکی تھی اور اس وجہ سے کہ لوگوں کا مال کھاتے تھے ناحق اور تیار کر رکھا ہے ہم نے کا فرول کے واسطے جوان میں میں عذاب دردناک [۲۲۳]

۲۲۲۔ حضرت علیمی علیہ السلام زندہ میں: حضرت علیمیٰ زندہ موجود میں آسمان پر۔ جب دجال پیدا ہو گاتب اس جمان میں تشریف لا کر اسے قتل کریں گے اور یمود اور نصاریٰ ان پر ایمان لائیں گے کہ بیشک علیمیٰ زندہ میں مرے نہ تھے اور قیامت کے دن حضرت علیمیٰ ان کے عالات اور اعمال کو ظاہر کریں گے کہ یمود نے میری تکذیب اور مخالفت کی اور نصاریٰ نے مجھ کو خدا کا بیٹا کہا۔ لَكِنِ الرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمُ وَالْمُؤْمِنُونَ يُؤُمِنُونَ بِمَآ اُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ اُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ اُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ اُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ اُنْزِلَ مِنْ قَبُلِكَ وَالْمُقِيْمِيْنَ الصَّلُوةَ وَالْمُؤْمِنُونَ بِاللهِ عَظِيمًا اللهِ اللهِ عَظِيمًا اللهِ اللهِ عَظِيمًا اللهِ اللهِ اللهِ عَظِيمًا اللهِ عَلَيْمًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

إِنَّآ اَوْحَيُنَآ اِلَيُكَ كُمَآ اَوْحَيُنَآ اِلَى نُوْحٍ وَّالنَّبِيِّنَ مِنُ بَعْدِه ۚ وَاَوْحَيُنَآ اِلَى اِبْرٰهِيْمَ وَ اِسْمْعِيْلَ وَ اِسْحٰقَ وَيَعْقُونَ وَ الْاَسْبَاطِ

191۔ لیکن جو پختہ ہیں علم میں ان میں اور ایمان والے سو مانتے ہیں اسکو جو نازلہوا تجھ پر اور جو نازل ہوا تجھ سے پہلے اور آفریں ہے نماز پر قائم رہنے والوں کو اور جو دینے والے ہیں اللہ پر اور قایمت کے اور یقین رکھنے والے ہیں اللہ پر اور قیامت کے دن پر سو ایسوں کو ہم دیں گے بڑا تواب [۲۲۲]

۱۹۳ء ہم نے وحی مبیجی تیری طرف [۲۲۵] جیسے وحی مبیجی نوح پر اور ان نبیوں پر جو اسکے بعد ہوئے [۲۲۲] اور وحی بیجی ابراہیم پر اور اسمعیل پر اور اسحق پر اور یعقوب پر اور اسکی اولا د پر اور عیسی پر اور ایوب پر اور یونس پر اور

ہارون پر اور سلیان پر اور ہم نے دی داؤد کو زبور

وَعِيسٰى وَاَيُّوْبَ وَيُوْنُسَ وَهُرُوْنَ وَعُلُوْنَ وَهُرُوْنَ وَهُرُوْنَ وَسُلَيْمُنَ وَاتَيْنَا دَاوُدَزَبُوْرًا ﴿

۲۲۴۔ یمود مومنین کا تذکرہ: یعنی بنی اسرائیل میں جن کا علم مضبوط ہے جیسے عبداللہ بن سلامؓ اور ان کے ساتھی اور جو لوگ کہ صاحب ایمان میں وہ مانتے ہیں قرآن اور توریت وانجیل سب کو اور نماز کو قائم رکھنے والوں کا توکیا کہنا ہے اور دینے والے زکوۃ کے اور ایمان رکھنے والے اللہ پر اور قیامت پر الیے لوگوں کو ہم دیں گے بڑا تواب بخلاف اول فریق کے کہ ان کے لئے عذاب سخت موجود ہے۔

۲۲۵۔ وحی کی عظمت واہمیت: اہل کتاب اور مشر کین مکہ جلہ کفار قرآن مجید کی حقانیت اور صداقت میں طرح طرح سے بیودہ شبہ پیدا کرتے دیکھئے اس موقع میں یہی کہدیا کہ جیسے توریت سب کی سب ایک دفعہ اتری تھی ایسے ہی تم بھی ایک کتاب آسمان سے لا دو تو ہم تم کو سچا جانیں بقول شخصے خوئے بدرا بہانہ بسیار سو حق تعالیٰ نے اس جگہ چند آیتیں نازل فرما کر اس کی حقیقت واضح کر دی اور وحی کی عظمت اور کفار کے سب خیالات اور شبات بیودہ کو رد کر دیا اور وحی الہی کی متابعت کو عامةً اور قرآن مجید کی اطاعت کو تخصیص کے ساتھ بیان فرما کر بتلا دیا کہ حکم الهی کا ماننا سب پر فرض ہے۔ کسی کا کوئی عذر اس میں نہیں چل سکتا جو اس کے تسلیم کرنے میں تر ددیا تامل یا انکار کرے وہ گمراہ اور بے دین ہے اب یماں سے تحقیقی جواب دیا جاتا ہے۔ ۲۲۶۔ انبیائے سابقین اوران کاپیغام: اس سے معلوم ہوگیا کہ وحی خاص اللہ کا حکم اوراس کاپیام ہے جو پیغمبروں پر بھیجا جاتا ہے اور انبیائے سابقین پر جیسے وحی الهی نازل ہوئی ویسے ہی حضرت محد رسول اللہ النافی آپڑم پر اللہ تعالیٰ نے اپنی وحی بھیجی توجس نے اس کو مانا اس کو بھی ضرور ماننا چاہئے اور جس نے اس کا انکار کیا گویا ان سب کا منکر ہوگیا اور حضرت نوخ اور ان سے پچھلوں کے ساتھ مثابہت کی وجہ شاید یہ ہے کہ حضرت آدمؑ کے وقت سے جو وحی شرع ہوئی تواس وقت بالکل ابتدائی عالت تھی۔ حضرت نوخ پر اس کی تکمیل ہو گئی گویا اول حالت محض تعلیمی حالت تھی حضرت نوخ کے زمانہ میں وہ حالت پوری ہوکر اس قابل ہو گئی کہ ان کا امتخان لیا جائے اور فرمانبرداروں کو انعام اور نافرمانوں کو سزا دی جائے چنانچہ انبیائے اولوالعزم کا سلسلہ بھی حضرت نوخ سے ہی شروع ہوا اور وحی الهی سے سرتابی کرنے والوں پر مجھی اول عذاب حضرت نوخ کے وقت سے شروع ہوا۔ خلاصہ یہ ہے کہ پیلے عکم الهی اور انبیاء کی مخالفت پر عذاب نازل نہیں ہوتا تھا بلکہ ان کو معذور سمجھ کر ان کو ڈھیل دی جاتی تھی اور سمجھانے ہی میں کوشش کی جاتی تھی حضرت نوخ کے زمانہ میں جب مذہبی تعلیم خوب ظاہر ہو چکی اور لوگوں کو حکم خداوندی کی

متابعت کرنے میں کوئی خفا باقی نہ رہا تو اب نافرہانوں پر عذاب نازل ہوا۔ اول حضرت نوٹ کے زمانہ میں طوفان آیا اس کے بعد حضرت ہوڈ حضرت صالح خضرت شعیب وغیرہ کے زمانہ میں کافروں پر قسم قسم کے عذاب آئے توآپ کی وحی کو حضرت نوٹ اور ان سے پچھلوں کی وحی کے ساتھ تشہیہ دینے میں اہل کتاب اور مشرکین مکہ کو پوری تنبیہ کر دی گئی کہ جوآپ کی وحی یعنی قرآن کو نہ مانے گا وہ عذاب عظیم کا متحق ہوگا۔

وَرُسُلًا قَدُ قَصَصَنْهُمْ عَلَيْكَ مِنَ قَبْلُ وَرُسُلًا لَّمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ اللهُ مُوْسَى تَكُلِيْمًا ﷺ

رُسُلًا مُّبَشِّرِيْنَ وَمُنْذِرِيْنَ لِئَلَّا يَكُوْنَ لِئَلَّا يَكُوْنَ لِئَلَّا يَكُوْنَ لِئَلَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرُّسُلِ فَكَانَ اللهُ عَزِيْزًا حَكِيْمًا

۱۶۴۔ اور بیسجے ایسے رسول کہ جن کا احوال ہم نے سنایا تجھ کو اس سے پہلے اور ایسے رسول جن کا احوال نہیں سنایا تجھ کو اور بایت کیں اللہ نے موسی سے بول کر [۲۲۰]

170۔ بیصبے پیغمبر نوشخبری اور ڈر سنانے والے تاکہ باقی نہ رہے لوگوں کو اللہ پر الزام کا موقع رسولوں کے بعد اور اللہ زبر دست ہے حکمت والا [۲۲۸]

۲۲۰ وی کی مختلف صورتیں: حضرت نوح کے بعد جو انبیاء ہوئے ان سب کو بالا جال ذکر فرما کر جو ان میں اولوالعزم ہیں اور بو مشہور اور جلیل القدر میں ان کو تخصیص اور تفصیل کے ساتھ ذکر فرما دیا جس سے نوب معلوم ہوگیا کہ آپ کے اوپر جو و می نازل ہوئی اس کا حق ہونا اور اس کا ماننا ایسا ہی ضروری ہے جیسا تمام اولوالعزم اور مثابیر انبیاء کی و چی کو اور یہ بھی معلوم ہوگیا کہ انبیاء پر جو وی آتی ہے کبھی فرشتہ بیغام لے کر آتا ہے کبھی کتاب لکھی ہوئی مل جاتی ہے کبھی بغیر پیغام اور بدون واسطہ کے نود اللہ تعالیٰ اپنے رسول سے بات کرتا ہے مگر ان سب صورتوں میں چونکہ وہ اللہ کا ہی عکم ہے کسی دوسرے کا عکم نہیں تو بندوں پر اس کی اطرح پوری اطاعت یکاں فرض ہے بندوں تک پہنچنے کا طرح تو تو اہ تقریر ہو نواہ پیغام ہو تو اب یہود کا یہ کہنا کہ توریت کی طرح پوری کتاب ایک دفعہ آسمان سے لاؤ کے تو ہم تم کو سچا جانیں گے وریہ نہیں کتنی بے ایانی اور عاقت ہے جب و چی عکم البی ہے اور اس کے نازل ہونے کی صورتیں البتہ متعدد میں تو پھر کسی صورت میں آوے اس کے ماننے میں تردداور ازکار کرنا یا یہ کہنا کہ فلال ناص طریقہ سے آئے گی تو مانوں گا ورنہ نہیں صرح کفر ہے اور کھلی عاقت۔

۲۲۸۔ تام پیغمبراللہ کی حجت ہیں: اللہ تعالیٰ نے پیغمبروں کو برابر بھیجا کہ مومنین کو نوشخبری سنائیں اور کافروں کو ڈرائیں تاکہ لوگوں کو قیامت کے دن اس عذر کی جگہ نہ رہے کہ ہم کوتیری مرضی اور غیر مرضی معلوم نہ تھی معلوم ہوتی تو ضروراس پر چلتے سوجب اللہ تعالیٰ نے پیغمبروں کو معجزے دے کر بھیجا اور پیغمبروں نے راہ حق بتلائی تواب دین حق کے قبول یہ کرنے میں کسی کا کوئی عذر نہیں سنا جا سکتا۔ وحی الهی ایسی قطعی حجت ہے کہ اس کے روبروکوئی حجت نہیں چل سکتی بلکہ سب حجتیں قطع ہو جاتی ہیں اور یہ اللہ کی حکمت اور تدبیر ہے اور زبر دستی کرے تو کون روک سکتا ہے مگر اس کو پسند نہیں ۔

لَكِن اللهُ يَشْهَدُ بِمَآ أَنْزَلَ إِلَيْكَ أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَالْمَلْبِكَةُ يَشْهَدُونَ لَ وَكَفْي الله كافى ہے حق ظاہر كرنے والا [٢٢٩] بِاللهِ شَهِيْدًا 💼

> إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ قَدُ ضَلُّوا ضَللًّا بَعِيْدًا 📆

إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَظَلَمُوْا لَمْ يَكُنِ اللَّهُ لِيَغُفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهُدِيَهُمْ طَرِيْقًا ﴿

إِلَّا طَرِيْقَ جَهَنَّمَ خُلِدِيْنَ فِيُهَآ اَبَدًا وَ كَانَ ذٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرًا 🚌

ا ۱۶۶ لین الله شاہد ہے اس پر جو تجھ پر نازل یا کہ یہ نازل کیا ہے اپنے علم کے ساتھ اور فرشتے بھی گواہ ہیں اور

١٦٤ ـ جولوگ كافر ہوئے اور روكا الله كى راہ سے وہ بهك کر دور جا پڑے

۱۹۸۔ جو لوگ کا فر ہوئے اور حق دبا رکھا ہر گز اللہ بخشے والا نہیں ان کواور یہ دکھلا دے گا ان کو سیدھی راہ

۱۶۹ پر راہ دوزخ کی رہا کریں اس میں ہمیشہ اور یہ اللہ ر آسان ہے [۲۳۰]

۲۲۹۔ قرآن کریم کی عظمت: یعنی وحی ہر پیغمبر کو آتی رہی یہ کچھ نئی بات نہیں سب کو معلوم ہے لیکن اس قرآن میں اللہ نے اپنا غاص علم آبارا اوراللہ اس حق کوظاہر کر دے گا چنانچہ جاننے والے جانتے ہیں کہ جو علوم اور حقائق قرآن مجید میں سے عاصل ہوئے اور برابر عاصل ہوتے رہیں گے وہ کسی کتاب سے نہیں ہوئے اور جس قدر ہدایت لوگوں کو حضرت کٹیکالیج ہے ہوئی اور کسی سے

۲۳۰۔ قرآن مجید اور حضرت پیغمبر الناہ آیا کی تصدیق اور توثیق کے بعد فرماتے ہیں کہ اب جو لوگ آپ سے منکر ہوئے اور توریت

میں ہوآپ کے اوصاف اور حالات موجود تھے ان کو چھپالیا اور لوگوں پر کچھ کا کچھ ظاہر کر کے ان کو بھی دین حق سے بازر کھا سو الیوں کو نہ مغفرت نصیب ہو نہ ہدایت جس سے خوب واضح ہو گیا کہ ہدایت آپ کی متعابعت میں منحصر ہے اور گمراہی آپ کی مخالفت کا نام ہے جس سے یمود کو پوری سرزنش ہو گئی اور ان کے خیالات کی تغلیط واضح ہو گئی۔

۱۷۰۔ اے لوگو تمہارے پاس رسول آچکا ٹھیک بات لیکر تمہارے رب کی سومان لوٹاکہ بھلا ہو تمہارا اور اگر نہ مانو گے تو اللہ کا ہے جو کچھ ہے آسمانوں میں اور زمین میں اور ہے اللہ سب کچھ جانے والا حکمت والا [۲۳]

ادا۔ اے کتاب والو مت مبالغہ کروا پنے دین کی بات میں اور مت کھواللہ کی شان میں مگر پکی بات بیشک میح جو ہے علیمی مریم کا بیٹا وہ رسول ہے اللہ کا اور اس کا کلام ہے جس کو ڈالا مریم کی طرف اور روح ہے اس کے ہاں کی سومانواللہ کو اور اسکے رسولوں کو اور نہ کھو کہ خدا تین میں اس بات کو چھوڑ دو بہتر ہو گا تمہارے واسط بیشک اللہ معبود ہے اکیلا اسکے لائق نہیں ہے کہ اس بیشک اللہ معبود ہے اکیلا اسکے لائق نہیں ہے کہ اس کے اولاد ہو [۲۳۲] اسی کا ہے جو کچھے آسمانوں میں ہے اور کافی ہے کہ اس اللہ کارساز [۲۳۳]

يَّايُّهَا النَّاسُ قَدُ جَآءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقّ مِنْ رَّبِّكُمْ فَامِنُوْا خَيْرًا لَّكُمْ ﴿ وَ إِنْ تَكُفُرُوا فَاِنَّ لِلهِ مَا فِي السَّمَٰوٰتِ وَ الْأَرْضِ ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيْمًا حَكِيْمًا 📆 يَّاهُلَ الْكِتْبِ لَا تَغُلُوْا فِي دِيْنِكُمْ وَلَا تَقُوۡلُوۡا عَلَى اللّٰهِ إِلَّا الْحَقَّ ۖ إِنَّمَا الْمَسِيْحُ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُوْلُ اللهِ وَكَلِمَتُهُ ۚ اَلْقُهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوْحُ مِنْهُ ۖ فَامِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ " وَلَا تَقُولُوا ثَلْتَةُ ۖ إِنْتَهُوا خَيرًا لَّكُمْ لَا إِنَّمَا اللَّهُ إِلَّهُ وَّاحِدُ لَا سُبَحْنَةً أَنَّ يَّكُونَ لَهُ وَلَدُّ ۗ لَهُ مَا فِي السَّمَٰوٰتِ وَمَا فِي عَلَىٰ الْاَرْضِ ﴿ وَكُفِّي بِاللَّهِ وَكِيْلًا ﴿

۲۳۱۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کل بنی نوع انسان کے نبی ہیں: آپ کی اور آپ کی کتاب کی تصدیق اور آپ کے مخالفین یعنی اہل کتاب کی تغلیط اور تضلیل بیان فرما کر اب عام سب لوگوں کو منادی کی جاتی ہے کہ اے لوگو ہمارا رسول پیجی کتاب اور سچا دین لے کر تمہارے پاس پہنچ چکا اب تمہاری خیریت اسی میں ہے کہ اس کی بات مانواور نہ مانو گے تو نوب سمجھ لوکہ اللہ تعالیٰ کا ہے جو کچھ آسمان اور زمین میں ہے اور تمہارے احوال اور افعال سے خبردار ہے تمہارے اعمال کا پورا حیاب وکتاب ہو کر اس کا بدلہ علی گا۔ فاقدہ اس ارشاد سے بھی صاف معلوم ہوگیا کہ وحی ہو پینمبر پر نازل ہواس کا ماننا فرض اور اس کا انکار کفر ہے۔

1777۔ اہل کتاب کا غلوفی الدین: اہل کتاب اپنے اندیاء کی تعربیت میں غلو سے کام لیتے اور عد سے نکل جاتے غدا اور غدا کا بدیٹا کھنے لگتے مو غدا تعالیٰ فرماتا ہے کہ دین کی بات میں مبالغہ مت کرو اور جس سے اعتقاد ہو۔ اس کی تعربیت میں عد سے نہ بڑھنا چاہئے۔ جتنی بات تحقیق ہواس سے زیادہ نہ کے اور حق تعالیٰ کی شان مقدس میں بھی وہی بات کھو جو پھی اور محقق ہو اور اپنی طرف سے کچھ مت کو۔

تثلیث کارد: تم نے یہ کیا خصنب کیا کہ صرت عیبی کو جو کہ رسول اللہ میں اور اللہ کے عکم سے پیدا ہوئے تھے ان کو وی کے خلاف خدا کا بیٹا کھنے لگے اور تین خدا کے معتقد ہو گئے ایک خدا دوسرے صرت عیبی تیمرے صرت مریم ان باتوں سے باز آؤ اللہ تعالیٰ واحد اور یکتا ہے کوئی اس کا شریک نہیں اور نہ کوئی اس کا بیٹا ہو سکے اس کی ذات پاک اس سے منزہ اور مقد س ہے یہ تمام خرابی اس کی ہے کہ تم نے وی کی اطاعت اور پابندی نہ کی وی کی متابعت کرتے تو خدا کے لئے بیٹا نہ مانے اور تین خدا کے قائل ہو کر صریح مشرک نہ ہوتے اور محمد رسول اللہ سیدالرسل اور قرآن مجید افضل الکتب کی تکذیب کر کے آج ڈبل کا فرنہ یہتے۔ فاقدہ اہل کتاب کے ایک فریق نے تو صرت عیبی کورسول بھی نہ مانا اور قال کرنا پیند کیا جن کا ذکر پہلے گذرا دوسرے فراق نے ان کو غدا کا بیٹا کہا دونوں کا فر ہو گئے۔ دونوں فریق کی گمراہی کا سبب یہی ہوا کہ وی کا غلاف کیا۔ اس سے ظاہر ہوگیا کہ فریق نے وی کی متابعت میں مخصر ہے۔

۲۳۳ یعنی آسمانوں اور زمین میں نیچے سے اوپر تک جو کچھ ہے سب اس کی مخلوق اور اس کی مملوک اور اس کے بند ہے ہیں۔ پھر کھئے اس کا شریک یا اس کا بیٹا کون اور کیونکر ہو سکتا ہے اور اللہ تعالیٰ سب کام بنانے والا ہے اور سب کی کارسازی کے لئے وہی کافی اور بس ہے کسی دوسر ہے کی عاجت نہیں پھر بتلائے اس کو شریک یا بیٹے کی عاجت کیسے ہو سکتی ہے۔ خلاصہ یہ ہوا کہ نہ کسی مخلوق میں اس کے شریک بننے کی قابلیت اور لیاقت اور نہ اس کی ذات پاک میں اس کی گنجائش اور نہ اس کواس کی عاجت ۔ جس سے معلوم ہوگیا کہ مخلوق میں اس کی گنجائش اور خال دونوں سے عاجت ہو سمجھ میں آگیا کہ جو کوئی جی تعالیٰ کا شریک یا بیٹا کہنا اس کا کام ہے جو ایمان اور عقل دونوں سے معلوم ہوگیا کہ سمجھ میں آگیا کہ جو کوئی جی تعالیٰ کے لئے بیٹا یا کسی کواس کا شریک مانتا ہے وہ حقیقت میں

جمیع موجودات کو مخلوق باری اور باری تعالیٰ کو غالق جلہ موجودات نہیں مانتا اور نیزاللہ تعالیٰ کو سب کی عاجت برابری اور کارسازی کے لئے کافی نہیں جانتا گویا غدا کو غدائی سے نکال کر مخلوقات اور ممکنات میں داخل کر دیا تو اب ارشاد بحانہ اُن یَکُون کَهُ وَکَدُ مِین جَن نَایِکی کی طرف اشارہ خفی تھا اس کا پہتہ چل گیا اور فرزند تقیقی اور فرزند مجازی اور ظاہری دونوں میں وہ ناپاکی چونکہ برابر موجود ہے تو خوب سمجھ میں آگیا کہ اس کی ذات مقدس جیسے اس سے پاک ہے کہ اس کا بیٹا پیدا ہو ایسا ہی اس سے بھی پاک اور برتر ہے کہ اپنی مخلوق میں سے کسی کو بیٹا بنائے۔

لَنُ يَّسُتَنُكِفَ الْمَسِيْحُ أَنُ يَّكُونَ عَبُدًا لِلهِ لَهُ وَلَا الْمَلْمِكَةُ الْمُقَرَّ بُونَ الْمَ وَمَنُ يَّسُتَنُكِفُ وَلَا الْمَلْمِكَةُ الْمُقَرَّ بُونَ الْمَ وَمَنُ يَسُتَنُكِفُ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسُتَكُيرُ فَسَيَحُشُرُهُمُ إلَيْهِ إ

جَمِيعًا 📧

فَامَّا الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ فَيُوفِيْهِمُ أَجُوْرَهُمْ وَيَزِيدُهُمْ مِّنَ فَضَلِهٖ فَيُوفِيهِمُ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدُهُمْ مِّنَ فَضَلِهٖ وَاللَّذِيْنَ اللَّيْنَ اللَّيْنَ اللَّيْنَ كَفُوا وَاللَّيْكَيُرُوا فَيُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا الِيْمًا لَا قَلَا يَجِدُونَ لَهُمْ مِّنَ دُونِ اللهِ وَلِيَّا وَلَا يَصِدُونَ لَهُمْ مِّنَ دُونِ اللهِ وَلِيَّا وَلَا يَصِدُا عَلَى اللهِ وَلِيَّا وَلَا يَصِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيَّا وَلَا يَصِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا عَلَى اللهِ وَلِيَّا وَلَا يَصِدُونَ وَلَا مَنْ وَيُولُونُ اللهِ وَلِيَّا وَلَا يَصِدُونَ اللهُ وَلِيَّا وَلَا يَصِدُونَ اللهِ وَلِيَّا وَلَا يَصِدُونَ اللهُ وَلَا يَصِدُونَ اللهُ وَلِيَّا وَلَا يَصِيْلُونُ اللهِ وَلِيَّا وَلَا يَصِدُونَ اللهُ وَلَا يَصِدُونَ اللهُ وَلِيَا وَلِيَّا وَلَا يَعْلَا عَلَيْكُونُ اللهُ وَلِيَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْكُونُ اللهِ وَلِيَا عَلَا عَا عَلَا عَالْكُونُ اللهُ عَلَا عَلَاعِلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

۱۷۱۔ میح کواس سے ہرگز عار نہیں کہ وہ بندہ ہواللہ کا اور نہ فرشتوں کو جو مقرب ہیں [۲۳۳] اور جس کو عار آوے اللہ کی بندگی سے اور پیجر کرے سو وہ جمع کرے گا ان سب کوایینے یاس اکھٹا

۱۷۳۔ پھر جو لوگ ایمان لائے اور عمل کئے انہوں نے اپھے تو انکو پورا دے گا ان کا ثواب اور زیادہ دے گا اپنے فضل سے اور جنہوں نے عارکی اور تکبر کیا سو انکو عذاب در دناک اور نہ پاویں گے اپنے واسطے اللہ کے سواکوئی تابتی اور نہ مدد گار[۲۳۵]

۱۷۴ء اے لوگو تمہارے پاس پہنچ چکی تمہارے رب کی طرف سے سند اور آثاری ہم نے تم پر روشنی واضح

۲۳۴۔ حضرت عیسی علیہ السلام کو ہندہ ہونے میں عار نہیں: یعنی اللہ کا بندہ ہونا اور اس کی عبادت کرنا اور اس کے حکموں کو بجالانا تواعلیٰ درجہ کی شرافت اور عزت ہے حضرت میخ اور ملائکہ مقربین سے اس نعمت کی قدر اور ضرورت پوچھئے ان کو اس سے کیسے ننگ اور عار آسکتا ہے البتہ ذلت اور غیرت تواللہ کے سواکسی دوسرے کی بندگی میں ہے جیسے نصاریٰ نے حضرت میح کوابن اللہ اور معبود مان لیا اور مشرکین فرشتوں کواللہ کی بیڈیاں مان کوان کی اور بتوں کی عبادت کرنے لگے سوان کے لئے ہمبیثہ کو عذاب اور ذلت ہے۔

۲۳۵۔ سرکشی اور غرور کی سزا؛ یعنی ہو شخص اللہ تعالیٰ کی بندگی سے ناک پڑھاوے گا اور سرکشی کرے گا تو وہ یو نہی نہ چھوڑ دیا جائے گا بلکہ ایک روز سب کواللہ کے سامنے جمع ہونا ہے اور صاب دینا ہے سوجو لوگ ایمان لائے اور انہوں نے نیک کام کئے یعنی اللہ کی بندگی پوری بجا لائے ان کو ان کے کاموں کا پورا ثواب ملے گا بلکہ اللہ کے فضل سے بڑی نعمتیں ان کے ثواب سے زیادہ بھی ان کو عنایت ہوں گی اور جنہوں نے اللہ تعالیٰ کی بندگی سے ناک پڑھائی اور سرکشی کی وہ عذاب عظیم میں گرفتار ہوں گے اور کوئی ان کا خیرخواہ اور مددگار نہ ہوگا جن کو اللہ کی بندگی میں شریک کر کے عذاب میں پڑے وہ بھی کام نہ آئیں گے سواب نصاریٰ خوب سمجھ لیں کہ ان دونوں صورتوں میں سے ان کے مناسب عال کیا ہے اور صرت میے کے موافق شان کیا ہے۔

۱۷۵۔ سوجو لوگ ایمان لائے اللہ پر اور اس کو مصنبوط پکڑا تو ان کو داخل کرے گا اپنی رحمت میں اور فضل میں اور پہنچاوے گا ان کو اپنی طرف سیدھے راستہ پر [۲۳۶]

۱۶۱۔ عکم پوچھے میں تجھ سے موکمہ دے اللہ عکم بتانا سے تم کو کلالہ کا [۲۲۷] اگر کوئی مرد مرگیا اور اس کے بیٹا نہیں اور اس کے ایک بہن ہے تواس کو پہنچے آدھا اس کا جو چھوڑ مرا [۲۲۸] اور وہ بھائی وارث ہے اس بہن کا اگر نہ ہواس کے بیٹا [۲۲۹] پھر اگر بہنیں دو ہول توانکو پہنچے دو تمائی اس مال کا جو چھوڑ مرا [۲۲۰] اور اگر کئی شخص ہوں اسی رشتہ کے کچھ مرد اور کچھ عورتیں توایک مرد کا حصہ ہے برابر دو عورتوں کے [۲۳۱] بیان کرتا ہے

فَامَّا الَّذِيْنَ امَنُوْا بِاللهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيُدُخِلُهُمُ فِي رَحْمَةٍ مِّنْهُ وَفَضْلٍ لَا وَيَهُدِيْهِمُ إِلَيْهِ صِرَاطًا مُّسْتَقِيْمًا ﷺ

يَسْتَفْتُونَكَ أَقُلِ اللهُ يُفْتِينَكُمْ فِي اللهُ يُفْتِينَكُمْ فِي الْكَلْلَةِ أَلِنِ امْرُؤُ اهْلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُّ وَلَهُ اللهُ وَلَدُّ وَلَهُ اللهُ وَلَدُّ وَلَهُ اللهُ وَلَدُّ وَلَهُ اللهُ وَلَدُّ فَا اللهُ ا

الله تمهارے واسطے تاکہ تم گمراہ بنہ ہو[۲۳۳] اوراللہ ہر چزسے واقف ہے [۲۴۳]

## الْأُنْثَيَيْنِ لَا يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ أَنْ تَضِلُّوا لَا ع وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ

۲۳۱۔ قرآن کے انباع کے بغیرنجات نہیں : پہلے سے وحی الهی اور بالحضوص قرآن مجید کی عظمت اور اس کی حقانیت کا بیان اور اس کی متعابعت اور اتباع کی تاکیدات کا ذکر تھا اسی کے ذیل میں حضرت میج کی الوہیت اور ان کے ابن اللہ ہونے کا ذکر کیا تھا جبکے قائل نصاریٰ تھے اس کی تردید اور ابطال کے بعد اب انپر میں پھر اسی اصلی اور ضروری بات کی سب کو تأکید فرمائی جاتی ہے کہ اے لوگو تمہارے یاس رب العلمین کی طرف سے حجہ کامل اور نور روش پہنچ چکا جو ہدایت کے لئے کافی اور وافی ہے یعنی قرآن مجیداب کسی تامل اور تر دد کی گنجائش نہیں سو جو کوئی اللہ پر ایمان لائے گا اور اس مقدس کتاب کو مضبوط پکڑے گا وہ اللہ کی رحمت اور فضل میں داخل ہو گا اور براہ راست اس تک چہنچے گا جو اس کے خلاف کرے اس کی گمراہی اور خراتی اسی سے سمجھ

211

۲۳۷۔ میراث میں کلالہ کا حکم: شروع سورت میں آیت میراث میں کلالہ کا ذکر گذر چکا ہے اس کے بعد جو بعض صحابہ 🗀 اس کے متعلق زیادہ تفصیل پوچھنی عاہی تواس پر پیہ آیت نازل ہوئی۔ کلالہ کے معنی کمزور اور ضعیف۔ یہاں وہ شخص مراد ہے جس کے وارثوں میں باپ اور اولا د میں سے کوئی نہ ہو جیسا کہ پہلے بیان ہوا کیونکہ اصلی وارث والد اور ولد ہی ہیں جس کے یہ نہیں تو اس کے تقیقی مھائی بہن کو بیٹا بیٹی کا حکم ہے اور اگر تقیقی نہ ہوں تو یہی حکم سو تیلوں کا ہے جو کہ باپ میں شریک ہوں ایک بہن ہو تو آ دھا اور دو بہن ہوں تو دو تہائی اور اگر بھائی اور بہن دونوں ہیں تو مرد کو دوہرا صہ اور عورت کو اکہرا ملے گا اور اگر فقط بھائی ہوں بہن کوئی نہ ہو تو بہن کے مال کے وارث ہو نگے یعنی ان کا کوئی حصہ معین نہیں کیونکہ وہ عصبہ ہیں جیسا کہ آیت میں آگے یہ سب صورتیں مذکور ہیں اب باقی رہ گئے وہ محائی بہن جو صرف ماں میں شریک ہوں جنکو اخیافی کہتے ہیں سوان کا حکم شروع سورت میں فرما دیا گیا ان کا حصہ معین ہے۔

۲۳۸۔ میراث کے مزید احکام: یعنی اگر کوئی مرد مرگیا اور اس نے ایک بہن چھوڑی نہ بیٹا چھوڑا نہ باپ تو اس کو میراث میں نصف مال ملے گا۔

۲۳۹۔ یعنی اور اگر اس کے برعکس ہو یعنی کوئی عورت لاولد مر گئی اور اس نے بھائی اعیانی یا علاقی چھوڑا تو وہ بہن کے مال کا وارث ہو گاکیونکہ وہ عصبہ ہے اوراگر اس نے لڑکا چھوڑا تو بھائی کو کچھ نہ ملے گا اور لڑکی چھوڑی تولڑکی سے جو بیچے گا وہ اس بھائی کو ملے گا اور بھائی یا بہن اخیافی چھوڑے گی تواس کے لئے چھٹا ھسہ معین ہے جیساکہ ابتداء سورت میں ارشاد ہوا۔ ۲۴۰۔ اوراگر دو سے زیادہ بہنیں چھوڑے توان کو بھی دو تہائی دیا جائے گا۔

۲۲۱۔ پچے مرداور کچے تورتیں یعنی کچے بھائی اور کچے بہتیں پھوٹیں تو بھائی کا دوہرا اور بہن کا اکہرا صہ ہے جیسا کہ اولاد کا عکم ہے۔

۲۳۲۔ یہ احکام گمراہی سے بچانے کے لئے ہیں: یعنی اللہ رحیم وکریم محض اپنے بندوں کی ہدایت کے لئے اور ان کو گمراہی سے بہانے کی غرض سے اپنے احکام مخہ صادقہ بیان فرما ہے جیسا بیساں میراث کلالہ کو بیان فرما دیا۔ اس کی اس میں کوئی غرض نہیں وہ سب سے خمنی اور بے نیاز ہے تواب ہواس مہرائی کی قدر مذکرے بلکہ اس کے عکم سے انحراف کرے اس کی شقاوت نہیں وہ سب سے خمنی اور بے نیاز ہے تواب ہواس مہرائی کی قدر مذکرے بلکہ اس کے عکم سے انحراف کرے اس کی شقاوت کا کا یا محمولی اور جردوی امر میں بھی ظلاف کرے گا تو گارای ہے پھر جو لوگ اس کی ذات پاک اور اس کی صفات کال میں اس کے عکم کا ظلاف کرتے ہیں اور اپنی عقل اور اپنی عالی اور اپنی عقل اور اپنی عالی کہ زادہ کو بیٹر کو اس کے مقابہ میں اپنی مقدا بناتے میں ان کی صفات کال میں اس کے علم کا ظلاف کرتے ہیں اور اپنی عقل اور اپنی عالی اور اپنی اور کیا ہے۔ اس فرمایا کہ تو تین معلوم میں تو مطلب یہ لکلاکہ ممائل دینیہ میں بوضورت پٹیش آئے اس کو پوچھ کو سواس ارشاد میں صحابہ نے بو کلاکہ ممائل دینیہ میں بوضورت پٹیش آئے اس کو پوچھ کو سواس ارشاد میں صحابہ نے بو اور یہ بھی تمین بنا سے کہ طرف اشان کی جو سے دی تمین بنا سے کہ کاللہ اور اس کے سورتوں میں بوضہ مقرد فرمایا گیا اس کی وجہ حقیقت میں کیا ہے پھر آدمی کی عقل اس قابل کب ہو سکتی ہے کہ اس سے عاد بودہ دات بھی دور فرمایا گیا اس کی وجہ حقیقت میں کیا ہے پھر آدمی کی عقل اس قابل کب ہو سکتی ہے کہ اس سے عاد بودہ دات بھی دور اور اس کی صفات کو بدون اس کے بتلائے کیا سمجھ میں تا ہے۔

کلالہ کے عکم سے ملنے والے فوائد: اس جگہ کلالہ کے عکم اور اس کے سبب نزول کو بیان فرمانے سے چند باتیں معلوم ہوئیں اول یہ کہ جیسا پہلے وَ إِنْ تَکَفُّرُ وَ ا فَإِنَّ لِلَّهِ مَافِی السَّمُواتِ وَ الْاَرْضِ فرما کر اس کے بعد بطریق تمثیل اہل کتاب کا عال ذکر فرمایا تھا ایسے ہی ارشاد فاکھا الَّذِیْنَ اَمَنُو ا فِاللَّهِ وَ اعْتَصَمُّوا فِهِ الی آخر لآیة کے بعد اصحاب رسول اللہ اللَّهُ اللَّهِ اللهِ وَ اعْتَصَمُّوا فِهِ الی آخر لاَیة کے بعد اصحاب رسول اللہ اللَّهُ اللّهِ وَ اعْتَصَمُّوا فِهِ الی آخر لاَیة کے بعد اصحاب رسول اللہ اللَّهُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وتعالیٰ کے لئے شریک اور اولا دبیعیے شنیع امر کواپنا ایان بنا لیا اور وحی الهی کا خم ٹھونک کر غلاف کیا اور اصحاب رسول الٹیٹالیم کی ہیہ عالت ہے کہ اصول ایان اور عبادات تو درکنار معاملات جزئیہ اور معمولی مسائل متعلقہ میراث نکاح وغیرہ میں بھی وحی کے متجس اور منتظر ہتے ہیں اور ہرامر میں رسول علیہ الصلوۃ والتسلیم کے منہ کو سکتے ہیں اپنی عقل اور خواہش کو حاکم نہیں سمجھتے اگر ایک دفعہ میں تشفی نہ ہوئی تو مکرر حاضر خدمت ہو کر دریافت کرتے ہیں۔ مصرحہ، ببیں تفاوت رہ از کجا ست تا بکجا۔ اور یہ بھی معلوم ہو گیا کہ حضرت سید المرسلین بھی بلا حکم وحی اپنی طرف سے حکم نہ فرماتے تھے اگر کسی امر میں حکم وحی موجود نہ ہوتا تو حکم فرمانے میں نزول وحی کا انتظار فرماتے جب وحی آتی تب عکم فرماتے۔ اس سے صاف معلوم ہو گیا کہ ذات پاک وحدہ لا شریک لہ کے سوا کوئی عاکم نہیں چنانچہ آیات متعددہ میں ان الحکم الا لله وغیرہ صاف مذکور ہے باقی جو میں وہ سب واسطہ میں ان کے ذریعہ سے اوروں کو عکم الهی پہنچایا جاتا ہے البتہ اتنا فرق ہے کہ کوئی واسطہ قریب ہے کوئی بعید جیسا عکم سلطانی پہنچانے لئے وزیر اعظم اور دیگر مقربین شاہی اور حکام اعلیٰ اور ادنیٰ درجہ بدرجہ سب واسطہ ہوتے ہیں پھراس سے زیادہ گمراہی کیا ہوگی کہ کسی امر میں وحی الهی کے مقابلہ میں کوئی گمراہ کسی کی بات سے اور اس پر عمل کرے شعر آنانکہ زروئے تو بجائے نگر آنند۔ کومۃ نظر آنند چہ کومۃ نظر آنند۔ نیزاشارہ ہے اس طرف کہ ایک دفعہ تمام کتاب کے نازل ہونے میں جیساکہ اہل کتاب در نواست کرتے ہیں وہ نوبی نہیں جو حب حاجت اور حب موقع متفرق نازل ہونے میں ہے کیونکہ ہر کوئی اپنی ضرورت کے موافق اس صورت میں سوال کر سکتا ہے اور بذریعہ وحی متلواس کو جواب مل سکتا ہے جیسا کہ اس موقع میں اور قرآن مجید کے بہت سے مواقع میں موجود ہے اور یہ صورت مفید تر ہونے کے علاوہ بوجہ شرافت ذکر خداوندی و عزت خطاب حق عزوجل ایسے فخر عظیم پر مثمل ہے جو کسی امت کو نصیب نہیں ہوا۔ واللہ ذوالفضل العظیم اس صحابی کی بھلائی یا اس کے سوال کے جواب میں کوئی آیت نازل ہوئی وہ اس کے مناقب میں شمار ہوتی ہے اور انتلاف کے موقع میں جس کی رائے یا جس کے قول کے موافق وحی متلواتری قیامت تک ان کی خوبی اور نام نیک رہے گا۔ سو کلالہ کے متعلق سوال و جواب کا ذکر فرما کر اس طرح کے بالعموم سوالات اور جوابات کی طرف اشارہ فرما دیا اور شاید اسی اشارہ کی غرض سے سوال کو مطلق رکھا مسئول عنہ کو سوال کے ساتھ ذکر نہ فرمایا بلکہ جواب میں اس کی تصریح فرمائی جس کی دوسری نظیر قرآن شریف میں نہیں اور نیز جواب کو بالتصریح حق تعالیٰ کی طرف منسوب فرمایا واللہ اعلم واللہ الهادي الحاصل جلہ احکام کے لئے وحی الهی منشاء اور اصل ہے اور ہدایت اسی کی متابعت پر موقوف ہے اور کفر و ضلالت اسی کی مخالفت میں منصر ہے اور چونکہ آپ کے زمانہ میں یہود و نصاریٰ اور جلہ مشرکین اور جلہ اہل ضلالت کی گمراہی کی جڑ یہی مخالفت تھی اس لئے تی تعالیٰ نے اپنے کلام پاک میں بہت جگہ وجی کی متابعہ کی خوبی اور اس کی مخالفت کی خرابی پر متنبہ فرمایا بالحضوص اس موقع میں تو دورکوع اس مہتم بالثان مضمون کے لئے نازل فرمائے اور تفصیل اور تمثیل کے ساتھ بیان فرمایا شاید اسی وجہ سے امام بخاری نے اپنی کتاب میں باب "کیف کان بدءالوجی الی رسول اللہ اللی آیجا "منعقد فرماکر آیت انا او حینا الیك کما او حینا الی نوح و النبیین من بعدہ کو ترجمۃ الباب میں داخل کیا اور ان دونوں رکوع کی طرف اشارہ کر گئے گویا مطلب یہ ہے کہ قولہ تعالیٰ انا او حینا الیك کما او حینا الی نوح و النبیین من بعدہ الی از مضمون الوجی واللہ اعلم۔

تم سوره النساء بمنه وحن توفيقه \_ فلم الحمد والمنه وعلى رسوله الف الف سلام وتحيير

ركوعاتهاا

۵ سُوْرَةُ المَا بِدَةِ مَدَنِيَّةٌ ١١٢

ایاتها ۱۲۰

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ اے ایان والو پورا کرو عمدوں کو [۱] علا ل ہوئے تم کو تمہارے لئے چوپائے مویشی [۲] سواے انکے جو تم کو آگے سائے جاویں گے [۳] مگر علال نہ جانو شکار کو احرام کی عالت میں [۴] اللہ عکم کرتا ہے جو چاہے [۵]

۲۔ اے ایمان والو علال نہ سمجھواللہ کی نشانیوں کو [۲] اور نہ اس جانور کو جو نیاز کھبہ کی ہوا دنہ اس جانور کو جو نیاز کھبہ کی ہوا ور نہ جنکے گلے میں پٹا ڈال کر لیجاویں کھبہ کو [۸] اور نہ آنے والوں کو حرمت والے گھر کی طرف جو ڈھونڈ تے میں فضل اپنے رب کا اور اسکی خوشی [۹] اور جب احرام سے نکلو تو شکار کر لو [۱۰] اور باعث نہ ہو تم کو اس قوم کی دشمنی جو کہ تم کو روکتی تھی حرمت والی مسجد سے اس پر کہ زیادتی کرنے لگو [۱۱] اور آپس میں مدد کرونیک اس پر کہ زیادتی کرنے لگو [۱۱] اور آپس میں مدد کرونیک اور خرات واللہ سے بیشک اللہ کا عذاب اور ڈرتے رہو اللہ سے بیشک اللہ کا عذاب اور ڈرتے رہو اللہ سے بیشک اللہ کا عذاب

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا اَوْفُوْا بِالْعُقُوْدِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُوْلُ اللَّهُ الْكُوْلُ اللَّهُ الْكَالُ مَا يُتُلَى الْحَلَّمُ الْكُوْلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّ

يَايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا تُحِلُّوا شَعَآيِرَ اللهِ وَلَا الشَّهْرَ الْحَرَامَ وَلَا الْهَدُى وَلَا الْقَلَآيِدَ وَلَا الشَّهْرَ الْحَرَامَ يَبُتَغُونَ الْقَلَآيِدَ وَلَا آمِيْنَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ يَبُتَغُونَ الْقَلَآيِدَ وَلَا آمِيْنَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ يَبُتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ رَبِّهِمُ وَرِضُوانًا وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَضَلًا مِن رَبِّهِمُ وَرِضُوانًا وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَضَلَا مِن رَبِّهِمُ وَرِضُوانًا وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاضَطَادُوا وَلَا يَجْرِمَنَكُمُ شَنَانُ قَوْمٍ انْ صَدُّو كُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ انْ تَعَلَّونُوا عَلَى الْمِرِ وَالتَّقُوى تَعَلَّونُوا عَلَى الْمِرِ وَالتَّقُولَى تَعَاوَنُوا عَلَى الْمِرِ وَالتَّقُولَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْمِرِ وَالتَّقُولَى وَالتَّقُولَ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْمِرْ وَالْعُدُوانِ وَالْتَقُولَ وَاللّهُ اللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ وَالْعُدُوانِ وَاللّهُ اللّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ وَالْعُدُوانِ وَاللّهُ وَاللّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ وَالْعُدُوانِ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ وَالنّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللللّهُ الللللهُ الللللّهُ اللللهُ الللللّهُ الللللّهُ الل

ا۔ ایفائے عمد عقود کی تشریخ: ایان شرعی دو چیزوں کا نام ہے صبیح معرفت اور تسلیم وانقیاد لیعنی ندا اور رسول کے جلہ ارشادات کو صحح وصادق سمجے کر تسلیم و قبول کے لئے اظلام سے گردن جمکا دینا۔ اس تسلیمی جزء کے لحاظ سے ایمان فی الحقیقة تمام قوانین و ادکام السیہ کے ماننے اور جلہ حقوق ادا کرنے کا ایک مصنبوط عمد واقرار ہے گویا حق تعالیٰ کی ربوییہ کا لمہ کا وہ اقرار جو عمد الست کے سلمہ میں لیا گیا تھا جن کا نمیاں اثر انسان کی فطرت اور سرشت میں آج تک موبود ہے۔ اس کی تجدید و تشریخ ایمان شرعی سے بوق ہے پھر ایمان شرعی میں جو کچھ ایمال عمد و پیمان تھا اسی کی تفصیل پورے قرآن و سنت میں دکھلائی گھڑ ہے اس صورت میں دعوی ایمان شرعی میں جو کچھ ایمال عمد و پیمان تھا اسی کی تفصیل پورے قرآن و سنت میں دکھلائی گھڑ ہے اس صورت سیں دعوی ایمان کا مطلب یہ بوا کہ بندہ تمام ادکام السیہ میں خواہ ان کا تعلق براہ راست غدا سے بو یا بندوں سے، جمانی تربیت سلم سے بو یا روحانی اصلاح سے، دنیوی مفاد سے بو یا افزوی فلاح سے، شخصی زندگی سے بو یا جیات ابنا عی سے، صلم سے بو یا حقوم صورت جو یا روحانی اصلاح سے، دنیوی مفاد سے بو یا افزوی فلاح سے، شخصی زندگی سے بو یا جیات ابنا عی سے، صلم سے بو یا حقوم صورت تھی ۔ اس کا عمد کرتا ہے کہ ہر نبج سے اس کا مقتصا یہ ہے کہ وہ بد عمدی اور غداری کے مملک عواقب سے ڈر کر اپنے تمام عمدوں کو بو فدار سے یا بندوں سے یا خود اپنے نفس سے کئے بوں، اس طرح پوراکرے کہ مالک تحقیق کی وفاداری میں کوئی تمام عمدوں کو بو فدا سے یا بندوں سے یا خود (عمدوں) کی تفیر میں جو مخلف چیزیں سلف سے منقول ہیں ان سب میں تطبیق خوق ہے۔ "

المآبدة

۲۔ طلل جانوروں کی تفصیل: "" سورہ نساء"" میں گزر چکا کہ یہود کو ظلم و بد عہدی کی سزا میں بعض علال وطیب چیزوں سے محروم کر دیا گیا تھا۔ فَبِظُلْمِ مِینَ الَّذِیْنَ هَادُوْ ا حَرَّ مَنَا عَلَیْهِمْ طَیِّباتٍ (نساء رکوع ۲۲) جن کی تفصیل "" سورہ انعام "" میں ہے جس امة مرحومه کو ایفائے عمد کی ہدایت کے ساتھ ان چیزوں سے بھی منتفع ہونے کی اجازت دے دی گئی ۔ یعنی اونٹ، گائے، کس امة مرحومه کو ایفائے عمد کی ہدایت کے ساتھ ان چیزوں سے بھی منتفع ہونے کی اجازت دے دی گئی ۔ یعنی اونٹ، گائے بری اور اسی جنس کے تمام اہل اور وحثی (پالتو اور جنگلی) چوپائے مثلاً ہرن، نیل گائے وغیرہ تمہارے لئے ہر عالت میں علال کئے گئے بجزان چوانات یا عالات کے جن کے متعلق حق تعالیٰ نے قرآن کریم میں یا نبی کریم الله آپڑو کی زبانی تمہاری جمانی یا رومانی یا اغلاقی مصلحت کے لئے ممانعت فرما دی ہے۔

۔ غالباس سے مرادوہ چیزیں ہیں جواسی رکوع کی تیسری آیت میں بیان کی گئی ہیں۔ یعنی حُرِّ مَثَ عَلَیْکُمُ الْمَیْتَةُ سے ذلِکُمْ فِسْقُ تک۔ ذلِکُمْ فِسْقُ تک۔ ہ۔ اورام کی عالت میں شکار کی و مت: محرم کو صرف خٹکی کے جانور کا شکار جائز نہیں۔ دریائی شکار کی اجازت ہے۔ اور جب عالت اورام کی رعایت اس قدر ہے کہ اس میں شکار کرنا ممنوع ٹھرا تو نود و م شریف کی و مت کا لحاظ اس سے کہیں زیادہ ہونا چاہئے۔ یعنی و م کے جانور کا شکار محرم وغیرہ سب کے لئے وام ہوگا۔ جیسا کہ لَا تُحِلُّوْ ا شَعَاۤ بِسَ اللّٰهِ کے عموم سے متر شح ہوتا ہے۔

۵۔ جن نے تمام مخلوقات کو پیدا کیا پھر کال حکمت سے ان میں باہم فرق مراتب رکھا ہر نوع میں اس کی استعداد کے موافق جدا جدا فطری نواص و قوی و دیعت کئے۔ زندگی اور موت کی مختلف صورتیں تجویز کیں بلاشبہ اسی خدا کو اپنی مخلوقات میں یہ حق عاصل ہے کہ اپنے اختیار کامل، علم محیط، اور حکمت بالغہ کے اقتضا سے جن چیز کو جن کے لئے جن عالات میں چاہیے، علال یا حرام کر دے کہ گئٹ تُک عَمَّا یَفْعَلُ وَ هُمْ مُیْسَا لُوْنَ۔

1۔ شعائر کا احترام: یعنی جو چیزیں حق تعالیٰ کی عظمت و معبودیت کے لئے علامات اور نشانات خاص قرار دی گئن میں ان کی بے حرمتی مت کرو۔ ان میں حرم محترم، بیت اللہ شریف، جمرات، صفا مروہ، ہدی، احرام، مساجد، کتب ساویہ وغیرہ تمامی حدود و فرائض اور احکام دینیہ شامل میں۔ آگے ان نشانیوں میں سے بعض مخصوص چیزوں کا جو مناسک سے متعلق میں۔ ذکر فرماتے میں جیساکہ اس سے پہلی آیت میں بھی محرم کے بعض احکام ذکر کئے گئے تھے۔

﴾۔ محترم مہینے: ادب والے مہینے چار میں مِنْ ھا اَرْبَعَةُ مُحُرُّ مُرُ (توبہ رکوع ۵) ذوالقعدہ، ذی الحجہ، محرم، رجب ان کی تعظیم و احترام یہ ہے کہ دوسرے مہینوں سے بڑھ کر ان میں نیکی اور تقویٰ کولازم پکڑے اور شرو فیاد سے بچنے کا اہتام کیا جائے خصوصا حجاج کو ستاکر اور دق کر کے جج بیت اللہ سے نہ روکا جائے۔ گویہ امور سال کے بارہ مہینوں میں واجب العمل میں لیکن ان محترم مہینوں میں بالحضوص بہت زیادہ موکد قرار دیے گئے۔ باقی دشمنان اسلام کے مقابلہ میں ہاجانہ اقدام، تو جمہور کا مذہب یہ ہی ہے بلکہ ابن جریر نے اجاع نقل کیا ہے کہ اس کی ان مہینوں میں مانعت نہیں رہی اس کا بیان سورہ توبہ میں آئے گا ان شاء

۸۔ بعض دوسرے شعائر: ""قلائد"" قلادہ کی جمع ہے۔ جس سے مراد وہ ہاریا پٹا ہے جو ہدی کے جانور کے گلے میں نشان کے طور
 پر ڈالتے تھے ٹاکہ ہدی کا جانور سمجھ کر اس سے تعرض نہ کیا جائے اور دیکھنے والوں کو اسی جیسا عمل کرنے کی ترغیب بھی ہو قرآن
 کریم نے ان چیزوں کی تعظیم و حرمت کو باقی رکھا۔ اور ہدی یا اس کی علامات سے تعرض کرنے کو ممنوع قرار دیا۔

۹۔ بظاہریہ ثان صرف مسلمانوں کی ہے۔ یعنی جو مخلص مسلمان جج و عمرہ کے لئے جائیں ان کی تعظیم واحترام کرو۔ اور ان کی راہ میں روڑے مت اُلکاؤ۔ اور جو مشرکین جج بیت اللہ کے لئے آتے تھے، اگر وہ بھی اس آیت کے عموم میں داخل ہوں کیونکہ وہ بھی اپنے زعم اور عقیدہ کے موافق خدا کے فضل و قرب اور خوشنودی کے طالب ہوتے تھے، تو کھنا پڑے گاکہ یہ عکم اس وقت سے پہلے کا ہے جبکہ إِنَّمَا الْمُشْرِكُوْنَ نَجَسُّ فَلَا يَقْرَ بُوا الْمَشْجِدَ الْحَرَ اَمْر بَعْدَ عَامِهِمُ هذا کی منادی کرائی ۔

ا۔ یعنی حالت احرام میں شکار کی جو ممانعت کی گئی تھی وہ احرام کھول دینے کے بعد باقی نہیں رہی۔

اا۔ دشمنی کے بوش میں زیادتی نہ کروہ پچھلی آیت میں بن شعائر کو حق تعالیٰ نے معظم و محترم قرار دیا تھا ۲ ہجری میں مشرکین مکہ نے ان سب کی ایانت کی نبی کریم النظائی اور تقریبا ڈیڑھ ہزار صحابہ ماہ ذیقعدہ میں محض عمرہ اداکرنے کے لئے مدینہ طیبہ سے روانہ ہوئے ۔ مدیبیہ کے مقام پر پہنچ کر مشرکین نے اس مذہبی وظیفہ کی بجا آوری سے روک دیا۔ نہ عالت احرام کا خیال کیا، نہ کعبہ کی حرمت کا نہ محترم مہینہ کا، نہ ہدی و قلائد کا مسلمان شعائر اللہ کی اس توہین اور مذہبی فرائض سے روک دیئے جانے پر ایسی ظالم اور وحثی قوم کے مقابلہ میں جس قدر بھی غیظ و غضب اور بغض و عداوت کا اظہار کرتے وہ حق بجانب تھے اور بوش انتقام سے برافروختہ ہوکر ہوکارروائی بھی کر بیٹھے وہ ممکن تھی۔ لیکن اسلام کی محبت و عداوت دونوں بھی تلی میں ۔ قرآن کریم نے ایے جابر و ظالم دشمن کے مقابلہ پر بھی اپنے جذبات کو قابو میں رکھنے کا حکم دیا۔ عموما آدمی زیادہ محبت یا زیادہ عداوت کے بوش میں عدسے گرر جاتا ہے۔ اس لئے فرمایا کہ سخت سے سخت دشمنی تمہارے لئے اس کا باعث نہ ہوکہ تم زیادتی کر بیٹھواور عدل وانصاف کو باتھ سے پھوڑ دو۔

۱۱۔ تعاون علی البرِ:ِ اگر کوئی شخص بالفرض جوش انتقام میں زیادتی کر بیٹے تواس کے روکنے کی تدبیریہ ہے کہ جاعت اسلام اس کے ظلم و عدوان کی اعانت مذکرے۔ بلکہ سب مل کر نیکی اور پر ہیزگاری کا مظاہرہ کریں۔ اور اشخاص کی زیادتیوں اور بے اعتدالیوں کو روکیں۔

<mark>۱۳۔ یعنی حق پرستی انصاف پسندی اور تمام ع</mark>دہ اغلاق کی جڑ خدا کا خوف ہے۔ اور اگر خدا سے ڈرکر نیکی سے تعاون اور بدی سے ترک تعاون نه کیا گیا توعام عذاب کا اندیشہ ہے۔ ۳۔ حرام ہواتم پر مردہ جانور <sup>[۱۲]</sup> اور لہو <sup>[۱۵]</sup> اور گوشت سور کا اور جس جانور پر نام ریکارا جائے اللہ کے سواکسی اور کا اور جو مرگیا ہو گلا گھونٹنے سے یا چوٹ سے یا اونچے سے گر کریا سینگ مارنے سے اور جس کو کھایا ہو درندہ نے مگر جس کو تم نے ذمح کر لیا اور حرام ہے جو ذہ ہوا کسی تھان پر [<sup>17]</sup> اور یہ کہ تقیم کرو جوئے کے تیروں سے [13] یہ گناہ کا کام ہے آج ناامید ہو گئے کافر تہمارے دین سے سوان سے مت ڈرواور مجھ سے ڈرو<sup>[۸]</sup>آج میں پورا کر چکا تہمارے لئے دین تمہارا [۱۹] اور پورا کیا تم پر میں نے احمان اپنا <sup>[۲۰]</sup> اور پسند کیا میں نے تمہارے واسطے اسلام کو دین [۱۱] پھر جو کوئی لا چار ہو جاوے بھوک میں کیکن گناہ پر مائل نہ ہو تو اللہ بخشنے والا مہربان ہے

حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخِنْزِيْرِ وَمَآ أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوْذَةُ وَالْمُرَّدِيَةُ وَالنَّطِيْحَةُ وَمَآ اَكُلَ السَّبُعُ اِلَّا مَا ذَكَّيْتُمْ " وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ وَ اَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالْأَزْلَامِ لَ ذَٰلِكُمْ فِسُتُّ لَ ٱلْيَوْمَ يَبِسَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا مِنْ دِيْنِكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَاتَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنًا ﴿ فَمَنِ اضُطُرَّ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِّلِأَتْمِ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيثُمْ ٢

۱۱۔ رام جانور: اس آیت سے جن چیزوں کا کھانا رام ہوا ان میں اول میت (مردار جانور) ہے۔ جو واجب الذی جانور ذی کئے بدون نود اپنی موت سے مر جائے اس کا نون اور رارت غریزیہ گوشت ہی میں مخفن اور جذب ہوکر رہ جاتی ہے۔ جس کی سمیت اور گندگی سے کئی قسم کے بدنی اور دینی مضار لاحق ہوتے ہیں (ابن کثیر) شایداسی تعلیل پر متنبہ فرمانے کے لئے میت (مردہ جانور) کی ترمت مذکور ہوئی۔ اس کے بعد دوانات کی ایک خاص نوع (خزیر) کی تحریم کا ذکر کیا۔ جس کی بے انتها نجاست خوری اور بے حائی مشہور عام ہے۔ شایداسی گندگی اور خباشت پائی جاتی طرح اس کو نجس العین قرار دیا۔ ان تین چیزوں کے ذکر کے بعد جن کی ذوات میں مادی گندگی اور خباشت پائی جاتی تھی، محرمات کی ایک اور قسم کا ذکر فرمایا یعنی وہ

جانور جواپئی ذات کے اعتبار سے طلال و طیب ہے مگر مالک حقیقی کے سواکسی اور کی نیاز کے طور پر نامزد کر دیا گیا ہواس کا کھانا جھی نیت کی خباشت اور عقیدہ کی گندگی کی بنا پر حرام ہے۔ کسی جاندار کی جان صرف اسی مالک و خالق کے حکم اور نام پر لی جاسکتی ہے جس کے عکم اور ارادہ سے اس پر موت و حیات طاری ہوتی ہے۔ باقی ""منخقہ" وغیرہ غیر مذاوح جانور سب ملیت کے حکم میں داخل ہیں جیسا کہ مما ذُہِے عَلَی النَّصُبِ ، مَا اُهِلَّ لِغَیْرِ اللّهِ کے ساتھ ملحق ہے۔ جاہلیت میں ان سب چیزوں کے کھانے کی عادت تھی اسی لئے اس قدر تفصیل سے ان کا بیان فرمایا۔

## 10 يعنى بهتا بوانون أوْ دَمًا مَّسْفُوْ حًا (انعام ركوع ١٨)

11۔ "تصورًا سا پہلے ہدی کے ادب واحترام کا ذکر فرمایا تھا۔ یعنی وہ جانور جو تقرب الی اللہ کی غرض سے خدائے واحد کی سب سے پہلی عبادت گاہ کی نیاز کے طور پر ذکح کیا جاتا ہے اس کے بالمقابل اس جانور کا بیان فرمایا جے خدا کے سواکسی دوسرے کے نام پر یا خانہ خدا کے سواکسی دوسرے مکان کی تعظیم کے لئے ذریح کیا جائے۔ (موضح القرآن) اس دوسری صورت میں بھی فی الحقیقة نیت نذر غیراللہ ہی کی ہوتی ہے گو ذریح کے وقت زبان سے ""بسم اللہ اللہ اکبر" کھا جائے۔ اس تقریر کے موافق مَا اُھِلَّ لِغَیْمِ الله اور مَا ذُبِحَ عَلَی النَّصُبِ کا فرق واضح ہوگیا (ابن کثیر)

استعال ہوتے کے تیز: "بعض مفرن نے ازلام سے تقیم کے تیر مراد لئے ہیں ہوزمانہ جاہلیت میں گم ذیجہ و خیرہ کے با نیٹنے میں استعال ہوتے تھے اور وہ ایک صورت قار (ہوئے) کی تھی جیسے آج کل چھٹی ڈالنے کی رہم ہے لیکن حافظ عاد الدین ابن کھی استعال ہوتے تھے اور وہ ایک صورت قار (ہوئے) کی تھی جیسے ہوئے مشرکین مکہ کسی اشکال اور تردد کے وقت اپنے ارادوں اور کاموں کا فیصلہ کرتے تھے یہ تیر خانہ کعبہ میں قرایش کے سب سے بڑے بت "بہل" کے پاس رکھے تھے۔ ان میں سے کسی پر "نمانی ربی" تحریر تھا (میرے رب نے مجھ کو منع کر میں سے کسی پر "نمانی ربی" تحریر تھا (میرے رب نے مجھ کو منع کر دیا) اسی طرح ہر تیر پر یوں ہی اُلکل پیچ باتیں لکھ چھوڑی تھیں۔ جب کسی کام میں تذہذب ہوا تو تیر نکال کر دیکھ لئے ۔ اگر "امرنی ربی" والا تیر نکل آیا تو کام شروع کر دیا اور اس کے خلاف نکلا تورک گئے و علی ہذا القیاس۔ گویا بتوں سے یہ ایک قیم کا مشورہ اور استعانت تھی۔ چونکہ اس رسم کا منبی خالص جمل، شرک، اوہام پر ستی اور افتراء علی اللہ پر تھا اس لئے قرآن کریم نے متعدد مواقع میں نمایت تغلیظ و تشدید کے ساتھ اس کی حرمت کو ظاہر فرمایا ہے اس تقریر کے موافی "ازلام" کا ذکر "نصب" کی مناسبت میں نمایک کر کے بتلا دیا کہ اس کی جوان ور مردار، نون، خزیر و غیرہ نمایت ہی غبیث اور گندی چیزوں کی تحریم کے سلسلے میں منسلک کر کے بتلا دیا کہ اس کی عوان ور دروں کی تحریم کے سلسلے میں منسلک کر کے بتلا دیا کہ اس کی

معنوی اور اعتقادی نجاست و خباثت ان چیزوں سے کم نہیں جیسا کہ ایک دوسری آیت میں ""رجس" کے اطلاق سے ظاہر ہوتا ہے۔

۱۸۔ اسلام کے غلبہ سے کفار کو مایوسی: یہ آیت اس وقت نازل ہوئی جبکہ زندگی کے ہر شعبہ اور علم ہدایت کے ہرباب کے متعلق اصول و قواعد ایسی طرح مهمد ہو چکے تھے اور فروع جزئیات کا بیان بھی اتنی کافی تفصیل اور جامعیت سے کیا جا چکا تھا کہ پیروان اسلام کے لئے قیامت تک قانون الهی کے سوا کوئی دوسرا قانون قابل التفات نہیں رہا تھا۔ نبی کریم الٹُونُالِہَامُ کی تربیت سے ہزاروں سے متجاوز خدا پرست جانباز اور سر فروش ہادیوں اور معلموں کی ایسی عظیم الثان جاعت تیار ہو چکی تھی۔ جس کو قرآنی تعلیم کا مجمم نمونہ کہا جا سکتا تھا، مکہ معظمہ فتح ہو چکا تھا، صحابہؓ کامل وفاداری کے ساتھ خدا سے عہدو پیمان پورے کر رہے تھے نهایت گندی غذائیں اور مردار کھانے والی قوم مادی اور روعانی طیبات کے ذائقہ سے لذت اندوز ہو رہی تھی، شعائر الهیه کا ادب و احرام قلوب میں راسخ ہو چکا تھا۔ ظنون واوہام اور انصاب وازلام کا تاروپود بھھر چکا تھا، شیطان جزیرۃ العرب کی طرف سے ہمیشہ کے لئے مایوس کر دیا گیا تھاکہ دوبارہ وہاں اس کی پرستش ہو سکے، ان حالات میں ارشاد ہوا اَلْمَیوَ مَر یَبِسَ الَّذِیْنَ کَفَرُوْ ا مِنْ دِینِکُمْ فَلَا تَخْشَوْ هُمْ وَاخْشَوْنِ ۔ یعنی آج کفاراس بات سے مایوس ہوگئے ہیں کہ تم کو تمہارے دین قیم سے ہٹا کر مچر "انساب" و "ازلام" وغیرہ کی طرف لے جائیں یا دین اسلام کو مغلوب کر لینے کی توقعات باندھیں، یا احکام دینیہ میں کسی تحریف و تبدیل کی امید قائم کر سکیں آج تم کو کامل مذہب مل چکا جُس میں کسی ترمیم کا آئندہ امکان نہیں ۔ خدا کا انعام تم پر پورا ہو چکا جس کے بعد تمہاری جانب سے اس کے ضائع کر دینے کا کوئی اندیشہ نہیں۔ خدا نے ابدی طور پر اسی دین اسلام کو تمہارے لئے پیند کر لیا اس لئے اب کسی ناسخ کے آنے کا اخمال نہیں ایسے عالات میں تم کو کفارسے نوف کھانے کی کوئی وجہ نہیں وہ تمہارا کچھ بھی نہیں بگاڑ سکتے۔ البتہ اس محن جلیل اور منعم حقیقی کی ناراضی سے ہمیشہ ڈرتے رہو جبکے ہاتھ میں تمہاری ساری نجات و فلاح اور کل سودوزیاں ہے۔ گویا فَلا تَخْشَوُ هُمْ وَ اخْشَوْنِ میں اس پر متنبہ فرمایا کہ آئندہ مسلم قوم کو کفار سے اس وقت تک کوئی اندیشہ نہیں جب تک ان میں خشیۃ الهی اور تقویٰ کی شان موجود رہے۔

19۔ دین اسلام کی بھمیل اور حقانیت: یعنی اس کے اخبار و قصص میں پوری سچائی، بیان میں پوری تاثیر، اور قوانین واحکام میں پورا توسط واعتدال موجود ہے۔ جو حقائق کمتب سابقہ اور دوسرے ادیان سماویہ میں محدود ناتمام تھیں ان کی تعمیل و تعمیم اس دین قیم سے کر دی گئی قرآن و سنت نے ""علت"" و ""حرمت"" وغیرہ کے متعلق تنصیصا یا تعلیلاً جو احکام دیے ان کا اظہار و ایضاح تو ہمیشہ ہوتا رہے گالیکن اضافہ یا ترمیم کی مطلق گنجائش نہیں چھوڑی۔ ۲۰۔ سب سے بڑا احمان تو یہ ہی ہے کہ اسلام جیسا مکمل اور ابدی قانون اور خاتم الانبیاء جیسا نبی تم کو مرحمت فرمایا مزید براں اطاعت واستقامت کی توفیق بخشی۔ روحانی غذاؤں اور دنیوی نعمتوں کا دستر خوان تمہارے لئے بچھا دیا، حفاظت قرآن، غلبہ اسلام اور اصلاح عالم کے سامان مہیا فرما دیے۔

الا یعنی اس عالمگیراور مکل دین کے بعد اب کسی اور دین کا انتظار کرنا سفاہت ہے "اسلام" بو تفویض و تسلیم کا مرادف ہے۔
اس کے سوا مقبولیت اور نجات کو کوئی دوسرا ذریعہ نہیں (تنبیہ) اس آیت اَلْیَوْ مَر اَ کُمَلْتُ لَکُمْ دِیْنَکُمْ اللا کا نازل فرمانا بھی منجلہ نعائے عظیمہ کے ایک نعمت ہے۔ اسی لئے بعض یمود نے صرت عمر سے عرض کیا کہ امیرا لمومنین! اگر یہ آیت ہم پر نازل کی جاقی تو ہم اس کے یوم نزول کو عید منایا کرتے۔ صرت عمر نے فرمایا۔ تجھے معلوم نہیں کہ جس روز ہم پر یہ نازل کی گئن؟ مسلمانوں کی دو عیدیں جمع ہوگئی تھیں۔ یہ آیت ۱۰ ہجری میں "جہۃ الوداع" کے موقع پر "عرفات" کے روز "جمعہ" کے دن "عصر" کے وقت نازل ہوئی جبکہ میدان عرفات میں نبی کریم الٹی آیکھ کی اونٹنی کے گرد چالیس ہزار سے زائد انقیاد وابرار رضی اللہ عنم کا مجمع کثیر تھا۔ اس کے بعد صرف اکیا ہی روز صور الٹی آیکھ اس دنیا میں جلوہ افروز رہے۔

۲۲۔ مضطرکے احکام: یعنی علال و حرام کا قانون تو محمل ہو چکا، اس میں اب کوئی تغیر و تبدل نہیں ہو سکتا۔ البتہ مضطر جو بھوک پیاس کی شدت سے بیتاب اور لا پار ہو وہ اگر حرام چیز کھا پی کر جان بچا لے بشرطیکہ مقدار ضرورت سے تجاوز نہ کرے اور لذت مقصود نہ ہو (غیر باغ ولا عاد) تو حق تعالیٰ اس تناول محرم کو اپنی بخش اور مہربانی سے معاف فرما دے گا۔ گویا وہ چیز تو حرام ہی رہی مگر اسے کھا بی کر جان بچانے والا غدا کے نزدیک مجرم نہ رہا۔ یہ بھی اتمام نعمت کا ایک شعبہ ہے۔

الم تجھ سے پوچھتے ہیں کہ کیا چیزان کے لئے طلال ہے کہہ دے تم کو علال ہیں سخری چیزیں [۲۳] اور جو سدھاؤ شکاری جانور شکار پر دوڑانے کو کہ ان کو سکھاتے ہواس میں میں سے جو اللہ نے تم کو سکھایا ہے سو کھاؤاس میں سے جو پکڑ رکھیں تمہارے واسطے اور اللہ کا نام لواس پر [۲۸] اور ڈرتے رہو اللہ سے بیشک اللہ جلد لینے والا ہے حاب [۲۵]

يَسْ عَلُوْنَكَ مَاذَآ أُحِلَّ لَهُمُ لَّ قُلُ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبِ فَ مَا الْجَوَارِجِ الطَّيِّبِ فَ الْجَوَارِجِ الطَّيِبِ فَ الْجَوَارِجِ مُكَلِّبِ فَى تُعَلِّمُوْنَهُ فَى مِمَّا عَلَّمَكُمُ اللهُ مُكَلِّبِ فَى تُعَلِّمُونَهُ فَى مِمَّا عَلَيْمُ اللهُ مُلَكُمُ اللهُ فَكُلُوا مِمَّا اَمُسَكَنَ عَلَيْكُمُ وَاذْكُرُوا فَكُلُوا مِمَّا المُسَكِنَ عَلَيْكُمُ وَاذْكُرُوا اللهُ سَرِيْحُ اللهُ اللهُ

۵۔ آج علال ہوئیں تم کو سب ستھری چیزیں [۲۶] اور اہل کتاب کا کھاناتم کو ملال ہے [۲۰] اور تمہارا کھانا ان کو علال ہے [۲۸] اور علال ہیں تم کو پاکدامن عورتیں مسلمان [٢٩] اور پاکدامن عورتیں ان میں سے جن کو دی گئی کتاب <sup>[۳]</sup> تم سے پہلے جب دوان کو مہران کے قید میں لانے کو [۳] نه مستی نکالنے کو اور نه چھی آشنائی کرنے کو [47] اور جو منکر ہوا ایان سے تو ضائع ہوئی محنت اس کی اور آخرت میں وہ ٹوٹے والوں میں ہے [۳۳]

ٱلۡيَوۡمَ ٱحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبٰتُ ۗ وَطَعَامُ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتٰبَ حِلُّ لَّكُمْ ۗ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَّهُمْ ۗ وَالْمُحْصَلْتُ مِنَ الْمُؤْمِنٰتِ وَالْمُحْصَنْتُ مِنَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتْبَ مِنْ قَبْلِكُمْ إِذَا اتَّيْتُمُوهُنَّ أُجُورُهُنَّ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسْفِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِينَ آخُدَانٍ ﴿ وَمَنْ يَكُفُرُ بِالْإِيْمَانِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ ۚ وَهُوَ فِي الْأَخِرَةِ مِنَ هُ الْخُسِرِيْنَ ﴿

۲۳ ـ علال چیزوں کا سوال اور اس کا جواب: پچھلی آیات میں بہت سی حرام چیزوں کی فہرست دی گئی تو قدرتی طور پر سوال پیدا ہوتا ہے کہ علال چیزیں کیا کیا ہیں؟ اس کا جواب دے دیا کہ علال کا دائرہ تو بہت وسیع ہے۔ چند چیزوں کو چھوڑ کر جن میں کوئی دینی یا بدنی نقصان تھا دنیا کی تمام سقری اور پاکیزہ چیزیں علال ہی میں۔ اور چونکہ شکاری جانور سے شکار کرنے کے متعلق بعض لوگوں نے خصوصیت سے سوال کیا تھا اس لئے آیت کے اگلے جسے میں اس کو تفصیلاً بتلا دیا گیا۔

۲۴۔ شکار کے احکام: شکاری کتے یا باز وغیرہ سے شکار کیا ہوا جانور ان شروط سے حلال ہے (۱) شکاری جانور سدھا ہوا ہو (۲) شکار پر چھوڑا جائے (۳) اسے اس طریقہ سے تعلیم دی گئی ہو جس کو شہریعت نے معتبر رکھا ہے ۔ یعنی کتے کو سکھلایا جائے کہ شکار کو پکڑ کر کھائے نہیں اور باز کو یہ تعلیم دی جائے کہ جب اس کو بلاؤگوشکار کے پیچھے جا رہا ہو فوڑا چلا آئے اگر کتا شکار کو نود کھانے لگے یا باز بلانے سے نہ آئے توسمجھا جائے گاکہ جب اس کے کہنے میں نہیں توشکار بھی اس کے لئے نہیں پکرا بلکہ اپنے لئے پکرا ہے۔ اسی کو حضرت شاہ صاحبؑ لکھتے ہیں کہ ""جب اس نے آدمی کی خوسیکھی توگویا آدمی نے ذبح کیا"" (۴) چھوڑنے کے وقت اللہ کا نام لویعنی بسم اللہ کہہ کر چھوڑو۔ ان چار شرطوں کی تصریح تونص قرآنی میں ہو گئی۔ پانچویں شرط جوامام ابو عنیفۂ کے نزدیک معتبر ہے

کہ شکاری جانور شکار کو زخمی بھی کر دے کہ خون بہنے لگے، اس کی طرف لفظ ""جوارح"" اپنے مادہ "" جرح"" کے اعتبار سے مشعر ہے۔ ان میں سے اگر ایک شرط بھی مفقود ہوئی تو شکاری جانور کا مارا ہوا شکار حرام ہے۔ ہاں اگر مرا نہ ہو اور ذبح کر لیا جائے تو وَ مَا اَ کَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَکَّیْتُمْ کے قاعدہ سے علال ہوگا۔

۲۵۔ یعنی ہر عالت میں خدا سے ڈرتے رہو کہیں "طیبات" کے استعال اور شکار وغیرہ سے متنفع ہونے میں عدود وقیود شرعیہ سے تجاوز نہ ہو جائے ۔ عموما آدمی دنیوی لذتوں میں منهک ہوکر اور شکار وغیرہ کے مثاغل میں پڑکر خدا اور آخرت سے غافل ہو جاتا ہے، اس لئے تنبیہ کی ضرورت تھی کہ خدا کو مت بھولو اور یاد رکھو کہ حیاب کا دن کچھ دور نہیں ۔ خدا کے انعامات اور تمہاری شکرگذاری کا موازنہ اور عمر عزیز کے ایک ایک لمحہ کا حیاب ہونے والا ہے۔

۲۶۔ یعنی جیسے آج دین کامل تم کو دیا گیا، دنیا کی تمام پائیزہ نعمتیں بھی تمہارے لئے دائمی طور پر علال کر دی گئیں جو کبھی منسوخ نہ ہونگی۔

۲۷۔ اہل کتاب کا کھانا علال ہے: یہاں طعام (کھانے) سے مراد "" ذیجہ" ہے یعنی کوئی یہودی یا نصرانی (بشرطیکہ اسلام سے مرتد ہوکر یہودی یا نصرانی نہ بنا ہو) اگر علال جانور ذہح کرتے وقت غیراللہ کا نام نہ لے تواس کا کھانا مسلمان کو علال ہے مرتد کے احکام جدا گانہ ہیں۔

۲۸۔ اس مقام پر اس کا ذکر بطور مجازات و مکافات کے استطرادًا فرما دیا۔ یعنی اعادیث میں جو آیا ہے لَا یَا کُلُ طَعَامَكَ اِلَّا تَقَعَ عَ (تیرا کھانا نہ کھائے مگر پر ہیزگار) اس کا مطلب یہ نہیں کہ غیر پر ہیزگاروں کے لئے تہمارا کھانا حرام ہے۔ جب مسلمان کے لئے کافرکتابی کے ذہبے کی اجازت ہو گئی توایک مواحد مسلم کا ذبیجہ اور کھانا دوسروں کے لئے کیوں حرام ہوگا۔

۲۹۔""پاکدامن"" کی قید شاید ترغیب کے لئے ہو۔ یعنی ایک مسلمان کو چاہئے کہ نکاح کرتے وقت پہلی نظر عورت کی عفت اور پاکدامنی پر ڈالے یہ مطلب نہیں کہ پاکدامن کے سواکسی اور سے نکاح صیحے نہیں ہو گا۔

۳۰۔ اہل کتاب عورتوں سے نکاح کی علت: اہل کتاب کوایک محضوص عکم کے ساتھ دوسرا محضوص عکم بھی بیان فرما دیا۔ یعنی یہ کہ کتابی عورت سے نکاح کرنا شریعت میں جائز ہے۔ مشرکہ سے اجازت نہیں۔ وَ لَا تَنْدِ کِحُوا الْمُشْرِ کُتِ حَتّٰی یُوُّ مِنَّ (بقرہ رکوع ۲۰) مگر یہ یاد رہے کہ ہمارے زمانہ کے "اضاری" عمولا برائے نام نصاری بین ان میں بخثرت وہ بین جو نہ کسی کتاب آسمانی کے قائل بین نہ مذہب کے نہ خدا کے ان پر اہل کتاب کا اطلاق نہیں ہوسکتا۔ لہذا ان کے ذبیحہ اور نساء کا عکم

اہل کتاب کا سابنہ ہوگا۔ نیزیہ ملحوظ رہے کہ کسی چیز کے حلال ہونے کے معنی یہ ہیں کہ اس میں فی حد ذاتہ کوئی وجہ تحریم کی نہیں ۔ لیکن اگر خارجی اثرات و حالات ایے ہوں کہ اس حلال سے منتفع ہونے میں بہت سے حرام کا از کاب کرنا پڑتا ہے بلکہ کفر میں مبتلا ہونے کا اختال ہو تو ایسے حلال سے انتفاع کی اجازت نہیں دی جائے گی موجودہ زمانے میں یہود و نصاریٰ کے ساتھ کھانا پینا، بے ضرورت اختلاط کرنا، ان کی عورتوں کے جال میں پھنستا یہ چیزیں جو خطرناک نتائج پیدا کرتی میں وہ مخفی نہیں ۔ لہذا بدی اور بد دینی کے اساب و ذرائع سے اجتناب ہی کرنا چاہئے۔

۳۱۔ یعنی قید نکاح میں لانے کو ۔ گویا اس طرف اشارہ ہو گیا کہ نکاح بظاہر قید ہے لیکن یہ قیدان آزادیوں اور ہوس رانیوں سے بہتر ہے جن کی طلب میں انسان نما بہائم سلسلہ ازدواج ہی کو معدوم کر دینا چاہتے ہیں ۔

٣٦ جس طرح پيلے عورت كى پاكدامنى كا ذكر كياتها يهاں مرد كو پاكباز اور عفيف رہنے كى ہدايت فرما دى اَلطَّليِّباتُ لِلطَّيِّبِيْنَ وَ الطَّلیِّبُوۡنَ لِلطَّلیِّبِاتِ (نور رکوع ٣) اس سے یہ بھی معلوم ہوا كہ حق تعالیٰ كی نظر میں نکاح كی غرض گوہر عصمت كو محفوظ اور مقصد تزوج كو پوراكرنا ہے ۔ شوت رانی اور ہوا پرستی مقصود نہیں ۔

۳۳۔ جن کتابی عورتوں سے نکاح کی اجازت ہوئی۔ اس کا فائدہ یہ ہونا چاہئے کہ مومن قانت کی حقانیت عورت کے دل میں گھرکر جائے یہ یہ کہ کتابیات پر مفتوں ہوکر الٹا اپنی متاع ایانی ہی کو گنوا بیٹے اور ""خسرالدنیا والآخرة"" کا مصداق ہو کر رہ جائے۔ پونکہ کافر عورت سے نکاح کرنے میں اس فتنہ کا قوی احمال ہو سکتا ہے۔ اس لئے وَ مَنْ یَکُفُر بِالْلِیْمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهٔ کی تمدید نہایت ہی ہر محل ہے۔ یہ میرا خیال ہے۔ باقی حضرت شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ "اہل کتاب کو کفار سے دو عکم میں مخصوص کیا یہ فقط دنیا میں ہے اور آخرت میں ہر کافر خراب ہے اگر عل نیک بھی کرے تو قبول نہیں ""۔

۲۔ اے ایمان والو [۳۳] جب تم اٹھو [۳۵] نماز کو تو دھولو ایپ منہ اور ہاتھ کمنیوں تک اور مل لواپنے سرکو [۳۳] اور پاؤں ٹخوں تک آر اگر تم کو جنابت ہو تو نوب طرح پاؤں ٹخوں تک آر تم بیمار ہو یا سفر میں یا کوئی تم میں آیا ہے جائے ضرور سے یا پاس گئے ہو عور توں کے پھر نہ پاؤ تم پانی تو قصد کرو مٹی پاک کا اور مل لواپنے منہ اور پائی تو قصد کرو مٹی پاک کا اور مل لواپنے منہ اور

يَّا يُنْهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوَّا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلُوةِ فَاغْسِلُوًا وُجُوْهَكُمْ وَايْدِيكُمْ إِلَى الْمَوَافِقِ فَاغْسِلُوا وُجُوْهَكُمْ وَايْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوّا بِرُءُوْسِكُمْ وَ الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوّا بِرُءُوْسِكُمْ وَ الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوّا بِرُءُوسِكُمْ وَ الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوّا بِرُءُوسِكُمْ وَ الْمَرَافِقِ الْمَرَافِقِ أَلْ كُنْتُمْ وَ إِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى اَوْ جُنُبًا فَاطَّهَرُوا وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى اَوْ الْمُرَاضَى اَوْ

طِ ہاتھ اس سے [۴۹] اللہ نہیں چاہتا کہ تم پر تنگی کے اور آ<sup>۴۹</sup> اور آ<sup>۴۹</sup> اور آ<sup>۴۹</sup> اور پاک کرے [<sup>۴۹</sup>] اور پوراکرے اپنا احمان تم پر تاکہ تم احمان مانو[<sup>۴۳</sup>]

عَلَى سَفَرٍ اَوْجَآءَ اَحَدُّ مِّنْكُمْ مِّنَ الْغَآبِطِ
اَوْلْمَسْتُمُ النِّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُوْا مَآءً
فَتَيَمَّمُوا صَعِيْدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوْهِكُمْ وَاَيْدِيْكُمْ مِّنْهُ مَّ مَايُرِيْدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِّنْ حَرَجٍ وَّلْكِنُ يُرِيْدُ لِيُحَمِّلُ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَّلْكِنُ يُرِيْدُ لِيُحْمَلُ عَلَيْكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْدِينَ فَيْ فَيْ فَيْ فَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعْلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لِي لِي عِلَيْكُمْ لَعِلْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلِيكُونَا فَيْ الْعَلِيمُ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعُلِيكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلِيكُمْ لِعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلَيْكُمْ لِعَلِيكُمْ لَعُلِيكُمْ لِعَلَيْكُمْ لَعَلِي

۳۳ ناز کے لئے وضو کا حکم: امت محمد یہ پر ہو عظیم الثان احمانات کئے گئے ان کا بیان من کر ایک شریف اور حق شناس مومن کا دل شکر گذاری اور اظہار وفاداری کے جذبات سے لبریز ہو جائے گا اور فطری طور پر اس کی یہ نواہش ہوگی کہ اس منعم تقیقی کی بارگاہ رفیع میں دست بستہ عاضر ہو کر جبین نیاز خم کرے اور اپنی غلامانہ منت پذیری اور انتائی عبودیت کا علی شبوت دے۔ اس لئے ارشاد ہوا کہ جب ہمارے دربار میں عاضری کا ارادہ کرویعنی نماز کے لئے اٹھو تو پاک و صاف ہو کر آؤے جن لذائذ دنیوی اور مرفوبات طبیعی سے متمتع ہونے کی آیت وضو سے پہلی آیت میں اجازت دی گئی۔ (یعنی طیبات اور محسنات) وہ ایک عد مرفوبات طبیعی سے متمتع ہونے کی آیت وضو سے پہلی آیت میں اجازت دی گئی۔ (یعنی طیبات اور محسنات) وہ ایک عد کر انسان کو ملکوتی صفات سے دور اور ہمیمیت سے نزدیک کرنے والی چیزیں اور کل احداث (موجبات وضو و غمل) ان ہی کے استعال سے لازمی نتیجہ کے طور پر پیدا ہوتے میں۔ لہذا مر فوبات نفیانی سے یکو ہو کر جب ہماری طرف آنے کا قصد کرو تو پہلے جسیمیت کے اثرات اور "اکل و شہرب" وغیرہ کے پیدا کئے ہوئے تکدرات سے پاک ہو جاؤیہ پاکی "وضو" اور "غمل" سے عاصل ہوتی ہے ۔ یہ صرف یہ کہ وضو کرنے سے مومن کا بدن پاک و صاف ہو جاتا ہے۔ بلکہ جب وضو باقاعدہ کیا جائے تو پائی کے قطرات کے ساتھ گناہ بھی جھڑ جاتے میں۔

۳۵۔ یعنی سوکر اٹھویا دنیا کے مثاغل چھوڑ کر نماز کے لئے اٹھ کھڑے ہوتو پہلے وضوکر لو۔ لیکن وضوکر نا ضروری اس وقت ہے جبکہ پیشتر سے باوضو نہ ہو۔ آیت کے آخر میں ان احکام کی جو غرض وغایت وَ للکِئْ یُسُرِینَدُ لِیُنطَقِیرَکُمْ سے بیان فرمائی ہے اس سے معلوم ہوگیا کہ ہاتھ منہ وغیرہ دھونے کا وہوب اس لئے ہے کہ حق تعالیٰ تم کو پاک کر کے اپ دربار میں جگہ دے۔ اگر یہ پاک پہلے سے عاصل ہے اور کوئی ناقص وضو پیش نہیں آیا تو پاک کو پاک کرنے کی ضرورت نہیں۔ بلکہ اس کو ضروری قرار دینے سے "امت" حرج میں پڑتی ہے جس کی نفی ممایرِیڈ اللّٰہ لِیَجْعَلَ عَلَیْکُمْ مِّنْ حَرَیجٍ میں کی گئی۔ ہاں مزید نظافت، نورانیت اور نشاط عاصل کرنے کے لئے اگر تازہ وضو کر لیا جائے تو متحب ہوگا۔ ثاید اس لئے اِذَا قُمْتُمْ اِلَی الصَّلوةِ فَاغْسِلُو اَ وُجُوْ هَکُمْ اللَّیہ میں سطح کلام کی ایسی رکھی ہے جس سے ہر مرتبہ نمازی طرف جانے کے وقت تازہ وضو کی تغیب ہوتی ہے۔

۳۱۔ یعنی تر ہاتھ سر پر پھیرلو۔ نبی کریم الٹی آپٹی سے مدۃ العمر میں مقدار ناصیہ سے کم کا مسح ثابت نہیں ہوتا۔ "مقدار ناصیہ" پوتھائی سرکے قریب ہے۔ خفیہ اس قدر ""مسح" کو فرض کہتے ہیں۔ باقی اختلافات اور دلائل کی تفصیل کا یہ موقع نہیں۔

٣٠ مترجم محقق نے پاؤں کے بعد لفظ "کو" نہ لکھ کر نہایت نظیف اشارہ فرما دیا کہ ""ارجلکم ""کا عطف مغولات پر ہے یعنی جس طرح منہ ہاتھ دھونے کا عکم ہے پاؤں بھی مختوں تک دھونے چاہئیں سرکی طرح منہ ہاتھ دھونے کا عکم ہے پاؤں بھی مختوں تک دھونے چاہئیں سرکی طرح منے کافی نہیں۔ چنانچہ اہل السنت والجاعت کا اس پر اجاع ہے اور احادیث کثیرہ سے یہ ہی ثابت ہوتا ہے کہ اگر پاؤں میں موزے نہ ہوں تو دھونا فرض ہے۔ ہاں ""موزوں"" پر ان شرائط کے موافق جو کتب فقہ میں مذکور ہیں مقیم ایک دن رات اور مسافر تین دن تک مسح کر سکتا ہے۔

۳۸۔ جنابت کے لئے غمل: یعنی جنابت سے پاک ہونے میں صرف اعضائے اربعہ کا دھونا اور مسح کرنا کافی نہیں۔ سطح بدن کے جن صد تک پانی بدون تضرر کے پہنچ سکتا ہو وہاں تک پہنچانا ضروری ہے۔ اسی لئے خفیہ غمل میں ""مضمضہ" اور ""استنشاق"" (کلی کرنا اور ناک میں پانی ڈالنا) کو بھی ضروری کہتے ہیں۔ وضو میں ضروری نہیں۔ سنت ہے۔

79۔ بعض صورتوں میں تیم کا عکم: یعنی مرض کی وجہ سے پانی کا استعال مضر ہویا سفر میں پانی بقدر کفایت نہ ملے یا مثلاً کوئی قضائے عاجت کر کے آیا اور وضو کی ضرورت ہے یا جنابت کی وجہ سے غمل ناگزیر ہے مگر پانی کے عاصل کرنے یا استعال کرنے پر کسی وجہ سے قادر نہیں تو ان صورتوں میں وضویا غمل کی جگہ پر تیم کر لے۔ وضواور غمل دونوں کے تیم میں کوئی فرق نہیں۔ کیونکہ تیم کی مشروعیت سے جو غرض ہے۔ وہ ہمرصورت یحمال طور پر عاصل ہوتی ہے ""تیم " کے اسرار و ممائل اور اس آیت کے فوائد "" مورہ نماء" کے ساتویں رکوع میں مفصل گذر چکے۔ (تنبیہ) مترجم محقق قدس سرہ نے لمستم النساء کا جو ترجمہ کیا ہے (پاس گئے ہو عورتوں کے) وہ محاورہ کے اعتبار سے عالت جنابت ہی پر دلالت کرتا ہے۔ یہ ترجمہ ابن عباسؓ اور ترجمہ کیا ہے (پاس گئے ہو عورتوں کے) وہ محاورہ کے اعتبار سے عالت جنابت ہی پر دلالت کرتا ہے۔ یہ ترجمہ ابن عباسؓ اور

الوموسی اشعریٰ کی تقییر کے موافق ہے جے ابن مسعوڈ نے بھی سکوتا تسلیم کیا ہے (کافی البخاری) نیزمترہم علام نے فتیمو ا

کے ترجمہ میں "قصد کرو" کمہ کر اشارہ فرما دیا کہ اصل لغت کے اعتبار ہے "تیم" کے معنیٰ میں "قصد" معتبہ ہوئے "تیم معنیٰ کی مناسبت کا خیال رکھتے ہوئے "تیم شرعی" میں بھی قصد یعنی نیت کو علماء نے ضروری قرار دیا ہے۔

معنیٰ کی مناسبت کا خیال رکھتے ہوئے "تیم شرعی" میں بھی قصد یعنی نیت کو علماء نے ضروری قرار دیا ہے۔

ہمیہ احکام میں سولتیں: اس لئے جواحداث کثیر الوقوع تھے ان میں سارے جم کا دھونا ضروری نے رکھا۔ صرف وہ اعضا (منہ المتعبہ پائٹرہ بھی ان کا دھونا اور محکر کا ضروری بٹلایا لکہ کوئی تنگی اور دقت نے ہو۔ بال "مدث اکبر" یعنی "جابت" بواحیانا پیش آتی ہے اور اس عالت میں نفس کو ملکوتی فسال کی طرف المحار نے کے لئے کسی غیر معمولی تنہیہ کی ضرورت ہے۔ اس کے ازالہ کے لئے تمام بدن کا دھونا فرض کیا۔ پھر "مرض" اور "سفر" وغیرہ عالات میں کسی قدر آسانی فرما دی۔ اول تو پائی کی جگہ "مئی" کو مطہر بنا دیا۔ پھر اعتبائے وضو میں سے نصف کی "سفر" وغیرہ عالات میں لئی قدر آسانی فرما دی۔ اول تو پائی کی جگہ "مئی" کو مطہر بنا دیا۔ پھر اعتبائے وضو میں سے نصف کی تخفیف اس طرح کر دی کہ جماں پہلے ہی سے تخفیف تھی یعنی سرکا مسے اسے بالکل اڑا دیا اور پاؤں کو شاید اس لئے ساتھا کر دیا کہ وہ عموما مٹی میں یا مٹی کے قریب رہے میں اور تمام اعضائے بدن کی نسبت سے گردوغبار میں ان کا تلوث شدید تر ہے۔ اس ان پر مٹی کا ہاتھ بھیرنا بیکار ساتھا۔ بس دو عضورہ گئے "منہ " اور "ہاتھ" ان ہی کو ملنے سے وضواور غمل دونوں کا "تیم" " ہو جاتا ان پر مٹی کا ہاتھ بھیرنا بیکار ساتھا۔ بس دو عضورہ گئے "منہ " اور "ہاتھ" ان ہی کو ملنے سے وضواور غمل دونوں کا "تیم" " ہو جاتا

ام۔ کیونکہ وہ خود پاک ہے تو پاکی ہی پسند کر تا ہے۔

وَ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمِيْتَاقَهُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمِيْتَاقَهُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمِيْتَاقَهُ اللّهِ عَلَيْكُمْ سَمِعْنَا وَاتَقُوا اللهَ اللهَ عَلِيْمٌ بِذَاتِ وَاتَّقُوا اللهَ اللهَ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الشَّدُورِ 
الصُّدُورِ 
الصُّدُورِ 
الصُّدُورِ 
الصُّدُورِ 
السَّدُورِ 
السَّدُورِ اللهَ عَلِيْمٌ اللهَ عَلِيْمُ اللهَ عَلِيْمُ اللهَ عَلِيْمُ اللهَ عَلِيْمُ اللهَ عَلِيْمُ اللهَ عَلِيْمُ اللهُ اللهُ عَلِيْمُ اللهُ عَلِيْمُ اللهُ عَلِيْمُ اللهُ اللهُ عَلِيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُل

يَاكُهُا الَّذِيْنَ امَنُوا كُونُوا قَوْمِينَ لِلهِ شُهَدَآءَ بِالْقِسُطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ شُهَدَآءَ بِالْقِسُطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى اللَّا تَعْدِلُوا اللهَ اعْدِلُوا هُوَ اقْوَمِ عَلَى اللَّا تَعْدِلُوا اللهَ اعْدِلُوا هُوَ اقْرَبُ لِلتَّقُوى وَاتَّقُوا اللهَ اللهَ اللهَ خَبِينُ اللهَ عَمَلُونَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

اور یاد کرواحیان الله کا اپنے اوپر اور عهداس کا جو تم
 مغرایا تھا جب تم نے کہا تھا کہ ہم نے سنا اور مانا
 اور ڈرتے رہو اللہ سے اللہ خوب جانتا ہے دلوں
 کی بات [۲۳]

۸۔ اے ایمان والو کھڑے ہو جایا کرو اللہ کے واسط گواہی دینے کو انصاف کی [۴۵] اور کسی قوم کی دشمنی کے باعث انصاف کو ہر گرنہ چھوڑو [۴۸] عدل کرویہ بات زیادہ نزدیک ہے تقویٰ سے [۴۸] اور ڈرتے رہو اللہ سے اللہ کو خوب خبرہے جو تم کرتے ہو[۴۸]

سی مومنوں کے عمد کی تذکیر: غالبا یہ عمد وہ ہی ہے جو" بقرہ" کے آخر میں مومنین کی زبان سے نقل فرمایا تھا وَ قَالُوْ ا سَمِعْنَا وَ اَطَعْنَا غُفْرَ اخِكَ رَبِّنَا وَ اِلَيْكَ الْمُصِيرُ (بقرہ رکوع ہی) جب صحابہ التحضرت التی ایکی اللہ کے دست مبارک پر بیعت کرتے سے اس وقت بھی یہ اقرار کرتے سے کہ ہم اپنی استطاعت کے موافق آپ کی ہر بات کو سنیں گے اور مانیں گے نواہ ہمارے منثاء اور طبیعت کے موافق ہویا غلاف یہ تہ تو عام عمد تھا اس کے بعد بعض ارکان اسلام یا مناسب عال اہم چیزوں کے متعلق خصوصیت سے بھی عمد لیا جاتا تھا۔ گویا اس صورت کے شروع میں جو اَوْ فُوْ ا بِالْفُقُو دِ فرمایا تھا درمیان میں بہت سے اصابات کا ذکر کر کے جن کو من کر ایفائے عمد کی مزید تر غیب ہوتی ہے بھر وہ ہی اصلی سبق یاد دلایا گیا۔

ہم ایک شریف اور حیادار آدمی کی گردن اپنے محن اعظم کے سامنے بھک جانی چاہئے۔ مروت و شرافت اور آیندہ مزید احیان کی توقع اسی کو مقتضی ہے کہ بندہ اس منعم حقیقی کا بالکل تابع فرمان بن جائے۔ خصوصا جبکہ زبان سے اطاعت و وفاداری کا مخت عمد واقرار بھی کر چکا ہے۔ مگن ہے جق تعالیٰ کی بے انتنا مہربانیاں دیکھ کر بندہ مغرور ہو جائے اس کی تعمتوں کی قدر

اور آپ قول و قرار کی کوئی پروانہ کرے اس لئے فرمایا وَ اتَّقُو اللّهُ یعنی فدا سے ہمیشہ ڈرتے رہو۔ وہ ایک لمحہ میں تم سے سب نعمتیں چھین سکتا ہے اور ناشکری اور بدعمدی کی سزامیں بہت سخت پکر سکتا ہے۔ بہرحال مروت، شرافت، امید اور نوف ہر چیز کا تقاضا یہ ہے کہ ہم اس کی مخلصانہ اطاعت اور وفاداری میں پوری مستعدی دکھلائیں ۔ آگے وہ عَلِیْہُ بِذَاتِ الصَّدُورِ ہے۔ ہم جو کچھ کریں گے وہ ہمارے اخلاص یا نفاق، ریا کاری یا قلبی نیاز مندی کو خوب جانتا ہے۔ فقط زبان سے "سمعنا واطعنا" کینے یا شکر گذاری کی رسمی اور ظاہری نمائش سے ہم اس کو دھوکہ نہیں دے سکتے۔

87۔ انساف کی گواہی کا عکم: اس سے پہلی آیت میں مومنین کو حق تعالیٰ کے اصابات اور اپنا عمدویتیان یاد کرنے کا عکم دیا تھا۔

یہاں بتلا دیا کہ صرف زبان سے یاد کرنا نہیں، بلکہ عملی رنگ میں ان سے اس کا ثبوت مطلوب ہے۔ اس آیت میں ای پر تنبیہ

گی ہے کہ اگر تم نے خدا کے بے شار اصابات اور اپنے عمدوا قرار کو بھلا نہیں دیا تولازم ہے کہ اس محن تقیقی کے حقوق ادا

کرنے اور اپنے عمد کو تھا کر دکھانے کے لئے ہر وقت کمر بستہ رہواور جب کوئی حکم اپنے آقائے ولی نعمت کی طرف سے ملے تو
فورا تعمیل حکم کے لئے کھڑے ہو جواؤ۔ اور خدا کے حقوق کے ساتھ مخلوق کے حقوق ادا کرنے میں بھی پوری جدو جمداور اہتمام کرو۔
چانچ قط میٹن یللہ میں حقوق اللہ کی اور شکھ کہ آئے بِالقیسطِ میں حقوق العباد کی طرف اشارہ ہے۔ اس قسم کی ایک آیت
والمحسنات کے آخر میں گذر چکی ہے صرف اس قدر فرق ہے کہ وہاں "بالقیط" کو "اللہ" پر مقدم کر دیا ہے۔ شاید اس لئے کہ
والمحسنات کے آخر میں گذر چکی ہے صرف اس قدر فرق ہے کہ وہاں "بالقیط" کو "اللہ" پر مقدم کر دیا ہے۔ اس لحاظ سے وہاں
"بالقیط" کی اور یہاں "للہ" کی تقدیم مناسب ہوئی۔ نیزیہاں لحاق میں مبغوض دشمن سے معاملہ کرنے کا ذکر ہے جس کے ساتھ
"قبط" کو یاد دلانے کی ضورت ہے اور "مورہ نیاء" کے لحاق میں مجوب چیزوں کا ذکر ہے اس لئے وہاں سب سے برے
"قبط" کو یاد دلانے کی ضورت ہے اور "مورہ نیاء" کے لحاق میں مجوب چیزوں کا ذکر ہے اس لئے وہاں سب سے برے
"قبط" کو یاد دلانے کی خورت ہے اور "مورہ نیاء" کے لحاق میں مجوب چیزوں کا ذکر ہے اس لئے وہاں سب سے برے

الم متی متی متی متی ہے۔ اور مالی مطلب ہے کسی شخص کے ساتھ بدون افراط و تفریط کے وہ معاملہ کرنا جس کا وہ واقعی متی سے عدل وانصاف کی تاکید: "عدل سے شدید عداوت بھی اس کے حدل وانصاف کی ترازوالیسی صیح اور برابر ہونی چاہئے کہ عمیق سے عمیق محبت اور شدید سے شدید عداوت بھی اس کے دونوں پلول میں سے کسی یلہ کو جھکا نہ سکے۔

۷۷۔ عدل وانصاف سے تقویٰ عاصل ہوتا ہے: "جو چیزیں شرعا مہلک یا کسی درجہ میں مضر ہیں ان سے بچاؤ کرتے رہنے سے جو ایک خاص نورانی کیفیت آدمی کے دل میں راسخ ہو جاتی ہے اس کا نام ""تقویٰ"" ہے ۔ تحصیل تقویٰ کے اساب قریبہ و بعیدہ بہت سے ہیں۔ تمام اعال حمنہ اور خصال خیر کو اس کے اسباب و معدات میں شار کیا جاسکتا ہے ۔ لیکن معلوم ہوتا ہے کہ "عدل و قسط" یعنی دوست و دشمن کے ساتھ یحمال انصاف کرنا اور حق کے معاملہ میں جذبات محبت و عداوت سے قطعا مغلوب نہ ہونا، یہ خصلت حصول تقویٰ کے موثر ترین اور قریب ترین اسباب میں سے ہے ۔ اس لئے ہُو اَقْرَبُ لَلسَّقُوٰی فرمایا (یعنی عدل جس کا عکم دیا گیا تقویٰ سے نزدیک تر ہے) کہ اس کی مزاولت کے بعد تقویٰ کی کیفیت بہت جلد حاصل ہو جاتی ہے ۔

۳۸ یعنی ایسا عدل و انصاف جے کوئی دوستی یا دشمنی نه روک سکے اور جس کے افتیار کرنے سے آدمی کو متقی بننا سل ہو جاتا ہے۔ اس کے حصول کا واحد ذریعہ خدا کا ڈر اور اس کی ثان انتقام کا نوف ہے۔ اور یہ نوف اِنَّ اللّه خَبِیرُوَ بِمَا تَعْمَلُونَ کے مضمون کا بار بار مراقبہ کرنے سے پیدا ہوتا ہے۔ جب کسی مومن کے دل میں یہ یقین متخضر ہوگا کہ ہماری کوئی چپی یا کھلی حرکت حق تعالیٰ سے پوشیرہ نہیں۔ تواس کا قلب خشیہ الہی سے لرزنے لگے گا۔ جس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ وہ تمام معاملات میں عدل و انصاف کا راستہ افتیار کرے گا۔ اور احکام الهیہ کے امتثال کے لئے فلامانہ تیار رہے گا۔ چھراس نتیجہ پر ثمرہ وہ ملے گا جے اگلی آئیٹ میں بیان فرمایا ہے۔ وَعَدَاللّهُ الَّذِیْنَ الْمَنْوَا الَحْ

وَعَدَ اللهُ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا السَّلِطِ اللهُ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا السَّلِحُتِ لَا السَّلِحُتِ لَا السَّلِحُتِ لَا السَّلِحُتِ لَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اذْكُرُوَا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمُ الْدِيْنَ امَنُوا اذْكُرُوَا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمُ اذْ هَمَّ قَوْمُ انْ يَّبُسُطُوَّا اللَيْكُمُ اَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ وَاتَّقُوا اللهُ عَنْكُمْ وَاتَّقُوا عَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿

9۔ وعدہ کیا اللہ نے ایان والوں سے اور جو نیک عمل کرتے میں کہ انکے واسطے بخش اور بڑا تواب ہے [۴۹]

۱۰۔ اور جن لوگوں نے کفر کیا اور جھٹلائیں ہماری آیتیں وہ ہیں دوزخ والے [۵۰]

اا۔ اے ایمان والویاد رکھواحیان اللہ کا اپنے اوپر جب قصد کیا لوگوں نے کہ تم پر ہاتھ علاویں چرروک دیے تم سے ان کے ہاتھ اور ڈرتے رہواللہ سے اور اللہ ہی پر عاصم عامے بھروسہ ایمان والوں کو [۱۵]

وَلَقَدُ آخَذَ اللهُ مِيْثَاقَ بَنِيَ إِسْرَآءِيلَ وَبَعَثَنَا مِنْهُمُ اثّنَى عَشَرَ نَقِيبًا وَقَالَ اللهُ وَبَعَثَنَا مِنْهُمُ اثّنَى عَشَرَ نَقِيبًا وَقَالَ اللهُ إِنِي مَعَكُمُ لَلْ لَيْ مَعَكُمُ لَلْ لَيْنُ اقَمْتُمُ الصَّلُوةَ وَاتَيْتُمُ الرَّكُوةَ وَامَنْتُمُ بِرُسُلِي وَعَزَّرْتُمُوهُمْ وَ الرَّكُوةَ وَامَنْتُمُ بِرُسُلِي وَعَزَّرْتُمُوهُمْ وَ الرَّكُوةَ وَامَنْتُمُ الله قَرْضًا حَسَنًا لَا كُفِرَنَ اللهَ قَرْضًا حَسَنًا لَا كُفِرَنَ عَنْكُمُ مَنِيَاتِكُمْ وَلَا دُخِلَنَّكُمْ جَنَّتٍ عَنْكُمْ سَيِّاتِكُمْ وَلَا دُخِلَنَّكُمْ جَنَّتٍ تَحْتِهَا اللهَ نَهُرُ عَمَنَ كَفَرَ بَعْدَ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ فَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ اللهَ فَاللهُ مِنْكُمْ فَقَدُ ضَلَّ سَوَآءَ السَّبِيلِ عَلَى اللهَ فَا لَهُ مَنْ كَفَرَ بَعْدَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

۱۱۔ اور لے چکا ہے اللہ عهد بنی اسرائیل سے [۱۲] اور کھا اللہ نے مقرر کئے ہم نے ان میں بارہ سردار [۱۳] اور کھا اللہ نے میں تمہارے ساتھ ہو [۱۲] اگر تم قائم رکھو گے نماز اور دیتے رہو گے زکوۃ اور یقین لاؤ گے میرے رسولوں پر اور مدد کرو گے ان کی [۵۵] اور قرض دو گے اللہ کو [۵۱] اور قرض دو گے اللہ کو [۵۱] ایکی طرح کا قرض [۵۵] توالدیۃ دور کروں گا میں تم سے گناہ تمہارے اور داخل کروں گا تم کو باغوں میں کہ جن گناہ تمہارے اور داخل کروں گا تم کو باغوں میں کہ جن کے نیچ بہتی میں نہریں [۵۸] پھر جو کوئی کافر رہا تم میں سے اس کے بعد تو وہ بیشک گمراہ ہوا سیدھے راستہ میں سے اس کے بعد تو وہ بیشک گمراہ ہوا سیدھے راستہ میں سے اس کے بعد تو وہ بیشک گمراہ ہوا سیدھے راستہ میں سے اس کے بعد تو وہ بیشک گمراہ ہوا سیدھے راستہ

۲۹۔ یعنی نہ صرف یہ کہ ان کو تاہیوں کو معاف کر دیں گے جو محقضائے بشریت رہ جاتی ہیں بلکہ عظیم الثان اجرو ثواب بھی عطا فرمائیں گے۔

۵۰۔ یہ پہلے فراق کے بالمقابل اس جاعت کی سزا ذکر کی گئاہ جس نے قرآن کریم کے ان صاف وصر می حقائق کو جھٹلایا یا ان
 نشانات کی تکذیب کی جو سچائی کی طرف رہنائی کرنے کے لئے غدا کی طرف سے دکھلائے جاتے ہیں۔

ا۵۔ مومنوں پر اللہ کا احمان: عمومی احمانت یاد دلانے کے بعد بعض خصوصی احمان یاد دلاتے ہیں یعنی قریش مکہ اور ان کے پیٹھوؤں نے حضور پر نور الٹیٹالیٹی کو صدمہ پہنچانے اور اسلام کو مٹانے کے لئے کس قدر ہاتھ پاؤں مارے مگر حق تعالیٰ کے فعنل و رحمت نے ان کا کوئی داؤ چلئے نہ دیا۔ اس احمان عظیم کا اثریہ ہونا چاہئے کہ مسلمان غلبہ اور قابو عاصل کر لینے کے باورود اپنے دشمنوں کو ہر قسم کے ظلم اور زیادتی سے محفوظ رکھیں اور جوش انتقام میں عدل وانصاف کا رشتہ ہاتھ سے نہ چھوڑیں جیسا کہ پچھل آیات میں اس کی تاکید کی گئی ہے۔ ممکن ہے کسی کو یہ شبہ گذرے کہ ایسے معاند دشمنوں کے حق میں اس قدر رواداری کی تعلیم کمیں اصول سیاست کے خلاف تو نہ ہوگی کیونکہ ایسا نرم برناؤ دیکھ کر مسلمانوں کے خلاف شریروں اور بدباطنوں کی جرأت بڑھ جانے کا قوی اختال ہے اس کا ازالہ وَ انتَقُو اللّٰہ وَ انتَقَابِ اللّٰہ وَ اللّٰہ وَ اللّٰہ وَ انتَقَابِ اللّٰہ وَ اللّٰہ وَ اللّٰہ وَ اللّٰہ وَ اللّٰہ وَ اللّٰہ وَ عَلَی اللّٰہِ فَلَیتَو کُلُل الْمُؤْمِ مِنْدُونَ سے فرما دیا یعنی مومن کی سب سے بڑی

سیاست ""تقویٰ" اور ""توکل علی اللہ"" (خدا سے ڈرنا اور اسی پر بھروسہ کرنا) ہے خدا سے ڈرنے کا مطلب یہ ہے کہ ظاہر و باطن میں اس سے اپنا معاملہ صاف رکھو اور جو عہد و اقرار کئے ہیں ان میں پوری وفاداری دکھلاتے رہو۔ پھر بحد اللہ کسی سے کوئی خطرہ نہیں ۔ اگلی آیت میں ہماری عبرت کے لئے ایک ایسی قوم کا ذکر فرما دیا۔ جس نے خدا سے نڈر ہوکر بد عہدی اور غداری کی تھی، وہ کس طرح ذلیل و خوار ہوئی۔

۵۲ یعنی کچھ امت محدیہ ہی کی خصوصیت نہیں پہلی امتوں سے بھی عہد لئے جا چکے ہیں۔

۳۵۔ بنی اسرائیل کے بارہ سردار: بنی اسرائیل کے بارہ قبائل میں سے بارہ سردار حضرت موسی نے پن لئے تھے جن کے نام بھی مفرین نے تورات سے نقل کے میں، ان کا فرض یہ تھا کہ وہ اپنی قوم پر عمد پورا کرنے کی تاکید اور ان کے احوال کی نگرانی رکھیں۔ عجب اتفاق یہ ہے کہ ہجرت سے پہلے جب "انصار" نے "الیاۃ العقبہ" میں نبی کریم الٹی آیکی کے ہاتھ پر بعیت کی توان میں سے بھی بارہ ہی "انفیت " نامزد ہوئے ان ہی بارہ آدمیوں نے اپنی قوم کی طرف سے حضور کے دست مبارک پر بعیت کی میں سے بھی بارہ ہی "انفیت" نامزد ہوئے ان ہی بارہ آدمیوں نے اپنی قوم کی طرف سے حضور کے دست مبارک پر بعیت کی تھی ان کا عدد تھی ۔ جا بر بن سمرہ کی ایک عدیث میں نبی کریم الٹی آیکی نے اس امت کے متعلق جو بارہ خلفاء کی پیشین گوئی فرمائی تھی ان کا عدد بھی "انقبائے بنی اسرائیل" کے عدد کے موافق ہے اور مفسرین نے تورات سے نقل کیا ہے کہ حضرت اسمعیل سے حق تعالیٰ نے فرمایا کہ "میں جن کا ذکر جا بر بن سمرہ کی عدیث میں بی فرمایا کہ "میں جن کا ذکر جا بر بن سمرہ کی عدیث میں بی

۵۴ یا تو پیہ خطاب بارہ سرداروں کو ہے یعنی تم اپنا فرض ادا کرومیری حایت اور امدار تمہارے ساتھ ہے ۔ یا سب بنی اسرائیل کو کہ میں تمہارے ساتھ ہوں ۔ یعنی کسی وقت تم مجھے اپنے سے دور مت سمجھو جو کچھ معاملہ تم سرا یا علانیۃ کرو گے وہ ہر جگہ اور ہر وقت میں دیکھ رہا اور سن رہا ہوں ۔ اس لئے جو کچھ کرو خبردار ہو کر کرو۔

۵۵۔ بنی اسرائیل سے اللہ کا عمد: یعنی جورسول حضرت موسیٰ کے بعد آتے رمیں گے ان سب کی تصدیق کرو گے اور دلی تعظیم سے پیش آؤگے اور دشمنان حق کے مقابلہ پر ان کا پورا ساتھ دو گے جان سے بھی اور مال سے بھی۔

۵۱ اور اس امید پر دیتا ہے کہ اس کا روپیہ مل جائے گا اور قرض لینے والا اس کے اداکرنے کو اپنے ذمہ پر لازم کر لیتا ہے۔ اس والا اس امید پر دیتا ہے کہ اس کا روپیہ مل جائے گا اور قرض لینے والا اس کے اداکرنے کو اپنے ذمہ پر لازم کر لیتا ہے۔ اس طرح خدا ہی کی دی ہوئی جو چیزیماں اسی کے راستے میں خرچ کی جائے گی۔ وہ ہرگزگم یا کم نہیں ہوگی۔ حق تعالیٰ نے کسی مجبوری سے نہیں محض اپنے فضل ورحمت سے اپنے ذمہ لازم کر لیا ہے کہ وہ چیزتم کو عظیم الثان نفع کی صورت میں واپس کر دے۔

۵۷۔ ""اچھی طرح"" سے مرادیہ ہے کہ اغلاص سے دواور اپنے مجبوب ومرغوب اورپاک وصاف مال میں سے دو۔

<mark>۵۸۔</mark> یعنی نیکیاں جب کثرت سے ہوں تو وہ برائیوں کو دبا لیتی ہیں۔ جب آدمی خدا کے عمد کو پورا کرنے کی کوشش میں لگا رہے تو حق تعالیٰ اس کی کمزوریوں کو دور کر کے اپنی خوشنودی اور قرب کے مکان میں جگہ دیتا ہے۔

29۔ یعنی ایسے صاف اور پختہ عمد و پیمان کے بعد بھی جو شخص خدا کا وفادار ثابت نہ ہوا اور خدر و خیانت پر کمر بستہ ہو گیا تو سمجھ لوکہ اس نے کامیابی اور نجات کا سیدھا راستہ گم کر دیا۔ نہیں کہا جا سکتا کہ وہ ہلاکت کے کس گڑھ میں جا کر گرے گا۔ بنی اسرائیل سے جن باتوں کے عمد لینے کا میمال ذکر ہے وہ یہ میں۔ نماز، زکوۃ، پینمبروں پر ایمان لانا، ان کی جان و مال سے مدد کرنا۔ ان میں سے جن باتوں کے عمد لینے کا میمال ذکر ہے وہ یہ میں۔ نماز، زکوۃ، پینمبروں پر ایمان لانا، ان کی جان و مال سے مدد کرنا۔ ان میں سے پہلی عبادت بدنی ہے، دوسری مالی، تیسری قلبی مع لسانی پوتھی فی الحقیقت تیسری کی اغلاقی تنجمیل ہے۔ گویا ان چیزوں کو ذکر کر کے اشارہ فرما دیا کہ جان و مال اور قلب و قالب ہر چیز سے خدا کی اطاعت اور وفا شعاری کا اظہار کرو۔ لیکن بنی اسرائیل نے چن چن کر ایک ایک عمد کی خلاف ورزی کی۔ کسی قول و قرار پر قائم نہ رہے ان عمد شکنیوں کا جو نیتجہ ہوا اسے اگلی آیت میں بیان فرماتے ہیں۔

فَيِمَا نَقُضِهِمْ مِّيْثَاقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبُهُمْ قَسِيَةً يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنَ قُلُوبُهُمْ قَسِيةً يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنَ قُلُوبُهُمْ قَسِيةً وَنَسُوا حَظًّا مِّمَّا ذُكِرُوا بِهِ مَّوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَظًّا مِّمَّا ذُكِرُوا بِهِ مَّوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَظًّا مِّمَّا ذُكِرُوا بِهِ وَلَا تَزَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَآيِنَةٍ مِّنَهُمُ اللَّا وَلَا تَزَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَآيِنَةٍ مِّنَهُمُ اللَّهُ وَلَا تَزَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَآيِنَةٍ مِنْهُمُ وَاصْفَحُ أَلِنَا اللهَ قَلِيلًا مِنْ فَعُمُ فَاعُفُ عَنْهُمُ وَاصْفَحُ أَلِنَ اللهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ عَلَى اللهَ يَحْبُ الْمُحْسِنِينَ عَلَى اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

۱۳ سوان کے عمد توڑنے پر ہم نے ان پر لعنت کی [۲۰] اور کر دیا ہم نے ان کے دلوں کو سخت بھیرتے ہیں کلام کو اسکے ٹھکانے سے [۱۰] اور بھول گئے نفع اٹھانا اس نصیحت سے جوانکو کی گئی تھی [۱۲] اور ہمیشہ تو مطلع ہوتا رہتا ہے ان کی کسی دفا پر [۱۳] مگر تھوڑے لوگ ان میں سے [۱۲] سو معاف کر اور درگذر کر ان سے اللہ دوست رکھتا ہے احمان کرنے والوں کو [۱۵]

۲۰ یمودیوں پر نقص عمد کی وجہ سے لعنت: کئن کے معنی طردوابعاد کے ہیں۔ یعنی عمد شکنی اور غداری کی وجہ سے ہم نے اپنی رحمت سے انہیں دور پھینک دیا۔ اور ان کے دلول کو سخت کر دیا۔ فَیِمَا نَقْضِهِمْ مِّیْنَا قَاهُمْ کے لفظ سے ظاہر فرما دیا کہ ان کے ملعون اور سنگدل ہونے کا سبب عمد شکنی اور بے وفائی ہے جو نود انہی کا فعل ہے۔ اسباب پر مسبب کا مرتب کرنا

المآبدة

چونکہ خدا ہی کا کام تھا اس لحاظ سے جَعَلْنَا قُلُوْ بَهُمْ قٰسِيَةً کی نسبت اس کی طرف کی گئی۔

ال۔ یہودیوں کی کلام اللہ میں تحریف: یعنی خدا کے کلام میں تحریف کرتے ہیں کبھی اس کے الفاظ میں کبھی معنی میں کبھی تلاوت میں۔ تحریف کی یہ سب اقعام قرآن کریم اور کتب مدیث میں بیان کی گئن، میں۔ جس کا قدرے اعتراف آج کل بعض یورپین عیسائیوں کو بھی کرنا پڑا ہے۔

<u>۱۲۔ یمودیوں کی محرومی: یعنی چاہئے تو یہ تھاکہ ان قیمتی تصیحوں سے فائدہ اٹھاتے جو مثلاً نبی آخرالزماں کی آمداور دوسرے مهات</u> دینیہ کے متعلق ان کی کتابوں میں موجود تھیں۔ مگر اپنی غفلتوں اور شرارتوں میں پھنس کریہ سب بھول گئے بلکہ تصیحتوں کا وہ ضروری حصہ ہی گم کر دیا اور اب مجھی جو تصیحتیں اور مفید باتیں خاتم النبیین اٹٹی کیا گئے کی زبان سے ان کویاد دلائی جاتی ہیں ان کا کوئی اثر قبول نہیں کرتے۔ مافظ ابن رجب حنبلی نے لکھا ہے کہ ""نقض عہد"" کے سبب سے ان میں دوباییں آئیں۔ ""ملعونیت"" اور قبوۃ قلب"" ان دونوں کا نتیجہ یہ دو چیزیں ہوئیں ""تحریف کلام اللہ"" اور ""عدم انتفاع بالذکر"" یعنی لعنت کے اثر سے ان کا دماغ ممسوخ ہوگیا۔ حتیٰ کہ نہایت بے باکی اور بدعقلی سے کتب سماویہ کی تحریف پر آمادہ ہو گئے۔ دوسری طرف جب عهد شکنی کی نوست سے دل سخت ہو گئے تو قبول حق اور نصیحت سے متاثر ہونے کا مادہ یہ رہا۔ اس طرح علمی اور علی دونوں قسم کی قوتیں ضائع کر بیٹھے۔

<mark>۹۳۔</mark> یعنی ان کی دغا بازی اور خیانت کا سلسلہ آج تک چل رہا ہے۔ اور آیندہ بھی چلتا رہے گا۔ اسی لئے ہمیشہ ان کی کسی نہ کسی دغابازی اور مکروفریب پر آپ مطلع ہوتے رہتے ہیں۔

**۱۲** یعنی عبداللہ بن سلام وغیرہ جواسلام میں داخل ہو <u>چکے</u>۔

18 ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو عفو و درگذر کا عکم: یعنی جب ان کی عادت قدیمہ ہی یہ ہے توالیے لوگوں سے ہر جزئی پر الجھنے اور ان کی ہر خیانت کا پر دہ فاش کرنے کی ضرورت نہیں۔ ان کو چھوڑیے اور در گذر کیجئے اور ان کی برائی کا بدلہ عفو واحیان سے دیجے۔ ثایداس سے کچھ متاثر ہوں۔ قادہ وغیرہ نے کہا ہے کہ یہ آیت منسوخ ہے۔ قاتِلُوا الَّذِیْنَ لَا یُؤْمِنُوْنَ بِاللّٰهِ وَ لَا بِالْيَوْ مَرِ الْأَخِرِ الْحَ سِے مَّراس كى كچھ عاجت نہيں۔ قتال كے عكم سے يہ لازم نہيں آناكہ كسى وقت اور كسى موقع پر بھى ایسی قوم کے مقابلہ میں عفوو درگذر اور تالیف قلب سے کام نہ لیا جا سکے۔ وَمِنَ الَّذِيْنَ قَالُوَّا إِنَّا نَصْرَى اَخَذْنَا مِيْثَاقَهُمُ فَنَسُوُا حَظًّا مِّمَّا ذُكِّرُوْا بِهِ مَيْثَاقَهُمُ فَنَسُوُا حَظًّا مِّمَّا ذُكِّرُوْا بِهِ فَاغْرَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَآءَ إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ ﴿ وَسَوْفَ يُنَبِّئُهُمُ اللهُ بِمَا كَانُوُا يَصْنَعُونَ ﴿ وَسَوْفَ يُنَبِّئُهُمُ اللهُ بِمَا كَانُوُا يَصْنَعُونَ ﴿

يَّاهُلَ الْكِتْبِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرُ الْكِتْبِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيمُ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتْبِ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ ﴿ قَدْ جَآءَكُمْ مِنَ اللهِ نُورُ وَ كِتْبُ مُّبِينُ ﴿ قَدْ جَآءَكُمْ مِنَ اللهِ نُورُ وَ كِتْبُ مُّبِينُ ﴿

يَّهُدِى بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوَانَهُ سُبُلَ السَّلْمِ وَيُخُرِجُهُمْ مِّنَ الظُّلُمٰتِ إِلَى النُّوْرِ السَّلْمِ وَيُخُرِجُهُمْ مِّنَ الظُّلُمٰتِ إِلَى النُّوْرِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيْهِمُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عِلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلِيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَ

۱۳ اور وہ جو کہتے ہیں اپنے کو نصاری [۲۲] ان سے بھی لیا تھا ہم نے عمد ان کا پھر بھول گئے نفع اٹھانا اس نسیحت سے جو انکوکی گئی تھی [۲۸] پھر ہم نے لگا دی آپس میں انکی دشمنی اور کینہ [۲۸] قیامت کے دن تک آپس میں انکی دشمنی اور کینہ [۲۸] قیامت کے دن تک [۲۹] اور آخر جنا دے گا ان کواللہ جو کچھ کرتے تھے [۲۰]

10۔ اے کتاب والو تحقیق آیا ہے تمہارے پاس رسول ہمارا ظاہر کرتا ہے تم پر بہت سی چیزیں جن کو تم پھیاتے تھے کتاب میں سے اور درگردر کرتا ہے بہت چیزوں سے [۱۰] بیشک تمہارے پاس آئی ہے اللہ کی طرف سے روشنی اور کتاب ظاہر کرنے والی 11۔ جس سے اللہ ہدایت کرتا ہے اس کو جو تا بع ہوا اسکی رضا کا سلامتی کی رامیں اور ان کو نکالتا ہے اندھیروں سے روشنی میں اپنے عکم سے اور ان کو چلاتا ہے سے روشنی میں اپنے عکم سے اور ان کو چلاتا ہے سیدھی راہ [۲۰]

172 لفظ نصاریٰ کی تشریح: ""نصاریٰ "" کا ماخذیا تو ""نصر" ہے جس کے معنی مدد کرنے کے ہیں اور یا ""ناصرہ "" کی طرف نسبت ہے۔ ہو ملک شام میں اس بستی کا نام ہے جال حضرت میخ رہے تھے۔ اسی لئے ان کو "" میح ناصری "" کہتے ہیں۔ جولوگ اپنے کو ""نصاریٰ "" کہتے تھے وہ گویا اس بات کے مدعی تھے کہ ہم خدا کے سچے دین اور پیغمبروں کے عامی و ناصر اور حضرت "" میح ناصری "" کے متبع ہیں اس زبانی دعوے اور لقبی تفاخر کے باوجود دین کے معاملہ میں جورویہ تھا وہ آگے ذکر کیا گیا ہے۔ ناصری "" کے بیٹ میود کی طرح ان سے بھی عمد لیا گیا۔ لیکن یہ بھی عمد شکنی اور بے وفائی میں اپنے پیشرؤوں سے کچھ کم نہیں رہے۔

انہوں نے بھی ان بیش بہا نصائے سے جن پر نجات و فلاح ابدی کا مدار تھا کوئی فائدہ نہ اٹھایا۔ بلکہ ""بائبل"" میں تصیحوں کا وہ حصہ باقی ہی نہ چھوڑا۔ جو حقیقۂ مذہب کا مغزتھا۔

٦٨\_ امل كتاب كى آپس ميں دائمی بغض و عداوت: يعنی باہم ""نصاریٰ"" ميں يا ""يهود"" اور ""نصاریٰ"" دونوں ميں عداوتيں اور جھگڑے ہمیشہ کے لئے قائم ہو گئے۔ آسمانی سبق کو ضائع کرنے اور بھلا دینے کا جونتیجہ ہونا چاہئے تھا وہ ہوا یعنی جب وحی الهی کی اصلی روشنی ان کے پاس نہ رہی تواوہام واہواء کی اندھیریوں میں ایک دوسرے سے الجھنے لگا۔ مذہب تو نہ رہا پر مذہب کے جھگڑے رہ گئے ۔ بیسیوں فرقے پیدا ہوکر اندھیرے میں ایک دوسرے سے ٹکرانے لگے۔ یہ ہی فرقہ وارتصادم آخر کار آپس کی شدید ترین عداوت و بغض پر منتهی ہوا ۔ کوئی شبہ نہیں کہ آج مسلمانوں میں بھی بے حد تفرق و تشتت اور مذہبی تصادم موجود ہے کیکن چونکہ ہمارے پاس وحی الهی اور قانون سماوی بحداللہ بلا کم و کاست محفوظ ہے اس لئے انتلافات کی موجودگی میں بھی مسلمانوں کی بہت بڑی جاعت برابر مرکز حق وصداقت پر قائم رہی ہے اور رہے گی۔ اس کے برخلاف یہود ونصاریٰ کے اختلافات یا مثلاً پروٹسٹنٹ اور رومن کیتھولک وغیرہ فرقوں کی باہم مخالفت میں کوئی ایک فریق بھی نہ آج شاہراہ حق و صداقت پر قائم ہے اور نہ قیامت تک ہو سکتا ہے۔ کیونکہ وہ وحی الهیٰ کی رشنی کو جس کے بدون کوئی انسان خدا تعالیٰ اور اس کے قوانین کی صیحے معرفت عاصل نہیں کر سکتا اپنی بے اعتدالیوں اور غلط کاریوں سے ضائع کر چکے ہیں اب جب تک وہ اس محرف ""بائبل"" کے دامن سے وابستہ رمیں گے محال ہے کہ قیامت تک ان کورانہ اور محض بے اصول انتلافات اور فرقہ وار بغض و عناد کی ظلمت سے نکل کر حق کا راستہ دیکھ سکیں اور نجات ابدی کی شاہراہ پر چل سکیں۔ باقی جو لوگ آج نفس مذہب خصوصا عیسائیت کا مذاق اڑاتے میں اور جنموں نے لفظ میحیت یا موجود بائبل کو محض سند سیا سی ضرورتوں کے لئے رکھ چھوڑا ہے۔ اس آیت میں ان نصاریٰ کا ذکر نہیں ۔ اور اگر مان لیا جائے کہ وہ بھی آیت کے تحت میں داخل میں توان کی باہمی عداوتیں اور ایک دوسرے کے غلاف خفیہ ریشه دوانیاں اور علانیه محاربات بھی باخبر اصحاب پر پوشیدہ نہیں ہیں۔

19۔ یعنی جب تک وہ رہیں گے اختلاف اور بغض و عناد بھی ہمیشہ رہے گا۔ یماں ""قیامت تک"" کا لفظ ایما ہے۔ جیسے ہمارے محاوارت میں کہہ دیتے ہیں کہ فلال شخص تو قیامت تک بھی فلال حرکت سے باز نہ آئے گا۔ اس کے یہ معنی نہیں ہوتے کہ وہ شخص قیامت تک زندہ رہے گا اور یہ حرکت کرتا رہے گا مراد یہ ہے کہ اگر قیامت تک بھی زندہ رہے تو اس بات کو یہ چھوڑے گا۔ اس طرح آیت میں إلی یو ور القیامة کا لفظ آنے سے یہ ثابت نہیں ہوتاکہ یہود و نصاری کا وجود قیامت تک

رہے جیسا کہ ہمارے زمانہ کے بعض مبطلین نے اپنی تفسیر میں لکھ دیا ہے۔

. ۔ ۔ یعنی آخرت میں پوری طرح اور دنیا میں بھی بعض واقعات کے ذریعہ سے ان کو اپنے کر توت کا نتیجہ معلوم ہو جائے گا۔

۱) ۔ یمود و نصاری کو اسلام کی دعوت: یہ سب ""یمود" و ""نصاری "" کو خطاب ہے کہ وہ نبی آخرالزماں التی آیتی جن کی آمد کی بشارات تمہاری کتابوں میں اس قدر تحریف ہونے پر بھی کسی نہ کسی عنوان سے موجود میں تشریف لے آئے، جن کے منہ میں خدا نے اپنا کلام ڈالا ہے اور جنوں نے ان حقائق کی تشمیل کی جو حضرت میخ ناتام چھوڑ گئے تھے۔ ""توراہ" و ""انجیل "" کی جن باتوں کو تم چھپاتے تھے اور بدل سدل کربیان کرتے تھے ان میں کی سب ضروری باتیں اس نبی آخر الزماں نے ظاہر فرما دیں اور جن باتوں کی اب چندال ضرورت نہ تھی ان سے درگرد کیا۔

۷۔ شاید ""نور"" سے خود نبی کریم النافی اور "کتاب مبین"" سے قرآن کریم مراد ہے۔ یعنی یہود و نصاریٰ جو وحی الهی کی روشی کو صالح کو کے اہواء اور آراء کی تاریخیوں اور باہمی خلاف و شقاق کے گڑھوں میں پڑے دھکے کھا رہے ہیں، جس سے نکلنے کا بحالت موجود قیامت تک امکان نہیں ان سے کمدو کہ خدا کی سب سے بڑی روشنی آگئی۔ اگر نجات ابدی کے صیح راسۃ پر چلنا چاہتے ہو تواس روشنی میں جق تعالیٰ کی رضا کے چیچے چل پڑو۔ سلامتی کی راہیں کھلی پاؤ کے اور اندھیرے سے نکل کر اجالے میں بے کھٹکے چل سکو گے اور اندھیرے سے نکل کر اجالے میں بے کھٹکے چل سکو گھٹکے چل سکو گے اور جس کی رضا کے تابع ہو کر چل رہے ہواسی کی دستگیری سے صراط مستقیم کو بے تکلف طے کر لوگے۔

ا ا ا بیشک کافر ہوئے جنوں نے کما کہ اللہ تو وہی میح ہے مریم کا بیٹا [۲۰] تو کہہ دے پھر کس کا بس چل سکتا ہے اللہ کے آگے اگر وہ چاہے کہ ہلاک کرے میح مریم کے بیٹے کو اور اس کی ماں کو اور جتنے لوگ ہیں زمین میں سب کو [۲۰] اور اللہ ہی کے واسطے ہے سلطنت میں سب کو [۲۰] اور اللہ ہی کے واسطے ہے سلطنت آسمانوں اور زمین کی اور جو کچھ درمیان ان دونوں کے ہیدا کرتا ہے جو چاہے [۲۰] اور اللہ ہر چیز پر قادر ہے [۲۰]

لَقَدُ كَفَرَ اللَّهِ عَالُوَ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيْحُ الْبُنُ مَرْيَمَ فَقُلُ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللهِ شَيْعًا ابْنُ مَرْيَمَ وَأُمَّةُ ابْنُ مَرْيَمَ وَأُمَّةُ ابْنُ مَرْيَمَ وَأُمَّةُ الْهَارَضِ جَمِيْعًا وَ لِلهِ مُلْكُ وَمَنْ فِي الْاَرْضِ جَمِيْعًا وَ لِلهِ مُلْكُ السَّمُوتِ وَالْاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَ يَخْلُقُ السَّمُوتِ وَاللَّارُضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَيَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ عَلَى مَا يَشَاءُ وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ عَلَى مَا يَشَاءُ وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ عَلَى مَا يَشَاءً وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ عَلَى مَا يَشَاءً وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءً قَدِيْرُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيْرُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيْرُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِ شَيْءً عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ شَيْءً عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ

٣٧ - حضرت مسيح عليه السلام كي الوہبيت كا ابطال: يعني مسيحٌ كے علاہ خداً كوئي اور چيز نہيں ۔ كھتے ہيں كہ يہ عقيدہ نصاريٰ ميں سے

""فرقہ یعقوبیہ"" کا ہے جن کے نزدیک میخ کے قالب میں خدا علول کئے ہوئے ہے (معاذ اللہ) یا یوں کہا جائے کہ جب
""نصاری"" حضرت میخ کی نسبت ""الوہسیت"" کے قائل میں اور ساتھ ہی توحید کا بھی زبان سے اقرار کرتے جاتے میں یعنی خدا
ایک ہی ہے تو ان دونوں دعووں کا لازمی نتیجہ یہ ہے کہ ان کے نزدیک میخ کے سواکوئی خدا نہ ہو۔ بہرعال کوئی صورت لی
جائے اس عقیدہ کے کفر صریح ہونے میں کیا شبہ ہو سکتا ہے۔

γ ۔ یعنی اگر فرض کروخدائے قادر و قہاریہ چاہے کہ حضرت مینخ اور مریم اور اگلے پیچیلے کل زمین پر بسنے والوں کو اکھٹا کر کے ایک دم میں ہلاک کر دے توتم ہی بتلاؤکہ اس کا ہاتھ کون پکڑ سکتا ہے یعنی ازل وابد کے سارے انسان بھی اگر فرض کرو مجتمع کر دیے جائیں اور خدا ایک آن میں سب کو ہلاک کرنا چاہے تو سب کی اجماعی قوت بھی خدا کے ارادہ کو تھوڑی دیر کے لئے ملتوی نہیں کر سکتی ۔ کیونکہ مخلوقات کی قدرت جو عطائی اور محدود ہے۔ خدا کی ذاتی اور لا محدود قوت کے مقابلہ میں عاجز محض ہے جس کا اعتراف خود وہ لوگ بھی کرتے ہیں جن کے رد میں یہ خطاب کیا جارہا ہے بلکہ خود میٹے بن مریم بھی جن کو یہ لوگ خدا بنا رہے ہیں ، اس کے معترف میں۔ چنانچہ مرقل کی انجیل میں حضرت میے کا یہ مقولہ موجود ہے ""اے باپ ہر چیز تیری قدرت کے تحت میں ہے تو مجھ سے یہ (موت ) کا پیالہ ٹلا دے اس طرح نہیں جو میں چاہتا ہوں بلکہ اس طرح جیسے تیراارادہ ہے "" ۔ پس جب حضرت میخ جن کوتم خدا کہتے ہواور ان کی والدہ ماجدہ مریم صدیقہ جو تمہارے زعم میں خدا کی ماں ہوئیں وہ دونوں بھی تام من فی الارض کے ساتھ ملکر غداکی مشیت وارادہ کے سامنے عاجز ٹھہرے تو نود سوچ لوکہ ان کی یا ان کی والدہ یا کسی اور مخلوق کی نسبت غدائی کا دعویٰ کرنا کس قدر گستاخی اور شوخ چشمی ہوگی۔ آیہ کی اس تقریر میں ہم نے "" ہلاک"" کو""موت"" کے معنی میں لیا ہے مگر ""جمیعاِ"" کے لفظ کی تھوڑی سی وضاحت کر دی۔ جو مدلول لفظ ""جمیعا"" کا ہم نے بیان کیا وہ ائمہ عربیۃ کی تصریحات کے عین موافق ہے۔ اس کے سوایہ بھی ممکن ہے کہ آیہ میں ""ہلاک"" کے معنی ""موت"" کے نہ لئے جائیں جیبیا کہ راغب نے لکھا ہے تھجی "" بلاك" " كے معنی ہوتے ہیں ""كسى چيز كا مطلقا اور نيت و نابود ہو جانا" ۔ مثلاً كل شي هالك الا و جهد يعني خداكي ذات کے سوا ہر چیز نابود ہونے والی ہے۔ اس معنی پر آیت کا مطلب یہ ہو گا کہ اگر خدائے قدیر حضرت میخ اور ان کی والدہ اور تمام من فی الارض کو قطعانییت و نابود اور بالکلیہ فنا کر ڈالنے کا ارادہ کر لے توکون ہے جواس کے ارادہ کو روک دے گا اوست سلطاں ہر چہ خواہداں کند، عالمے را دردمے ویراں کند۔ حضرت شاہ صاحب تحریر فرماتے میں کہ اللہ تعالیٰ کسی عبگہ نبیوں کے حق میں ایسی بات فرماتے ہیں تا ان کی امت بندگی کی حد سے زیادہ مذچڑھادے۔ والا نبی اس لائق کا ہے کو ہیں کہ ان کے مرتبہ عالی اور وجاہت

عنداللہ کا خیال کرتے ہوئے ایسا خطاب کیا جاتا۔

۵۵۔ جو پاہے اور جس طرح پاہے ۔ مثلاً حضرت میح کو بدون باپ کے حضرت حواکو بدون مال کے اور حضرت آدم کو بدون ماں اور باپ کے پیداکر دیا۔

کسی کا زوراس کے سامنے نہیں چل سکتا۔ سب اخیار وابرار بھی وہاں مجبور ہیں۔

وَقَالَتِ الْيَهُوَ دُو النَّطْرِى نَحْنُ اَبُنَوُ اللهِ وَاَحِبَّا وُهُ وَالنَّطْرِى نَحْنُ اَبُنَوُ اللهِ وَاَحِبَّا وُهُ فَلُ فَلِمَ يُعَذِّبُكُمْ بِذُنُو بِكُمْ لَمَنَ بَلُ اَنْتُمْ بَشَرُ مِّمَّنُ خَلَقَ لَا يَغْفِرُ لِمَن بَلُ اَنْتُمْ بَشَرُ مِّمَّنُ خَلَقَ لَا يَغْفِرُ لِمَن يَّشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَ يِلِّهِ مُلُكُ يَشَاءُ وَ يِلِّهِ مُلُكُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَ اللهِ مُلُكُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَ اللهِ مُلْكُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَ اللهِ مُلْكُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

يَّاهُلُ الْكِتْبِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتُرَةٍ مِّنَ الرُّسُلِ اَنْ تَقُولُوا مَا لَكُمْ عَلَى فَتَرَةٍ مِّنَ الرُّسُلِ اَنْ تَقُولُوا مَا جَاءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ "فَقَدُ جَاءَكُمْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ "فَقَدُ جَاءَكُمْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ "فَقَدُ جَاءَكُمْ بَشِيرٍ وَلا نَذِيرٍ "فَقَدُ جَاءَكُمْ بَشِيرٍ وَلا نَذِيرٍ "فَقَدُ جَاءَكُمْ بَشِيرٍ وَ الله عَلَى كُلِ شَيْءٍ بَشِيرٌ وَ الله عَلَى كُلِ شَيْءٍ فَدِينُ فَي قَدِينُ فَي قَدِينُ فَي قَدِينُ فَي قَدِينُ فَي

اور اسکے پیارے [۱۰] تو کہ پھر کیوں عذاب کرتا ہے تم اور اسکے پیارے [۱۰] تو کہ پھر کیوں عذاب کرتا ہے تم کو تنہارے گنا ہوں پر [۲۰] کوئی نہیں بلکہ تم بھی ایک آدمی ہو اسکی مخلوق میں [۹۰] بخشے جس کو چاہے اور عذاب کرے جس کو چاہے [۲۰] اور اللہ ہی کے لئے عذاب کرے جس کو چاہے [۲۰] اور اللہ ہی کے لئے یچ میں ہے اور اسکی کی طرف لوٹ کر جانا ہے [۱۸]

19۔ اے کتاب والو آیا ہے تمہارے پاس رسول ہمارا کھولتا ہے تم پر [۸۲] رسولوں کے انقطاع کے بعد کبھی تم کھنے لگو کہ ہمارے پاس نہ آیا کوئی خوشی یا ڈر سنانے والا سوآ چکا تمہارے پاس خوشی اور ڈر سنانے والا [۸۳] اور اللہ ہر چیزیر قادر ہے [۸۳]

>> یہود و نصاریٰ کا ابناء اللہ ہونے کا دعویٰ: شایداپنے کو "" بیٹے "" یعنی اولاد اس کے لئے کہتے ہوں کہ ان کی "" بائیبل "" میں خدا نے اسرائیل (یعقوبؑ) کو اپنا پہلوٹا بیٹا اور اپنے کو اس کا باپ کہا ہے۔ ادھر نصاریٰ حضرت میح کو ""ابن اللہ "" مانتے میں تو اسرائیل کی اولاد اور حضرت میح کی امت ہونے کی وجہ سے غالبا ""ابناءاللہ "" کا لفظ اپنی نسبت استعال کیا ہو گا اور یہ بھی ممکن ہے کہ ""بیٹا" کہنے سے مرادیہ ہو کہ ہم خدا کے خواص اور مجبوب ہونے کی وجہ سے گویا اولاد ہی جیسے ہیں۔ اس صورت میں ""ابناء"" کا عاصل وہ ہی ہوجائے گا جو لفظ ""احبار"" کا ہے۔

۸۔ پونکہ کسی مخلوق کا حقیقہ "ابن اللہ" ہونا بالکل محال اور بدیمی البطلان ہے اور خدا کا مجبوب بن جانا ممکن تھا یہ جبٹہ کم و یہ جبٹہ کے نکفہ (مائدہ رکوع ۸) اس لئے اس جلہ میں اول مجبوبیت (پیارے ہونے) کے دعوے کا رد کیا گیا یعنی ہو قوم علانیہ بغاوتوں اور شدید ترین گناہوں کی بدولت یہاں بھی کند: طرح کی رموائیوں اور عذاب میں گرفتار ہو چکی اور آخرت میں بھی عبس دوام کی سزا کا عقلاً و نقلاً استحقاق رکھتی ہے۔ کیا ایسی باغی و عاصی قوم کی نسبت ایک لمحہ کے لئے بھی کوئی ذی شعوریہ خیال کر سکتا ہے کہ وہ غدا کی محبوب اور پیاری ہوگی؟ غداسے کسی کا نسبی رشتہ نہیں۔ اس کا پیار اور اسکی محبت صرف اطاعت اور حن عمل سے عاصل ہو سکتی ہے ایسے کٹر مجرموں کو جو سخت سے سخت سزا کے مستی اور مورد بن چکے ہوں شرمانا چاہئے کہ وہ ذکحن اُبْنَا قُول اللهِ وَ اَحِیْتُ عَمْ لَیْ کا دعویٰ کریں۔ صرت نوخ کے بیٹے کو باو بودیکہ ان کا صلبی بیٹا تھا غدا نے فرما دیا اِنّامًا لَیْسَسَ مِنْ اَسْلَا اِنّامًا عَدَا نَے فرما دیا اِنّامًا لَیْسَسَ مِنْ اَسْلَا اِنّامًا عَدا اِنْ اِنْدَا کُول وَ ہودرکوع میں)

42۔ ""بشر" اصل لغت میں کھال کی اوپر والی سطح کو کہتے ہیں۔ تھوڑی سی مناسبت سے آدمی کو بشر کھنے لگے۔ شایداس لفظ کے میاں اختیار کرنے میں یہ نکتہ ہوکہ تم کو خدا کا بدیٹا اور پیارا تو درکنار، شریف اور ممتاز انسان بھی نہیں کھا جا سکتا۔ صرف بشرہ اور شکل وصورت کے لحاظ سے خدا کے پیدا کئے ہوئے ایک معمولی آدمی کھلائے جاسکتے ہو جن کی پیدائش بھی اسی معتاد طریقہ سے ہوئی ہے جس طرح عام انسانوں کی ہوتی ہے بچر مجلا ابنیت کا وہم کدھرسے راہ پاسکتا ہے۔

٨٠ کيونکه وہ ہي جانتا ہے که کون بخشے کے لائق ہے اور کسے سزا دی جائے۔

۸۱۔ تو جے وہ اپنی رحمت اور حکمت سے معاف کرنا چاہے یا عدل وانصاف سے سنزا دینا چاہے اس میں کون مزاحم ہوسکتا ہے نہ کسی مجرم کے لئے یہ گنجائش ہے کہ اس کے قلمروآسمان وزمین سے باہر نکل جائے اور نہ یہ کہ مرنے کے بعد دوسری زندگی میں کہیں اور بھاگ جائے۔

۸۲۔ اہل کتاب کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت کا حکم: یعنی ہمارے احکام و شرائع نہایت تو ضیح کے ساتھ کھول کھول کر بیان کرتے ہیں اس رکوع کے شروع سے بنی اسرائیل (یہود و نصاریٰ) کی مختلف قسم کی شرارتوں اور حاقتوں کو بیان فرما کر بیا بتلایا تھا کہ اب ہمارا رسول تمہارے پاس آچکا جو تمہاری غلط کاریوں کو واضح کرتا ہے اور تم کو ظلمت سے نکال کر نور کی طرف لے جانا چاہتا ہے۔ اس کے بعداس پر متنبہ فرمایا کہ اب نور ہدایت کی طرف جانا دو چیزوں پر موقوف ہے۔ ایک بیہ کہ خدا تعالیٰ کی صحیح معرفت ماصل کرو اور مخلوق و خالق کے تعلق کے متعلق غلط عقیرے مت جاؤ۔ لَقَدْ کَفَرَ الَّذِیْنَ قَالُو ٓ إِنَّ اللّٰهَ هُوَ الْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَمَ سے يہاں تک اس جز كا بيان تھا۔ دوسرى چيزيه ہے كه نبى الانبياء الله اليه إيان لاؤ جو تام انبیائے سابقین کے کالات کے جامع اور شرائع الهیہ کے سب سے بڑے اور آخری شارع ہیں اس جزو کا بیان اس آیت يَّاهُلَ الْكِتْبَ قَدْ جَآءَ كُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتْرَةٍ الْخَمْسَ كَيالَا هِــ

۸۳۔ حضرت میخ کے بعد تقریبا چھ سوبرس سے انبیاء کی آمد کا سلسلہ منقطع ہو چکا تھا۔ ساری دنیا الا ماشاء اللہ جمل، غفلت اور اوہام واہواء کی تاریکیوں میں پڑی تھی۔ ہدایت کے پراغ گل ہو چکے تھے۔ ظلم و عدوان فساد والحاد کی گھٹا تمام آفاق پر چھارہی تھی اس وقت سارے جمان کی اصلاح کے لئے خدا نے سب سے بڑا ہادی اور نذیر و بشیر جمیجا جو جاہلوں کو فلاح دارین کے راستے بتلائے غافلوں کو اپنے انداز و تخویف سے بیدار کرے اور پہت ہمتوں کو بشارتیں سنا کر ابھارے۔ اسطرح ساری مخلوق پر خدا کی ججت تام ہو گئی۔ کوئی مانے یا نہ مانے۔

۸۴۔ یعنی تم اگر اس پیغمبر کی بات نہ مانو گے تو ندا کو قدرت ہے کہ کوئی دوسری قوم کھڑی کر دے جواس کے پیغمبر کو پوری طرح قبول کرے گی اور پیغمبر کا ساتھ دے گی خدا کا کام کچھ تم پر موقوف نہیں۔

> وَ إِذْ قَالَ مُؤلِمَى لِقَوْمِهِ لِقَوْمِ اذْكُرُوْا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيْكُمْ أَنْبِيَآ ءَ وَجَعَلَكُمْ مُّلُوكًا لِلَّ وَّ اللَّكُمْ مَّا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِّنَ الْعُلَمِينَ 🗟

> يْقَوْمِ ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِيَ كَتَبَ اللهُ لَكُمْ وَلَا تَرْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خُسِرِينَ 🖺

۲۰۔ اور جب کہا موسی نے اپنی قوم کو اے قوم یاد کرو احیان اللہ کا اپنے اوپر [۸۵] جب پیدا کئے تم میں نبی [۸۲] اور کر دیاتم کو بادشاه [۸۷] اور دیاتم کو جو نهیں دیا تھاکسی کو جان میں [^^]

۲۱۔ اے قوم داخل ہوزمین پاک میں جو مقرر کر دی ہے اللہ نے تمہارے واسطے [۸۹] اور یہ لوٹو اپنی پیٹھ کی طرف پھر جا پڑو گے نقصان میں [۹۰]

قَالُوُا لِمُوَسِّى إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ لَكُو وَ إِنَّا لَنَ نَّدُخُلَهَا حَتَّى يَخُرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّ فَإِنَّ يَخُرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّ فَإِنْ يَخُرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا لَاخِلُونَ عَ

قَالَ رَجُلْنِ مِنَ الَّذِيْنَ يَخَافُوْنَ اَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمُ الْبَابَ فَإِذَا عَلَيْهِمُ الْبَابَ فَإِذَا عَلَيْهِمُ الْبَابَ فَإِذَا دَخُلُوا عَلَيْهِمُ الْبَابَ فَإِذَا دَخَلُتُمُونَ أَنْ وَعَلَى اللهِ دَخَلْتُمُونَ أَنْ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤُمِنِيْنَ عَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤُمِنِيْنَ عَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤُمِنِيْنَ عَلَى اللهِ

قَالُوَا يُمُوسَى إِنَّا لَنُ نَّدُخُلَهَا آبَدًا مَّا دَامُوا فِيها فَاذُهَبُ آنت وَرَبُّكَ فَقَاتِلاً إِنَّا هَهُنَا فِيها فَاذُه شِ

۲۲۔ بولے اے موسی وہاں ایک قوم ہے زبردست

[19] اور ہم ہر گرزوہاں نہ جاویں گے یہاں تک کہ وہ نکل
جاویں اس میں سے پھر اگر وہ نکل جاویں گے اس میں
سے توہم ضرور داخل ہوں گے [19]

ا کہ دو مردول نے اللہ سے ڈرنے والوں میں سے کہ خدا کی نوازش تھی ان دو پر [۹۳] گھس جاؤ ان پر حله کر کے دروازہ میں پھر جب تم اس میں گھس جاؤ گے تو تم ہی غالب ہو گے [۹۳] اور اللہ پر بھروسہ کرواگر یقین رکھتے ہو [۹۵]

۲۷۔ بولے اے موسی ہم ہرگزینہ جاویں گے ساری عمر جب تک وہ رمیں گے اس میں سوتو جا اور تیرا رب اور تم دونوں لڑو ہم تو یہیں بیٹھے ہیں [۹۶]

۸۵۔ موضح القرآن میں ہے کہ حضرت ابراہیم اپنے باپ کا وطن چھوڑنگے اللہ کی راہ میں اور ملک شام میں آگر مٹھہے اور مدت تک ان کے اولا دینہ ہوئی تب اللہ تعالیٰ نے بشارت دی کہ تیری اولا دبہت چھیلاؤں گا اور زمین شام انکو دوں گا اور نبوت، دین کتاب اور سلطنت ان میں رکھوں گا۔ چھر حضرت موسیٰ کے وقت وہ وعدہ پوراکیا۔ بنی اسرائیل کو فرعون کی برگار سے خلاص کیا اور اس کو غرق کیا اور ان کو فرمایا کہ جاد کرو عمالتہ سے ملک شام فیچ کر لوچھر ہمیشہ وہ ملک شام تمہارا ہے حضرت موسیٰ نے بارہ شخص بارہ قبائل بنی اسرائیل پر سردار کئے تھے ان کو بھیجا کہ اس ملک کی خبر لاویں وہ خبرلائے تو ملک شام کی بہت خوبیاں بیان کیں اور وہاں جو عالقہ مسلط تھے ان کا زور و قوت بیان کیا حضرت موسیٰ نے ان کو کھا کہ تم قوم کے سامنے ملک کی خوبی بیان کرواور دشمن کی قوت کا ذکر مت کرو۔ ان میں سے دوشخص اس عکم پر رہے اور دس نے خلاف کیا۔ قوم نے ساتو نامردی کرنے لگی اور عابی کہ چھر الے مصر چلے جائیں۔ اس تقصیر کی وجہ سے چالیس برس فتح میں دیر لگی۔ اس قدر مدت جنگوں میں جھیجے چھر تے چاہا کہ بھرا لئے مصر چلے جائیں۔ اس تقصیر کی وجہ سے چالیس برس فتح میں دیر لگی۔ اس قدر مدت جنگوں میں جھیجے پھر تے

رہے۔ جب اس قرن کے لوگ مر پلے مگر وہ دو شخص کہ وہ ہی حضرت موسی کے بعد خلیفہ ہوئے ان کے ہاتھ سے فتح ہوئی۔

۸۱۔ بنی اسرائیل پراللہ کی تعمق کا ذکر: یعنی تمہارے جداعلیٰ حضرت ابراہیم سے لے کر آج تک کتنے نبی تم میں پیدا کئے۔ مثلاً حضرت اسمعیل، اسحیٰ، یعقوب، یوسف، اور خود موسیٰ وہارون پھر ان کے بعد بھی یہ ہی سلسلہ مدت دراز تک ان میں قائم رکھا۔

۸۷۔ یعنی فرعونیوں کی ذلیل ترین غلامی سے آزادی دلا کر انکے اموال واملاک پر قالبن کیا اور اس سے پہلے تم ہی میں سے حضرت یوسف کو مصر کے خوائن اور سلطنت پر کیسا تسلط عطا فرمایا۔ پھر مستقبل میں بھی حضرت سلیان وغیرہ نبی اور بادشاہ پیدا کئے۔ گویا دین اور دنیا دونوں کی اعلیٰ نعمتوں سے تم کو سرفراز کیا کیونکہ دینی مناصب میں سب سے بڑا منصب نبوت اور دنیوی اقبال کی آخری عدآزادی اور بادشاہت ہے یہ دونوں چیزیں مرحمت کی گئیں۔

۸۸۔ یعنی اس وقت جب موسی کویہ نظاب فرما رہے تھے بنی اسرائیل پر تمام دنیا کے لوگوں سے زیادہ خداکی نوازشیں ہوئیں اور اگر اَحَدًا مِّنَ اللَّهُ لَمُعِینَ اَللَّمُ اللَّهُ عَلَىٰ کُو عَمُوم پر عمل کیا جائے تو یہ اس لئے صحیح نہ ہوگا کہ امت محمد یہ کی نسبت نود قرآن میں تصریح ہے۔ گُذَتُمْ خَدِّرُ اُمَّةً اُخْدِ جَتْ لِلنَّاسِ (آل عمران رکوع ۱۲) اور کَذْلِكَ جَعَلَنْكُمْ اُمَّةً وَّ سَطًا لِّتَكُو نُو الشَّهَدَآءَ عَلَىٰ النَّاسِ (بقرہ رکوع ۱۷)۔ عَلَى النَّاسِ (بقرہ رکوع ۱۷)۔

۸۹ \_ یمودیوں کوارض مقدس میں دافلے کا حکم اور انکی بزدلی: یعنی خدا نے پیشتر حضرت ابراہیم سے وعدہ فرمایا تھا کہ تیری اولا د کویہ ملک دوں گا۔ وہ وعدہ ضرور پورا ہونا ہے۔ خوش قسمت ہوں گے وہ لوگ جن کے ہاتھوں پر پورا ہو۔

۹۰ یعنی جهاد فی سبیل الله میں بزدلی اور پست مهمتی دکھا کر غلامی کی زندگی کی طرف مت مجاگو۔

۹۱ یعنی بهت قوی ہیکل، تنومنداور پر رعب۔

9۲۔ یعنی مقابلہ کی ہمت ہم میں نہیں۔ ہاں بدون ہاتھ پاؤں ہلائے پکی پکائی کھالیں گے۔ آپ معجزہ کے زور سے انہیں نکال دیں۔

۹۳۔ وہ دوشخص حضرت یوشع بن نون اور کالب ابن یوقنا تھے جو غدا سے ڈرتے تھے۔ اس لئے عالقہ وغیرہ کا کچھے ڈران کو نہ رہا ہرکہ تر سیداز حق وتقویٰ گزید۔ تر سدازوے جن وانس وہرکہ دید۔

۹۴\_ یعنی ہمت کر کے شہر کے بچھائک تک تو چلو ۔ پھر خدا تم کو غالب کرے گا۔ خدا اسی کی مدد کرتا ہے جو خود بھی اپنی مدد کرے۔ 98۔ توکل کا مفہوم: معلوم ہواکہ اسباب مشروعہ کو ترک کرنا توکل نہیں۔ "توکل"" یہ ہے کہ کسی نیک مقصد کے لئے انتہائی کوشش اور جماد کرے پھر اس کے مشرو منتج ہونے کے لئے غدا پر بھروسہ رکھے۔ اپنی کوشش پر نازاں اور مغرور نہ ہو۔ باقی اسباب مشروعہ کو چھوڑ کر خالی امیدیں باندھتے رہنا توکل نہیں تعطل ہے۔

91۔ یہ اس قوم کا مقولہ ہے جو نکھنُ اَبُلْؤُا اللهِ وَاَحِبَّآ ؤُهٗ کا دعویٰ رکھتی تھی۔ مگریہ گناخانہ کلمات انکے متمر تمرد و طغیان سے کچھ بھی متبعد نہیں۔

قَالَ رَبِّ إِنِّى لَآ اَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِى وَاجِئ فَالَ رَبِّ إِنِّى لَا اَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَاجِئ فَافُرُقُ بَيْنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ الْفْسِقِينَ عَ

قَالَ فَاِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمُ اَرْبَعِيْنَ سَنَةً عَلَيْهِمُ اَرْبَعِيْنَ سَنَةً عَلَيْهِمُ اَرْبَعِيْنَ سَنَةً عَلَيْهُوْنَ فِي الْآرُضِ طُفَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ عَلَى الْقَوْمِ الْفُسِقِيْنَ شَيْ الْفُسِقِيْنَ شَيْ

73۔ بولا اے رب میرے میرے اختیار میں نہیں مگر میری جان اور میرا بھائی [۹۷] سوجدائی کر دے توہم میں اور اس نافرمان قوم میں [۹۸]

71۔ فرمایا تحقیق وہ زمین حرام کی گئی ہے ان پر چالیں برس سر مارتے بھریں گے ملک میں سوتوافسوس نہ کر نافرمان لوگوں پر

94۔ حضرت موسی علیہ السلام کی دعا؛ حضرت موسیٰ نے سخت دلگیر ہوکر یہ دعا فرمائی۔ پونکہ تمام قوم کی عدول حکمی اور بزدلانہ عصیان کو مثاہدہ فرمارہ بھے۔ اسلئے دعامیں بھی اپنے اور ہارون کے سواکہ وہ بھی نبی معصوم تھے اور کسی کا ذکر نہیں کیا۔ یوشع اور کالب بھی دونوں کے ساتھ تبعلآ گئے۔

48۔ مسلمانوں اور یہود کا اس عکم میں موازنہ: یعنی جدائی کی دعاجی اور ظاہری طور پر تو قبول نہ ہوئی ہاں معنوی جدائی ہوگئن کہ وہ سب تو عذاب الہی میں گرفتار ہوکر جیران و سرگردال پھرتے تھے اور حضرت موسی وہارون علیما السلام پیغمبرانہ اطمینان اور پورے قلبی سکون کے ساتھ اپنے منصب ارثاد واصلاح پر قائم رہے۔ جلیے کسی بستی میں عام وہا پھیل پڑے اور ہزاروں بیاروں کے مجمع میں دو چار تندرست اور قوی القلب ہول جو ان کے معالجہ، چارہ سازی اور تفقد احوال میں مشغول رہیں۔ اگر فافری تی بیئن نکا کا ترجمہ "جدائی کر دے" کی جگہ "فیصلہ کر دے" ہوتا تو یہ مطلب زیادہ واضح ہو جاتا۔ حضرت شاہ صاحب کھتے ہیں کہ یہ سب قصہ اہل کتاب کو سنایا اس پر کہ تم پیغمبر آفرالزمان کی رفاقت نہ کرو گے جلیے تمارے اجداد نے حضرت موسی کی رفاقت چھوڑ دی

تھی اور جماد سے جان چرا بیٹھے تھے۔ تو یہ نعمت اوروں کو نصیب ہوگی۔ چنانچہ نصیب ہوئی۔ ایک لمحہ کے لئے اس سارے رکوع کو سامنے رکھ کر امت محمد یہ کے احوال پر غور کیجئے ان پر خدا کے انعامات ہوئے جو نہ پہلے کسی امت پر ہوئے نہ آیندہ ہوں گے ان کے لئے خاتم الانبیاء سیدالرسل کٹٹٹٹلیکم کوابدی شریعت دے کر بھیجا۔ ان میں وہ علماء اورائمہ پیدا کئے جو ہاوجود غیرنبی ہونے کے انبیاء کے وظائف کو نہایت خوش اسلوبی سے انجام دیتے رہے۔ ایسے الیے خلفاء نبی علیہ السلام کے بعد امت کے قائد بنے جنوں نے سارے جمان کو اخلاق اور اصول سیاست وغیرہ کی ہدایت کی۔ اس امت کو بھی جماد کا حکم ہوا۔ عالقہ کے مقابلہ میں نہیں روئے زمین کے تام جارین کے مقابلہ میں۔ محض سرزمین شام فتح کرنے کے لئے نہیں بلکہ شرق وغرب میں کلمۃ اللہ بلند کرنے اور فتنہ کی جڑ کاٹنے کے لئے بنی اسرائیل سے خدا نے ارض مقدسہ کا وعدہ کیا تھا لیکن اس امت سے یہ فرمایا وَعَدَاللَّهُ الَّذِيْنَ امَنُوَامِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِيْنَهُمُ الَّذِي ارْتَضِي لَهُمْ وَلَيُبَدِّ لَنَّهُمْ مِّنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ اَمْنًا (نور ركوع) الربني اسرائیل کو موسیٰ نے جاد میں پیٹے پھیرنے سے منع کیا تھا تو اس امت کو بھی خدا نے اس طرح خطاب کیا آیا ہے الَّذِینَ الْمَنُوَّا إِذَالَقِيْتُهُمُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا زَحْفًا فَلَا تُوَلُّوْهُمُ الْآدْبَارَ (الفال رَكُوع ٢) انجام يه مواكه ضرت موى ً ك رفقاء توعالقہ سے ڈرکر یہاں تک کھ گذرے کہ فاذھب اَنْتَ وَ رَبُّكَ فَقَاتِلآ انَّاهِ هُنَا قَعِدُوْنَ تم اور تمہارا پرورد گار جاکر لڑو ہم یہاں بیٹے میں ۔ لیکن اصحاب محمد النّائيّائِ نے یہ کہا کہ خدا کی قسم اگر آپ سمندر کی موجوں میں گھس جانے کا حکم دیں گے تو ہم اسی میں کود پڑیں گے اور ایک شخص بھی ہم میں سے علیحدہ نہیں رہے گا۔ امید ہے کہ خدا آپ کو ہماری طرف سے وہ چیز د کھلائے گا جس سے آپ کی آنکھیں ٹھنڈی ہو جائیں گی۔ ہم اپنے پیغمبر کے ساتھ ہوکر اس کے داہنے اور بائیں آگے اور پیچھے ہر طرف جاد کریں گے خدا کے فضل سے ہم وہ نہیں ہیں جنول نے موسیٰ سے کمہ دیا تھا فاڈھَبُ اُنْتَ وَ رَبُّكَ فَقَاتِلًا انَّاهٰ هُنَا قَعِدُوْنَ اس كايہ نتيجہ ہے كہ جتنى مدت بنى اسرائيل فتومات سے محروم ہوكر وادى تيہ ميں بھٹتے رہے اس سے كم مدت میں محد رسول اللہ النَّائِیِّلِیِّم کے اصحاب نے مشرق و مغرب میں ہدایت و ارشاد کا جھنڈا گاڑ دیا ۔ رضی اللہ عنهم و رضواعینہ ذلک کمن خثی رہہ۔

وَاتُلُ عَلَيْهِمُ نَبَا ابُنَىُ ادَمَ بِالْحَقِّ اِذُ قَرَّبَا قُاتُلُ عَلَيْهِمُ نَبَا ابُنَىُ ادَمَ بِالْحَقِّ اِذُ قَرَّبَا قُورُ بَانًا فَتُقُبِّلَ مِنْ اَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبَّلُ مِنَ اللَّخُرِ عَالَ لَاَقْتُلَنَّكُ عَقَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مُنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مُنَ اللَّهُ مَا مُنَا اللَّهُ مُنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مُنَ اللَّهُ مُنَ اللَّهُ مُنَ اللَّهُ مُنَ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنَ اللَّهُ مُنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنْ الللْمُ اللَّهُ مِنْ الللْمُ مُنَ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللْمُ اللَّهُ مُنْ الللْمُ مُنْ الللْمُ مُنْ الللْمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللْمُ مُنْ الللْمُ مُنْ الللْمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللْمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ

لَبِنُ بَسَطَتَ إِلَى يَدَكَ لِتَقْتُلَنِي مَآ اَنَا بِبَاسِطٍ يَّدِى إِلَيْكَ لِأَقْتُلَكَ الِّيِّ اَخَافُ اللهَ بِبَاسِطٍ يَّدِى إِلَيْكَ لِأَقْتُلَكَ الِيِّ اَخَافُ اللهَ رَبَّ الْعُلَمِينَ عَ

إِنِّىَ أُرِيْدُ أَنْ تَبُوِّ أَ بِإِثْمِى وَ إِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أُرِيْدُ أَنْ تَبُوِّ أَ بِإِثْمِى وَ إِثْمِكَ فَتَكُوْنَ مِنْ أَصْحٰبِ النَّارِ وَذَٰلِكَ جَزَوُا النَّارِ وَذَٰلِكَ جَزَوُا الظَّلِمِينَ أَنْ

۲۷۔ اور سنا ان کو عال واقعی آدم کے دو بیٹوں کا [۹۹] جب نیاز کی دونوں نے کچھ نیاز اور مقبول ہوئی ایک کی اور نہ مقبول ہوئی دوسرے کی [۱۰۰] کہا میں تجھ کو مار ڈالوں گا [۱۰۰] وہ بولا اللہ قبول کرتا ہے تو پرہیزگاروں سے [۱۰۰]

۲۸۔ اگر تو ہاتھ چلادے گا مجھ پر مارنے کو میں نہ ہاتھ چلاؤں گا تجھ پر مارنے کو اسلامی ہوں اللہ سے جو چلاؤں گا تجھ پر مارنے کو اسلامی ڈرتا ہوں اللہ سے جو پرورد گارہے سب جمان کا [۱۰۲]

19۔ میں چاہتا ہوں کہ تو حاصل کرے میرا گناہ اور اپنا گناہ
[8.4] پھر ہو جاوے تو دوزخ والوں میں اور یہی ہے سزا
ظالموں کی [1.4]

99۔ قابیل اور ہابیل کا قصہ: یعنی آدم کے دو صلبی بیٹوں قابیل و ہابیل کا قصہ ان کو سناؤ کیونکہ اس قصہ میں ایک بھائی کے دوسرے بھائی کی مقبولیت اور تقویٰ پر حمد کرنے اور اسی غیظ میں اس کو ناحق قتل کر ڈالنے کا ذکر ہے اور ناحق خون کرنے کے عواقب بیان کئے ہیں پیچلے رکوع میں یہ بتلایا تھاکہ بنی اسرائیل کو جب یہ عکم دیا گیا کہ ظالموں اور جابروں سے قتال کرو تو نوفزدہ ہوکر بھا گئے لگے۔ اب ہابیل و قابیل کا قصہ سنانا اس کی تنہید ہے کہ متقی اور مقبول بندوں کا قتل جو شدید ترین جرائم میں سے ہوکر بھا گئے لگے۔ اب ہابیل و قابیل کا قصہ سنانا اس کی تنہید ہے کہ متقی اور مقبول بندوں کا قتل جو شدید ترین جرائم میں سے اور جس سے ان لوگوں کو بے انتہا تنہید و تشدید کے ساتھ منع کیا گیا تھا اس کے لئے یہ ملعون ہمیشہ کیسے مستعداور تیار نظر آتے ہیں غدا کے سب سے بڑے پینمبر کے خلاف ازراہ بغض و حمد کیسے کیسے منصوبے میں پہلے بھی کتانے نبیوں کو قتل کیا اور آج بھی خدا کے سب سے بڑے پینمبر کے خلاف ازراہ بغض و حمد کیسے کیسے منصوبے گائھ تھے رہے ہیں۔ گویا ظالموں اور شریروں کے مقابلہ سے جان پرانا اور بے گناہ معصوم بندوں کے خلاف قتل واسر کی سازشیں کرنا یہ اس قوم کا شیوہ رہا ہے اور اس پر ذکھ کُھ آئی الله کو آجوی بھی رکھتے ہیں۔ اس تقریر کے موافی قابیل و

ہایل کا قصہ پھراں پر مِنْ اَجُلِ ذٰلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِيِّ اِسْرَآءِيْلَ الآية كَى تفريع يہ سب تمهيد ہوگى اس مضمون كى جواس قصہ اور تفریع کے ختم پر فرمایا۔ وَلَقَدْ جَآءَ تُهُمْ رُسُلُنَا جِا لَبَیِّنْتِ ثُمَّ اِنَّ كَثِیْرًامِنْهُمْ بَعْدَ ذٰلِكَ فِی الْاَرْضِ لَمُسْرِ فُوْنَ ۖ إِنَّمَا جَزِّوُا الَّذِیْنَ یُحَارَبُوْنَ اللهَ وَ رَسُوْلَهُ الْحُ

۱۰۰ یعنی آدم دستور کے موافق ہو لڑکی ہابیل کے نکاح میں دینا چاہتے تھے قابیل اس کا طلبگار ہوا۔ آخر صنرت آدم کے اشارہ سے دونوں نے خدا کے لئے کچھ نیاز کی کہ جس کی نیاز مقبول ہو جائے لڑکی اس کو دے دی جائے۔ آدم کو خالباً یہ یقین تھا کہ ہابیل ہی کی نیاز مقبول ہوگی ایسا ہی ہوا۔ آئش آسمانی ظاہر ہوئی اور ہابیل کی نیاز کو کھا گئی۔ یہ علامت اس وقت قبول عنداللہ کی تھی۔

۱۰۱۔ قابیل یہ دیکھ کی آئش حید میں جلنے لگا اور بجائے اس کے کہ مقبولیت کے وسائل اختیار کرتا غیظ و غضب میں اپنے تقیقی جھائی کو قتل کی دھمکیاں دینے لگا۔

۱۰۲۔ یعنی ہابیل نے کہا کہ میرا اس میں کیا قصور ہے۔ خدا کے یہاں کسی کی زبر دستی نہیں چلتی تقویٰ چلتا ہے گویا میری نیاز جو قبول کرلی گئی اس کا سبب تقویٰ ہے۔ تو بھی اگر تقویٰ اختیار کر لے تو خدا کو تجھ سے کوئی صد نہیں ۔

10- صفرت شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ "اگر کوئی ناحق کسی کو مارنے لگے اس کو رضت ہے کہ ظالم کو مارے اور اگر صبر کرے تو شادت کا درجہ ہے" اور یہ حکم اپنے مسلمان بھائی کے مقابلہ میں ہے۔ ورنہ جمال انتقام و مدافعت میں شرعی مصلحت و ضرورت ہو وہاں ہاتھ پاؤں توڑ کر بیٹے رہنا جائز نہیں۔ مثلاً کا فرول یا باغیوں سے قال کرنا۔ وَ الَّذِیْنَ إِذَاۤ اَصَابَهُمُ الْبَغَیٰ هُمُ مَا يَنْتَصِدُ وَ نَ (شوریٰ رکوع ۲)۔

۱۰۲ میں اپنے ہاتھ رنگین نہ کروں ایوب سختیانی فرماتے تھے کہ امت محدید میں سے پہلا شخص جس نے اس آیت پر عل کر کے میں اپنے ہاتھ رنگین نہ کروں ایوب سختیانی فرماتے تھے کہ امت محدید میں سے پہلا شخص جس نے اس آیت پر عل کر کے دکھلایا عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ ہے (ابن کثیر) جنوں نے اپنا گلا کوڑا دیا لیکن اپنی رضا سے کسی مسلمان کی انگلی نہ کلئے دی۔ محمل عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ دوسرے گناہوں کے ساتھ عاصل کر لے۔ ابن جریر نے مفسرین کا اجاع نقل کیا ہے کہ ""باثمی" کے معنی یہی میں۔ باقی جنوں نے یہ لکھا ہے کہ قیامت میں مظلوم کے گناہ ظالم پر ڈالے جائیں گے وہ مضمون بھی ایک حیثیت سے صبحے ہے مگر محققین کے نزدیک وہ اس آیت کی تفیر نہیں۔ اب ہابیل کے کلام کا عاصل یہ ہواکہ اگر تو نے ایک حیثیت سے صبحے ہے مگر محققین کے نزدیک وہ اس آیت کی تفیر نہیں۔ اب ہابیل کے کلام کا عاصل یہ ہواکہ اگر تو نے

یہ ہی ٹھان لی ہے کہ میرے قتل کا وبال اپنے سرر کھے تومیں نے بھی ارادہ کر لیا ہے کہ کوئی مدافعت اپنی جانب سے نہ کروں حتی کہ ترک عزیمت کا حرف بھی مجھ پر نہ آنے یائے۔

۱۰۱<u>۔</u> یعنی تیرے عمر بھر کے گناہ تجھ پر ثابت رہیں اور میرے نون کا گناہ پڑھے اور مظلومیت کی وجہ سے میرے گناہ اتریں (موضح القرآن )

فَطَوَّعَتُ لَهُ نَفُسُهُ قَتُلَ اَخِيْهِ فَقَتَلَهُ فَتُلَ اَخِيْهِ فَقَتَلَهُ فَا فَكَالَهُ فَا فَكَالَهُ فَا فَعَدَلَهُ فَاصْبَحَ مِنَ الْخُسِرِيْنَ عَ

فَبَعَثَ اللّٰهُ غُرَابًا يَّبُحَثُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيهُ اللهِ عُرَابًا يَّبُحَثُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيهُ اللهُ عُرَابًا يَبُحَثُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيهُ اللهِ الله

۳۰۔ پھراس کو راضی کیا اسکے نفس نے نون پر اپنے معانی کے [۱۰۰] پھر اسکو مار ڈالا سو ہو گیا نقصان اٹھانے والوں میں [۱۰۸]

۳۱۔ پھر بھیجا اللہ نے ایک کوا جو کریدتا تھا زمین کو تاکہ اس کو دکھلا دے کس طرح چھپاتا ہے لاش اپنے بھائی کی بولا اے افسوس مجھ سے اتنا نہ ہو سکا کہ ہوں برابر اس کوے کی کہ میں چھپاؤں لاش اپنے بھائی کی [۱۰۹] پھر لگا پیتا نے [۱۰۹]

۱۰۸۔ ثاید ابتداء میں کچھ بھیک ہوگی۔ شدہ شدہ نفس امارہ نے نیال پہنتہ کر دیا اور یہ ہی کیفیت عموماً معاصی کی ابتداء ہوتی ہے۔
۱۰۸ ظلم اور قطع رحم کی سیزا دنیا میں: دنیوی خسران تو یہ کہ ایسا نیک بھائی جو قوت بازو بنتا ہاتھ سے کھویا اور نود پاگل ہوکر مرا۔ عدیث میں ہے کہ ظلم اور قطع رحم دوگناہ ایے ہیں جن کی سیزا آخرت سے پہلے یہاں بھی ملتی ہے۔ اور اخروی خسران یہ کہ ظلم، قطع رحم، قتل عمد اور بدامنی کا دروازہ دنیا میں کھول دینے سے ان سب گناہوں کی سیزا کا مستوجب ہوا اور آیندہ بھی بعنے اس نوعیت کے گناہ دنیا میں کئے جائیں گے سب میں بانی ہونے کی وجہ سے اس کی شرکت رہی جیسا کہ حدیث میں مصرح ہے۔ اوعیت کے گناہ دنیا میں کئے جائیں گے سب میں بانی ہونے کی وجہ سے اس کی شرکت رہی جیسا کہ حدیث میں مصرح ہے۔ اور ایسان مرا نہ تھا اس لئے قتل کے بعد اس کی سمجھ میں نہ آیا کہ لاش کو کیا کہ ایسان مرا نہ تھا اس لئے قتل کے بعد اس کی سمجھ میں نہ آیا کہ لاش کو کیا کرے۔ آخر ایک کوے کو دیکھا کہ زمین کرید رہا ہے یا دوسرے مردہ کوے کو مٹی ہٹا کر زمین میں چھپارہا ہے اسے دیکھر کم چھ مقل کے مدردی میں اس جانور سے بھی آئی کہ میں بھی اپنے بھائی کی لاش کو د فن کر دوں اور افوس بھی ہوا کہ میں عقل و فہم اور بھائی کی ہمدردی میں اس جانور سے بھی

گیا گذرا ہوا شایداسی لئے مق تعالیٰ نے ایک ادنیٰ جانور کے ذریعہ سے اسے تنبیہ فرمائی کہ وہ اپنی وحثت اور حاقت پر کچھ شرمائے۔ جانورں میں کوے کی یہ خصوصیت ہے کہ اپنے بھائی کی لاش کو کھلا چھوڑ دینے پر بہت شور مجاتا ہے۔

۱۱۔ پپتانا وہ نافع ہے جس کے ساتھ گناہ سے معذرت وانکسار اور فکر وتدارک بھی ہو۔ اس موقع پر اس کا پپتانا حق عالیٰ کے عصیان پر نہیں بلکہ اپنی بدحالی پر تھا جو قتل کے بعد اسے لاحق ہوئی۔

مِنَ اَجُلِ ذَٰلِكَ عَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِيَ اِسْرَآءِيلَ انَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفُسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ اَوْ فَسَادٍ فِي الْآرُضِ فَكَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيْعًا وَمَنْ الْآرُضِ فَكَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيْعًا وَمَنْ الْحَيَا النَّاسَ جَمِيْعًا الْحَيَا النَّاسَ جَمِيْعًا وَلَقَدُ جَآءَتُهُمُ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنْتِ ثُثُمَّ إِنَّ وَلَقَدُ جَآءَتُهُمُ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنْتِ ثُثُمَّ إِنَّ وَلَقَدُ جَآءَتُهُمُ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنْتِ ثُثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُمُ بَعْدَ ذَلِكَ فِي الْآرُضِ كَثِيرًا مِنْهُمُ بَعْدَ ذَلِكَ فِي الْآرُضِ لَمُسْرِفُونَ عَلَى الْمَارِيْقِ

إِنَّمَا جَزَّوُا الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُتَقَتَّلُوَّا أَوْ يُسَعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُتَقَتَّلُوَّا أَوْ يُصَلَّعُ أَيْدِيهُمْ وَ اَرْجُلُهُمْ مِّنْ يُصَلَّبُوا أَوْ يُنْفَوا مِنَ الْأَرْضِ لَا ذَٰلِكَ لَهُمْ خِلَافٍ أَوْ يُنْفَوا مِنَ الْأَرْضِ لَا ذَٰلِكَ لَهُمْ خِرَى فَى اللَّاخِرَةِ عَذَابُ خِرْقُ فِى اللَّخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمُ فِي اللَّخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمُ فِي اللَّخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمُ فِي اللَّاخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمُ فِي اللَّاخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمُ فَي اللَّاخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمُ فَي اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

۳۱۔ اسی سبب سے لکھا ہم نے [""] بنی اسرائیل پر کہ جو کوئی قتل کرے ایک جان کو بلا عوض جان کے یا بغیر فعاد کرنے کے ملک میں [""] تو گویا قتل کر ڈالا اس نے سب لوگوں کو اور جس نے زندہ رکھا ایک جان کو تو گویا زندہ کر دیا سب لوگوں کو [""] اور لا چکے میں انکے گویا زندہ کر دیا سب لوگوں کو [""] اور لا چکے میں انکے پاس رسول ہمارے کھلے ہوئے عکم [""] پھر بہت لوگ یاس رسول ہمارے کھلے ہوئے علم [""] پھر بہت لوگ کرتے میں دست درازی کرتے میں اس پر بھی ملک میں دست درازی

۳۳۔ یہی سزا ہے ان کی جو لڑائی کرتے ہیں اللہ سے اور اسکے رسول سے اور دوڑتے ہیں ملک میں فیاد کرنے کو [۱۱۱] ان کو قتل کیا جائے یا سولی چڑھائے جاویں یا کائے جاویں ان کے ہاتھ اور پاؤں مخالف جانب سے [۱۱۱] یہ ان کے ہاتھ اور پاؤں مخالف جانب سے [۱۱۱] یہ ان کی رسوائی ہے دنیا میں اور ان کے لئے آخرت میں کی رسوائی ہے دنیا میں اور ان کے لئے آخرت میں بڑاعذاب ہے [۱۱۹]

۳۲۔ مگر جنہوں نے توبہ کی تمہارے قابو پانے سے پہلے توجان لوکہ اللہ بخشے والا مهربان ہے [۳۰]

۳۵۔ اے ایان والو ڈرتے رہو اللہ سے اور ڈھونڈو اس تک وسیلہ [اما] اور جماد کرو اس کی راہ میں تاکہ تمہارا بھلا ہو[۱۲۲]

إِلَّا الَّذِيْنَ تَابُوًا مِنْ قَبُلِ أَنْ تَقُدِرُوْا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوٓ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيثُمْ ﴿ يَّايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَابْتَغُوَّا إِلَيْهِ الْوَسِيْلَةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيْلِهِ لَعَلَّكُمْ

الا۔ یعنی ناحق قتل میں جو دنیوی اور اخروی خسران ہے اور جو بدنتائج اس پر مرتب ہوتے میں حتی کہ خود قاتل بھی اس حرکت کے بعد بیا اوقات پچتا اور کف افوس ملتا ہے۔ اسی سبب سے ہم نے بنی اسرائیل کویہ ہدایت کی کہ الخ الد ایک بے گناہ قتل تمام انسانوں کا قتل ہے: ملک میں فیاد کرنے کی بہت سی صورتیں میں۔ مثلاً اہل حق کو دین حق سے روکے یا پیغمبروں کی اہانت کرے یا العیاذ باللہ مرتد ہوکر اپنے وجود سے دوسروں کو مرتد ہونے کی ترغیب دے۔ وقس علیٰ ذلک۔ ۱۱۳ یعنی اول روئے زمین پر بڑاگناہ یہ ہی ہوا کہ قابیل نے ہابیل کو قتل کیا۔ اس کے بعد رسم پڑ گئی اسی سبب سے تورات میں اس طرح فرمایا کہ ""ایک کومارا جیسے سب کومارا"" یعنی ایک کے ناحق خون کرنے سے دوسرے بھی اس جرم پر دلیر ہوتے ہیں۔

تواس حیثیت سے جو شخص ایک کو قتل کر کے بدامنی کی جو قائم کر تا ہے گویا وہ سب انسانوں کے قتل اور عام بدامنی کا دروازہ کھول رہا ہے اور جو کسی ایک کو زندہ کرتا یعنی کسی ظالم قاتل کے ہاتھ سے بچاتا ہے گویا وہ اپنے عمل سے سارے انسانوں کے بچانے اور مامون کرنے کی دعوت دے رہا ہے۔"

۱۱۲۔ مترجم ؓ نے بینات سے کھلے ہوئے حکم مراد لئے۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ بینات سے وہ کھلے کھلے نشان مراد لئے جائیں جن سے کسی پیغمبر کے من عنداللہ ہونے کی تصدیق ہوتی ہو۔

الے یعنی بنی اسرائیل کے بہت سے لوگ ایسے کھلے نشان دیکھ کر اور ایسے کھلے احکام من کر بھی اپنے ظلم و طغیان اور دست درازیوں سے باز نہ آئے انبیائے معصومین کو قتل اور آپس میں ناحق خون کرنا ان کا ہمیشہ سے وتیرہ رہا ہے اور آج بھی خاتم الانبیاء النافی آبا کے (معاذاللہ) قتل یا ایذا رسانی اور مسلمانوں کی تذلیل کے لئے ہر قسم کی ناپاک سازشیں کرتے رہتے ہیں اور اتنا نہیں سمجھتے کہ جب حکم تورات کے موافق کیف مااتفق کسی ایک آدمی کا ناحق مار ڈالنا اتنا بڑا جرم ہے کہ گویا اس کا قاتل تمام دنیا کے

انسانوں کا قاتل ہے تو دنیا کے سب سے زیادہ کامل واکل انسان اور سب سے زیادہ مقبول و مقدس جاعت کے قتل و ایذا رسانی کے دریے ہونا اور ان سے لڑائی اور مقابلہ کے لئے کمر باندھنا خدا کے نزدیک کتنا ہماری جرم ہو گا۔ خدا کے سفراء سے لڑائی تو در تقیقت خدا ہی سے لڑائی کرنا ہے۔ شایداسی لئے اگلی آیت میں ان لوگوں کی دنیوی اور افروی سزا کا ذکر کیا گیا ہے جو خدا اور پیغمبرسے لڑائی کرتے ہیں یا دنیا میں طرح طرح کے فیاد پھیلا کر مسرفون فی الارض کے مصداق بنتے ہیں۔

117 بدامنی پھیلانے والوں کی سزا: یعنی بدامنی کرنے کو اکثر مفسرین نے اس جگہ رہزنی اور ڈکیتی مرادلی ہے مگر الفاظ کو عموم پر رکھا جائے تو مضمون زیادہ وسیع ہوجاتا ہے۔ آیت کی جوشان نزول اعادیث صیحہ میں بیان ہوئی وہ بھی اس کی مقتضی ہے کہ الفاظ کو ان کے عموم پر رکھا جائے۔ "اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کرنا" یا ""زمین میں فیاد اور بدامنی پھیلانا" یہ دو لفط ایسے ہیں جن میں کفار کے علی، ارتداد کا فتنہ، رہزنی، ڈکیتی، ناحق قتل و نہب، مجرمانہ سازشیں اور مغیانہ پر ویکینڈا سب داخل ہوسکتے ہیں اور ان میں سے ہر جرم ایسا ہے جس کا از کا ب کرنے والا ان چار سزاؤں میں سے جو آگے مذکور ہیں کسی نہ کسی کا ضرور مشحق شھرتا ہے۔ میں داہنا ہاتھ اور بایاں یاؤں۔

۱۱۸ کمیں اور لے جاکر انہیں قید کر دیں کا ہو مذہب الامام ابی حنیفہ

119۔ ڈاکوؤں کے احوال چار ہو سکتے تھے (۱) قتل کیا ہو مگر مال لینے کی نوبت نہ آئی (۲) قتل بھی کیا اور مال بھی لیا (۳) مال چھین لیا مگر قتل نہیں کیا (۴) نہ مال چھین سکے نہ قتل کر سکے قصد اور تیاری کرنے کے بعد ہی گرفتار ہو گئے۔ چاروں عالتوں میں بالتر تیب یہ ہی چار سزائیں میں جو بیان ہوئیں۔

۱۲۰ توبہ سے حقوق اللہ کی معافی: یعنی مذکورہ بالا سمزائیں جو عدود اور حق اللہ کے طور پر تھیں وہ گرفتاری سے قبل توبہ کر لینے سے معاف ہوں ۔ حقوق اللہ کی معاف نہیں ہوں گے۔ مثلاً اگر کسی کا مال لیا تھا توضان دینا ہوگا، قتل کیا تھا تو قصاص لیا جائے گا۔ ہاں ان چیزوں کے معاف کرنے کا حق صاحب مال اور ولی مقول کو عاصل ہے (تنبیہ) اس عد کے سوا باقی عدود مثلاً عدزنا، عد شرب خم، عد سرقہ، عد قذف توبہ سے مطلقا ساقط نہیں ہوئیں۔

۱۲۱۔ لفظ وسلہ کی تفییر: وسلہ کی تفییر ابن عباس، مجاہد، ابو وائل، حن وغیرہ ہم اکابر سلف نے قربت سے کی ہے۔ تو وسلہ دُھوندُ نے کے معنی بیہ ہونگے کہ اس کا قرب و وصول تلاش کرو۔ قتادہ نے کہا ای تقربوا الیہ بطاعة و العمل بما یہ ضبیہ غداکی نزدیکی عاصل کرواس کی فرمانبرداری اور پہندیدہ عمل کے ذریعہ سے ایک شاعر کھتا ہے اِذا غفل الواثون عدنا لو

صلنا۔ وعاد التصافی بیننا والو سائل۔ اس میں یہ ہی معنی قرب واتسال کے مراد میں۔ اور وہ جو عدیث میں آیا ہے کہ وسید جنت میں ایک ہندات ہیں اعلیٰ منزل ہے جو دنیا میں سے کسی ایک ہندہ کو ملے گی۔ آپ النہ النہ ایک ہنت کی تمام منزلوں میں وہ سب میرے لئے خدا سے وہی مقام طلب کیا کرو۔ تو اس مقام کا نام بھی وسید اسی لئے رکھا گیا کہ جنت کی تمام منزلوں میں وہ سب سے باند واقع ہوا ہے ۔ ہمرطال پہلے فرمایا کہ در ہواللہ سے لیکن یہ ڈرالیا منیں جیسے آدمی سانب بچھویا شیر بھیڑیے سے ڈر کر دور بھا گتا ہے۔ بلکہ اس بات سے ڈرنا کہ کہیں اس کی نوشنودی اور رحمت سے دور نہ جا پڑو۔ اس لئے انتھو اللہ کے بعد وَ ابْسَعَفُو اللّهِ الْوَسِیدَلَةَ فرمایا یعنی اس کی نوشنودی اور رحمت سے دور نہ جا پڑو۔ اس لئے انتھو اللہ کے بعد وَ ابْسَعَفُو اللّهِ اللّهِ سِیدَلَة فرمایا یعنی اس کی ناثوشی اور بعد و بجر سے ڈرکر قرب و وصول عاصل کرنے کی کوشش کرو۔ اور ظاہر ہے کہ کسی چیز سے قریب ہم اسی وقت ہو سے میں جبکہ درمیانی راستہ قطع کر لیں جس پر چل کر اس کے پاس پہنے سے ہوں۔ اس کو فرمایا وَ جَاهِدُوْ ا فِیْ سَمِیتِلِه، جماد کرو

۱۲۲۔ پیچھے رکوع کے آخر میں ان لوگوں کی دنیوی و اخروی سزا بیان فرمائی تھی جو خدا اور رسول سے جنگ کرتے اور ملک میں بدامنی اور فعاد پھیلاتے ہیں۔ اس رکوع میں مسلمانوں کو ان سزاؤں سے ڈرا کر بتلایا گیا کہ جب ثقی اور بدبخت لوگ خدا اور رسول سے امن و سے جنگ کریں تو تم اپنی کوشش اور حن عمل سے امن و سکون قائم کرنے کی فکر کرو۔

إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَوُ اَنَّ لَهُمْ مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا وَ مِثْلَهُ مَعَهُ لِيَفْتَدُوا بِهِ مِنْ عَذَابِ يَوْمِر الْقِلْمَةِ مَا تُقُبِّلَ مِنْهُمُ وَلَهُمْ عَذَابُ يَوْمِر الْقِلْمَةِ مَا تُقُبِّلَ مِنْهُمُ وَلَهُمْ عَذَابُ الْلِيْمُ اللَّهُمُ عَذَابُ الْلِيْمُ اللَّهُمُ اللِّهُمُ اللَّهُمُ اللْهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ الل

يُرِيْدُونَ أَنْ يَّخْرُجُوا مِنَ النَّارِ وَمَا هُمْ

۳۹۔ بولوگ کا فرمیں اگر ان کے پاس ہو بو کچھ زمین میں ہے۔ سارا اور اس کے ساتھ اتنا ہی اور ہو تاکہ بدلہ میں دیں اپنے قیامت کے عذاب سے تو ان سے قبول منہ ہو گا اور ان کے واسطے عذاب دردناک ہے [۱۳۳]

۳۷۔ چاہیں گے کہ نکل جاویں آگ سے اور وہ اس سے

## بِخْرِجِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُتَقِيّمُ عَ

وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوَّا اَيْدِيهُمَا جَزَآءٌ بِمَا كَسَبَا نَكَالًا مِّنَ اللهِ ﴿ وَاللهُ عَزِيْزُ حَكِيْمُ ﴿

نکلنے والے نہیں اور ان کے لئے عذاب دائمی ہے[۱۲۳]

۳۸۔ اور پوری کرنے والا مرد اور پوری کرنے والی عورت کاٹ ڈالو انکے ہاتھ [۴۸] سزا میں ان کی کائی کی تنبیہ ہے اللہ کی طرف سے [۲۲] اور اللہ غالب ہے حکمت والا [۲۲]

۱۲۳۔ نجات مال سے عاصل نہیں ہوتی: پچھلی آیت میں بتلایا تھاکہ انسان خدا سے ڈرنے اس کا قرب عاصل کرنے اور اس کی راہ میں جاد کرنے ہی سے فلاح و کامیابی کی امید کر سکتا ہے۔ اس آیت میں متنبہ فرما دیا کہ جن لوگوں نے خدا سے روگر دانی کی وہ آخرت میں اگر روئے زمین کے سارے خزانے بلکہ اس سے بھی زائد خرچ کر ڈالیں گے اور فدیہ دے کر عذاب الهی سے چھوٹنا چاہیں گے تویہ ممکن نہ ہوگا۔ غرض وہاں کی کامیابی تقویٰ، ابتخائے وسیلہ اور جماد فی سبیل اللہ سے عاصل ہوتی ہے رشوت اور فدیہ سے نہیں ہوسکتی۔

۱۲۴۔ اعادیث کثیرہ سے ثابت ہے کہ بہت سے گنگار مومنین ایک مدت تک دوزخ میں رہ کر پھر نکالے جائیں گے اور حق تعالیٰ اپنے فضل ورحمت سے جنت میں داخل کرے گا۔ یہ آیت ان اعادیث کے مخالف نہیں کیونکہ یہاں شروع آیت سے صرف کفار کا عال بیان کیا گیا ہے۔ مومنین کے متعلق اس آیت میں کوئی حرف نہیں۔

۱۲۵۔ پوری کی سزا: یعنی پہلی مرتبہ پوری کرے تو داہنا ہاتھ گئے پر سے کاٹ دو۔ باقی تفاصیل کتب فقہ میں ملیں گی پچھلے رکوع میں ڈکیتی وغیرہ کی سزا ذکر کی گئی تھی۔ درمیان میں بعض مناسبات کی وجہ سے جن کو ہم بیان کر چکے ہیں مومنین کو چند ضروری نصائح کی گئیں۔ اب پھر اسی پچھلے مضمون کی تحمیل کی جاتی ہے۔ یعنی وہاں ڈکیتی کی سزا مذکور ہوئی تھی اس آیت میں پوری کی سزا بتلا دی۔

۱۲۹۔ سخت سنزاؤں کی حکمت: یعنی جو سنزا چور کو دی جا رہی ہے وہ مال مسروق کا بدلہ نہیں بلکہ اس کے فعل سرقہ کی سنزا ہے اگلہ اسے اور دوسرے چوروں کو تنبیہ ہو جائے۔ بلاشہ جمال کہیں یہ حدود جاری ہوتی ہیں دوچار ہی کی سنزایابی کے بعد چوری کا دروازہ قطعا بند ہو جاتا ہے۔ آج کل مدعیان تہذیب اس قسم کی حدود کو وحثیانہ سنزا سے موسوم کرتے ہیں لیکن چوری کرنا اگر ان صاحبوں کے زددیک کوئی ممذب فعل نہیں ہے تو یقینا آپ کی ممذب سرا؟ اس غیر ممذب وستربد کے استیصال میں کامیاب نہیں ہو سکتی۔ اگر تھوڑی ہی وحثت کا تکل کرنے سے بہت سے پور مہذب بنائے باسکتے ہوں تو عاملین تہذیب کو نوش ہونا پاتھ پاسکتے ہوں اس کے تہذیبی مثن میں اس وحثت سے مدد مل رہی ہے۔ بعض نام نهاد مفسر بھی اس کوشش میں میں کہ قطع ید (باتھ کاٹنے) کی سزا کو پوری کی انتہائی سزا قرار دے کر اس سے ہلکی سزا دہی کا اغتیار شریعت ھے سے عاصل کر لیں مگر مشکل یہ ہے کہ مذتوبی کی سزا کو پوری کی اس سے ہلکی سزا قرآن کریم میں کہیں موجود ہے اور مذعمد نبوت یا عمد صحابہ میں اس کی کوئی نظیر پائی گئے۔ کیا کوئی شخص یہ دعوی کر سکتا ہے کہ استے طویل عرصہ میں بعنے پور پکڑے گئے ان میں ایک بھی ابتدائی پور نہ تھا جی پر کم از کم بیان بوازی کی طور پر قطع یہ سے ہلکی کوئی ابتدائی سزا باری کی جاتی ۔ کسی ملحد نے پرانے زمانہ میں اس مدسرقہ پر یہ بھی شبہ کیا تھا کہ جب شریعت نے ایک ہاتھ کی دیت پانودینار رکھی ہے تواتنا قیمتی ہاتھ جس کے کٹنے پر پانودینار واجب ہوں دس پانچ روپیہ کہ پوری میں کس طرح کاٹا با سکتا ہے ایک عالم نے اس کے جواب میں کیا خوب فرمایا انبھا لما کانت امینہ شمید فیامین تھا وہ قیمتی تھا جب پوری کر کے خائن ہوا تو ذلیل ہوا۔

۱۲۷۔ چونکہ غالب ہے اس لئے اسے حق ہے کہ جو چاہے قانون نافذکر دے کوئی چون و پراں نہیں کر سکتا۔ لیکن چونکہ حکمت والا مجھی ہے اس لئے یہ اختال نہیں کہ محض اپنے اختیار کامل سے کام لے کر کوئی قانون بے موقع نافذکرے۔ نیزوہ اپنے ناتواں بندوں کے اموال کی حفاظت کا کوئی انتظام نہ کر سکے یہ اس کی عزت اور غلبہ کے منافی ہے اور چوروں ڈاکوؤں کو یونہی آزاد چھوڑ دے یہ اس کی عزت اور غلبہ کے منافی ہے اور چوروں ڈاکوؤں کو یونہی آزاد چھوڑ دے یہ اس کی عزت اور غلبہ کے منافی ہے اور چوروں ڈاکوؤں کو یونہی آزاد چھوڑ دے یہ اس کی حکمت کے خلاف ہے۔

فَمَنُ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَاصْلَحَ فَإِنَّ اللهَ يَتُونُ عَلَيْهِ ﴿ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ﴿ يَتُونُ اللهَ مَفُورٌ رَّحِيْمٌ ﴿ اللهَ اللهَ مَلُكُ السَّمُوتِ وَ اللهَ مَلُكُ السَّمُوتِ وَ اللهَ مُلُكُ السَّمُوتِ وَ اللهَ مُلُكُ السَّمُوتِ وَ اللهَ مُلُكُ السَّمُوتِ وَ اللهَ مُلُكُ السَّمُوتِ وَ اللهَ مُنْ يَشَاءُ وَيَغُفِرُ لِمَنْ اللهَ لَهُ مُلُكُ المَّمُوتِ وَ اللهَ مُنْ يَشَاءُ وَيَغُفِرُ لِمَنْ اللهَ لَهُ مَنْ يَشَاءُ وَيَغُفِرُ لِمَنْ اللهَ اللهُ ال

يَّشَا ءُ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴿

۳۹۔ پھر جس نے توبہ کہ اپنے ظلم کے پیچھے اور اصلاح کی تو اللہ قبول کرتا ہے اس کی توبہ بیشک اللہ بخشے والا مہربان ہے [۱۲۸]

۳۰۔ تجھ کو معلوم نہیں کہ اللہ ہی کے واسطے ہے سلطنت آسمان اور زمین کی عذاب کرے جس کو چاہے اور اللہ سب چیز پر قادر ہے [۱۲۹]

يَّايُّهَا الرَّسُولُ لَا يَحُرُنُكَ الَّذِيْنَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفُر مِنَ الَّذِينَ قَالُوٓ المَنَّا بِأَفُواهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنُ قُلُوبُهُمْ عُ وَمِنَ الَّذِيْنَ هَادُوُا ۚ سَمَّعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّعُونَ لِقَوْمِ اخْرِيْنَ لَا لَمْ يَأْتُوكَ لَا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِه ۚ يَقُولُونَ إِنَّ اُوْتِيْتُمُ هٰذَا فَخُذُوْهُ وَ اِنْ لَّمْ تُؤْتَوْهُ فَاحْذَرُوا لَمْ وَمَنُ يُردِ اللَّهُ فِتُنَتَهُ فَلَنُ تَمُلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَيْئًا اللهِ اللَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَنَ يُطَهِّرَ قُلُوْبَهُمْ لَا لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيُ الْمُعْ فِي الْأَخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيْمٌ ﴿

الا۔ اے رسول غم یہ کر ان کو جو دوڑ کر گرتے ہیں کفر
میں [۳] وہ لوگ جو کہتے ہیں ہم مسلمان ہیں اپنے منہ
سے اور ان کے دل مسلمان نہیں اور وہ جو یہودی
ہیں [۳] جاسوسی کرتے ہیں جھوٹ بولنے کے لئے وہ
جاسوس ہیں دوسری جاعت کے جو تجھ تک نہیں
آئے [۳] بدل ڈالتے ہیں بات کو اس کا محمکانہ چھوڑ
کر [۳] کہتے ہیں اگر تم کو بیہ حکم ملے تو قبول کر لینا اور بیہ
عکم نہ ملے تو بچتے رہنا [۳۳] اور جس اللہ نے گمراہ کرنا چاہا
موتو اس کے لئے کچھ نہیں کر سکتا اللہ کے ہاں [۳۵] بیہ
وہی لوگ ہیں جن کو اللہ نے نہ چاہا کہ دل پاک کرے ان
کے [۳۳] ان کو دنیا میں ذلت ہے اور ان کو آخرت میں
بڑا عذا ب

۱۲۸۔ چورکی توبہ قابل قبول ہے: یعنی توبہ اگر ٹھیک ٹھیک ہوجس کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ چوری کا مال مالک کو واپس کرے اور اگر تلف ہو گیا ہو تو ضان دے اور ضان نہ دے سکے تو معاف کرائے۔ اور اپنے فعل پر نادم ہواور آئندہ کے لئے اس سے مجتنب رہنے کا عزم رکھے۔ تواس طرح کی توبہ سے امید ہے کہ حق تعالیٰ افروی عقوبت جس کے مقابلہ میں دنیوی سزاکی کچھ تقیقت نہیں اس پر سے اٹھا لے۔

179۔ جب حقیقی سلطنت و عکومت اسی کی ہے تو بلاشہ اسی کو یہ افتیار ہو گاکہ جے مناسب جانے معاف کر دے اور جے اپنے حکمت و عدل کے موافق سزا دینا چاہے سزا دے اور نہ صرف یہ کہ اسے معاف کرنے اور سزا دینے کے کلی افتیارات عاصل ممیں بلکہ ان افتیارات کے استعال سے کوئی روکنے والا بھی نہیں کیونکہ ہر چیز پر وہ پوری قدرت رکھتا ہے۔

۱۳۰ مدود الله میں تحریف کا ایک واقعہ: پچھلی آیات میں ڈکیتی اور چوری وغیرہ کی حدود بیان کی گئی تھیں۔ اب بعض ان اقوام کا عال سناتے ہیں جنوں نے حدود اللہ میں تحریف کر کے اپنے کو عذاب عظیم کا متحق مٹھمرایا۔ ان کا مفصل واقعہ بغوی نے یہ لکھا ہے کہ خیبر کے ایک یہودی مرد اور عورت نے جو کنوارے نہ تھے زنا کیا۔ باوجودیکہ تورات میں اس جرم کی سزارجم (سکٹار کرنا) تھی مگر ان دونوں کی بڑائی مانع تھی کہ یہ سزا جاری کی جائے۔ آپس میں یہ مثورہ ہوا کہ یہ شخص جویثرب میں ہے (یعنی محمد ان کی کتاب میں زانی کے لئے رہم کا عکم نہیں کوڑے مارنے کا ہے تو بنی قریظہ کے یہود میں سے کچھ آدمی ان کے اللہ ا پاس بھیجو کیونکہ وہ ان کے ہمسایہ ہیں اور ان سے صلح کا معاہدہ بھی کر چکے ہیں۔ وہ ان کا خیال معلوم کر لیں گے چنانچہ ایک جاعت اس کام کے لئے روانہ کی گئی کہ نبی کریم الٹی آیا کم کا عندیہ معلوم کر لے کہ زانی محض کی کیا سزا تجویز کرتے ہیں ۔ اگر وہ کوڑے مارنے کا حکم دیں توان پر رکھ کر قبول کر لو۔ اور رہم کا حکم دیں تو مت مانو۔ ان کے دریافت کرنے پر حضور کیٹی آپٹی نے فرمایا کہ تم میرے فیصلہ پر رضامند ہو گے انہوں نے اقرار کر لیا خدا کی طرف سے جبرئیل رہم کا حکم لے آئے مگر وہ لوگ اپنے اقرار سے مچر گئے آخر حضور النَّائِیِّہ نے فرمایا کہ فدک کا رہنے والا ابن صوریاتم میں کیبا شخص ہے؟ سب نے کھا کہ آج روئے زمین پر شرائع موسویہ کا اس سے زیادہ جاننے والا کوئی نہیں۔ آپ الٹھ ایکٹو نے اس کو بلوایا اور نہایت ہی شدید علف دے کر پوچھا کہ تورات میں اس گناہ کی سزاکیا ہے؟ باوجودیکہ دوسرے یہود اس حکم کو چھپانے کی ہر ممکن کوشش کر رہے تھے جس کا پردہ حضرت عبداللہ بن سلام کے ذریعہ سے فاش ہو چکا تھا۔ تاہم ابن صوریا نے جوان کا مسلم معتمد تھاکسی نہ کسی وجہ سے اس کا اقرار کر لیاکہ وہ بیشک تورات میں اس جرم کی سزارجم ہی ہے۔ بعدہ اس نے سب حقیقت ظاہر کی کہ کس طرح یہود نے رجم کواڑا کر زما کی سزایہ رکھ دی کہ زانی کو کوڑے لگائے جائیں اور کالا منہ کر کے اور گدھ پر الٹا سوار کرا کر گشت کرایا جائے۔ الحاصل حضور پر نور الٹی آیٹی نے ان دونوں مرد و عوت پر رجم کی سنزا جاری کی۔ اور فرمایا کہ اے اللہ آج میں پہلا شخص ہوں جس نے تیرے عکم کو دنیا میں زندہ کیا اس کے بعد کہ وہ اسے مردہ کر چکے تھے ۔ یہ واقعہ ہے۔

ا۱۳۔ یعنی منافقین اور یہود بنی قریظہ ۔

۱۳۲۔ سمیون کے معنی: ساعون کے معنی ہیں بہت زیادہ سننے والے اور کان دھرنے والے پھر بہت زیادہ سننا کبھی توجاسوسی پراطلاق کیا جاتا ہے اور کبھی اس کے معنی ہوتے ہیں بہت زیادہ قبول کرنے والا جیسے سمع اللہ لمن حمدہ میں سننے کے معنی قبول کرنے والا جیسے سمع اللہ لمن حمدہ میں سننے کے معنی قبول کرنے کے ہیں۔ مترجم نے یہاں پہلے معنی مراد لئے ہیں۔ لیکن ابن جریر وغیرہ محققین نے دوسرے معنی پر عمل کیا

ہے سمعون للکذاب یعنی جھوٹ اور باطل کو بہت زیادہ ماننے اور قبول کرنے والے سماعون لقو مر اخرین یعنی دوسری جاعت جس نے ان کو بھیجا اور خود تمہارے پاس نہیں آئی ان کی بات بہت زیادہ ماننے والے۔

۱۳۳ یعنی خدا کے احکام میں تحریف کرتے میں یا کہیں کی بات کہیں لگا دیتے میں۔

۱۳۳ ۔ یعنی اگر کوڑے لگانے کا حکم ملے تو قبول کروور نہ نہیں ۔ گویا خدا کی شریعت کو اپنی ہوا کے تابع رکھنا چاہتے تھے ۔

170 نیر اور شرکا خالق اللہ ہی ہے: ہدایت و صلالت، نیر و شرکوئی چیز بھی بدون ارادہ خداوندی کے عالم وجود میں نہیں آسکتی یہ ایک ایسا اصول ہے کہ جس کا انکار کرنا اس کے تسلیم کرنے سے زیادہ مشکل ہے۔ فرض کروکہ ایک شخص چوری کرنے کا ارادہ کرتا ہے لیکن خدا کا ارادہ یہ ہے کہ چوری نہ کرے اب و شخص اگر اپنے ارادہ میں کامیاب رہا تو لازم آتا ہے کہ خدا اس کے مقابلہ میں معاذاللہ عاجز ہواور اگر خدا ہی کا ارادہ بندہ کے ارادہ پر غالب رہتا ہے تو لازم آتا ہے کہ دنیا میں تھیں چوری وغیرہ کسی شرکا وجود میں معاذاللہ عاجز ہواور اگر خدا تعالیٰ نیر و شرمیں سے کسی کا مجھی ارادہ نہیں کرتا تو اس سے معاذاللہ اس کا تعطل یا خفلت و سفاہت لازم آتی ہے ۔ تعالیٰ اللہ عن کل الشرور و تقد س۔ ان تمام شقوق پر غور کرنے کے بعد ناچار وہ ہی ماننا پڑے گا کہ کوئی چیز بھی اس کے ارادہ شخلیق کے بدون موجود نہیں ہو سکتی۔ یہ مسئلہ نہایت مہم اور طویل الذیل ۔ ہمارا مقصد ہے کہ اس قسم کے مسائل کے متعلق مسئول کھکر فوائد کے ساتھ ملحق کر دیا جائے ۔ واللہ الموفق۔

۱۳۱۱ یہود کی دائمی گراہی و ذات: اول منافقین اور یہود کا طرز علی بیان فرمایا جس میں یہ چندا عال بالحضوص ذکر کئے گئے۔ ہمیشہ جھوٹ اور باطل کی طرف جھکنا اہل ہو ت کے خلاف جاسوسی کرنا بدباطن اور شریر جاعوں کو مدد پہنچانا۔ ہدایت کی باتوں کو تحریف کر کے بدل ڈالنا۔ اپنی نواہش اور مرضی کے خلاف کسی ہوتا بات کو قبول یہ کرنا۔ جس قوم میں یہ خصال پائی جائیں اس کی مثال الیے مرایش کی سمجھو بو نہ دوا استعال کرے نہ مملک اور مضر چیزوں سے پر ہیز قائم رکھ سکے ابطاء اور ڈاکٹروں کا مذاق اڑائے فھائش کرنے والوں کو گلیاں دے نسخ پھاڑ کر بھینک دے یا اپنی رائے سے اس کے اجزاء بدل ڈالے اور یہ عمد بھی کر لے کہ جو دوا میری نواہش اور مذاق کے خلاف ہوگی کبھی استعال نہ کروں گا۔ ان حالات کی موبودگی میں کوئی ڈاکٹریا طبیب نواہ اس کا باپ ہی کیوں نہ ہواگر معالج سے دست بردار ہو کر یہ ہی ارادہ کر لے کہ ایسے مریش کو اب اس کی بے اعتدالیوں، غلط کاریوں، ضداور ہی کا خمیازہ بھگتے دو تو کیا یہ طبیب کی بے رحمی یا بے اعتنائی کا ثبوت ہو گایا نود مریض کی نود کشی سمجھی جائے گی۔ اب اگر مریض اس بیاری سے ہلاک ہوگیا تو طبیب کو مورد الزام نہیں شھرا سکتے کہ اس نے علاج نہ کیا اور تندرست کرنا نہ چاہا۔ بلکہ بیار نود مریض اس بیاری سے ہلاک ہوگیا تو طبیب کو مورد الزام نہیں شھرا سکتے کہ اس نے علاج نہ کیا اور تندرست کرنا نہ چاہا۔ بلکہ بیار نود

ملرم ہے کہ اس نے اپنے ہاتھوں ہے اپنے کو تباہ کیا اور طبیب کو موقع نہ دیا کہ وہ اس کی صحت واپس لانے کی کوشش کا۔
ملرم ہے کہ اس نے اپنے ہاتھوں ہے اپنے کو تباہ کیا اور اولیک الّذین کم فیر و الله اُن یُکلے ہے کہ اُللہ فیر اللہ فیر اللہ فیر کہ اللہ فیر کہ اللہ اُن یُکلے ہے کہ اللہ کے گراہ کرنا چاہا) اور اولیک الّذین کم فیر و الله اُن یُکلے ہے کہ فان کے دلوں کو پاک کرے) اس کا یہ ہی مطلب ہے کہ خدا نے ان کی سوء استعداد اور بدکاریوں کی وجہ سے اپنی نواللہ اُن یک بوء استعداد اور بدکاریوں کی وجہ سے اپنی نواللہ اُن یک توبا ان کے جہ اس کا یہ ہی مطلب ہے کہ خدا نے ان کی سوء استعداد اور بدکاریوں کی وجہ سے اپنی نوالہ وعنایت ان پر سے اٹھا کہ یک بعدان کے راہ پر آنے اور پاک قبول کرنے کی کوئی توقع نہیں رہی۔ آپ ان کے غم میں اپنی کو جہ اُر وک دیتا اور مجبور کر دیتا کہ وہ کوئی صند اور ہٹ کر ہی نہ سکیں۔ تو بیشک میں تسلیم کرتا ہوں کہ خدا کی تدرت کے مامنے یہ چرکچھ مشکل نہ تھی و کوئی صند اور ہٹ کر ہی نہ سکیں۔ تو بیشک میں تسلیم کرتا ہوں کہ خدا کی تدرت کے سام نے یہ چرکچھ مشکل نہ تھی و کوئی صند اور ہٹ کہ تی نہ سکیں۔ تو بیشک میں تسلیم کرتا ہوں کہ خدا کی اس دنیا کا سام نے یہ کہ اس کہ خدا کی تعدال کی ہمت میں تسلیم کرتا ہوں کہ خدا کی اس دنیا کا میا ہوں کو خبور سے ان کو خبور کے انگلہ می مالہ کی عبار کو خبور کر دیتا کہ وہ خبور کہ کے اندوں کو خبور کر دیا گائے گہ آئے گئم آئ

المرد جاسوسی کرنے والے جھوٹ بولنے کے لئے اور بردے حرام کھانے والے سواگر آویں وہ تیرے پاس تو فیصلہ کر دے ان میں یا منہ پھیر لے ان سے [۱۳۰] اور اگر تو منہ بھیر لے کا ان سے تو وہ تیرا کچھ نہ بگاڑ سکیں گے اور اگر تو فیصلہ کرے تو فیصلہ کر ان میں انصاف کے اور اگر تو فیصلہ کرنے والوں سے بیشک اللہ دوست رکھتا ہے انصاف کرنے والوں کو ایمان

سَمُّعُونَ لِلْكَذِبِ اَكُلُونَ لِلسُّحُتِ فَإِنَّ عَنْهُمُ اَوْ اَعْرِضَ عَنْهُمُ عَلَيْهُمُ اَوْ اَعْرِضَ عَنْهُمُ وَ اَعْرِضَ عَنْهُمُ اَوْ اَعْرِضَ عَنْهُمُ فَكُنْ يَّضُرُّ وَكَ شَيْئًا وَ وَإِنْ تُعْرِضُ عَنْهُمُ فَكَنْ يَّضُرُّ وَكَ شَيْئًا وَ وَإِنْ تُعْرِضُ عَنْهُمُ فَكَنْ يَّضُرُّ وَكَ شَيْئًا وَ وَإِنْ تُعْرِضُ عَنْهُمُ فَكَنْ يَتَضُرُّ وَكَ شَيْئًا وَ إِنْ حَكَمْت فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسُطِ اللَّهُ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ عَلَى اللَّهُ يَعْمِدُ اللَّهُ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ عَلَى اللَّهُ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ عَلَى اللَّهُ يَعْمِدُ اللَّهُ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ عَلَى اللَّهُ يُعْمِدُ اللَّهُ يُعْمِدُ اللَّهُ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ عَلَى اللَّهُ يَعْمِدُ اللَّهُ يُعْمِدُ اللَّهُ يُعْمِدُ اللَّهُ يُعْمِدُ اللَّهُ يُعْمِدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ يُعْمِدُ اللَّهُ يُعْمِدُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُقَالِقِ اللَّهُ اللَّهُ عُلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْشَاعِلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُمْ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلُمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْع

وَ كَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِنْدَهُمُ التَّوَرْىةُ فِيْهَا حُكُمُ اللهِ ثُمَّ يَتَوَلَّوْنَ مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ ٢ عُ وَمَا أُولَيِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴿

إِنَّآ اَنْزَلْنَا التَّوْرِيةَ فِيهَا هُدًى وَّنُورُ أَ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّوْنَ الَّذِيْنَ اَسُلَمُوْا لِلَّذِيْنَ هَادُوًا وَ الرَّبّٰنِيُّونَ وَ الْأَحْبَارُ بِمَا اَسۡتُحۡفِظُوۡا مِنۡ كِتٰبِ اللَّهِ وَكَانُوۡا عَلَيْهِ شُهَدَآءَ ۚ فَلَا تَخْشَوُا النَّاسَ وَاخْشَوْنِ وَلَا تَشُتَرُوا بِالنِيِّ ثَمَنًا قَلِيُلًا ﴿ وَمَنُ لَّمُ يَحُكُمُ بِمَآ اَنْزَلَ اللهُ فَأُولَبِكَ هُمُ الْكُفِرُونَ

م<sup>4</sup>۳۔ اور وہ تجھ کو کس طرح منصف بنائیں گے اور ان کے پاس تو توریت ہے جس میں حکم ہے اللہ کا مچھراس کے چیچے پھرے جاتے ہیں اور وہ ہر گز ماننے والے نهیں میں [۱۳۹]

مہر۔ ہم نے نازل کی توریت کہ اس میں ہدایت اور روشیٰ ہے [۱۳۰] اس پر عکم کرتے تھے پیغمبر جو کہ عکم بردار تھے اللہ کے یہود کو اور حکم کرتے تھے درویش اور عالم [۱۳۱] اس واسطے کہ وہ نگہبان ٹھہرائے گئے تھے اللہ کی کتاب پر اور اس کی خبر گیری پر مقرر تھے [۱۳۲] ہوتم ینہ ڈرولوگوں سے اور مجھ سے ڈرواور مت خریدو میری آیتوں پر مول تھوڑا <sup>[۱۳۳]</sup> اور جو کوئی حکم ینہ کرے اس کے موافق جوکہ اللہ نے آثارا سووہی لوگ ہیں کا فر[۱۳۴]

١٣٧ ـ فيصله ميں انصاف كا حكم: ابن عباس، مجاہد اور عكرمه وغيرہ اكابر سلف سے منقول ہے كہ حضور لِنَّامِيَّا اِبْهُ كويد اختيار ابتداء ميں تها آخر میں جب اسلام کا تسلط اور نفوذ کامل ہوگیا تو ارشاد ہوا و ان احکم بینھم بما انزل الله یعنی ان کے نزاعات کا فیصلہ قانون شریعت کے موافق کر دیا کرو۔ مطلب یہ کہ اعراض اور کنارہ کشی کی ضرورت نہیں۔

۱۳۸۔ قرآن کریم نے بارباراس پر زور دیا ہے کہ کوئی شخص کتنا ہی شرپر ظالم اور بدمعاش کیوں نہ ہو مگر اس کے حق میں بھی تمہارا دامن عدالت ناانصافی کے چھینٹول سے داغدار یہ ہونے پائے۔ یہ ہی وہ خصلت ہے جس کے سمارے زمین و آسمان کا نظام قائم رہ سکتا ہے۔

١٣٩ يهود تورات پر بھي يقين نهيں رکھتے: يعني تعجب کي بات ہے کہ آپ الله الله علم مھمراتے ميں اور جس تورات کو کتاب

آسانی مانتے ہیں اس کے فیصلہ پر بھی راضی نہیں۔ تو حقیقت میں ان کا ایان کسی پر بھی نہیں۔ یہ قرآن پر یہ تورات پر اگلے رکوع میں تورات و انجیل کی مدح فرما کر متنبہ کیا ہے کہ کلیسی عمدہ کتاب اور کلیے علوم ہدایت تھے جن کی ان نالائقوں نے بے قدری کی اور انہیں ایسا ضائع کیا کہ آج اصل چیز کا پتہ لگانا بھی مشکل ہوگیا۔ آخر حق تعالیٰ نے اپنی رحمت کاملہ سے بالکل آخر میں وہ کتاب بھیجی جو ان سب پہلی کتابوں کے مطالب اصلیہ کی محافظ اور مصدق ہے۔ اور جس کی ابدی حفاظت کا انتظام مازل کرنے والے نے نودایئے ذمہ لیا ہے۔ فلہ الحمدوالمنہ۔

۱۲۰۔ یعنی وصول الی اللہ کے طالبین کے لئے ہدایت کا اور شبات و مشکلات کی ظلمت میں پھنس جانے والوں کے لئے روشنی کا کام دیتی ہے۔

۱۴۱۔ تورات نور و ہدایت تھی: یعنی تورات میں ایسا عظیم الثان دستور العل اور آئین ہدایت تھا کہ کثیرالتعداد پیغمبر اور اہل اللہ اور علماء برابر اسی کے موافق حکم دیتے اور نزاعات کے فیصلے کرتے رہے۔

۱<mark>۲۲</mark> یعنی تورات کی حفاظت کا ان کو ذمہ دار بنایا گیا تھا۔ قرآن کریم کی طرح انبا**لد لحافظو**ن کا وعدہ نہیں ہوا۔ توجب تک علماء واحبار نے اپنی ذمہ داری کا احماس کیا تورات محفوظ و معمول رہی آخر دنیا پرست علمائے سوء کے ہاتھوں سے تحریف ہو کر ضائع ہوئی۔

۱۹۲۱۔ اللہ کے کلام میں تحریف نہ کرو: یعنی لوگوں کے نوف یا دنیوی طمع کی وجہ سے آسمانی کتاب میں تبدیل و تحریف مت کرو۔

اس کے احکام واخبار کو مت چھپاؤ اور غدا کی تعذیب وانتقام سے ڈرتے رہو۔ تورات کی عظمت ثان اور مقبولیت جلانے کے بعد یہ خطاب یا توان رؤسا و علماء یمود کو کیا گیا ہے جو نزول قرآن کے وقت موجود تھے کیونکہ انہوں نے عکم رجم سے الکار کر دیا تھا اور نبی کریم الٹی نائیج کے متعلق پیش گوئیوں کو چھپاتے اور ان کے معنی میں عجیب طرح کے ہیر پھیر کرتے تھے۔ اور یا درمیان میں نبی کریم الٹی نائیج کے متعلق پیش گوئیوں کو چھپاتے اور ان کے معنی میں عجیب طرح کے ہیر پھیر کرتے تھے۔ اور یا درمیان میں امت مسلمہ کو نصیحت ہے کہ تم دوسری قوموں کی طرح کسی سے ڈر کریا حب مال و جاہ میں پھنس کر اپنی آسمانی کتاب کو صائع مت کرنا چنانچ اس امت نے بحداللہ ایک حرف بھی اپنی کتاب کا کم نہیں کیا اور آج تک اس کو مبطلین کی تعبیر و تحریف سے محفوظ رکھنے میں کامیاب رہے اور ہمیشہ رہیں گے۔

۱۳۲۷۔ مَآ اَنْزَلَ اللّٰہُ کے موافق حکم نہ کرنے سے غالبایہ مراد ہے کہ منصوص حکم کے وجود ہی سے انکار کر دے اور اس کی جگہ دوسرے احکام اپنی رائے اور خواہش سے تصنیف کر لے۔ جیسا کہ یہود نے حکم رجم کے متعلق کیا تھا۔ توالیے لوگوں کے کافر ہونے میں کیا شبہ ہوسکتا ہے۔ اور اگر مرادیہ ہوکہ مَآ اَنْہَ ٗ لَ اللّٰہُ کو عقیدۃً ثابت مان کر پھر فیصلہ علاً اس کے غلاف کرے تو کافر سے مراد علی کافر ہو گا۔ یعنی اس کی علی حالت کافروں جیسی ہے۔

وَ كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهُ آ أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ لا مداور لا ديام نان راس كتاب مين كه جي ك وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَ الْآنْفَ بِالْآنْفِ وَالْأُذُنَ بِالْأُذُنِ وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ وَالْجُرُوْحَ قِصَاصٌ لَٰ فَمَنُ تَصَدَّقَ بِهِ فَهُوَ كُفَّارَةٌ لَّهُ لَـ وَمَنْ لَّمْ يَحْكُمْ بِمَآ اَنْزَلَ اللهُ فَأُولَبِكَ هُمُ الظِّلِمُونَ 🖀

> وَقَفَّيْنَا عَلَى اثَارِهِمُ بِعِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرِيةِ " وَاتَيْنَهُ الْإِنْجِيْلَ فِيْهِ هُدًى وَّنُوْرُ لَا وَّمُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوَرْبةِ وَهُدًى وَّمَوْعِظَةً لِّلْمُتَّقِينَ ﴿

> وَلۡيَحۡكُمُ اَهۡلُ الۡإِنۡجِيۡلِ بِمَاۤ اَنۡزَلَ اللّٰهُ فِيْهِ ۚ وَمَنُ لَّمَ يَحْكُمُ بِمَآ اَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَٰإِكَ هُمُ الْفُسِقُونَ 🕾

بدلے جی اور آنکھ کے بدلے آنکھ اور ناک کے بدلے ناک اور کان کے بدلے کان اور دانت کے بدلے دانت اور زخموں کا بدلا انکے برابر [۱۳۵] مچھر جس نے معات کر دیا تو وہ گناہ سے پاک ہو گیا [۱۳۹] اور جو کوئی عکم ینہ کرے اس کے موافق جو کہ اللہ نے آثارا سو وہی لوگ میں ظالم [۱۳۷]

۴۷۔ اور چیچھے بھیجا ہم نے انہی کے قدموں پر علیتی مریم کے بیٹے کو [۱۴۸] تصدیق کرنے والا توریت کی جو آگے سے تھے اور اس کو دی ہم نے انجیل جس میں ہدایت اور روشیٰ تھی اور تصدیق کرتی تھی اپنے سے ا گلی کتاب توریت کی اور راہ بتلانے والی اور نصیحت تھی ڈرنے والوں کو [۱۳۹]

، ۲۷۔ اور چاہئے کہ حکم کریں انجیل والے موافق اس کے جوکہ آبارا اللہ نے اس میں اور جوکوئی حکم یہ کرے موافق اس کے جو کہ آثارا اللہ نے سو وہی لوگ ہیں نافرمان

۱۳۵ ۔ تورات میں قصاص کا حکم: قصاص کا یہ حکم شریعت موسوی میں تھا۔ اور بہت سے علمائے اصول نے تصریح کی ہے کہ جو

پیچھلی شرائع قرآن کریم یا ہمارے پیغمبر الٹی آلیکو نقل فرمائیں بشرطید ان کی نسبت کسی جگہ حضور الٹی آلیکو نے کوئی انکار یا ترمیم نہ فرمائی ہوتوہ اس امت کے حق میں بھی تسلیم کی جائیں گی۔ گویا بدون ردوانکار کے ان کوسنانا تلق بالقبول کی دلیل ہے۔

1841۔ یعنی جروح کے قصاص کو معاف کر دینا مجروح کے گناہوں کا کفارہ بن جاتا ہے۔ جیسا کہ بعض احادیث میں اس کی تصریح آئی ہے اور بعض مفسرین نے اس آیت کو جارح کے حق میں رکھا ہے یعنی اگر مجروح نے جارح کو معافی دے دی تو اس کا گناہ معاف ہوجائے گا والراجح ہوالاول۔

۱۴۸ یعنی ان کے نقش قدم پر یہ بھی چلتے تھے۔

۱۴۹۔ انجیل اور صرت عیسی علیہ السلام تورات کی تصدیق کرتے تھے: یعنی صرت عیسی خود اپنی زبان سے تورات کی تصدیق فرماتے تھے اور جو کتاب (انجیل) ان کو دی گئی تھی وہ بھی تورات کی تصدیق کرتی تھی اور انجیل کی نوعیت بھی نور و ہدایت ہونے میں تورات کی طرح تھی۔ احکام و شرائع کے اعتبار سے دونوں میں بہت ہی قلیل فرق تھا و لا حل لکم بعض

الذی حر مر علیہ کم میں اثارہ کیا گیا ہے۔ اور یہ فرق تورات کی تصدیق کے منافی نہیں جیسے آج ہم قرآن کو مانے اور صرف اسی کے احکام کو تسلیم کرنے کے باوجود بھراللہ تام کتب ساویہ کے من عنداللہ ہونے کی تصدیق کرتے میں۔
10. اہل انجیل سے خطاب: یا تو عیمائی جو نزول انجیل کے وقت موجود تھے انکویہ عکم دیا گیا تھا اسی کو یماں نقل فرما رہے ہیں اور ہوسکتا ہے کہ نزول قرآن کے وقت جو عیمائی مخاطب تھے ان سے کھا گیا ہوکہ جو کچھ انجیل میں اللہ تعالیٰ نے آثارا ہے اس کے موافق ٹھیک ٹھیک میں اللہ تعالیٰ نے آثارا ہے اس کے موافق ٹھیک ٹھیک علم کریں۔ یعنی ان پیشن گوئیوں کو چھپانے یا لغو اور ممل تاویلات سے بدلنے کو کوشش نہ کریں جو انجیل میں میں پیغمبر آز الزماں اور مقدس فارقلیط کی نسبت صفرت میے کی زبانی کی گئی میں۔ یہ خدا تعالیٰ کی سخت نافرمانی ہوگی کہ جن ہادی جلیل اور مصلح عظیم کے متعلق صفرت میے یہ فرمائیں کہ جب وہ روح جق آئے گی تو تمہیں سے بئی کی ساری رامیں بتائے گی۔ اسی کی تکذیب پر کمر بستہ ہوکر اسے لئے ابدی ضران قبول کرو۔ کیا مقدس میے اور اس کے پروردگار کی فرمانبرداری کے یہ ہی معنی میں۔

۲۸۔ اور تجو پر آثاری ہم نے کتاب پی تصدیق کرنے والی سابقہ کتابوں کی اور ان کے مضامیں پر نگبان [۱۵۱] سو تو عکم کر ان میں موافق اسکے جو کہ آثارا اللہ نے [۱۵۳] اور انکی نوشی پر مت چل چھوڑ کر سیدھا راستہ جو تیرے پاس آیا [۱۵۳] ہر ایک کو تم میں سے دیا ہم نے ایک دستور اور راہ [۱۵۳] اور اللہ چاہتا تو تم کو ایک دین پر کر دیتا لیکن تم کو آزمانا چاہتا ہے اپنے دیے ہوئے حکموں میں آئی [۱۵۸] اللہ کے پاس تم میں آئی [۱۵۸] اللہ کے پاس تم میں اختلاف تھا آئی ہو جا دے گا جس بات میں تم کو انتلاف تھا [۱۵۸]

وَ اَنْزَلْنَا الْيُكَ الْكِتٰبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتٰبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا اَنْزَلَ اللهُ وَلَا تَتَبِعُ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا اَنْزَلَ اللهُ وَلَا تَتَبِعُ الْمُواّءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ لَي لِكُلِّ اللهُ وَلَا تَتَبِعُ مَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنَهَاجًا وَلَوْ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَّاحِدَةً وَ لَكِنُ شِرْعَةً وَاحِدَةً وَ لَكِنُ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا اللهِ مَرْجِعُكُمْ فَاسْتَبِقُوا اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيُنَبِّتُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ فَي اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيُنَبِّتُكُمْ بَمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ فَي اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيُنَبِّتُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ فَي اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيُنَبِّتُ كُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ فَي اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيُنَبِّتُ كُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ فَي اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيْ فَيْ اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيُنَبِّتُ كُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ فَي اللهِ مَرْجِعُكُمْ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيُنَبِّتُ كُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ وَتَخْتَلِفُونَ فَيْ

ا ۱۵۱ ۔ قرآن مہیمن ہے، مہیمن کی تشریح: مہیمن کے کئی معنی بیان کئے گئے ہیں ۔ امین، غالب، حاکم، محافظ و نگہان اور ہر معنی

کے اعتبار سے قرآن کریم کا کتب سابقہ کے لئے مہیمن ہونا صبیح ہے۔ خدا کی جوامانت تورات وانجیل وغیرہ کتب سماویہ میں ودیعت کی گئن: تھی وہ مع شے زاید قرآن میں محفوظ ہے۔ جس میں کوئی خیانت نہیں ہوئی۔ اور جو بعض فروعی چیزیں ان کتابوں میں اس زمانہ یا ان مخصوص مخاطبین کے حب حال تھیں ان کو قرآن نے منسوخ کر دیا اور جو حقائق ناتمام تھیں۔ ان کی پوری شمیل فرما دی ہے اور جو حصہ اس وقت کے اعتبار سے غیر مہم تھا اسے بالکل نظر انداز کر دیا ہے۔

۱۵۳ آتھ نے ساب سے ساب علیہ وسلم کی شان عصمت اور عصمت انبیاء؛ گذشتہ فائدہ میں ان آیات کی جو شان نزول ہم لکھ کے ہیں اس سے صاب عیاں ہے کہ آیت کا نزول بعداس کے جواکہ آپ شی نی نی نوشی اور نواہش پر چلنے سے الکار فرما چکے تھے۔ تو یہ آیات آپ شی نی آبیت آپ شی نی آبیت آپ شی نی آبیت قدم رہنے کی آلیہ کے لئے نازل ہو ایس ہی سان عصمت پر ثابت قدم رہنے کی آلیہ کے لئے نازل ہو ہوئیں۔ جولوگ اس قوم کی آبیت کو نبی شی نی شان عصمت کے خلاف تصور کرتے ہیں وہ نمایت ہی قاصر الفہم ہیں۔ اول تو ہوئیں۔ جولوگ اس قوم کی آبیت کو نبی شی شی شان عصمت کے خلاف تصور کرتے ہیں وہ نمایت ہی قاصر الفہم ہیں۔ اول تو الصور وہ اس ممنوع چیز کا از کاب کرنا چاہتا تھا۔ دوسرے انبیاء علیم الصور وہ السلم کی معصومیت کا مطلب یہ ہے کہ خداکی معصیت ان سے صادر نمیں ہو سکتی یعنی کسی کام کویہ سمجھتے ہوئے کہ خدا کی معصور السلام کی معصومیت کا مطلب یہ ہے کہ خداکی معصیت ان سے صادر نمیں ہو سکتی یعنی کسی کام کویہ سمجھتے ہوئے کہ خدا کی معصوب کو انبیانہ ہے ہرگزافتیار نمیں کر سکتے۔ اور آگر انفاقا کسی وقت بھول پوک یا رائے واہتا دکی غلطی سے رائج وافعات کی بگھ مربوح و معصوب کو انبیاء کے منافی نمیں۔ ہو سکتی نام کسی کے منافی نمیں۔ بیا کہ صفرت آدم اور بعض دیگر انبیاء کے واقعات شاہد میں۔ اس تھیت کو سمجھ لینے کے بعد و آلا تکتیب کے منافی نمیں۔ بیا کہ صفرت آدم اور بعض دیگر انبیاء کے واقعات شاہد میں۔ اس تھیت کو سمجھ لینے کے ابنا کی دوسری آبات کی مطلب سمجھ میں کوئی خابان نمیں رہنا۔ کیونکہ ان میں صوف اس بات پر متند کیا گیا ہے کہ آپ ان ملمونوں کی دوسری آبات کا مطلب سمجھ میں بلا قصد ان کی نواہشات کے ابناع کی تاباع ک

صورت پیدا ہو جائے۔ مثلاً اسی قصہ میں جو ان آیات کی شان نزول ہے یہود نے کیسی عیارانہ اور پر فریب صورت حضور النی الیج کے سامنے پیش کی تھی کہ اگر آپ النی الیج ان کے حب منشاء فیصلہ کر دیں تو سب یہود مسلمان ہوجائیں گے۔ وہ جانتے تھے کہ اسلام سے بڑھ کر دنیا میں کوئی چیز آپ النی الیج ان کے نزدیک مجوب اور عزیز نہیں۔ ایبے موقع پر امکان تھا کہ بڑے سے بڑا مستقیم انسان بھی یہ رائے قائم کر لے کہ ان کی ایک چھوٹی سے نواہش کے قبول کر لینے میں جب کہ اتنی عظیم انشان دینی منفعت کی انسان بھی یہ رائے قائم کر لے کہ ان کی ایک چھوٹی سے نواہش کے قبول کر لینے میں جب کہ اتنی عظیم انشان دینی منفعت کی توقع ہوکیا مضائقہ ہے۔ اس طرح کے خطرناک اور مزلة الاقدام موقع پر قرآن کریم پینیمبر لیٹی آیکی کو متانب کرتا ہے کہ دیکھو بھول کر بھی کوئی ایسی رائے قائم نہ کر لیجے بوآپ لیٹی آیکی شان رفیع کے مناسب نہ ہو۔ حضور النے آیکی کی کال تقوی اور انتہائی فہم وتدبر تو نزول آیت سے پہلے ہی ان ملاعین کے مگر و فریب کورد کر چکا تھا۔ لیکن فرض کر لیجئے اگر ایسا نہ ہو چکا ہوتا تب بھی آیت کا مضمون عیسا کہ ہم تقریر کر چکے ہیں حضور لیٹی آیکی مثان عصمت کے اصلا مخالف نہیں۔

۱۵۳ شریعتوں کے اختلاف کی حقیقت: یعنی خدا نے ہرامت کا آئین اور طریق کاراس کے اتوال واستعداد کے مناسب جداگانہ رکھا ہے اور باورودیکہ تمام انبیاء اور ملل سماویہ اصول دین اور مقاصد کلیہ میں جن پر نجات ابدی کا مدار ہے باہم متحد اور ایک دوسرے کے مصدق رہے ہیں۔ پھر بھی جزئیات و فروع کے لحاظ سے ہرامت کوان کے ماحول اور مخضوص استعداد کے موافق ناص ناص احکام وہدایات دی گئیں۔ اس آیت میں اس فرعی اختلاف کی طرف اشارہ ہے۔ صبح بخاری کی ایک مدیث میں بو سب انبیاء کو علاقی بھائی فرمایا ہے جن کا باپ ایک ہواور مائیں مختلف ہوں اس کا مطلب بھی یہ ہی ہے کہ اصول سب کے ایک میں اور فروع میں اختلاف ہے اور پونکہ بچے کو تولید میں باپ فاعل و مفیض اور ماں قابل اور محل افاضہ بنتی ہے اس سے نامیت لئین اور فروع میں اختلاف ہے ہوگیا کہ شرائع ساویہ کا اختلاف مخاطبین کی قابلیت واستعداد پر مبنی ہے ورنہ مبداء فیاض میں نامیت لئین و تعدد نہیں ۔ سب شرائع وادیان سماویہ کا سرچشمہ ایک ہی ذات اور اس کا علم ازلی ہے۔

<mark>۵۵</mark>۔ یعنی کون تم میں سے خدا کی مالکیت مطلقہ، علم محیط اور حکمت بالغہ پر یقین کر کے ہرنئے عکم کو حق و صواب سمجھ کر بطوع و رغبت قبول کرتا ہے اور ایک وفادار غلام کی طرح ہر جدید عکم کے سامنے گردن جھ کا دینے کے لئے تیار رہتا ہے۔

101۔ یعنی شرائع کے اختلاف کو دیکھ کر خواہ مخواہ کی قیل و قال اور کج بختیوں میں پڑ کر وقت نہ گنواؤ۔ وصول الی اللہ کا ارادہ کرنے والوں کو علی زندگی میں اپنی دوڑ دھوپ رکھنی چاہئے اور جو عقائد، اخلاق اور اعال کی خوبیاں شریعت ساویہ پیش کر رہی ہے ان کے لینے میں چتی دکھلانی چاہئے۔

۱۵۷۔ توانجام کا خیال کر کے حنات و خیرات کی تحصیل میں متعدی دکھاؤ۔ اختلافات کی سب حقیقت وہاں جاکر کھل جائے

گی۔

وَ أَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ وَلَا تَتَبِعُ الْهُو آءَهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَنْ يَّفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللهُ إلَيْكَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمُ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللهُ إلَيْكَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمُ انْمَايُرِيْدُ اللهُ أَنْ يُصِيْبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُو بِهِمُ أَاتُمَا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيْبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُو بِهِمُ وَانَّ مَا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيْبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُو بِهِمُ وَانَّ مَنَ النَّاسِ لَفْسِقُونَ ﴿ وَمَنْ احْسَنُ الْخَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ فَ وَمَنْ احْسَنُ الْخَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ فَ وَمَنْ احْسَنُ عَمْ اللهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُتُوقِونَ فَيْ وَنَوْنَ فَي اللهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُتُوقِونَ فَي فَي مِنَ اللهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُتُوقِونَ فَي مَنَ اللهِ حُكُمًا لِقَوْمِ لِي يُوقِونَ فَي فَي مِنَ اللهِ حُكُمًا لِقَوْمِ لِيُوقِونَ فَي فَي مِنَ اللهِ حُكُمًا لِقَوْمِ لِي يُوقِونَ فَي فَي مِنَ اللهِ حُكُمًا لِقَوْمِ لِي يُوقِونِهُ اللهِ عَلَى اللهِ مُنَا لِلهُ عَلَى اللهُ مَا لِي لَهُ اللهُ عَلَيْ مِنَ اللهِ مُعَلِي اللهِ عَلَيْ اللهُ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ عَلَيْ اللهُ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهِ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهِ مُنْ اللهُ مِنْ اللهِ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهِ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهِ مُنْ اللهُ مُنْ الله

يَائِهُا الَّذِيْنَ امَنُوَا لَا تَتَخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصْرَى اَوْلِيَاءً بَعْضُهُمُ اَوْلِيَاءُ بَعْضُهُمُ اَوْلِيَاءُ بَعْضُهُمُ اَوْلِيَاءُ بَعْضُهُمُ اَوْلِيَاءُ بَعْضُهُمُ اَوْلِيَاءُ بَعْضُهُمُ لَا يَعْضِ فَوَمَنُ يَتَوَلَّهُمُ مِّنُكُمُ فَإِنَّهُ مِنْهُمُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظّلِمِيْنَ عَ

۱۹۹۔ اور یہ فرمایا کہ عکم کر ان میں موافق اس کے جو کہ اتارا اللہ نے اور مت چل ان کی خوشی پر اور بچتا رہ ان سے کہ تجھ کو بہ کا نہ دیں کسی اسے عکم سے جو اللہ نے اتارا تجھ پر [۱۵۸] چھر اگر نہ مانیں تو جان لے کہ اللہ نے یہی چاہا ہے کہ پہنچا دے انکو کچھ سزا ان کے گناہوں کی [۱۵۹] اور لوگوں میں بہت میں نافرمان [۱۲۰] میں جہ میں کفر کے وقت کا اور اللہ میں بہتر کون ہے عکم کرنے والا یقین کرنے والوں کے واسطے [۱۲۱]

ا۵۔ اے ایان والو مت بناؤیمود اور نصاریٰ کو دوست اللہ دوسرے کے ایان میں دوست میں ایک دوسرے کے اللہ اللہ اللہ اللہ میں سے دوستی کرے ان سے تو وہ النہ میں ہے اللہ مدایت نہیں کرنا ظالم لوگوں کو [۱۲۵]

۱۵۸۔ یعنی آئیں کے اختلافات میں خواہ دنیا کیسی ہی دست وگریباں رہے آپ الله ایکٹی کویہ ہی عکم ہے کہ ما انزل للہ کے موافق عکم دیتے رمیں اور کسی کے کہنے سننے کی کوئی پروانہ کریں۔

۱۵۹۔ گناہوں کی کچھے سزا دنیا میں بھی ملتی ہے: پوری سزا تو قیامت میں ملے گی لیکن کچھے تھوڑی سی سزا دے کریہاں بھی مجرم کو یا دوسرے دیکھنے والوں کوایک گونہ تندبیہ کر دی جاتی ہے۔

۱۶۰ یعنی آپ لٹی آلیا ان لوگوں کے اعراض وانحراف سے زیادہ ملول نہ ہوں۔ دنیا میں فرمانبردار بندے ہمیشہ تصور ہے ہی ہوتے میں وَ مَا ٓ اَکُشُرُ النَّاسِ وَ لَوْ حَرَصْتَ بِمُوْ مِنِیْنَ (یوسف رکوع ۱۱(

۱۱۱۔ یعنی جولوگ خدا کی شمنشاہیت رحمت کاملہ اور علم محیط پریقین کامل رکھتے ہیں ان کے نزدیک دنیا میں کسی کا علم خدا کے علم خدا کے علم خدا کے علم خدا کے علم کے سامنے لائق التفات نہیں ہو سکتا۔ پھر کیا یہ لوگ احکام الهیه کی روشنی آجانے کے بعد ظنون واہواء اور کفر و جاہلیت کے اندھیرے ہی کی طرف جانا پیند کرتے ہیں۔

۱۹۲۱۔ اہل کتاب سے موالات کی ممانعت: اولیاء ولی کی جمع ہے ولی دوست کو بھی کہتے ہیں قریب کو بھی ناصر اور مددگار کو بھی غرض یہ ہے کہ یہود و نصاری بلکہ تمام کفار سے جیہا کہ سورہ نہاء میں تصریح کی گئی ہے مسلمان دوستانہ تعلقات قائم نہ کریں اس موقع پر یہ ملحوظ رکھنا چاہئے کہ موالات مروت و حن سلوک، مصالحت، رواداری اور عدل و انصاف یہ سب چیزی الگ الگ ہیں۔ اہل اسلام اگر مصلحت سمجھیں تو ہر کا فرسے صلح اور عمد و پیچان مشروع طریقہ پر کر سکتے ہیں۔ وَ إِنْ جَنَبحُو الله لِلسَّلْمِ فَاجَنَبحُ لَهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ انفال رکوع ۸) عدل و انصاف کا عکم جیسا کہ گذشتہ آیات سے معلوم ہوچکا مسلم و کا فرہر فرد بشر کے حق میں ہے۔ مروت اور حن سلوک یا رواداری کا برہاؤ ان کفار کے ساتھ ہو سکتا ہے جو جاعت اسلام کے مقابلہ میں دشمنی اور عن کی سروت اور حن سلوک یا رواداری کا برہاؤ ان کفار کے ساتھ ہو سکتا ہے جو جاعت اسلام کے مقابلہ میں دشمنی اور عناد کا مظاہرہ نہ کریں۔ جیسا کہ سورہ ممتحنہ میں تصریح ہے۔ باقی موالات یعنی دوستانہ اعتماد اور برادرانہ مناصرت و معاونت تو کسی مسلمان کو حق نہیں کہ یہ تعلق کسی غیر مسلم سے قائم کرے۔ البتہ صوری موالات جو الا ان تنتقو ا مندھم تقاہ کے تحت میں داخل ہواور عام تعاون جس کا اسلام اور مسلمانوں کی پوزیش پر کوئی برا اثر نہ پڑے اس کی اجازت ہے۔ بعض خلفائے راشدین سے اس بارہ میں جو غیر معمولی تشدید و تصنیق منقول ہے اس کو محض سد ذرائع اور مزدی اعتباط پر مبنی سمجھینا چاہئے۔

197- کفارتمام ایک دوسرے کے دوست ہیں: یعنی مذہبی فرقہ بندی اور اندرونی بغض و عداوت کے باوجود باہم ایک دوسرے سے دوستانہ تعلقات رکھتے میں یمودی یمودی کا، نصرانی نصرانی کا دوست بن سکتا ہے اور جاعت اسلام کے مقابلہ میں سب کفار ایک دوسرے کے دوست اور معاون بن جاتے ہیں۔ الکفرملة واعدة۔

194۔ عبداللہ بن ابی اوراس کے ساتھیوں کا کفر; یعنی ان ہی کے زمرہ میں شامل ہے یہ آیتیں رئیں المنافقین عبداللہ بن ابی کے باہ میں نازل ہوئی تھیں۔ یہود سے اس کا بہت دوستانہ تھا اس کا گان تھا کہ اگر مسلمانوں پر کوئی افتاد پڑی اور پیغمبر الٹی آیتی کی جاعت مغلوب ہو گئی تو یہود سے ہماری یہ دوستی کام آئے گی۔ اسی واقعہ کی طرف اگلی آیت میں اشارہ کیا گیا ہے۔ تو فی الحقیقت یہود کے ساتھ منافقین کی موالات کا اصلی منشا یہ تھا کہ یہود جاعت اسلام کے مدمقابل اور مذہب اسلام کے بدترین دشمن تھے ظاہر ہے کہ جو شخص یہود و نصاریٰ یا کسی جاعت کفار کے ساتھ اس نیت اور حیثیت سے موالات کرے کہ وہ دشمن

اسلام ہے۔ اس کے کفر میں کیا شبہ ہو سکتا ہے۔ منافقین میں کچھ لوگ اور بھی تھے جنوں نے جنگ احد میں لڑائی کا پانسہ بدلا ہوا دیکھ کہنا شہروع کیا تھا کہ ہم تواب فلاں یہودی یا فلاں نصرانی سے دوستانہ گانٹیں گے اور ضرورت پیش آنے پر ان ہی کا مذہب افتیار کر لیں گے اس قاش کے لوگوں کی نسبت بھی وَ مَنْ یَّتَوَ لَّهُمْ مَّنْکُمْ فَانَّهُ مِنْهُمْ کا ظاہری مدلول علانیہ صادق ہے۔ رہے وہ مسلمان جواس قیم کی نبیت اور منثا سے غالی ہو کر یہود و نصاریٰ کے ساتھ دوستانہ تعلقات قائم کریں چونکہ ان کی نبیت بھی قوی خطرہ رہتا ہے کہ وہ کفار کی حدسے زیادہ ہم نشینی اور انتلاط سے متاثر ہو کر رفتہ رفتہ ان ہی کا مذہب افتیار کر لیں ۔ یا کم از کم شعائر کفر اور رسوم شرکیہ سے کارہ اور نفور نہ رہیں۔ اس اعتبار سے فانہ منھم کا اطلاق ان کے حق میں بھی ہو سکتا ہے جلیا کہ حدیث المرامع من احب نے اس مضمون کی طرف توجہ دلائی ہے۔

170۔ یعنی جو لوگ کہ دشمنان اسلام سے موالات کر کے خود اپنی جان پر اور مسلمانوں پر ظلم کرتے ہیں اور جاعت اسلام کے مغلوب و مقبور ہونے کا انتظار کر رہے ہیں ایسی بد بخت معاند اور دغاباز قوم کی نسبت یہ امید نہیں کی جاسکتی کہ وہ کبھی راہ ہدایت پرآئے گی۔

فَتُرَى الَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمُ مَّرَضُ يُسَارِعُونَ فِي فَلُوبِهِمُ مَّرَضُ يُسَارِعُونَ فِي فَيُهِمُ يَقُولُونَ نَخْشَى اَنْ تُصِيْبَنَا دَآبِرَةُ لَو فَيُهِمُ يَقُولُونَ نَخْشَى اَنْ تُصِيْبَنَا دَآبِرَةُ لَا فَعَسَى اللهُ اَنْ يَّاتِيَ بِالْفَتْحِ اَوْ اَمْرٍ مِّنْ فَعَسَى اللهُ اَنْ يَّاتِيَ بِالْفَتْحِ اَوْ اَمْرٍ مِّنْ فَعَسَى اللهُ اَنْ يَّاتِي بِالْفَتْحِ اَوْ اَمْرٍ مِّنْ عَلَى عَلَا مَا اَسَرُّوا فِنَ عَنْدِم فَيُصْبِحُوا عَلَى مَا اَسَرُّوا فِيَ اَنْفُسِهِمُ نَدِمِيْنَ فَي اللهُ اللهِ اللهُ الله

وَيَقُولُ الَّذِيْنَ امَنُوَّا اَهَّوُلَاَءِ الَّذِيْنَ امَنُوَّا اَهَّوُلَاَءِ الَّذِيْنَ اَقْسَمُوْ ابِاللهِ جَهْدَ اَيْمَانِهِمُ لَا اِنَّهُمُ لَمَعَكُمُ اَقْسَمُوْ ابْلَهِ جَهْدَ اَيْمَانِهِمُ لَا اِنَّهُمُ لَمَعَكُمُ لَمَعَكُمُ لَحَبِطَتَ اَعْمَالُهُمُ فَاصْبَحُوْ الْحِسِرِيْنَ عَلَى الْحَبِطَتَ اعْمَالُهُمُ فَاصْبَحُوْ الْحِسِرِيْنَ عَلَى اللهِ اللهِ عَمَالُهُمُ فَاصْبَحُوْ الْحَسِرِيْنَ عَلَى اللهِ عَمَالُهُمُ فَاصْبَحُوْ الْحَسِرِيْنَ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ ال

۵۲۔ اب تو دیکھے گا ان کو جن کے دل میں بیاری ہے دوڑ کر ملتے ہیں ان میں کہتے ہیں کہ ہم کو ڈر ہے کہ نہ آجائے ہم پر گردش زمانہ کی [۱۲۱] مو قریب ہے کہ اللہ جلد ظاہر فرماوے فتح یا کوئی عکم اپنے پاس سے تو لگیں اپنے جی کی چھی بات پر پہنانے [۱۲۷]

۵۳۔ اور کہتے ہیں مسلمان کیا یہ وہی لوگ ہیں جو قسمیں کھاتے تھے اللہ کی تاکید سے کہ ہم تمہارے ساتھ ہیں برباد گئے ان کے عمل پھررہ گئے نقصان میں

۱۵۲۔ اے ایان والو جو کوئی تم میں پھرے گا اپن ے دین سے تو اللہ عنقریب لاوے گا اپن ایسی قوم کو کہ اللہ انکو چاہتا ہے اور وہ اس کو چاہتا ہے میں زردست میں علمانوں پر زردست میں کافروں پر لڑتے میں اللہ کی راہ میں اور ڈرتے نہیں کسی کے الزام سے [۱۲۸] یہ فضل ہے اللہ کا دے گا جس کو چاہے اور اللہ کثائش والا ہے خبردار [۱۲۹]

يَائِهُا الَّذِيْنَ امَنُوا مَنُ يَّرُتَدَّ مِنْكُمْ عَنَ دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُخِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ لَا أَلْهُ مِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ لَا أَلْمُؤْمِنِيْنَ اعِزَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ اعِزَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ اعِزَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ اعِزَّةٍ عَلَى اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْ سَبِيلِ اللهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ خُذَلِكَ فَضَلُ اللهِ يُؤْتِينِهِ مَنْ يَشَاءُ فَا لَلهِ يُؤْتِينِهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِينَمُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَاهُ عَلَيْهُ فَالْعِلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَي

بہت سے یہود مارے گئے۔ بہت سے جلاوطن ہوئے۔ منافقین کی ساری امیدوں پر پانی پھر گیا مسلمانوں کے سامنے صریح طور پر جھوٹے ثابت ہوئے موالات یہود میں جو کوشتیں کی تھیں وہ اکارت گئیں اور خسران دنیوی اور ہلاکت ابدی کا طوق گلے میں پڑا۔ اگلی آیت میں اسی مضمون کوبیان فرمایا ہے۔

111 اسلام کی بقا اور حفاظت کی پیشگوئی: اس آیت میں اسلام کی ابدی بقا اور حفاظت کے متعلق عظیم الثان پیشگوئی کی گئی ہے۔ پیچلی آیات میں کفار کی موالات سے منع کیا گیا تھا۔ ممکن تھا کہ کوئی شخص یا قوم موالات کفار کی بدولت صریحا اسلام سے پھر بائے بیسا کہ و مَنی یُنتو لَکُھُمْ مِنْ کُنگُمْ مِنْ تعبیل کی گئی ہے قرآن کریم نے نہایت قوت اور صفائی سے آگاہ کر دیا کہ الیے لوگ اسلام سے پھر کر کچھ اپنا ہی نقصان کریں گے اسلام کو کوئی ضرر نہیں پہنچا سکتے جی تعالی مرتدین کے بدلے میں یا ان کے مقابلہ پر الیبی قوم لے آئے گا جن کو ندا کا عثق ہو اور خدا ان سے محبت کرے وہ مسلمانوں پر شفیق و مہربان اور دشمنان اسلام کے مقابلہ میں خالب اور زبر دست ہوں گے۔ یہ پیش گوئی ہول اللہ و قوتہ ہر قرن میں پوری ہوتی رہی۔ ارتداد کا سب سے اسلام کے مقابلہ میں خالب اور زبر دست ہوں گے۔ یہ پیش گوئی ہول اللہ و قوتہ ہر قرن میں پوری ہوتی رہی۔ ارتداد کا سب سے برا فتنہ نبی کریم اللہ ہے کہ مقابلہ میں کھرے ہو میں پھیلا۔ کئی طرح کے مرتدین اسلام کے مقابلہ میں کھرنے ہو سالام کے مقابلہ میں کھرنے ہو برا فتنہ نبی کریم اللہ ہو اسلام نے اس آگ کو بھیایا اور علی سر فروشانہ اور عاشقانہ فدمات اسلام نے اس آگ کو بھیایا اور سالام کے مقابلہ میں کھرنے ہو متحد کر کے از سر نواخلاص وا بیان کے راستہ پر گامزن کر دیا۔ آج بھی ہم مثابدہ کر تے رہتے ہیں کہ جب کھی پند بابل اور طامع افراد اسلام کے علقہ سے نکفے لگتے میں تو ان سے بہتر تعلیم یافتہ اور محقق غیر مسلموں کو اسلام بنیاں اور طامع افراد اسلام کے علقہ سے نواز کو سراکر کیتا ہے اور مرتدین کی سرکوبی کے لئے غدا ایے وفادار اور جان نثار مسلمانوں کو کھڑا کر دیتا ہے بنیں غدا کے راستہ میں کی کی ملامت اور طون و تشنیع کی پروا نہیں جوتی۔

179۔ انسان پر بڑی سعادت اور اس پر خدا کا بڑا فضل یہ ہے کہ وہ فتنہ کے وقت خود جادہ حق پر ثابت قدم رہ کر دوسروں کو ہلاکت سے بچانے کی فکر کرے۔ خدا جن بندوں کو چاہے اس سعادت کبریٰ اور فضل عظیم سے حصہ وافر عطا فرماتا ہے۔ اس کا فضل غیر محدود ہے اور وہ ہی خوب جانتا ہے کہ کون سابندہ اس کا اہل اور مستحق ہے۔

۵۵۔ تمہارا رفیق تو وہی اللہ ہے اور اس کا رسول اور جو ایان والے ہیں جو کہ قائم ہیں نماز پر اور دیتے ہیں زکوۃ اور وہ عاجزی کرنے والے ہیں [۱۲]

إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ امَنُوا الَّذِينَ امَنُوا الَّذِينَ الْمَنُوا الَّذِينَ يُقِينُمُونَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُونَ الرَّكُوةَ وَهُمْ رَكِعُونَ هَ

وَمَنُ يَّتَوَلَّ اللهَ وَرَسُوْلَهُ وَ الَّذِيْنَ امَنُوْا عُ فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغُلِبُونَ ﴿

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَا لَا تَتَّخِذُوا الَّذِيْنَ اتَّخَذُوا دِيْنَكُمْ هُزُوًا وَّ لَعِبًا مِّنَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتٰبَ مِنْ قَبُلِكُمْ وَالْكُفَّارَ اَوْلِيَا ءَ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤُمِنِينَ ﴿ وَ إِذَا نَادَيْتُمُ إِلَى الصَّلُوةِ اتَّخَذُو هَا هُزُوًا وَّ لَعِبًا لَا ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمُ قَوْمُ لَا يَعُقِلُونَ ﴿

۵۲ ۔ اور جو کوئی دوست رکھے اللہ کو اور اس کے رسول کو اور ایان والوں کو تو اللہ کی جاعت وہی سب پر غالب ہے [۱۷]

۵۷۔ اے ایان والو مت بناؤ ان لوگوں کو جو ٹھمراتے ہیں تمہارے دین کو ہنسی اور کھیل وہ لوگ جو کتاب دیے گئے تم سے پہلے اور نہ کافروں کو [۱۲] اپنا دوست اور ڈرواللہ سے اگر ہوتم ایان والے [۱۲۳]

۵۸۔ اور جب تم لکارتے ہونماز کے لئے تووہ مٹھمراتے میں اس کو ہنسی اور کھیل یہ اس واسطے کہ وہ لوگ بے عقل میں [۱۲۳]

۱۷۰۔ مسلمانوں کے اصلی دوست: پیچھلی آیتوں میں یہود و نصاریٰ کی موالات اور رفاقت سے مسلمانوں کو منع کیا گیا تھا جس کو سننے کے بعد طبعی طور پر سوال پیدا ہوتا ہے کہ پھر مسلمانوں کے تعلقات محبت و داد اور معاملات رفاقت کن سے ہونے یا ہمئیں۔ اس آیت میں بتلا دیا گیا کہ ان کا رفیق اصلی خدا اور پیغمبر لٹٹٹالیلم اور مخلص مسلمانوں کے سواکوئی نہیں ہو سکتا۔

۱۷۱۔ کفار کی کثرت اور مسلمانوں کی قلت عدد کو دیجھتے ہوئے ممکن تھا کہ کوئی ضعیف القلب اور ظاہر بین مسلمان اس تر دد میں پڑ جاتا کہ تمام دنیا سے موالات منقطع کرنے اور چند مسلمانوں کی رفاقت پر اکتفا کر لینے کے بعد غالب ہونا تو درکنار کفار کے حملوں سے اپنی زندگی اور بقاکی حفاظت بھی دشوار ہے ایسے لوگوں کی تسلی کے لئے فرما دیا کہ مسلمانوں کی قلت اور ظاہری بے سروسامانی پر نظرمت کرو۔ جس طرف خدا اور اس کا رسول اور سیح وفا دار مسلمان ہوں گے وہ ہی پلہ بھاری رہے گا۔ یہ آپتیں خصوصیت سے حضرت عبادہ ابن صامتٌ کی منقبت میں نازل ہوئی میں ۔ یہود بنی قینقاع سے ان کے بہت زیادہ دوستانہ تعلقات تھے۔ مگر خدا اور رسول کی موالات اور مومنین کی رفاقت کے سامنے انہوں نے اپنے سب تعلقات منقطع کر دیے۔

۱۷۲ کفار سے مرادیهال مشرکین میں ۔ جیساکہ عطف سے ظاہر ہے۔

۱۷۳ کفار سے ترک موالات کی وجہ: گذشۃ آیات میں مسلمانوں کو موالات کفار سے منع فرمایا تھا۔ اس آیت میں ایک خاص موثر

عنوان سے اسی ممانعت کی تاکید کی گئی اور موالات سے نفرت دلائی گئی ہے۔ ایک مسلمان کی نظر میں کوئی چیزا پنے مذہب سے زیادہ معظم و محترم نہیں ہو سکتی۔ لمذا اسے بتایا گیا کہ یمود و نصاری اور مشرکین تمہارے مذہب پر طعن واستراء کرتے ہیں اور شعائر اللہ (اذان و غیرہ) کا مذاق اڑاتے ہیں اور جوان میں خاموش میں وہ بھی ان افعال شنعیہ کو دیکھ کر اظہار نفرت نہیں کرتے۔ بلکہ خوش ہوتے ہیں۔ کفار کی ان احمقانہ اور کمینہ حرکات پر مطلع ہو کر کوئی فرد مسلم جس کے دل میں خشئیہ الهی اور غیرت ایانی کا ذرا سا شائبہ ہوکیا ایسی قوم سے موالات اور دوستانہ راہ ورسم پیدا کرنے یا قائم رکھنے کو ایک منٹ کے لئے گوارا کرے گا۔ اگر ان کے کفر و عناد اور عداوت اسلام سے بھی قطع نظر کرلی جائے تو دین قیم کے ساتھ ان کا یہ تمسخر واستراء ہی علاوہ دوسرے اسباب کے کفر و عناد اور عداوت اسلام سے بھی قطع نظر کرلی جائے تو دین قیم کے ساتھ ان کا یہ تمسخر واستراء ہی علاوہ دوسرے اسباب کے ایک مستقل سبب ترک موالات کا ہے۔

۱۷۴۔ اذان کے ساتھ استراء: "یعنی جب اذان کہتے ہو تو اس سے جلتے ہیں اور ٹھٹھا کرتے ہیں جو ان کی کال حاقت اور بے عقلی کی دلیل ہے۔ کلمات اذان میں خداوند قدوس کی عظمت و کبریا کا اظہار، توحید کا اعلان، نبی کریم الٹنگالیکٹر جو تمام انبیاء سابقین اور کتب ساویہ کے مصدق ہیں ان کی رسالت کا اقرار، نماز جو تمام اوضاع عبودیت کو جامع اور غایت درجہ کی بندگی پر دال ہے اس کی طرف دعوت، فلاح دارین اور اعلیٰ سے اعلیٰ کامیابی عاصل کرنے کے لئے بلاوا ان چیزوں کے سوا اور کیا ہوتا ہے پھر ان میں کون سی چیزہے جو ہنسی اڑانے کے قابل ہو۔ ایسی نیکی اور حق وصداقت کی آواز پر مسخراین کر نا اسی شخص کا کام ہو سکتا ہے جس کا دماغ عقل سے یکسر غالی ہواور جیے نیک و بدکی قطعا تمیز باقی ینہ رہے۔ بعض روایات میں ہے کہ مدینہ میں ایک نصرانی جب اذان میں اشدان محمد رسول اللہ سنتا تو کہتا ""قد حرق الکاذب"" (جھوٹا جل گیا یا جل جائے ) اس کی نیت توان الفاظ سے جو کچھ ہو مگر یہ بات بالکل اس کے حب حال تھی کیونکہ وہ خبیث جھوٹا تھا اور اسلام کا عروج و شیوع دیکھ کر آتش حید میں جل جاتا تھا اتفاقا ایک شب میں کوئی چھوکری آگ لے کر اس کے گھر میں آئی وہ اور اس کے اہل و عیال سورہے تھے ذرا سی چنگاری نادانستہ اس کے ہاتھ سے گر گئی۔ جس سے سارا گھر مع سونے والوں کے جل گیا۔ اواس طرح خدا نے دکھلا دیا کہ جھوٹے لوگ دوزخ کی آگ سے پہلے ہی دنیا کی آگ میں کس طرح جل جاتے ہیں۔ اذان کے ساتھ استراء کرنے کا ایک اور واقعہ صحیح روایات میں منقول ہے وہ یہ کہ فتح مکہ کے بعد آپ لٹنگالیہ کم حنین سے واپس ہورہے تھے۔ راستہ میں حضرت بلال نے اذان کہی، چند نو عمر لڑکے جن میں ابو محذورہ بھی تھے۔ اذان کی ہنسی اور نقل کرنے لگے آپ اٹٹٹٹ آپٹر نے سب کو پکڑ کر بلوایا۔ آخر نتیجہ یہ ہوا کہ ابو محذورہ کے دل میں خدا نے اسلام ڈال دیا اور حضور کٹائی آیا ہم نے ان کو مکہ کا موذن مقرر فرما دیا ۔ اس طرح خدا کی قدرت نقل سے اصل بن گئی۔

قُلُ يَاهُلَ الْكِتْبِ هَلُ تَنْقِمُونَ مِنَّا إِلَّا اَنُ اَلَّا اَنُ اللهِ وَمَا الْكَتْبِ هَلُ تَنْقِمُونَ مِنَّ النُولَ مِنْ المَنَّا بِاللهِ وَمَا النُولَ مِنْ قَبُلُ لا وَانَّ اكْثَرَكُمُ فُسِقُونَ عَنْ اللهِ وَانَّ اكْثَرَكُمُ فُسِقُونَ عَنْ

قُلُ هَلُ أُنَبِّئُكُمُ بِشَرِّ مِّنَ ذَٰلِكَ مَثُوبَةً عِنْدَ اللهِ طَمَنُ لَعَنَهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ عِنْدَ اللهِ طَمَنُ لَعَنَهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيْرَ وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ طُولِيكَ شَرُّ مَّكَانًا وَ اَضَلُّ الطَّاغُوتَ طُولِيكَ شَرُّ مَّكَانًا وَ اَضَلُّ عَنْ سَوَآءِ السَّبِيْلِ عَنْ سَوَآءِ السَّبِيلِ عَنْ سَوَآءِ السَّبِيلِ

وَ إِذَا جَآءُو كُمُ قَالُوَّا امَنَّا وَقَدُ دَّخَلُوَا بِالْكُفُرِ وَهُمُ قَدُ خَرَجُوًا بِهِ ﴿ وَاللهُ اَعْلَمُ بِمَا كَانُوًا يَكُتُمُونَ ﴿

۵۹۔ تو کہ اے کتاب والو کیا ضد ہے تم کو ہم سے مگر یہی کہ ہم ایمان لائے اللہ پر اور جو نازل ہوا ہم پر اور جو نازل ہوا ہم پر اور جو نازل ہو چکا پہلے اور یہی کہ تم میں اکثر نا فرمان ہیں [۵۵]

19- تو کہ میں تم کو بتلاؤں ان میں کس کی بری جزا ہے اللہ کے ہاں وہی جس پر اللہ نے لعنت کی اور اس پر غضب نازل کیا اور ان میں سے بعضوں کو بندر کر دیا اور بعضوں کو سور اور جنوں نے بندگی کی شیطان کی وہی لوگ بدتر ہیں درجہ میں اور بہت بہکے ہوئے ہیں سیدھی راہ بسے [151]

11۔ اور جب تمہارے پاس آتے ہیں تو کہتے ہیں ہم ایان لائے اور عالت یہ ہے کہ کافر ہی آئے تھے اور کافر ہی تا کے تھے اور کافر ہی جانتا ہے جو کچھ چھپائے ہوئے میں ہوئے تھے [۱۷]

، ۱۷۔ یموو و نصاریٰ کی سیاہ کاریاں: یمال ان ہی استزاء کرنے والوں کے بعض محضوص افراد کا بیان ہے جو غائبانہ تو مذہب اسلام پر طعن و تشنیع کرتے اور مسلمانوں کا مذاق اڑاتے تھے لیکن جب نبی کریم الٹاؤلیکو یا مخلص مسلمانوں سے ملتے تو ازراہ نفاق ا پنے کو مسلمان ظاہر کرتے عالانکہ شروع سے آخرتک ایک منٹ کے لئے بھی انہیں اسلام سے تعلق نہیں ہوا نہ پیغمبر الٹی لیکھ کے ربانی وعظ و تذکیر کا کوئی اثر انہوں نے قبول کیا۔ کیا محض لفظ ایان و اسلام زبان سے بول کر وہ خدا کو معاذ اللہ دھوکہ دے سکتے ہیں۔ اگر اس ""عالم الغیب والشادۃ"" کی نسبت جو ہر قسم کے ضائر و سرائر پر مطلع ہے ان کا گان یہ ہوکہ محض لفظی ایان سے اسے خوش کرلیں گے تواس سے بڑھ کر کون سی حرکت قابل استراء و تمسخر ہو سکتی ہے۔ گویا اس آیت سے یہود و نصاریٰ کے ان مضحکہ انگیزافعال و حرکات کا بیان شروع ہوا۔ جن پر متنبہ کیے جانے کے بعد مسلمانوں کا استراء کرنے کے بجائے انہیں خود اپنا استراء کرنا چاہئے۔ اگلی آیات میں بھی اسی مضمون کی تمتیم و تحمیل ہے۔

وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمُ يُسَارِعُونَ فِي الْإِثْمِ وَ الْإِثْمِ وَ الْإِنْمِ وَ الْمِنْمِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ فَيْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالْمُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّ الْعُدُوَانِ وَ أَكْلِهِمُ الشُّحْتَ لَا لَبِئْسَ مَا جوکر رہے ہیں [۱۲۸] كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ 🚍

> لَوْلَا يَنْهُمُ الرَّبّٰنِيُّونَ وَ الْأَحْبَارُ عَنُ قَوْلِهِمُ الْإِثْمَ وَ أَكْلِهِمُ الشُّحْتَ لِللَّهِمُ المُسْحَتَ لِلَّهِمُ المُسْحَتَ لَلِمُسْ مَا كَانُوْا يَصْنَعُوْنَ 🕾

گناہ پر اور ظلم اور حرام کھانے پر بہت برے کام ہیں

<sub>4</sub>۳۔ کیوں نہیں منع کرتے انکے درویش اور علماء گناہ کی بات کھنے سے اور حرام کھانے سے بہت ہی برے عل میں جو کر رہے میں [۱۷۹]

٨>١ غالباً ""اثم"" سے لازمی اور ""عدوان"" سے متعدی گناہ مراد میں ۔ یعنی ان لوگوں کا عال یہ ہے کہ بہت شوق اور رغبت سے ہر قسم کے گناہوں کی طرف جھیٹے ہیں۔ نواہ ان کا اثر اپنی ذات تک محدود ہویا دوسروں تک پہنچے۔ جن کی اغلاقی عالت ایسی زبوں ہواور حرام خوری ان کا شیوہ ٹھمر گیا ہو، ان کی برائی میں کیے شبہ ہو سکتا ہے۔ یہ توان کے عوام کا عال تھا۔ آگے خواص کا بیان کیا گیا ہے۔

۱۷۹۔ یہودی علماء کو سرزنش: "جب خدا کسی قوم کو تباہ کرتا ہے تو اس کے عوام گناہوں اور نافرمانیوں میں غرق ہو جاتے ہیں اور اس کے خواص یعنی درویش اور علماء گونگے شیطان بن جاتے ہیں۔ بنی اسرائیل کا حال یہ ہی ہوا کہ لوگ عموما دنیوی لذات و شہوات میں منہک ہوکر خدا تعالیٰ کی عظمت و جلال اور اس کے قوانین اور احکام کو بھلا بیٹھے۔ اور جو مثائخ اور علماء کہلاتے تھے انہوں نے ""امر بالمعروف و نہی عن المنكر"" كا فريضہ ترك كر دیا۔ کیونکہ دنیا کی حرص اور انباع شوات میں وہ اپنے عوام سے بھی آگے تھے۔ مخلوق کا خوف یا دنیا کا لا کچ حق کی آواز بلند کرنے سے مانع ہوتا تھا۔ اسی سکوت اور مداہنت سے پہلی قومیں تباہ ہوئیں ۔ اسی لئے امت محدیہ علیٰ صاحبا الصلوۃ والتسلیم کو قرآن و مدیث کی بے شمار نصوص میں بہت ہی سخت ناکید و تهدید کی گئی ہے کہ کسی وقت اور کسی شخص کے مقابلہ میں اس "" فرض امر بالمعروف"" کے اداکر نے سے تغافل یہ برتیں ۔

کے ہاتھ بند ہو جاویں [۱۸۱] اور لعنت ہے انکواس کہنے پر بلکہ اس کے تو دونوں ہاتھ کھلے ہوئے میں [۱۸۲] خرچ کرتا ہے جس طرح چاہے <sup>[۱۸۳]</sup> اور ان میں بہتوں کو بڑھے گی اس کلام سے جو تجھ یر اتراتیرے رب کی طرف سے شرارت اور انکار [۱۸۴] اور ہم نے ڈال رکھی ہے ان میں دشمنی اور بیر قیامت کے دن تک [۱۸۵] جب کہمی آگ سلگاتے ہیں لرائی کے لئے اللہ اس کو بجھا دیتا ہے اور دوڑتے ہیں ملک میں فیاد کرتے ہوئے اور اللہ پہند نہیں کرتا فیاد کرنے والوں کو [۱۸۶]

وَ قَالَتِ الْيَهُوْدُ يَدُ اللهِ مَغُلُولَةً ﴿ غُلَّتُ ١٨٠ اور يهود كُت مِن الله كا باته بند موليا [١٨٠] انهي اَيْدِيُهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا ۗ بَلَ يَدْهُ مَبْسُوْطَتْن لَا يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيرًا مِّنْهُمْ مَّآ أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَّبِكَ طُغْيَانًا وَّ كُفُرًا لَ وَالْقَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغُضَاءَ إِلَى يَوْمِرِ الْقِيْمَةِ ٢ كُلَّمَا اَوْ قَدُوا نَارًا لِّلْحَرْبِ اَطْفَاهَا اللهُ لا وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ المُفسِدِينَ 🗃

۱۸۰۔ حق تعالیٰ کی شان میں یہودیوں کی گنتاخیاں: "نبی کریم النافیالیافی کی بعثت کے وقت اہل کتاب کے قلوب انکی شرارت، کفرو طغیان، بدکاری، حرامخوری وغیرہ کی ممارست سے اس قدر مسخ ہو گئے تھے کہ بارگاہ ربوہیت میں گنتاخی کرنے سے بھی ان کو کچھ باک نہ ہوتا تھا خداوند قدوس کا رتبہ انکے یہاں ایک معمولی انسان کی حیثیت سے زیادہ نہ رہا تھا۔ حق تعالیٰ کی جناب میں بے تکلف ایسے واہی تباہی کلمات بک دیتے تھے جنہیں سنکر انسان کے رونگٹے کھڑے ہو جائیں ۔ کبھی کہتے ""ان اللہ فقیرونحن اغنیاء"" کبھی یہ الفاظ منہ سے نکالنے ""یداللہ مغلولۃ"" (خدا کا ہاتھ بند ہوگیا ) اس سے مرادیا تووہ ہی ہوگی جو""ان اللہ فقیر"" سے تھی ۱<mark>۸۱۔</mark> یہ دعا کے رنگ میں پیشین گوئی یا ان کی عالت واقعی کی خبر دی گئن ہے۔ چنانچہ واقع میں بخل و جبن نے ان کے ہاتھ بالکل بند کر دیے تھے۔

۱۸۲۔ مق تعالیٰ کے اعضائے جمانی کی نسبت: حق تعالیٰ کے لئے جہاں ہاتھ پاؤں، آنکھ وغیرہ نعوت ذکر کی گئن ہیں ان سے بھول کر بھی یہ وہم نہ ہونا چاہئے کہ وہ معاذا للہ مخلوق کی طرح جہم اور اعضائے جہانی رکھتا ہے۔ بس جس طرح خدا کی ذات اور وجود، حیات، علم وغیرہ تمامی صفات کی کوئی نظیراور مثال اور کیفیت اس کے سوابیان نہیں ہو سکتی۔

> اے برتر از خیال وقیاس و گمان و وہم وزہر چہ گفتہ اند شنیدیم و خواندہ ایم منزل تمام گشت و بپایاں رسید عمر ماہمچناں در اول وصف تو ماندہ ایم

اسی طرح ان نعوت و صفات کو خیال کرو۔ خلاصہ یہ کہ جیسے غدا کی ذات بے چون وبیچگون ہے۔ اس کے سمع، بصر، ید وغیرہ نعوت

و صفات کے معانی بھی اس کی ذات اور ثان اقدس کے لائق اور ہمارے کیف و کم اور تعبیر و بیان کے اعاطہ سے بالکل وراء الوراء ہیں لیس کمٹلہ شی و هو السمیع البصیر ( ثوری رکوع ۲) صرت ثاہ عبدالقادر نے ان آیات پر ہو فائدہ لکھا ہے اس میں دو ہاتھوں سے مراد" مہر " کا اور " قہر" کا ہاتھ لیا ہے۔ یعنی آج کل غداکی مہر کا ہاتھ " امت محمد یہ " پر اور قہر کا بنی اسرائیل پر کھلا ہوا ہے۔ جیباکہ اگلی آیتوں میں اشارہ فرمایا۔

۱۸۳۔ یعنی اس کو وہ ہی نوب جانتا ہے کہ کس وقت کس پر کس قدر خرچ کیا جائے۔ کہی ایک وفادار کو امتحان یا اصلاح حال کی غرض سے تنگی اور عسرت میں مبتلا کر دیتا ہے اور کہی اس کی وفاداری کے صلہ میں نعائے آخرت سے پہلے دنیوی برکات کے دروازے بھی کھول دیتا ہے۔ اس کے بالمقابل ایک مجرم مترد پر کہی آخرت کی سزا سے پہلے تنگ حالی، ضیق عیش اور مصائب و آفات دنیوی کی سزا میجتا ہے۔ اور کسی وقت دنیوی سازوسامان کو فراغ کر کے مزید مملت دیتا ہے کہ یا غدا کے مصائب و آفات دنیوی کی سزا میجتا ہے۔ اور کسی وقت دنیوی سازوسامان کو فراغ کر کے مزید مملت دیتا ہے کہ یا غدا کے احمانات سے متاثر ہوکر اپنے فت و فجور پر کچھ شہرمائے اور یا اپنی شقاوت کا پیانہ پوری طرح لبریز کر کے انتهائی سزا کا مشتی ہو ان مختلف احوال و اغراض اور متنوع حکمتوں کی موجودگی میں کسی شخص کے مقبول و مردود ہونے کا فیصلہ غدا کی اطلاع یا قرائن و احوال خارجہ کی بناء پر کیا جا سکتا ہے۔ جس طرح ایک چور کا ہاتھ کاٹا جائے، یا ڈاکٹر کسی مرایش کا ہاتھ کا ٹے، دونوں کی نسبت ہم احوال خارجہ اور قرائن سے سمجھ لیتے ہیں کہ ایک بطور سزا اور دوسرا ازراہ شفقت و علاج کاٹا گیا ہے۔

۱۸۴۔ ان کی گتاخی کا جواب دیا جا چکا ہے لیکن قرآن کے ایسے حکیانہ جوابات سے ان معاندین اور سفہاء کو تسکین نہیں ہوگی بلکہ یہ کلام الهی من کر شرارت اور انکار میں اور زیادہ ترقی کریں گے۔ اگر غذائے صالح ایک بیمار کے معدہ میں پہنچ کر اس کے مرض کوزیادہ کر دیتی ہے تواس میں غذا کا قصور نہیں۔ مراض کے مزاج کی خرابی ہے۔

۱۸۵۔ اگرچہ قریب میں خاص یہود کا مقولہ نقل کیا تھا۔ لیکن اَلْقَیْنَا بَیْنَهُمُ سے مراد خالبا وہ اور ان کے بھائی بند سب ہیں یعنی یہود و نصاری سب اہل کتاب کا حال بیان فرمایا ہے جیسا کہ پہلے اسی سورۃ میں گذر چکا اور اگلی آیت میں بھی سب اہل کتاب کو خطاب فرمایا ہے۔ مطلب یہ ہوا کہ جول جوں ان کی شرارت اور انکار کو ترقی ہوگی اسی قدر اسلام اور مسلمانوں کے خلاف سازشیں اور منصوبے گانٹیں گے اور لڑائی کی آگ سلگانے کے لئے تیار ہوں گے۔ لیکن ان کے آپس میں پھوٹ پڑ چکی ہے جو مٹ نہیں سکتی۔ اس سبب سے اسلامی برادری کے خلاف ان کی جنگی تیاریاں کامیاب نہیں ہوئیں۔

۱۸۶۔ اہل کتاب کی فتنہ پروری: اس سے معلوم ہوا کہ اہل اسلام میں جب تک باہمی محبت اور انوت منتکم رہے گی اور رشد و صلاح کے طریق پر گامزن ہو کر فتنہ اور فساد سے مجتنب رہنے کا اہتام رہے گا جیسا کہ صحابۂ میں تھا۔ اس وقت تک اہل کتاب

کی سب کوششیں ان کے مقابلہ میں بیکار ٹابت ہوں گی۔

وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتْبِ امَنُوا وَاتَّقَوَا لَكَةُ وَلَاَهُ وَالَّقَوَا لَكَفَّرُ نَاعَنُهُمُ سَيِّاتِهِمُ وَلَاَهُ خَلْنُهُمُ جَنَّتِ النَّعِنُم النَّعِنُم اللَّعَنْم اللَّعَنْم اللَّعَنْم اللَّهُمُ اللَّهُمُ

النَّعِيْمِ اللَّهِ مَن اللهِ مِن اللهِ م

وَلَوْ اَنَّهُمْ اَقَامُوا التَّوْرِيةَ وَ الْإِنْجِيلَ وَمَا النَّوْرِيةَ وَ الْإِنْجِيلَ وَمَا النَّوْرِلَ اللَيْهِمُ مِّنْ رَّبِهِمُ لَا كَلُوا مِنْ فَوُقِهِمُ وَمِنْ تَحْتِ اَرْجُلِهِمْ مَنْهُمُ مِنْهُمُ مَنْهُمُ مَنْ مَنْهُمُ مَنْ مَنْهُمُ مَنْهُمُ مَنْهُمُ مَنْهُمُ مَنْهُمُ مِنْ مُنْهُمُ مَنْهُمُ مُنْهُمُ مَنْهُمُ مَنْهُمُ مِنْهُمُ مَنْهُمُ مَنْهُمُ مَنْهُمُ مِنْهُمُ مَنْهُمُ مَنْهُمُ مَنْهُمُ مَنْهُمُ مِنْهُمُ مَنْهُمُ مَنْهُمُ مِنْهُمُ مَنْهُمُ مِنْهُمُ مِنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْ مِنْهُمُ مِنْهُمُ مَنْهُمُ مَنْهُمُ مِنْهُمُ مِنْ مُنْهُمُ مُ مُنْهُمُ مُ مُنْهُمُ مُنْ مُنْهُمُ مُ مُنْهُمُ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُنْمُ مُ مُنْ مُ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُ مُنْ مُ مُ مُ مُنْ مُ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُ مُنْ مُ مُ مُنْ مُ مُ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُ

12۔ اور اگر اہل کتاب ایان لاتے اور ڈرتے توہم دور کر دیتے ان سے ان کی برائیاں اور ان کو داخل کرتے نعمت کے باغول میں [۱۸۷]

197۔ اور اگر وہ قائم رکھتے توریت اور انجیل کو اور اس کو جو
کہ نازل ہوا ان پر انکے رب کی طرف سے [۱۸۸] تو
کھاتے اپنے اوپر سے اور اپنے پاؤں کے نیچے سے
کھاتے اپنے اوپر سے اور اپنے پاؤں کے نیچے سے
[۱۸۹] کچھ لوگ ان میں ہیں سیدھی راہ پر [۱۹۰] اور بہت
سے ان میں برے کام کر رہے میں

ﷺ مَمَا يَعُمَلُونَ ﷺ ۱۸۷۔ یعنی باوجود ایسے شدید جرائم اور سخت شرارتوں کے اگر اب بھی اہل کتاب اپنے رویہ سے تائب ہو کر نبی کریم ﷺ اور قرآن پرایان لے آتے اور تقویٰ اختیار کر لیتے تو دروازہ توبہ کا بند نہیں ہوا۔ حق تعالیٰ کال فضل ورحمت سے ان کواخروی و دنیوی

تعمتوں سے سرفراز فرما دیتا۔ اس کی رحمت بڑے سے بڑے مجرم کو بھی جب وہ شہر مبار اور معترف ہوکر آئے مایوس نہیں کرتی۔ ۱۸۸۔ قرآن پر عمل تورات وانجیل پر عمل ہے: یعنی قرآن کریم جو تورات وانجیل کے بعد ان کی تنبیہ اور ہدایت کے لئے نازل ہوا

اس کوقائم کرتے کیونکہ اس کی تسلیم کے بدون تورات وانجیل کی بھی صیح معنی میں اقامت نہیں ہو سکتی بلکہ تورات وانجیل اور جلہ کتب سماویہ کی اقامت کا مطلب ہی اب یہ ہو سکتا ہے کہ قرآن کریم اور پیغمبرآخر الزماں الٹیجالیکی جو کتب سابقہ کی پیشین گوئیوں

بلہ مجب فاریوں میں مصب کی مجب میں ہوت ہوت ہوت ہوت ہے۔ کے مطابق بیھیجے گئے میں۔ ان کو قبول کیا جائے گویا اقامت تورات وانجیل کو حوالہ دے کرآگاہ فرما دیا کہ اگر قرآن کو انہوں نے

قبول نہ کیا تواس کے معنی یہ ہی ہیں کہ اپنی کتابوں کے قبول کرنے سے بھی منکر ہوگئے۔

۱۸۹۔ یعنی تمام ارضی و سماوی بر کات سے ان کو متمتع کیا جاتا۔ اور ذلت بدعالی اور ضیق عیش کی جو سزا ان کے عصیان و تمرد پر دی گئی تھی وہ اٹھالی جاتی۔ ۱۹۰ یہ وہ معدود افراد ہیں جنوں نے فطری سعادت سے توسط واعتدال کی راہ اختیار کی اور حق کی آوز پر لبیک کہا ۔ مثلاً عبداللہ بن سلام اور ملک عبشه نجاشی وغیرہ رضی اللہ عنهم ۔

> يَّايُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَآ اُنُزِلَ اِلَيْكَ مِنْ الْقَوْمَ الْكُفِرِيْنَ 🚭

رَّ بِّكَ لَّ وَ إِنَّ لَّمُ تَفُعَلُ فَمَا بَلَّغُتَ رِسَالَتَهُ لَ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهُدِي

قُلْ يَاهُلَ الْكِتْبِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيْمُوا التَّوْرْيةَ وَالْإِنْجِيْلَ وَمَآ أُنْزِلَ اِلَيْكُمْ مِّنْ رَّبِّكُمْ ۚ وَ لَيَزِيْدَنَّ كَثِيرًا مِّنْهُمْ مَّآ أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَّبِّكَ طُغْيَانًا وَّ كُفْرًا ۚ فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْكُفِرِينَ 🗃

٦٤ اے رسول پہنچا دے جو تجھ پر اتراتیرے رب کی طرف سے اور اگر ایسا نہ کیا تو تو نے کچھ نہ پہنچایا اس کا پیغام اور اللہ تجھ کو بچا لے گا لوگوں سے بیشک اللہ راستہ نهیں د کھلاتا قوم کفار کو [۱۹۱]

۲۸۔ کھہ دے اے کتاب والو تم کسی راہ پر نہیں جب تک یہ قائم کرو توریت اور انجیل کو اور جو تم پر اترا تمہارے رب کی طرف سے <sup>[۱۹۲]</sup> اور ان میں بہتوں کو بڑھے گی اس کلام سے جو تجھ پر اترا تیرے رب کی طرف سے شرارت اور کفر ہو تو افوں نہ کر اس قوم

۱۹۱ ـ آتحضرت صلی الله علیه وسلم کو تبلیغ کا حکم اور وعده حفاظت: "پچھلی آیات میں اہل کتاب کی شرارت کفراور سیہ کارپوں کا ذکر کر کے تورات، انجیل، قرآن اور کل کتب ساویہ کی اقامت کی ترغیب دی گئی تھی۔ آئندہ قُلْ یٓاَهُلَ الْکِتْبِ لَسْتُمْ عَلَی شکیء سے اہل کتاب کے مجمع میں اعلان کرنا چاہتے ہیں کہ اس اقامت کے بدون تمہاری مذہبی زندگی بالکل صفر اور لاشے مُض ہے۔ یٓایُٹھا الرَّ سُوْلُ بَلِّغْ مَآ اُنْزِلَ اِلَیْكَ مِنْ رَّ بِّكَ الْحٰ میں اسی دوٹوک اعلان کے لئے صور کو تیار کیا گیا ہے۔ یعنی آپ پر جو کچھ پرورد گار کی طرف سے آثارا جائے خصوصاِ اس طرح کے فیصلہ کن اعلانات آپ بے خوف و خطر اور بلاتمال پہنچاتے رہیے۔ اگر بفرض محال کسی ایک چیز کی تبلیغ میں بھی آپ سے کوتاہی ہوئی تو بحیثیت رسول (خدائی پیغامبر) ہونے کے رسالت وپیغام رسانی کا جو منصب جلیل آپ کو تفویض ہوا ہے سمجھا جائے گا کہ آپ نے اس کا حق کچھ بھی ادا نہ کیا۔ بلاشبہ نبی کریم کٹاٹیا آبا کی حق میں فریضہ تبلیغ کی انجام دہی پر بیش از بیش ثابت قدم رکھنے کے لئے اس سے بڑھ کر کوئی موثر عنوان یہ ہو سکتا تھا۔ آپ نے بیس بائیس سال تک جس بے نظیر اولوالعزمی، جانفثانی، مسلسل جدوکد اور صبر و استقلال سے فرض رسالت و تبلیغ کوادا کیا وہ اس کی واضح دلیل تھی کہ آپ کو دنیا میں ہر چیز سے بڑھ کر اپنے فرض منصبی (رسالت و بلاغ) کی اہمیت کا احیاس ہے۔ حضور کے اس احیاس قوی اور تبلیغی جاد کو ملحوظ رکھتے ہوئے وظیفہ تبلیغ میں مزیدانتکام وتثبت کی تاکید کے موقع پر موثر ترین عنوان یہ ہی ہو سکتا تھا کہ حضور کو یّا کیُّھا الرَّ سُولُ سے خطاب کر کے صرف اتنا کہ دیا جائے کہ اگر بفرض محال تبلیغ میں ادنیٰ سی کوماہی ہوئی تو سمجھوکہ آپ اپنے فرض منصبی کے اداکرنے میں کامیاب نہ ہوئے اور ظاہر ہے کہ آپ کی تمام تر کوشٹوں اور قربانیوں کا مقصد وحید ہی یہ تھاکہ آپ خدا کے سامنے فرض رسالت کی انجام دہی میں اعلیٰ سے اعلیٰ کامیابی حاصل فرمائیں لہذا یہ کسی طرح ممکن ہی نہیں کہ کسی ایک پیغام کے پہنچانے میں بھی ذرا سی کوتاہی کریں۔ عمومایہ تجربہ ہوا ہے کہ فریضہ تبلیغ اداکرنے میں انسان چند وجوہ سے مقصر رہتا ہے۔ یا تواسے اپنے فرض کی اہمیت کا کافی احباس اور شغف یذہو۔ یا لوگوں کی عام مخالفت سے نقصان شدید پہنچنے یا کم از کم بعض فوائد کے فوت ہونے کا خوف ہواوریا مخاطبین کے عام ترد و طغیان کو دیکھتے ہوئے جیسا کہ پچھلی اور اگلی آیات میں اہل کتاب کی نسبت بتلایا گیا ہے، تبلیغ کے مثمراور منتج ہونے سے مایوسی ہو پہلی وجہ کا جواب نّائیُّھا الرَّسُولُ سے فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ تَك دوسرى كا وَاللّٰهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ميں اور تيسرى کا اِنَّ اللّٰہَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَرِ الْكُفِرِيْنَ مِيں دے ديا گيا۔ يعنی تم اپنا فرض ادا کئے جاؤ خدا تعالیٰ آپ کی جان اور عزت وآبرو کی حفاظت فرمانے والا ہے وہ تمام روئے زمین کے دشمنوں کو مجھی آپ کے مقابلہ پر کامیابی کی راہ نہ د کھلائے گا، باقی ہدایت و ضلالت خدا کے ہاتھ میں ہے۔ ایسی قوم جس نے کفروانکار ہی پر کمر باندھ لی ہے اگر راہ راست پر یہ آئی تو تم غم نہ کرواور یہ مایوس ہوکر اپنے فرض کو چھوڑو۔ نبی کریم اٹنٹی آپٹم نے اس ہدایت ربانی اور آئین آسانی کے موافق امت کو ہر چھوٹی بڑی چیز کی تبلیغ کی۔ نوع انسانی کے عوام و خواص میں سے جو بات جس طبقہ کے لائق اور جس کی استعداد کے مطابق تھی آپ نے بلا کم و کاست اور بے نوف و خطر پہنچا کر خدا کی حجت بندوں پر تمام کر دی اور وفات سے دو ڈھائی مہینے پہلے حجۃ الوداع کے موقع پر جمال چالیں ہزار سے زائد خادمان اسلام اور عاشقان تبلیغ کا اجھاع تھا آپ نے علیٰ رؤس الاشہاد اعلان فرما دیا کہ ""اے خدا تو گواہ رہ میں (تیری امانت) پہنچا چکا""۔

۱۹۲ یعنی کل کتب ساویہ جن کا غاتم اور مہیمن قرآن کریم ہے ۔ پکھلے رکوع میں اس آیت کی تفسیر گذر چکی ۔

<u>۱۹۳ یعنی اس غم اور افسوس میں پڑکر تنگدل نہ ہوں اپنا فرض امن واطمینان سے ادا فرماتے رمیں ۔</u>

إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوا وَالَّذِيْنَ هَادُوا وَالصَّبِوُنَ وَالنَّطْرَى مَنْ امَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ

يَحُزَنُونَ

لَقَدُ اَخَذُنَا مِيْثَاقَ بَنِيَّ اِسْرَآءِيْلُ وَ اَسُرَآءِيْلُ وَ اَرْسَلُنَآ اِلَيُهِمُ رُسُلًا ﴿ كُلَّمَا جَآءَهُمُ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهُوَى اَنْفُسُهُمُ ﴿ فَرِيُقًا كَذَّبُوْا وَفَرِيُقًا يَّقُتُلُونَ ﴿

79۔ بیشک جو مسلمان میں اور جو یہودی میں اور فرقہ صابی اور نصاریٰ جو کوئی ایان لاوے اللہ پر اور روز قیامت پر اور عمل کرے نیک نہ ان پر ڈر ہے نہ وہ غمگین

ہوں گے [۱۹۳]

ہم نے لیا تھا پھنے قول بنی اسرائیل سے [۱۹۵] اور بھیجے ان کی طرف رسول جب لایا ان کے پاس کوئی رسول وہ عکم جو نوش نہ آیا ان کے جی کو تو بہتوں کو جھٹلایا اور بہتوں کو جھٹلایا اور بہتوں کو قتل کر ڈالتے تھے [۱۹۱]

۱۹۹۳ فلاح و کامیابی کا دائمی معیاد: "یعنی جو قوم مسلمان کہلاتی ہے یا یہود یا نصاریٰ یا صابی (یا اور کچھ تمثیلاً چند مشہور مذاہب کا ذکر کیا گیا) کوئی شخص ان ناموں کی بدولت یا نسل، رنگ، پیشہ، وطن و فیرہ انوال و نصائص کے کاظ سے حقیقی فلاح اور دائمی کامیابی عاصل نہیں کر سکتا۔ کامیاب اور مامون و مصنون ہونے کا ایک اور صرف ایک معیار ہے یعنی ایمان و عمل صالح جن قوم کواپنے مقرب الهی یا کامیاب ہونے کا دعویٰ ہو وہ اسی کوئی پر اپنے کوکس کر دیکھ لے۔ اگر اس میں کھری اترے تو بے خوف و خطر مفلح مقرب الهی یا کامیاب ہونے کا دعویٰ ہو وہ اسی کوئی پر اپنے کوکس کر دیکھ لے۔ اگر اس میں کھری اترے تو بے خوف و خطر مفلح اور کامیاب ہے۔ وریذ ہر وقت اپنے کو فدا کے خصنب و قمر کے نیچے جمجھے۔ پچھی آیات میں فاص اہل کتاب کو تبلیغ تھی اس اور کامیاب ہو سامنے بلا رور مایت ایسا جمیب و غریب، معقول اور مضاف نہ قانون پیش کیا گیا ہے جس کے بعد کسی سلیم الفطرت انسان کو اسلام کی صداقت اور ہمہ گیری میں شبہ نہیں رہ سکتا۔ ایک شخص جب تک خدا (یعنی اس کے وجود، معلم الفطرت انسان کو اسلام کی صداقت اور ہمہ گیری میں شبہ نہیں و سفراء) پر اور روز جزاء پر ایان نہ لائے اور نیکی اختیار نہ کرے کیا عقل سلیم قبول کر سکتی ہے کہ وہ نعیم دائم رضائے تی اور سہور ابدی سے ہمکنار ہو سکے گا۔ ایان باللہ کے تحت میں یہ سب چرین داخل ہیں۔ فرض کروایک شخص روش دلائل نبوت کی موجودگی میں کسی پینغمبر کی توہین کرتا ہے (اور اس کو میں سے پرین داخل ہیں۔ ذرض کروایک شخص روش دلائل نبوت کی موجودگی میں کسی پینغمبر کی توہین کرتا ہے (اور اس کو میں کسی پینغمبر کی توہین کرتا ہے (اور اس کو

دعونے نبوت میں جھوٹا کہنا یہی اس کی توہین ہے ) توکیا کسی عکومت کے سفیر کی توہین اور اس کے صاف و صریح اسناد سفارت کی تکذیب اس عکومت کی تکذیب اس عکومت کی تکذیب اس عکومت کی تکذیب اس عکومت کی تکذیب کرتا ہے اور اس کو قبول نہیں کرتا وہ فی الحقیقت خدا کے ان صاف و صریح نشانات و دلائل کو جھٹلا رہا ہے جو اس نے تصدیق نبوت کے لئے آثارے سمیں کرتا وہ فی الحقیقت خدا کے ان صاف و صریح نشانات و دلائل کو جھٹلا رہا ہے جو اس نے تصدیق نبوت کے لئے آثار ساتھے۔ فَاِنَّهُمْ لَا یُککَذِّبُو نَک وَ لٰکِی ؓ الظّلِمِی ہُنَ بِالیْتِ اللّهِ یَجْحَدُونَ ﴿ (انعام رکوع م ) کیا اللہ کی آیات اور صریح و علانیہ نشانات کو جھٹلا نے کے بعد بھی "ایان باللہ" کا دعویٰ رہ سکے گا۔ قرآن کریم نے جن تفصیلات کی طرف "ایان باللہ و عمل صائح شان کی جملائے اجمل عنوان سے یہاں اشارہ فرمایا ہے دوسرے مواضع میں وہ شرح و بسط سے مذکور ہیں۔ صائمین کون تھے: میرے نزدیک زیادہ صیح اور قوی قول یہ ہے کہ صائمین عراق میں ایک فرقہ تھا جن کے مذہبی اصول محوط حکائے اشراقین اور فلاسفہ طبیعین کے اصول سے مانوذ تھے۔ یہ لوگ رومانیت کے متعلق نہایت غلو رکھتے بلکہ ان کی برستش حکائے اشراقین اور فلاسفہ طبیعین کے اصول سے مانوذ تھے۔ یہ لوگ رومانیت کے متعلق نہایت غلو رکھتے بلکہ ان کی برستش

صائبین کون تھے: میرے نزدیک زیادہ سی اور قوی قول یہ ہے کہ صائبین عراق میں ایک فرقہ تھا بن کے مذہبی اصول عموما کھائے اشراقیین اور فلاسفہ طبیعین کے اصول سے ما نوذ تھے۔ یہ لوگ روعانیت کے متعلق نهایت غلو رکھتے بلکہ ان کی پرستش کرتے تھے ان کا خیال یہ تھا کہ ارواح مجردہ اور مدبرات فلکیہ وغیرہ کی استعانت واستداد سے ہی ہم رب الارباب (یعنی بڑے معبود تک پہنچ سکتے ہیں امذاریا عنات ثاقہ اور کہر شوات سے روح میں تجرد اور صفائی پیدا کر کے عالم روعانیات کے ساتھ ہم کو اپنا رشتہ پیدا کرنا چاہئے۔ پھران کی نوشنودی اور دستگیری سے غدا تک پہنچ سکتے ہیں۔ انباع انبیاء کی ضرورت نہیں۔ کواکب کی ارواح مدبرہ اور اسی طرح دوسری روعانیات کو اپنے سے نوش رکھنے کے لئے ہیا کل بناتے تھے اور انہی ارواح کے لئے نماز، روزہ اور قربانی وغیرہ کرتے تھے۔ فلاصہ یہ کہ خفاء کے مقابلہ میں صائبین کی جاعت تھی جن کا سب سے بڑا علہ نبوت اور اس کے لوازم و نواص پر ہونا تھا۔ صفرت ابراہیم علیف کی بعث کے وقت نمرود کی قوم صابی العقیدہ تھی جن کا سب سے بڑا علہ نبوت اور اس کے فارن نے بانبازی دکھلائی۔

19<mark>0۔ گذشتہ آیت میں جو معیار قبول عنداللہ کا بیان ہوا تھا یعنی ایان اور عمل صالح۔ یہاں یہ دکھلانا ہے کہ یہود اس معیار پر کھاں تک پورے اترتے میں۔</mark>

197۔ غلام کی وفاداری کا امتحان اس میں ہے کہ جس بات کو دل نہ چاہے آقا کے عکم سے کر گذرے اور اپنی رائے یا خواہش کو آقا کی مرضی کے تابع بنا دے۔ ورنہ صرف ان چیزوں کا مان لینا جو مرضی اور خواہش کے موافق ہوں، یہ کونسا کال ہے۔

ای۔ اور خیال کیا کہ کچھ خرابی مذہ ہوگی سووہ اندھے ہوگئے اور بہرے چھر توبہ قبول کی اللہ نے ان کی پھر اندھے اور بہرے ہوئے ان میں سے بہت [۱۹۸] اور اللہ دیکھتا ہے جو کچھ وہ کرتے ہیں [۱۹۸]

وَحَسِبُوٓ اللَّا تَكُونَ فِتُنَةُ فَعَمُوا وَصَمُّوَا ثَكُونَ فِتُنَةُ فَعَمُوا وَصَمُّوَا ثُمَّ تَابَ اللهُ عَلَيْهِمُ ثُمَّ عَمُوًا وَصَمُّوا كَثِيرٌ مِنْهُمُ وَاللهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴿

412

لَقَدُ كَفَرَ الَّذِيْنَ قَالُوَّا إِنَّ اللهَ هُوَ الْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَمَ لَ وَقَالَ الْمَسِيْحُ لِمَنْ يَمْ الْمَلْمِيْحُ لِللهِ وَقَالَ الْمَسِيْحُ لِبَنِيَّ إِسْرَآءِيْلَ اعْبُدُوا اللهَ رَبِّيْ وَ لِبَنِيْ أَلْهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدُ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَا وَلهُ النَّارُ وَمَا الله عَلَيْهِ الْجَنَّةُ الْحَلْمَ الْعَلَيْدِ اللهِ الله عَلَيْهِ الْحَلَيْةَ وَمَا وَلهُ النَّالُ وَمَا اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَا وَلهُ النَّالُ وَمَا اللهُ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةُ الْحَلَيْدِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الْحَلَيْدِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الْحَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ الْمُؤْمِنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ الْحَالَةُ الْمُؤْمِلُولُولُهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

لِلظَّلِمِيْنَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴿

لَقَدْ كَفَرَ الَّذِيْنَ قَالُوَّا إِنَّ اللهَ ثَالِثُ ثَلثَةٍ وَمَا مِنْ إِلَٰهٍ إِلَّا إِلَٰهُ وَّاحِدُ ﴿ وَ إِنْ لَّمُ يَنْتَهُوْا عَمَّا يَقُولُوْنَ لَيَمَسَّنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا مِنْهُمْ عَذَابُ الِيْمُ ﴿

اَفَلَا يَتُوْبُونَ اِلَى اللهِ وَيَسْتَغُفِرُوْنَهُ ﴿ وَاللّٰهُ عَفُورُوْنَهُ ﴿ وَاللّٰهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿

۲)۔ بیشک کافر ہوئے جنوں نے کہا اللہ وہی میے ہے مریم کا بیٹا اور ملیح نے کہا ہے کہ اے بنی اسرائیل بندگی کرواللہ کی رب ہے میرا اور تمہارا بیشک جس نے شریک مٹھرایا اللہ کا سوحرام کی اللہ نے اس پر جنت اور اس کا مٹھکانہ دوزخ ہے اور کوئی نہیں گنگاروں کی مدد

۳۷۔ بیشک کافر ہوئے جنوں نے کہا اللہ ہے تین میں کا ایک [۲۰۰] عالانکہ کوئی معبود نہیں بجزایک معبود کے اور اگر نہ باز آویں گے اس بات سے کہ کہتے ہیں تو بیشک پہنچے گا ان میں سے کفر پر قائم رہنے والوں کو عذاب در دناک

۷۷۔ کیوں نہیں توبہ کرتے اللہ کے آگے اور گناہ بخواتے اس سے اوراللہ ہے بخشے والا مہربان [۲۰۱]

۱۹۵۔ یمودیوں کی اللہ سے غداری: یعنی پختہ عمد و پیان توڑ کر غدا سے غداری کی اس کے سفراء میں سے کسی کو جھٹلایا کسی کو قتل کیا۔ یہ توان کے ایان باللہ اور عمل صالح کا عال تھا۔ ایان بالیوم الآخر کا اندازہ اس سے کر لوکہ اس قدر شدید مظالم اور باغیانہ جرائم کا از کاب کر کے بالکل بے فکر ہو بیٹے۔ گویا ان حرکات کا کوئی خمیازہ ہھگٹنا نہیں پڑے گا اور ظلم و بغاوت کے خراب نتائج کجھی سامنے نہ آئیں گے۔ یہ خیال کر کے غدائی نشانات اور غدائی کلام کی طرف سے بالکل ہی اندھے اور ہمرے ہو گئے اور جو ناکر دنی کام تھے وہ کئے حتیٰ کی بعض اندیاء کو قتل اور بعض کو قید کیا۔ آخر غدا تعالیٰ نے ان پر بخت نصر کو مسلط فرمایا۔ پھر ایک مدت دراز کے بعد بعض ملوک فارس نے بخت نصر کی قید ذات ور سوائی سے چھڑا کر بابل سے بیت المقدس کو واپس کیا اس وقت ان لوگوں

نے توبہ کی اور اصلاح عال کی طرف متوجہ ہوئے۔ خدا نے توبہ قبول کی۔ لکین کچھ زمانہ کے بعد پھر وہی شرارتیں سوجھیں اور بالکل اندھے بہرے ہوکر حضرت زکریا اور حضرت بیحی کے قتل پر تیار ہوگئے۔

198۔ یعنی وہ اگرچہ خدا کے خضب و قہر کی طرف سے اندھے ہوگئے میں لیکن خدا ان کی تمام حرکات کو ہرا ہر دیکھتا رہا ہے چنانچہ ان حرکات کی سمزا اب امت محمدیہ کے ہاتھوں سے دلوا رہا ہے۔

199۔ نصاریٰ کا کفروشرک: یمال سے نصاریٰ کے ایان باللہ کی کیفیت دکھلائی گئی ہے کہ وہ کمال تک حقانیت کے اس معیار پر پورے اترے۔ ان کے ایان باللہ کا عال یہ ہے کہ عقل کے خلاف فطرت سلیمہ کے خلاف اور خود صفرت میج کی تصریحات کے خلاف میج ابن مریم کو غدا بنا دیا۔ "ایک تین اور تین ایک "" کی بھول بھلیاں تو محض برائے نام ہے۔ حقیقتا سارا زور وقوت صوف حضرت میج کی الوہیت ثابت کرنے پر صرف کیا جاتا ہے۔ عالانکہ خود حضرت میج خدا کے رب ہونے اور دوسرے آدمیوں کی طرح اپنے مربوب ہونے کا علانیہ اعتراف فرما رہے ہیں۔ اور جس شرک میں ان کی امت مبتلا ہونے والی تھی اس کی برائی کس زور و شورسے بیان کر رہے میں پھر بھی ان اندھوں کو عبرت نہیں ہوتی۔

۲۰۰ یعنی حضرت میخ، روح القدس اورالله، یا میخ، مریم اورالله تینوں خدا میں (الیعاذ بالله) ان میں کا ایک حصه دارالله ہوا۔ پھروہ تینوں ایک ایک علیہ عقیدہ کو عجیب گول مول اور تینوں ایک اور وہ ایک تین میں۔ علیائیوں کا عام عقیدہ یہ ہی ہے اور اس خلاف عقل و بداہت عقیدہ کو عجیب گول مول اور پہورار عبارتوں سے اداکرتے میں اور جب کسی کی سمجھ میں نہیں آیا تو اس کو ایک ماوراء العقل حقیقت قرار دیتے ہیں۔ پچ ہے کئی یصلح العَطَّارُ مَا اَفْسَدَهُ الدَّهر

۲۰۱ نصاریٰ کا کفرو شرک: بیر اسی غفور رحیم کی شان ہے کہ ایسے ایسے باغی اور گستاخ مجرم بھی جب شرمندہ ہو کر اور اصلاح کا عزم کر کے عاضر ہوں توایک منٹ میں عمر بھر کے جرائم معاف فرما دیتا ہے۔

۵۷۔ نہیں ہے میسے مریم کا بدیٹا مگر رسول گذر چکے اس سے پہلے بہت رسول [۲۰۲] اور اسکی ماں ولی ہے [۲۰۳] دونوں کھاتے تھے کھانا دیکھ ہم کیسے بتلاتے ہیں ان کو دلیلیں پھر دیکھ وہ کھاں الٹے جارہے ہیں [۲۰۴]

مَا الْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَمَ اِلَّا رَسُولُ ۚ قَدُ خَلَتَ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ۚ وَ أُمُّهُ صِدِّيُقَةً ۚ كَلَتُ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ۚ وَ أُمُّهُ صِدِّيَقَةً ۚ كَانَا يَأْكُلُنِ الطَّعَامَ ۚ أُنْظُرُ كَيْفَ نُبَيِّنُ كَانَا يَأْكُلُنِ الطَّعَامَ ۚ أُنْظُرُ كَيْفَ نُبَيِّنُ لَكُونَ عَلَى لَيْ لَكُونَ عَلَى اللّهُ عَلَى لَكُونَ عَلَى السَّلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَا

 ۲۶۔ تو کھہ دے کیا تم ایسی چیز کی بندگی کرتے ہواللہ کو چھوڑ کر جو مالک نہیں تمہارے برے کی اور یہ بھلے کی اور اللہ وہی ہے سننے والا جاننے والا [٢٠٥]

›› ۔ توکمہ اے اہل کتاب مت مبالغہ کرواینے دین کی بات میں ناحق کا [۲۰۷] اور مت چلو خیالات پر ان لوگوں کے جو گمراہ ہو چکے پہلے اور گمراہ کر گئے بہتوں کو اور بہک گئے سیدھی راہ سے [۲۰۰

٨٧٥ ملعون ہوئے كافر بني اسرائيل ميں كے داؤدكى زبان پر اور عیسی بیٹے مریم کے بیہ اس لئے کہ وہ ا فرمان تھے اور مدسے گذر گئے تھے [۲۰۸]

9)۔ آپ میں منع نہ کرتے برے کام سے جو وہ کر رہے تھے [۲۰۹] کیا ہی برا کام ہے جوکرتے تھے

قُلْ اَتَعْبُدُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَّلَا نَفْعًا ﴿ وَاللَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ 🗃

قُلْ يَاهُلَ الْكِتٰبِ لَا تَغُلُوا فِي دِيْنِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعُوٓا اَهُوَآءَ قَوْمٍ قَدُ ضَلُّوا مِنْ قَبُلُ وَاضَلُّوا كَثِيرًا وَّ ضَلُّوا عَنُ السَّبِيْلِ السَّبِيْلِ السَّبِيْلِ السَّبِيْلِ السَّبِيْلِ السَّبِيْلِ السَّبِيْلِ السَّبِيْلِ السَّ

لُعِنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا مِنْ بَنِيَّ اِسْرَآءِيْلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاؤٌدَ وَعِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ ۖ ذٰلِكَ بِمَا عَصَوُا وَّ كَانُوُا يَعْتَدُونَ ٢

كَانُوُا لَا يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُّنُكُرِ فَعَلُوهُ ۗ لَبِئْسَ مَا كَانُوُا يَفْعَلُوْنَ 🕾

۲۰۲ یعنی اسی مقدس و معصوم جاعت کے بیہ بھی ایک فرد ہیں انہیں خدا بنا لینا تمہاری سفاہت ہے۔

۲۰۳ ۔ حضرت مریم نبی نہیں تھیں: جمہور امت کی تحقیق یہ ہی ہے کہ خواتین میں نبوت نہیں آئی ۔ یہ منصب رجال ہی کے لَے مُضوص رہا ہے۔ وَمَا اَرْسَلْنَا مِنْ قَبُلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُّوْحِيِّ اِلَيْهِمْ مِّنْ اَهْلِ الْقُراى (يوسف ركوع ١١) حضرت مریم بنول مجھی ایک ولی بی بی تھیں۔ نبی نہیں۔

۲۰۴۔ الوہیت میح علیہ السلام و مریم کا ابطال: غور کرنے سے معلوم ہو سکتا ہے کہ جو شخص کھانے پینے کا مختاج ہے وہ تقریبا دنیا کی ہر چیز کا مختاج ہے۔ زمین، ہوا، پانی، سورج، حیوانات حتیٰ کہ میلے اور کھاد سے بھی اسے استغنا نہیں ہو سکتا۔ غلہ کے پیٹ میں پہنچنے اور ہضم ہونے تک خیال کرو بالواسطہ یا بلاواسطہ کتنی چیزوں کی ضرورت ہے پھر کھانے سے جو اثرات و نتائج پیدا ہوں گے ابطال ان کا سلسلہ کہاں تک جاتا ہے۔ احتیاج و افتقار کے اس طویل الذیل سلسلہ کو ملحوظ رکھتے ہوئے ہم الوہست میح و مریم کے ابطال کو بشکل استدلال یوں بیان کر سکتے ہیں کہ میح و مریم اکل و شرب کی ضروریات سے مستغنی نہ تھے جو مشاہدہ اور تواتر سے ثابت ہے اور جو اکل و شرب سے مستغنی نہ ہو وہ خدا کیونکر بن سکتی ہے۔ یہ ایسی قوی اور واضح دلیل ہے جے عالم و جاہل یکسال طور پر سمجھ سکتے میں یعنی کھانا پینا الوہست کے منافی ہے۔ اگرچہ نہ کھانا الوہست کی دلیل نہیں ورنہ سارے فرشتے خدا بن جائیں معاذ

۲۰۵ یعنی جب میح کو خدا کہا تو لازم ہے کہ معبود بھی کہو۔ مگر معبود بننا صرف اسی ذات کے ساتھ مختص ہے جو ہر قسم کے نفع و ضرر کا مالک اور پورا با اختیار ہو۔ کیونکہ عبادت انتہائی تذلل کا نام ہے اور انتہائی تذلل اسی کے سامنے اختیار کر سکتے ہیں جو انتہائی عزت اور غلبہ رکھنے والا ہر آن سب کی سننے والا اور سب کے احوال کا پوری طرح جانے والا ہو۔ اس میں تثلیث کے عقیدہ شرکیہ کے ساتھ تمام مشرکین کا رد ہوگیا۔

۲۰۹۔ نصاریٰ کا غلوفی الدین: عقیدہ کا مبالغہ یہ ہے کہ ایک مولود بشری کو غدا بنا دیا اور عمل میں غلو وہ ہے جے رہبانیت کئے میں۔ وَرَهْبَاذِیَّةَ اَبْتَدَعُوْهَامَا کَتَبْنُهَاعَلَیْهِمْ (الحدیدرکوع م) یبود کی جو قبائے بیان کی جا چکیں ان سے ظاہر ہوتا ہے کہ دنیا پرستی میں غرق ہونے کی وجہ سے دین اور دینداروں کی ان کے یہاں کوئی عظمت و وقعت نہ تھی۔ حتی کہ انبیاء کی اہانت وقتل وغیرہ ان کا غاص شعار تھا۔ برخلاف اس کے نصاریٰ نے تعظیم انبیاء میں اس قدر غلوکیا کہ ان میں سے بعض کو خدا یا غدا کا بیٹا کہنے لگے۔ اور ترک دنیا کرکے رہبانیت اغیتار کرلی۔

۲۰۰ یعنی اصل انجیل وغیرہ کتب سماویہ میں اس عقیدہ شرکیہ کا کہیں پتہ نہ تھا۔ بعد میں یونانی بت پر ستوں کی تقلید میں پولوس نے ایجاد کیا اس پر سب چل پڑے اور اسی پر جمے رہے ۔ ایسی اندھی تقلید سے نجات کی توقع رکھنا کسی عاقل کو زیبا نہیں ۔

۲۰۸ یمود یوں پر حضرت داؤد علیہ السلام اور حضرت عیسی علیہ السلام کی لعنت: یوں تو تمام کتب سماویہ میں کا فروں پر لعنت کی گئی ہے ۔ لیکن بنی اسرائیل کے کا فرول پر جب وہ عصیان و تمرد میں حد سے گذر گئے کہ نہ مجرم کسی طرح از کا ب جرائم سے باز مین اسرائیل کے کا فرول پر جب وہ عصیان و تمرد میں حد سے گذر گئے کہ نہ مجرم کسی طرح از کا ب جرائم سے باز آتا تھا اور نہ غیر مجرم مجرم کوروکتا تھا بلکہ شیروشکر ہوکر بے تکلف ایک دوسرے کے ہم پیالہ وہم نوالہ بے ہوئے تھے ۔ منکرات و فواحش کا از کا ب کرنے والوں پر کسی طرح کے انقباض، تکدر اور تر شروئی کا اظہار بھی نہ ہوتا تھا ۔ تب خدا نے حضرت داؤوڈ اور

حضرت میے کی زبان سے ان پر لعنت کی۔ بعید گناہوں پر ان کی جمارت مدسے گذر جگی تھی۔ یہ لعنت کہ جوا سے جلیل القدر اندیاء کے توسط سے کی گئی۔ غیر معمولی طور پر تباہ کن ثابت ہوئی۔ فالبا ای لعنت کے نتیجہ میں ان میں کے بہت سے افراد ظاہرا و باطنا بندر اور خنزپر کی شکل میں منے کر دیئے گئے اور باطنی منے کا دائرہ تو اس قدر و سعے ہوا کہ ان کے بہت سے لوگ آج بھی ان مسلمانوں کو چھوڑ کر جو خدا کی تمام کتب سماویہ تام اندیاء کی تصدیق و تعظیم کرتے ہیں مشرکین مکہ سے ہو فالص بت پرست اور نہوات و تعظیم سے جابل محض میں مسلمانوں کے خلاف دوستی گا نہتے ہیں۔ اگر ان اہل کتاب کو خدا پر، نبی پر اور دی الدی پر واقعی اعتقادہ ہوا توکیا یہ ممکن تھا کہ اس قوم کی ضد میں جو ان تمام چیزوں کو ممکل طور پر مانت میں بت پرستوں سے ساز باز کرتے۔ یہ ہے حسی، بعدائی اور خدا پر ستوں سے ہماگ کر بت پرستوں سے دوستی کرنا، اسی لعنت اور برائم کو بیان کر کے خلو فی الدین اور گمراہوں کی عظیمہ سے کوموں دور پھینک دیا ہے۔ پھل آیات میں ان کی گذشتہ کفریات اور برائم کو بیان کر کے خلو فی الدین اور گمراہوں کی کورانہ تقلیہ سے منع فرمایا تھانگہ اب بھی اپنی ملعون ترکات سے تائب ہوکر تی و صداقت کے راستہ پر چلنے کی کوشش کریں۔ اس کورانہ تقلیہ سے منع فرمایا تھانگہ اب بھی اپنی معمون تروی عربائی مشرکوں سے محبت یہ کھی دلیل اس کی ہے کہ ان کے قلوب خدائی میں۔ اگل معمون ہو چکے ہیں۔ اگر اب بھی انہوں نے اپنی مادت کو نہ سنبمالا اور میں کی طرف ربوع نہ کیا توالسی میں دائی عالمت کو نہ سنبمالا اور میں کی طرف ربوع نہ کیا توالسی شدید لعنت کے مورد بنیں گے جو ندا تعالیٰ سید النہ بیاء خاتم الرسل شی بیاتی مادت کو نہ سنبمالا اور میں کی طرف ربوع نہ کیا توالسی شدید لعنت کے مورد بنیں گے جو ندا تعالیٰ سید الزمین سے اگر اب بھی انہوں نے اپنی مادت کو نہ سنبمالا اور میں کی طرف ربوع نہ کیا توالسی سے ان پر بیمجے گا۔

۲۰۹ ـ برائی سے نہ روکنا بڑا جرم ہے: "لَا يَتَنَاهَوْنَ كے دومعنی ہوسكتے ہيں (۱) ""نہيں رکتے تھے"" كافی روح المعانی (۲)
""نہيں روكتے تھے ايك دوسرے كو"" كا ہوالمشور ـ جب بدى كسى قوم ميں پھيلے اور كوئى روكنے ٹوكنے والا بھى نہ ہو تو عذاب عام
كا انديشہ ہے ـ

۸۰۔ تو دیکھتا ہے ان میں کہ بہت سے لوگ دوستی کرتے ہیں کافروں سے [۱۰۰] کیا ہی برا سامان بھیجا انہوں نے اپنے واسطے وہ یہ کہ اللہ کا غضب ہوا ان پر اور وہ ہمیشہ عذاب میں رہنے والے ہیں [۱۰۰]

تَرَى كَثِيرًا مِّنْهُمُ يَتَوَلَّوْنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَمِئْسَ مَا قَدَّمَتُ لَهُمُ اَنْفُسُهُمُ اَنْ سَخِطَ اللهُ عَلَيْهِمُ وَفِي الْعَذَابِ هُمُ

خْلِدُوْنَ 🕾

وَلَوُ كَانُوا يُؤُمِنُونَ بِاللهِ والنَّبِيِّ وَمَآ النَّبِيِّ وَمَآ النَّزِلَ اِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوْهُمُ اَوْلِيَآءَ وَلٰكِنَّ كَثِيرًا مِّنْهُمُ فَاسِقُونَ ﴿

لَتَجِدَنَّ اَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ امَنُوا الْيَهُوْدَ وَالَّذِينَ اَشُرَكُوا وَلَتَجِدَنَّ الْيَهُوْدَ وَالَّذِينَ اَشُرَكُوا وَلَتَجِدَنَّ الْيَهُوْدَ وَالَّذِينَ اَشُرَكُوا وَلَتَجِدَنَّ اَقُرَبَهُمْ مَّوَدَّةً لِلَّذِينَ امَنُوا الَّذِينَ قَالُوَ الِنَّا اَقُرَبَهُمْ مَّوَدَّةً لِلَّذِينَ امَنُوا الَّذِينَ قَالُوَ الِنَّا الْقَرَبَهُمْ مَّوَدَةً لِلَّذِينَ الْمَنُوا الَّذِينَ قَالُوَ الِنَّا نَظُرَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

۸۱ ۔ اور اگر وہ یقین رکھتے اللہ پر اور نبی پر اور جو نبی پر اترا تو کا فرول کو دوست یہ بناتے [۲۱۳] لیکن ان میں بہت سے لوگ نافرمان میں [۲۱۳]

۸۲۔ تو پاوے گا سب لوگوں سے زیادہ دشمن مسلمانوں کا یہودیوں کو اور مشرکوں کو اور تو پاوے گا سب سے نزدیک محبت میں مسلمانوں کے ان لوگوں کو جو کھتے ہیں کہ ہم نصاریٰ میں یہ اس واسطے کہ نصاریٰ میں عالم میں اور درویش میں اور اس واسطے کہ وہ تکجر نہیں کرتے

۲۱۰ کا فرول سے مراد مشرکین ہیں اور ان آیات کا مصداق یہود مدینہ تھے۔ جنول نے مشرکین مکہ کے ساتھ سازش کر کے مسلمانوں سے لڑائی کی ٹھانی تھی۔

۲۱۱ یعنی جو ذخیرہ اعمال کاکرنے سے پہلے آخرت کے لئے بیٹے رہے ہیں وہ ایسا ہے جوان کو غصنب الہی اور عذب ابدی کا متحق بناتا ہے۔

۲۱۲۔ "النبی" سے بعض مفرین نے صرت موسی کو اور بعض نے رسول کریم الٹی ایکی کو مراد لیا ہے۔ مطلب یہ ہوا کہ اگر ان یمود کو واقع یقین حضرت موسی کی صداقت اور تعلیات پر ہوتا تو نبی آخر الزمال کے مقابلہ میں جن کی بشارت خود موسی دے چکے میں مشرکین سے دوستی نہ کرتے یا یہ کہ اگر نبی کریم الٹی ایکی کی مخلصانہ ایان لے آتے تو ایسی حرکت ان سے سرزد نہ ہوتی کہ دشمنان اسلام سے سازباز کریں۔ اس دوسری تقدیر پر آیت منافقین یمود کے حق میں ہوگی۔

۲۱۳ خدا کی اور نود اپنے تسلیم کردہ پیغمبر کی نافرمانی کرتے کرتے یہ عالت ہو گئی کہ اب موحدین پر مشرکین کو ترجیح دیتے ہیں افوس کہ آج ہم بہت سے نام نهاد مسلمانوں کی عالت بھی یہ ہی پاتے ہیں کہ مسلمان اور کفار کے مقابلہ کے وقت کا فروں کو دوست بناتے اور انہی کی حایت وو کالت کرتے ہیں۔

وَ إِذَا سَمِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى اَعْيُنَهُمْ تَفِيْضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوْا مِنَ الْحَقِّ عَيْنَهُمْ تَفِيْضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوْا مِنَ الْحَقِّ عَيْفُولُوْنَ رَبَّنَا المَّنَا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّهِدِيْنَ عَلَى السَّهِدِيْنَ عَلَى السَّلَّهِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْعَلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ ا

وَمَا لَنَا لَا نُؤُمِنُ بِاللهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ اللهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ الْحَقِ لَا نُؤْمِنُ بِاللهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ الْحَقِ لَا وَنُطَمَعُ أَنْ يُتُدْخِلَنَا رَبُّنَا مَعَ الْقَوْمِ الصَّلِحِينَ عَ

فَاتَابَهُمُ اللهُ بِمَا قَالُوا جَنَّتٍ تَجُرِى مِنَ تَحُتِهَا الْأَنُهُرُ خُلِدِينَ فِيهَا وَ ذَلِكَ تَحْتِهَا الْأَنُهُرُ خُلِدِينَ فِيهَا وَ ذَلِكَ جَزَآءُ الْمُحُسِنِينَ عَ

وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِالْيَتِنَآ أُولَيِكَ الْمِكَ الْمِكَ الْمَحِيْمِ اللَّهِ الْمَحِيْمِ اللَّهِ الْمَحِيْمِ اللَّهِ الْمَحِيْمِ اللَّهِ الْمُحَمِيْمِ اللَّهِ الْمُحَمِيْمِ اللَّهِ الْمُحَمِيْمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّ

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا تُحَرِّمُوا طَيِّبْتِ مَآ اللهَ لَا يُحِرِّمُوا طَيِّبْتِ مَآ اَحَلَّ اللهَ لَا يُحِبُّ اللهَ لَا يُحِبُّ اللهَ لَا يُحِبُّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِيْنَ عَ

۸۳۔ اور جب سنتے ہیں اس کو جو اترا رسول پر تو دیکھے تو ان کی آئکھوں کو کہ اہلتی ہیں آنسوؤں سے اس وجہ سے کہ انہوں نے پہچان لیا حق بات کو کہتے ہیں اے رب ہمارے ہم ایمان لائے سو تو لکھ ہم کو ماننے والوں کے بات

۸۴۔ اور ہم کو کیا ہوا کہ یقین نہ لاویں اللہ پر اور اس چیز پر جو پہنچی ہم کو حق سے اور توقع رکھیں اسکی کہ داخل کرے ہم کورب ہمارا ساتھ نیک بخوں کے

۸۵۔ پھر انکو بدلے میں دیے اللہ نے اس کھنے پر الیہ باغ کہ جن کے نیچے بہتی ہیں نہریں رہا کریں ان میں ہی اور یہ ہے بدلانیکی کرنے والوں کا

۸۶۔ اور جولوگ منکر ہوئے اور جھٹلانے لگے ہمای آیتوں کو وہ میں دوزخ کے رہنے والے [۲۱۲]

۸۷۔ اے ایان والو مت حرام شھراؤ وہ لذیذ چیزیں جو اللہ نے تمہارے لئے علال کردیں اور حد سے نہ بڑھو بیشک اللہ پیند نہیں کرتا حد سے بڑھنے والوں کو

۲۱۴۔ نصاریٰ یمود اور مشرکین سے بہتر میں: ان آیات میں بتلایا گیا کہ یمود کا مشرکین سے دوستی کرنا محض اسلام اور مسلمانوں کی

عداوت و بغض کی وجہ سے ہے۔ نبی کریم الٹی آیکٹی کو جن اقوام سے زیادہ سابقہ پڑتا تھا ان میں یہ دونوں قومیں یہود اور مشر کاین علی الترتیب اسلام و مسلمین کی شدید ترین دشمن تھیں۔ مشرکین مکہ کی ایذارسانیاں تواظهر من الشمس ہیں۔ لیکن ملعون یہود نے بھی کوئی کمپینہ سے کمپینہ حرکت اٹھاکر نہیں رکھی۔ حضور النجائیلیم کو بے خبری میں پتھر کی چٹان گراکر شہید کرنا چاہا کھانے میں زہر دینے کی کوشش کی، سحراور ٹوٹکے کرائے غرض غضب اور لعنت پر لعنت حاصل کرتے رہے۔ اس کے بالمقابل نصاریٰ باوجودیکہ وہ بھی کفر میں مبتلا تھے اسلام سے جلتے تھے مسلمانوں کا عروج ان کو ایک نظر نہ بھاتا تھا تاہم ان میں قبول حق کی استعداد ان دونوں گروہوں سے زیادہ تھی ان کے دل اسلام اور مسلمانوں سے محبت کرنے کی طرف نسبتا جلد مائل ہوجاتے تھے اس کا سبب یہ تھا کہ اس وقت تک عیسائیوں میں علم دین کا چرچا دوسری قوموں سے زائد تھا اپنے طریقہ کے موافق ترک دنیا اور زاہدانہ زندگی اختیار کرنے والے ان میں بکثرت پائے جاتے تھے۔ زم دلی اور تواضع ان کی خاص صفت تھی۔ جس قوم میں یہ خصال کثرت سے پائی جائیں اس کا لازمی نتیجہ یہ ہونا چاہیئے کہ اس میں قبول حق اور سلامت روی کا مادہ دوسری اقوام سے زیادہ ہو کیونکہ قبول حق سے عمواتین چیزیں مانع ہوتی ہیں جمل، حب دنیا یا حمد و عجر وغیرہ۔ نصاریٰ میں قسیسین کا وجود جمل کو، رہبان کی کثرت حب دنیا کو، نرمی دل اور تواضع کی صفت کبرو نخوت وغیرہ کو کم کرتی تھی۔ چنانچہ قیصرروم، مقوقس مصراور نجاشی ملک عبشہ نے جو کچھ برتاؤ نبی کریم الٹوہ آئی کے پیغام رسالت کے ساتھ کیا وہ اس کا شاہد ہے کہ اس وقت نصاریٰ میں قبول حق اور مودۃ مسلمین کی صلاحیت نسبتاً دوسری قوموں سے زائد تھی۔ مشرکین مکہ کے ظلم وستم سے تنگ آگر جب ایک جاعت صحابہ ؓ نے عبشہ کو ہجرت کی اور مشر کین نے وہاں بھی ملک عبشہ کے دربار تک اپنا پر وہیگنڈا نہ چھوڑا تو بادشاہ نے ایک روز مسلمانوں کو بلا کر کچھ سوالات کئے اور حضرت میج کی نسبت بھی ان کا عقیدہ دریافت کیا، حضرت جعفر ﴿ نے سورہ مریم کی آیات پڑھیں اور اپنا عقیدہ صاف صاف بیان فرمایا۔ بادشاہ بے انتها متاثر ہوا اور اقرار کیا کہ جو کچھ قرآن نے صرت عیسیٰ کی نسبت عقیدہ ظاہر کیا ہے وہ بلا کم و کاست صحیح ہے۔ اس نے کتب سابقہ کی بشارات کے موافق حضور پر نور الٹی ایٹل کو نبی آخر الزماں تسلیم کیا۔ قصہ طویل ہے۔ عیسائیوں کے وفد پر قرآن کی اثر انگیزی: انجام کار ہجرت کے کئی سال بعد ایک وفد جوستر نو مسلم عیسائیوں پر مثقل تھا۔ نبی کریم النافی این اللہ میں اوانہ کیا یہ لوگ جب مدینہ پہنچے اور قرآن کریم کے سماع سے لذت اندوز ہوئے تو کلام الهی س کر گریہ و بکا ہو گئے۔ آئکھوں سے آنبواور زبان پر رَبَّنَآ المَنَّا الّٰح یہ کلمات جاری تھے۔ ان آیات میں اسی جاعت کا عال بیان فرمایا ہے۔ قیامت تک کے لئے کوئی خبر نہیں دی گئی کہ ہمیثہ عیبائیوں اور یہود و مشرکین وغیرہ کے تعلقات کی نوعیت اسلام و

مسلمین کے ساتھ یہ ہی رہے گی۔ آج جو لوگ عیسائی کہلاتے ہیں ان میں کتنے قسیسین ورہبان اور متواضع و منکسر المزاج ہیں اور کتنے ہیں جن کی استحصوں سے کلام الهی س کر آنبو ٹیک پڑتے ہیں جب اقر بھم مودۃ کی علت ہی جو ذلیك بِأَنَّ مِنْ هُمْ قِسِّيْسِيْنَ وَ رُهْبَانًا سے بيان كى گئى ہے، موجود نہيں تو معلول يعنى ""قرب مودت" كيوں موجود ہو گا۔ بهرعال جو اوصاف عمد نبوی کے عیسائیوں اور یہود و مشرکین کے بیان ہوئے، وہ جب کبھی اور جمال کہیں جس مقدار میں موجود ہوں گے، اسی نسبت سے اسلام ومسلمان کی محبت وعداوت کوخیال کر لیا جائے۔

وَ كُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَللًا طَيِّبًا ٣

وَّاتَّقُوا اللهَ الَّذِيِّ اَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴿

۸۹ نہیں بکرٹا اللہ تم کو تمہاری بیودہ قسموں پر [۲۱۶] لیکن پکڑتا ہے اس پر جس قسم کو تم نے مضبوط باندھا سو اس کا کفارہ کھانا دینا ہے دس مختاجوں کو اوسط درجہ کا کھانا جو دیتے ہواپنے گھر والوں کو [۲۱۲] یا کپڑا پہنا دینا دس مختاجوں کو [۲۱۸] یا ایک گردن آزاد کرنی <sup>[۲۱۹]</sup> پھر جس کو میسر نہ ہوتو روزے رکھنے ہیں تین دن کے [۲۲۰] یہ کفارہ ہے تمہاری قسموں کا جب قسم کھا بیٹھواور حفاطت رکھو اپنی قسموں کی [۲۲۱] اسی طرح بیان کرتا ہے اللہ تمہارے

کئے اپنے حکم ٹاکہ تم اصان مانو[۲۲۲]

۸۸۔ اور کھاؤاللہ کے دیے ہوئے میں سے جو چیز علال

پاکیزہ ہو اور ڈرتے رہو اللہ سے جس پر تم ایان رکھتے ہو

لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِيَّ ٱيُمَانِكُمُ وَلَكِنَ يُّؤَاخِذُكُمْ بِمَا عَقَّدُتُّمُ الْأَيْمَانَ " فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسْكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيْكُمْ أَوْ كِسُوتُهُمُ اَوُ تَحْرِينُ رَقَبَةٍ <sup>لا</sup> فَمَنُ لَّمْ يَجِدُ فَصِيَاهُم ثَلْثَةِ أَيَّامٍ ﴿ ذَٰلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفُتُمْ ﴿ وَاحْفَظُوٓا اَيْمَانَكُمْ ﴿ كَذٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الْيَهِ لَعَلَّكُمْ تَشُكُرُونَ ﴿

۲۱۵۔ اسلام کا بے نظیر اعتدال: آغاز سورت میں ایفائے عہود کی تاکید کے بعد علال و حرام کا بیان شروع ہوا تھا۔ اسی ضمن میں غاص خاص مناسبات سے جن کا ذکر موقع بہ موقع ہم کر چکے ہیں دوسرے مفید مضامین کا سلسلہ شروع ہوگیا۔ ""اکشی باکشی یذکر"" بات میں سے بات نکلتی رہی۔ تام استطرادی مضامین کو تام کر کے اس پارہ کے پہلے رکوع سے پھر اصل موضوع بحث کی طرف تودکیا گیا ہے۔ اور لطف یہ ہے کہ اس رکوع ہے متصل پہلے رکوع میں جو مضمون گذرااس ہے بھی رکوع عاضر کا مضمون پوری طرح مربوط ہے۔ کیونکہ پہنچھے رکوع میں یمود و نصاری کی جو فضائح بیان کی گئیں تجھے والوں کے نزدیک ان کا خلاصہ دو چیزیں تحصیں یعنی یمود کا لذات و شوات دنیا اور ترام نوری میں انها کی جو تفریط فی الدین کا سبب ہوا اور نصاری کا دین میں غلو اور افراط جو آثر کار رہبانیت و فیرہ پر منتی ہوا۔ بلا شبہ رہبانیت ہے دینداری یا روعانیت کا بیفہ کہنا چاہئے، نیت اور منشائے اصلی کے اعتبار سے فی الجلہ مجمود ہو سکتی تھی اسی لئے ذلیک بِانَ مِنْ اَلَٰهُم قِیسِّیْسِیٹِنَ وَ کُرهِیّافًا کو من وجہ معرض مدح میں پیش کیا گیا۔ لیکن پونکہ اس طرح کا تجرد و ترک دنیا اس مقصد عظیم اور قانوں قدرت کے راستہ میں عائل تھا جو فاظر عالم نے عالم کی تخلیق میں مرعی رکھا ہے۔ اس لئے وہ عالمگیر مذہب جوابدی طور پر تمام بنی نوع انسان کی فلاح دارین اور اصلاح معاش و معاد کا مشخص ہوکر آیا ہے ضروری تھا کہ اس طرح کے مبتدعانہ طریق عبادت پر تحق سے نکتہ چینی کرے۔ آسمانی کتاب آج تک الیسی عامی معتدل، فطری تعلیم انسانی ترقیات کے ہر شعبہ کے متعلق پیش نہیں کر سکتی، جو قرآن کریم نے ان وہ ویودہ قسم کی تفسیر پارہ سیقول تعلیم انسانی پونکہ این کی یونکہ اور پر تمریم طیبات کا ذکر تھا اور تحریم کی ایک قسم بین بھی ہے اس لئے بین کے ادکام بیان کئے اوافر میں گذر چکی پونکہ اور پر تحریم طیبات کو دیاں۔

۲۱۷۔ کفارہ بین: یعنی قسم توڑنے کے بعدیہ کفارہ دیا جائے گا۔ کھانا دینے میں اختیار ہے خواہ دس مساکین کو گھر بٹھلا کر کھانا کھلادے یا صدقہ فطرکے برابر ہر مسکین کوغلہ یا اس کی قیمت اداکر دے۔

۲۱۸۔ اس قدر جس سے بدن کا اکثر حصہ ڈھک جائے ۔ مثلاً کرنۃ اور پاجامہ یا لنگی اور چادر۔

۲۱۹\_ یعنی ایک برده آزاد کرنا۔ اس میں مومن ہونا شرط نہیں۔

۲۲۰۔ یعنی متواتر روزے تین دن کے رکھے اور میسر نہ ہونے سے مرادیہ ہے کہ صاحب نصاب نہ ہو کافی روح المعانی۔

۲۲۱۔ قسموں کی حفاظت یہ ہے کہ بے ضرورت بات بات پر قسمیں نہ کھائے۔ یہ عادت بھلی نہیں۔ اور اگر قسم کھائی تو تا مقدور پوری کرے۔ اور اگر کسی وجہ سے توڑے تو کفارہ ادا کرے۔ یہ سب چیزیں حفاظت بیین میں داخل مہیں۔

۲۲۲۔ کتنا بڑا احمان ہے کہ ہم نے طیبات سے گریز کیا تو اس گریز سے منع فرمایا۔ اور اگر کسی نے غلطی سے طیبات کو اپنے اوپر حرام ہی کر لیا تو اس کو حفاظت بین کے ساتھ اس سے ملال ہونے کا طریقہ بھی بتلا دیا۔ يَاكِنُهَا الَّذِينَ امَنُوَّا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَ الْاَنْصَابُ وَ الْاَزُلَامُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ وَ الْاَنْصَابُ وَ الْاَزُلَامُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطُنِ فَاجْتَنِبُوْهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ عَمَلِ الشَّيْطُنُ اَنْ يُتُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْفَيْرِيدُ الشَّيْطُنُ اَنْ يُتُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَ الْمَيْسِرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلُوةِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلُوةِ وَيَصُدَّ لَكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلُوةِ فَهَلُ اَنْتُمْ مُّنْتَهُونَ هَا فَهَلُ اَنْتُمْ مُّنْتَهُونَ هَا فَاللَّهُ وَعَنِ الصَّلُوةِ فَهَلُ اَنْتُمْ مُّنْتَهُونَ هَا اللهِ وَعَنِ الصَّلُوةِ فَهَلُ اَنْتُمْ مُّنْتَهُونَ هَا اللَّهِ وَعَنِ السَّلُوةِ فَهَلُ اَنْتُمْ مُّنْتَهُونَ هَا اللهِ وَعَنِ السَّلُوةِ فَيَ السَّلُوةِ فَيَعِيْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلُوةِ فَيَ الْعَلُوقِ فَيْ اللّهِ وَعَنِ السَّلُوقِ فَيْ السَّلُوقِ فَيْ الْمُنْ اللّهِ وَعَنِ السَّلُوقِ فَيْ الْمُنْ اللّهُ وَعَنِ السَّلُمُ اللّهُ وَعَنِ السَّلُوقِ اللّهُ وَعَنِ السَّعُونَ اللّهُ وَعَنْ اللّهُ وَعَنْ اللّهُ وَعَنْ اللّهُ وَعَنْ اللّهُ وَالْوَالِكُولُ اللّهُ وَعَنْ الْمُولِوقِ الْمُنْ اللّهُ وَعَنْ اللّهُ وَالْمَالُولُولُ اللّهُ وَعَنْ الْسُلُولُ اللّهِ وَعَنْ الْمَالُولُ الْمُنْ اللّهُ وَلَاللّهِ وَعَنِ السَّهُ وَالْمُلُولُ الْمُنْ الْتُهُ وَالْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمَالُولُولُ اللّهُ وَالْمُلُولُ اللّهُ وَنْ الْمُنْ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْنَ اللّهُ وَلَا الْمُعْلَى الْمُنْ الْمُؤْنَ اللّهُ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ اللّهُ وَالْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُونَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَا الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ اللّهُ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَا الْمُل

وَاَطِيْعُوا اللهَ وَاَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَاَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوَّا اَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلْغُ الْمُبِينُ 
عَلَى رَسُولِنَا الْبَلْغُ الْمُبِينُ 
اللهُ الْمُبِينُ اللهُ الْمُبِينُ اللهُ الْمُبِينُ اللهُ الْمُبِينُ اللهُ اللهُ الْمُبِينُ اللهُ ا

لَيْسَ عَلَى الَّذِيْنَ امَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ جُنَاحُ فِيْمَا طَعِمُوَّا إِذَا مَا اتَّقَوُا وَّ امَنُوْا جُنَاحُ فِيْمَا طَعِمُوَّا إِذَا مَا اتَّقَوُا وَّ امَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ ثُمَّ اتَّقَوُا وَ امَنُوْا ثُمَّ اتَّقَوُا وَ امَنُوْا ثُمَّ اتَّقَوُا وَ امَنُوا ثُمَّ اتَّقَوُا وَ امْنُوا ثُمَّ اتَّقَوُا وَالله يُحِبُ ثُمَّ اتَّقَوُا وَالله يُحِبُ

۹۰۔ اے ایمان والویہ جو ہے شراب اور جوا اور بت اور پوا یو ہے ہوت اور بت اور پائے [۲۲۳] سب گندے کام میں شیطان کے سوان سے بچتے رہوناکہ تم نجات پاؤ[۲۲۳]

ا9۔ شیطان تو یہی چاہتا ہے کہ ڈالے تم میں دشمنی اور بیر بذریعہ شراب اور جوئے کے اور روکے تم کو اللہ کی یاد سے اور نماز سے سواب بھی تم باز آؤگے [۲۲۵]

97۔ اور حکم مانواللہ کا اور حکم مانورسول کا اور بیچتے رہو پھر اگر تم پھر جاؤ گے تو جان لو کہ ہمارے رسول کا ذمہ صرف پہنچا دینا ہے کھول کر [۲۲۷]

۹۳۔ جو لوگ ایان لائے اور کام نیک کئے ان پر گناہ نہیں اس میں جو کچھ پہلے کھا چکے جب کہ آئندہ کو ڈر گئے اور ایان لائے اور عمل نیک کئے بھر ڈرتے رہے اور یقین کیا بھر ڈرتے رہے اور یقین کیا بھر ڈرتے رہے اور نیکی کی اور اللہ دوست رکھتا ہے نیکی کرنے والوں کو [۲۲۷]

٢٢٣ ـ "انساب" و"ازلام "كي تفيراس مورت كي ابتداء مين وَمَا 'ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَ أَنْ تَسْتَقْسِمُوْ ابِالْأَزْ لَامِر كے تحت ميں گذر عكي ـ

۲۲۴ء شراب کی حرمت: اس آیت سے پہلے بھی بعض آیات خمر (شراب) کے بارہ میں نازل ہو چکی تھیں۔ اول یہ آیت الله الله عَنْ لَهُ مَنَافِحُ مَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ "قُلْ فِيْهِمَا إِثْمُ كَبِيْرُ وَ مَنَافِحُ لِلنَّاسِ وَ إِثْمُهُمَا أَكُبَرُ مِنْ نَّفَعِهِمًا (بقرہ رکوع ۲۷) گواس سے نہایت واضح اشارہ تحریم خمر کی طرف کیا جا رہا تھا مگر چونکہ صاف طور پر اس کے چھوڑنے کا حکم نہ تھااس لئے صرت عمڑنے س کر کھا اللّٰھم بَیِّنَ لَنَا بَیَانًا شافیًا اس کے بعد دوسری آیت آئی یٓا کُیُھا الَّذِيْنَ امَنُوْا لَا تَقْرَبُوا الصَّلُوةَ وَأَنْتُمْ شُكْرِى (نهاء ركوع ٢) اس ميں بھی تحريم خمرکی تصريح نه تھی گونشہ کی عالت میں نماز کی ممانعت ہوئی اور یہ قریبہ اسی کا ذکر تھا کہ غالبا یہ چیز عنقریب کلیة ً حرام ہونے والی ہے۔ مگر چونکہ عرب میں شراب کا رواج انتها کو پہنچ چکا تھا اور اس کا دفعۃ چھڑا دینا مخاطبین کے لحاظ سے سہل نہ تھا اس لئے نہایت حکیانہ تدریج سے اولاً قلوب میں اس کی نفرت بٹلائی گئی اور آہسۃ آہسۃ حکم تحریم سے مانوس کیا گیا۔ چنانچہ حضرت عمر ؒنے اس دوسری آیت کو س کر پھروہ ہی لفط کے اللّٰھم بَیِّنَ لَنَا بَیَانًا شافیًا آخر کار" مائدہ" کی یہ آیتیں جواس وقت ہمارے سامنے ہیں یٓا یُّھا الَّذِیْنَ امَنُوْا سے فَهَلَ اَنْتُمْ مُّنْتَهُوْنَ تک نازل کی گئیں۔ جس میں صاف صاف بت پرسی کی طرح اس گندی چیز سے بھی اجتناب کرنے کی ہدایت تھی۔ چنانچ ضرت عمر فَهَلُ أَنْتُم مُّنْتَهُوْنَ سَنَّتے ہی چلا اٹھے اِنْتَهَیْنَا اِنْتَهَیْنَا لوگوں نے شراب کے مٹکے توڑ ڈالے، خم خانے برباد کر دیے۔ مدینہ کی گلی کوچوں میں شراب پانی کی طرح بہتی پھرتی تھی۔ سارا عرب اس گندی شراب کو چھوڑ کر معرفت ربانی اور محبت واطاعت نبوی کی شراب طہور سے مخمور ہوگیا اور ام الخائث کے مقابلہ پر حضور اللی آیلم کا یہ جاد ایسا کامیاب ہوا جس کی نظیر تاریخ میں نہیں مل سکتی۔ خدا کی قدرت دیکھوکہ جس چیز کو قرآن کریم نے اتنا پہلے اتنی شدت سے روکا تھا آج سب سے بڑے شراب نوار ملک امریکہ وغیرہ اس کی خرابیوں اور نقصانات کو محبوس کر کے اس کے مٹا دینے پر تلے ہوئے ہیں فللہ الحد والمنتہ۔

۲۲۵۔ شیطانی کام: شراب پی کر جب عقل جاتی رہتی ہے تو بعض اوقات شرابی پاگل ہوکر آپس میں لڑ پڑتے میں حتیٰ کہ نشہ اتر نے کے بعد بھی بعض دفعہ لڑائی کا اثر باقی رہتا ہے اور باہمی عداوتیں قائم ہو جاتی میں ۔ یہ ہی عال بلکہ کچھ بڑھ کر بوئے کا ہے اس میں ہار جیت پر سخت جھکڑے اور فعاد برپا ہوتے میں ۔ جس سے شیطان کو اود هم مجانے کا خوب موقع ملتا ہے ۔ یہ تو ظاہری خرابی ہوئی اور باطنی نقصان یہ ہے کہ ان چیزوں میں مشغول ہوکو انسان غداکی یاد اور عبادت الهی سے بالکل غافل ہو جاتا ہے اس کی دلیل مثابدہ اور تجربہ ہے ۔ شطرنج کھیلنے والوں ہی کو دیکھ لو۔ نماز توکیا کھانے پینے اور گھر بارکی بھی خبر نہیں رہتی ۔ جب یہ چیز

اس قدر ظاہری وباطنی نقصانات پر مثمل ہے توکیا ایک مسلمان اتنا س کر بھی باز نہ آئے گا۔

۲۲۱۔ اگر کسی چیز کے منافع ومضار کا اعاطہ نہ کر سکوتب بھی خدا اور رسول کے احکام امتثال کرواور قانون کی خلاف ورزی سے بہتے رہو۔ اگر نہ بچو گے تو ہمارے پینمبرتم کو قانون واحکام الہی کھول کر پہنچا چکے۔ نتیجہ خلاف ورزی کا خود سوچ لوکیا ہو گا؟

الله ایک والو البتہ تم کو آزماوے گا اللہ ایک بات سے اس شکار میں کہ جس پر پہنچ ہیں ہاتھ تم است اللہ تم است اللہ تمہارے [۲۲۸] تاکہ معلوم کرے اللہ کون اس سے ڈرتا ہے بن دیکھے [۲۲۹] پھر جس نے زیادتی کی اس کے بعد تواس کے لئے عذاب دردناک

يَانَيُهَا الَّذِينَ الْمَنُوا لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَانَتُهُ حُرُمُ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُّتَعَمِّدًا فَانَتُمْ حُرُمُ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآءُ مِّثُلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ يَحُكُمُ بِهِ فَجَزَآءُ مِّثُلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ يَحُكُمُ بِهِ فَجَزَآءُ مِّثُلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ يَحُكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلٍ مِّنْكُمْ هَدُيًّا بِلِغَ الْكَعْبَةِ اَوْ كَذَلٍ مِنْكُمْ هَدُيًّا بِلِغَ الْكَعْبَةِ اَوْ كَذَلٍ ذَلِكَ كَفَّارَةُ طَعَامُ مَسْكِينَ اَوْ عَدْلُ ذَلِكَ مِينَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ اَمْرِهِ عَفَا اللهُ عَمَّا مَلَا مُرَهُ عَفَا اللهُ عَمَّا مَسَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مِنْهُ وَاللهُ عَمَّا مَلَا مُرَةً وَاللهُ عَمَّا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَلُ عَادُ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مِنْهُ وَانْتِقَامِ عَادُ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مِنْهُ وَانْتِقَامِ هَا عَمِنْ عُادُ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مِنْهُ وَانْتِقَامِ هَا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَا اللهُ عَلَى اللهُ عَمَلُ عَادُ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مِنْهُ وَانْتِقَامِ هَا عَالِهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ ال

۹۵۔ اے ایان والو نہ ماروشکار جس وقت تم ہوا ترام میں [۲۳۰] اور جو کوئی تم میں اس کو مارے جان کر [۲۳۰] تو اس پر بدلا ہے اس مارے ہوئے کے برابر مویشی میں سے جو تجویز کریں دو آدمی معتبر تم میں سے اس طرح سے کہ وہ جانور بدلے کا بطور نیاز پہنچایا جاوے کعبہ تک یا اس پر کفارہ ہے چند مختاجوں کو کھلانا یا اس کے برابر روزے تاکہ چکھے سزاا پنے کام کی [۲۳۳] اللہ نے معاف کیا جو کچھ ہو چکا [۲۳۳] اور جو کوئی پھر کرے گا اس سے بدلا کیا جو کچھ ہو چکا [۲۳۳] اور جو کوئی پھر کرے گا اس سے بدلا

۲۲۷۔ شراب کے بارے میں ایک سوال کا جواب: نہایت صیح اور قوی امادیث میں ہے کہ جب تحریم خمر کی آیات نازل ہوئیں تو صحابہ نے سوال کیا کہ یا رسول اللہ الٹی ایکٹی آیا ان مسلمانوں کا کیا مال ہوگا جنوں نے حکم تحریم آنے سے پہلے شراب پی اور

اسی حالت میں انتقال کر گئے۔ مثلاً بعض صحابہ جو جنگ احد میں شراب بی کر شریک ہوئے اور اسی حالت میں شہید ہو گئے کہ پیٹ میں شراب موجود تھی۔ اس پر یہ آیات نازل ہوئیں۔ عموم الفاظ اور دوسری روایات کو دیکھتے ہوئے ان آیات کا مطلب یہ ہے کہ زندہ ہوں یا مردہ جو لوگ ایان اور عمل صالح رکھتے ہیں ان کے لئے کسی مباح چیز کے بوقت اباحت کھا لینے میں کوئی مضائقہ نہیں۔ خصوصا جب کہ وہ لوگ عام احوال میں تقویٰ اور ایان کی خصال سے متضف ہوں پھر ان خصال میں برابر ترقی کرتے رہے ہوں حتیٰ کہ مدراج تقویٰ وایان میں ترقی کرتے کرتے مرتبہ احیان تک جا پہنچے ہوں جوایک مومن کے لئے روحانی ترقیات کا انتہائی مقام ہو سکتا ہے جمال پہنچ کر حق تعالیٰ اپنے بندے کے ساتھ خصوصی محبت کرتا ہے۔ وفی حدیث جبريل الاحسان ان تعبد الله كانك تراه پس جو ياكباز صحابه ايان وتقويٰ ميں عمر گذاركر اور نسبت احمان عاصل كر کے خدا کی راہ میں شید ہو چکے ان کی نسبت اس طرح کے خلجان اور توہمات پیدا کرنے کی قطعا گنجائش نہیں کہ وہ ایک ایسی چیز کا استعال کرتے ہوئے دنیا سے رخصت ہوئے میں جواس وقت حرام نہیں تھی مگر بعد کو حرام ہوئی۔ صحابہ کے فضائل: محققین نے لکھا ہے کہ تقویٰ (یعنی مضار دینی سے مجتنب ہونے کے ) کئی درجے میں اور ایان ویقین کے مراتب بھی بلحاظ قوت و ضعف متفاوت میں تجربہ اور نصوص شرعیہ سے ثابت ہے کہ جس قدر آدمی ذکر و فکر، عمل صالح اور جاد فی سبیل اللہ میں ترقی کرتا ہے اسی قدر خدا کے خوف اور اس کی عظمت و جلال کے تصور سے قلب معمور اور ایان ویقین مضبوط و متحکم ہوتا رہتا ہے مراتب سیرالی اللہ کی اسی ترقی و عروج کی طرف اس آیت میں تقویٰ اور ایان کی تکرار سے اشارہ فرمایا اور سلوک کے آخری مقام ""احیان"" اور اس کے ثمرہ پر بھی تنبیہ فرما دی۔ اور جن حضرات صحابہ کے متعلق سوال کیا گیا تھا اس کا جواب ایک عام و تام ضابطہ بیان فرما کر ایسے عنوان سے دے دیا گیا جس میں ان مرحومین کی فضیلت و منقبت کی طرف بھی لطیف اشارہ ہوگیا۔ ذخیرہ امادیث صیحہ میں دومواقع ایسے ہیں جمال صحابہؓ نے اس قیم کا سوال کیا ہے۔ ایک موقع تو یہی تحریم خمر کے متعلق ہے اور دوسرا تحیل قبلہ کے وقت سوال کیا گیا تھا کہ یا رسول اللہ جولوگ حکم تحویل سے پہلے وفات پا گئے اور ایک نماز بھی کعبہ کی طرف نہیں پڑھی ان کی نمازوں کا کیا عال ہو گا۔ اس پر آیت وَ مَا کَانَ اللّٰهُ لِیُضِیْعَ اِیْمَانَکُمْ ﴿ إِنَّ اللّٰهَ بِالنَّاسِ لَرَ مُوَّفُ رَّحِيتُمُ ازل ہوئی غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ ہی دو مئلے ایسے تھے جن میں صاف صاف دو ٹوک حکم نازل ہونے سے پہلے نہایت ہی واضح آثار و قرائن ایسے موجود تھے جن کو دیکھ کر صحابہ ہر آن نزول حکم صحیح کا انتظار کر رہے

تھے۔ خمر کے متعلق تو ابھی چند فوائد پہلے ہم ایسی روایات نقل کر چکے ہیں جن سے ہمارے اس دعوے کا کافی سے زائد ثبوت

ملّا ہے۔ اور تحویل قبلہ کے باب میں قرآن کریم کی آیات قَدْ نَرٰی تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِی السَّمَآءِ فَلَنُوَ لِيَنَّكَ قِبُلَةً تَتَ طَهِا جو سيقول كے شروع ميں گذريں خبر دے رہی ميں كہ نبی كريم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله كا عكم نازل ہوتا ہے اور ظاہر ہے کہ ایسے واضح مالات صحابہ پر مخفی نہیں رہ سکتے تھے۔ اس لئے تحیل قبلہ کا عکم جب ایک آدمی نے کسی محلہ کی مسجد میں جاکر سنایا تو سارے نمازی محض خبر واحد کو سن کر بیت المقدس سے کعبہ کی طرف پھر گئے۔ حالانکہ بیت المقدس کا استقبال قطعی طور پر انہیں معلوم تھا اور خبر واحد ظنی قطعی کے لئے ناسخ نہ ہو سکتی تھی اس لئے علمائے اصول نے تصریح کی ہے کہ یہ خبر واحد محفوف بالقرائن ہونے کی وجہ سے قطع سمجھی گئی پس جو قرآئن وآثار حتمی طور پر خبر دے رہے تھے کہ تحریم خمریا تحیل قبلہ کا عکم امروز فردا میں پہنچنے والا ہے۔ گویا وہ ایک طرح سے صحابہ کو نزول عکم سے پہلے مرضی الهی پر فی الجلہ مطلع کر رہے تھے اسی لئے ان دومسئلوں میں نزول عکم سے قبل کی عالت کے متعلق سوال کرنا محل استبعاد نہیں ہو سکتا۔ خصوصا خمرکی نسبت جس کی ممانعت کے نہایت واضح اشارات وَ إِنَّهُ مُهَمَّآ اَ کُبَرُ مِنْ نَّفَعِهِمَا وغیرہ میں موجود تھے۔ واللہ سجانہ وتعالیٰ اعلم۔ ۲۲۸ ۔ احرام کی عالت میں شکار کی ممانعت: پچھلے رکوع میں تحریم طیبات اور اعتداء سے منع فرما کر بعض چیزوں سے اجتناب کا عکم دیا تھا جو دائمی طور پر حرام ہیں اس رکوع میں بعض ایسی اشاء کے ارتکاب سے منع کیا گیا ہے جن کی حرمت دائمی نہیں بلکہ بعض احوال واوضاع سے مخصوص ہے، یعنی بحالت احرام شکار کرنا مطلب بیر ہے کہ خدا کی طرف سے مطیع و فرمانبر دار بندوں کا بیر امتخان ہے کہ وہ حالت احرام میں جبکہ شکار ان کے سامنے ہواور بسہولت اس کے مارنے یا پکڑنے پر بھی قادر ہوں کون ہے جو بن دیکھے خدا سے ڈرکراس کے حکم کا امتثال کرتا اور اعتداء (احکام خداوندی سے تجاوز کرنے ) کی خدائی سزا سے نوف کھاتا ہے۔ اصحاب سبت کا قصہ سورہ بقرہ میں گذر چکا کہ ان کو حق تعالیٰ نے خاص شنبہ کے دن مچھلی کے شکار کی ممانعت فرمائی تھی۔ مگر انہوں نے مکاری اور حیلہ بازی سے اس حکم کی مخالفت کی اور مدسے تجاوز کر گئے۔ خدا نے ان پر نہایت رسوا کن عذاب نازل فرمایا اسی طرح حق تعالیٰ نے امت محدیہ کا تھوڑا سا امتحان اس مسئلہ میں لیا کہ عالت احرام میں شکاریہ کریں۔ عدیبیہ کے موقع پر جب یہ عکم بھیجا گیا تو شکار اس قدر کثیر اور قریب تھا کہ ہاتھوں اور نیزوں سے مار سکتے تھے۔ مگر اصحاب رسول اللہ اللَّيْ لَآبَامُ نے ثابت کر دکھایا کہ خدا کے امتحان میں ان کے برابر دنیا کی کوئی قوم کامیاب نہیں ہو سکی۔

۲۲۹۔ کیعلم اللہ کے لفظ سے جو حدوث علم باری کا وہم گذرتا ہے اس کے ازالہ کے لئے پارہ سیقول کے شروع میں اِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَّتَبِعُ الرَّ شُوْلَ کا فائدہ ملا خظہ کرو۔ ۲۳۰۔ اس کے متعلق بعض احکام سورہ مائدہ کے شروع میں گذر چکے۔

۲۳۱۔ احرام میں شکارکرنے کی سزا: "جان کر مارنے کا یہ مطلب ہے کہ اپنا محرم ہونا یاد ہواوریہ بھی متحضر ہوکہ عالت احرام میں شکار جائز نہیں۔ یہاں صرف ""متعد"" کا حکم بیان فرمایا کہ اس کے فعل کی جزایہ ہے اور خدا جو انتقام لے گا وہ الگ رہا۔ جیسا کہ وَ مَنْ عَادَ فَيَنْتَقِهُمُ اللَّهُ مِنْهُ سے تنبیه فرمائی۔ اور اگر بھول کر شکار کیا تو جزاتو یہ ہی رہے گی یعنی ہدی یا طعام یا صیام البتہ خدا اس سے انتقامی سزااٹھالے گا۔

۲۳۲۔ احرام میں شکار کرنے کی سنزا: حنفیہ کے یہاں مسئلہ یہ ہے کہ اگر احرام میں شکار پکڑا تو فرض ہے کہ چھوڑ دے۔ اگر مار دیا تو دوصاحب بصیرت اور تجربہ کار معتبرآ دمیوں سے اس جانور کی قیمت لگوائے ۔ اسی قدرو قیمت کا مواشی میں سے ایک جانور لے کر (مثلاً بکری، گائے، اونٹ وغیرہ ) کعبہ کے نزدیک یعنی عدود حرم میں پہنچا کر ذبح کرے اور نود اس میں سے نہ کھائے۔ یااسی قیمت کا غلہ لے کر مختاجوں کو فی مختاج صدقۃ الفطر کی مقدار تقسیم کر دے یا جس قدر مختاجوں کو پہنچتا، اتنے ہی دنوں کے روزے رکھ

۲۳۳۔ یعنی نزول عکم سے پہلے یا اسلام سے پہلے زمانہ جاہلیت میں کسی نے یہ حرکت کی تھی تواس سے اب خدا تعرض نہیں کرتا۔ حالانکہ اسلام سے پہلے بھی عرب عالت اثرام میں شکار کو نہایت برا جانتے تھے اس لئے اس پر مواخذہ ہونا بے جانہ تھا کہ جو چیز تمہارے زعم کے موافق جرائم میں داخل تھی اس کا اڑکاب کیوں کیا گیا۔

۲۳۴۔ یعنی نہ کوئی مجرم اس کے قبضہ قدرت سے نکل کر بھاگ سکتا ہے۔ اور بہ مقتضائے عدل و حکمت ہو جرائم سزا دینے کے قابل ہیں مذ خدا ان سے درگذر کرنے والا ہے۔

> أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَاعًا لَّكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ ۚ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الُمَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا ۚ وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِيّ اِلَيْهِ تُحُشَّرُونَ 📆

97 علال ہوا تمہارے لئے دریا کا شکار اور دریا کا کھانا تمہارے فائدہ کے واسطے اور سب مسافروں کے اور حرام ہوا تم پر جنگل کا شکار جب تک تم احرام میں رہو اور ڈرتے رہو اللہ سے جس کے پاس تم جمع

۹۰۔ اللہ نے کر دیا کھبہ کو جو کہ گھر ہے بزرگی والا قیام کا باعث لوگوں کے لئے اور بزرگی والے مہینوں کو اور قربانی کو جو نیاز کھبہ کی ہو اور بخکے گلے میں پیٹہ ڈال کر لیجاویں کھبہ کو [۲۳۱] یہ اس لئے کہ تم جان لو کہ بیشک اللہ کو معلوم ہے جو کچھ کہ ہے آسمان اور زمین میں اور اللہ ہر چیز سے نوب واقعت ہے [۲۳۲]

جَعَلَ اللهُ الْكُعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِيمًا لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ وَ الْهَدَى لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ وَ الْهَدَى وَالْقَلَايِدَ لَّذَٰلِكَ لِتَعْلَمُوا اَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي وَالْقَلَايِدَ لَّذَٰلِكَ لِتَعْلَمُوا اَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمُوتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ وَ اَنَّ اللهَ بِكُلِّ السَّمُوتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ وَ اَنَّ اللهَ بِكُلِّ السَّمُوتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ وَ اَنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهِ اللهُ اللهُلّذِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

۲۳۵۔ احرام میں دریا کے شکار کی اجازت: حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں احرام میں دریا کا شکار یعنی مچھلی علال ہے اور دریا کا کھانا یعنی جو مجھلی پانی سے جدا ہوکر مرکئی اس نے نہیں پکڑی وہ بھی علال ہے۔ فرمایا یہ تنہمارے فائدہ کو رخصت دی پھر کوئی نہ سمجھے کہ جج کے طفیل سے علال ہے فرمایا کہ اور سب مسافروں کے فائدہ کو مجھلی اگرچہ تالاب میں ہووہ بھی شکار دریا ہے۔ یہ عکم شکار کا معلوم ہوا احرام کے اندر اور احرام میں قصد ہے مکہ کا اس شہر مکہ اور گردوپیش میں ہمیشہ شکار مارنا حرام ہے بلکہ شکار کو ڈرانا اور بھگانا بھی۔

۲۳۹ کعبہ کے قیاماً للناس ہونے کا مطلب: "کعبہ شریف دینی اور دنیوی دونوں حیثیت سے لوگوں کے قیام کا باعث ہے۔ ج و عمرہ تو وہ عبادات ہیں جن کا اداکرنا براہ راست کعبہ ہی سے متعلق ہے۔ لیکن نماز کے لئے بھی استقبال قبلہ شرط ہے اس طرح کعبہ لوگوں کی دبنی عبادات کے قیام کا سبب ہوگیا۔ پھر ج وغیرہ کے موقع پر تمام بلاد اسلامیہ سے لاکھوں مسلمان جب وہاں جمع ہوتے میں تو بے شار تجارتی سیاسی، اغلاقی، مذہبی اور روعانی فوائد عاصل کر سکتے میں ۔ خدا نے اس جگہ کو" حرم آمن" بنایا۔ اس کئے انسانوں بلکہ بہت جانوروں تک کو وہاں رہ کر امن نصیب ہوتا ہے۔ عمد جابلیت میں جبکہ ظلم و نوزیزی اور فتنہ و فعاد محض معمولی بات تھی ایک آدمی اپنے باپ کے قاتل سے بھی حرم شریف میں تعرض نہ کر سکتا تھا مادی حیثیت سے انسان یہ دیکھ کر حیرت زدہ رہ جاتا ہے کہ اس وادی غیر ذی زرع میں اتنی افراط سے سامان فوردونوش اور نفیں قیم کے پھل اور میوے کہاں سے کھنچ چلے آتے میں یہ سب حیثیات قیلے آلی آلی میں معتبر ہو سکتی میں اور سب سے بڑی بات یہ ہے کہ علم الهی میں میں معتبر ہو سکتی میں اور سب سے بڑی بات یہ ہے کہ علم الهی میں سے کھنچ چلے آتے میں یہ سب حیثیات قیلے آلی اس عبلہ سے عالمگیر اور ابدی ہدایت کا چشمہ پھوٹے گا اور مصلح اعظم سید کائنات میں مقدر ہو چکا تھا کہ نوع انسان کے لئے اس عبلہ سے عالمگیر اور ابدی ہدایت کا چشمہ پھوٹے گا اور مصلح اعظم سید کائنات سے محمد رسول اللہ الشائی آئی کے مولد و ممکن مبارک بننے کا شرف بھی سارے جمان میں سے اسی خاک پاک کو عاصل ہو گا۔ ان سب

وجوہ سے کعبہ کو قِلمًا لِّلنَّاسِ کہ سکتے ہیں۔ کیونکہ کعبہ تمام روئے زمین کے انسانوں کے حق میں اصلاح اخلاق، تکمیل روعانیت اور علوم ہدایت کا مرکزی نقطہ ہے اور کسی چیز کا قیام اپنے مرکز کے بدون نہیں ہو سکتا۔ اس کے علاوہ محققین کے نزدیک قِیمًا لِّلنَّاسِ کا مطلب یہ ہے کہ کعبہ شریف کا مبارک وجود کل عالم کے قیام اور بقاء کا باعث ہے۔ دنیاکی آبادی اسی وقت تک ہے جب تک خانہ کعبہ اور اس کا احترام کرنے والی مخلوق موجود ہے جس وقت خدا کا ارداہ یہ ہو گا کہ کارخانہ عالم کو ختم کیا جائے تو سب کاموں سے پہلے اسی مبارک مکان کو جبے بیت اللہ شریف کہتے ہیں اٹھا لیا جائے گا جیسا کہ بنانے کے وقت بھی زمین پر سب سے پہلا مکان یہ ہی بنایا گیا تھا۔ اِنَّ اَوَّلَ بَیْتٍ وُّضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِی بِبَكَّةَ الْخ بخاری كی مدیث میں ہے کہ ایک ساہ فام عبثی (جے ذوالویقتین کے لقب سے ذکر فرمایا ہے) عارت کعبہ کا ایک پھر اکھیڑ کر ڈال دے گا۔ جب تک خداکواس دنیا کا نظام قائم رکھنا منظور ہے کوئی طاقتور سے طاقتور قوم جس کا مقصد کعبہ کو ہدم کرنا ہواپنے اس ناپاک ارادہ میں کامیاب نہیں ہو سکتی۔ اصحاب فیل کا قصہ تو ہر شخص نے سنا ہے کیکن ان کے بعد بھی ہرزمانہ میں کتنی قوموں اور شخصوں نے ایسے منصوبے باندھے ہیں اور باندھتے رہتے ہیں۔ یہ محض خدائی حفاظت اور اسلام کی صداقت کا عظیم الثان نثان ہے کہ باوجود سامان واساب ظاہرہ کے فقدان کے آج تک کوئی شخص اس ابلیبانہ مقصد میں کامیاب نہ ہو سکا اور نہ ہو سکے گا اور جب عارت کعبہ کے گرا دینے میں قدرت کی طرف سے مزاحمت نہ رہے گی توسمجھ لوکہ عالم کی ویرانی کا عکم آن پہنچا۔ دنیا کی حکومتیں اپنے دارالسلطنت اور قصر شاہی کی حفاظت کے لئے لا کھوں سپاہی کٹوا دیتی ہیں۔ لیکن اگر کہھی خود ہی قصر شاہی کو کسی مصلحت سے تبدیل یا ترمیم کرنا چاہیں تو معمولی مزدوروں سے اس کے گرا دینے کا کام لے لیا جاتا ہے۔ شایدا سی لے امام بخاری نے باب جعل الله الكعبة البيت الحرام قياما للناس لأية ميں "" ذوالويقتين ""كي مديث درج کر کے قِیْمًا لِّلنَّاسِ کے اسی مطلب کی طرف اشارہ کیا ہے جو ہم نقل کر چکے میں۔ (نبہ علیہ شخینا المترجم قدس الله روحہ، فی دروس البخاری ) بہرمال آیت زیر بحث میں احکام "" محرم "" بیان فرمانے کے بعد کعبہ شریف کی عظمت و حرمت بیان کرنا مقصود ہے پھر کعبہ اور احرام کی مناسبت سے شہر حرام اور ہدی و قلائد کا بھی ذکر فرما دیا۔ جیسا کہ اسی سورت کے شروع میں غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ وَ أَنْتُمْ حُرُمٌ كَ سَاتِهِ لَا تُحِلُّو اشَعَآئَرَ اللهِ وَلَا الشَّهْرَ الْحَرَامَ وَلَا الْهَدْيَ وَلَا الْقَلَآبِدَ الْحُ كُومِلْحِقْ فرمايا تها ـ والله اعلم ـ

۲۳۷۔ یعنی کعبہ وغیرہ کے قِیلمًا لِّلنَّاسِ بنانے میں جن مصالح دینی و دنیوی کی رعایت فرمائی اور بظاہر بالکل غلاف قیاس جو

اِعُلَمُوَّا اَنَّ اللهَ شَدِيْدُ الْعِقَابِ وَ اَنَّ اللهَ عَفُورٌ رَّحِيْمُ اللهَ عَفُورٌ رَّحِيْمُ اللهَ

مَا عَلَى الرَّسُولِ اِلَّا الْبَلْغُ فَ وَاللهُ يَعُلَمُ مَا تُبُدُونَ وَمَا تَكُتُمُونَ ﴿

9۸۔ جان لو کہ بیشک اللہ کا عذاب سخت ہے اور بیشک اللہ بخشے والا مہربان ہے [۲۳۸]

99۔ رسول کے ذمہ نہیں مگر پہنچا دینا اور اللہ کو معلوم ہے جو تم ظاہر میں کرتے ہواور جو چھپاکر کرتے ہو[۲۳۹]

۱۰۰۔ تو کمہ دے کہ برابر نہیں ناپاک اور پاک اگرچہ تجھ کو بھل لگے ناپاک کی کثرت سو ڈرتے رہواللہ سے اے عظمندو ناکہ تمہاری نجات ہو[۲۳۰]

۲۳۸۔ یعنی جواحکام حالت احرام یا احترام کعبہ وغیرہ کے متعلق دیے گئے اگر ان کی عمدًا خلاف ورزی کرو گے تو سمجھ لو کہ خدا کا عذاب بہت سخت ہے۔ اور بھول چوک سے کچھ تقصیر ہو جائے پھر کفارہ وغیرہ سے اس کی تلافی کر لو تو بیشک وہ بڑا بخشنے والا اور مہربان بھی ہے۔

۲۳۹۔ پیغمبر اٹنٹی آپٹر نے خدا کا قانون اور پیغام پہنچا کر اپنا فرض ادا کر دیا۔ اور خدا کی حجت بندوں پر تمام ہو چکی اب ظاہر و باطن میں جیسا عمل کروگے وہ سب خدا کے سامنے ہے۔ حیاب و جزا کے وقت ذرہ ذرہ تمہارے سامنے رکھ دیا جائے گا۔

۲۲۰۔ اس رکوع سے پہلے رکوع میں فرمایا تھا کہ طیبات کو جرام مت ٹھمراؤ بلکہ ان سے اعتدال کے ساتھ تمتع کرو۔ "اس مضمون کی تحکمیل کے بعد خمر وغیرہ چند ناپاک اور غبیث چیزوں کی جرمت بیان فرمائی۔ اس سلسلے میں محرم کے شکار کو جرام کیا یعنی جس طرح خمر، مینة وغیرہ غبیث چیزوں کا بیان فرمانے کے طرح خمر، مینة وغیرہ غبیث چیزوں کا بیان فرمانے کے بعد اب متنبہ فرماتے میں کہ طیب اور غبیث یحمال نہیں ہو سکتے۔ تصوری چیزاگر طیب و علال ہو وہ بہت سی غبیث و جرام چیز سے بہتر ہے عظمند کو چاہئے کہ ہمیشہ طیب و علال کو اغتیار کرے گندی اور خراب چیزوں کی طرف خواہ دیکھنے میں کتنی ہی زیادہ ہوں اور جملی لگیں نظر نہ اٹھائے۔

مَا جَعَلَ اللهُ مِنْ بَحِيْرَةٍ وَّلَا سَآيِبَةٍ وَّلَا وَ وَلَا وَصِيْلَةٍ وَّلَا حَامِرٌ وَلَكِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا وَصِيْلَةٍ وَّلَا حَامِرٌ وَلَكِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبُ وَ اَكْثَرُهُمْ لَا يَغْقِلُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبُ وَ اَكْثَرُهُمْ لَا يَغْقِلُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبُ وَ اَكْثَرُهُمْ لَا يَغْقِلُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبُ اللهِ الْمُعَلِّدِ اللهِ الْمُعَلِّدُ اللهِ اللهِ الْمُعَلِّدُ اللهِ الْمُعْمَلِدُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

۱۰۱۔ اے ایان والو مت پوچھو ایسی باتیں کہ اگر تم پر کھولی جاویں تو تم کو بری لگیں اور اگر پوچھو گے یہ باتیں اسے وقت میں کہ قرآن نازل ہورہا ہے تو تم پر ظاہر کر دی جاویں گی [۲۳۳] اللہ نے ان سے درگذر کی ہے [۲۳۳] اللہ نے ان سے درگذر کی ہے اور اللہ بختے والا تحل والا ہے ایک جاعت تم سے بیلے پھر ہو گئے ان باتوں سے منکر [۲۳۳]

۱۰۳ نہیں مقرر کیا اللہ نے بحیرہ اور نہ سائبہ اور نہ وصیلہ اور نہ وصیلہ اور نہ وصیلہ اور نہ وان اور ان میں اللہ پر بہتان اور ان میں اکثروں کو عقل نہیں [۲۳۳]

۲۴۱ ہے ضرورت سوالات کی ممانعت: پیچھے دو رکوع کا عاصل احکام دینیہ میں غلو اور تماہل سے روکنا تھا یعنی ہو طیبات غدا نے علال کی ہیں انکو اپنے اوپر حرام مت محمراؤ ۔ اور جو چیزیں غبیث و حرام ہیں خواہ دائمی طور پر یا خاص احوال و اوقات میں ان سے پوری طرح اجتناب کرو ۔ ان آیات میں تنبیہ فرما دی کہ جو چیزیں شارع نے تصریحا بیان نمیں فرمائیں ان کے متعلق فضول اور دوراز کار سوالات مت کیا کرو ۔ جس طرح تحلیل و تحریم کے سلسہ میں شارع کا بیان موجب ہدایت و بصیرت ہے ۔ اس کا سکوت بھی ذریعہ رحمت و سہولت ہے ۔ فعل و تحریم کے سلسہ میں شارع کا بیان موجب ہدایت و بصیرت ہوگئن اور حسیرت ہو میں آزاد حس سے علال یا حرام کر دیا وہ علال یا حرام ہوگئن اور توسیع رہی مجتدین کو اجتاد کا موقع ملا علی کرنے والے اس کے فعل و ترک میں آزاد حس سے ۔ اب اگر ایسی چیزوں کی نسبت نواہ مخواہ کھود کرید اور بحث و سوال کا دروازہ کھولا جائے گا ۔ بحالیکہ قرآن شہریف نمازل ہو جائیں جن کے بعد ہے اور تشریح کا بات مفتوح ہے ۔ تو بہت ممکن ہے کہ سوالات کے جواب میں بعض ایسے احکام نازل ہو جائیں جن کے بعد

تمہاری یہ آزادی اور گنجائش اجتاد باقی نہ رہے۔ پھر یہ سخت شرم کی بات ہوگی کہ جو چیز نود مانگ کرلی ہے اس کو نبھا نہ سکیں۔ سنت اللہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ جب کسی معاملہ میں بکثرت سوال اور کھود کرید کی جائے اور خواہ مخواہ شقوق واخمالات نکالے جائیں توادھر سے تشدیدی (سختی ) بڑھتی جاتی ہے۔ کیونکہ اس طرح کے سوالات ظاہر کرتے ہیں کہ گویا سائلین کواپنے نفس پر بھروسہ ہے اور جو حکم ملے گا اس کے اٹھانے کے لئے وہ بہمہ وجوہ تیار میں ۔ اس قسم کا دعویٰ جو بندہ کے ضعف واقتقار کے مناسب نہیں متحق بنا دیتا ہے کہ ادھرسے عکم میں کچھ سختی ہواور جتنا یہ اپنے کو قابل ظاہر کرتا ہے اسی کے موافق امتحان بھی سخت ہو چنانچہ بنی اسرائیل کے ""ذبح بقرہ"" والے قصہ میں ایسا ہی ہوا حدیث میں ہے کہ نبی کریم الٹائیلیاؤ نے ارشاد فرمایا کہ اے لوگو خدا نے تم پر جج فرض کیا ہے ایک شخص بول اٹھا کیا ہر سال یا رسول اللہ فرمایا اگر میں (ہاں) کمہ دیتا تو ہر سال واجب ہو جاتا پھر تم ادا نہ کر سکتے۔ جس چیز میں میں تم کو آزاد چھوڑ دوں تم بھی مجھ کو چھوڑ دوایک عدیث میں مسلمانوں میں وہ شخص بڑا مجرم ہے جس کے سوالات کی بدولت ایسی چیز حرام کی گئی جو حرام نہ تھی۔ بہرعال یہ آیت احکام شرعیہ کے باب میں اس طرح کے دوراز کار اور بے ضرورت سوالات کا دروازہ بند کرتی ہے۔ باقی بعض اعادیث میں جو یہ مذکو رہے کہ کچھ لوگ نبی کریم الناء الآلم سے جزئی واقعات کے متعلق لغو سوال کرتے تھے ان کوروکا گیا وہ ہاری تقریر کے مخالف نہیں۔ ہم لا تسئلوا عن اشیاء میں "اشیاء"" کو عام رکھتے میں جو واقعات و احکام دونوں کو شامل ہے اور ""تسئوکم"" میں بھی جو برا لگنے کے معنی پر مثل ہے تعمیم ر کھی جائے۔ حاصل یہ ہوگا کہ یہ احکام کے باب میں فضول سوالات کیا کرو اور یہ واقعات کے سلسلہ میں کیونکہ ممکن ہے جو جواب آئے وہ تم کو ناگوار ہو مثلاً کوئی سخت حکم آیا یا کوئی قید بڑھ گئی یا ایسے واقعہ کا اظہار ہوا جس سے تمہاری فضیحت ہو یا بیودہ سوالات پر ڈانٹ بتلائی گئی یہ سب اخمالات تسئوکم کے تحت میں داخل میں۔ باقی ضروری بات پوچھنے یا شبہ ناشی عند دلیل کے رفع کرنے میں کوئی مضائقہ نہیں۔

۲۸۲ یا تو مرادیہ ہے کہ ان اشاء سے درگذر کی یعنی جب خدا نے انکے متعلق کوئی عکم نه دیا توانسان ان کے بارہ میں آزاد ہے خدا ایسی چیزوں پر گرفت نه کرے گا۔ چنانچہ اسی سے بعض علمائے اصول نے یہ مسئلہ نکالا ہے کہ اصل اشاء میں اباحت ہے اوریا یہ کہ ان فضول سوالات سے جو پہلے کر بچکے ہواللہ نے درگذر کی آیندہ احتیاط رکھو۔

۲۸۳ مدیث صیح میں ہے کہ پہلی قومیں کثرت سوال اور انبیاء سے انتلاف کرنے کی بدولت ہلاک ہوئیں۔

۲۲۷۔ جاہلیت کے بعض رسوم و شعائر کا رد: "بحیرہ، سائبہ، وصیلہ، عامی یہ سب زمانہ جاہلیت کے رسوم و شعائر سے متعلق ہیں۔

مفسرین نے ان کی تفییر میں بہت اختلاف کیا ہے۔ ممکن ہے ان میں سے ہرایک لفظ کا اطلاق مختلف صورتوں پر ہوتا ہو ہم صرف سعید بن المسیب کی تفییر صبح بخاری سے نقل کرتے ہیں۔ "بحیرہ" جن جانور کا دودھ بتوں کے نام کر دیتے سے کوئی اپنے کام میں نہ لاتا تھا۔ " مائیہ " بو جانور بتوں کے نام پر ہمارے زمانہ کے سانڈھ کی طرح چھوڑ دیا جاتا تھا۔ " وصیلہ" بو اونٹنی مسلسل مادہ بچے بخے درمیان میں نر بچے پیدا نہ ہوا اسے بھی بتوں کے نام پر چھوڑ دیتے سے۔ " عامی" نر اونٹ بوایک خاص عدد سے بھتی کر چکا ہوا ہے بھی بتوں کے نام پر چھوڑ تے سے علاوہ اس کے کہ یہ چیزیں شھائر شرک میں سے تھیں جن جانور کے گوشت یا دودھ یا سواری وغیرہ سے منتقع ہونے کو حق تعالیٰ نے جائز رکھا اس کی حلت و حرمت پر اپنی طرف سے قبود لگانا گویا اپنے لئے مضب تشریع تجویز کرنا تھا اور بڑی ستم ظریفی یہ تھی کہ اپنی ان مشرکانہ رسوم کو حق تعالیٰ کی نوشنودی اور قربت کا ذریعہ تصور کرتے سے اس کا بواب دیا گیا کہ اللہ نے ہرگڑ یہ رسوم مقرر نہیں کیں ۔ ان کے بردوں نے غدا پر یہ بہتان باندھا اور اکثر بے عقل عوام نے اس کا بواب دیا گیا کہ اللہ نے ہرگڑ یہ رسوم مقرر نہیں کیں ۔ ان کے بردوں نے غدا پر یہ بہتان باندھا اور اکثر بے عقل عوام نے اسے قبول کرلیا۔ الغرض یماں تندہی کی گئی کہ جن طرح فضول و بیکار سوالات کر کے احکام شرعیہ میں تنگی اور سختی کرانا جرم ہے اس سے کمیں بڑھی کہ یہ جون حکم شارع کے محض اپنی آراء واجواء سے طال و حرام تجویز کرلئے جائیں۔

وَإِذَا قِيْلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَى مَآ اَنْزَلَ اللهُ وَإِلَى اللهُ وَإِلَى اللهُ وَإِلَى اللهُ وَإِلَى اللهُ وَإِلَى اللهُ وَإِلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُو

يَاكُهُا الَّذِيْنَ امَنُوا عَلَيْكُمْ اَنُفُسَكُمْ لَا يَاكُهُ اللهِ يَضُرُّكُمْ مَّنُ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمُ أَ إِلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ مَّنُ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمُ مَرْجِعُكُمْ بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُونَ عَلَى اللهِ تَعْمَلُونَ عَلَى اللهِ تَعْمَلُونَ عَلَى اللهِ اللهِ تَعْمَلُونَ عَلَى اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ ال

ا ۱۰۴۔ اور جب کھا جاتا ہے ان کو آؤ اسکی طرف ہو کہ اللہ نے نازل کیا اور رسول کی طرف تو کھتے ہیں ہم کو کافی ہے وہ جس پر پایا ہم نے اپنے باپ دادوں کو بھلا اگر انکے باپ دادوں کو بھلا اگر انکے باپ دادے نہ کچھ علم رکھتے ہوں اور نہ راہ جانتے ہوں تو بھی ایسا ہی کریں گے [۲۲۵]

۱۰۵۔ اے ایان والو تم پر لازم ہے فکر اپنی جان کا تمہارا کچھ نہیں بگاڑتا جو کوئی گمراہ ہوا جبکہ تم ہوئے راہ پر [۲۳۸] اللہ کے پاس لوٹ کر جانا ہے تم سب کو پھر وہ جتلاوے گا تمکو جو کچھ تم کرتے تھے [۲۳۸]

يَّايُّهَا الَّذِينَ امَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ اَحَدَكُمُ الْمَوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ اثْنُن ذَوَا عَدْلٍ مِّنْكُمْ أَوْ اخْرَٰنِ مِنْ غَيْرِكُمْ اِنْ أَنْتُمُ ضَرَبْتُمُ فِي الْأَرْضِ فَأَصَابَتُكُمُ مُّصِيْبَةُ الْمَوْتِ لِ تَحْبِسُوْنَهُمَا مِنْ بَعْدِ الصَّلُوةِ فَيُقُسِمُنِ بِاللَّهِ إِنِ ارْتَبُتُمُ لَا نَشُتَرِي بِهِ ثَمَنًا وَّلَوْ كَانَ ذَاقُرُ لِي ۗ وَلَا نَكْتُمُ شَهَادَةً اللهِ إِنَّآ إِذًا لَّمِنَ الْأَثِمِينَ عَيْ فَإِنْ عُثِرَ عَلَى أَنَّهُمَا اسْتَحَقَّآ إِثُمَّا فَاخَرِنِ يَقُومن مَقَامَهُمَا مِنَ الَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيُهِمُ الْآوَلَيْنِ فَيُقْسِمٰن بِاللهِ لَشَهَادَتُنَآ اَحَقُّ مِنْ شَهَادَتِهِمَا وَمَا اعْتَدَيْنَا ۗ إِنَّا إِذًا لَّمِنَ الظُّلِمِينَ 🚍

۱۰۱ء اے ایان والوگواہ درمیان تمہارے جبکہ پہنچ کسی کوتم میں موت وصیت کے وقت دو شخص معتبر ہونے چاہئیں [۲۲۸] تم میں سے [۲۲۹] یا دو شاہد اور ہول تمہارے ہوا [۲۵۸] اگر تم نے سفر کیا ہو ملک میں پھر پہنچ تم کو مصیبت موت کی تو کھڑا کروان دونوں کو بعد نماز کے [۲۵۱] وہ دونوں قسم کھاویں اللہ کی اگر تم کو شب پڑے کہیں کہ ہم نمیں لیتے قسم کے بدلے مال اگرچہ کسی کو ہم سے قرابت بھی ہواور ہم نمیں چھپاتے اگرچہ کسی کو ہم سے قرابت بھی ہواور ہم نمیں چھپاتے اللہ کی گواہی نمیں تو ہم بیشک گنگار ہیں [۲۵۲]

۱۰۱۔ پھر اگر خبر ہو جاوے کہ وہ دونوں مق بات دبا گئے تو دوگواہ اور کھڑے ہوں ان کی جگہ [۲۵۳] ان میں سے کہ جن کا حق دبا ہے جو سب سے زیادہ قریب ہوں میت کے پھر قسم کھاویں اللہ کی کہ ہماری گواہی تحقیقی ہے پہلوں کی گواہی سے اور ہم نے زیادتی نہیں کی نہیں تو ہم بیشک ظالم ہیں [۲۵۳]

۲۴۵۔ آباء کی اندھی تقلید: "جاہلوں کی سب سے بڑی حجت یہ ہی ہوتی ہے کہ جو کام باپ دادا سے ہوتا آیا ہے اس کا خلاف کیسے کریں۔ ان کو بتلایا گیا کہ اگر تمہارے اسلاف بے عقلی یا بے راہی سے قعر ہلاکت میں جاگرے ہوں توکیا پھر بھی تم ان ہی کی راہ چلو گے ؟ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے میں ""باپ کا عال معلوم ہو کہ حق کا تابع اور صاحب علم تھا تو اس کی راہ پکڑے نہیں تو عبث ہے ""۔ یعنی کیف ما اتفق ہر کسی کی کورانہ تقلید جائز نہیں۔ ۲۲۹ مسلمانوں کو ایک نصیحت: یعنی اگر کفار رموم شرکته اور آباء اجداد کی اندهی تقلید سے باوبود اس قدر نصیحت و فعائش کے باز 
نہیں آتے تو تم زیادہ اس نم میں مت پڑو۔ کسی کی گمراہی سے تمہارا کوئی نقصان نہیں بشرطیکہ تم سیدهی راہ پر چل رہے ،و۔
سیدهی راہ یہ ہی ہے کہ آدمی ایمان و تقوی افقیار کرے نود برائی سے رکے اور دوسروں کو روکنے کی امکانی کوشش کرے۔ پھر بھی
اگر لوگ برائی سے نہ رکیں تو اس کا کوئی نقصان نہیں۔ اس آیت سے یہ سجے لینا کہ جب ایک شخص اپنا نماز روزہ شمیک کرلے تو
"المر بالمعروف" پھوڑ دینے سے اسے کوئی مضرت نہیں ،وتی، سخت فلطی ہے لفظ "ابتداء" امر بالمعروف و فیرہ تام وظائف 
بدایت کو شامل ہے۔ اس آیت میں گوروئے سخن بظاہر مسلمانوں کی طرف ہے۔ لیکن ان کفار کو بھی متنبہ کرنا ہے جو باپ دادا الله کرانے ہو یہ کو جان بوجہ کرکیوں
کی کورانہ تقلید پر اڑے ،وئے تھے۔ یعنی اگر تمہارے باپ دادا راہ تن سے بھئک گئے تو ان کی تقلید میں اپنے کو جان بوجہ کرکیوں

بلاک کرتے ،و انہیں چھوڑ کر تم اپنی عاقبت کی فکر کرو۔ اور نفع و نقصان کو سمجھو۔ باپ دادا اگر گمراہ ،وں اور اولاد ان کے ظلف راہ 
حق پر چلنے لگے تو آبا وَ اجداد کی یہ مخالفت اولاد کو قطعا مضر نہیں۔ یہ خیالات محض جمالت کے میں کہ کسی عال بھی آدمی باپ دادا کے طریقہ سے قدم باہر نہ رکھے۔ رکھے گا تو ناک کٹ جائے۔ عقلمند کو چا بیئے کہ انجام کا خیال کرے سب اگے چھلے جب غدا 
کے سامنے اکھٹے پیش ہوں گے تب ہرایک کو اپنا عمل اور انجام نظر آجائے گا۔"

۲۴۷۔ یعنی جو گمراہ رہا اور جس نے راہ پائی سب کے نیک وبداعال اوران کے نتائج سامنے کر دیے جائیں گے۔

۲۴۸۔ وصیت کے احکام: یعنی بهتریہ ہے۔ باقی اگر دو نہ ہوں یا معتبر نہ ہوں تب بھی وصی بنا سکتا ہے اور گواہ سے مرادیماں وصی ہے اس کے اقرار واظہار کو گواہی سے تعبیر فرما دیا۔

۲۲۹ یعنی مسلمانوں میں سے۔

۲۵۰ یعنی غیرمسلم۔

۲۵۱ یعنی نماز عصر کے بعد کہ وہ وقت ابتماع اور قبول کا ہے شاید ڈر کر جھوٹی قسم نہ کھائیں ۔ یا کسی نماز کے بعدیا وصی جس مذہب کے ہوں ان کی نماز کے بعد۔

۲۵۲۔ یعنی جب خدا کے پاس سب کو جانا ہے تو جانے سے پہلے سب کام ٹھیک کر لو۔ اس میں سے ایک اہم کام ضروری امور کی وصیت اور اس کے متعلقات ہیں۔ ان آیات میں وصیت کا بہترین طریقہ تلقین فرمایا ہے۔ یعنی مسلمان اگر مرتے وقت کسی کو اپنا مال وغیرہ حوالہ کرے تو بہتر ہے کہ دو معتبر مسلمانوں کو گواہ کرے۔ مسلمان اگر نہ ملیں جیسے سفر وغیرہ میں اتفاق ہو جاتا ہے

تو دو کافروں کو وصی بنائے۔ پھراگر وارثوں کو شبہ پڑجائے کہ ان شخصوں نے کچھے مال چھپالیا اور وارث دعویٰ کر دیں اور دعویٰ کے ساتھ شاہد موجود یہ ہو تو وہ دونوں شخص قسم کھائیں کہ ہم نے نہیں چھپایا اور ہم کسی طمع یا قرابت کی وجہ سے جھوٹ نہیں کہ سکتے اگر کہیں تو گھنگار میں۔

ذلِكَ اَدُنَى اَنُ يَّاتُوا بِالشَّهَادَةِ عَلَى وَجُهِهَا اَوْ يَخَافُوَّا اَنُ تُرَدَّ اَيْمَانُ بَعُدَ اَيْمَانِهِمُ وَ اَوْ يَخَافُوَّا اَنْ تُرَدَّ اَيْمَانُ بَعُدَ اَيْمَانِهِمُ وَ اللهُ لَا يَهُدِى اتَّقُوا الله وَاسْمَعُوا وَ اللهُ لَا يَهُدِى النَّهُ وَاسْمَعُوا وَ اللهُ لَا يَهُدِى اللهُ وَاسْمَعُوا وَ اللهُ لَا يَهُدِى اللهُ وَاسْمَعُوا وَ اللهُ لَا يَهُدِى اللهُ اللهُ وَاسْمَعُوا وَ اللهُ لَا يَهُدِى

۱۰۸۔ اس میں امید ہے کہ اداکریں شادت کو ٹھیک طرح پر اور ڈریں کہ الٹی پڑے گی قسم ہماری ان کی قسم کے بعد [۲۵۸] اور ڈرتے رہواللہ سے اور سن رکھواور اللہ مہیں چلاتا سیدھی راہ پر نافرمانوں کو [۲۵۲]

يَوْمَ يَجْمَعُ اللهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَآ الْجِبْتُمُ فَاللهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَآ الْجِبْتُمُ فَاللهُ النَّكَ اَنْتَ عَلَمَ لَنَا اللهِ عِلْمَ لَنَا اللهِ عَلْمُ النَّكُ اَنْتَ عَلَامُ النَّكُوب عَلَى اللهُ النَّهُ اللهُ النَّهُ اللهُ النَّهُ اللهُ النَّكُوب عَلَى اللهُ النَّكُوب عَلَى اللهُ النَّهُ اللهُ النَّهُ اللهُ الله

1-9۔ جس دن اللہ جمع کرے گا سب پیغمبروں کو پھر کھے گا تم کو کیا جواب ملا تھا [۲۵۷] وہ کمیں گے ہم کو خبر نہیں [۲۵۸] تو ہی ہے چھپی باتوں کو جاننے والا

۲۵۵ یعنی وارثوں کو شبہ پڑے تو قسم دینے کا عکم رکھا۔ اس لئے کہ قسم سے ڈرکر اول ہی جھوٹ نہ ظاہر کریں پھر اگر ان کی بات جھوٹ نکلے تو وارث قسم کھائیں۔ یہ بھی اسی واسطے کہ وہ قسم میں دغانہ کریں۔ جانیں کہ آخر ہماری قسم الٹی پڑے گی۔ کذا فی موضح القرآن۔

> ۲۵۹ نداکی نافرمانی کرنے والا انجام کاررسوا اور ذلیل ہی ہوتا ہے تقیقی کامیابی کا چرہ نہیں دیکھتا۔ ۲۵۳ ایک ہوتب بھی مضائقہ نہیں۔

۲۵۲۔ آیات وصیت کی شان نزول: "یعنی اگر قرائن و آثار سے اوصیاء کی قیم کا جھوٹ ہونا معلوم ہواور وہ بذریعہ شہادت شرعی اپنی سچائی ثابت نہ کر سکیں تو میت کے وارثوں کو قیم دی جائے گی کہ ان کواوصیاء کے دعوے کی واقعیت کا کوئی علم نہیں اور یہ کہ ان کی گواہی اوصیاء کی گواہی سے زیادہ احق بالقبول ہے۔ ان آیات کی شان نزول یہ ہے کہ ایک شخص ""بدیل "" نامی جو مسلمان تھا۔ دو شخصوں تمیم و عدی کے ساتھ جواس وقت نصرانی تھے۔ بغرض تجارت ملک شام کی طرف گیا شام می ہوئی کر بدیل بیار

پڑگیا۔ اس نے اپ مال کی فہرست لکو کر اسباب میں رکھ دی اور اپنے دونوں رفیقوں کو اطلاع مذکی۔ مرض جب زیادہ بڑھا تواس نے دونوں نصرانی رفقا کو وصیت کی کہ کل سامان میرے وارثوں کو پہنچا دینا۔ انہوں نے سب سامان لا کر وارثوں کے توالہ کر دیا مگر چاندی کا ایک پیالہ جس پر سونے کا ملمع یا نقش و نگار تھے اس میں سے نکال لیا۔ وارثوں کو فہرست اسباب میں سے دستیاب ہوئی انہوں نے اوصیاء سے پوچھا کہ میت نے کچھ مال فروخت کیا تھا یا کچھ زیادہ بیار رہا کہ معالجہ و غیرہ میں کچھ خرج ہوا ہو۔ ان دونوں نے اس کا جواب نفی میں دیا۔ آخر معاملہ نبی کریم الٹی آئی کھی عدالت میں پیش ہوا۔ پونکہ وارثوں کے پاس گواہ نہ تھے توان دونوں نے اس کا جواب نفی میں دیا۔ آخر معاملہ نبی کریم الٹی آئی گھی عدالت میں پیش ہوا۔ پونکہ وارثوں کے پاس گواہ نہ تھے توان دونوں نصرانیوں سے قسم لی گئی کہ ہم نے میت کے مال میں کسی طرح کی خیانت نمیں کی مذکوئی چیزاس کی چھپائی۔ آخر قسم پر فیصلہ ان کے حق میں کر دیا گیا۔ کچھ مدت کے بعد ظاہر ہواکہ وہ پیالہ ان دونوں نے مکہ میں کسی سنار کے ہاتھ فروخت کیا ہے۔ میت نے وارثوں کے وارثوں نے پھر نبی کریم لٹی آئی آئی کی غرمت میں مراقعہ کیا اب پہلی حورت کے بر عکس اوصیاء خریداری کے مدعی اور وارث منگر تھے شمادت موجود نہ ہونے کی وجہ سے وارثوں میں جوٹے میں چانچہ جس نے بہل جیار درہم) وہ وارثوں کو دلائی گئی۔

۲۵۷۔ یہ سوال محشر میں امتوں کے روبرو پینمبروں سے کیا جائے گا کہ دنیا میں جب تم ان کے پاس پیغام حق لے کر گئے تو انھوں نے کیا جواب دیا اور کماں تک دعوت الہی کی اجابت کی ؟ گذشتہ رکوع میں بتلایا تھا کہ خدا کے یماں جانے سے پہلے بذریعہ وصیت وغیرہ یماں کا انتظام ٹھیک کر لو۔ اب متنبہ فرماتے ہیں کہ وہاں کی جوابدہی کے لئے تیار رہو۔

۲۵۸۔ حشر میں انبیاء سے اللہ کا سوال: "محشر کے ہولناک دن میں جب خدائے قمار کی ثان جلالی کا انتہائی ظہور ہوگا اکابر واعاظم کے ہوش بجانہ رمیں گے اولوالعزم انبیاء کی زبان پر نفسی نفسی ہوگا۔ اس وقت انتہائی خوف وخشیت سے حق تعالیٰ کے سوال کا جواب لا عِلْم لَنَا (ہمیں کچھ خبر نہیں) کے سوانہ دے سکیں گے۔ پھر جب نبی کریم الٹی این این سب کی طرف خدا کی نظر لطف ورحمت ہوگی تب کچھ عرض کرنے کی جرأت کریں گے۔ حن و مجاہد وغیرہ سے ایسا ہی منقول ہے۔ لیکن ابن عباس کے زددیک لا عِلْم لَنَا کا مطلب یہ ہے کہ خداوندا بتیرے علم کامل و محیط کے سامنے ہمارا علم کچھ بھی نہیں۔ گویا یہ الفاظ "ای ڈب مع اللہ" کے طور پر کھے۔ ابن جرسے کے زددیک لا عِلْم لَنَا سے یہ مراد ہے کہ ہم کو معلوم نہیں کہ ہمارے الفاظ "ای ڈب مع اللہ" کے طور پر کھے۔ ابن جرسے کے زددیک لا عِلْم لَنَا سے یہ مراد ہے کہ ہم کو معلوم نہیں کہ ہمارے

پیچے انہوں نے کیا کچھ کیا۔ ہم صرف ان ہی افعال و اوال پر مطلع ہو سکتے ہیں جو ہمارے سامنے ظاہری طور پر پلیٹ آئے تھے۔

بواطن و سرائر کا علم علام الغیوب ہی کو ہے۔ آئندہ رکوع میں صرت میج کی زبانی جو جواب نقل فرمایا ہے و کُنٹ عُ عَلَیْہِم مُنہ فِی فرمایا ہے و کُنٹ عُ عَلَیْہِم مُنہ فرمایا ہے از کی معنی کی تائید ہوتی ہے۔ اور صیح حدیث میں ہے کہ جب وض پر بعض لوگوں کی نسبت حضور فرمائیں کے هؤلاء اصحابی تو جواب ملے گا لا تدری ما احد شو ابعدك یعنی آپ کو نبر نمیں کہ آپ کے تیجے انہوں نے کیا حرکات کیں۔

اا۔ جب کے گا اللہ [۲۵۹] اے علیی مریم کے بیٹے یاد کر میرا احمان ہو ہوا ہے تجے پر اور تیری ماں پر [۲۱۰] جب مدد کی میں نے تیری روح پاک سے تو کلام کرتا تھا لوگوں سے گود میں اور بڑی عمر میں اور جب سکھائی میں نے تیجے کو کتاب اور تہہ کی باتیں اور توریت اور انجیل اور جب تو بناتا تھا گارے سے جانور کی صورت میرے علم سے پھر پھونک مارتا تھا اسمیں تو ہو جاتا اڑنے والا میرے علم سے اور اچھا کرتا تھا مادرزاد اندھے کو اور کوڑھی کو میرے علم سے اور اچھا کرتا تھا مادرزاد اندھے کو اور کوڑھی اور جب نکال کھڑا کرتا تھا مردوں کو میرے علم سے اور جب نکال کھڑا کرتا تھا مردوں کو میرے علم سے اور جب تو لے کر آیا اینے پاس نشانیاں میرے علم سے جب تو لے کر آیا اینے پاس نشانیاں تو کھنے گئے جو کا فرتھے ان میں اور کچھے نمیں یہ تو جادو تو کھنے کے حریح [۲۱۲]

۲۵۹۔ حشر میں انبیاء سے اللہ کا سوال: غالباً یہ پورا رکوع آنے والے رکوع کی تمہیر ہے۔ اصانات یاد دلا کر وہ سوال ہو گا جو آیندہ رکوع میں مذکور ہے۔ ۲۶۰۔ حضرت عیسی علیہ السلام سے حق تعالیٰ کا خطاب؛ اول تواولا دیرِ احمان کرنا من وجہ ماں پر احمان ہے۔ دوسرے ظالم لوگ جو شمت مریم صدیقہ پر لگاتے تھے حق تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ کوان کی برات و نزاہت کے لئے برہان مبین بنا دیا اور تولد میخ سے پہلے اور بعد عجیب و غریب نشانات حضرت مریم کو دکھلائے جوان کی تقویت و تسکین کا باعث ہوئے۔ یہ احمانات بلاواسطہ ان پر تھے۔

٢٦١ روح القدس كي تائيد: "كود مين جو كلام كيا اس كا ذكر "" سوره مريم "" مين آئے گا۔ إنَّى عَبْدُ اللهِ الني الْكِتاب الى آخره تعجب ہے کہ عیمائیوں نے حضرت میخ کے تکلم فی المهد کا کچھ ذکر نہیں کیا البتہ یہ لکھا ہے کہ بارہ برس کی عمر میں یہود کے سامنے انہوں نے ایسی حکیانہ دلائل و براہین بیان فرمائیں کہ تام علماء عاجز و مبوت رہ گئے اور سامعین عش عش کرنے لگے۔ یوں توروح القدس سے حب مراتب سب انبیاء علیهم السلام بلکہ بعض مومنین کی بھی تائید ہوتی ہے۔ لیکن حضرت عیسیٰ کوجن کا وجود ہی نفخہ جبریلیہ سے ہواکوئی خاص قسم کی فطری مناسبت اور تائید حاصل ہے جے تفصیل اندبیاء کے صدد میں بیان فرمایا كَيا ـ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِنْهُمْ مَّنْ كَلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجْتٍ وَاتَيْنَا عِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنْتِ وَ أَيَّدُنْهُ بِرُوْجِ الْقُدُسِ (بقره ركوع ٣٣) روح القدس كي مثال عالم ارواح ميں ايسي سمجھو جيسے عالم ما دیات میں قوت کہربائیہ ( بحلی ) کا خزانہ ، جس وقت اس خزانہ کا مدبر معین اصول کے موافق کرنٹ چھوڑتا اور جن اشیاء میں بحلی کا اثر پہنچاتا ہے۔ ان کا کنکش درست کر دیتا ہے تو فورًا خاموش اور ساکن مشینیں بڑے زور سے گھومنے لگتی ہیں اگر کسی مرکض پر بجلی کا عمل کیا گیا تو مثلول اعضاء اور بے حس ہو جانے والے اعصاب میں بجلی کے پہنچنے سے حس و حرکت پیدا ہو جاتی ہے بعض اوقات الیے بیار کے علقوم میں جس کی زبان بالکل بند ہو گئن ہو قوت کہربائیہ کے پہنچانے سے قوت گویائی واپس کی گئن ہے۔ حتیٰ کہ بعض غالی ڈاکٹروں نے تو یہ دعوی کر دیا کہ ہر قسم کی بیاری کا علاج قوت کہربائیہ سے کیا جاسکتا ہے ( دائرۃ المعارف فرید وجدی ) جب اس معمولی مادی کھرہائیہ کا عال یہ ہے تواندازہ کر لوکہ عالم ارواح کی کھرہائیہ میں جس کا خزانہ روح القدس ہے کیا کچھ طاقت ہوگی حق تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ کی ذات گرامی کا تعلق روح القدس سے کسی ایسی خاص نوعیت اور اصول کے ماتحت رکھا ہے جس کا اثر کھلے ہوئے غلبہ روحیت، تجرد اور مخصوص آثار حیات کی شکل میں ظاہر ہوا۔ ان کا ""روح اللہ "" سے ملقب ہونا، بچین، جوانی اور کھولت میں یحساں کلام کرنا، خدا کے عکم سے افاضہ حیات کے قابل کالبد خاکی تیار کر لینا، اس میں باذن اللہ روح حیات مچھونکنا مایوس العلاج مریضوں کی حیات کو باذن اللہ بدون توسط اسباب عادیہ کے کارآمد اور بے عمیب بنا دینا، حتی کہ مردہ لاشہ

میں باذن اللہ دوبارہ روح حیات کو واپس نے آنا، بنی اسرائیل کے ناپاک مضوبوں کو خاک میں ملاکر آپ کا آسان پر اٹھا لیا جانا اور آپ کی حیات طبیع پر اس قدر طول عمر کا کوئی اثر نہ ہونا وغیرہ وغیرہ یہ سب آثار اس تعلق خصوص سے پیدا ہوئے ہیں جو رب العزت نے کسی مخصوص نوعیت واصول سے آپ کے اور روح القدس کے مابین قائم فرمایا ہے ہر پیغمبر کے ساتھ کچھ امتیازی معاملات غدا تعالیٰ کے ہوتے ہیں، ان کے علل واسرار کا اعاظہ اسی علام الغیوب کو ہے ان ہی امتیازات کو علماء کی اصطلاح میں فضائل جزیہ کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔ ایسی چیزوں سے کلی فضیلت ثابت نہیں ہوتی ۔ چہ جائیکہ الوہیت ثابت ہو۔ "واذ تخلق من الطین" میں غلق کا لفظ محض صوری اور حسی کانظ سے استعال کیا گیا ہے ہے ورنہ خالق تھیتی احن الخالقین کے سواکوئی نہیں ۔ اسی لئے باذئی کا باربار اعادہ کیا گیا اور آل عمران میں حضرت میج کی زبان سے باذن اللہ کی تکرار کرائی گئن۔ بہر مال جو نوارق ان آیات میں اور ان سے پہلی آل عمران میں حضرت میج کی طرف منہوب ہوئے ہیں ان کا انکار یا تحریف صرف اسی ملحد کا کام ہو سکتا ہے جو آیات اللہ کو اپنی عقل شخصی کے تابع کرنا چاہے ۔ باقی جو لوگ قانون قدرت کا نام لے کر معجزات و نوارق کا انکار کرنا چاہتے ہیں ان کا بواب ہم نے آیک منتقل مضمون میں دیا ہے اس کے مطالعہ سے ان شاء اللہ تمام شکوک و شبات کا ازالہ ہو سکے گا۔

إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُّوْنَ لِعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ اَنْ يُّنَرِّلَ عَلَيْنَا مَآ بِدَةً هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ اَنْ يُّنَرِّلَ عَلَيْنَا مَآ بِدَةً مِّنَ السَّمَآءِ قَالَ اتَّقُوا اللهَ إِنْ كُنْتُمُ مُّوْمِنِينَ عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ عَنْ اللهَ مُثَوْمِنِينَ عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ عَنْ اللهَ اللهَ عَنْ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ااا۔ اور جب میں نے دل میں ڈال دیا حواریوں کے کہ ایان لاؤ مجھ پر اور میرے رسول پر تو کھنے لگے ہم ایان لائے اور تو گواہ رہ کہ ہم فرمانبردار میں

۱۱۱۔ جب کہا تواریوں نے اے علیمی مریم کے بیٹے تیرا رب کر سکتا ہے [۲۹۳] کہ آثارے ہم پر خوان بھرا ہوا آسان سے آگر ہوتم ایان والے آسان سے آگر ہوتم ایان والے [۲۲۵]

۲۹۲۔ معجزات اور فوق العادت تصرفات کو جادو کھنے لگے اور انجام کار حضرت میخ کے قتل کے دریے ہوئے۔ حق تعالیٰ نے

اپنے لطف وکرم سے حضرت ملیح کو آسمان پر اٹھا لیا۔ اس طرح یہود کوان کے ناپاک مقصد میں کامیاب ہونے سے روک دیا گیا۔ ۱۱۳۔ بولے کہ ہم چاہتے ہیں کہ کھاویں اس میں سے اور مطمئن ہو جاویں ہمارے دل اور جان لیں کہ تو نے ہم سے پیچ کہا اور میں ہم اس پر گواہ [۲۲۶]

۱۱۴۔ کہا علیمی مریم کے بیٹے نے اے اللہ رب ہمارے آثار ہم پر خوان مجمرا ہوا آسمان سے کہ وہ دن عید رہے ہماری پہلوں او رسمجھلوں کے واسطے [۲۶۷] اور نشانی ہو تیری طرف سے [۲۶۸] اور روزی دے ہم کو اور تو ہی ہے سب سے بہتر روزی دینے والا [۲۲۹]

۱۱۵۔ کہا اللہ نے میں بیشک آثاروں گا وہ خوان تم پر پچر جو کوئی تم میں ناشکری کرے گا اس کے بعد تو میں اس کووه عذاب دول گا جو کسی کوینه دول گا جهان میں [۲۲۰]

قَالُوا نُرِيدُ اَنَ نَاكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَيِنَ قُلُوْبُنَا وَنَعْلَمَ أَنْ قَدُ صَدَقْتَنَا وَنَكُوْنَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّهِدِيْنَ 💼

قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ اللَّهُمَّ رَبَّنَآ أَنْزِلُ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِّنَ السَّمَآءِ تَكُونُ لَنَا عِيْدًا لِّاوَّلِنَا وَاخِرِنَا وَ ايَةً مِّنْكَ ۚ وَارُزُقُنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الرِّزِقِينَ 👜

قَالَ اللهُ اِنِّي مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمْ ۚ فَمَنَ يَّكُفُرُ بَعُدُ مِنْكُمْ فَانِيَّ أُعَذِّبُهُ عَذَابًا لَّا ٱعَذِّبُهُ جُ اَحَدًا مِّنَ الْعُلَمِيْنَ 👜

۲۹۳ ۔ "کر سکتا ہے"" اس لئے کھا کہ آپ کی رعایت اور دعا سے ہمارے لئے بطور خرق عادت نہ معلوم ایسا کرے یا نہ کرے۔" ۲۶۴۔ یعنی آسمان کی طرف سے بے محنت روزی پہنچ جایا کرے۔ یہ ضرور نہیں کہ وہ خوان جنت ہی کا ہو۔ <mark>۲۷۵۔</mark> یعنی ایاندار بندہ کولائق نہیں کہ ایسی غیر معمولی فرمائشیں کر کے خدا کوآزمائے خواہ اس کی طرف سے کتنی ہی مهربانی کا اظہار ہوروزی ان ہی ذرائع سے طلب کرنا چاہئے جو قدرت نے اس کی تحصیل کے لئے مقرر فرما دیے ہیں۔ بندہ جب خدا سے ڈر کر تقویٰ اختیار کرے اور اس پر ایان واعتماد رکھے تو حق تعالیٰ ایسی جگہ سے اس کورزق پہنچائے گا جہاں سے وہم و گان مبھی مذہو گا۔ وَمَنْ يَّتَقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَّهُ مَخْرَجًا وَّ يَرُزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ الْحَ (طلاق\_ركوع ١) ۲۹۶۔ صرت عیسی علیہ السلام سے مائدہ کا مطالبہ: یعنی آزمانے کو نہیں مانگتے بلکہ برکت کی امید پر مانگتے ہیں کہ غیب سے بے

منزل۲

محنت روزی ملتی رہے تا اطمینان قلب اور دلیمعی سے عبادت میں لگے رمیں۔ اور آپ نے جو غیبی خبریں نعائے جنت وغیرہ کے متعلق دی میں، ایک چھوٹا سا نمونہ دیکھ کر ان کا بھی یقین کامل ہوجائے۔ اور ایک عینی شاہد کے طور پر ہم اس کی گواہی دیں جس سے یہ معجزہ ہمیشہ مشہور رہے۔ بعض مفیرین نے نقل کیا ہے کہ حضرت میج نے وعدہ فرمایا تھا کہ تم غدا کے لئے تیں دن کے روزے رکھ کر جو کچھ طلب کرو گے وہ دیا جائے گا۔ حواریین نے روزے رکھ لئے اور مائدہ طلب کیا وَ نَعْدَمَ اَنْ قَدْ صَدَ قَتَنَا سے یہ ہی مراد ہے۔ واللہ اعلم۔

۲۱۷۔ نزول مائدہ کی دعاء: یعنی وہ دن جس میں مائدہ آسانی بازل ہو، ہمارے اگلے پیچلے لوگوں کے حق میں عید ہو جائے کہ ہمیشہ ہماری قوم اس دن کو بطور یادگار تہوار منایا کرے۔ اس تقریر کے موافق تکھون کنکا عِیدًا کا اطلاق ایسا ہوا جیسا کہ آیہ اَلْیَوْ مَر اَکْمَلُتُ لَکُمْ دِیْنَکُمْ کے متعلق بخاری میں یہود کا یہ مقولہ نقل کیا ہے۔ انکم تقرؤن این لو نیز لت فینا لا تخذ ناها عیدًا جس طرح آیے کو عید بنانے کا مطلب اس کے یوم نزول کو عید بنانا ہے۔ کا ہومصرح فی الروایات الاخر۔ اس پر مائدہ کے عید ہونے کو بھی قیاس کر لو کھتے میں کہ وہ نوان اترا اتوار کو جو نصاریٰ کے یمان ہفتہ کی عید ہے جیسے مسلمانوں کے بمان جمعہ۔

۲۲۸ یعنی تیری قدرت کی اور میری نبوت و صداقت کی نشانی ہو۔

**۲۲۹۔** یعنی بدون تعب وکسب کے روزی عطا فرمائے۔ آپ کے یہاں کیا کمی ہے اور کیا مشکل ہے۔

۲۰۰ ناشگروں کے لئے مذاب کی دھی: جب نعمت غیر معمولی اور نرالی ہوگی تواس کی شکر گذاری کی ناکیہ بھی معمول سے بہت بڑھ کر ہونی چاہئے اور ناشکری پر عذاب بھی غیر معمولی اور نرالا آئے گا۔ موضح القرآن میں ہے "بعضے کہتے میں وہ نوان اترا چالیس روز تک پھر بعضوں نے ناشکری کی۔ یعنی عکم ہوا تھا کہ فقیر اور مریض کھاویں۔ مخلوظ اور چنگے بھی لگے کھانے۔ پھر قریب اسی آدمی کے سور اور بندر ہو گئے۔ یہ عذاب بیلے یہود میں ہوا تھا۔ پیچھے کسی کو نہیں ہوا۔ اور بعضے کہتے میں کہ نہیں اترا۔ یہ تہدید من کر مانگئ والے ڈر گئے، نہ مانگا، لیکن چینمبر کی دعاء عبث نہیں اور اس کلام میں نقل کرنا بے حکمت نہیں۔ شایداس دعاء کا اثر یہ ہے کہ حضرت عیسیٰ کی امت میں آسودگی مال ہمیشہ رہی جو کوئی ان میں ناشکری کرے۔ یعنی دل کے اطمینان سے عبادت میں نہ لگے بلکہ گناہ میں خرچ کرے تو شاید آخرت میں سب سے زیادہ عذاب پاوے۔ اس میں مسلمانوں کو عبرت ہے کہ اپنا مدعا خرق عادت کی راہ سے نہ چاہے کہ پھر اس کی شکر گذاری بہت مشکل ہے۔ اسباب ظاہری پر قناعت کرے تو بہتر ہے۔ اس خوص عادت کی راہ سے نہ چاہے کہ پھر اس کی شکر گذاری بہت مشکل ہے۔ اسباب ظاہری پر قناعت کرے تو بہتر ہے۔ اس خوص میں بھی ثابت ہواکہ حق تعالیٰ کے آگے عابت پیش نہیں باتی۔

وَإِذْ قَالَ اللهُ يعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَانَتَ قُلْتَ لِللّهَ اللّهِ عَنْ دُونِ لِللّهَاسِ التَّخِذُونِي وَ أُمِّى اللهَيْنِ مِنْ دُونِ اللهِ عَالَى اللهِ عَقَلَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ وَيِّ وَرَبَّكُمُ وَ كُنْتُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ وَيِ وَرَبَّكُمُ وَ كُنْتُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ وَيِ وَرَبَّكُم وَ كُنْتُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ وَيَ وَرَبَّكُم وَ كُنْتُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ وَيِ وَرَبَّكُم وَ كُنْتُ عَلَيْهِمُ اللهُ وَي وَرَبَّكُم وَ كُنْتُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ وَي وَرَبَّكُم وَ كُنْتُ عَلَيْهِمُ اللهُ وَي وَرَبَّكُم وَ كُنْتُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ وَي وَرَبَّكُم وَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ ال

إِنْ تُعَذِّبُهُمْ فَاِنَّهُمْ عِبَادُكَ ۚ وَ إِنْ تَغَفِرُ لَهُمْ فَاِنَّهُمْ عِبَادُكَ ۚ وَ إِنْ تَغَفِرُ لَهُمْ فَانَتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ﷺ

اا۔ اور جب کے گا اللہ اے علیمی مریم کے بیٹے تو نے کہا لوگوں کو کہ شمرا لو مجھ کو اور میری ماں کو دو معبود مواللہ کے [۲۰۱] کہا تو پاک ہے مجھ کو لائق نہیں کہ کہوں ایسی بات جس کا مجھ کو جق نہیں اگر میں نے یہ کہا ہوگا تو تجھ کو ضرور معلوم ہو گا تو جانتا ہے جو میرے جی میں ہے اور میں نہیں جانتا جو تیرے جی میں ہے بیشک تو ہی ہے وار میں نہیں جانتا جو تیرے جی میں ہے بیشک تو ہی ہے وار میں نہیں جانتا جو تیرے جی میں ہے بیشک تو ہی ہی ہے والا شیمی باتوں کا [۲۰۲]

ا۔ میں نے کچھ نہیں کہا انکو مگر جو تو نے عکم کیا کہ بندگی کرواللہ کی جورب ہے میرا اور تمہارا [۲۲] اور میں ان سے خبردار تھا جب تک ان میں رہا پھر جب تو نے مجھ کو اٹھا لیا تو تو ہی تھا خبر رکھنے والا ان کی اور تو ہر چیز سے خبردار ہے [۲۲۴]

۱۱۸۔ اگر تو انکو عذاب دے تو وہ بندے ہیں تیرے اور اگر تو ان کو معاف کر دے تو تو ہی ہے زبردست حکمت والا [۲۵]

دلائیں گے جوان پر اور ان کی والدہ ماجدہ پر فائض ہوئے۔ بعدہ ارشاد ہوگا ءَانَتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُو نِيَ النِ (کیا تو نے لوگوں سے کہ دیا تھاکہ مجھ کو اور میری ماں کو بھی غدا کے سوا معبود مانو) حضرت میخ اس سوال پر کانپ اٹھیں گے اور وہ عرض کریں گے جو آگے آتا ہے۔ آخر میں ارشاد ہوگا ھاذا یکو مُر یکنَفَعُ الصَّدِقِینَ صِدْقُکُمُ ہذا کا اشارہ اسی یوم کی طرف ہے جو یکو مَر یکنِ مَن اللّٰهُ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ

۲۷۲۔ حضرت علیمی علیہ السلام کا بواب: یعنی میں ایسی گندی بات کلیے کہ سکتا تھا۔ آپ کی ذات اس سے پاک ہے کہ الوہیت وغیرہ میں کسی کواس کا شریک کیا جائے۔ اور جس کوآپ پیغمبری کا منصب جلیل عطا فرمائیں، اس کی یہ شان نہیں کہ کوئی ناحق بات منہ سے نکا لے۔ پس آپ کی سبوحیت اور میری عصمت دونوں کا اقتضاء یہ ہے کہ میں ایسی ناپاک بات کھی ناحق بات منہ سکتا۔ اور سب دلائل کو چھوڑ کر آخری بات یہ ہے کہ آپ کے علم محیط سے کوئی چیز باہر نہیں ہو سکتی۔ اگر فی الواقع میں ایسا کہتا توآپ کے علم میں ضرور موجود ہوتا۔ آپ خود جانتے میں کہ میں نے خفیہ یا علانیہ کوئی ایسا جوف منہ سے نہیں نکالا۔ بلکہ میرے دل میں اس طرح کے گندے خیال کا خطور بھی نہیں ہوا۔ آپ سے میرے یا کسی کے دل کے چھے ہوئے ہواجی و فواطر بھی پوشیدہ نہیں۔

۲۷۳ میں نے آپ کے عکم سے سرمو تجاوز نہیں کیا۔ اپنی الوہیت کی تعلیم تو کیسے دے سکتا تھا۔ اس کے بالمقابل میں نے ان کو صرف تیری بندگی کی طرف بلایا اور کھول کر بتلا دیا کہ میرا اور تمہارا سب کا رب (پروردگار) وہ ہی ایک غدا ہے جو تنها عبادت کے لائق ہے۔ چنانچے آج بھی بائیبل میں صریح نصوص اس مضمون کی بخرت موجود ہیں۔

۲۷۳ نہ صرف یہ کہ میں نے مخلوق کو تیری توحید اور عبودیت کی طرف دعوت دی، بلکہ جب تک ان کے اندر قیام پذیر رہا، برابر ان کے احوال کی نگرانی اور خبرگیری کرتا رہا کہ کوئی غلط عقیدہ یا بے موقع خیال قائم نہ کر لیں البتہ ان میں قیام کرنے کی جو مدت آپ کے علم میں مقدر تھی، جب وہ پوری کر کے آپ نے مجھ کوان میں سے اٹھا لیا (کا نظہر من مادۃ التوفی و مقابلة مادمت فیم) تو پھر صرف آپ ہی ان کے احوال کے نگراں اور خبردار ہوسکتے تھے، میں اس کے متعلق کچھ عرض نہیں کر سکتا (تنبیہ) حضرت میک کی موت یا رفع الی السماء وغیرہ کی بحث آل عمران میں زیر فائدہ اِنّی مُتَوَقِیدً کَ وَرَافِعُکَ اِنَی ملاحظہ کیجئے۔ مترجم محقق قدس سرۂ نے یہاں فکلمّا تکو فَیْدَینی کا جو ترجمہ ""و نے مجھ کواٹھا لیا"" سے کیا یہ باعتبار محاورات ""موت" اور ""رفع الی السماء"

دونوں پر صادق آسکتا ہے۔ گویا متنبہ کر دیا کہ نہ لفظ "تونی" کے لئے موت لازم ہے اور نہ خاص تونی بھورت موت کو مضمون زیر بحث میں کی قیم کا مدخل ہے صدف میں نبی کریم الٹی ایکٹی نے ارشاد فرمایا کہ بعض لوگوں کی نسبت میں قیامت کے دن ای طرح کوں گا جس طرح بندہ صالح (صیبیٰ) نے کہا و کُنٹ عَلَیْهِم شَهِیْدًا مَّادُمْتُ فِیْهِم فَلَمَّا تَوَ فَیْتَنِیْ کُنْتُ کَا لَائِی اور صرت می کی "تونی " بھی بہمہ وجوہ یحمال اور انت اللوّ قینب علیہ ہم اس قیم کی تشہیبات ہے یہ نکالنا کہ صور لٹی ایکٹی کی اور صرت می کی "تونی " بھی بہمہ وجوہ یحمال اور ہمزگ ہونی چاہئے، عربیت ہے ناواتفیت کی دلیل ہے مشرکین مکہ ایک درخت (ذات اناط) پر ہتھیار لئکایا کرتے تھے۔ صحابہ نے عرض کیا یارسول اللہ اہمارے لئے بھی "ذات اناط" مقرر کر دیجئے جلیے ان کے یمال ہے ۔ آپ نے فرمایا ھذا کہ مالے میں اجعل لنا اللها کما لھم اللهۃ (یہ تو ایسا ہوا بیاے موسیٰ کی قوم نے در نواست کی تھی کہ اس کے بھی ایسا معبود تجویز کر دو جیسا ان بت پر ستوں کا ہے ) کیا کوئی مسلمان اس تشبیہ کو سن کریہ گان کر سکت ہے کہ صحابہ نے معاذ کہ بھی ایسا معبود تجویز کر دو جیسا ان بت پر ستوں کا ہے ) کیا کوئی مسلمان اس تشبیہ کو سن کریہ گان کر سکت ہے کہ صحابہ نے معاذ صحابہ نے معاذ کر بھی ایسا معبود تجویز کر دو جیسا ان بت پر ستی کی در نواست کی تھی اس طرح کی تشہیبات سے نصوص محکمہ اور اجاع امت کے مخالف عقائد پر تمک کرنا ہون ان کہ بھون آئے الْفِیْدَنَةِ وَ اَبْرَیْمُ فَیْ تَقْبُو نِیْمُ ذَیْحُ فَیْتَمْ فَیْتَمْ فَیْکُمُ فَیْمَ مَیْکُمُ فَیْتَمْ فَیْکُمُ فَیْکُمُ فَیْکَتَمْ فَیْکُمْ فَیْکُمْ فَیْکُمُ فَیْکُمْ فَیْکُمُ فَیْکُمْ فَیْکُمُ فَیْکُمْ فَیْکُمْ فَیْکُمُ فَیْکُمُ فَیْکُمُ فَیْکُمُ فَیْکُمُ فَیْکُمْ فَیْکُمُ فَیْکُمُ فَیْکُمُ فَیْکُمُ فَیْکُمْ فَیْکُمُ بِیْکُمُ فَیْکُمُ فَیْک

۲۰۵۱ ایک مفید بحت: یعنی آپ اپ بندوں پر ظلم اور بے جا سختی نہیں کر سکتے اس لئے اگر ان کو سزا دیں گے تو عین عدل و حکمت پر بدنی ہوگی اور فرض کیجئے معاف کر دیں تو یہ معافی بھی ازراہ عجزو سفہ نہ ہوگی۔ چونکہ آپ "عزیز" (زبر دست اور غالب) بیں اس لئے کوئی مجرم آپ تج بیف مکن نہیں کہ کی مجرم کو یوں ہی بے موقع چھوڑ دیں۔ ہمال ہو فیصلہ آپ ان مجرمین کے ہی والے) میں اس لئے یہ بھی ممکن نہیں کہ کسی مجرم کو یوں ہی بے موقع چھوڑ دیں۔ ہمال ہو فیصلہ آپ ان مجرمین کے ہی میں کریں گے وہ بالکل حکیانہ اور قادرا نہ ہوگا۔ حضرت میں کا یہ کالام چونکہ محشر میں ہوگا جمال کفار کے ہی میں کوئی شفاعت اور استدعاء رحم و فیرہ صفات کو افتیار نہیں فرمایا۔ بر خلاف استدعاء رحم و فیرہ صفات کو افتیار نہیں فرمایا۔ بر خلاف اس کے حضرت ابراہیم نے دنیا میں اپ پروردگار سے عرض کیا تھا۔ رَبِّ اِنَّهُنَّ اَضْدَلَدُنَ کُوْمِرًا مِنَ النَّاسِ فَمَنْ تَبِعَنِی فَاِنَّهُ مِخِیْ وَ مَنْ عَصَافِیْ فَاِنَّكُ عَفُوْرٌ دَّ حِیْمِ کَا فَانِ کَوْمِرُو نَفُور رحیم ہو خور درگار ان بتوں نے بہت سے آدمیوں کو گمراہ کر دیا تو بو ان میں سے میرے تابع ہوا وہ میرا آدمی ہے اور جس نے میری نافرمانی کی تو پھر تو خفور رحیم ہے) یعنی ابھی موقع ہے کہ تو اپنی رحمت سے آیندہ ان کو توبہ اور رجوع الی الی کی توفیق دے کر پھیلے گنا بوں کو معاف فرما دے۔

اا۔ فرمایا اللہ نے یہ دن ہے کہ کام آوے گا پھوں
کے ان کا پچ [۲۲۱] انکے لئے میں باغ جن کے نیچ

ہتی میں نہریں رہا کریں گے انہی میں ہمیشہ اللہ راضی
ہوا ان سے اور وہ راضی ہوئے اس سے یہی ہے بڑی
کامیابی [۲۲۰]

قَالَ اللهُ هَٰذَا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّدِقِينَ صِدْقُهُمُ لَّ لَهُمْ جَنِّتُ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا اللهُ الْأَنْهُرُ خُلِدِينَ فِيهَآ اَبَدًا لَّ رَضِى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ لَّ ذَٰلِكَ الْفَوْزُ اللهُ عَنْهُ لَا ذَٰلِكَ الْفَوْزُ

الْعَظِيْمُ 📆

لِلهِ مُلُكُ السَّمُوْتِ وَالْاَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ لَٰ وَمُلُكُ السَّمُوْتِ وَالْاَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ لَٰ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ ﴿

۱۲۰۔ اللہ ہی کے لئے سلطنت ہے آسانوں کی اور زمین کی اور جو کچھ ان کے بیچ میں ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے [۲۸۸]

۲۷۶۔ جولوگ اعتقادًا اور قولاً و علاً سچے رہے ہیں ( جیسے حضرت میسخ ) ان کی سچائی کا پھل آج ملے گا۔

۲۷۰ بڑی کامیابی مق تعالیٰ کی رضا ہے اور جنت مبھی اسی لئے مطلوب ہے کہ وہ محل رضائے الهی ہے۔

۲۷۸ یعنی ہر وفادار اور مجرم کے ساتھ وہ ہی معاملہ ہو گا۔ جوایک شہنشاہ مطلق کی عظمت وجلال کے مناسب ہے۔

## ٢ سُوْرَةُ الْاَنْعَامِ مَكِّيَّةُ ٥٥ ركوعاتها ٢٠

ایاتها ۱۲۵

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

اَلْحَمْدُ لِلهِ الَّذِى خَلَقَ السَّلَوْتِ وَ الْأَرْضَ وَ الْأَرْضَ وَ جَعَلَ الظُّلُمْتِ وَالنُّوْرَ الْأَثْمَ الَّذِينَ كَفَرُوْا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُوْنَ ﴿
كَفَرُوْا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُوْنَ ﴿

هُوَ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِّنَ طِيْنٍ ثُمَّ قَضَى الْجَلَا ثُمَّ اَنْتُمُ الْحُلَا ثُمَّ اَنْتُمُ الْحُلَا ثُمَّ اَنْتُمُ الْتُمُ الْحُلَا ثُمَّ اَنْتُمُ الْحُلَا ثُمَّ اَنْتُمُ الْحُلَا ثُمَّ اَنْتُمُ الْحُلَا ثُمُ اللَّهُ الْحُلَا ثُمُ اللَّهُ اللَّهُ الْحُلَا اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وَهُوَ اللهُ فِي السَّمُوتِ وَ فِي الْأَرْضِ لَيَعُلَمُ اللهُ فِي اللَّارُضِ لَيَعُلَمُ سِرَّكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴿ سِرَّكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴿ سِرَّكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴾

ا۔ [1] سب تعریفیں اللہ کے لئے ہیں جس نے پیدا کئے آسمان اور زمین اور بنایا اندھیرا اور اجالا پھر بھی یہ کافراپنے رب کے ساتھ اوروں کو برابر کئے دیتے ہیں [1]

الانعام ٢

۲۔ وہی ہے جس نے پیداکیا تم کو مٹی سے پھر مقرر کر دیا ایک وقت اور ایک مدت مقرر ہے اللہ کے نزدیک پھر بھی تم شک کرتے ہو[۱]

۳۔ اور وہی ہے اللہ آسمانوں میں اور زمین میں [۴] جانتا ہے تمہارا چھیا اور کھلا اور جانتا ہے جو کچھے تم کرتے ہو[۵]

ا۔ سورہ انعام کا نزول: یہ سورت مکی ہے۔ صرف چند آیات کو بعض علماء نے متنتیٰ کیا ہے۔ روایات میں ہے کہ پوری سورت بیک وقت بے شمار فرشتوں کے جلومیں نازل ہوئی۔ مگر ابن صلاح نے اپنے فناویٰ میں ان روایات کی صحت سے انکار کیا ہے جو پوری سورت کے دفعۂ نزول پر وال ہیں۔ واللہ اعلم ۔ ابواسی اسفرائنی کھتے ہیں کہ توحید کے تمام اصول و قواعد پر یہ سورت مشمل ہے۔

۲۔ توحید کے دلائل تخلیق کائنات: ""مجوس"" دنیا کے لئے دوخالق مانتے میں۔ ""یزدال"" جو خالق خیر ہے اور ""اہر من "" جو خالق شر ہے۔ اور دونوں کو نور ظلمت سے ملقب کرتے میں۔ ہندوستان کے مشرک تینتیں کروڑ دیوباؤں کے قائل میں۔ آریہ سماج باوجود ادعائے توحید ""مادہ"" اور ""روح"" کو خداکی طرح غیر مخلوق اور انادی کہتے اور خداکو اپنی صفت تکوین و تخلیق وغیرہ میں ان دونوں کا مختاج بتلاتے ہیں۔ عیمائیوں کو باپ بیٹے کا توازن و تناسب قائم رکھنے کے لئے آخر تین ایک اور ایک تین کا مشہور عقیدہ اختیار کرنا پڑا ہے ۔ یمودیوں نے خدا تعالیٰ کے لئے وہ صفات تجویز کیں کہ ایک معمولی انسان بھی نہ صرف اس کا ہمہ بلکہ اس سے ہر ہو سکتا ہے عرب کے مشرکین نے تو خدائی کی تقییم میں یہاں تک سخاوت دکھلائی کہ شایدان کے زدیک پہاڑ کا ہر پھر، نوع انسانی کا معبود بننے کی صلاحیت رکھتا تھا۔ غرض آگ، پانی، سورج، ستارے، درخت، پھر، جوان کوئی چیز لوگوں نے نہ چھوڑی جے خدائی کا معبود بننے کی صلاحیت رکھتا تھا۔ غرض آگ، پانی، سورج، ستارے، درخت، پھر، جوان کوئی چیز لوگوں نے نہ چھوڑی جے خدائی کا معبود بننے کی صلاحیت و استعانت وغیرہ کے وقت اسے خدا کے برابر نہ بھایا ہو عالانکہ وہ ذات پاک ہوتام صفات کال کی جامع اور ہر قسم کی خوبیوں کا منبع ہونے کی وجہ سے سب تعریفوں اور ہر طرح کی حدوثناء کی بلا شرکت غیرے متی ہوتی ہو ن نے آسیان و زمین یعنی کل علویات و سفلیات کو پیدا کیا اور رات دن، اندھیا، اجالا علم و بھل، ہدایت و صلالت، موت و حیات، غرض متقبل کیفیات اور متضاد احوال ظاہر فرمائے اسے اپنے افعال میں نہ کسی حصہ داریا مددگار کی ضرورت ہو سکتی ہے نہ بیوی اور اور کی نہ معبودیت اور الورسیت میں کوئی شریک ہو سکتی ہو سکتی ہو نہ ہو سکتی ہو نہ جو کہ نامی کی معبودیت اور الورسیت میں کوئی شریک ہو تجب ہے کہ ان حقائی کو سمجھنے کے بعد بھی کس طرح لوگ کسی چیز کو غدائی کا مرتبہ نہ اس کے کہ بیاں۔ دے دیت ہیں۔

دے دیت ہیں۔

۳۔ تخلیق انسانی: اوپر "عالم کبیر" کی پیدائش کا ذکر تھا یہاں " عالم صغیر" (انسان) کی خلقت کو بیان فرماتے ہیں کہ دیکھو شروع میں بے جان مئی سے آدم کا پتلا تیار کر کے کس طرح حیات اور کالات انسانی فائض کئے اور آج بھی مئی سے غذائیں نکلتی ہیں، غذاؤں سے نطفہ اور نطفہ سے انسان بغتے رہتے ہیں۔ غرض اس طرح تم کو عدم سے وجود میں لائے پھر ہر شخص کی موت کا ایک وقت مقرر کر دیا جبکہ آدمی دوبارہ اسی مئی میں جا ملتا ہے جس سے پیدا کیا گیا تھا۔ اسی پر قیاس کر سکتے ہوکہ "عالم کبیر" کی فنا کا بھی ایک وقت مقرر ہے جے "قیامت کبری " کہتے ہیں۔ "قیامت صغری " یعنی شخصی موتیں چونکہ ہیں پیش آتی رہتی ہیں۔ ان کا علم بھی لوگوں کو ہوتا رہتا ہے لیکن "قیامت کبری " کی شعیک مدت کا علم صرف اللہ ہی کے پاس ہے تعجب ہے کہ "عالم صغیر" یعنی انسانوں میں زندگی اور فنا کا سلسلہ دیکھتے ہوئے بھی "عالم کبیر" کی فنا میں کوئی آدمی تردد کرتا ہے۔
"عالم صغیر" یعنی انسانوں میں زندگی اور فنا کا سلسلہ دیکھتے ہوئے بھی "عالم کبیر" کی فنا میں کوئی آدمی تردد کرتا ہے۔
"عالم صغیر" یعنی انسانوں میں زندگی اور فنا کا سلسلہ دیکھتے ہوئے بھی "عالم کبیر" کی فنا میں کوئی آدمی تردد کرتا ہے۔
"عالم صغیر" یعنی انسانوں میں زندگی اور فنا کا سلسلہ دیکھتے ہوئے محموس رہا ہے۔ پھر اوروں کے لئے استحقاق معبودیت کمال مبارک (اللہ) بھی صرف اسی کی ذات متعالی الصفات کے لئے مخصوص رہا ہے۔ پھر اوروں کے لئے استحقاق معبودیت کمال سے آیا۔

2۔ جب تمام زمین و آسمان میں اسی کی عکومت ہے اور وہ بلاواسطہ ہر کھلی چھی چیزاور انسان کے ظاہر و باطن اور چھوٹے بڑے عل پر مطلع ہے تو عابد کو اپنی عبادت و استعانت و غیرہ میں کسی غیراللہ کو شریک ٹھہرانے کی ضرورت نہیں رہتی مشرکین جو مَا نَعْبُدُ هُمْ إِلَّا لِیُفَوِّ بُوْ نَاۤ إِلَی اللّهِ ذُلَفْسی کھا کرتے تھے۔ یہ ان کا اور ان کے ہمنواؤں کا جواب ہوا۔ اور پہلے وَ اَجَلُّ مُسَمَّی عِنْدَهٔ ہے بوقیامت کی طرف اشارہ کیا تھا۔ یہاں سلسلہ مجازات پر متنبہ فرما دیا کہ زمین و آسمان میں عکومت ہماری ہے اور تمہارے سب کھلے چھے نیک و بداعال بھی ہمارے علم میں موجود میں۔ پھرکوئی وجہ نہیں کہ تم یوں ہی ممل چھوڑ دیے علم میں موجود میں۔ پھرکوئی وجہ نہیں کہ تم یوں ہی ممل چھوڑ دیے عاؤ۔

وَ مَا تَأْتِيهِمُ مِّنُ ايَةٍ مِّنُ ايْتِ رَبِّهِمُ اللَّا كَانُوُا عَنْهَا مُعْرِضِيْنَ ۞

فَقَدُ كَذَّبُوُا بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمُ ۖ فَسَوْفَ يَاتِيْهِمُ اَثْبَوُا مِا كَانُوَا بِهِ يَسُتَهُزِءُوْنَ ۗ

اَلَمْ يَرَوُا كُمْ اَهْلَكُنَا مِنْ قَبُلِهِمْ مِّنْ قَرُنِ مَا لَمْ نُمَكِّنُ لَّكُمْ وَ مَّكَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ مَا لَمْ نُمَكِّنُ لَّكُمْ وَ الْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِّذْرَارًا " وَجَعَلْنَا اللَّمَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِّذْرَارًا " وَجَعَلْنَا اللَّمَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِّذُرَارًا " وَجَعَلْنَا اللَّانَهُرَ تَجُرِئُ مِنْ تَحْتِهِمُ فَاهْلَكُنْهُمْ الْاَنْهُرَ تَجُرِئُ مِنْ تَحْتِهِمُ فَاهْلَكُنْهُمْ بِذُنُوبِهِمْ وَانْشَانَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا الْخَرِيْنَ 
الْخَرِيْنَ ١

۲- "آیات" میں اخمال ہے کہ تکوینی آیات مراد ہوں یا تنزیلی ۔

سم۔ اور نہیں آتی انکے پاس کوئی نشانی ان کے رب کی نشانیوں میں سے مگر کرتے ہیں اس سے تفافل [۱]

۵۔ موبیشک جھٹلایا انہوں نے حق کو جب ان تک پہنچا مواب آئی جاتی ہے انکے آگے حقیقت اس بات کی جس پر ہنستے تھے [۱]

۲۔ کیا دیکھتے نہیں کہ کتنی ہلاک کر دیں ہم نے ان سے پہلے امتیں جن کو جا دیا تھا ہم نے ملک میں اتنا کہ جتنا تم کو نہیں جایا اور چھوڑ دیا ہم نے ان پر آسمان کو لگا تار برستا ہوا اور بنا دیں ہم نے نہریں بہتی ہوئی ان کے نیج پھر ہلاک کیا ہم نے انکو انکے گناہوں پر اور پیدا کیا ہم نے ان کے بعد اور امتوں کو [۸]

﴾۔ مکذبین اور ان کا انجام: حق سے مراد غالبا قرآن کریم ہے۔ جو نشانهائے قدرت سے تغافل برتنے والوں کی بدانجامی اور دنیوی وانزوی سزاکو بیان کرتا ہے۔ اسے بن کر منکرین تکذیب واستراء کرتے تھے۔ انہیں جتلا دیا کہ جس بات پر تم ہنستے اور آوازے کستے ہو وہ حقیقت ثابۃ بن کر عنقریب تمہارے سامنے آ جائے گی۔ لآگے ان اقوام کا حوالہ دیا جو آیات اللہ کی تکذیب واستراء اور بداعالیوں کی بدولت ہلاک کی گئیں۔

۸۔ عاد و ثمود ہلاکت: یعنی عاد و ثمود وغیرہ جن کو تم سے بڑھ کر طاقت اور سامان دیا گیا تھا۔ بارشوں اور نہروں کی وجہ سے ان کے باغ اور کھیت شاداب تھے، عیش و نوشحالی کا دور دورہ تھا۔ جب انہوں نے بغاوت و تکذیب پر کمر باندھی اور نشانهائے قدرت کی ہنسی اڑانے لگے، تو ہم نے ان کے جرموں کی پاداش میں ایسا پکڑا کہ نام و نشان بھی باقی نہ چھوڑا پھر ان کے بعد دوسری امتیں پیدا کیں اور منکرین و مکذبین کے ساتھ یہ ہی سلسلہ جاری رہا کیا۔ مجرمین تباہ ہوتے رہے اور دنیا کی آبادی میں کچھ خلل نہیں بڑا۔

ے۔ اور اگر آثاریں ہم تجھ پر لکھا ہوا کا غذمیں پھر چھولیویں وہ اس کواپنے ہاتھوں سے البتہ کہیں گے کافریہ نہیں ہے مگر صریح جادو[۹]

وَلَوُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتْبًا فِي قِرُطَاسٍ فَلَمُ مُونَ اللَّهِ مَا لَكُ وَلَا اللَّهِ مَا كَفَرُوَّا النَّ فَلَمُسُوْهُ بِالْدِيْنَ كَفَرُوَّا النَّ هَذَا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

۸۔ اور کہتے ہیں کیوں نہیں اترااس پر کوئی فرشۃ <sup>[۱۱</sup>]اور اگر ہم آثاریں فرشۃ تو طے ہو جاوے قصہ پھر ان کو مہلت بھی نہ ملے <sup>[۱۱]</sup>

9۔ اور اگر ہم رسول بنا کر بھیجتے کسی فرشتہ کو تو وہ بھی آدمی ہی کی صورت میں ہوتا اور انکواسی شہہ میں ڈالتے جس میں اب رڈرہے میں [۱۲]

وَلَوْ جَعَلْنٰهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنٰهُ رَجُلًا وَّلَلَبَسْنَا عَلَيْهِمُ مَّا يَلْبِسُونَ ﴿

9۔ مشرکین مکہ کے قرآن پر شبات: بعض مشرکین مکہ نے کہا تھا کہ اگر آپ آسمان سے ایک لکھی لکھائی کتاب لے آئیں اور اس کے ساتھ چار فرشتے بھی ہوں جو ہمارے سامنے ہو کر گواہی دیں کہ بیشک یہ کتاب خدا کی بھیجی ہوئی ہے۔ تو ہم ایمان لے آئیں گے اس کا جواب دیا کہ جولوگ بحالت موجودہ قرآن کو جادو اور اس کے لانے والے کو جادوگر بتلاتے ہیں اگر واقعی ہم ان پر کاغذ میں لکھی ہوئی کتاب بھی آسمان سے اثار دیں جے یہ ہاتھوں سے چھوکر معلوم کر لیں کہ کوئی تخیل یا نظر بندی نہیں ہے۔ تب بھی یہ ہی کمیں گے کہ یہ توصریح جادو ہے جس بدبخت کے صہ میں ہدایت نہیں ہوتی اس کا شبہ کبھی نہیں مٹتا۔ ۱۔ فرشتہ جھیجنے کا مطالبہ: یعنی جو ہمارے روبرو ہوکر ان کے صدق کی گواہی دیتا۔

۱۲۔ پونکہ فرشۃ کو اصلی صورت میں بھیجنے کی نفی تو پہلی آیت میں ہو عکی اب دوسرے انتمال کا جواب دیتے ہیں وہ یہ کہ فرشۃ آدمی کی صورت میں بھیجا جائے کیونکہ اسی صورت میں مجانست صوری کی بناء پر لوگ اس کے نمونہ اور تعلیم سے منتفع ہو سکتے ہیں لکین اس تقدیر پر منکرین کے شبات کا ازالہ نہیں ہو سکتا۔ جو شکوک و شبات رسول کے بشر ہونے پر کرتے تھے وہ ملک بصورت بشرآنے پر بھی بدستور کرتے رہیں گے۔

وَلَقَدِ اسْتُهُزِئَ بِرُسُلٍ مِّنْ قَبْلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِيْنَ سَخِرُوا مِنْهُمْ مَّا كَانُوْا بِهِ

ع يَسْتَهُزِءُونَ عَلَى

قُلُ سِيرُوا فِي الْاَرْضِ ثُمَّ انْظُرُوا كَيْفَ " كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴿

۱۰۔ اور بلا شبہ ہنسی کرتے رہے ہیں رسولوں سے تجھ سے پہلے پھر گھیرلیا ان سے ہنسی کرنے والوں کو اس چیز نے کہ جس پر ہنسا کرتے تھے [۳]

اا۔ تو کھہ دے کہ سیر کرو ملک میں مچھر دیکھو کیا انجام ہوا جھٹلانے والوں کا [۱۳]

قُلُ لِّمَنُ مَّا فِي السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ فَيُلُ لِلهِ أَلهِ كَتَبَ عَلَى نَفُسِهِ الرَّحْمَةُ لَيَجْمَعَنَكُمُ لَكَتَبَ عَلَى نَفُسِهِ الرَّحْمَةُ لَيَجْمَعَنَكُمُ إِلَى يَوْمِ الْقِيلَمَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ أَلَّذِيْنَ خَسِرُ وَ الْقِيلَمَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ أَلَّذِيْنَ خَسِرُ وَ النَّفُسَهُمُ فَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ عَلَى خَسِرُ وَ النَّفُسَهُمُ فَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ عَلَى وَلَذَ مَا سَكَنَ فِي الَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُو السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ عَلَى الْعَلِيمُ عَلَى السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ عَلَى السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ عَلَى السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ عَلَى السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ عَلَى السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ عَلَى السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ عَلَى الْعَلَيْمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمُ عَلَى السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ عَلَى الْعَلَيْمُ عَلَى الْعَلِيمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمُ عَلَى الْعَلَيْمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمُ عَلَى الْعَلَى الْعُلِيمُ الْعَلَى الْعَا

قُلُ اَغَيْرَ اللهِ اَتَّخِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ السَّمَٰوْتِ وَ الْاَرْضِ وَ هُوَ يُطْعِمُ وَ لَا يُطْعَمُ فَلُ اِنِّيَ الْاَرْضِ وَ هُوَ يُطْعِمُ وَ لَا يُطْعَمُ فَلُ اِنِّيَ اللهَ وَلَا يُطْعَمُ فَلَ اللهَ وَلَا الْمُثَرِثُ وَلَا اللهُ وَلَا يَكُونَ اَوْلَ مَنْ اَسْلَمَ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ عَلَى اللهُ المُشْرِكِينَ عَلَى اللهُ المُشْرِكِينَ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

قُلُ اِنِّيَّ اَخَافُ اِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِر عَظِيْمٍ عَذَابَ يَوْمِر عَظِيْمٍ عَظِيْمٍ

۱۳۔ اور اللہ ہی کا ہے جو کچھ کہ آرام پکڑتا ہے رات میں اور وہی ہے سب کچھ سننے والا جاننے والا

۱۳ تو کہ دے کیا اور کسی کو بناؤں اپنا مدد گار اللہ کے سوا جو بنانے والا ہے آسمانوں اور زمین کا [۱۲] اور وہ سب کو کھلاتا ہے اور اسکو کوئی نہیں کھلاتا [۱۲] کہ دے مجھ کو حکم ہوا ہے کہ سب سے پہلے حکم مانوں [۱۸] اور تو ہر گرنہ ہو شرک والا

10۔ تو کمہ میں ڈرتا ہوں اگر نا فرمانی کروں اپنے رب کی ایک بڑے دن کے عذاب سے [۱۹]

۱۳۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تسلی: معاندین کی فرمائشوں کا جواب دینے کے بعد حضور النّوالیّائِوا کی تسلی کی جاتی ہے کہ آپ ان کے استراء اور تمنخرسے دلگیرینہ ہوں یہ کوئی نئی بات نہیں۔ انبیائے سابقین کو بھی ان ہی عالات سے دوچار ہونا رہا ہے۔ پھر جوان کے مکذبیں اور دشمنوں کا حشر ہوا سب کے سامنے ہے۔ ان کو بھی غدا اسی طرح سزا دیے سکتا ہے جوا گلے مجرموں کو دی گئی۔

۱۲۔ سیاحت کا مقصد: یعنی ملک کی سیروسیاحت اور تباہ زدہ اقوام کے آثار کا ملاحظہ کرنے کے بعد اگر نظر عبرت سے واقعات ماضیہ

کو دیکھوگے توانبیاء کی تکذیب کرنے والی قوموں کو جوانجام دنیا میں ہوا وہ صاف نظر آ جائے گا اسی سے قیاس کر لوکہ جب تکذیب کرنے والوں کا بیہ حثر ہوا تواستر اء کرنے والوں کا کیا حثر ہوگا۔

10۔ قیامت بر حق ہے: جب تمام آسمان وزمین میں اسی خداکی عکومت ہے جیسا کہ مشرکین کو بھی اقرار تھا تو مکذبین و مسترئین کو فور استا جاری نہیں کرتا اور قیامت کے فوری سزا سے کہاں پناہ مل سکتی ہے؟ یہ صرف اس کی رحمت عامہ ہے کہ جرائم کو دیکھ کر فورًا سزا جاری نہیں کرتا اور قیامت کے دن بھی جو بلاشبہ آنے والا ہے محض ان ہی بد بخوں کو بے ایمانی کی سزا دے گا جو بااغتیار خود جان بوجھ کر اپنے کو نقصان و ہلاکت کے گوھے میں ڈال کے ہیں۔

11۔ اللہ کے سواکوئی مددگار نہیں: قُلُ لِّمَنَ مَّا فِی السَّمٰوٰتِ وَ الْاَرْضِ میں مکان کی تعمیم تھی لَدُ مَاسَکَنَ فِی الَّیْلِ وَ النَّهَادِ میں زمانہ کے اعتبارے تعمیم ہے یعنی ہر جگہ اور ہر وقت اس کی عکومت اور قبضہ واقتدار ہے۔ ہر وہ چیز ہورات میں یا دن میں آرام سے زندگی بسرکرتی اور کتنے معلوم و نا معلوم دشمنوں سے مامون و محفوظ رہتی ہے۔ یہ اس کی رحمت کاملہ کے آثار میں سے ہے قُلُ مَنْ یَکُلُو کُمْ بِالَّیْلِ وَ النَّهَادِ مِنَ الرَّحْمٰنِ (انبیاء) وہ ہی ہے ہو دن کے شور و غل اور رات کے اندھیرے اور سائے میں ہرایک کی پکار سنتا اور سب کی حوائج و ضروریات کو بخوبی جانتا ہے۔ پھرتم ہی بتاؤکہ ایسے پروردگار کو چھوڑکر کسی اور سے مدد طلب کرناکھاں تک موزوں ہوگا۔

۱۔ کھلانا اشارہ ہے سامان بقاء کی طرف یعنی ایجاد وابقاء دونوں میں اسی کے سب مختاج ہیں اس کو کسی ادنیٰ سے ادنیٰ چیز میں مجھی ہماری احتیاج نہیں پھراس سے علیحدہ ہوکر کسی کو مدد گار بنانا انتہائی حاقت نہیں تو اور کیا ہے۔

۱۸۔ آتحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کواطاعت کا حکم: ایسے پروردگار کے احکام کے سامنے جس کی صفات اوپر مذکور ہوئیں ضروری ہے کہ سب بندے بلا شرکت غیرے گردن ڈال دیں اور سب سے پہلے اس اکمل ترین بندہ کوانتهائی انقیاد و تسلیم کو حکم ہے جو تمام دنیا کے لئے نمونہ طاعت و عبودیت بناکر بھیجا گیا تھا الٹائیالیجام۔

19۔ یہ آپ الٹی آلی پڑی رکھ کر اوروں کو سنایا گیا ہے یعنی بفرض محال اگر خدا کے معصوم و برگزیدہ ترین بندے سے بھی کسی طرح کا عصیان سرزد ہو تو عذاب الهی کا اندیشہ ہوتا ہے پھر کسی دوسرے کو کب لائق ہے کہ باوجود شرک و کفر اور تکذیب انبیاء وغیرہ ہزاروں طرح کے جرائم میں مبتلا ہونے کے عذاب الهی سے بے فکر اور مامون ہوکر بیٹے رہیں۔

مَنُ يُّصُرَفُ عَنْهُ يَوْمَبِذٍ فَقَدُ رَحِمَهُ ﴿ وَ فَلَا لَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الل

وَإِنْ يَّمْسَسُكَ اللهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ عِلَى كُلِّ هُوَ عَلَى كُلِّ هُوَ عَلَى كُلِّ هُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ عَ

وَ هُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِم لَ وَ هُوَ الْحَكِيْمُ الْخَبِيرُ ﴿

قُلُ اَيُّ شَيْءٍ اَكْبَرُ شَهَادَةً لَّ قُلِ اللهُ لِلهُ شَهِيدٌ ثَو اَوْحِيَ إِلَى هٰذَا الْقُرَانُ بَيْنِي وَ بَيْنَكُمْ ثُو اُوْحِيَ إِلَى هٰذَا الْقُرَانُ لِأُنْذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغُ أَبِنَكُمْ لَتَشْهَدُونَ لِأُنْذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغُ أَبِنَكُمْ لَتَشْهَدُونَ اللهُ اللهِ اللهَ الْخُرى فَلُ لَآ اَشُهَدُ قُلُ النَّهَ اللهِ اللهَ اللهُ وَاحِدٌ وَ اِنَّنِي بَرِئَ مُ مِمّا اللهِ اللهُ وَاحِدٌ وَ اِنَّنِي بَرِئَ مُ مِمّا اللهُ وَاحِدُ وَ اِنَّنِي بَرِئَ مُ مِمّا اللهِ اللهُ وَاحِدٌ وَ اِنَّنِي بَرِئَ مُ مِمّا اللهِ اللهُ وَاحِدُ وَ اِنَّنِي بَرِئَ مُ مِمّا اللهُ وَاحِدُ وَ اِنَّنِي بَرِئَ مُ مِمّا اللهِ اللهُ وَاحِدُ وَ اللهِ اللهُ وَاحِدُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ وَاحِدُ وَ اللهُ اللهِ اللهُ وَاحِدُ وَ اللهُ اللهُ وَاحِدُ وَ اللهُ اللهُ وَاحِدُ وَ اللهُ وَاحِدُ وَ اللهُ اللهُ وَاحِدُ وَ اللهُ اللهُ وَاحِدُ وَ اللهُ وَاحِدُ وَ اللهُ وَاللهُ وَاحِدُ وَ اللهُ وَاحِدُ وَ اللهُ اللهُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالْمُولِولَةُ وَالْمُ وَاحِدُ وَاللهُ وَالْمُولُونَ فَيْ اللهُ وَالْمُولُونَ فَيْ اللهُ وَالْمُولُونَ وَلَهُ وَالْمُ اللهُ وَالْمُولُونَ اللهُ وَالْمُولَا اللهُ وَالْمُولُونَ اللهُ وَالْمُولُونَ اللهُ وَالْمُولُونَ اللهُ وَالْمُولُونَ اللهُ وَالْمُولُونَ وَالْمُولُونَ اللهُ وَالْمُولُونَ اللهُ وَالْمُولُونَ اللهُ وَالْمُولُونَ اللهُ وَالْمُولِي اللهُ وَالْمُؤْمُونَ اللهُ وَالْمُؤْمُ اللهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُولُونَ اللهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُولُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ اللهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ اللّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ و

الَّذِينَ اتَينُهُمُ الْكِتٰبَ يَعْرِفُوْنَهُ كَمَا يَعْرِفُوْنَهُ كَمَا يَعْرِفُوْنَهُ كَمَا يَعْرِفُوْنَهُ كَمَا يَعْرِفُوْنَ خَسِرُوَا يَعْرِفُوْنَ فَيْ اللَّهُمُ فَهُمُ لَا يُؤْمِنُوْنَ فَيْ اللَّهُمُ فَهُمُ لَا يُؤْمِنُوْنَ فَيْ

۱۶۔ جس پر سے ٹل گیا وہ عذاب اس دن تواس پر رحم کر دیا اللہ نے اور یہی ہے بڑی کامیابی [۲۰]

۱۷۔ اور اگر پہنچاوے تجھ کو اللہ کچھ سختی تو کوئی اسکو دور کرنے والا نہیں سوا اسکے اور اگر تجھ کو پہنچاوے بھلائی تو وہ ہرچیز پر قادر ہے

۱۸۔ اور اس کا زور ہے اپنے بندوں پر اور وہی ہے بڑی حکمت والا سب کی خبرر کھنے والا [۲۱]

19۔ تو پوچھ سب سے بڑا کون ہے کہ دے اللہ گواہ ہے میرے اور تمہارے درمیان [۲۲] اور اترا ہے مجھ پر یہ قرآن ٹاکہ تم کواس سے خبردار کر دوں اور جس کویہ پہنچ کیا تم گواہی دیتے ہوکہ اللہ کے ساتھ معبود اور بھی میں تو کہ دے وہی ہے معبود ایر میں توگواہی نہ دوں گا کہ دے وہی ہے معبود ایک اور میں بیزار ہوں تمہارے شرک سے [۲۲]

۲۰۔ جن کو ہم نے دی ہے کتاب وہ پہچانتے ہیں اسکو جیسے پہچانتے ہیں اپنے بیپؤں کو جو لوگ نقصان میں دال چکے اپنی جانوں کو وہی ایمان نہیں لاتے [۲۳]

11۔ اور اس سے زیادہ ظالم کون جو بہتان باندھے اللہ پریا جھٹلا دے اسکی آیتوں کو بلاشک جھلائی نصیب نہیں ہوتی ظالموں کو [۲۵]

وَ مَنْ اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرٰى عَلَى اللهِ كَذِبًا اَوْ كَذَّبَ بِالْيَهِ ﴿ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظِّلِمُونَ ۚ

10۔ اللہ کے عذاب سے مامون ہونا ہی اصل کامیابی ہے: بعنت اور رضائے الهی کے اعلیٰ مدارج کا عاصل کرنا تو بہت اونچا
مقام ہے۔ اگر آدمی سے قیامت کے دن کا عذاب ٹل جائے تو یہ ہی بہت بڑی کامیابی سمجھو۔ کا قال عمر مخافا لالی ولا علی۔
11۔ نفع و نقصان اللہ کے ہاتھ میں ہے: دنیا یا آخرت میں جو تکلیف یا راحت غداکسی کو پہنچانا چاہے، نہ کوئی مقابلہ کر کے روک سکتا
ہے اور نہ اس کے غلبہ و اقتدار کے نیچے سے نکل کر بھاگ سکتا ہے۔ وہ ہی پوری طرح خبردار ہے کہ کس بندے کے کیا عالات
میں اور ان عالات کے مناسب کس قیم کی کارروائی قربن حکمت ہوگی۔

۲۲۔ جب یہ فرمایا کہ خدا ہی سب نفع و ضرر کا مالک تمام بندوں پر خالب و قاہر اور رتی رتی سے خبر دار ہے تواس کی شادت سے زبر دست اور بے لوث شادت کس کی ہو سکتی ہے۔ پس میں بھی اپنے تمہارے درمیان اس کو گواہ ٹھمراتا ہوں۔ کیونکہ میں نے دعویٰ رسالت کر کے جو کچھ اس کے پیغامات تم کو پہنچائے اور جو کچھ تم نے اس کے جواب میں میرے ساتھ اور خود پیغام ربانی کے ساتھ برتاؤکیا وہ سب اس کی آنکھ کے سامنے ہے وہ خود اپنے علم محیط کے موافق میرا اور تمہار فیصلہ کر دے گا۔

۲۳۔ آتھ صلی اللہ علیہ وسلم کا شرک سے برأت کا اعلان؛ یعنی اگر سمجھوتو میرے صدق پر غدا کی یقینی اور کھلی ہوئی شہادت یہ قرآن موہود ہے ہوا ہے کلام البی ہونے پر نود ہی اپنی دلیل ہے آفتاب آمد دلیل آفتاب میرا کام یہ ہے کہ تم کو اور ہراس شخص کو جے یہ کلام پہنچ غدائی پیغام سے خبردار کر دوں جس میں توحید و معاد وغیرہ تمام اصول دین کی ہدایت کی گئن ہے کیا اس قدر اتمام جمت ہو چکنے اور ایبا قطعی اور صریح پیغام توحید سننے کے بعد بھی تم یہ ہی کھتے رہو گے کہ غدا کے سوا اور بھی معبود ہیں۔ تم کو اختیار ہے جو چاہو کو یہ میں تو کبھی ایبا حرف زبان پر نہیں لا سکتا بلکہ صاف صاف اعلان کرتا ہوں کہ لائق عبادت صرف وہ ہی ایک غدا ہے ۔ باقی جو کچھ تم شرک کرتے ہو میں اس سے قطعا بیزاری اور نفرت کا اظہار کرتا ہوں۔ (تنبیہ) وَ مَنْ بَدَعَ نے بتلا دیا کہ نہی کریم اللہ بھی رسالت تمام جن وانس اور مشرق و مغرب کے لئے ہے۔

17- اہل کتاب کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کا یقین: یعنی اس کے علاوہ کہ میری صداقت کا غدا گواہ ہے اور قرآن کریم اس کی ناطق اور ناقابل تردید شہادت دے رہا ہے وہ اہل کتاب (یمود و نصاریٰ) بھی جن کی طرف کتب ساویہ کا عالم سمجھ کرتم میرے معاملہ میں رجوع کرتے ہوا پنے دلوں میں پورا یقین رکھتے ہیں کہ بلاشبہ میں وہ ہی نبی آخرالزماں ہوں جس کی بشارت

انبیائے سابقین دیتے چلے آئے ہیں۔ ان کو جس طرح بہت سے بچوں میں سے اپنی اولاد کو شاخت کرنے میں کوئی دقت نہیں ہوتی الیہ جس نہیں کوئی شبہ اور دھوکہ نہیں ہے۔ البتہ حد، کبر، ہوتی الیہ ہوتی الیہ ہوتی الیہ اللہ اللہ اللہ عدہ کبر، تقلید آباء اور حب جاہ و مال وغیرہ اجازت نہیں دیتے کہ مشرف بہ ایمان ہو کر اپنی جانوں کو نقصان دائمی اور ہلاکت ابدی سے بچائیں۔

۲۵۔ یعنی نبی نہ ہواور خدا پر افتراء کر کے دعویٰ نبوت کر بیٹے یا سے نبی کے صداقت کے دلائل واضحہ موبود ہوں خدائی پیام من کر تکذیب پر کمر بستہ ہوجائے ان دونوں سے بڑھ کر ظالم کوئی نہیں ہوسکتا۔ اور سنت اللہ یہ ہے کہ ظالم کو انجام کار کامیابی اور بھلائی نصیب نہیں ہوتی۔ پس اگر فرض کرو۔ معاذ اللہ میں مفتری ہوں تو ہرگز کامیاب نہ ہوں گا اور تم مکذب ہو بیسا کہ دلائل سے ظاہر ہے تو تمہاری فیریت نہیں۔ لہذا عالات میں فور کر کے اور انجام سوچ کر عاقبت کی فکر کرو۔ اور اس دن سے ڈروجس کا ذکر آگے آتا ہے۔ ابن کثیر نے آیت کے یہ ہی معنی لئے میں اور بعض مفسرین نے افتر کی الله سے مشرکین کا شرک مراد لیا بیسا کہ آگے و ضَلَّ عَنْهُمْ مَّا کَانُوْ ایفَدَّوْنَ میں اثارہ ہے۔ واللہ اعلم۔

ثُمَّ لَمُ تَكُنُ فِتُنَتُهُمُ إِلَّا اَنْ قَالُوْ ا وَاللهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴿

أُنْظُرُ كَيْفَ كَذَبُوْا عَلَى اَنْفُسِهِمْ وَ ضَلَّ عَنْهُمْ مَّا كَانُوْا يَفْتَرُوْنَ ﴿

۲۲۔ اور جس دن ہم جمع کریں گے ان سب کو پھر کہیں گے ان لوگوں کو جنوں نے شرک کیا تھا کہاں ہیں شریک تمہارے جن کا تم کو دعویٰ تھا[۲۶]

۲۳۔ پھر نہ رہے گا انکے پاس کوئی فریب مگریہی کہ کہیں کہ کمیں گے قسم ہے اللہ کی جو ہمارا رب ہے ہم نہ تھے شرک کرنے والے [۲۰]

۲۷\_ دیکھو تو کلیہا جھوٹ بولے اپنے اوپر اور کھوئی گئیں ان سے وہ باتیں جو بنایا کرتے تھے [۲۸]

۲۷۔ آخرت میں مشرکین کی حالت: یعنی جن کی نسبت تم کو دعویٰ تھا کہ وہ خدائی کے حصہ دار اور شدائد میں تمہارے شفیع و مدد گار ہیں، آج ایسی سختی اور مصیبت کے وقت کہاں چلے گئے کہ تمہارے کچھ بھی کام نہیں آتے۔ ۲۷۔ یعنی بجز الکار واقعات کے کچھ کرتے دھرتے نہ بن پڑے گی۔ باطل معبودین کی جس عقیدت و محبت میں مفتوں ہورہے تھے۔ اس کی حقیقت صرف اتنی رہ جائے گی کہ ساری عمر کے عقیدے اور تعلق سے بھی انکار کربیٹھیں گے۔ معتقدے اس کی حقیدے اور تعلق سے بھی انکار کربیٹھیں گے۔ معتقدے اس کی حقیدے اور تعلق میں انگار کربیٹھیں گے۔

۲۸۔ یعنی اس صریح جھوٹ سے مشرکین کی انتہائی بد تواسی اور شرکاء کی غایت بے چارگی اور درماندگی کا اظہار ہوگا۔ کاش مشرکین اس رسواکن انجام کو دنیا ہی میں سمجھ لیں۔

وَ مِنْهُمْ مَّنُ يَّسْتَمِعُ إِلَيْكَ وَ جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمُ أَكِنَّةً أَنُ يَّفُقَهُوهُ وَفِيَ اذَانِهِمُ وَقُلَو الْكُلُّ اللَّهِ لَا يُؤْمِنُوا وَقُرًا فَ إِذَا يَرَوا كُلَّ اللَّهِ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا حَتَى إِذَا جَآءُوكَ يُجَادِلُونَكَ يَقُولُ بِهَا حَتَى إِذَا جَآءُوكَ يُجَادِلُونَكَ يَقُولُ اللَّهِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا السَاطِيلُ اللَّويِنَ عَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا السَاطِيلُ اللَّويِنَ عَلَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

وَ هُمُ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَ يَنْتُونَ عَنْهُ وَ إِنْ يَنْتُونَ عَنْهُ ۚ وَ إِنْ يَنْتُونَ عَنْهُ ۚ وَ إِنْ يَهُلِكُونَ اللَّ اَنْفُسَهُمُ وَ مَا يَشُعُرُونَ ۚ

وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا لَلْهُ وَلَوْ تَكَنَا وَ لِلْمُؤْمِنِيْنَ ﴿ بِالْيَتِ رَبِّنَا وَ لَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴿

10 ۔ اور بعضے ان میں کان لگائے رہتے میں تیری طرف اور ہم نے ان کے دلوں پر ڈال رکھے میں پردے تاکہ اس کو نہ سمجھیں اور رکھ دیا انکے کانوں میں بوجھاور اگر دیکھ لیں تمام نشانیاں تو بھی ایان نہ لاویں ان پر [۲۹] یماں تک کہ جب آتے میں تیرے پاس تجھ سے جھگڑنے کو تو کہتے میں وہ کافر نہیں ہے یہ مگر کے کو تو کہتے میں وہ کافر نہیں ہے یہ مگر

۲۹۔ اور یہ لوگ روکتے ہیں اس سے اور بھاگتے ہیں اس سے اور نہیں ہلاک کرتے مگر اپنے آپ کو اور نہیں سمجھتے [۴۰]

۲۷۔ اور اگر تو دیکھے جس وقت کہ کھڑے کئے جاویل گے وہ دوزخ پر لپس کمیں گے اے کاش ہم پھر مجھجدئے جاویں اور ہم نہ جھٹلائیں اپنے رب کی آیتوں کواور ہو جاویں ہم ایان والوں میں [۳]

79۔ معترفین کی ہدایت سے محرومی: یہ ان لوگوں کا ذکر ہے جو بغرض اعتراض و عیب جوئی قرآن کریم اور حضور الٹی آیٹی کی باتوں کی طرف کان لگاتے تھے۔ ہدایت سے ممتد اعراض اور کانشنس کی

مسلسل تعطیل کا قدرتی نتیجہ یہ ہواکہ قبول ہی کے وسائل و قوی انجام کار ماؤٹ ہوکر رہ گئے۔ ہی کے سجھنے سے ان کے دل محروم کر دیے گئے۔ پینام ہدایت کا سننا کانوں کو بھاری معلوم ہونے لگا آسھیں نظر عبرت سے ایسے غالی ہو گئیں کہ ہر قیم کے نشانات دیکے کہ بھی ایمان لانے کی توفیق نہیں ہوتی۔ اور لطف یہ ہے کہ اس طالت موت پر قانع و مسرور بھی ہیں۔ بلکہ فخر کے لیج میں اس کا اعلان کرتے ہیں۔ مورہ ہم آلبجہ میں ہے فائعر ضَ اکھنگر ہُم فَا فَهُمْ لَا یَسْمَعُونَ وَ قَالُواْ اَ قُلُو بُنَا فِیْ آکِنَةً وَ مَمَّا تَدْعُونَ اَ آلِیْهِ وَ فِیْ آاکانِدِ اَلَیْهِ وَ فِیْ آاکانِدِ اَلَیْ اِللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اللّٰ اللّٰ

۳۰ مشرکین ناسمجھ ہیں: یعنی ان میں بنہ فہم رہا ہے نہ انصاف۔ ایان لا نا اور ہدایت ربانی سے منتفع ہونا تو کجا، ان کی غرض تو حضور الشائیلیّ کی خدمت میں آنے سے صرف مجادلہ (جھگوٹا) اور پھبتیاں اڑانا ہے۔ چنانچہ قرآنی حقایق و بیانات کو معاذ الله اساطیر الاولین کہتے ہیں۔ پھر اس تکذیب اور جدل و تمسخر پر انتفاء نہیں کوشش یہ ہے کہ دوسروں کی طرف بھی اپنی بیاری کا تعدیہ کریں چنانچہ لوگوں کو حق سے روکتے میں اور خود بھی اس سے دور بھاگتے میں ناکہ انہیں دیکھ کر دوسرے قبول حق سے نفور و بیزار ہو جائیں مگر ان تمام ناپاک کوشوں سے نہ بھراللہ دین حق کو کوئی نقصان پینچ سکتا ہے وہ تو غالب ہوکر رہے گا اور نہ رسول اللہ لٹھائیلی کو کوکہ ان کی عصمت ورفعت کا تکفل حق تعالیٰ فرما چکا ہے۔ ہاں یہ اتمق خودا پے لیاکت ابدی کا سامان فراہم کر رہے ہیں۔ اور سمجھی نہیں کہ ہم اپنے ہاتھ سے خودا پے پاؤں پر کلماڑی مار رہے میں۔

۳۱۔ آخرت میں مشرکین کا افوس و ندامت: یعنی آیات اللہ کی تکذیب واستراء وغیرہ ساری فوں فاں اس وقت تک ہے جب تک خدائی سنزا کا ہولناک و ہوشربا منظر سامنے نہیں۔ جس وقت دوزخ کی ذرا سی ہوا بھی لگ جائے گی تو ساری شیخی کرکری ہو جائے گی اور ہزار تمنا بید در نواست کریں گے کہ ہم کو دنیا میں دوبارہ بھیج دیا جائے۔ ٹاکہ آئندہ کھی اپنے رب کی آیتوں کو نہ جھٹلائیں اور پکے ایاندار بن کر رمیں۔ "الآن قدندمت وما پنفع الندم""

بَلُ بَدَالَهُمُ مَّا كَانُوًا يُخْفُونَ مِنْ قَبُلُ اللهُ وَلَوْ رَفِّوُا يَخُفُونَ مِنْ قَبُلُ اللهُ وَلَوْ رُقُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَ إِنَّهُمُ لَكُذِبُونَ ﴿ لَكُذِبُونَ ﴿ لَا لَكُذِبُونَ ﴿ لَا لَكُذِبُونَ ﴿ لَا لَكُذِبُونَ ﴿ لَا لَا لَكُذِبُونَ ﴾ لَكُذِبُونَ ﴿

وَ قَالُوَّا اِنْ هِيَ اِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا وَ مَا نَحْنُ بِمَبْعُوْ ثِيْنَ ﴿

وَمَا الْحَلُوةُ الدُّنْيَآ اِلَّا لَعِبُ وَّ لَهُوُ ۖ وَ لَلدَّارُ الْأَخِرَةُ خَيْرُ لِلَّذِيْنَ يَتَّقُونَ ۖ اَفَلَا تَعُقِلُونَ ۚ

۲۸۔ کوئی نہیں بلکہ ظاہر ہو گیا جو چھپاتے تھے پہلے اور اگر پھر بھیے جاویں تو پھر بھی وہی کام کریں جس سے منع کئے گئے تھے اور وہ بیشک جھوٹے ہیں [""]

۲۹۔ اور کہتے ہیں ہمارے لئے زندگی نہیں مگریہی دنیا کی اور ہم کو پھر نہیں زندہ ہونا [۳۳]

۳۲۔ اور نہیں ہے زندگانی دنیا کی مگر کھیل اور جی بھلانا اور آخرت کا گھر بہتر ہے پر ہیزگاروں کے لئے کیا تم نہیں سمجھتے [۲۰]

۳۲۔ آخرت میں مشرکین کا افوس و ندامت: یعنی اب بھی دنیا میں واپس جانے کی تمناعزم صیح اور ایانی رغبت و شوق سے نہیں بلکہ جب مجازاۃ و مکافات عل کا وہ منظر سامنے آگیا جے باوبود وضوح ادلہ انکار کے پردہ میں چھپایا کرتے تھے عذاب الهی کو آئکھوں سے دیکھ لیا تمام اعال شنیعہ کا جو چھپ چھپ کر کئے جاتے تھے راز فاش ہوگیا، ابھی ابھی جو وَ اللّهِ رَبِّنَا مَا کُنّا مُل کُنّا مَا کُنّا مَا کُنّا مَا کُنّا کُنْ کہ جیکے تھے اس جھوٹ کی بھی قلعی کھل گئی۔ غرضیکہ بدی کے جو اثرات مخفی اور غیر مرئی طور پر اندر ہی اندر ان کُلا نقول کے دلوں میں پرورش پار ہے تھے وہ در دناک عذاب کی صورت میں ممثل ہوکر سامنے آگئے۔ تو محض جان بچانے کے لئے دوبارہ دنیا میں واپس کئے جانے کی تمناکر نے لگے۔

۳۳۔ مشرکین جھوٹے ہیں: یعنی اب بھی جھوٹ کہتے ہیں کہ ہم دنیا میں واپس ہوکر کے ایاندار بن جائیں گے اور ہرگزآیات اللہ کی تکذیب نہ کریں گے یہ اشقیاء اگر دنیا میں واپس کر دیے جائیں توبدی اور شرارت کی جو توثیں ان میں رکھی ہیں پھر انہی کو کام میں لائیں گے اور جس مصیبت سے گھبراکر واپس جانے کی تمنا کر رہے ہیں اسے خواب و خیال کی طرح فراموش کر دیں گے۔ جیسا کہ بہا اوقات دنیوی مصائب و ممالک میں پھنس کر آدمی انابت و توبہ اختیار کر لیتا ہے پھر جمال چند روز گذرہے کچھ بھی یاد مہیں رکھتا کہ اس وقت کیا عہدو پھان کے تھے۔ کان لم ید عنا الی ضرمیہ۔

۳۷۔ یعنی خوب مزے اڑا لو۔ دنیوی عیش کو خواہ مخواہ فکر آخرت سے منغض مت کرو۔ یہ ہی عال آج کل یورپ کے مادہ پر ستوں کا ہے۔

۳۵۔ یعنی جب تقیقت آنکھوں کے سامنے آجائے گی اور ""بعث بعدالموت"" وغیرہ کے اقرار سے چارہ نہ رہے گا تب کہا جائے گاکہ انکار تقیقت اور ""کفر بالمعاد"" کا مزہ چکھو۔

۳۹۔ انسان کی بڑی شقاوت اور بد بختی ہے ہے کہ "لقاء اللہ"" سے انکار کرے اور زندگی کے اس بلند ترین مقصد کو جھوٹ سمجھے۔
یہاں تک کہ جب موت یا قیامت سر پر آٹھڑی ہوتب بے فائدہ کف افسوس ملتا رہ جائے کہ ہائے میں نے اپنی دنیوی زندگی
میں یا یوم قیامت کے لئے تیاری کرنے میں کیسی ناقابل تلافی کوتاہی کی اس وقت اس افسوس و حسرت سے کچھ نہ ہوگا۔ جرموں
اور شرارتوں کے بارگرال کوجس سے اس کی پشت خمیدہ ہوگی یہ ناوقت کا تاسف و تحسر ذرا بھی ہلکا نہ کر سکے گا۔

۳۷۔ کفار تو یہ کہتے تھے کہ دنیوی زندگی کے سواکوئی زندگی ہی نہیں لیکن واقعہ یہ ہے کہ یہ فانی اور مکدر زندگانی حیات افروی کے مقابلہ میں محض پہچ اور بے حقیقت ہے۔ یہاں کی زندگی کے صرف ان ہی لمحات کو زندگی کھا جا سکتا ہے جو آفرت کی درستی میں

خرچ کئے جائیں بقیہ تمام اوقات جو آخرت کی فکر و تیاری سے خالی ہوں ایک عاقبت اندیش کے نزدیک لہولعب سے زائد وقعت نہں رکھتے۔ پر ہیز گار اور سمجھدار لوگ جانتے ہیں کہ ان کا اصلی گھر آخرت کا گھراور ان کی تقیقی زندگی آخرت کی زندگی ہے۔

٣٣ - ہم کو معلوم ہے کہ تج<sub>ھ</sub> کو غم میں ڈالتی ہیں ان کی قَدُ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُنُكَ الَّذِي يَقُو لُوْنَ فَإِنَّهُمُ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ الظَّلِمِينَ بِالْيِتِ اللَّهِ لَيْنِ كَالْكَارِكَةِ بِين

باتیں سو وہ تجھ کو نہیں جھٹلاتے لیکن یہ ظالم تو اللہ کی

يَجُحَدُونَ

۳۲۔ اور جھٹلانے گئے ہیں بہت سے رسول تجھ سے وَ لَقَدُ كُذِّبَتُ رُسُلٌ مِّنُ قَبُلِكَ فَصَمَرُوا میلے پی صبر کرتے رہے جھٹلانے پر اور ایذا پر یماں عَلَىٰ مَا كُذِّبُوا وَ أُوْذُوا حَتَّى اَتْهُمْ نَصْرُنَا ۚ تک که پېنچی ان کو مدد ہماری اور کوئی نہیں بدل سکتا للہ وَ لَا مُبَدِّلَ لِكُلِمْتِ اللهِ ۚ وَ لَقَدُ جَا ٓ ءَكَ مِنَ کی باتیں اور تجھ کو پہنچ چکے میں کچھ عالات رسولوں کے [۴۸] نَّبَاِي الْمُرْسَلِينَ عَ

> وَ إِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ اِعْرَاضُهُمْ فَإِن اسْتَطَعْتَ أَنْ تَبْتَغِيَ نَفَقًا فِي الْأَرْضِ أَوْ سُلَّمًا فِي السَّمَاءِ فَتَأْتِيَهُمُ بِأَيَةٍ ۗ وَ لَوُ شَآءَ اللهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدى فَلَا تَكُونَنَّ

۳۵۔ اور اگر تجھ پر گراں ہے ان کا منہ پھیرنا تواگر تجھ سے ہو سکے کہ ڈھونڈ نکالے کوئی سرنگ زمین میں یا کوئی سیڑھی آسمان میں پھر لاوے انکے پاس ایک معجزہ اور اگر الله چاہتا توجمع کر دیتا سب کوسیدھی راہ پر سوتومت ہو نا دانوں میں [۴۹]

مِنَ الْجُهِلِينَ 🗃

اِتَّمَا يَسْتَجِيْبُ الَّذِيْنَ يَسْمَعُوْنَ <sup>لَ</sup> وَ الْمَوْتِي يَبْعَثُهُمُ اللهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿

۳۹۔ مانتے وہی ہیں جو سنتے ہیں اور مردول کوزندہ کرے گااللہ پھراسکی طرف لائے جاویں گے [۳۰]

۳۸۔ خلائق پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی شفقت: خلائق کے حال پر شفقت و ہمدردی سارے جمان سے زیادہ نبی کریم کیا گیالیہ کم

کے دل میں ڈالی گئی تھی۔ آپ النظاق ال بہ بخوں کی تکذیب واعراض، منتقبل کی تباہی اور مثر کانہ و ملحدانہ کلمات سے سخت رخی اور صدمہ محموس فرماتے تھے۔ ان آیات میں آپ النظافیۃ کو تسلی اور ان اشقیاء کو دھی دی گئی ہے کہ آپ النظافیۃ اس کے اعراض و تکذیب سے اس قدر دلگیراور بے بین نہ ہوں یہ لوگ ہو تکذیب کر رہے میں فی الحقیقت آپ النظافی صادق وامین سمجھتے تھے بلکہ خدا کی آیات و نشانات کا جو پیغیر النظافیۃ الم کو مناین سمجھتے تھے بلکہ خدا کی آیات و نشانات کا جو پیغیر النظافیۃ الم کو مناین ہو کے لئے کہ گئی میں جان بوچھ کر ازراہ ظلم و عناد الکار کر رہے میں۔ تو آپ النظافیۃ ہم بھی ان ظالموں کا معاملہ خدا کے سپرد کرکے مطمئن ہو جائے۔ وہ نود ان کے ظلم اور آپ النظافیۃ کی صبر کا پھل دینے والا ہے۔ انبیائے سابقین کے ساتھ بھی جن کے کچھ عالات آپ کو سنائے کا جو پیغیر منایت اولوالعزمی سے صبر کا پول دینے والا ہے۔ انبیائے سابقین کے ساتھ بھی جن کے کچھ عالات کہ جو نور والی کو مناز کی تو موں نے تکذیب وایداء رسانی کا برناؤ کیا جن پر خدا کے مقصوم پیغیر منایت اولوالعزمی سے صبر کر جو نور والی کو سنائے کے بینی ان کی قوموں نے تکذیب وایداء رسانی کا برناؤ کیا جن پر خدا کے مقابلہ میں ان کو مظفر و منصور کیا گیا۔ آپ النظافیۃ کی النظافیۃ کو میں ایک ایک کر کے پورے ہوں گے پہاڑ اپنی بگہ سے ٹن جائیں مگر خدا کی وہد کی خدا کے مقابلہ میں ان کو طاف مذاکی باتوں کو بدل ڈالے یعنی جواس نے بہاڑ اپنی بگہ سے دون و خدا کی جائی کی تکذیب کو یاد رکھنا بی جائی کی تکذیب سے جو میں گئی تک کو بات کی تکذیب ہے۔ جس نے ان کو اپنا سفیر اعظم بنا کر کھلے نشانات کی تکذیب ہے۔

۳۹۔ کفار کا مطالبہ معجزات؛ کفار کا مطالبہ یہ تھا کہ یہ نبی ہیں تو ان کے ساتھ ہمیشہ ایسا نشان رہنا چاہئے جے ہرکوئی دیکھ کر یقین کرنے اور ایمان لانے پر مجبور ہو جایا کرے۔ آتھ خرت التی ایسائی پونکہ تمام دنیا کی ہدایت پر حرایس تھے شاید آپ التی ایسائی ایسائی کے دل نے چاہ ہوگا کہ ان کا یہ مطالبہ پورا کر دیا جائے، اس لئے حق تعالیٰ نے یہ تربیت فرمائی کہ تکوینیات میں مثیت الہی کے تابع رہو۔ تکوینی مصالح اس کو مقتضی شیں کہ ساری دنیا کو ایمان لانے پر مجبور کر دیا جائے ورنہ فدا تو اس پر بھی قادر تھا کہ بدون توسط پیغمبروں اور نشانوں کے شروع ہی سے سب کو سیدھی راہ پر جمع کر دیتا۔ جب فدا کی حکمت الیے مجبور کن معجزات اور فرمائشی نشانات دکھلانے کو متقضی شیں تو مشیت الہی کے فلاف کسی کو یہ طاقت کہاں ہے کہ وہ زمین یا آسمان میں سے سرنگ یا سیڑھی لگا کر دکھلا نے کو متقضی شیں تو مشیت الہی کے فلاف کسی چیز کے وقوع کی امیدر کھنا نا دانوں کا ایسا فرمائشی اور مجبور کن معجزہ نکال کر دکھلا دے۔ فدا کے قوانین حکمت و تدبیر کے فلاف کسی چیز کے وقوع کی امیدر کھنا نا دانوں کا کام ہے۔

. ہے۔ یعنی سب سے توقع نہ رکھوکہ مانیں گے جن کے دل کان بہرے ہوگئے وہ سنتے ہی نہیں۔ پھر مانیں کس طرح؟ ہال یہ کافر

جو قلبی وروعانی حیثیت سے مردول کی طرح ہیں قیامت میں دیکھ کریقین کریں گے اور ان چیزوں کو مانیں گے۔ جن کا انکار کرتے تھے۔

وَ قَالُوا لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ايَةٌ مِّنَ رَّبِهِ فَكُلُ اِنَّةً مِّنَ رَّبِهِ فَكُلُ اِنَّةً وَ لَكِنَّ اِنَّ اللهَ قَادِرُ عَلَى اَنَ يُّنَزِّلَ ايَةً وَ لَكِنَّ اللهَ قَادِرُ عَلَى اَنَ يُّنَزِّلَ ايَةً وَ لَكِنَّ اللهَ المُؤنَ اللهَ المُعْلَمُونَ اللهَ المُعْلَمُونَ اللهَ المُعْلَمُونَ اللهَ المُعْلَمُونَ اللهَ اللهُ اللهُو

وَالَّذِيْنَ كَذَّبُوْا بِالْتِنَا صُمُّ وَّ بُكُمُ فِي النَّلِيْنَا صُمُّ وَ بُكُمُ فِي الظُّلُمُ مِن يَّشَا اللهُ يُضَلِلُهُ وَمَن يَّشَا يَجْعَلُهُ عَلى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمِ ﴿

۳۷۔ اور کھتے ہیں کیوں نہیں اتری اس پر کوئی نشانی اسکے رب کی طرف سے [<sup>m]</sup> کھہ دے کہ اللہ کو قدرت ہے اس بات پر کہ آثارے نشانی لیکن ان میں اکثر نہیں جانتے [<sup>m]</sup>

۳۸۔ اور نہیں ہے کوئی چلنے والا زمین میں اور مذکوئی پرندہ کہ اڑتا ہے اپنے دو بازوؤں سے مگر ہر ایک امت ہم نے نہیں چھوڑی لکھنے میں کوئی چیز پھر سب اپنے رب کے سامنے جمع ہوں گے [۳۳]

۳۹۔ اور جو جھٹلاتے ہیں ہماری آیتوں کو وہ بہرے اور
گونگے ہیں اندھیروں میں [۲۳] جمکو چاہے اللہ گمراہ کرے
[۲۵] اور جس کو چاہے ڈال دے سیدھی راہ پر

الله یعنی ان نشانیوں میں سے کوئی نشانی کیوں نہ اتری بن کی وہ فرمائش کرتے تے ۔ کافی قولہ تعالیٰ وَقَالُوْا اَنْ نُوْ مِنَ لَكَ حَتَّىٰ تَفْجُرُ لَنَا مِنَ الْاَرْضِ يَنْبُوْعًا - اَوْ تَكُوْنَ لَكَ جَنَّةٌ مِنْ نَجْيَلٍ وَّ عِنَبٍ فَتُفَجِّرَ الْاَ نَهْرَ خِلْلَهَا تَفْجِيرًا، اَوْ تُسْقِطَ السَّمَاءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا اَوْتَأْتِي بِاللهِ وَالْمَلْيِكَةِ قَبِيلًا - اَوْ يَكُوْنَ لَكَ بَنْفُجِيرًا، اَوْ تُسْقِطَ السَّمَاءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا اَوْتَأْتِي بِاللهِ وَالْمَلْيِكَةِ قَبِيلًا - اَوْ يَكُوْنَ لَكَ بَيْتُ مِنْ ذُخُوفِ اَوْ تَرَقٰی فِی السَّمَاء وَلَیْ نُومِنَ لِرُقِیِّكَ حَتَّی تُنْزِلَ عَلَیْنَا كِتٰبًا نَقُرَوُهُ قُلُ بَیْتُ وَلَیْ نُومِنَ لِرُقِیِّكَ حَتَّی تُنْزِلَ عَلَیْنَا كِتٰبًا نَقُرَوُهُ اَقُلُ مِنْ ذُخُوفِ اَوْ تَرَقٰی فِی السَّمَاء وَلَیْ نُومِنَ لِرُقِیِّكَ حَتَّی تُنْزِلَ عَلَیْنَا کِتٰبًا نَقُرَوُهُ اَقُلُ مِن السَّمَاء وَلَیْ نُومِنَ لِرُقِیِّكَ حَتَّی تُنْزِلَ عَلَیْنَا کِتٰبًا نَقُرَوهُ اَلْا بَشَرًا رَبِّی اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهَا اللهِ اللهِ ال

۲۲ یعنی خدا فرمائشی معجزات دکھلانے سے عاجز نہیں ۔ لیکن جن قوانین حکمت ورحمت پر نظام تکوین کی بنیاد ہے، تم میں سے اکثر ان کے سمجھنے سے قاصر میں ۔ ان قوانین کا اقتضابہ ہی ہے کہ تمام فرمائشی معجزات نہ دکھلائے جائیں۔ ۴۳ فرمائشی معجزات نه د کھلانے کی حکمت: ان آیات میں بعض حکمتوں پر متنبہ کیا گیا ہے جو فرمائشی نشانات نه د کھلائے جانے میں مرعی ہیں۔ یعنی تمام حیوانات خواہ زمین پر رینگتے ہوں یا ہوا میں اڑتے ہوں وہ بھی انسانوں کی طرح ایک امت ہیں ان میں سے ہر نوع کو حق تعالیٰ نے ایک خاص وضع اور فطرت پر پیدا کیا جو ان کے معین خواص و افعال کے دائرہ میں کام کرتی ہے۔ کوئی جانوراپنے افعال و حرکات کے محدود علقہ سے جو قدرت نے بااعتباراس کی فطرت واستعداد کے متحض کر دیے ہیں ایک قدم باہر نہیں نکال سکتا۔ چنانچہ ابتدائے آفرینش سے آج تک کسی حیوان نے اپنی نوع کے محدود دائرہ عمل میں کسی طرح کی ترقی نہیں کی اسی طرح ہر چیزکی استعداد و فطرت کو خیال کر لیجئے حق تعالیٰ کے علم قدیم اور لوح محفوظ میں تمام انواع واجناس کی تدبیر و تربیت کے اصول و فروع منضبط میں ۔ کوئی چیز نہ اس زندگی میں اور نہ مرنے کے بعد اس مکمل انضباط وانتظام سے باہر جا سکتی ہے انسان جنس حیوان میں ""بااغتیار اور ترقی کن "" حیوان ہے اسی کسب واختیار اور ترقی کن عقل و تمیز کی موجودگی نے اس کے نظام تکوینی اور قانون حیات کو دوسرے تمام حیوانات سے ایسا اعلیٰ اور ممتاز بنا دیا ہے کہ اب اسے حیوان کہتے بھی شرم آتی ہے۔ وہ برخلاف باقی حیوانات کے دیکھنے سننے اور پوچھنے سے نئی نئی معلومات حاصل کرتا اور قوت فکریہ سے ان کو ترتیب دے کر حیات جدید کی طرف ترقی کرتا رہتا ہے وہ نیک وبد میں تمیز کرنے، نافع وضار کے پہنچانے، آغاز وانجام سمجھنے پر قادر اور کسی عل کے کرنے یا چھوڑنے میں فی الجلہ آزاد ہے۔ اس لئے اس کو غدا کی جانب سے ایسے نشانات دکھلائے جاتے ہیں جن میں غور و فکر کرنے کا موقع مل سکے اور فکر وکسب کی فطری آزادی کو سلب کرنے والے یہ ہوں۔ اور اگر وہ غدا کے دیے ہوئے قوائے عقلیہ سے ٹھیک طور پر ان میں غور کرے تواسے حق و باطل اور نیک و بدکی تمیز کرنے میں کچھ دقت یہ ہو۔ پس ایسے فرمائشی نشانات و معجزات کی در نواست کرنا جو بهمه وجوه ایمان لانے پر مجبور کر دیں ، انسان کی فطری آزادی اور اس کے نظام ترکیبی کوتباہ کرنے بلکہ انسان کو عام حیوانات کی صف میں آثار لانے کا مرادف ہے۔ اور اگر فرمائشی نشان بہمہ وجوہ مجبور کن مذہوں توان کا دکھلانا بیکار ہے۔ کیونکہ ان میں بھی وہی غیرنا ثبی عن دلیل شکوک و شہات پیدا کر لئے جائیں گے جو ہزاروں غیرفرمائشی نشانات میں کئے جا چکے۔

۲۴ یہ کہنے والے کی سنتے میں نہ خود دوسرے سے پوچھتے میں اور نہ اندھیرے میں کچھ دیکھ سکتے میں ۔ جب سب قوی اپنی

بے اعتدالیوں سے بیکار کرلئے تو حق کی تصدیق و قبول کا کیا ذریعہ ہو؟

ده. گمراه كرنا اى كوچاہتا ہے جو نود ذرائع ہدایت كواپنے اوپر مدودكر ليتے ہيں وَلَقَ شِئْنَالَرَ فَعَنْهُ بِهَا وَللْكِنَّةُ أَخْلَدَ اللهِ الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوْهُ (الاعراف ركوع ٢٢)

قُلُ اَرَءَيْتَكُمْ إِنْ اَتْكُمْ عَذَابُ اللهِ اَوْ اَتْكُمْ عَذَابُ اللهِ اَوْ اَتَتُكُمُ السَّاعَةُ اَغَيْرَ اللهِ تَدُعُونَ ۚ إِنْ كُنْتُمُ طِيدِقِينَ ﴿ اللهِ تَدُعُونَ ۚ إِنْ كُنْتُمْ طِيدِقِينَ ﴾ كُنْتُمْ طيدِقِينَ ﴿

بَلُ إِيَّاهُ تَدُعُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدُعُونَ إِلَيْهِ ﴿ إِنْ شَآءَ وَتَنْسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ﴿

وَلَقَدُ اَرْسَلُنَا إِلَى الْمَمْ مِنْ قَبْلِكَ فَاخَذُنْهُمْ بِالْبَاسَاءِ وَالضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ عَلَى الْبَاسَاءِ وَالضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُوا وَلَكِنَ فَلَوُلَا إِذْ جَاءَهُمْ بَاسُنَا تَضَرَّعُوا وَلَكِنَ فَلَوُلَا إِذْ جَاءَهُمْ بَاسُنَا تَضَرَّعُوا وَلَكِنَ قَلُولُهُمْ وَ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطُنُ مَا قَسَتُ قُلُولُهُمْ وَ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطُنُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ عَلَى كَانُوا يَعْمَلُونَ عَلَى اللَّهُمُ الشَّيْطُنُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ عَلَى اللَّهُ السَّيْطُنُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ عَلَى الْمُعْمَلُونَ عَلَى السَّيْطِنُ اللَّهُ السَّيْطُنُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ عَلَى السَّيْطِي السَّيْطِي السَّيْطِي الْمُعْمَلُونَ عَلَى السَّيْطِي الْمُعْمَلُونَ عَلَى السَّيْطِي السَّيْطِي الْمُعْمَلُونَ عَلَى السَّيْطُونُ السَّيْطُونُ الْمَا السَّيْطُونُ السَّيْطُونُ السَّيْطُونُ السَّيْطُونُ الْمَا السَّيْطُونُ السَّيْطُونُ الْمَا السَّيْطُونُ الْمَا السَّيْطُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونَ الْمُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمُعْمَلُونُ الْمَاسُونُ الْمُؤْمِنُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمُعْمَالُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمُعْمَلُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمُعْمَالُونُ الْمُعْمِلُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْمِلُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمَاسُونُ الْمُعْمِلُونُ الْمَاسُونُ الْمُعْمِلُونُ الْمَاسُونُ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْمِلُونُ الْمَاسُونُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْم

فَلَمَّا نَسُوُا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمُ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ ﴿ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَآ أُوتُوَا أَخُذُنَاهُمُ بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُّبَلِسُونَ ﴿

، ہم۔ تو کمہ دیکھو تو اگر آوے تم پر عذاب اللہ کا یا آوے تم پر قیامت کیا اللہ کے سواکسی اور کو پکارو گے بتاؤ اگر تم سچے ہو

الا ۔ بلکہ اسی کو پکارتے ہو پھر دور کر دیتا ہے اس مصیبت کو جس کے لئے اسکو پکارتے ہو اگر چاہتا ہے اور تم بھول جاتے ہو جنکو شریک کرتے تھے [۴۹] ۱۹۲ ۔ اور ہم نے رسول بھیجے تھے بہت سی امتوں پر تجھ سے پہلے پھر ان کو پکڑا ہم نے سختی میں اور تکلیف میں ناکہ وہ گردگراویں

۳۷۔ مچھر کیوں نہ گڑ گڑائے جب آیا ان پر عذاب ہمارا لیکن سخت ہو گئے دل انکے اور بھلے کر دکھلائے ان کو شیطان نے جو کام وہ کر رہے تھے

۲۷۔ پھر جب وہ بھول گئے اس نصیحت کو جو انکو کی گئی تھی کھول دیے ہم نے ان پر دروازے ہر چیز کے یمال تک کہ جب وہ خوش ہوئے ان چیزوں پر جو انکو دی گئیں پکڑولیا ہم نے انکواچانک پس اس وقت وہ رہ گئے نامید [۲۷]

## فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِيْنَ ظَلَمُوَا فَ وَ الْخِيْنَ ظَلَمُوَا فَ الْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ ﴿

۳۵۔ پھر کٹ گئی جڑ ان ظالموں کی اور سب تعریفیں اللہ ہی کے لئے میں جو پالنے والا ہے سارے جان کا [۴۸]

۳۹۔ مشرکین مصیبت میں اللہ بی کو پکارتے ہیں: جب اندھ بھرے گوئے ہوکر آیات اللہ کو جھٹلایا اور گراہی کے عمیق غار میں جا پڑے۔ اس پر اگر دنیا میں یا قیامت میں خدا کا سخت عذاب بازل ہو تو چ چ بتلاؤکہ خدا کے سوا اس وقت کے پکارو گے۔ دنیا کی چھوٹی چھوٹی جھوٹی جھوٹی مصیبتوں میں بھی جب گھر جاتے ہو تو مجبور ہوکر اسی خدائے واحد کو پکارتے ہو اور سب شرکاء کو بھول جاتے ہو فیادا رکوبہو الله مُحضوصین کہ اللہ ہوئے ہو الدین ہوئی ہوئی الله مُحضوصین کہ اللہ ہوئے ہو الاین ہوئی ہوئی اللہ ہوئے ہو ہوئی کہ دیتا ہے۔ اسی سے اندازہ کر لوکہ نزول عذاب یا ہول قیامت سے بچانے والا بجز خدا کے اور کون ہو سکتا ہے چریہ کس قدر عاقت اور اندھا پن ہو کہ اس کی بازل کی ہوئی آیات کی تکذیب اور فرمائشی آیات کا مطالبہ کرتے ہو۔ بھی کہ اس خدا کی اختال بیان ہوا تھا اب واقعات کا توالہ دیتے ہیں کہ پہلے زمانہ میں اس طرح کے عذاب آ چکے ہیں۔ نیز متنبہ فرما دیا کہ جب مجرم کو ابتدا بلکی تنبیہ کی جائے تو اس کو معا غدا کی طرف رہوع ہوئی گوالیا اور توبہ کی تو بچ گیا اور اگر آئی پکڑ نہ مانی تو پھر بھلاوا دیا اور وسعت عیش کے دروازے کھولے۔ جب نعمقول کی شکر گذاری اور انعام واحمان سے متاثر ہونے کے بجائے توب گناہ میں غرق ہوا تو دفعتا ہے خبر پکڑاگیا یہ ارشاد ہے کہ آدمی کوگناہ پر تنبیہ پہنچ تو شعب توبہ توبہ کو واحمان سے متاثر ہونے کے بجائے توب گیاہ میں غرق ہوا تو دفعتا ہے خبر پکڑاگیا یہ ارشاد ہے کہ آدمی کوگناہ پر تنبیہ پہنچ تو شخاب توبہ کر ہوئے کہ آدمی کوگناہ پر تنبیہ پہنچ تو شخاب توبہ کر ہوئے کہ آدمی کوگناہ پر تنبیہ پہنچ تو شخاب توبہ کر کے۔ یہ راہ نہ دیکھ کہ اس سے زیادہ پہنچ تو تھین کروں۔

۳۸۔ ظالموں کا استیصال بھی اس کی ربوبیت عامہ کا اثر اور مجموعہ عالم کے لئے رحمت عظیم ہے اسی لئے یہاں حدو شکر کا اظہار فرمایا۔

قُلُ اَرَءَيْتُمْ إِنَّ اَخَذَ اللهُ سَمْعَكُمْ وَ اَبْصَارَكُمْ مَّنُ إِلٰهُ اللهُ سَمْعَكُمْ مَّنُ اللهُ المُصَارَكُمْ مَّنُ اللهُ عَلَى قُلُوبِكُمْ مَّنُ اللهُ عَيْدُ اللهِ يَأْتِيْكُمْ بِهِ النَّظُرُ كَيْفَ نُصَرِّفُ عَيْدُ اللهِ يَأْتِيْكُمْ بِهِ النَّظُرُ كَيْفَ نُصَرِّفُ اللهِ يَأْتِيْكُمْ بِهِ النَّظُرُ كَيْفَ نُصَرِّفُ اللهِ يَأْتِيْكُمْ بِهِ النَّاطُرُ كَيْفَ نُصَرِّفُ اللهِ اللهِ يَأْتِيْكُمْ بِهِ اللهِ اللهِ يَصْدِفُونَ اللهِ اللهِ يَأْتِيْتُ هُمْ يَصْدِفُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

۳۹۔ تو کہ دیکھو تو اگر چھین لے اللہ تمہارے کان اور آ<sup>۲۹</sup> تو کون ایسا آسکھیں اور مهر کر دے تمہارے دلوں پر <sup>[۲۹</sup> تو کون ایسا رب ہے اللہ کے سواجو تم کویہ چیزیں لا دیوے <sup>[۵۰</sup> دیکھ ہم کیونکر طرح طرح سے بیان کرتے ہیں باتیں پھر بھی وہ کنارہ کرتے ہیں

قُلُ اَرَءَيْتَكُمُ إِنَ اَتْكُمُ عَذَابُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَمُ اللهُ اللهُ وَنَ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

وَمَا نُرُسِلُ الْمُرُسَلِيْنَ إِلَّا مُبَشِّرِيْنَ وَ مُنَا فُرُسِلُ الْمُرُسَلِيْنَ وَ مُنَاذِرِيْنَ فَكَا خَوْفُ مُنْذِرِيْنَ فَمَنُ امَنَ وَ اَصْلَحَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُوْنَ عَلَيْهِمُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُوْنَ عَلَيْهِمُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُوْنَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْفَرْ فَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْفَرَانُونَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْفَرَانُونَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْفَرَانُونَ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَعْفَرَانُونَ عَلَيْكُونَا عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَعْفَرَانُونَ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَعْفَرَانُونَ عَلَيْهُمْ وَلِلْ الْمُسْتِلِيْ فَيْ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَعْفَرَانُونَ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ فَلَا عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَعْفَرَانُونَ عَلَيْ وَلَا هُمْ يَعْفَوْنَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْفَرَنُونَ عَلَيْكُمْ وَلَا هُمْ يَعْفَرُونَ عَلَيْكُمْ وَلَا هُمْ يَعْفَرَنُونَ عَلَيْكُونَا فَلَا عُمْ يَعْفَوْنَ عَلَيْكُمْ فَلَا عَلَيْكُونَ فَلَا عَلَيْكُونَا فَلَا عُلَيْكُونُ وَلَا هُمْ يَعْفَلَا عَلَيْكُونَ فَلَا عِلَيْكُونُ فَا عَلَيْكُونَا فَلَا عَلَيْكُونُ فَلَا عُلَاكُونُ فَا عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونُ فَيْ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونُ فَا عَلَيْكُونُ فَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا فَالْعُلْكُونَا فَالْعُلَالِهِمْ وَلِلْكُونَا عَلَيْكُونُ فَا فَالْعَلَالِهُ فَالْعَلَالِهِمْ فَالْعَلَالِهِمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلِكُمْ فَالْعُلُونُ فَالْعُلَالِهِ فَالْعُلَالِهُ فَالْعَلَالُونُ فَا لَالْعُلَالِهِ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْعُلَالِهِ فَالْعُلْعُلُونُ فَا عَلَالْعُلُولُ فَالْعُلْعُلُونُ فَالْعُلْعُلُمُ لَعُلِهُ فَالْعُلُونُ فَالْعُلَالِهُ فَالْعُلْعُلُونُ فَالْعُلْعُلُونُ فَا لَا لَعُلْعُلِهُ فَلَا عَلَا عَلَالْعُلُونُ فَالْعُلُونُ فَالْعُلِلْعُلُونُ فَالْعُل

وَالَّذِيْنَ كَذَّبُوا بِالْتِنَا يَمَسُّهُمُ الْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَفُسُقُونَ ﴿

**89**۔ کہ نہ تم من سکو نہ دیکھ سکو نہ دل سے سمجھ سکو۔

۵۰۔ حضرت شاہ صاحبؒ فرماتے ہیں ""یعنی توبہ میں دیر نہ کرے۔ جو کان اور آنکھ اور دل اس وقت ہے شاید پھر نہ ملے"" اور اس لئے توبہ واستغفار کی توفیق نہ ہو سکے۔

اله ـ "ا پانک" یعنی وہ عذاب جسی کی کچھ علامات مپلے سے ظاہر نہ ہوں ۔ ولمذا جَھرَۃً سے مراد وہ عذاب ہو گا جسکے آنے سے قبل علامات ظاہر ہونے لگیں ۔

۳۷ ۔ تو کھ دیکھو تو اگر آوے تم پر عذاب اللہ کا اچانک [۵۱] یا ظاہر ہو کر تو کون ہلاک ہو گا ظالم لوگوں کے سوا[۵۲]

۳۸۔ اور ہم رسول نہیں بھیجتے مگر خوشی اور ڈر سنانے کو پھر جو کوئی ایمان لایا اور سنور گیا تو مذ ڈر ہے ان پر اور مذہ وہ غمگین ہول

49۔ اور جنوں نے جھٹلایا ہماری آیتوں کو انکو پہنچ گا عذاب اس لئے کہ وہ نا فرمانی کرتے تھے [۵۳]

۵۰۔ تو کہہ میں نہیں کہتا تم سے کہ میرے پاس ہیں خزانے اللہ کے اور نہ میں جانوں غیب کی بات اور نہ میں کوں تم سے کہ میں فرشتہ ہوں [۵۳] میں تو اسی پر عبال ہوں جو میرے پاس اللہ کا حکم آیا ہے تو کہہ دے کب برابر ہو سکتا ہے اندھا اور دیکھنے والا سوکیا تم غور نہیں کرتے [۵۵]

<mark>۵۲۔</mark> یعنی توبہ میں دیرینہ کرنا چاہئیے۔ شایداس دیر میں عذاب پہنچ جائے جس کا خمیازہ صرف ظالموں کو برداشت کرنا پڑتا ہے۔ اگر پہلے ہی ظلم و عدوان سے توبہ کر چکا ہو گا تواس عذاب سے پچ رہے گا۔

۳۵۔ بعثت انبیاء کا مقصد: یعنی تم جو عذاب الهی سے نڈر اور بے فکر ہوکر بے ہودہ فرمائشیں اور دوراز کار سوالات کر کے پیغمبر الشخالیّۃ کی کو دق کرتے اور ان کی تصدیق کے لئے نودساختہ معیار تراشتے ہو خوب سمجھ لوکہ پیغمبر دنیا میں اس لئے نہیں بھمجے گئے کہ تمہاری ایسی واہی تباہی فرمائشیں پوری کرتے رہا کریں۔ ان کی بعثت کی غرض صرف "میشیر وانداز" اور "سبلیغ وارشاد"" ہے۔ وہ غدا کی طرف سے اس لئے بھمجے جاتے ہیں کہ فرمانبرداروں کو بشارات سنائیں اور نافرمانوں کو ان کے انجام بد پر متنبہ کر دیں آگ ہر شخض کی کائی اس کے ساتھ ہے جس نے انبیاء کی باتوں پر یقین کیا اور اعتقادًا و علاً اپنی عالت درست کرلی تقیقی امن اور چین اس کو نصیب ہوا اور جس نے خدا کی آیات کو جھٹلا کر ہدایت الهی سے روگردانی کی وہ نافرمانی اور بغاوت کی وجہ سے سخت تباہی اور عظیم کے نیچے آگیا۔ العیاذ باللہ۔

مصب رسالت کی حقیقت: اس آیت میں منصب رسالت کی حقیقت پر روشی ڈالی گئی ہے۔ یعنی کوئی شخص جو مدعی نبوت ہواس کا دعویٰ یہ نہیں ہونا کہ تمام مقدورات الہیہ کے خزانے اس کے قبضہ میں میں کہ جب اس سے کسی امر کی فرمائش کی جائے وہ ضرور ہی کر دکھلائے یا تمام معلومات غیبیہ وشاد پر خواہ ان کا تعلق فرائض رسالت سے ہویا نہ ہواس کو مطلع کر دیا گیا ہے کہ جو کچھ تم پوچھو وہ فوڑا بتلا دیا کرے۔ یا نوع بشر کے علاوہ وہ کوئی اور نوع ہے جو لوازم و خواص بشریہ سے اپنی برأت و زراہت کا شبوت پیش کرے۔ جب ان باتوں میں سے وہ کسی چیز کا مدعی نہیں تو فرمائشی معجزات اس سے طلب کرنا یا ازراہ تعنت و عناد اس قیم کا سوال کرنا کہ "قیامت کب آئے گی " ۔ یا یہ کہنا کہ " یہ رسول کیسے میں جو کھانا کھاتے اور بازاروں میں خریدو فروخت کے لئے جاتے میں " اوران ہی امور کو معیار تصدیق و تکذیب شھرانا کہاں تک صبح ہو سکتا ہے۔ "

۵۵۔ نبی اور غیر نبی کا فرق: یعنی اگرچہ پیغمبر نوع بشر سے علیحدہ کوئی دوسری نوع نہیں۔ لیکن اس کے اور باقی انسانوں کے درمیان زمین و آسمان کا فرق ہے۔ انسانی توئیں دو قسم کی ہیں علمی و علی۔ قوت علمیہ کے اعتبار سے نبی اور غیر نبی میں اعمی و بصیر (اندھے اور سوانکھے) کا تفاوت سمجھنا چاہئے۔ نبی کے دل کی آتکھیں ہر وقت مرضیات البی اور تجلیات ربانی کے دیکھنے کے لئے کھلی رہتی ہیں جس کے بلاواسطہ مثاہدہ سے دوسرے انسان محروم ہیں۔ اور قوت علمیہ کا عال یہ ہوتا ہے کہ پیغمبراپنے قول و فعل اور ہر ایک حرکت و سکون میں رضائے البی اور عکم غداوندی کے تابع و متقاد ہوتے ہیں وجی ساوی اور احکام الهیہ

کے خلاف نہ کمجی ان کا قدم اٹھ سکتا ہے نہ زبان حرکت کر سکتی ہے۔ ان کی مقدس ہستی اخلاق واعمال اور کل واقعات زندگی میں تعلیمات ربانی اور مرضیات الهی کی روش تصویر ہوتی ہے جے دیکھ کر غوروفکر کرنے والوں کو ان کی صداقت اور مامور من اللہ ہونے میں ذرا بھی شبہ نہیں رہ سکتا۔

وَ اَنَٰذِرُ بِهِ الَّذِيْنَ يَخَافُوْنَ اَنْ يُّحْشَرُوْا إِلَىٰ رَبِّهِمُ لَيْسَ لَهُمْ مِّنَ دُوْنِهِ وَلِيُّ وَّلَا شَفِيْعُ لَيْسَ لَهُمْ مِّنَ دُوْنِهِ وَلِيُّ وَّلَا شَفِيْعُ لَيْسَ لَهُمْ مِّنَ دُوْنِهِ وَلِيُّ وَّلَا شَفِيْعُ لَيْسَ لَهُمْ مِتَ تُقُونَ هَ

وَلَا تَطُرُدِ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدُوةِ وَ الْعَشِيِّ يُرِيْدُونَ وَجُهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنَ الْعَشِيِّ يُرِيْدُونَ وَجُهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنَ حِسَابِكَ حِسَابِهِمُ مِّنُ شَيْءٍ وَّمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمُ مِّنُ شَيْءٍ وَّمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمُ مِّنُ شَيْءٍ فَتَطُرُدَهُمُ فَتَكُونَ مِنَ عَلَيْهِمُ مِّنُ شَيْءٍ فَتَطُرُدَهُمُ فَتَكُونَ مِنَ الظّلِمِيْنَ عَنْ اللّٰلِمِيْنَ عَلَيْهُمْ اللّٰلِمِيْنَ عَلَىٰ اللّٰلِمِيْنَ عَلَيْهُمْ اللّٰلِيْمِيْنَ عَلَيْهُمْ اللّٰلَكُونَ اللّٰلِيْنَ عَلَيْهُمْ اللّٰلِمِيْنَ عَلَيْهُمْ اللّٰلِمِيْنَ عَلَيْهُمْ اللّٰلِمُ اللّٰلِيْمِيْنَ عَلَيْهِمْ اللّٰلِيْنَ عَلَيْهُمْ اللّٰلِيْمِيْنَ عَلَيْهُمْ اللّٰلِمِيْنَ عَلَيْهُمْ اللّٰلِيْمِيْنَ عَلَيْهُمْ اللّٰ الْمُعْلِمُ اللّٰلِيْمِيْنَ عَلَيْهُمْ اللّٰلِيْمِيْنَ عَلَيْمُ الْمُعْلِمُ اللّٰلِمِيْنَ عَلَيْمُ مِنْ اللّٰمُ الْمُعْلِمُ اللّٰلِيْمِ الللّٰلِيْمِيْنَ عَلَيْمُ اللّٰلِيْمِيْنَ عَلَيْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰلِيْمِيْنَ عِلْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمِيْنَ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْنَ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْنِ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمِ الللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمِ اللّٰمِيْمِ اللّٰمِيْمِ اللْمُعْلِمِيْنَ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمُ الْمَالِمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمِ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللْمَالِمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللْمُعْمِيْمُ اللّٰمِيْمُ اللّٰمُ الْمُعْمُ اللّٰمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ اللّٰمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ اللّٰمُ الْمُعْمُ اللْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ اللّٰمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ اللْمُعْمُ الْ

وَ كَذَٰلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لِّيَقُولُوَّا أَهُولُوَّا أَهَوُلُوَّا أَهَوُلُوَّا أَهَوُلُوَّا أَهَوُلُوَا أَهَوُلُوَا أَهَوُلُوَا أَهَوُلُوَا أَهَوُلُوَا أَهَوُلُوَا أَهَوُلُوَا أَهَوُلُوَا أَهَوُلُوَا أَهَوُلُوا أَهَوُلُوا أَهُولُوا أَهُولُوا أَهُولُوا أَلْكُ مِنْ اللهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّكِرِيْنَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّكِرِيْنَ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ا۵۔ اور خبردار کر دے اس قرآن سے ان لوگوں کو جنکو ڈر بے اسکا کہ وہ جمع ہونگے اپنے رب کے سامنے اس طرح پر کہ اللہ کے سوا نہ کوئی انکا جایتی ہو گا اور نہ سفارش کرنے والا [۵۱] تاکہ وہ بچتے رہیں [۵۰] منارش کرنے والا [۵۱] تاکہ وہ بچتے رہیں اپنے میں اپنے رب کو ضبح اور شام اور چاہتے ہیں اسی کی رضا [۵۸] تجھے رہیں سے کچھ اور نہ تیرے پر نہیں ہے ان کے صاب میں سے کچھ اور نہ تیرے

حماب میں سے ان پر ہے کچھ کہ توان کو دور کرنے لگے

یں ہوجاوے گا توبے انصافوں میں [۵۹]

۵۳۔ اور اسی طرح ہم نے آزمایا ہے بعضے لوگوں کو بعضوں سے ناکہ کہیں کیا یہی لوگ ہیں جن پر اللہ نے فضل کیا ہم سب میں کیا نہیں ہے اللہ خوب جانبے والا شکر کرنے والوں کو[۲۰]

۵۱۔ یعنی جولوگ فرمائشی معجزات دکھلائے جانے پر اپنے ایان کو موقوف رکھتے اور ازراہ تعنت و عناد آیات اللہ کی تکذیب پر تلے ہوئے ہیں ان سے قطع نظر کیجئے۔ کیونکہ تبلیغ کا فرض ادا ہو چکا اور ان کے راہ راست پر آنے کی توقع نہیں اب وحی الهی (قرآن) کے ذریعہ سے ان لوگوں کو متنبہ کرنے کا مزید اہتام فرمائیے جن کے دلوں میں محشر کا خوف اور عاقبت کی فکر ہے۔ کیونکہ ایسے ہی لوگوں سے امید ہو سکتی ہے کہ نصیحت سے متاثر اور ہدایات قرآنی سے منتفع ہوں۔

۵۰ یعنی یه س کر گناه سے بیخ رمیں۔

۵۸ یعنی رات اور دن اس کی عبادت میں حن نیت اور اغلاص کے ساتھ مشغول رہتے ہیں۔

۵۹۔ یعنی جب ان کا ظاہر عال یہ بتلا رہا ہے کہ شب وروز خداکی عبادت اور رضا جوئی میں مشغول رہتے ہیں تواسی کے مناسب
ان سے معاملہ کیجئے۔ ان کا باطنی عال کیا ہے یا آخری انجام کیا ہوگا اس کی تفتیش و محاسبہ پر معاملات موقوف نہیں ہو سکتے۔ یہ حیاب نہ آپ کا ان کے ذمہ ہے نہ ان کا آپ کے ۔ لہذا اگر بالفرض آپ دولتمندوں کی ہدایت کی طمع میں ان غریب مخلصین کو اپنے پاس سے ہٹانے لگیں تو یہ بات بے انصافی کی ہوگی۔ موضح القرآن میں ہے کا فروں میں بعض سرداروں نے حضرت کو اپنی بیٹے ہیں رذیل لوگ ۔ ہم ان کے برابر نہیں بیٹے سکتے اس پیٹے ہیں رذیل لوگ ۔ ہم ان کے برابر نہیں بیٹے سکتے اس پر یہ آیت اتری ۔ یعنی غدا کے طالب اگرچہ غریب ہیں ۔ ان ہی کی خاطر مقدم ہے ۔

٠٠ یعنی دولت مندول کو غربیوں سے آزمایا ہے کہ ان کو ذلیل دیکھتے ہیں اور تعجٰب کرتے ہیں کہ یہ کیا لائق ہیں اللہ کے فضل کے اور اللہ ان کے دل دیکھتا ہے کہ اللہ کا حق مانتے ہیں۔

وَ إِذَا جَآءَكَ الَّذِيْنَ يُؤُمِنُونَ بِالْتِنَا فَقُلُ سَلَمُ عَلَيْكُمْ عَلَى نَفْسِهِ سَلَمُ عَلَيْكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ لَا انَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمُ الرَّحْمَةُ لَا انَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمُ الرَّحْمَةُ لَا انَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمُ الرَّحْمَةُ لَا انَّهُ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَ اصْلَحَ الْوَالَّةِ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَ اصْلَحَ الْوَالَّةُ غَفُوْرٌ رَحِيْمُ اللهِ فَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلْمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

وَ كَذَٰلِكَ نُفَصِّلُ اللَّايٰتِ وَ لِتَسْتَبِينَ سَبِيْلُ الْمُجُرِمِينَ شَبِيْلُ الْمُجُرِمِينَ ﴿

۵۷۔ اور جب آویں تیرے پاس ہماری آیتوں کے ماننے والے توکمہ دے تو سلام ہے تم پر لکھ لیا ہے تمہارے رہت کو کہ جو کوئی کرے تم میں رب نے اپنے اوپر رحمت کو کہ جو کوئی کرے تم میں سے برائی ناواقفیت سے پھر اس کے بعد توبہ کر لے اور نیک ہو جائے تو بات یہ ہے کہ وہ ہے بخشے والا مہربان

۵۵۔ اور اسی طرح ہم تفصیل سے بیان کرتے ہیں آیتوں کواور تاکہ کھل جاوے طریقہ گنگاروں کا [۱۱]

۱۱۔ مومنین کو خوشخری: پہلے فرمایا تھاکہ پیغمر تبشیر وانذار کے لئے آتے ہیں چنانچ اس رکوع کے شروع میں وَ اَنْذِرْ بِدِ الَّذِیْنَ یَخَافُوْنَ اللَّا ہے ثان انذار کا استعال تھا۔ اب مومنین کے حق میں ثان تبشیر کا اظہار ہے یعنی مومنین کو کامل سلامتی اور رحمت و مغفرت کی بشارت سنا دیجئے تاکہ ان غربوں کا دل بڑھے اور دولت مند متحبرین کے طعن و تشنیع اور تحقیر آمیز برتاؤسے شکسۃ خاطر نہ رہیں۔ اسی لئے ہم احکام وآیات تفصیل سے بیان کرتے ہیں۔ نیزاس لئے کہ مومنین کے مقابلہ میں مجرمین کا طریقہ بھی واضح ہوجائے (تنبیہ) یہ جو فرمایا کہ "جو کوئی کرے تم میں سے برائی ناواقفیت سے "اس سے شایدیہ غرض ہوکہ مومن جو برائی اور گناہ کے انجام بدسے ایک عدتک ناواقف جو برائی اور معصیت کرتا ہے خواہ نادانستہ ہویا جان بوجھ کر وہ فی الحقیقت اس برائی اور گناہ کے انجام بدسے ایک عدتک ناواقف اور بے خبر ہی ہوکر کرتا ہے۔ اگر گناہ کے تباہ کن نتائج کا پوری طرح اندازہ اور استحفار ہو توکون شخص ہے جو اس پر اقدام کی جرأت

قُلُ اِنِّى نُهِينَتُ اَنَ اَعَبُدَ الَّذِينَ تَدَعُوْنَ مِنَ اللهِ عَلَى اَنَ اَعَبُدَ الَّذِينَ تَدَعُوْنَ مِنَ الْمُهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ الل

قُلُ لَّوُ اَنَّ عِنْدِى مَا تَسْتَعْجِلُوْنَ بِهِ لَقُضِى اللَّهُ اَعْلَمُ اللَّهُ اَعْلَمُ اللَّهُ اَعْلَمُ اللَّهُ اَعْلَمُ بِالظَّلِمِيْنَ ﴿ وَاللهُ اَعْلَمُ بِالظَّلِمِيْنَ ﴿ وَاللهُ اَعْلَمُ بِالظَّلِمِيْنَ ﴿

۵۹۔ تو کہ دے مجھ کو روکا گیا ہے اس سے کہ بندگی کروں انکی جن کو تم رکارتے ہواللہ کے سوا تو کہہ میں نہیں چپتا تمہاری خوشی پر بیشک اب تو میں بہک جاؤں گا اور نہ رہوں گا ہدایت پانے والوں میں [۱۲] ۵۹۔ تو کہہ دے کہ مجھ کو شمادت پہنچی میرے رب کی اور تم نے اسکو جھٹلایا [۱۲] میرے پاس نہیں جس چیز کی تم جلدی کر رہے ہو [۱۲] عکم کسی کا نہیں سوا اللہ کے بیان کرتا ہے حق بات اور وہ سب سے اچھا فیصلہ بیان کرتا ہے حق بات اور وہ سب سے اچھا فیصلہ کرنے والا ہے

۵۸۔ تو کھ اگر ہوتی میرے پاس وہ چیز جس کی تم جلدی

کر رہے ہو تو طے ہو چکا ہوتا جھگڑا درمیان میرے اور

درمیان تمہارے [70] اور اللہ خوب جانتا ہے ظالموں کو

17۔ مشرکین کو اندار: گذشتہ آیت میں وہ چیزیں بیان ہوئیں جو مومنین سے کہنے کے لائق میں۔ اس رکوع میں ان امور کا تذکرہ ہے جو مجرمین اور مکذبین کے حق میں قابل خطاب میں۔ یعنی آپ فرما دیجئے کہ میرا ضمیر، میری فطرت، میری عقل میرا نور شہود اور وحی الہی جو مجھ پر اترتی ہے یہ سب مجھ کو اس سے روکتے میں کہ میں توحید کامل کے جادہ سے ذرا بھی قدم ہٹاؤں۔ نواتم کتنے ہی

حیلے اور تدبیریں کرومیں کبھی تمہاری خوشی اور خواہش کی پیروی نہیں کر سکتا۔ بفرض محال اگر پیغمبر کسی معاملہ میں وحی الهی کو چھوڑ کر عوام کی نواہشات کا انباع کرنے لگیں تو خدا نے جنمیں ہادی بنا کر جمیجا تھا معاذ اللہ وہ ہی نود بہک گئے بچر ہدایت کا بہج دنیا میں کہاں رہ سکتا ہے۔

**۱۳۔ یعنی میرے پاس غدا کی صاف و صریح شہادت اور واضح دلائل پہنچ چکے جن کے قبول سے سرموانحراف نہیں کر سکتا۔ تم** اس کو جھٹلاتے ہو تواس کا انجام سوچ لو۔

١٣ ـ يعنى عذاب الى چنانچ كفاركت تے اللّٰهُمَّ إنْ كَانَ هٰذَا هُوَ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِكَ فَأَمْطِرُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ السَّمَآءِ أَوِقُتِنَا بِعَذَابِ اَلِيْمِ (اَرْيه حَقْ ہے جَس کی ہم تکذیب کر رہے ہیں توآپ آسمان سے ہم پر پتحرول کی بارش کر د يحجّ يا هم پر اور كوئى سخت عذاب بيج د يحجّ )

٦٥ ـ عذاب دينا اور فيصله كرنا رسول كا كام نهين: يعني جن پر چاہے جب چاہے اور جن قسم كا چاہے عذاب بھيج يا مذ بھيج ويسے ہی توبہ کی توفیق مرحمت فرما دے یہ سب اللہ کے قبضہ میں ہے۔ کسی کا حکم اور زور اس کے سوانہیں چلتا وہ دلائل و برامین کے ساتھ حق کو بیان کر دیتا ہے۔ پھر جو نہ مانیں ان کے متعلق بہترین فیصلہ کرنے والا بھی وہ ہی ہے۔ اگر ان کا فیصلہ کرنا یا سزا دینا میرے قبضہ اختیار میں ہوتا۔ اور یہ نزول عذاب میں جلدی چاہنے والے مجھ سے عذاب کا مطالبہ کرتے تواب تک کبھی کا جھگڑا ختم ہو چکا ہوتا۔ یہ تو خدا ہی کے علم محیط، علم عظیم، حکمت بالغہ اور قدرت کاملہ کا پر تو ہے کہ بے شمار مصالح و عکم کی رعایت کرتے ہوئے باوجود پوری طرح جاننے اور قدرت رکھنے کے ظالموں پر فوڑا عذاب نازل نہیں کرتا۔ آئندہ آیات میں اس کے علم محیط اور قدرت کاملہ کا ذکر ہے تاکہ ثابت ہوکہ تاخیر عذاب جمل یا عجز کی بناء پر نہیں۔

وَ عِنْدَةً مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ٢ وَ يَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْر لُومَا تَسُقُطُ مِنْ وَّرَقَةٍ إِلَّا يَعُلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمْتِ الْاَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَّ لَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتْبِ

۵۹۔ اور اُسی کے پاس کنجاں میں غیب کی کہ انکوکوئی نہیں بانتا اسکے سوا اور وہ جانتا ہے جو کچھے جنگل اور دریا میں ہے اور نہیں جھڑنا کوئی پتا مگر وہ جانتا ہے اسکو اور نہیں گرنا کوئی دانہ زمین کے اندھیروں میں اور نہ کوئی ہری چیزاور یہ کوئی سوکھی چیز مگر وہ سب کتاب مبین میں ہے [۲۲]

مُّبِينٍ

وَ هُوَ الَّذِي يَتَوَفَّىكُمْ بِالَّيْلِ وَ يَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ ثُمَّ يَبُعَثُكُمْ فِيْهِ لِيُقْضَى ٱجَلُّ مُّسَمًّى ۚ ثُمَّ اِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ عُ يُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعُمَلُوْنَ ﴿

وَ هُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِم وَ يُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ﴿ حَتَّى إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَ هُمْ لَا يُفَرِّ طُوْنَ 🟝

ثُمَّ رُدُّوٓا إِلَى اللهِ مَوْلَىهُمُ الْحَقِّ ۗ اَلَا لَهُ الْحُكُمُ " وَ هُوَ اَسْرَحُ الْحُسِبِينَ عَ

قُلُ مَنْ يُّنَجِّيُكُمْ مِّنْ ظُلُمْتِ الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَّ خُفْيَةً لَهِنَ ٱنْجِىنَا مِنْ هٰذِم لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّكِرِينَ عَ قُل اللهُ يُنَجِّينُكُمْ مِّنْهَا وَمِنْ كُلِّ كَرْبٍ ثُمَّ اَنْتُمُ تُشُركُونَ عَ

٦٠۔ اور وہ ہی ہے کہ قبضہ میں لے لیتا ہے تم کو رات میں [۲۲] اور جانتا ہے جو کچھ کہ تم کر چکے ہو دن میں [۱۸] پھرتم کو اٹھا دیتا ہے اُس میں ناکہ پورا ہو وہ وعدہ جو مقرر ہو چکا ہے [۱۹] مپھر اسی کی طرف تم لوٹائے جاؤ کے پھر خبر دے گاتم کو اس کی جو کچھ تم

الا۔ اور وہی غالب ہے اپنے بندوں پر اور بھیجتا ہے تم پر نگہان [۱۰] یمال تک کہ جب آپہنچ تم میں سے کسی کو موت تو قبضہ میں لے لیتے ہیں اسکو ہمارے بھیجے ہوئے فرشتے [۲۶] اور وہ کوتاہی نہیں کرتے [۴۶]

٦٢ ـ پير پہنچائے جاویں گے اللہ کی طرف جو مالک انکا ہے سچاس رکھو حکم اسی کا ہے اور وہ بہت جلد حیاب لینے والا ہے [م]

٦٣۔ تو کهہ کون تم کو بچا لاتا ہے جنگل کے اندھیروں سے اور دریا کے اندھیروں سے اس وقت میں کہ رکارتے ہوتم اسکو گرا گرا کر اور چیکے سے کہ اگر ہم کو بچا لیوے اس بلا سے توالیتہ ہم ضرور احیان مانیں گے ٦٢ ـ توكه دے اللہ تم كو بچإتا ہے اس سے اور ہر سختی سے پھر بھی تم شرک کرتے ہو[۵]

۱۲۵۔ اللہ کا علم ازلی اور لوح محفوظ: یعنی لوح محفوظ میں ہے۔ اور لوح محفوظ میں جو چیز ہوگی وہ علم الهی میں پہلے ہوگی اس اعتبار سے

مضمون آیت کا عاصل یہ بواکہ عالم غیب وشادت کی کوئی نشک و تر اور چھوٹی بڑی چیز می تعالیٰ کے علم ازلی محبط سے غارج نہیں ہو سکتی۔ بناءَ علیہ ان ظالموں کے ظاہری و باطنی احوال اور ان کی سزا دہی کے مناسب وقت و محل کا پورا پورا علم اسی کو ہمتا ہے (تنبیہ) "مفاتے" کو جن علماء نے مفتے گفتے المیم کی جمع قرار دیا ہے انہوں نے "مفاتے الغیب" کا ترجمہ "غیب کے خوانوں" سے کیا اور جن کے نزدیک مفتے بحر المیم کی جمع ہے وہ "مفاتے الغیب" کا ترجمہ مترجم کے موافق کرتے ہیں یعنی "غیب کی کجیاں" مطلب یہ ہے کہ غیب کے خوانے اور ان کی کجیاں صرف غدا کے ہاتھ میں ہیں۔ وہ ہی ان میں سے جس نزاد کو کبی وقت اور جن قدر چاہے کسی پر کھول سکتا ہے کسی کو یہ قدرت نہیں کہ اپنے قوان و عقل و غیرہ آلات ادراک کے ذریعہ سے علوم غیبیہ تک رسائی پاسکے یا بیتن غیوب اس پر منحشف کر دیے گئے ہیں ان میں از نود اضافہ کر لے کھونکہ علوم غیبیہ کر کئیں۔ اور کا بیان یعنی شب میں سوتے وقت ظاہری احماس و شور باتی نہیں رہتا۔ اور آدمی اپنے گرد و پیش بلکہ اپنے جم کے اصول و کلیات کا علم جن کو" مفاتے غیب" کہنا چاہئے میں رہتا۔ اور آدمی اپنے گرد و پیش بلکہ اپنے جم کے اعوال تک بیتی شب میں سوتے وقت ظاہری احماس و شور باتی نہیں رہتا۔ اور آدمی اپنے گرد و پیش بلکہ اپنے جم کے اعوال تک بیال تفسل کی افتہ نبال و تعلی ہے اور کئیں۔

<mark>1۸۔</mark> یعنی دن میں جو کچھ چلنا پھرنا، نقل و حرکت اور کسب واکتساب واقع ہوتا ہے وہ سب کامل تفصیل کے ساتھ خدا کے علم میں موجود ہے۔

19۔ یعنی اگر وہ چاہتا تو تم سوتے کے سوتے رہ جاتے لیکن موت کا وعدہ پورا ہونے تک ہر نبیند کے بعد تم کو ہیدار کرتا رہتا ہے۔ ۱۰۔ اعمال کی نگرانی: دن میں کاروبار کر کے رات کو سونا پھر سوکر اٹھنا یہ روزمرہ کا سلسلہ ایک چھوٹا سا نمونہ ہے دنیا کی زندگی پھر موت پھر دوبارہ زندہ کئے جانے کا۔ اسی لئے نبینداور ہیداری کے تذکرہ کے ساتھ مسئلہ معاد پر متنبہ کر دیا گیا۔

۱)۔ یعنی وہ فرشتے ہو تمہاری اور تمہارے اعال کی نگداشت کرتے ہیں۔

۷) یعنی جو فرشتے روح قبض کرنے کے لئے بھیجے جاتے ہیں۔

<mark>~> یعنی جس وقت اور جس طرح جان نکالنے کا حکم ہوتا ہے اس میں وہ کسی طرح کی رعایت یا کوتاہی نہیں کرتے۔</mark>

م، یعنی ایک لحظہ میں آدمی کی عمر بھر کی بھلائی برائی واضح کر دے۔

۵۷۔ مشرکین کی ناشکری: یعنی حق تعالیٰ باوجود علم محیط اور قدرت کاملہ کے جس کا بیان اوپر ہوا تمہاری بداعالیوں اور شرارتوں کی

سنزا فوڑا نہیں دیتا۔ بلکہ جب مصائب و شدائد کی اندھیریوں میں پھنس کر تم اس کو عاجزی سے پکارتے ہواور پھنۃ وعدے کرتے ہو کہ اس مصیبت سے نکلنے کے بعد کبھی شمرارت مذکریں گے اور ہمیشہ احمان کویاد رکھیں گے تو بسا اوقات وہ تمہاری دستگیری کر کے ان ممالک اور ہمر قسم کی سختیوں سے نجات دے دیتا ہے لیکن تم پھر بھی اپنے وعدہ پر قائم نہیں رہتے اور مصیبت سے آزاد ہوتے ہی بغاوت شروع کر دیتے ہو۔

قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى اَنْ يَّبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّنْ فَوْقِكُمْ اَوْ مِنْ تَحْتِ اَرْجُلِكُمْ اَوْ مِنْ تَحْتِ اَرْجُلِكُمْ اَوْ مِنْ تَحْتِ اَرْجُلِكُمْ اَوْ مِنْ تَحْتِ اَرْجُلِكُمْ اَوْ يَلْإِيْقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ اَوْ يَلْإِيْقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ أَنْظُرُ كَيْفَ نُصَرِّفُ الْأَيْتِ لَعَلَّهُمْ يَعْضَ أَنْظُرُ كَيْفَ نُصَرِّفُ الْأَيْتِ لَعَلَّهُمْ يَعْضَ أَنْظُرُ كَيْفَ نُصَرِّفُ الْأَيْتِ لَعَلَّهُمْ يَعْضَ فَاللَّا اللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَعْضَ فَا فَاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِيَ لَعَلَّهُمُ اللَّهُ الْحُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُلِمُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُلْمُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللْمُلِمُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ

وَكَذَّبَ بِهِ قَوْمُكَ وَ هُوَ الْحَقُّ طُقُلُ لَّسُتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيْلٍ ﴿

لِكُلِّ نَبَا مُّسْتَقَرُّ ۚ وَ سَوْفَ تَعْلَمُونَ عَلَى اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

102۔ تو کہ اسی کو قدرت ہے اس پر کہ بھیجے تم پر عذاب [٢٦] اوپر سے یا تمہارے پاؤں کے نیچے سے مذاب قراد کا اور چکھاوے یا بھڑا دیے تم کو مختلف فرقے کر کے اور چکھاوے ایک کو لڑائی ایک کی [۲۰] دیکھ کس کس طرح ہم بیان کرتے ہیں آیتوں کو تاکہ وہ سمجھ جاویں [۲۰]

77۔ اور اسکو جھوٹ بتلایا تیری قوم نے عالانکہ وہ حق ہے توکمہ دے کہ میں نہیں تم پر داروغہ

٦٤ ـ ہرایک خبر کا ایک وقت مقرر ہے اور قریب ہے کہ اس کو جان لو گے [۶۹]

17۔ اور جب تو دیکھے ان لوگوں کہ کہ جھگڑتے ہیں ہماری آیتوں میں توان سے کنارہ کریماں تک کہ مثغول ہوجاویں کسی اور اگر جھلا دے تجھ کو شیطان تومت بیٹے یاد آجانے کے بعد ظالموں کے ساتھ[[۸]

27\_ یعنی خدا کے امہال و درگذر کو دیکھ کر مامون اور بے فکر یہ ہونا چاہئے۔ جس طرح وہ شدائد و مصائب سے نجات دے سکتا ہے

اسے یہ مجھی قدرت ہے کہ کسی قسم کا عذاب تم پر مسلط کر دے۔

>> پہچھی امتوں اوراس امت کے حذاب میں فرق: اس میں عذاب کی تین قسیں بیان فرمائیں۔ (۱) ہواوپر سے آئے بیلے ہو ہو ہر سایا طوفانی ہوا اور بارش (۲) ہو پاؤں کے بنچ سے آئے جیلے زلزلہ یا سیلاب وغیرہ۔ یہ دونوں خارجی اور ہیرونی عذاب میں ہواگی قوموں پر مسلط کئے گئے۔ ھنور شخالیا کی دعا ہے اس مت کو اس قسم کے عام عذاب سے محفوظ کر دیا گیا ہے بیلی اس قسم کا عام عذاب ہوگذشتہ اقوام کی طرح اس امت کا استیصال کر دے نازل نہ ہوگا۔ ہزئی اور خصوصی واقعات اگر پیش آئیں تو اس کی نفی نہیں ہاں تیمری قسم عذاب کی جے اندرونی اور داخل عذاب کہنا چاہیئے۔ اس امت کے حق میں باقی رہی ہے اور وہ پارٹی بندی، باہمی جنگ و جدل اور آئیں کی خوز بربی کا عذاب ہے۔ موضح القرآن میں ہے کہ قرآن شریف میں اگر کا فروں کو پارٹی بندی، باہمی جنگ و جدل اور آئیں کی خوز بربی کا عذاب ہے۔ موضح القرآن میں ہے کہ قرآن شریف میں اگر کا فروں کو عذاب کا وعدہ دیا۔ یساں کھول دیا کہ عذاب وہ بھی ہے تو آئی امتوں پر آیا آسمان سے یا زمین سے اور یہ بھی ہے کہ آدمیوں کو مہیں ان میں باتوں کو فرمایا ہے۔ اور آخرت کا عذاب بھی ہے ان پر جو کا فر ہی مے۔ مہین اور عذاب شدیداور عذاب عظیم ان ہی باتوں کو فرمایا ہے۔ اور آخرت کا عذاب بھی ہے ان پر جو کا فر ہی مے۔ مہین اور عذاب شدی مرب ہے آئے کو۔ کیونکہ وہ مجھتے تھے کہ یہ سب جھوٹی دھکیاں میں عذاب وغیرہ کچے نہیں آئا۔ مہین میرا کام صرف باخبراور متند کر دینا ہے۔ آگے ہر چیز کے وقوع کا علم المی میں ایک وقت مقرر ہے۔ جب وقت آ جائے گا تم نود میں اس کے وقت اور نوعیت وغیرہ کی تفصیل بتلاؤں میرا کام صرف باخبراور متند کر دینا ہے۔ آگے ہر چیز کے وقوع کا علم المی میں ایک وقت مقرر ہے۔ جب وقت آ جائے گا تم نود بان لوگے کہ میں جی چیز ہے ڈراناتھا وہ کھاں تک چ ہے۔

۸۔ استراء کرنے والوں کے ساتھ مت بیٹھو: یعنی جولوگ آیات اللہ پر طعن واستراء اور ناحق کی نکتہ چینی میں مشغول ہوکر اپنے کو مستحق عذاب بنارہ ہیں تم ان سے خلط ملط نہ کرو کہیں تم بھی ان کے زمرہ میں داخل ہوکر مورد عذاب نہ بن جاؤ جیسا کہ دوسری عگہ فرمایا ہے اِنگ کُم اِذًا مِی اُن کے مومن کی غیرت کا تقاضا یہ ہونا چاہیئے کہ ایسی مجلس سے بیزار ہوکر کنارہ کرے اور کبھی محصول کر شریک ہوگیا تو یاد آنے کے بعد فورًا وہاں سے اٹھ جائے۔ اسی میں اپنی عاقبت کی درستی، دین کی سلامتی اور طعن و استراء کرنے والوں کے لئے علی نصیحت اور تنہیہ ہے۔

وَ مَا عَلَى الَّذِيْنَ يَتَّقُونَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِّنْ الْجَابِهِمْ مِّنْ الْحَالِمِ مِنْ الْحَالِمِ مَلْ مَالْكُولِمِ مُنْ الْمُعَلِمُ مِنْ الْمُعِلَّمُ مِنْ الْمُعَلِمِ مِنْ الْمِنْ الْمُعَلِمِ مِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُعَلِمِ مِنْ الْمُعَلِمِ مِنْ الْمُعَلِمِ مِنْ الْمِنْ الْمُعِلَى اللَّهِ مِنْ الْمُعَلِمِ مِنْ الْمُعِلَى الْمُعِلَى اللَّهِ مِنْ الْمُعِلَى اللَّهِ مِنْ الْمُعِلَى اللَّهِي مِنْ الْمُعِلَى اللَّهِ مِنْ الْمُعِلَى اللَّهِ مِنْ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى اللَّهِي الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلِمِ مِنْ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعْلِمِي الْمُعِلَى الْمُعْلَى الْمُعِلَى الْمُعْلِمِ مِنْ الْمُعِلَى الْمُعْلِمِي مِنْ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعْلِمِيلِمِ مِنْ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعْلِمِ الْمُعِلَى الْمُعْلِمِ الْمُعِلَى الْمُعْلِمِي الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِي الْمُعِلَى الْمُعْلِمِي الْمُعْلَى الْمُعْلِمِي الْمُعِلَى الْعِلَى الْمُعِلِمِ مِنْ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعْلِمِ مِنْ الْ

شَيْءٍ وَّ لَكِنُ ذِ كُرِي لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ 🚍

19۔ اور پر ہیز گاروں پر نہیں ہے جھگڑنے والوں کے حاب میں سے کوئی چیز لیکن انکے ذمہ نصیحت کرنی ہے تاکہ وہ ڈریں [۸]

وَ ذَرِ الَّذِيْنَ اتَّخَذُوْا دِيْنَهُمْ لَعِبًا وَّ لَهُوًا وَّ غَرَّتُهُمُ الْحَلُوةُ الدُّنْيَا وَ ذَكِّرُ بِهَ أَنْ تُبْسَلَ نَفْشُ بِمَا كَسَبَتُ لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللهِ وَ إِنَّ وَّلَا شَفِينَعُ ۚ وَ إِنْ تَعْدِلُ كُلَّ عَدْلِ لَّا يُؤْخَذُ مِنْهَا ۚ أُولَٰبِكَ الَّذِيْنَ ٱبْسِلُوَا بِمَا كَسَبُوُا ۚ لَهُمُ شَرَابٌ مِّنْ حَمِيْمٍ وَ عَذَابُ عُ الِيُمُّ بِمَا كَانُوْا يَكُفُرُوْنَ ﴿

قُلْ أَنَدُعُوا مِنْ دُونِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَ نُرَدُّ عَلَى اَعْقَابِنَا بَعُدَ إِذْ هَدْمِنَا اللهُ كَالَّذِي اسْتَهُوتُهُ الشَّيْطِينُ فِي الْأَرْضِ حَيْرَانَ " لَكَ أَصْحُبُ يَّدُعُونَكَ إِلَى الْهُدَى ائْتِنَا ۚ قُلُ إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ الْهُدَى ۗ وَ أُمِرْ نَا لِنُسُلِمَ لِرَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿

٠٠ ۔ اور چھوڑ دے انکو جنہوں نے بنا رکھا ہے اینے دین کو کھیل اور تماشا [۸۲] اور دھوکا دیا انکو دنیا کی زندگی نے [۸۳] اور نصیحت کر انکو قرآن سے ٹاکہ گرفتارینہ ہو جاوے کوئی اینے کئے میں کہ یہ ہواس کے لئے اللہ کے سوا کوئی جایتی اور یہ سفارش کرنے والا اور اگر بدلے میں دے سارے بدلے تو قبول نہ ہوں اس سے [۸۳] وہی لوگ میں جو گرفتار ہوئے اپنے کئے میں انکوپینا ہے گرم یانی اور عذاب ہے در دناک بدلے میں کفر کے [۸۵]

۱)۔ تو کھہ دے کیا ہم بگاریں اللہ کے سوا ان کو جو نہ نفع پہنچا سکیں ہم کو اور یہ نقصان اور کیا پھر جاویں ہم الٹے پاؤں اسکے بعد کہ اللہ سیدھی راہ دکھا چکا ہم کو مثل اس شخص کے کہ رستہ بھلا دیا ہواسکو جنوں نے جنگل میں ا جبکہ وہ حیران ہے اس کے رفیق بلاتے ہیں اسکورستہ کی طرف کہ چلا آ ہمارے یاس [۸۲] توکھہ دے کہ اللہ نے جو راہ بتلائی وہی سیدھی راہ ہے [<sup>۸۷</sup>] اور ہم کو حکم ہوا ہے کہ تابع رمیں پرورد گار عالم کے

۸۱۔ اس کے دومعنی ہوسکتے ہیں۔ یعنی اگر پر ہیزگار لوگ جھکڑنے اور طعن کرنے والوں کی مجلس سے اٹھ کر چلے آئے تو طاعنین کے گمراہی میں بڑے رہنے کا کوئی مواخذہ اور ضرور ان متقین پر عائد نہیں ہو سکتا۔ ہاں ان کے ذمہ بقدر استطاعت اور حب موقع نصیحت کرتے رہنا ہے۔ شاید و بدبخت نصیحت س کر اپنے انجام سے ڈر جائیں ۔ یا بیہ مطلب ہے کہ پر ہیز گار اور مختاط لوگوں کو اگر کسی واقعی معتدبہ دینی یا دنیوی ضرورت سے ایسی مجلس میں جانے کا اتفاق ہو جائے توان کے حق میں طاعنین کے گناہ اور بازپر س کا کوئی اثر نہیں پہنچتا۔ ہاں ان کے ذمہ بشرط قدرت نصیحت کر دینا ہے ممکن ہے کسی وقت ان پر بھی نصیحت کا اثر پڑ جائے۔

۸۲ \_ یعنی اپنے اس دین کو جس کا قبول کرنا ان کے ذمہ فرض تھا اور وہ مذہب اسلام ہے ۔

۸۳ ـ دنیا کی لذتوں میں مت ہو کر عاقبت کو بھلا بیٹے ۔

۸۴۔ یعنی ایسے لوگوں کو جو تکذیب واستراء کی کوتوت میں پکڑے گئے ہوں نہ کوئی عایتی ملے گا جو مدد کر کے زبر دستی عذاب الهی سے چھڑا لے اور نہ کوئی سفارش کرنے والا ہو گا جو سعی و سفارش سے کام نکال دے۔ اور نہ کسی قسم کا فدیہ اور معاوضہ قبول کیا جائے گا اگر بالفرض ایک مجرم دنیا بھرکے معاوضے دے کر چھوٹنا چاہے تو نہ چھوٹ سکے گا۔

۸۵۔ گذشتہ آیت میں خاص اس مجلس سے کنارہ کشی کا حکم تھا جہاں آیات اللہ کے متعلق طعن واستراء اور ناحق کے جھگڑے کئے جارہے ہوں۔ اس آیت میں ایسے لوگوں کی عام مجالست وصحبت ترک کر دینے کا ارشاد ہے۔ مگر ساتھ ہی حکم ہے کہ ان کو نصیحت کر دیا کرو۔ ٹاکہ وہ اپنے کئے کے انجام سے آگاہ ہو جائیں۔

وَ أَنْ أَقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَ اتَّقُوهُ ﴿ وَ هُوَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللْمُولَى اللَّهُ الللللِهُ الللللْمُولِمُ الللللْمُولِمُ الللللْمُولِمُ اللَّهُ الللللْمُولَاللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُولَاللَّالِمُ الللْمُولَاللَّالِمُ الللللْمُ اللللْمُولَّالِمُ الللْمُولُولُ اللللْمُولَى الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُولُولُ الللللْمُ اللَّلْمُولُ اللللْمُولَّا الللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّالِمُ

وَ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمُوتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُنُ فَيَكُونُ أَقُولُهُ الْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُنُ فَيَكُونُ أَقُولُهُ الْحَقِّ وَلَهُ الْمُلُكُ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الشَّوْرِ عَلِمُ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ وَ هُوَ الشَّهَادَةِ وَ هُوَ الشَّهَادَةِ وَ هُوَ الْمَكِيْمُ الْخَبِيرُ 
الْحَكِيْمُ الْخَبِيرُ 
الْحَكِيْمُ الْخَبِيرُ 
الْحَكِيْمُ الْخَبِيرُ 
الْحَكِيْمُ الْخَبِيرُ الْحَالِمُ الْخَبِيرُ اللَّهُ الْحَلَى اللَّهُ الْحَلَى الْحَا

وَ إِذْ قَالَ إِبْرُهِيْمُ لِأَبِيْهِ ازَرَ اَتَتَخِذُ اَصْنَامًا الِهَةً ۚ إِنِيِّ اَرْبِكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلْلٍ مُعِينٍ عَيْنٍ عَيْنِ عَيْنٍ عَيْنِ عَيْنٍ عَيْنِ عَلَيْنِ عَيْنِ عَيْنِ عَيْنِ عَيْنِ عَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَيْنِ عَلَيْنِ عَلَى عَلَيْنِ عَلَى عَلَيْنِ عَلَيْكُ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ ع

وَكَذَٰلِكَ نُرِئَ اِبْرَهِيْمَ مَلَكُوْتَ السَّمُوْتِ وَالْارْضِ وَلِيَكُوْنَ مِنَ السَّمُوْتِ فَي السَّمُوْتِ فَي الْمُوْقِنِيْنَ هِي الْمُوْقِنِيْنَ هِي الْمُوْقِنِيْنَ هِي الْمُوْقِنِيْنَ هِي الْمُوْقِنِيْنَ هِي اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

۸۸ ـ يعنی حثر ہو جا ـ

۸۹۔ یعنی اس روز ظاہری اور مجازی طور پر بھی ندا کے سواکسی کی سلطنت نہ رہے گی۔ لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَر ﴿ لِلّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّادِ

.9۔ جو خدا یہ صفات رکھتا ہے جن کا ذکر ان دو تین آیات میں ہوا وہ ہی اس لائق ہے کہ ہم اس کے تابع فرمان ہوں اس کے سامنے انتہائی عبودیت اختیار کریں اور ہر آن اس سے ڈرتے رہیں۔ اسی کا ہم کو حکم ہوا ہے۔ جس سے ہم کسی عال منہ نہیں موڑ

۲۵۔ اور یہ کہ قائم رکھو نماز کو اور ڈرتے رہواللہ سے اور
 وہی ہے جس کے سامنے تم سب اکھٹے ہوگے

۲۷۔ اور وہی ہے جس نے پیدا کیا آسانوں اور زمین کو معصیک طور پر اور جس دن کھے گا کہ ہو جا [۸۸] تو وہ ہو جائے گا اسی کی بات پھی ہے اور اسی کی سلطنت ہے جس دن بھونکا جائے گا صور [۸۹] جاننے والا چھپی اور کھلی باتوں کا اور وہی ہے حکمت والا جانے والا آ

مہ، اور یاد کروجب کھا ابراہیم نے [۹] اپنے باپ آزر کو [۹] اپنے باپ آزر کو اور [۹۲] تو کیا مانتا ہے بتوں کو خدا میں دیکھتا ہوں کہ تو اور تیری قوم صریح گمراہ ہیں [۹۳]

۵۷۔ اور اسی طرح ہم دکھانے لگے ابراہیم کو عجائبات آسمانوں اور زمینوں کے اور ٹاکہ اس کو یقین آ جاوے [۹۳]

سکتے۔

او۔ صرت ابراہیم علیہ السلام کا واقعہ: گذشتہ آیات میں جو توحید کا اثبات، شرک کی نفی اور مسلمانوں کے ارتداد سے مایوس کیا گیا تھا۔ یہاں موحد اعظم صرت ابراہیم کے واقعہ سے اسکی تاکید مقصود ہے اور ضمنا مسلمانوں کو یہ بھی سمجھنا ہے کہ مکذبیں و معاندین کو کس طرح نصیحت و فھائش کی جائے، کس طرح ان سے علیحدگی اور بیزاری کا اظہار ہونا چاہئے اور کس طرح ایک مومن قانت کو خدا پر اور صرف اکیلے خدا پر بھروسہ رکھنا اسی سے ڈرنا اور اسی کا تابع فرمان ہونا چاہئے۔

97۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے باپ کا نام: علمائے انساب نے حضرت ابراہیم کے باپ کا نام "آثارخ" لکھا ہے ممکن ہے "آزر" بت کا نام تھا شایداس بت کی خدمت ہے "آزر" بت کا نام تھا شایداس بت کی خدمت میں زیادہ رہنے سے خودان کا لقب آزر پڑگیا ہو۔ واللہ اعلم۔

97۔ اس سے زیادہ صریح وصاف گمراہی کیا ہوگی کہ اکرم المخلوقات انسان اپنے ہاتھ سے تراشے پھروں کو خدائی کا درجہ دے کر ان کے سامنے سربیجود ہوجائے اورانہی سے مرادیں مانگنے لگے۔

۱۹۰ صفرت ابراہیم علیہ السلام کو کائنات کے عجائیات کا علم: یعنی جس طرح بت پرسی کی شاعت و تج ہم نے ابراہیم پر ظاہر کر کے اس کی قوم کو قائل کیا اس طرح علویات و سفلیات کے شایت محکم اور عجیب و غریب نظام ترکیبی کی گھرائیوں پر ہجی اس کو مطلع کر دیا ٹاکہ اسے دیکھ کر خدا تعالیٰ کے وجود و مدانیت و غیرہ پر اور تمام مخلوقات سماوی و اراضی کے محکومانہ عجز و بیچارگی پر استدال اور اپنی قوم کے عقیدہ کو اگرب پرسی و بیا کل سازی کو علیٰ وجہ البصیرت رد کر سکے ۔ اور خود بھی می الیقین کے اعلیٰ مرتبہ پر فائز ہو۔ بلاشہ عالم کا بیا اکل واحکم اور بہترین نظم و نسق ہی ایسی چیز ہے جے دیکھ کر بلبداہت اقرار کرنا پڑتا ہے کہ اس عظیم الثان مثین کا بنانے اور چلانے والا نے والا اور ہزاروں لا کھول ہرس سے ایک ہی بنانے اور چلانے والا نے والا یا از بردست حکیم و قدیر صافع ہے ۔ جس کے حکیانہ تصرف اور نفوذ و اقتدار سے مشین کا کوئی پھوٹا انداز پر اس کی حفاظت کرنے والا براز بردست حکیم و قدیر صافع ہے ۔ جس کے حکیانہ تصرف اور نفوذ و اقتدار سے مشین کا کوئی پھوٹا برا پرزہ باہر نہیں جا سکتا ۔ یہ کام یوں ہی مخت و اتفاق یا بے شور طبیعت یا اندھے بہرے مادہ سے نہیں ہو سکتا یورپ کا مشور و معروف حکیم نیوٹن کہتا ہے کہ "کواکب کی حرکات عالیہ ممکن نہیں کہ محض عام قوت جاذبہ کے فعل کا نتیج ہوں ۔ یہ قوت جاذبہ معروف حکیم نیوٹن کہتا ہے کہ آئول کی حرکات والی خدال کا نتیج ہوں ۔ یہ قوت جاذبہ کو فعل کا نتیج ہوں ۔ یہ قوت جاذبہ کو فعل کا فنیک عام کش کے ان کو اپنے مدارات پر قائم رکھ سبب طبیعی ایسا نہیں بتلایا جا سکتا جس نے تمام باوجود قوت باذبہ کی عام کش کے ان کو اپنے مدارات پر قائم رکھ سکے ۔ کوئی سبب طبیعی ایسا نہیں بتلایا جا سکتا جس نے تمام کوئل کو فور کھی کوئی شام سے محل کوئی خدارات کی قائم کوئی کھر لگاتے وقت ہمیشہ معین مدارات پر اور ایک خاص جست میں مورب کے گوئی سبب طبیعی ایسا نہیں بتلایا جا سکتا جس نے تمام کوئی نیا کہ خوالے کوئی سبب طبیعی ایسا نہیں بورب کے دور سب سورج کے گوئی گوئی سبب طبیعی ایسا نہیں بورب کے دور سب سورج کے گرد چکر لگاتے وقت ہمیشہ معین مدارات پر اور ایک خاص میں مورب کے گوئی کھیا کے دور سب سورج کے گرد چکر لگاتے وقت ہمیشہ معین مدارات پر اور ایک خاص میک میں کوئی کی کوئی کوئی کوئی کوئی کے کوئی سورے کیا کی کوئی کے کوئی سورے کی کوئی کی کوئی کوئی کوئی کوئی کوئی کی کوئی کی

فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ الَّيْلُ رَا كَوْكَبًا ۚ قَالَ هٰذَا رَاكُو كَبًا ۚ قَالَ هٰذَا رَبِي ۚ فَلَمَّا اَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُّ الْأَفِلِينَ ۚ

فَلَمَّارَا الْقَمَرَ بَازِغًا قَالَ هٰذَا رَبِّيَ فَلَمَّا اَفَلَمَّا وَلَكَّا اللَّهُ اللَّهُ وَلَمَّا اللَّ اَفَلَ قَالَ لَبِنُ لَّمُ يَهُدِنِي رَبِّي لَا كُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّالِينَ ﷺ

43۔ پھر جب اندھیرا کر لیا اس پر رات نے دیکھا اس نے ایک ستارہ بولا یہ ہے رب میرا پھر جب وہ فائب ہو جانے فائب ہو جانے والوں کو [48]

>> پھر جب دیکھا چاند چمکتا ہوا بولا یہ ہے رب میرا پھر
 جب وہ غائب ہوگیا بولا اگر نہ ہدایت کرے گا مجھ کو رب
 میرا تو بیشک میں رہوں گا گمراہ لوگوں میں [۹۶]

فَلَمَّا رَا الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هٰذَا رَبِّيُ هٰذَآ الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هٰذَا رَبِّيُ هٰذَآ اَكُبُرُ فَلَمَّآ اَفَلَتُ قَالَ لِقَوْمِ اِنِيِّ بَرِئَ مُّ مَّا تُشْرِكُونَ ﴿

إِنِّى وَجَّهُتُ وَجُهِى لِلَّذِى فَطَرَ السَّمُوتِ وَالْأَرْضَ حَنِينُ قَالَ انَامِنَ الْمُشْرِكِينَ فَى وَالْأَرْضَ حَنِينُ قَالَ اَنَامِنَ الْمُشْرِكِينَ فَى وَاللَّهِ وَحَاجَّةٌ قَوْمُهُ عَالَ اَتُحَاجُّوْ نِي فِي اللهِ وَحَاجَّةٌ قَوْمُهُ عَالَ اَتُحَاجُوْ نِي فِي اللهِ وَ حَاجَةٌ قَوْمُهُ عَلَى اَذَافُ مَا تُنَّ كُنْ مَا وَاللهِ مَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

وَقَدُ هَدُنِ أُولَا آخَافُ مَا تُشُرِكُونَ بِهَ اللَّهَ اللَّهُ مَا تُشُرِكُونَ بِهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

شَيْءٍ عِلْمًا ﴿ أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ ﴿

۸>۔ پھر جب دیکھا مورج جھلکھتا ہوا بولا یہ ہے رب میرا یہ سب سے بڑا ہے [۹۰] پھر جب وہ غائب ہوگیا بولا اے میری قوم میں بیزار ہوں ان سے جن کو تم شریک کرتے ہو[۹۸]

9)۔ میں نے متوجہ کر لیا اپنے منہ کواسی کی طرف جس نے بنائے آسمان اور زمین سب سے یحو ہو کر اور میں نہیں ہوں شرک کرنے والا [۹۹]

مرے اور اس سے جھگراکیا اسکی قوم نے بولا کیا تم مجھ سے جھگراکرتے ہواللہ کے ایک ہونے میں اور وہ مجھ کو سے جھگراکرتے ہواللہ کے ایک ہونے میں اور وہ مجھ کو سمجھا چکا [۱۰۰] اور میں ڈرتا نہیں ہوں ان سے جنکو تم شریک کرتے ہو اس کا مگر یہ کہ میرا رب ہی کوئی تکلیف پہنچانی چاہے اعاظہ کر لیا ہے میرے رب کے علم نے سب چیزوں کاکیا تم نہیں سوچے [۱۰۱]

98۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا نجوم سے توحید پر استدلال: کہ انہیں اپنا رب بنالوں۔ کیا ایک مجور قیدی اور بیگاری کو شمنشاہی کے تخت پر بھلانا کوئی پیند کر سکتا ہے۔ باقی ابراہیم کا هذا ربی کہنا یا تواستفہام انکاری کے ابچہ میں ہے یعنی کیا یہ ہب رب میرا؟ اور یا بطریق تمکم و تبکیت ہے۔ یعنی یہ ہے رب میرا تمہارے عقیدہ اور گان کے موافق جیسے موسی نے فرمایا و انظر الی الله کا الذی ظلت علید عاکفا ای فی زعمک ۔ اس کے سوا مفرین کے اور اقوال بھی میں مگر ہمارے خیال میں یہ ہی راجے ہے۔ واللہ اعلم۔

91۔ چاند چونکہ بہت حمیٰن اور چمکدار سیارہ ہے۔ اگر خدا دستگیری نہ فرمائے تو بدیثک انسان اسی کی چک دمک پر مفتون ہو کر رہ جائے۔

المجانے بعنی نظام فلکی میں سب سے بڑا اور سب سے زیادہ فیض رسا سیارہ ہے۔ شاید ہی عالم مادی کی کوئی چیزاس کے بلاواسطہ یا بالواسطہ فیض تاثر سے مستغنی ہو؟ **۹۸۔** یہ تو سب خدا کے مزدور میں جو وقت معین پر آتے اور چلے جاتے میں ۔ ایک منٹ کی تقدیم و تاخیر پر قادر نہیں پھر ان کو خدائی کے حقوق میں شریک کرناکس قدر گستاخی اور قابل نفرت فعل ہے ۔

99۔ یعنی ساری مخلوق سے یکو ہوکر صرف خالق جل و علا کا دروازہ پکرالیا ہے جس کے قبضہ اقتدار میں سب علویات و سفلیات میں۔

۱۰۰۔ یعنی جس کو غدا سمجھا چکا اور ملکوت السموت والارض کی علیٰ وجہ البصیرت سیر کرا چکا کیا اس سے یہ امید رکھتے ہو کہ وہ تمہارے جھگڑنے اور بیبودہ جدول وبحث کرنے سے بہک جائے گا کبھی نہیں۔

۱۰۱۔ حضرت ابراہیم کی قوم کہتی تھی کہ تم جو ہمارے معبودوں کی توہین کرتے ہو۔ ڈرتے رہو کہیں اس کے وبال میں تم معاذاللہ مجنون اور پاگل مذین جاؤیا اور کسی مصیبت میں گرفتار ہوجاؤ۔ اس کا جواب دیا کہ میں ان سے کیا ڈروں گا جن کے ہاتھ میں نفع و نقصان اور تکلیف وراحت کچھ بھی نہیں۔ ہاں میرا پروردگار مجھے کوئی تکلیف پہنچانا چاہے تواس سے دنیا میں کون مستثنیٰ ہے۔ وہ ہی اپنے علم محیط سے جانتا ہے کہ کس شخص کوکن حالات میں رکھنا مناسب ہوگا۔

وَكَيْفَ اَخَافُ مَآ اَشُرَكْتُمْ وَلَا تَخَافُوْنَ اَشُرَكْتُمْ وَلَا تَخَافُوْنَ اَنَّكُمْ اَشْرَكْتُمْ بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَلَيْكُمْ الشُركُتُمْ بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَلَيْكُمْ الشُلطنَا فَائُ الْفَرِيْقَيْنِ اَحَقُّ عِللهُمُونَ عَلَيْ اَحَقُّ بِاللَّمْنِ أَلِنَ كُنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ عَلَيْ الْفَرِيْقَيْنِ اَحَقُّ بِاللَّمْنِ أَلِنَ كُنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ عَلَيْ اللَّهُمْنِ أَلْفُولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُمُونَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللّهُ ال

الَّذِيْنَ امَنُوْا وَ لَمْ يَلْبِسُوَّا اِيْمَانَهُمْ بِظُلْمٍ اللَّهِ الْمُعُوْلِ اللَّمِنُ وَهُمْ مُنْهُ تَدُوْنَ ﴿ اللَّمِنُ وَهُمْ مُنْهُ تَدُوْنَ ﴿ اللَّهُمُ الْاَمْنُ وَهُمْ مُنْهُ تَدُوْنَ ﴿ اللَّهُمُ الْاَمْنُ وَهُمْ مُنْهُ تَدُوْنَ ﴿ اللَّهُمُ الْاَمْنُ وَهُمْ مُنْهُ تَدُوْنَ ﴿ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ مَنْ وَهُمْ مُنْهُ تَدُوْنَ ﴿ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وَ تِلُكَ حُجَّتُنَا اتَيْنَهَا اِبْرَهِيْمَ عَلَى قَوْمِهِ لَنَوْفَعُ دَرَجْتِ مَّنُ نَشَاءُ اللَّ رَبَّكَ عَلَى حَكِيمُ عَلَى حَكِيمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ

ا ۱۸۔ اور میں کیونکر ڈرول تمہارے شریکوں سے اور تم نہیں ڈرتے اس بات سے کہ شریک کرتے ہواللہ کا انکو جبکی نہیں آثاری اس نے تم پر کوئی دلیل [۱۳] اب دونوں فرقوں میں کون متحق ہے دل جمعی کا بولو اگر تم سمجھ رکھتے ہو

۸۲۔ جولوگ یقین لے آئے اور نہیں ملا دیا انہوں نے اپنے یقین میں کوئی نقصان انہی کے واسطے ہے دل جمعی اور وہی میں سیدھی راہ پر[۱۰۳]

۸۳۔ اور یہ ہماری دلیل ہے کہ ہم نے دی تھی ابراہیم کو اس کی قوم کے مقابلہ میں درجے بلندکرتے میں ہم جس کے چاہیں تیرارب حکمت والا ہے جانے والا آبرا]

وَ وَهَبْنَا لَهُ السِّحٰقَ وَ يَعْقُونَ لَا كُلَّا هَدَيْنَا مِنْ قَبُلُ وَ مِنْ هَدَيْنَا مِنْ قَبُلُ وَ مِنْ فَدُرِيَّتِهِ دَاؤَدَ وَ سُلَيْمُنَ وَ اَيُّونَ وَ يُوسُفَ ذُرِّيَّتِهِ دَاؤَدَ وَ سُلَيْمُنَ وَ اَيُّونَ وَ يُوسُفَ وَ مُوسَى وَ هُرُونَ لَا وَ كَذٰلِكَ نَجْزِى اللَّهُ حُسِنِينَ فَي

وَ زَكْرِيَّا وَ يَحْلِى وَ عِيْسَى وَ اِلْيَاسَ ﴿ كُلُّ مِّنَ الصَّلِحِينَ ﴿ كُلُّ مِّنَ الصَّلِحِينَ ﴿ كُلُّ

المهم اور بختا ہم نے ابراہیم کو اسخق اور یعقوب سب کو ہم نے ہدایت دی [۱۰۵] اور نوح کو ہدایت کی ہم نے ان سب سے پہلے [۱۰۱] اور اسکی اولاد میں سے داؤد اور سلیان کو اور ایوب اور یوسف کو اور موسی اور ہارون کو [۱۰۰] اور ہم اسی طرح بدلہ دیا کرتے ہیں نیک کام والوں کو

۸۵ ـ اور زکریا اور بیحی اور علیمی اور الیاس کو سب ہیں نیک بخوں میں

۱۹۰۱ء یعنی ابراہیم کو الیے دلائل قاہرہ دے کر ان کی قوم پر غالب فرمانا اور دنیا و آخرت میں سربلند کرنا اسی علیم و حکیم کا کام ہو سکتا ہے جو ہر شخص کی استعداد و قابلیت کو جانتا ہے اور اپنی حکمت سے ہر چیز کو اس کے مناسب موقع و مقام پر رکھتا ہے۔

10 میں اس سے سرفراز کیا بلکہ بڑھا ہے میں اس سے ابراہیم کو ذاتی علم و فضل سے سرفراز کیا بلکہ بڑھا ہے میں اس جن جینا اور یعقوب جیسا بوتا عطا فرمایا۔ یعقوب وہ ہی اسرائیل ہیں جن کی طرف دنیا کی ایک عظیم الثان قوم "جنی اسرائیل" مندوب بیٹا اور یعقوب جیسا بوتا عطا فرمایا۔ یعقوب وہ ہی اسرائیل ہیں جن کی طرف دنیا کی ایک عظیم الثان قوم "جنی اسرائیل" مندوب بیٹا اور یعقوب جزاروں نبی اٹھائے گئے بلکہ جیسا کہ قرآن میں دوسری جگہ مذکور ہے ابراہیم کے بعد حق تعالیٰ نے ہمیشہ کے لئے ان ہی کی نسل میں نبوت اور پیغمبری رکھ دی۔

۱۰۱۔ پہلے ابراہیمؑ کے بعض فروع کا ذکر تھا اب بعض اصول کو ذکر فرمایا کیونکہ نوخ صرت ابراہیمؑ کے اجداد میں سے ہیں اور جس طرح ابراہیمؑ کے بعد نوع انسانی کا انحصار نوخ کی طرح ابراہیمؑ کے بعد نوع انسانی کا انحصار نوخ کی نسل میں ہوگیا۔ گویا طوفان کے بعد وہ دنیا کے لئے آدم ثانی ہوئے۔ وَ جَعَلْنَا ذُرِّ یَّتَدُهُ هُمُ الْبْقِیْنَ ۔

۱۰۱۔ "ظاہری ملک و سلطنت کے اعتبار سے اندیاءً میں داؤڈ و سلمیان ہم رنگ ہیں اور مصائب و شداید پر صبر کرنے کے لحاظ سے ایوب ویوسٹ میں غاص مثابہت ہے باقی موسی اور ہارون کے قریبی تعلقات کی نسبت تو کچھ کھنے کی ضرورت نہیں۔ خود حضرت موسی نے ہارون کو بطور اپنے وزیر کے حق تعالیٰ سے طلب کیا تھا۔ مترجم محقق قدس اللہ روحہ نے ان میں سے ہر دو ناموں کے بعد لفظ ""کو"" لاکر شایداسی قسم کے لطائف پر متنبہ فرمایا ہے۔ واللہ اعلم۔

وَ اِسْمُعِيْلَ وَ الْيَسَعَ وَ يُوْنُسَ وَ لُوَطًا ﴿ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

وَ مِنُ ابَآبِهِمُ وَ ذُرِّيْتِهِمُ وَ اِخُوَانِهِمُ وَ الْخُوَانِهِمُ وَ الْخُوَانِهِمُ وَ الْجُتَبَيْنُهُمُ وَ هَدَيْنُهُمُ الله صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمِ عَلَى مَسْتَقِيْمِ عَلَى اللهِ مُسْتَقِيْمِ عَلَى اللهِ مُسْتَقِيْمِ عَلَى اللهِ عَلَيْمِ عِلْمِ عَلَيْمِ عَلَ

ذلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِى بِهِ مَنْ يَّشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ \* وَلَوْ اَشْرَكُوْا لَحَبِطَ عَنْهُمْ مَّا كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ ﴿ كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ ﴿

أُولَيِكَ الَّذِيْنَ اتَيُنْهُمُ الْكِتْبَ وَ الْحُكْمَ وَ الْخُكُمَ وَ الْخُكُمَ وَ النُّبُوَّةَ فَا فَإِنْ يَكُفُرُ بِهَا هَٰؤُلَاءِ فَقَدُ وَكَلْنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُوْا بِهَا بِكْفِرِيْنَ عَلَى اللَّهُ وَالْبِهَا بِكْفِرِيْنَ هَا فَوْمًا لَّيْسُوْا بِهَا بِكْفِرِيْنَ هَا اللَّهُ وَالْبِهَا بِكُفِرِيْنَ هَا اللَّهُ وَالْبِهَا بِكُفِرِيْنَ هَا اللَّهُ وَالْبِهَا بِكُفِرِيْنَ هَا اللَّهُ وَالْبِهَا فِي اللَّهُ وَالْبِهَا فِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْبِهَا فِي اللَّهُ وَالْبَهُ اللَّهُ وَالْبُهُ اللَّهُ وَالْبُهُ اللَّهُ وَالْبُهُ وَالْبُهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْبُهُ اللَّهُ وَالْبُهُ اللَّهُ وَالْبُهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْبُهُ وَالْبُهُ وَالْبُهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُوالِيْهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُولُولِيْنَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُومُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ

أُولَيِكَ الَّذِيْنَ هَدَى اللهُ فَبِهُدُهُمُ اقْتَدِهُ لَ اللهُ فَبِهُدُهُمُ اقْتَدِهُ لَ قُلُ لِلَّا اللهُ فَبِهُدُهُمُ اقْتَدِهُ لَ قُلُ لَا اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اَجْرًا لَا إِنَّ هُوَ اللهُ فَا لَا اللهُ عَلَيْهِ اَجْرًا لَا إِنَّ هُوَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اَجْرًا لَا إِنَّ هُوَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ الْجُرًا لَا إِنَّ هُوَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ الْجُرًا لَا إِنَّ اللهُ ال

المنافعة الم

۱۰۸ یعنی اینے اپنے زمانہ کے جمان والوں پر۔

۸۶۔ اور اسمعیل اور البیع کو اور یونس کو اور لوط کو اور سب کو ہم نے بزرگی دی سارے جمان والوں پر [۱۰۸]

۸۷۔ اور ہدایت کی ہم نے بعضوں کوانکے باپ دادوں میں سے اور ہمائیوں میں سے اور انکی اولا دمیں سے اور بھائیوں میں سے اور انکو ہم نے پہند کیا اور سیدھی راہ چلایا

۸۸۔ یہ اللہ کی ہدایت ہے اس پر چلاتا ہے جمکو چاہے اپنے بندول میں سے [۱۰۰] اور اگر یہ لوگ شرک کرتے توالبتہ ضائع ہوجاتا جو کچھ انہوں نے کیا تھا[۱۱۰]

۸۹۔ یہ لوگ تھے جن کو دی ہم نے کتاب اور شریعت اور نیریعت اور نہوت پھر اگر ان باتوں کو نہ مانیں مکہ والے توہم نے ان باتوں کے لئے مقرر کر دیے ہیں ایسے لوگ جو ان سے منکر نہیں ["]

9- یہ وہ لوگ تھے جن کو ہدایت کی اللہ نے سو تو چل ان کے طریقہ پر [""] تو کمہ دے کہ میں نہیں مانگیا تم سے اس پر کچھ مزدوری یہ تو محض نصیحت ہے جمان کے لوگوں کو [""]

۱۰۹۔ یعنی غالص توحید اور معرفت واطاعت خداوندی کا راسۃ ہی وہ ہے جس پر حق تعالیٰ اپنے فضل و توفیق سے مقبول بندوں کو چلاتا ہے۔ پھراس کے صلہ میں حب استعداد درجات بلند کرتا ہے۔

۱۱۔ یہ ہم کو سنایا گیا کہ شرک انسان کے تمام اعال کو حبط کر دیتا ہے۔ اور کسی کی تو تقیقت کیا ہے اگر بفرض محال انبیاء و مقربین سے معاذ اللہ ایسی حرکت سرزد ہوتوساراکیا دھرا اکارت ہوجائے۔

ااا۔ اگر مکہ کے کافریا دوسرے منکرین ان باتوں (کتاب، شریعت اور نبوت) سے انکار کریں تو خدا کا دین ان پر موقوف نہیں، ہم نے دوسری قوم یعنی مهاجرین وانصار اور ان کے اتباع کو ان چیزوں کی تسلیم و قبول اور حفاظت و ترویج کے لئے مسلط فرما دیا ہے جو ہماری کسی بات سے بھی منذ موڑنے والے نہیں۔

۱۱۱۔ تمام انبیاء کا طریقہ ایک ہی ہے: تمام انبیاء علیم السلام عقائد، اصول دین، اور مقاصد کلیہ میں متحد ہیں، سب کا دستوراسا سی ایک ہے ہرنبی کو اسی پر چلنے کا عکم ہے۔ آپ بھی اسی طریقہ متنقیم پر چلنے رہنے کے مامور ہیں۔ گویا اس آیت میں متنبہ کر دیا کہ اصولی طور پر آپ کا راستہ انبیائے سابقین کے راستہ سے جدا نہیں۔ رہا فروع کا اختلاف وہ ہرزمانہ کی مناسبت واستعداد کے اعتبار سے پہلے بھی واقع ہوتا رہا ہے اور اب بھی واقع ہوتو مضائقہ نہیں۔ (فائدہ) علمائے اصول نے اس آیت کے عموم سے یہ مسئلہ نکالا ہے کہ اگر نبی کریم النی ایکنی معاملہ میں شرائع سابقہ کا ذکر فرمائیں تو وہ اس امت کے حق میں بھی سند ہے بشرطیکہ عارع نے اس پر کلی یا جزئی طور پر انکار نہ فرمایا ہو۔

۱۱۳۔ یعنی اگرتم نہیں مانتے تو میرا کوئی نفع فوت نہیں ہوتا کیونکہ میں تم سے کسی طرح کے اجر کا طالب نہیں۔ میرا اجر تو خدا کے بیماں ثابت ہے۔ ہاں تم نصیحت سے انحراف کر کے خود اپنا نقصان کرو گے۔ سارے جمان میں سے ایک نہیں تو دوسرا نصیحت کو قبول کرے گا۔ جو انکار کرے گا اسے اپنی محرومی اور بد بختی کا ماتم کرنا چاہئے۔

اُو۔ اور نہیں پہچانا انہوں نے اللہ کو پورا پہچاننا جب کھنے
گئے کہ نہیں آثاری اللہ نے کسی انسان پر کوئی چیز [اال]
پوچھ تو کس نے آثاری وہ کتاب جو موسی لے کر آیا تھا
روش تھی اور ہدایت تھی لوگوں کے واسطے جس کو تم
نے ورق ورق کر کے لوگوں کو دکھلایا اور بہت سی باتوں

وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدُرِهَ إِذْ قَالُوا مَآ اَنْزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرٍ مِّنَ شَيْءٍ فَ قُلُ مَنْ اَنْزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرٍ مِّنَ شَيْءٍ فَ قُلُ مَنْ اَنْزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرٍ مِّنَ شَيْءٍ فَوُلْمِي نُورًا وَّ الْكِتٰبَ الَّذِي جَآءَ بِهِ مُولِمِي نُورًا وَّ هُدًى لِلنَّاسِ تَجْعَلُوْنَهُ قَرَاطِيسَ تُبُدُونَهَا هُدًى لِلنَّاسِ تَجْعَلُوْنَهُ قَرَاطِيسَ تُبُدُونَهَا

وَ تُخَفُونَ كَثِيرًا ۚ وَ عُلِمْتُمْ مَّالَمُ تَعُلَمُوَا اللهُ لَا ثُمَّ ذَرُهُمْ فِي النَّهُ لَا ثُمَّ ذَرُهُمْ فِي اللهُ لَا ثُمَّ ذَرُهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ 
حَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ 
هَ

وَ هَٰذَا كِتْكُ اَنْزَلْنَهُ مُلِرَكُ مُّصَدِّقُ اللَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَ لِتُنْذِرَ أُمَّرَ الْقُرَى الَّذِينَ يَوْمِنُونَ وَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ يِهِ وَهُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ فِيهِ وَهُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ فَ

وَ مَنُ اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا اَوَ قَالَ اُوْحِى إِلَى وَلَمْ يُوْحَ إِلَيْهِ شَى اُ وَ مَنُ قَالَ اللهُ وَ لَوْ تَرَى قَالَ سَأُنْزِلُ مِثْلَ مَآ اَنْزَلَ اللهُ وَ لَوْ تَرَى قَالَ سَأُنْزِلُ مِثْلَ مَآ اَنْزَلَ اللهُ وَ لَوْ تَرَى إِلِهُ اللهُ وَ لَوْ تَرَى إِلِهُ اللهُ وَ لَوْ تَرَى إِلِهُ اللهُ وَ لَوْ تَرَى إِلهُ اللهِ اللهُ وَ لَوْ تَرَى المُوتِ وَ الْمَلْلِكُةُ بَاسِطُوآ اَيْدِيْهِمُ اَخْرِجُوٓ المَوْتِ وَ الْمَلْلِكُةُ بَاسِطُوٓ اللهِ عَمْرَتِ الْمُونِ اللهِ عَدْرَا اللهُ وَنِ اللهِ عَدْرَا اللهُ وَنِ اللهِ عَدْرَ الْمُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ عَيْرَ الْحَقِ بِمَا كُنْتُمْ عَنَ اليّهِ عَيْرَ الْحَقِ وَكُنْتُمْ عَنَ اليّهِ اللهِ عَيْرَ الْحَقِ وَكُنْتُمْ عَنَ اليّهِ اللهِ عَيْرَ الْحَقِ وَكُنْتُمْ عَنَ اليّهِ اللهِ عَيْرَ الْحَقِ اللهِ عَيْرَ الْحَقِ وَكُنْتُمْ عَنَ اليّهِ اللهِ عَيْرَ الْحَقِ اللهِ عَنْ اللهِ عَيْرَ الْحَقِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَيْرَ الْحَقِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

کو تم نے چھپا رکھا اور تم کو سکھلا دیں جن کو نہ جانے سے تھے تم اور نہ تمہارے باپ دادے [۱۵] تو کھہ دے کہ اللہ نے آثاری پھر چھوڑ دے ان کو اپنی خرافات میں کھیلتے رہیں [۱۱۱]

97۔ اور یہ قرآن وہ کتاب ہے جو کہ ہم نے آثاری برکت والی تصدیق کرنے والی ان کی جو اس سے پہلی بیں اور تاکہ تو ڈرا دے مکہ والوں کو اور اس کے آس پاس والوں کو آڈرت کا وہ اس پرایان لاتے ہیں اور وہ ہیں اپنی نمازسے خبردار [۱۹]

۹۳۔ اور اس سے زیادہ ظالم کون ہو باندھے اللہ پر بہتان

یا کیے مجھ پر وحی اتری اور اس پر وحی نہیں اتری کچھ

بھی اور ہو کیے کہ میں بھی آثارتا ہوں مثل اسکے ہواللہ

نے آثارا [۳۰] اور اگر تو دیکھے جس وقت کہ ظالم ہوں

موت کی شختیوں میں [۱۳] اور فرشتے اپنے ہاتھ بڑھا

رہے میں کہ نکالو اپنی جانیں [۳۳] آج تم کو بدلے میں

ملے گا ذات کا عذاب [۳۳] اس سبب سے کہ تم

کہتے تھے اللہ پر جھوٹی باتیں اور اس کی آیتوں سے میجر

کرتے تھے اللہ پر جھوٹی باتیں اور اس کی آیتوں سے میجر

۱۱۲ کفار کا نزول وحی سے انکار: پچھلے رکوع میں منصب نبوت اور بہت سے اندبیاء علیم السلام کا نام بنام تذکرہ تھا اور یہ کہ نبی عربی النبیائی ہو توحید و معرفت کی اس صراط مستقیم پر چلتے رہنے کے مامور میں جس پر اندبیائے سابقین کو چلایا گیا تھا۔ پیغمبروں کا ہدایت خلق اللہ کے لئے بیجنا حق تعالیٰ کی قدیم عادت رہی ہے۔ آیات عاضرہ میں ان جاہلوں اور معاندوں کا رد کیا گیا ہے جو ہدایت خلق اللہ کے لئے بیجنا حق تعالیٰ کی اس صفت ہی کا انکار کرنے بہ فہمی جمل و غباوت یا نبی کریم النبی آئی مداوت کے جوش اور غصہ میں بے قابو ہوکر حق تعالیٰ کی اس صفت ہی کا انکار کرنے لئے کہ وہ کسی انسان کو اپنی وحی و مرکالمہ خاص سے مشرف فرمائے۔ گویا انزال کتب وارسال رسل کے سلسلہ ہی کی سرے سے نفی کر دی گئی۔

110 تورات کے وجود سے احتدال اللہ یعنی اگر واقعی خدا نے کسی انسان پر کوئی چیز نہیں آباری تو تورات مقد س جیسی عظیم الثان کتاب جواحکام و مرضیات الهید پر بندوں کو مطلع کرتی اور رشد و ہدایت کی عجیب و غریب روشنی اپنی اندر رکھتی اور ان چیزوں کا علم تم کو عطا کرتی تھی جنہیں تم اور تمہارے باپ دادا بلکہ کل بنی آدم بھی بدون اعلام الهی محض اپنی عقل و حواس سے دریافت نہیں کر سکتے تھے وہ کماں سے آگئی اور کس نے موسی پر آباری ۔ مانا کہ آج تم اسے ورق ورق اور ٹکرے ٹرے کر کے لوگوں کو اپنی خواہش کے موافق دکھلاتے اور اس کے بہت سے اخبار واحکام کو چھپائے بیٹے ہو۔ اور اس طرح اس کی اصل روشنی تم نے باقی نہیں چھوڑی ۔ تاہم جو حصہ آج باقی رہ گیا ہے وہ ہی پتہ دے رہا ہے کہ جس محل کے کھنڈرات یہ ہیں وہ اپنے زمانہ عروج میں کیا عظیم الثان ہوگا۔

۱۱۱ یعنی ایسا نور و ہدایت بجز خدا کے اور کس خزانہ سے آسکتا ہے؟ اگر ایسی صاف اور بدیمی چیز کو بھی یہ لوگ نہیں مانتے تو آپ تبلیغ و تنبیہ کر کے سبکدوش ہو جائے ۔ اور ان کو چھوڑ دیجئے کہ یہ اپنی خرافات اور لیو و لعب میں مشغول رہیں جب وقت آئے گا خدا نود ان کو بتلا دے گا۔

۱۱۷۔ یعنی اگر خدا نے کوئی چیز نہیں آثاری تو یہ مبارک کتاب کہاں سے آئی جس کا نام قرآن ہے اور جو تمام پیچھلی کتابوں کے مضامین کی تصدیق کرنے والی ہے۔ اگر یہ آسمانی کتاب نہیں تو بتلاؤ کس کی تصنیف ہے جس کا مثل لانے پر جن وانس قادر نہ ہوں کیا اسے ایک اُمی کی تصنیف کہہ سکتے ہیں۔

۱۱۸۔ اُمِّ القریٰ: "اُمِّ القریٰ "" بستیوں کی اصل اور جڑ کو کہتے ہیں۔ مکہ معظمہ تمام عرب کا دینی و دنیوی مرجع تھا اور جغرافیائی حیثیت سے بھی قدیم دنیا کے وسط میں مرکز کی طرح واقع ہے اور جدید دنیا (امریکہ) اس کے نیچے ہے اور روایات حدیثیہ کے موافق پانی سے زمین بنائی گئن تواول یہ ہی جگہ کھلی تھی۔ ان وجوہ سے مکہ کو ""اُمِّ القریٰ" فرمایا۔ اور آس پاس سے مرادیا عرب

ہے کیونکہ دنیا میں قرآن کے اول مخاطب وہ ہی تھے ان کے ذریعہ سے باقی دنیا کو خطاب ہوا اور یا سارا جمان مراد ہو جیسے فرمایا لِیَکُونَ لِلْعُلَمِینَ نَذِیْرًا ۔

119۔ جبے آخرت کی زندگی پریفین اور بعدالموت کا خیال ہو گا اس کو ہدایت اور طریق نجات کی تلاش ہوگی وہ ہی پیغام الهی کو قبول اور نماز وغیرہ عبادات کی حفاظت کرے گا۔

۱۲۰ ظالموں پر موت کی سختی: خدا پر بہتان باندھنے سے شایدیہ مراد ہے کہ خدا کی طرف ان باتوں کی نسبت کرے جواس کی شان رفیع کے لائق نہیں ۔ مثلاً کسی کواس کا شریک ٹھرائے یا بیوی پچے تجویز کرے یا یوں کھے "اما انزل اللہ علی بشر من شی" یعنی اس نے بندوں کی ہدایت کو کوئی سامان نہیں کیا۔ ایسا کھنے والا سخت ظالم ہے اسی طرح جو شخص نبوت و پیغمبری کا جھوٹا دعویٰ کرے یا یہ ڈینگ مارے کہ خدا کے جیسا کلام تو میں لا سکتا ہوں ۔ جیسے بعض مشرکین کھتے تھے لَو ذَشَاءُ لَقُلْنَا مِثَلَ هٰذَا مِنْ لَ هٰذَا سے باتیں انتہائی ظلم اور دیدہ دلیری کی میں جس کی سزاکا تھوڑا سا عال آگے مذکور ہے۔

۱۲۱ یعنی موت کی باطنی اور رومانی سختیوں میں ۔

۱۲۲۔ آخرت میں کفار کا عال: یعنی روح قبض کرنے اور سزا دینے کو ہاتھ بڑھا رہے میں اور مزید تشدید اور اظہار غیظ کے لئے کھتے جاتے میں کہ نکالواپنی جانیں (جنہیں بہت دنوں سے بانواع حیل بچاتے بچرتے تھے)

۱۲۳ یعنی سخت تکلیف کے ساتھ ذلت ورسوائی بھی ہوگی۔

۱۲۴ یعنی ازراہ تکبرآیات اللہ کو جھٹلاتے تھے۔

وَ لَقَدُ جِئْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقُنْكُمْ اَوَلَامُ اللَّهُ وَرَآءَ اللَّهُ وَرَآءَ اللَّهُ وَرِكُمْ وَمَا نَرَى مَعَكُمُ شُفَعَآءَكُمُ اللَّهُ وَرِكُمْ وَمَا نَرَى مَعَكُمُ شُفَعَآءَكُمُ اللَّذِيْنَ زَعَمْتُمُ انَّاهُمْ فِينُكُمْ شُرَكُوا لَا لَقَدُ اللَّذِيْنَ زَعَمْتُمُ انَّاهُمْ فِينُكُمْ شُرَكُوا لَا لَقَدُ اللَّذِيْنَ زَعَمْتُمُ انَّاهُمْ فِينُكُمْ شُرَكُوا لَا لَقَدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الل

جیسے ہم نے پیداکیا تھا تم کو پہلی بار اور چھوڑ آئے تم ہو کچھ اسباب ہم نے تم کو دیا تھا اپنی پیڈھ کے پیچھے [۵] اور ہم نہیں دیکھتے تمہارے ساتھ سفارش والوں کو جن کو تم بتلایا کرتے تھے کہ ان کا تم میں ساجھا ہے البتہ منقطع ہوگیا تمہاا علاقہ اور جاتے رہے جو دعوے کہ تم کیا

۹۴۔ اور الدبتہ تم ہمارے پاس آ گئے ایک ایک ہو کر

ع تَزُعُمُونَ ﴿

کرتے تھے [۱۲۱]

إِنَّ اللهَ فَالِقُ الْحَبِّ وَ النَّوٰى لَيُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ اللهَ فَالِقُ الْحَبِّ وَ النَّوٰى لَيْتِ مِنَ الْحَيِّ مَنَ الْحَيِّ لَمِنَ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ لَمُ اللهُ فَانَى تُؤْفَكُونَ عَلَى اللهُ فَانَى تُؤْفَكُونَ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ فَانَى تُؤْفَكُونَ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اله

فَالِقُ الْإِصْبَاحِ ۚ وَ جَعَلَ الَّيْلَ سَكَنًا وَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ حُسْبَانًا لَا ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيْمِ ﴿ الْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ ﴿

وَ هُوَ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ النُّجُوْمَ لِتَهُتَدُوَا بِهَا فِي ظُلُمْتِ الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ طَقَدُ فَصَّلْنَا الْأَيْتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُوْنَ عَ

وَ هُوَ الَّذِيِّ اَنْشَاكُمْ مِّنْ نَّفْسٍ وَّاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرُّ وَ مُسْتَوْدَةُ لَّقَدُ فَصَّلْنَا اللايتِ

لِقَوْمٍ يَّفْقَهُونَ ﴿

90 ۔ اللہ ہے کہ میمور نکالتا ہے دانہ اور کھٹی نکالتا ہے مردہ سے مردہ یہ ہے اللہ میمر تم کدھر بہکے جاتے ہو[انا]

99۔ پیموڑ نکالنے والا صبح کی روشنی کا [۱۳۸] اور اسی نے رات بنائی آرام کو اور سورج اور چاند حماب کے لئے یہ اندازہ رکھا ہوا ہے زورآور خبردار کا [۱۳۹]

94۔ اور اسی نے بنا دیے تمہارے واسطے ستارے کہ ان ور اسلے ور استے معلوم کرواندھیروں میں جنگل اور دریا کے دریا کے [۳۰] البتہ ہم نے کھول کر بیان کر دیے پتے ان لوگوں کے لئے جو جانتے میں

۹۸۔ اور وہی ہے جس نے تم کو سب کو پیدا کیا ایک شخص سے [۱۳] پھر ایک تو تمہارا ٹھ کانہ ہے اور ایک امانت رکھے جانے کی جگہ [۱۳۳] البتہ ہم نے کھول کر سنا دیے ہے اس کو جو سوچے ہیں

۱۲۵۔ یعنی بنہ سر پہ ٹوپی بنہ پاؤں میں جوتی تہی دست چلے آرہے ہواور جس سازوسامان پر فخرو ناز تھا اسے ہمراہ نہیں لائے کہیں تیکھے چھوڑ آئے ہو۔

۱۲۹۔ یعنی جن کو تم سمجھتے تھے کہ آڑے وقت میں ہمارا ہاتھ بٹائیں گے اور مصیبت میں ساتھ ہوں گے وہ کہاں چلے گئے آج ہم ان کو تمہاری سفارش اور حایت پر نہیں دیکھتے۔ حایت و نصرت کے وہ علاقے آج ٹوٹ گئے اور جو لمبے پوڑے دعوے تم کیا کرتے تھے سب رفو چکر ہوگئے۔

١٢٤ توحيد كے دلائل: يعنى زمين ميں دبائے جانے كے بعد گھلى اور دانه كو بچاڑ كو سبز پودا اگانا يا جاندار كو بے جان سے اور

بے جان کو جاندار سے نکالنا (مثلاً آدمی کو نطفہ سے ، نطفہ کو آدمی سے پیدا کرنا ) اسی خدا کا کام ہے۔ پھراسے چھوڑ کرتم کدھر بہکے جارہے ہو؟ کیا اور کوئی ہستی تنہیں ایسی مل سکتی ہے جو ان کاموں کو انجام دے سکے۔

۱۲۸ یعنی رات کی تاریکی میں سے جو پیلی مچھٹ کر صبح صادق نمودار ہوتی ہے اس کا نکالنے والا بھی وہ ہی ہے۔

۱۲۹۔ نبوم سے راستوں کا علم: رات دن اور چاند سورج کا جو حکیانہ نظام اور ان کی رفتار کا جو صاب مقرر فرما دیا اس میں ذرا بھی تخلف یا کم وبیش نہیں ہوتا۔

۱۳۰ یعنی بلاواسطہ ان سے راستہ معلوم کرویا بواسطہ ۔ مثلا قطب نما کے ذریعہ سے ۔

الاا۔ یعنی حضرت آدمٌ سے۔

۱۳۱۔ انسانوں کے مٹھکانے: ""متقر" مٹھرنے کی جگہ جبے مٹھکانا کہا۔ اور متودع سپرد کئے جانے اور امانت رکھے جانے کی جگہ کو کہتے ہیں۔ یہ تولغوی معنی ہوئے۔ آگے دونوں کے مصداق کی تعیین میں مفسرین کا انتلاف ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ نے موضح القرآن میں جو کچھ لکھا ہے وہ ہم کو پہند ہے یعنی ""اول سپرد ہوتا ہے ماں کے پیٹ میں کہ آہستہ آہستہ دنیا کے اثر پیدا کرے پھر آگر مٹھرتا ہے دنیا میں پھر سپرد ہوگا قبر میں کہ آہستہ آہستہ اثر آخرت کے پیدا کرے پھر جا مٹھرے گا جنت میں یا دوزخ میں۔""

99۔ اور اسی نے اثارا آسمان سے پانی پھر نکالی ہم نے اس سے اگنے والی ہر چیز [اسا] پھر نکالی اس میں سے سبز کھیتی جس سے ہم نکالے میں دانے ایک پر ایک پڑھا ہوا اور کھیور کے گاہمے میں سے پھل کے پچھے ہوئے [اسا] اور باغ انگور کے اور زیتون کے اور انار کے آپس میں ملتے جلتے اور جدا جدا جدا ہمی [اسا] دیکھو ہر ایک درخت کے پھل کو جب وہ پھل لاتا ہے اور اسط ایک درخت کے پھل کو جب وہ پھل لاتا ہے اور اسط ایک درخت کے پھل کو جب وہ پھل لاتا ہے اور اسط ایک والوں کے [اسا]

وَ هُو الَّذِيِّ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاخْرَجُنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَاخْرَجُنَا مِنْ أَخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا مُّتَرَاكِبًا وَ مِنْهُ خَضِرًا نُّخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُّتَرَاكِبًا وَ مِنْ النَّخُلِ مِنْ طَلْعِهَا قِنُوانُ دَانِيَةٌ وَ مِنَ النَّخُلِ مِنْ طَلْعِهَا قِنُوانُ دَانِيَةٌ وَ مِنَ النَّخُلِ مِنْ طَلْعِهَا قِنُوانُ دَانِيَةٌ وَ مَنْ النَّخُلِ مِنْ طَلْعِهَا قِنُوانُ دَانِيَةٌ وَ الرُّمَّانَ جَنْتٍ مِنْ اَعْنَابٍ وَ الرَّيْتُونَ وَ الرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَ عَيْرَ مُتَشَابِهٍ الْ انظُرُوا إلى مُشْتَبِهًا وَ عَيْرَ مُتَشَابِهٍ اللَّهُ الْفُرُوا إلى تَمْرَ وَيَنْعِهِ اللَّهُ الْفُرُوا إلى تَمْرَ وَيَنْعِهِ اللَّهُ الْفُرُوا اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ ال

۱۰۰۔ اور ٹھمراتے میں اللہ کے شریک جنوں کو حالانکہ اس نے انکو پیدا کیا ہے [۴۸] اور تراشتے ہیں اسکے واسطے بیٹے اور بیٹیاں جمالت سے [۱۳۹] وہ پاک ہے اور بہت دور ہے ان باتوں سے جو یہ لوگ بیان کرتے میں [۱۳۰]

وَ جَعَلُوْا لِلَّهِ شُرَكَآءَ الْجِنَّ وَ خَلَقَهُمْ وَ خَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَ بَنْتٍ بِغَيْرِ عِلْمِ طَ ع سُبُحْنَهُ وَ تَعْلَى عَمَّا يَصِفُونَ عَلَى عَمَّا

١٣٣ ـ نباتات سے توحيد کے دلائل: يعني آسمان كي طرف سے بادل برسايا جو سبب ہے نباتات كے اگانے كا ـ ۱۳۲ ۔ یعنی بسبب بوجھل ہونے کے نیچے کو جھکے ہوئے ۔

<mark>۱۳۵</mark> یعنی صورت شکل، مقدار، رنگ، بو اور مزہ کے اعتبار سے بعضے پھل ایک دوسرے سے ملتے جلتے ہیں، بعضے نہیں۔ ۱۳۱۔ یعنی ابتداً جب پیل آنا ہے تو کیے بدمزہ اور ناقابل انتفاع ہوتا ہے۔ پھر یکنے کے بعد کیسا لذیذ خوش ذائقہ اور کارآمد بن جاتا ہے۔ یہ سب خدا کی قدرت کا ظہور ہے۔

۱۳۷۔ انسان کی جھانی اور رومانی کفالت: اس رکوع میں حق تعالیٰ کے جن افعال و صفات اور مظاہر قدرت کا بیان ہوا ان سے خدا کے وجود وحدانیت اور کامل الصفات ہونے پر استدلال تو واضح ہے۔ لیکن غور کیا جائے تو وحی و نبوت کا مسئلہ بھی بڑی حد تک عل ہو جاتا ہے۔ کیونکہ جب حق تعالیٰ نے اپنے فضل ورحمت سے ہماری دنیوی زندگی اور مادی حوائج کے انتظام وانصرام کے لئے اس قدر اساب ارضی و سماوی مہیا فرمائے میں تو یہ کہنا کس قدر لغو اور غلط ہو گا کہ ہماری حیات افروی اور روعانی ضروریات کے انجام پانے کا اس نے کوئی سامان نہیں کیا۔ یقینا جس رب کریم نے ہماری جہانی غذاؤں کی نشوونما کے لئے آسمان سے پانی آثارا ہے۔ ہمارے رومانی تغذیہ کے لئے بھی اسی نے سحابهائے نبوت سے وحی والهام کی بارش مازل فرمائی۔ جب وہ بروبھرکی اندھیریوں میں ستاروں کے ذریعہ سے ظاہری رہنائی کرتا ہے تو کیسے ممکن ہے کہ باطنی رہنائی کے لئے اس نے ایک ستارہ بھی آسمان رومانیت پر روش نہ کیا ہو۔ رات کی تاریکی کے بعد اس نے صبح صادق کا اجالا کیا اور مخلوق کو موقع دیا کہ وہ اپنے دنیوی کاروبار میں چاند اور سورج کی روشنی سے ایک معین حیاب کے ماتحت منتفع و متفید ہوتی رہے پھر کیسے کہا جا سکتا ہے کہ کفر و شرک، ظلم و عدوان اور فنق و فجور کی شب دیجور میں اس کی طرف سے کوئی چاند نہ چمکا، نہ صبح صادق کا نور پھیلا ، نہ رات ختم ہو کر کوئی آفتاب طلوع ہوا؟ خدا کی ساری مخلوق ابدالآباد کے لئے جمل و ضلالت کی گھٹا ٹوپ اندھیری میں بڑی چھوڑ دی گئی ۔ کیا گیبوں کے دانہ اور کھچور کی گھٹلی کو پھاڑ کر خدائے کریم سر سبز درخت اگاتا ہے پر انسان کے قلب میں معرفت ربانی کی استعداد کا جو بہج فطرتا بحصراگیا تھا وہ یوں ہی بیکار صائع کر دیا گیا کہ نہ ابھرا نہ پھلا نہ ریکا نہ تیار ہوا۔ جب جہانی حیثیت سے دنیا میں حیّ و میت کا

سلسلہ قائم ہے خدا زندہ سے مردہ کو اور مردہ سے زندہ کو نکالتا رہتا ہے تو روعانی نظام میں خداکی اس عادت کا کیوں انکار کیا جائے بیشک روعانی طور پر بھی وہ بہت دفعہ ایک زندہ قوم سے مردہ اور مردہ قوم سے زندہ افراد پیدا کرتا ہے۔ اور جس طرح اس نے ہماری دنیوی زندگی کے مستقر و مستودع کا حکیانہ بندوبست کیا ہے حیات افروی کے مستقر و مستودع کے سامان اس سے کہیں برھر کر مہیا فرمائے۔ فللہ الحمد والمنتہ و بہ الثقہ والعصمہ یہیں سے یہ بھی سمجھ میں آتا ہے کہ جس طرح ہم خدا تعالیٰ کو اس کے کاموں سے پہچانتے میں یعنی ہو کام وہ اپنی قدرت کاملہ سے کرتا ہے کسی مخلوق کی طاقت نہیں کہ ویسا کام کر سکے۔ مٹھیک اسی طرح اس کے کلام کو بھی ہم اسی معیار پر جانچ سکتے میں کہ خدا کا کلام وہ ہی ہو سکتا ہے کہ اس جیسا کلام ساری مخلوق مل کر بھی نہ بنا سے ۔ پھر "سا نزل مثل ما انزل للہ " کا ادعا کہاں تک صفح ہو سکتا ہے۔ گویا اس رکوع میں حق تعالیٰ کی صفات و افعال بیان کر سے ان تمام مسائل کی حقیقت پر متنبہ کر دیا گیا جن کی تعلیم گذشتہ رکوع میں کی گئی تھی۔

۱۳۸۔ بنول کو شریک ٹھمرانے کا مطلب: یا تو جن سے مرادیمال شیاطین ہیں پونکہ کفرو شرک کا اڑتکاب شیطان کے انواء سے ہوتا ہے اس لئے اس کے انواء و اصلال سے غیراللہ کی عبادت کرنا گویا اس کی عبادت ہوئی۔ ابراہیم نے بت پرسی کا رد کرتے ہوئے فرمایا آبکتِ لَا تَعْبُدُ الشَّیطْنَ دوسری جگہ ارشاد ہے اَلَمْ اَعْهَدُ اِلَیْکُمْ لِبَنِیْ اَدَمَ اَنْ لَا تَعْبُدُوا الشَّیطْنَ اللَّهُ قیامت میں فرمائیں گے۔ شبہ حنک اَنْت وَلِیُّنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ کَانُوا یَعْبُدُونَ الْجِنَّ اَکْتُرُ الشَّیطْنَ الله عَبْدُونِ اوریا جن سے مراد قوم جن لی جائے جنکے بعض سرداروں سے اہل جاہلیت استعانت و تعوذ کیا کرتے تھے۔ گوانگهٔ کان دِ جَالُ مِن الْلِائِسِ یَعْوَدُونَ بِرِ جَالٍ مِن الْجِنِ فَزَادُو هُمْ رَهَا اللهُ الله الله عالمی عادی مرداروں می ایک عاد و خود ہاری طرح نداکی عاجز مخلوق ہو کم فلوق ہو کر خالوق ہو کر خالوق کا شریک کیے ہو سکتا ہے۔

۱۳۹\_ نصاریٰ حضرت میسح کو بعض یمود حضرت عزیزً کو خدا کا بیٹا اور مشرکین ملائکۃ اللہ کو خدا کی بیٹیاں کہتے تھے۔

۱۴۰۔ یعنی پاک ہے شرکت سے اور اس کی شان بہت بلند ہے ترکیب و تحلیل سے پھر باپ بیٹے کا تصور وہاں کیسے ہو سکتا

4

۱۰۱۔ نئی طرح پر بنانے والا آسمان اور زمین کا [۱۳۱] کیونکر ہو سکتا ہے اسکے بیٹا حالانکہ اس کی کوئی عورت نہیں اور اس نے بنائی ہر چیزاور وہ ہر چیز سے واقف ہے [۱۳۲]

بَدِيُعُ السَّمُوٰتِ وَ الْأَرْضِ ﴿ اَنِّى يَكُونُ لَهُ وَلَكُونُ لَهُ وَلَكُونُ لَهُ وَلَكُونُ لَهُ وَلَكُونُ لَهُ وَلَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ كُلَّ شَيْءٍ عَلِيْهُ ﴿ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْهُ ﴿ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْهُ ﴿ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْهُ ﴿ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْهُ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهُ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَا عَلَهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ

ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ ۚ لَا اللهَ اللهُ مَوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ ۚ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيْلُ ﷺ

لَا تُدُرِكُهُ الْاَبْصَارُ وَ هُوَ يُدُرِكُ الْاَبْصَارَ وَ هُوَ اللَّطِينُ الْخَبِيرُ عَلَى الْاَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِينُ الْخَبِيرُ عَلَى الْخَبِيرُ عَلَى قَدَ جَآءَكُمُ بَصَآبِرُ مِنْ رَّبِّكُمْ فَمَنْ الْبُصَرَ فَلِنَفْسِه وَ مَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا الْاَبْصَرَ فَلِنَفْسِه وَ مَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا الْوَمَآ اَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِينَظٍ عَلَى وَمَآ اَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِينَظٍ عَلَى وَمَآ اَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِينَظٍ عَلَى اللهُ اللهُ

وَ كَذٰلِكَ نُصَرِّفُ الْأَيْتِ وَ لِيَقُو لُوَا دَرَسُتَ وَ لِنُبَيِّنَهُ لِقَوْمِ يَّعْلَمُوْنَ ﷺ

إِتَّبِعُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنْ رَّبِكَ ۚ لَا اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ مَوْ وَاعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِيْنَ عَلَى اللهُ مَا اللهُ عَلَىٰ فَا عَلَيْهِمُ بِوَكِيْلٍ عَلَيْهِمُ بِوَكِيْلٍ

۱۰۲۔ یہ اللہ تمہارا رب ہے نہیں ہے کوئی معبود سوا اسکے پیدا کرنے والا ہر چیز کا سوتم اسی کی عبادت کرواور وہ ہرچیز پر کارساز ہے [۱۳۳]

۱۰۳۔ نہیں پا سکتیں اس کو آنکھیں اور وہ پا سکتا ہے آنکھوں کواور وہ نہایت لطیف اور خبردار ہے [۱۳۴]

۱۰۴۔ تمہارے پاس آ چکیں نشانیاں تمہارے رب کی طرف سے پھر جس نے دیکھ لیا سواپنے واسطے اور جواندھا رہا سواپنے نقصان کواور میں نمیں تم پر نگھبان [۱۳۵]

۱۰۵۔ اور یوں طرح طرح سے سمجھاتے ہیں ہم آیتیں اور اگد وہ کھیں کہ تو نے کسی سے پڑھا ہے اور ناکہ واضح کر دیں ہم اسکو واسطے سمجھ والوں کے [۱۳۳]
۱۰۶۔ تو چل اس پر جو عکم تجھ کو آوے تیرے رب کا کوئی معبود نہیں سوا اسکے اور منہ چھیر نے مشرکوں سے [۱۳۷]

۱۰۷۔ اور اگر اللہ چاہتا تو وہ لوگ شرک نہ کرتے [۴۸] اور ہم نے نہیں کیا تجھ کوان پر نگہان اور نہیں ہے توان پر داروغہ [۱۲۹]

۱۲۱۔ اللہ شرکت سے پاک ہے: جس نے تنها تمام آسمان وزمین بدون کسی نمونہ اور توسط آلات وغیرہ ایسے انو کھے طرز پر پیدا کر دیئے آج اس کو شرکاء کی امداد اور بیٹے پوتے کا سمار ڈھونڈے کی کیا ضرورت ہے۔ ۱۹۲۱۔ تعجب ہے کہ جب کسی مخلوق کو تم حقیقتا خدا کی اولاد قرار دیے ہو تو ان بچوں کی ماں کے تجویز کرو گے اور اس ماں کا تعلق خدا کے ساتھ کس قیم کا مانو گے۔ عیبائی حضرت میج کو خدا کا بیٹا کہتے ہیں۔ لیکن یہ جمارت وہ بھی نہیں کر سکے کہ مریم صدیقہ کو (العیاذ باللہ) خدا کی بیوی قرار دے کر تعلقات زنا شوئی کے قائل ہو جائیں۔ جب ایسا نہیں تو مریم کے بطن سے پیدا ہونے والا بچ خدا کا بیٹا کیونکر بن گیا۔ دنیا کے دوسرے بچوں کو بھی خدا تعالیٰ ان کی ماؤں کے پیٹ سے پیدا کرتا ہے اور وہ معاذ اللہ خدا کی نہیں کہلاتے۔ یہ فرق کہ کوئی بچے محض نفخہ جریلیہ سے بدون توسط اسباب عادیہ کے پیدا کر دیا جائے اور دوسروں کو عام اسباب کے سلسلہ میں پیدا فرمائیں، ابوت و نبوت کے مسئلہ پر کچھ اثر انداز نہیں ہو سکتا۔ اسباب و مسببات ہوں یا نوارق عادات، اسباب کے سلسلہ میں پیدا فرمائیں، ابوت و نبوت کے مسئلہ پر کچھ اثر انداز نہیں ہو سکتا۔ اسباب و مسببات ہوں یا نوارق عادات، سب کو خدا ہی نے پیدا کیا ہے اور وہی جانتا ہے کہ کس چیز کو کس وقت کس طرح پیدا کرنا مصلحت و حکمت ہے۔

سب کو خدا ہی نے پیدا کیا ہے اور وہی جانتا ہے کہ کس چیز کو کس وقت کس طرح پیدا کرنا مصلحت و حکمت ہے۔

سب کو خدا ہی عبادت اس لئے کرنی چاہئے کہ مذکورہ بالاصفات کی وجہ سے وہ ذاتی طور پر استحقاق معبود بندے کا رکھتا ہے اور اس

۱۲۲۱۔ رویت باری تعالیٰ: حضرت شاہ صاحبؒ نے اس کا مطلب یہ لیا ہے کہ آنگھ میں یہ قوت نہیں کہ اس کو دیکھ لے ہاں وہ نود ازراہ لطف و کرم اپنے کو دکھانا چاہے تو آئکھوں میں ویسی قوت بھی پیدا فرما دے گا مثلاً آخرت میں مومنین کو حب مرادت رویت ہوگی جیسا کہ نصوص کتاب و سنت سے ثابت یا بعض روایات کے موافق نبی کریم الٹی الآبی کو لیلۃ الاسراء میں رویت ہوئی علیٰ اختلاف الاقوال یہ باقی مواضع میں چونکہ کوئی نص موجود نہیں لہذا عام قاعدہ کی بناء پر نفی رویت ہی کا اعتقاد رکھا جائے۔ مفسرین سلف میں سے بعض نے ادراک کو اعاظہ کے معنی میں لیا ہے یعنی نگامیں کہی اس کا اعاظہ نہیں کر سکتیں ۔ آخرت میں مفسرین سلف میں سے بعض نے ادراک کو اعاظہ کے معنی میں لیا ہے یعنی نگامیں کہی اس کا اعاظہ نہیں کر سکتیں ۔ آخرت میں میں رویت ہوگا اور خبر کا وہویدرگ سے ہوگا۔ ہاں اس کی شان یہ ہے کہ وہ تمام ابصار و مبصرات کا اعاظہ کئے ہوئے ہے ۔ اس وقت لطیف کا تعلق لا تدرکہ سے اور خبر کا وہویدرگ سے ہوگا۔

۱۳۵ یعنی اگرچہ خدا ہمیں دکھائی نہیں دیتا مگر اس کے بصیرت افروز نشانات و دلائل ہمارے سامنے ہیں۔ جو آنگو کھول کر دیکھے گا خدا کو پالے گا اور جواندھا بن گیا اس نے اپنا نقصان کیا۔ میرے ذمہ یہ نہیں کہ کسی کو دیکھنے پر مجبور کر دوں۔
۱۳۹ یعنی اپنی آیتوں کو مختلف پہلوؤں اور عجیب و غریب انداز سے اس لئے سمجھاتے ہیں کہ آپ سب لوگوں کو پہنچا دیں اور ان میں استعداد وا حوال کے اختلاف سے دو فریق ہو جائیں۔ ضدی اور بد فہم تو یہ کہیں کہ ایبے علوم و معارف اور موثر مضامین ایک امی سے کیسے بن پڑتے ضرور مختلف اوقات میں کسی سے سیکھتے رہے ہوں گے۔ پھر پڑھ پڑھا کر ہمارے سامنے پیش کر دیئے لیکن سمجھدار اور انصاف پہند لوگوں پر حق واضح ہو جائے گا اور شیطانی شکوک و شبات زائل ہو جائیں گے۔

۱۴۷۔ آپ خدائے واحد پر بھروسہ کر کے اس کے حکم پر چلتے رہیں اور مشرکین کے جمل و عناد کی طرف خیال نہ فرمائیں جو ایسے روش دلائل وبیانات سننے کے بعد بھی راہ راست پر نہ آئے۔

۱۴۸ ۔ یعنی حق تعالیٰ کی تکوینی حکمت اس کو مقتضی نہیں ہوئی کہ وہ ساری دنیا کوزبردستی مومن بنا دے۔ بیشک وہ چاہتا توروئے زمین پرایک مشرک کوباقی نہ چھوڑتا۔ لیکن شروع سے انسانی فطرت کا نظام ہی اس نے ایسارکھا ہے کہ آدمی کوشش کرے تو یقیغا ہدایت قبول کر سکے۔ تاہم قبول کرنے میں بالکل مجبور و مضطربہ ہو۔ پہلے اس مسلہ کی تقریر گذر چکی۔

۱۲۹۔ آپ کا فرض تبلیغ اور احکام الهی کا اتباع ہے۔ ان کے اعال کے ذمہ دار اور جوابدہ آپ نہیں ہیں۔

وَلَا تَسُبُّوا الَّذِيْنَ يَدُعُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللهَ عَدُوًا بِغَيْرِ عِلْمِ ﴿ كَذَٰلِكَ زَيَّنَّا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ "ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمُ مَّرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّئُهُمْ بِمَا كَانُوْ ايَعْمَلُوْنَ عَ

وَ اَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ اَيْمَانِهِمُ لَيِنَ جَآءَتُهُمُ ايَةُ لَّيُؤُمِنُنَّ بِهَا لَا قُلُ إِنَّمَا الْأَيْتُ عِنْدَ اللهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ لَا أَنَّهَآ إِذَا جَا ءَتُ لَا يُؤْمِنُونَ

وَ نُقَلِّبُ اَفْهِدَتَهُمُ وَ اَبْصَارَهُمُ كُمَا لَمُ يُؤْمِنُوا بِهَ اَوَّلَ مَرَّةٍ وَّ نَذَرُهُمْ فِي ع طُغُيَانِهِمْ يَعْمَهُوْنَ 📆

۱۰۸۔ اور تم لوگو ہرا نہ کہوان کو جنگی پیہ پر ستش کرتے ہیں اللہ کے سوایس وہ برا کہنے لگیں گے اللہ کو بے ادبی سے بدون سمجھے [۱۵۰] اسی طرح ہم نے مزین کر دیا ہر ایک فرقہ کی نظرمیں انکے اعال کو پھران سب کواپنے رب کے پاس پہنچنا ہے تب وہ جتلاوے گا انکو جو کچھ وہ کرتے تھے [۱۵۱]

۱۰۹۔ اور وہ قسمیں کھاتے ہیں اللہ کی تاکید سے کہ اگر آوے انکے پاس کوئی نشانی تو ضرور اس پر ایان لاویں کے [۱۵۲] تو کھہ دے کہ نشانیاں تو اللہ کے پاس ہیں اور تم کواے مسلمانو کیا خبرہے کہ وہ نشانیاں آئیں گی تو یہ لوگ ایان لے ہی آویں گے [۱۵۳]

١١٠ اور ہم الك ديں كے ان كے دل اور ان كى آتکھیں جیسے کہ ایان نہیں لائے نشانیوں پر پہلی بار اور ہم چھوڑے رکھیں گے انکو انکی سرکثی میں بہکتے ہوئے [۱۵۴]

۔ ۱۵۰۔ دوسروں کے معبودوں کو ہرانہ کو: یعنی تم تبلیغ و نصیحت کر کے اپنے فرض سے سبدوش ہو چکے۔ اب جو کفر و شرک یہ لوگ کریں اس کے نود ذمہ دار ہیں۔ تم پر اس کی کچھ ذمہ داری نہیں۔ ہاں یہ ضروری ہے کہ تم اپنی جانب سے بلا ضرورت ان کے مزید کفر و تعنت کا سبب نہ بنو۔ مثلاً فرض کچھے ان کے مذہب کی تردید یا بحث و مناظرہ کے سلسلہ میں تم خصہ ہو کر ان کے معبود وں اور مقداؤں کو سب و شتم کرنے لگو جس کا نتیجہ یہ ہو گا کہ وہ جواب میں تمہارے معبود برجی اور محترم بزرگوں کی بے ادبی کمیں گے اور جمالت سے انہیں گالیاں دیں گے۔ اس صورت میں اپنے واجب التعظیم معبود اور قابل احترام بزرگوں کی اہانت کا سبب تم ہے۔ لہذا اس سے ہمیشہ احتراز کرنا چا بیٹے۔ کسی مذہب کے اصول و فروع کی معقول طریقہ سے غلطیاں ظاہر کرنا یا اس کی کمزوری اور رکاکت پر تحقیقی و الزامی طریقوں سے متنبہ کرنا جداگانہ چیز ہے۔ لیکن کسی قوم کے پیٹواؤں اور معبودوں کی نسبت کی کمزوری اور رکاکت پر تحقیقی و الزامی طریقوں سے متنبہ کرنا جداگانہ چیز ہے۔ لیکن کسی قوم کے پیٹواؤں اور معبودوں کی نسبت بخرض تحقیر و تومین د لخراش الفاظ اکالنا قرآن نے کسی وقت بھی جائز نہیں رکھا۔

101۔ یعنی دنیا پونکہ دارلامتحان ہے۔ اس کا نظام ہم نے ایسا رکھا ہے اور ایسے اسباب جمع کر دیئے ہیں کہ یہاں ہر قوم اپنے اعال اور طور طریقوں پر نازاں رہتی ہے، انسانی دماغ کی ساخت ایسی نہیں بنائی کہ وہ صرف سچائی کے قبول اور پسند کرنے پر مجبور ہو فعلی کی طرف گنجائش ہی نہ رکھے۔ ہاں فدا کے یہاں جا کر جب تمام حقائق سامنے ہوں گے، پتہ چلے جائے گا کہ جو کام دنیا میں کرتے تھے وہ کیسے تھے۔

۱۵۳ فرمائشی معجزات کا مطالبہ اور اس کا جواب؛ بعض مسلمانوں کو یہ خیال ہوا کہ اچھا ہو اگر ان کی یہ حجت بھی پوری کر دی جائے۔ اس پر فرما دیا کہ تمہیں کیا خبر ہے کہ یہ سرکش صدی لوگ فرمائشی نشان دیکھ کر بھی ایمان نہیں لائیں گے۔ پھر سنت اللہ کے موافق اس کے متحق ہوں گے کہ فوراتباہ کر دیئے جائیں۔ جیساکہ اسی سورت کے شروع میں ہم مفصل لکھ چکے ہیں۔ ملاا۔ یعنی جب کفر و سرکشی میں تمادی ہوگی تو نتیج یہ ہو گا کہ ہم ان کے دل اور آسکھیں الٹ دیں گے پھر حق کے سمجھنے اور دیکھنے کی توفیق نہ ملے گی۔ موضح القرآن میں ہے کہ "اللہ جن کوہدایت دیتا ہے اول ہی حق سن کر انصاف سے قبول کرتے ہیں اور جس نے پہلے ہی صدکی اگر نشانیاں بھی دیکھے تو کچھ حلیہ بنا لے ""۔

ااا۔ اور اگر ہم آثاریں ان پر فرشتے اور باتیں کریں ان سے مردے اور زندہ کر دیں ہم ہر چیز کو ان کے سامنے تو بھی یہ لوگ ہرگز ایمان لانے والے نہیں مگر یہ کہ چاہے اللہ لیکن ان میں اکثر جاہل ہیں [۱۵۵]

اا۔ اور اسی طرح کر دیا ہم نے [۱۵۱] ہرنبی کے لئے دشمن شریر آدمیوں کو اور جنوں کو جو کہ سکھلاتے ہیں ایک دوسرے کو ملمع کی ہوئی باتیں فریب دینے کے لئے اور اگر تیرا رب چاہتا تو وہ لوگ یہ کام نہ کرتے سوتو چھوڑ دے وہ جانیں اور الکا جھوٹ [۱۵۷]

وَلَوْ اَنَّنَا نَرَّانَا اللهِمُ الْمَلَيِكَةَ وَ كَلَّمَهُمُ الْمَلَيِكَةَ وَ كَلَّمَهُمُ الْمَوْتَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ كُلَّمَهُمُ الْمَوْتَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلًا مَّا كَانُوْا لِيُؤْمِنُوْا اللَّهُ اللَّهُ اللهُ وَلَكِنَّ اكْتُرَهُمْ يَجُهَلُوْنَ عَلَى اللهُ وَلَكِنَّ اكْتَرَهُمْ يَجُهَلُوْنَ عَلَى اللهُ وَلَكِنَّ اكْتَرَهُمْ يَجُهَلُوْنَ عَلَى اللهُ الله

وَ كَذَٰلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوَّا شَيْطِيْنَ الْكِلِّ نَبِيٍّ عَدُوَّا شَيْطِيْنَ الْإِنْسِ وَ الْجِنِّ يُوْجِئ بَعْضُهُمُ إلى بَعْضٍ الْإِنْسِ وَ الْجِنِّ يُوْجِئ بَعْضُهُمُ إلى بَعْضِ ذُخُرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا نُخُرُونَ اللَّهُ وَمَا يَفْتَرُونَ اللَّهُ وَمَا يَفْتَرُونَ اللَّهُ وَمَا يَفْتَرُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا يَفْتَرُونَ اللَّهُ اللْمُوالِلَّ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللْمُلْمُ ا

100 فرمائش معجزات کا مطالبہ اور اس کا جواب: یعنی اگر ان کی فرمائش کے موافق بلکہ اس سے بھی بڑھ کر فرض کیجئے آسان سے فرشتے از کر آپ کی تصدیق کریں اور مردے قبروں سے اٹھ کر ان سے باتیں کرنے لگیں اور تمام امتیں جو گذر چکی ہیں دوبارہ زندہ کر کے ان کے سامنے لا کھڑی کی جائیں تب بھی سوء استبداد اور تعنت و عناد کی وجہ سے یہ لوگ حق کو ماننے والے نہیں ۔ بیشک اگر خدا چاہے تو زبر دستی منوا سکتا ہے ۔ لکین ایسا چاہنا اس کی حکمت اور تکوینی نظام کے خلاف ہے جس کو ان میں سے اکثر لوگ اپنے جمل کی وجہ سے نہیں سمجھتے ۔ اس کی تشریح چھلے فوائد میں گذر چکی ۔

۱۵۱\_یعنی پیداکر دیا ہم نے۔

۱۵۱۔ خیروشرکے وجود میں حکمت ہے: پونکہ خداکی حکمت بالغہ تکوینا اسی کو مقتضی ہے کہ نظام عالم کو جب تک قائم رکھنا منظور ہے خیروشرکی قوتوں میں سے کوئی قوت بھی بالکل مجور اور نیست و نابود نہ ہو۔ اس لئے نیکی بدی اور ہدایت و ضلالت کی حریفانہ جنگ ہمیشہ سے قائم رہی ہے۔ جس طرح آج یہ مشرکین و معاندین آپ کو بیود فرمائشوں سے دق کرتے اور بانواع حیل لوگوں کو جادہ حق سے ڈگمگانا چاہتے ہیں اسی طرح ہر پیغمبر کے مقابل شیطانی قوتیں کام کرتی رہی ہیں کہ چیغمبروں کوان کے پاک مقصد

(ہدایت غلق اللہ) میں کامیاب نہ ہونے دیں۔ اسی غرض فاسد کے لئے شاطین الجن اور شاطین الانس باہم تعاون کرتے اور ایک دوسرے کو فریب دہی اور ملمع سازی کی چھنی چپڑی باتیں سکھاتے ہیں اور ان کی یہ عارضی آزادی اسی عام حکمت اور نظام تکوینی کے ماتحت ہے جو تخلیق عالم میں حق تعالیٰ نے مرعی رکھی ہے اس لئے آپ اعداء اللہ کی فتنہ پردازی اور مغویانہ فریب دہی سے زیادہ فکر وغم میں نہ پڑیں۔ ان سے اور ان کے کذب وافتراء سے قطع نظر کر کے معاملہ غدا کے سپرد کیجئے۔

111۔ اور اس لئے کہ مائل ہوں ان کی ملمع کی باتوں کی طرف ان لوگوں کے دل جنکویقین نہیں آخرت کا اور وہ اسکو پہند بھی کر لیں اور کئے جاویں جو کچھ برے کام کر رہے میں [۱۵۸]

۱۱۷۔ سوکیا اب اللہ کے سواکسی اور کو منصف بناؤں مالانکہ اسی نے آثاری تم پر کتاب واضح اور جن لوگوں کو ہم نے کتاب دی ہے وہ جانتے ہیں کہ یہ نازل ہوئی ہے تیرے رب کی طرف سے ٹھیک سو تو مت ہو شک کرنے والوں میں سے

110ء اور تیرے رب کی بات پوری پھی ہے اور انساف کی کوئی بدلنے والا نہیں اس کی بات کو اور وہی ہے سننے والا جاننے والا [۱۵۹]

وَلِتَصْغَى اللهِ اَفْهِدَةُ الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ وَ لِيَتُمَوْهُ وَ لِيَقْتَرِفُوا مَا هُمُ مُقْتَرِفُونَ هَا هُمُ مُقْتَرِفُونَ هَا هُمُ مُقْتَرِفُونَ هَا

اَفَغَيْرَ اللهِ اَبْتَغِى حَكَمًا وَّهُو الَّذِيْ اَنْزَلَ اِلْيَكُمُ الْكِتٰبُ مُفَصَّلًا وَ الَّذِيْنَ اتَيُنْهُمُ الْكِتٰبَ مُفَصَّلًا وَ الَّذِيْنَ اتَيُنْهُمُ الْكِتٰبَ مُفَصَّلًا وَ الَّذِيْنَ اتَيُنْهُمُ الْكِتٰبَ يَعْلَمُونَ انَّهُ مُنَزَّلُ مِّن رَّبِكَ الْكِتٰبَ يَعْلَمُونَ انَّهُ مُنَزَّلُ مِّن رَبِّكَ مِالُمُمْتَرِيْنَ عَلَى الْمُمْتَرِيْنَ عَلَى الْمُمْتَرِيْنَ عَلَى اللهُ مُتَرِيْنَ عَلَى وَتَمَّتُ كُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِيْنَ عَلَى وَتَمَّتُ كُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِيْنَ عَلَى اللهُ مَتَرِيْنَ عَلَى اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ الله

۱۵۸ شیاطین کی پر فریب باتیں: یعنی شیاطین ایک دوسرے کو ملمع کی ہوئی فریب کی باتیں اس لئے سکھلاتے ہیں کہ انہیں س کر جو لوگ دنیا کی زندگی میں غرق ہیں اور دوسری زندگی کا یقین نہیں رکھتے ان ابلہ فریب باتوں کی طرف مائل ہو جائیں۔ دل سے پہند کرنے لگیں اور پھر کہھی برے کاموں اور کفروفیق کی دلدل سے نکلنے نہ پائیں۔

189۔ مومن شاطین کی باتوں میں نہیں آتے: یعنی "شاطین الانس والجن ""کی تلبیس وتکمیع پر بد عقیدہ اور جابل ہی کان دھرسکتے ہیں۔ ایک پیغمبریا اس کے متبعین جو ہر مسئلہ اور ہر معاملہ میں خدائے واحد ہی کواپنا منصف اور حکم مان چکے ہیں کیا ان سے یہ ممکن ہے کہ وہ فداکو چھوڑ کر کسی دوسرے کی چکنی چیڑی باتوں کی طرف کان لگائیں۔ یا معاذاللہ غیراللہ کے فیصلے کے آگے گردن جھکا دیں۔ عالانکہ ان کے پاس فداکی طرف سے ایسی معجزاور کامل کتاب آپکی جس میں تمام اصولی چیزوں کی ضروری توضیح و تفصیل موبود ہے جس کی نسبت علمائے اہل کتاب بھی محتب سابقہ کی بیثارات کی بناء پر نوب جانے میں کہ یقینا یہ آسمانی کتاب ہے جس کی تمام خبریں پھی اور تمام احکام معدل اور مضفانہ ہیں جن میں کسی کی طاقت نہیں کہ تبدیل و تحریف کر سکے ایسی کتاب اور محفوظ و محل قانون کی موبودگی میں کیسے کوئی مسلمان وساوس واوہام یا محض عقلی قیاسات کی مغویانہ مغالطات کا شکار ہو سکتا ہے جبکہ وہ جانتا ہے کہ غدا تعالیٰ جس کو ہم نے اپنا حکم اور جس کی کتاب مبین کو دستور العمل تسلیم کیا ہے وہ ہماری ہر بات کو سننے والا اور ہر قسم کے مواقع وا توال اور ان کے مناسب احکام و نتائج کی موزونیت کو پوری طرح جانے والا ہے۔

117۔ اور اگر تو کہنا مانے گا ان لوگوں کا جو دنیا میں ہیں تو تجھ کو بہ کا دیں گے اللہ کی راہ سے وہ سب تو چلتے ہیں اپنے خیال پر اور سب اُلکل ہی دوڑاتے ہیں [۱۲۰]

۱۱۔ تیرارب خوب جاننے والا ہے اس کو جو بھکتا ہے اس کی راہ سے اور وہی خوب جاننے والا ہے انکو جو اس کی راہ پر ہیں

۱۱۸۔ سوتم کھاؤاس جانور میں سے جس پر نام لیا گیا ہے اللہ کا اگر تم کواس کے حکموں پر ایان ہے [۱۲۱] وَ إِنْ تُطِعُ اَكْثَرَ مَنُ فِي الْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ ﴿ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَ إِنْ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ ﴿ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَ إِنْ هُمْ إِلَّا يَخُرُصُونَ ﴿

إِنَّ رَبَّكَ هُوَ اَعْلَمُ مَنْ يَّضِلُّ عَنْ سَبِيلِهِ أَ وَ هُوَ اَعْلَمُ مَنْ يَّضِلُّ عَنْ سَبِيلِهِ أَ

فَكُلُوًا مِمَّا ذُكِرَاسُمُ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمَ بِالْتِهِ مُؤْمِنِيْنَ عَ

170۔ تی کے معاملے میں اکثریت کا اعتبار نہیں: مثاہدہ اور تاریخ بتلاتے ہیں کہ دنیا میں ہمیشہ فہیم، محقق اور بااصول آدمی تصوڑے رہے ہیں۔ اکثریت ان ہی لوگوں کی ہوتی ہے جو محض خیالی، بےاصول اور اُلکل پچو باتوں کی پیروی کرنے والے ہوں۔ اگر تم اسی اکثریت کا کہنا ماننے لگواور بےاصول باتوں پر چلنا شروع کر دو تو خدا کی بتلائی ہوئی سیدھی راہ سے یقینا بہک جاؤ گے۔ یہ آپ پر رکھ کر دوسروں کو سنایا۔

ا ۱۶۱ اللہ کے نام کا ذبیحہ: جابل عوام کی ان ہی بے اصول اور اُلکل پیچو باتوں میں سے ایک وہ تھی جو انہوں نے ذبیحہ کے مسئلہ پر

بحة چینی کرتے ہوئے کہا تھا کہ جو بانور طبعی موت سے مرجائے (یعنی مینة) اسے مسلمان حرام کہتے ہیں عالانکہ وہ خداکا مارا ہوا ہو اسے علال سمجھتے ہیں یہ عجیب بات ہے اس کا جواب اگلی آیتوں میں فکلو امسما ذکر اسم الله سے دیا گیا۔ حضرت شاہ صاحب موضح القرآن میں فرماتے ہیں کہ "یہ کئی آیتیں اس پر اتریں کہ کا فرکھنے لگ مسلمان اپنا ماراکھاتے ہیں اور اللہ کا مارا نہیں کھاتے، فرمایا کہ ایسی ملمع فریب کی باتیں انسانوں کو شبہ میں ڈالنے کے لئے شیطان سکھاتے ہیں۔ نوب سمجھ لوطال و حرام وغیرہ میں عکم اللہ کا چاتا ہے۔ محض عقلی ڈھکوسلوں کا اعتبار نہیں۔ آگے کھول کر سمجھا دیا کہ مارنے والا سب کا اللہ ہے لیکن اس کے نام کو برکت ہے جو اس کے نام پر ذبح ہوا سوطال ہے جو بغیراس کے مرگیا سو مردار "" تبغیر یہیں۔

وَمَا لَكُمْ اللَّا تَأْكُلُوا مِمَّا ذُكِرَاسُمُ اللهِ عَلَيْهِ وَ قَدُ فَصَّلَ لَكُمْ مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْهِ وَ قَدُ فَصَّلَ لَكُمْ مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهِ وَ قَدُ فَصَّلَ لَكُمْ مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ وَ النّ كَثِيرًا اللّهُ عُلْوِرُتُمْ اللّهُ اللّهُ عَيْمِ عِلْمٍ وَ النّ كَثِيرًا لللهُ عَلَيْهِ عِلْمٍ عِلْمٍ وَ النّ رَبّكَ لَيُضِلّهُ وَنَ بِاللّهُ عَتَدِينَ عَلَيْهِ عِلْمٍ وَاللّهُ عَتَدِينَ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَتَدِينَ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

وَذَرُوا ظَاهِرَ الْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُسِبُونَ الْإِثْمَ سَيُجْزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَقْتَرَفُونَ بِمَا كَانُوا يَقْتَرَفُونَ فَوْنَ ﴿

ا اور کیا سبب کہ تم نہیں کھاتے اس جانور میں سے کہ جس پر نام لیا گیا ہے اللہ کا اور وہ واضح کر چکا ہے جو کچھ کہ اس نے تم پر حرام کیا ہے مگر جب کہ مجبور ہو جاؤ اسکے کھانے پر [۱۲] اور بہت لوگ بہکاتے پھرتے میں اپنے خیالات پر بغیر تحقیق تیرا رب ہی خوب جانتا ہیں دوب جانتا ہے عدسے بڑھنے والوں کو [۱۲]

۱۲۰۔ اور چھوڑ دو کھلا ہوا گناہ اور چھپا ہوا جو لوگ گناہ کرتے ہیں عنقریب سزا پاویں گے اپنے کئے کی [۱۲۲]

197۔ یعنی اضطرار اور مجبوری کی عالت کو منتثنیٰ کر کے جو چیزیں حرام میں ان کی تفصیل کی جا چکی۔ ان میں وہ علال جانور داخل نہیں جواللہ کے نام پر ذبح کیا جائے پھراس کے نہ کھانے کی کیا وجہ ؟

19۳۔ ذبیحہ اور مردار کا فرق: مسلمان کا عقیدہ یہ ہے کہ ہر چیز کو بلواسطہ یا بلاواسطہ خدا ہی پیدا کرتا اور خدا ہی مارتا ہے۔ پھر جس طرح اس کی پیدا کی ہوئی چیزوں میں بعض کا کھانا ہم کو مرغوب اور مفید ہے جیسے سیب انگور وغیرہ اور بعض چیزوں سے ہم نفرت کرتے

میں یا مضر سمجھتے ہیں جیسے ناپاک گندی چیزیں اور سکھیا وغیرہ۔ اسی طرح اس کی ماری ہوئی چیزیں بھی دوقتم کی ہیں۔ ایک وہ جن سے فطرت سیلمہ نفرت کرے یا ان کا کھانا ہماری بدنی یا روحی صحت کے لئے خدا کے نزدیک مضر ہو۔ مثلاً وہ حیوان دموی ہو اپنی طبعی موت سے مرے اور اس کا خون وغیرہ گوشت میں جذب ہو کر رہ جائے۔ دوسرے وہ علال و طیب جانور ہو باقاعدہ خدا کے نام پر ذبح ہویہ بھی خدا ہی کا مارا ہوا ہے جس پر مسلمان کی چھری کے توسط سے اس نے موت طاری کی۔ مگر عمل ذبح اور خدا کے نام کی برکت سے اس کا گوشت پاک وصاف ہوگیا۔ پس جو شخص دونوں قِسموں کو ایک کرنا چاہے ہو وہ معتدی (حدسے خدا کے نام کی برکت سے اس کا گوشت پاک وصاف ہوگیا۔ پس جو شخص دونوں قِسموں کو ایک کرنا چاہے ہو وہ معتدی (حدسے خدا کے نام کی برکت ہوگا۔

۱۶۴۔ یعنی کافروں کے بہکانے پر یہ ظاہر میں علی کرویہ دل میں شبہ رکھو۔ کذافی موضح القرآن۔

وَلَا تَأْكُلُوْا مِمَّا لَمْ يُذُكِرِاسُمُ اللهِ عَلَيْهِ وَ إِنَّهُ لَفِسُقُ فَ وَ إِنَّ الشَّيْطِينَ لَيُوْحُونَ إِلَى وَ إِنَّهُ لَفِسُقُ فَ وَ إِنَّ الشَّيْطِينَ لَيُوْحُونَ إِلَى اَوْلِيْهِمُ لِيُجَادِلُوكُمْ وَ إِنْ اَطَعْتُمُوْهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴿

أَوَ مَنُ كَانَ مَيْتًا فَاحْيَيْنَهُ وَ جَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَّمْشِى بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنُ مَّثَلُهُ فِي النَّاسِ كَمَنُ مَّثَلُهُ فِي الظَّلُمْتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا لَا كَذٰلِكَ زُيِّنَ الظُّلُمْتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا لَا كَذٰلِكَ زُيِّنَ لِللَّا لَكُفِرِيْنَ مَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ عَلَى لَا لَا لَكُفِرِيْنَ مَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ا۱۲ء اور اس میں سے نہ کھاؤجں پر نام نہیں لیا گیا اللہ کا [۱۲۵] اور یہ کھانا گناہ ہے اور شیطان دل میں ڈالتے میں اپنے رفیقوں کے تاکہ وہ تم سے جھگڑا کریں اور اگر تم نے انکا کھا مانا تو تم بھی مشرک ہوئے [۱۲۱]

اللہ بھلا ایک شخص جو کہ مردہ تھا چر ہم نے اس کو زندہ کر دیا اور ہم نے اس کو دی روشیٰ کہ لئے پھرتا ہے اس کو لوگوں میں برابر ہو سکتا ہے اسکے کہ جس کا حال یہ ہے کہ پڑا ہے اندھیروں میں وہاں سے نکل نہیں سکتا اسی طرح مزین کر دیے کافروں کی نگاہ میں ان کے کام [۱۲۷]

**التعنی نه تقیقتا نه حکا۔ خفیہ متروک التسمیہ عدًا کے مسلہ میں ذکر حکمی کا دعویٰ کرتے میں ۔** 

191۔ احکام کا شرک: یعنی شرک فقط یہ ہی نہیں کہ کسی کو سوائے خدا کے بوجے۔ بلکہ شرک عکم میں بھی ہے کسی چیز کی تحلیل و تحریم میں مستند شرعی کو چھوڑ کر محض آراء واہواء کا تابع ہوجائے۔ جیسا کہ اِنتَّخَذُ قَ الْحَبَارَ هُمْ وَ رُهْبَانَهُمْ اَرْبَابًا مِنْ دُوْ اِللّٰهِ کی تفییر میں مرفوعا منقول ہے کہ اہل کتاب نے وحی الهی کو چھوڑ کر صرف احبار ورببان ہی پر تحلیل و تحریم کا مدرا رکھ

چھوڑا تھا۔

۱۱۷۔ مومن اور کافر کا فرق: پہلے فرمایا تھاکہ شاطین اپنے رفقاء کے دل میں ڈالتے ہیں کہ وہ مسلمان سے جھگواکریں یعنی بحث و جدل تلبیں و تلمیع اور وسوسہ اندازی کر کے ان کو طریق حق سے ہٹا دیں۔ لیکن ان کو یہ ہوس خام اپنے دلوں سے زکال دینا چاہیئے وہ گروہ یا وہ شخص جو جمل و صلال کی موت سے مرچکا تھا۔ پھر اس کو حق تعالیٰ نے ایمان و عرفان کی روح سے زندہ کیا اور قرآن کی روشنی عطا فرمائی جے لے کر وہ لوگوں کے ہجوم میں بے تکلف راہ راست پر چل رہا ہے کیا اس کا عال اغواء شیطانی کے قبول کرنے میں ان اولیاء الشیطان جیسا ہو سکتا ہے جو جمل و صلالت کی اندھیرپوں میں پڑے شھوکریں کھا رہے ہیں جس سے نکلنے کی کوئی راہ نہیں پاتے۔ کیونکہ اسی ظلمت کو نور اور برائی کو بھلائی سمجھتے ہیں۔ ایساکھی نہیں ہو سکتا۔

فِی کُلِّ قَرْیَدٍ اَکْبِر الله اور ای طرح کے ہیں ہم نے ہر بتی میں گنگاروں کے سردار کہ جیلے کیا کریں وہاں اور جو حیلہ کروا فیتھا ہے وَمَا کرتے ہیں سواپنی ہی جان پر اور نہیں سوچے [۱۲۸]

۱۲۴۔ اور جب آتی ہے انکے پاس کوئی آیت تو کہتے ہیں کہ ہم ہرگز نہ مانیں گے جب تک کہ نہ دیا جاوے ہم کو جیما کچھ کہ دیا گیا ہے اللہ کے رسولوں کو اللہ نوب جانتا ہے اللہ کے رسولوں کو اللہ نوب جانتا ہے اس موقع کو کہ جمال بھیجے اپنے پیغام عنقریب پہنچے گی گنگاروں کو ذلت اللہ کے ہاں اور عذاب سخت اس وجہ سے کہ وہ مکر کرتے تھے [۱۲۹]

۱۱۸۔ کفار کی تدابیر خود ان کے خلاف ہوتی ہیں: یعنی کچھ آج روسائے مکہ ہی نہیں ہمیشہ کافروں کے سردار جلے نکالے رہ ہیں ٹاکہ عوام الناس پیغمبروں کے مطیع نہ ہوجائیں۔ جیسے فرعون نے معجزہ دیکھا تو حیلہ نکالا کہ سحر کے زور سے سلطنت لینا چاہتا ہیں۔ لیکن ان کے یہ حیلے اور داؤر پچ بحد اللہ کے ایمانداروں پر نہیں چلتے حیلہ کرنے والے اپنی عاقبت خراب کر کے خود اپنا ہی نقصان کرتے ہیں جس کا احماس انہیں اس وقت نہیں ہوتا۔ 179۔ کفار کا گستانا نہ مطالبہ: ان کی مکاری اور مسجرانہ حید بوئی کی ایک مثال ہے ہے کہ انبیاء علیم السلام کے صدق کا جب کوئی نشان دیکھے تو کھے کہ ہم ان دلائل و نشانات کو نہیں جانے۔ ہم تواس وقت یقین کر سکتے ہیں جب ہمارے اوپر فرشے نازل ہوں اور پیغمبروں کی طرح ہم بھی خدا کا پیغام سنیں یا خود حق تعالیٰ ہی ہماے سامنے آ جائیں۔ وَ قَالَ اللَّذِیْنَ لَا یَرِّ جُونَ لِقَا اَوْرَ بَیْنَ اللَّهِ کُونُ اَوْنَ اللَّهُ اللَّهِ کُونُ اَوْ ذَرِی رَبَّنَا اللَّهُ لَیْ کُرُو وَ اوْنَ اَدْفُوسِ ہِمْ وَ عَتَوْ عُتُواً کَیدِیُرًا اللَّهُ اللَّهِ کُونُ تُحْسِ اس کا اہل ہے کہ مضب پیغمبری پر سرفراز کیا جائے اور اس عظیم الثان المانت الله کا عامل بن سکے۔ یہ نہ کوئی کبی چیز ہے کہ دعایا ریاضت یا دنیوی جاہ و دولت وغیرہ سے عاصل ہو سکے اور نہ ہر کس و المانت الله کا عامل بن سکے۔ یہ نہ کوئی کبی چیز ہے کہ دعایا ریاضت یا دنیوی جاہ و دولت وغیرہ سے عاصل ہو سکے اور نہ ہر کس و غلی التدر اور نازک ذمہ داری پر فائز کیا جاسکتا ہے۔ ہاں الیے گستاخ، منجر، حیلہ جو مکاروں کوآگاہ رہنا چاہئے کہ عنقی ہا سے کہ مضب میش دیا جائے گا۔

فَمَنَ يُّرِدِ اللهُ أَنُ يَهُدِيدٌ يَشُرَحُ صَدُرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنُ يُّرِدُ أَنُ يُّضِلَّهُ يَجُعَلُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنُ يُّرِدُ أَنُ يُّضِلَّهُ يَجُعَلُ صَدْرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا كَانَّمَا يَصَّعَّدُ فِي صَدْرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا كَانَّمَا يَصَّعَدُ فِي السَّمَآءِ مُ كَذٰلِكَ يَجُعَلُ اللهُ الرِّجُسَ عَلَى اللهُ اللهُ الرِّجُسَ عَلَى اللهُ الرِّجُسَ عَلَى اللهُ الرِّجُسَ عَلَى اللهُ الرِّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الرَّهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وَ هٰذَا صِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيْمًا طُقَدُ فَصَّلْنَا الْالْيِ لِقَوْمِ يَّذَ كُرُونَ عَلَى الْالْيِ لِقَوْمِ يَّذَ كُرُونَ عَلَى

لَهُمْ دَارُ السَّلْمِ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَهُوَ وَلِيُّهُمْ بِمَا كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ

۱۲۵۔ سوجس کو اللہ چاہتا ہے کہ ہدایت کرے تو کھول
دیتا ہے اسکے سینہ کو واسطے قبول کرنے اسلام کے اور
جس کو چاہتا ہے کہ گمراہ کرے کر دیتا ہے اس کے سینہ
کو تنگ بے نہایت تنگ گویا وہ زور سے پڑھتا ہے
آسمان پر [۲۰۱] اسی طرح ڈالے گا اللہ عذاب کو ایمان نہ
لانے والوں پر

۱۲۹۔ اور یہ رستہ ہے تیرے رب کا سدھا ہم نے واضح کر دیا نشانیوں کو غور کرنے والوں کے واسطے [۱۲۱]

۱۲۵۔ انہی کے لئے ہے سلامتی کا گھراپنے رب کے ہاں اور وہ انکا مدد گار ہے بسبب انکے اعال کے [۱۲۲] وَ يَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيْعًا فَيمَعْشَرَ الْجِنِّ قَدِاسْتَكُثَرُتُمْ مِّنَ الْإِنْسِ وَقَالَ اَوْلِيَوُهُمْ قَدِاسْتَكُثَرُتُمْ مِّنَ الْإِنْسِ وَقَالَ اَوْلِيَوُهُمْ مِّنَ الْإِنْسِ رَبَّنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ مِّنَ الْإِنْسِ رَبَّنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغُنَا الَّذِي اَجَلْتَ لَنَا قَالَ وَبَلَغُنَا الَّذِي اَجَلْتَ لَنَا قَالَ النَّارُ مَثُوْمِكُمْ خُلِدِيْنَ فِيهَا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّلَا اللَّهُ الللللْهُ الللْهُ اللْمُوالِلْمُ الللْمُولِلْمُ الللْ

وَ كَذَٰلِكَ نُولِّى بَعْضَ الظَّلِمِينَ بَعْظًا بِمَا هُو كَانُوْا يَكُسِبُوْنَ ﴿

۱۲۸۔ اور جس دن جمع کرے گا ان سب کو فرمائے گا
اے جاعت جنات کی تم نے بہت کچھ تابع کر لئے
اپنے آدمیوں میں سے [۱۲۳] اور کہیں گے ان کے
دوستدار آدمیوں میں سے اے رب ہمارے کام نکالا ہم
میں ایک نے دوسرے سے اور ہم پہنچے اپنے اس
وحدہ کو جو تو نے ہمارے لئے مقرر کیا تھا [۱۲۳] فرماوے
گا آگ ہے گھر تمہارا رہا کرو گے اسی میں مگر جب
چاہے اللہ [۱۲۵] البتہ تیرا رب حکمت والا خبردار ہے

۱۲۹۔ اوراسی طرح ہم ساتھ ملاویں گے گنہ گاروں کوایک کو دوسرے سے ان کے اعال کے سبب [۱۲۸]

۱۷۰ یعنی زور سے آسمان پر پڑھنا چاہتا ہے مگر پڑھ نہیں سکتا اس لئے سخت تنگ دل ہوتا ہے۔

الا مرایت واصلال اللہ کے ہاتھ میں ہے: "بولوگ ایان لانے کا ارادہ نہیں رکھتے ان پر اسی طرح عذاب اور تباہی ڈالی باتی ہے کہ رفتہ رفتہ رفتہ ان کا سینہ اس قدر تنگ کر دیا جاتا ہے کہ اس میں حق کے گھےنے کی قطعا گنجائش نہیں رہتی۔ پھر یہ ہی ضیق صدر عذاب ہے بوقیامت میں بشکل محوس سامنے آ جائے گا۔ مترجم محقق قدس اللہ روحہ نے "رجس" کا ترجمہ بو عذاب ہے کیا ہے اس کے موافق یہ تقریر ہے عبدالر عمن بن زید بن اسلم نے ""رجس" کے معنی عذاب ہی کے لئے ہیں۔ مگر ابن عباس نے یہاں "" رجس" سے مراد شیطان سے بردھ کر کون ناپاک ہوگا۔ نے یہاں ""رجس" سے مراد شیطان لیا ہے۔ شایداس لئے کہ ""رجس" ناپاک کو کھتے ہیں اور شیطان سے بردھ کر کون ناپاک ہوگا۔ بہرمال اس تغییر پر آیت کا مطلب یہ ہوگا کہ جس طرح خداتعالیٰ ایمان سے گھرانے والوں کا سینہ تنگ کر دیتا ہے اسی طرح ان پر بہرمال اس تغییر پر آیت کا مطلب یہ ہوگا کہ جس طرح خداتعالیٰ ایمان سے گھرانے والوں کا سینہ تنگ کر دیتا ہے اسی طرح ان پر ایمان کی وفیق نہیں ہوتی حضرت شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ اپنی بات یہ اور اب فرمایا کہ جم نہ دیں گے ایمان تو کیونکر لاویں "اول فرمایا تھا کہ کافر قسیں کھاتے ہیں کہ آیت دیکھیں توالبتہ یقین لاویں اور اب فرمایا کہ جم کی عقل اس طرف چلے کہ اپنی بات نہ گے۔ نج میں مردہ علال کرنے کے جلے نقل کے اب اس بات کا بواب فرمایا کہ جس کی عقل اس طرف چلے کہ اپنی بات نہ

چھوڑے جو دلیل دیکھے کچھ حیلہ بنا ہے وہ نشان ہے گمراہی کا اور جو کوئی عقل بچے انصاف پر اور حکم برداری پر وہ نشان ہدایت ہے۔ ان لوگوں میں نشان ہیں گمراہی کے ان پر کوئی آیت اثر نہ کرے گی "۔ باقی اللہ تعالیٰ کی طرف ارادہ ہدایت واضلال کی نسبت کرنا اس کے متعلق متعدد مواضع میں میں ہم کلام کر بچے ہیں اور آیندہ بھی حب موقع لکھا جائے گا۔ مگر یہ مسئلہ طویل الذیل اور معرکۃ الآراء ہے اس لئے ہمارا ارادہ ہے کہ اس پر ایک مستقل مضمون لکھ کر فوائد کے ساتھ ملحق کر دیا جائے وباللہ التوفیق۔

۱<mark>۷۲</mark>۔ یعنی جواسلام و فرمانبرداری کے سیدھے راستہ پر چلے گا وہ ہی سلامتی کے گھر پہنچے گا۔ اور خدا اس کا ولی و مدد گار ہو گا۔ یہ عال توان کا ہوا جن کا ولی خدا ہے (یعنی اولیاء الرحمن ) آگے اولیاء الشیطان کا عال بیان کیا جاتا ہے۔

۱۷۳۔ شیاطین جن سے خطاب: یعنی اے شیاطین الجن تم نے بہت سے بدیخت انسانوں کو اپنی طرف متوجہ کر لیا اور اپنی راہ پر لگا لیا۔

۱۹۷۱ء اطاعت شاطین کا انجام: دنیا میں جو انسان بت وغیرہ پوجتے میں وہ فی الحقیقت غبیث جن (شاطین) کی پوجا ہے۔ اس خیال پر کہ وہ ہمارے کام نکالیں گے ان کو نیازیں پڑھاتے میں اور ویے بھی بہت سے اہل جاہلیت تثویش و اضطراب کے وقت جنوں سے استعانت کرتے تھے۔ جیسا کہ سورہ جن میں اشارہ کیا گیا ہے اور ابن کثیر وغیرہ نے روایت نقل کی ہے جب آذت میں وہ شیاطین الجن اور انسان برابر پکڑے جائیں گے اور حقائق کا انکثاف ہو گا تب مشرک لوگ یوں عذر کریں گے کہ اے ہمارے پروردگار ہم نے پوجا نہیں کی۔ لیکن آپس میں وقتی کارروائی کرلی تھی اور موت کا وعدہ آنے سے پہلے دیوی کاروبار میں ہم ایک دوسرے سے کام نکالنے کی کچھ ترکیب کرلیا کرتے تھے ان کی عبادت مقصود نہ تھی۔

۱۷۵ الله الله کا مطلب: یه جو فرمایا "مگر جب چاہے الله" اس واسط که دوزخ کا عذاب دائم ہے تو اس کے چاہنے سے سے دہ جب چاہیے موقوف کرنے پر قادر ہے۔ لیکن ایک چیزچاہ چکا اور اس کی خبر پیغمبروں کی زبانی دی جاچکی وہ اب ٹل نہیں سکتی۔

181۔ یعنی مجرموں کے جرائم، سے پوری طرح خبردار ہے اور حکمت بالغہ سے ہرجرم کی برمحل اور مناسب سزا دیتا ہے۔

>>۱۔ دوزخ میں ظالموں کے طبقات: جیسے تم نے شاطین الجن اور ان کے اولیاء انسی کا عال سنا۔ اسی طرح تمام ظالموں اور
گنگاروں کو ان کے ظلم اور سیہ کاریوں کے تناسب سے دوزخ میں ہم ایک دوسرے کے قریب کر دیں گے۔ اور جوجس درجہ کا ظالم و گنگار ہوگا اس کو اسی کے طبقہ عصاۃ میں ملا دیں گے۔

ا ۱۳۰ ۔ اے جاعت جنوں کی اور انسانوں کی کیا نہیں پہنچ تھے تمہارے پاس رسول تمہی میں سے کہ سناتے تھے تم کو اس دن کے پیش تم کو میرے علم اور ڈراتے تھے تم کو اس دن کے پیش آنے سے آئے سے اقرار کر لیا اپنے آنے سے [۱۲۸] کہیں گے کہ ہم نے اقرار کر لیا اپنے گناہ کا اور ان کو دھوکا دیا دنیا کی زندگی نے [۱۲۹] اور قائل ہوگئے اپنے اوپر اس بات کے کہ وہ کافر تھے [۱۸۰]

المُعْشَرَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ اللَمْ يَاتِكُمُ الْخِنِ وَ الْإِنْسِ اللَمْ الْخِنْ وَ رُسُلُ مِّنْكُمْ الْخِنْ وَ كُمْ هٰذَا فَالُوا يُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هٰذَا قَالُوا شَهِدُنَا عَلَى اَنْفُسِنَا وَ غَرَّتُهُمُ الْحَلُوةُ الدُّنْيَا وَ شَهِدُوا عَلَى اَنْفُسِهِمُ اَنَّهُمُ كَانُوا كُفِرِيْنَ عَلَى الْمُعْلَى اَنْفُسِهِمُ اَنَّهُمُ كَانُوا كُفِرِيْنَ عَلَى اللَّمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُوالِمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ ال

۱۸۱۱ ایک ایک اوراس کا جواب: اوچ بن وانس کی شرارتوں اور سزا کا بیان تھا اور اولیاء اگن کی زبانی فی الجلہ معذرت بھی نقل کی گئی تھی۔ اب بتلایا باتا ہے کہ ان کا کوئی عذر معقول اور قابل ساعت نہیں۔ دنیا میں غدا کی جت تمام ہو پکی تھی جس کا خود انہیں بھی اقرار کرنا پڑے گا۔ یہ خطاب یکھنشر آلیجن و آلاِ نمیں کا قیامت کے دن ہوگا اور مخاطب بن وانس کا لیعنی کل مکافین کا مجموعہ ہے ہر جاعت الگ الگ مخاطب نہیں جو یہ اعتراض ہو کہ رول تو ہمیشہ اندانوں میں آئے قوم بن میں کی مختفیر نہیں بھیجا گیا۔ پھر دُسُلُ مِنْ مُنْ کُمْ (رمول تم ہی میں کے) کہنا کیے صبح ہوگا۔ اسل یہ کہ مجموعہ مخاطبین میں کے اکہنا کیے صبح ہوگا۔ اسل یہ کہ مجموعہ مخاطبین میں کے اکہنا کیے صبح ہوگا۔ اسل یہ کہ مجموعہ مخاطبین میں کے آرکنی نوع میں بھی ایتان رسل مختفق ہوجائے جی کر غرض تمام مخاطبین کو بلا تخسیص فائدہ پہنچنا ہوتو مجموعہ کو خطاب کرنے میں کوئی اشکال نہیں رہنا۔ مثلاً کوئی یہ کئے "اے عرب و مجمل کے باشدو اور پورب پہنچم کے رہنے والوکیا تم ہی میں سے خدا نے محمد الشخائی ایک محمد الشخائی کہا تھی ہو تو مجمل انسان کو پیدا نمیں کیا۔ "اس عبارت کا مطلب کسی کے زددیک یہ نمیں ہو سکتا کہ ایک محمد اور پہنچم کے میتحدہ اور پہنچم کے علیحدہ ور تب یہ علیدہ اور پہنچم کے اور دوسرے مجمل میں ہونے باتمیں اسی طرح پورب کے علیحدہ اور پہنچم کے علیحدہ محمد ہوں تب یہ عبارت صبح ہوگی میں ہوا اللہ کئی یہ فراد میں سے میشمر کی بعث میں سے الگ الگ آئے یا ہرایک پینغمر کی افراد بن وانس کی طرف مبعوث ہوا یہ آیت اس کے بیان سے ساکت ہے دوسری نصوص سے جمہور علماء نے یہ ہی قرار دیا ہے کہ نہ ہرائے مینغمر کی بعث عام ہے اور نہ کسی بن کواللہ نے منتقل رسول ناکر بھیجا۔

جنات انسان کے تابع بنائے گئے ہیں: اکثر معاشی و معادی معاملات میں ان کو جن تعالیٰ نے انسانوں کے تابع بنا رکھا ہے جیسا کہ صورہ جن کی آیات اور نصوص حدیثیہ وغیرہ اس پر دلالت کرتی میں۔ یہ کوئی ضابطہ نہیں کہ مخلوق کی ہر نوع کے لئے اسی نوع کا کوئی شخص رسول ہواکرے باقی انسانوں کی طرف فرشۃ کورسول بناکر بھیجنے ہے جو قرآن کے متعدد مواضع میں انکارکیا گیا ہے اس کا اصلی منشاء یہ ہے کہ عام انسان بہنیت الاصلیہ اس کی رویت کا تحل نہیں کر سکتے اور بے اندازہ نوف وہیبت کی وجہ سے مستفید نہیں ہو سکتے اور بورت انسان آئیں تو بے ضرورت التباس رہتا ہے۔ اسی پر قیاس کر لوکہ اگر قوم جن میں منصب نبوت کی اہلیت ہوتی تو بھی انسانوں کے لئے مبعوث نہیں کئے جاسکتے تھے۔ کیونکہ وہاں بھی یہ بی اشکال تھا۔ ہاں رسول انسی کا جن کی طرف مبعوث ہونا اس لئے مشکل نہیں کہ جنوں کے جق میں انسان کی رویت نہ تو ناقابل تحل ہے اور نہ انسان کا صوری نوف و رعب نہیں بڑی جسی بیبتناک مخلوق کا کوئی رعب نہیں بڑی جسی بیبتناک مخلوق کا کوئی رعب نہیں بڑی۔

<mark>۱۷۹۔ : یعنی دنیاکی لذات و شوات نے انہیں آخرت سے غافل بنا دیا۔ کبھی خیال بھی نہ آیاکہ اس احکم الحاکمین کے سامنے جانا</mark> ہے جو ذرہ ذرہ کا حیاب لے گا۔

۱۸۰ کفار کا آخرت میں اقرار کفر: اس سورت میں اوپر مذکور ہوا کہ اول کا فراپنے کفر کا انکار کریں گے۔ پھر حق تعالیٰ تدبیر سے ان کو قائل کرے گا۔

> ذلِكَ أَنْ لَمْ يَكُنْ رَّبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرى بِظُلْمٍ وَ اَهْلُهَا غُفِلُوْنَ ﴿

> وَ لِكُلِّ دَرَجْتُ مِّمَّا عَمِلُوا ﴿ وَ مَا رَبُّكَ بِغَافِلِ عَمَّا يَعُمَلُونَ ﴿

۱۳۱۔ یہ اس واسطے کہ تیرا رب ہلاک کرنے والا نہیں بستیوں کوانکے ظلم پراور وہاں کے لوگ بے خبر ہوں

۱۳۲۔ اور ہرایک کے لئے درجے ہیں انکے عمل کے اور ہرایک بخبر نہیں ان کے کام سے [۱۸۱]

۱۸۱۔ یعنی خدا کی یہ عادت نہیں کہ بدون آگاہ اور خبردار کئے کسی کو اس کے ظلم و عصیان پر دنیا یا آخرت میں پکڑ کر ہلاک کر دے اسی لئے رسول اور نذیر بیھیجے کہ وہ خوب کھول کرتمام جن وانس کو ان کے بھلے برے اور آغاز وانجام سے خبردار کر دیں۔ پھر جس درجہ کاکسی کاعل ہوگا حق تعالیٰ اس کے ساتھ ویسا ہی معاملہ کرے گا۔ ۱۳۳۔ اور تیرا رب بے پروا ہے رحمت والا اگر چاہے تو تم کو لے جاوے اور تمہارے پیچھے قائم کر دے جس کو چاہے جیسا تم کوپیداکیا اوروں کی اولاد سے

۱۳۷۔ جس چیز کا تم سے وعدہ کیا جاتا ہے وہ ضرور آنے والا ہے اور تم عاجز نہیں کر سکتے [۱۸۲]

۱۳۵۔ تو کمہ دے اے لوگو تم کام کرتے رہو اپنی جگہ پر میں بھی کام کرتا ہوں سو عنقریب جان لو گے تم کہ کس کو ملتا ہے عاقبت کا گھر بالیقین بھلا نہ ہوگا ظالموں کا [۱۸۳]

وَرَبُّكَ الْغَنِيُّ ذُو الرَّحْمَةِ ﴿إِنَّ يَّشَا يُذَهِبُكُمْ
وَيَسْتَخُلِفُ مِنْ بَعْدِكُمْ مَّا يَشَآءُ كَمَآ
اَنْشَاكُمْ مِّنُ ذُرِّيَّةِ قَوْمِ اخْرِيْنَ ﴿
اَنْشَاكُمْ مِّنُ ذُرِّيَّةِ قَوْمِ اخْرِيْنَ ﴿
اِنَّ مَا تُوْعَدُونَ لَاتٍ ۗ وَمَآ اَنْتُمْ بِمُعْجِزِيْنَ

قُلْ يَقَوْمِ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ اِنِّيُ عَلَمُ مَكَانَتِكُمْ اِنِّيُ عَامِلُ مَنُ تَكُونُ لَهُ عَامِلُ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ اللَّائِذُ لَا يُفْلِحُ الظَّلِمُونَ عَلَى عَاقِبَةُ الدَّارِ اللَّائِذُ لَا يُفْلِحُ الظَّلِمُونَ عَلَى

۱۸۱۔ بندوں کے کفر وایان سے اللہ تعالیٰ بے پرواہ ہے: خدانے رسول بھی کر اپنی حجت تمام کر دی۔ اب اگر تم نہ مانواور سیدھے راسۃ پر نہ چلو گے تووہ غنی ہے اسے تمہاری کچھ پرواہ نہیں۔ وہ چاہے تو تم کوایک دم میں لے جائے اور اپنی رحمت سیدھے راسۃ پر نہ چلو گے تووہ غنی ہے اسے تمہاری کچھ پرواہ نہیں۔ وہ چاہے تو تم کو ایک دم میں لے جائے اور اپنی رحمت سے دوسری قوم کا لے آنا خدا کے لئے کیا مشکل ہے۔ آج تم اپنے جن آباء واجداد کے جانشین سے بیٹھے ہو۔ آخران کو اٹھاکر تم کو دنیا میں اسی خدانے جگہ دی ہے۔ بہرمال خدا کا کام رک نہیں سکتا۔ تم نہ کرو گے دوسرے کھڑے کئے جائیں گے۔ یمان یہ سوچ رکھوکہ یہ ہی بغاوت و شرارت رہی تو خدا کا عذاب اٹل ہے تم اگر سجھوکہ بھاگ کریا کئی کی پناہ لے کر سزاسے پچ جاؤ گے تو یہ محض عاقت ہے۔ خداکو ساری مخلوق مل کر سمجی اس کی مثیت کے نفاذ سے عاجز نہیں کر سمحتی۔

۱۸۳ یعنی ہم سب نیک و بداور نفع و ضرور سے آگاہ کر کے۔ اس پر بھی اگر تم اپنی جانوں پر ظلم کرنے سے باز نہیں آئے تو تم جانو۔ تم اپنا کام کئے جاؤمیں اپنا فرض اداکرتا ہوں۔ عنقریب کھل جائے گاکہ اس دنیا کا آخری انجام کس کے ہاتھ رہتا ہے بلاشبہ ظالموں کا انجام بھلا نہیں ہو سکتا۔ آگے ان کے چندا عنقادی اور علی ظلم بیان کئے جاتے ہیں جوان میں رائج تھے اور سب سے بڑا ظلم وہ ہی ہے جے فرمایا۔ اِنَّ الشِّرُ کَ لَظُلَمُ مَ ظِلْیَہُمُ

ا ۱۳۹۔ اور مُحمراتے ہیں اللہ کا اس کی پیدا کی ہوئی کھیتی او رمواشی میں ایک حصہ چھر کہتے ہیں یہ حصہ اللہ کا ہے اپنے خیال میں اور یہ ہمارے شریکوں کا ہے سوجو حصہ ان کے شریکوں کا ہے وہ تو شمیں پہنچتا اللہ کی طرف اور جواللہ کا ہے وہ پہنچ جاتا ہے ان کے شریکوں کی طرف کیا ہی براانصاف کرتے ہیں [۱۸۲]

۱۳۷۔ اور اسی طرح مزین کر دیا بہت سے مشرکول کی نگاہ میں ان کی اولاد کے قتل کو انکے شریکوں نے تاکہ ان کو ہلاک کریں اور رلا ملا دیں ان پر انکے دین کو [۱۸۵] اور اللہ چاہتا تو وہ یہ کام نہ کرتے سوچھوڑ دے وہ جانیں اور الکا جھوٹے [۱۸۶]

۱۸۲۔ مشرکین کے جابلانہ عقائد: حضرت شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ "کافراپنی کھیتی میں سے اور مواثی کے بچوں میں سے اللہ کی نیاز نکالے اور بتوں کی بھی نیاز نکالے و پھر بعضا جانور اللہ کے نام کا بہتر دیکھا تو بتوں کی طرف بدل دیا۔ مگر بتوں کی طرف کا اللہ کی طرف نہ کرتے اس سے زیادہ ڈرتے۔ "" اسی طرح غلہ وغیرہ میں سے اگر بتوں کے نام کا اتفاقا اللہ کے حصہ میں مل گیا تو پھر جدا کر کے بتوں کی طرف نوٹا دیتے اور اللہ نام کا بتوں کے حصہ میں جا پڑا تواسے نہ لوٹاتے۔ بہانہ یہ کرتے تھے کہ اللہ تو غنی ہے جدا کر کے بتوں کی طرف نوٹا دیتے اور اللہ نام کا بتوں کے حصہ میں جا پڑا تواسے نہ لوٹاتے۔ بہانہ یہ کرتے تھے کہ اللہ تو غنی ہے اس کا کم ہو جائے توکیا پروا ہے بخلاف بتوں کے کہ وہ الیے خہیں تماشہ یہ ہے کہ یہ کہ کر بھی شرماتے نہ تھے کہ جو الیے مختاج ہوں ان کو معبود و مستعان شھرانا کہاں کی عقلندی ہے۔ بہرمال ان آیات میں سیآئے میا یکٹے گئے گئے گئے تھے کہ رکان کی اس تقیم کا رد کیا گیا ہے۔ یعنی غدا کی پیدا کی ہوئی کھیتی اور مواشی وغیرہ میں سے اول تو اس کے مقابل غیر اللہ کا حصہ لگانا پھر بری اور کاقص چیز غدا کی طرف رکھنا کس قدر ظلم اور بے انصافی ہے۔

١٨٥ ـ قتل اولاد: يهال ""شركاء""كي تفسير مجاہد نے ""شياطين "" سے كى ہے ۔ مشركين كى انتهائى جمالت اور سنگدلى كا ايك نمونه يه

تھا کہ بعض اپنی بیٹیوں کو سر بننے کے خوف سے اور بعض اس اندیشہ پر کہ کہاں سے کھلائیں گے تقیقی اولاد کو قتل کر دیتے تھے اور بعض اوقات منت مانتے تھے کہ اگر اتنے بیٹے ہو جائیں گے یا فلاں مراد پوری ہوگی تو ایک بیٹا فلاں بت کے نام پر ذہح کریں گے۔ پھر اس ظلم و بے رحمی کو بڑی عبادت اور قربت سمجھتے تھے۔ شاید ہیہ رسم شیطان نے سنت خلیل اللہ کے جواب میں سجھائی ہوگی۔ یہود میں بھی مدت تک قتل اولاد کی رسم بطور عبادت و قربت کے جاری رہی ہے جس کا اندیاء بنی اسرائیل نے بڑی شدومد سے ردکیا۔ بہرحال اس آیت میں قتل اولاد کی ان تمام صورتوں کی شاعت بیان فرمائی ہے جو جاہلیت میں رائج تھیں۔ یعنی شیاطین قتل اولاد کی تلقین و تزئین اس لئے کرتے ہیں کہ اس طرح لوگوں کو دنیا و آخرت دونوں جگہ تباہ و برباد کر کے پھوٹیں اور ان کے دین میں گڑ بڑ ڈال دیں کہ جو کام ملت ابراہیمی و کہا یہ عاقت و جالت؟

۱۸۱۔ اسی طرح کی آیت ""ولواننا"" کے شروع میں گذر چکی۔ وہاں جو کچھ ہم نے لکھا ہے نیزاسی مضمون کی دوسری آیات کے تحت میں لکھا گیا ہے۔ اسے ملا خطہ کیا جائے۔

وَ قَالُوْا هَٰذِهَ اَنْعَامُ وَ حَرْثُ حِجُرُ لَا لَا مَنُ نَشَاءُ بِزَعْمِهِمْ وَ اَنْعَامُ يَطْعَمُهُمَ اللّهِ مَنُ نَشَاءُ بِزَعْمِهِمْ وَ اَنْعَامُ مَحُرِّمَتُ ظُهُوْرُهَا وَ اَنْعَامُ لَا يَذُكُرُونَ اللّهِ عَلَيْهَا افْتِرَاءً عَلَيْهِ لَا سَيَجْزِيْهِمُ بِمَا كَانُوْا يَفْتَرُونَ عَلَيْهِ لَا سَيَجْزِيْهِمُ بِمَا كَانُوْا يَفْتَرُونَ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ الْفَتْرُونَ عَلَيْهِ لَا سَيَجْزِيْهِمُ بِمَا كَانُوْا يَفْتَرُونَ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ الْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُو

وَ قَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَذِهِ الْاَنْعَامِ خَالِصَةً لِلَّانُعَامِ خَالِصَةً لِلَّانُعَامِ خَالِصَةً لِلَّ كُورِنَا وَ مُحَرَّمُ عَلَى اَزُوَاجِنَا ۚ وَ إِنْ لِلَّاكُورِنَا وَ مُحَرَّمُ عَلَى اَزُوَاجِنَا ۚ وَ إِنْ لَيَكُنُ مَّيْئَةً فَهُمْ فِيْهِ شُرَكَا ءُ لَا سَيَجُزِيْهِمُ وَيُهِ شُرَكَا ءُ لَا سَيَجُزِيْهِمُ وَمُنْهُ عَلِيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَمْ عَل

۱۳۸۔ اور کہتے ہیں کہ یہ مواشی اور کھیتی ممنوع ہے اس کو کوئی نہ کھاوے مگر جس کو ہم چاہیں انکے خیال کے موافق اور بعض موافق اور بعض مواشی کی پیٹے پر چڑھنا حرام کیا اور بعض مواشی کے ذبح کے وقت نام نہیں لیتے اللہ کا اللہ پر بہتان باندھ کر عنقریب وہ سمزا دے گا انکواس جھوٹ کی [۱۸۸]

۱۳۹۔ اور کھتے ہیں جو بچپہ ان مویشی کے پیٹ میں ہے اس کو تو خاص ہمارے مرد ہی کھاویں اور وہ حرام ہے ہماری عورتوں پر اور جو بچپہ مردہ ہو تو اس کے کھانے میں سب برابر ہیں وہ سنزا دے گا ان کو ان تقریروں کی وہ حکمت والا جانے والا ہے [۱۸۸]

۱۸۷۔ مزید جابلانہ عقائد: مثلاً مرد کھائیں عورتیں نہ کھائیں یا صرف مہنت کھا سکیں ہوبت خانوں کے مجاور تھے۔ یہ قیود اپنے خیال میں بعض مواشی اور کھیتوں کے متعلق عائد کر رکھی تھیں ہو ہوں کے نام پر وقف کئے جاتے تھے اسی طرح بعض جانوروں کی پیٹے پر سواری اور باربر داری کو حرام سمجھتے تھے بعض جانوروں کی نسبت یہ قرار دیا تھا کہ ذبح کرنے یا سواری لینے یا دودھ نکالنے کے وقت ان پر خدا کا نام نہ لیا جائے کہیں ہوں کی چیز میں خدا کی شرکت نہ ہو جائے۔ چھر غضب یہ تھا کہ ان خرافات اور جمالتوں کو خدا کی طرف نسبت کرتے تھے گویا اس نے معاذ اللہ یہ احکام دیے ہیں اور ان ہی طریقوں سے اس کی خوشنودی عاصل کی جا سمحتی ہے۔ ایسی بدعنوانیوں کے ساتھ یہ افترا و بہتان۔ عقریب ان گتا نیوں کی سزاسے ان کو دوچار ہونا پڑے گا۔

۱۸۸۔ ایک مسئلہ یہ بنا رکھا تھا کہ بحیرہ اور سائبہ کواگر ذبح کیا اور اس کے پیٹ میں سے زندہ بچپہ نکلا تواسے مرد کھائیں عورتیں نہ کھائیں اور مردہ نکلے تو سب کھا سکتے ہیں۔ اس طرح کے بے سند مسئلے گھڑنے والوں کے جرائم سے غدا بے خبر نہیں۔ ہاں وہ اپنی حکمت کے موافق مناسب وقت میں ان کو مناسب سزا دے گا۔

قد خَسِرَ الَّذِينَ قَتَلُوَّا اَوْلَادَهُمْ سَفَهًا بِغَيْرِ عِلْمٍ وَّ حَرَّمُوا مَا رَزَقَهُمُ اللهُ افْتِرَاءً عَلَى اللهِ فَدُ ضَلُّوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ عَلَى اللهِ فَدُ ضَلُّوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ

۱۳۹۔ بیشک خراب ہوئے جنوں نے قتل کیا اپنی اولاد کو نادانی سے بغیر سمجھے اور حرام شمہرا لیا اس رزق کو جواللہ نے انکو دیا بہتان باندھ کر اللہ پر بیشک وہ گمراہ ہوئے اور نہ آئے سیدھی راہ پر [۱۸۹]

۱۹۲۔ اور اسی نے پیدا کئے باغ جو ٹیٹیوں پر پڑھائے جاتے ہیں اور جو ٹیٹیوں پر نہیں پڑھائے جاتے ہیں اور جو ٹیٹیوں پر نہیں پڑھائے جاتے ہیں اور کھیتی کہ مختلف ہیں انکے بھل اور پیداکیا زیتون کو اور انار کو ایک دوسرے کے مثابہ اور جدا جمی [۱۹۱] کھاؤ انکے بھل میں سے جس وقت بھل جدا بھی [۱۹۱] کھاؤ انکے بھل میں سے جس وقت بھل لاویں اور اداکروان کا حق جس دن ان کو کاٹو اور بیجا خرچ کرنے نہ کرو اس کو خوش نہیں آتے بیجا خرچ کرنے والے [۱۹۲]

وَ هُوَ الَّذِيِّ اَنُشَا جَنَّتٍ مَّعُرُو شَتٍ وَّ غَيْرَ مَعْرُو شَتٍ وَ النَّخُلُ وَ الزَّرْعَ مُخْتَلِفًا الْكُرُهُ وَ الزَّرْعَ مُخْتَلِفًا الْكُرُهُ وَ الزَّرْعَ مُخْتَلِفًا الْكُرُهُ وَ الزَّرْعَ الزَّرْعَ الْكُرُهُ وَ الزَّرْعَ اللَّمَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

۱۳۲۔ اور پیدا کئے مواشی میں بوجھ اٹھانے والے اور زمین سے زمین سے لگے ہوئے <sup>[۱۹۳</sup>] کھاؤاللہ کے رزق میں سے اور مت چلو شیطان کے قدموں پر وہ تمہارا دشمن ہے صریح <sup>[۱۹۳</sup>]

وَ مِنَ الْاَنْعَامِ حَمُولَةً وَّ فَرُشًا كُلُوَا مِنَ الْاَنْعَامِ حَمُولَةً وَ فَرُشًا كُلُوَا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ وَلَا تَتَبِعُوا خُطُوتِ الشَّيْطُنِ النَّهُ عَدُوُّ مُّبِينُ ﴿

۱۸۹۔ اس سے بڑی خرابی، گمراہی اور نقصان وخمران کیا ہو گاکہ بیٹھے بٹھائے بلاوجہ دنیا میں اپنی اولا دواموال سے محروم اور سنگدلی بداخلاقی و جمل میں مشور ہوئے اور آخرت کا در دناک عذاب سرپر رکھا۔ نہ عقل سے کام لیا نہ شرع کو پہچانا پھر سیدھی راہ پر آتے تو کلیے آتے۔

۱۹۰۔ جوٹٹیوں پر پڑھائے جاتے ہیں مثلاً انگور وغیرہ اور جوالیے نہیں مثلاً کھجور، آم وغیرہ تنادار درخت یا خربوزہ وغیرہ جن کی بیل بدون کسی سہارے کے زمین پر پھیلتی ہے۔

ا19 یعنی صورت شکل میں ملتے جلتے، مزہ میں جدا جدا۔

191۔ پہلوں اور خلوں کے احکام: یعنی جو غلے اور پھل جق تعالیٰ نے پیدا فرمائے ہیں ان کے کھانے سے بدون سند کے مت رکو ہاں دو باتوں کا خیال رکھوہ ایک یہ کہ کاٹنے اور اثار نے کے ساتھ ہی جواللہ کا حق اس میں ہے وہ اداکر دو۔ دوسرے فضول اور بے موقع خرچ مت کرو۔ اللہ کے حق سے یماں کیا مراد ہے، اس میں علماء کے مختلف اقوال ہیں۔ ابن کثیر کی رائے یہ معلوم ہوتی ہے کہ ابتدا مکہ معظمہ میں کھیتی اور باغ کی پیدوار میں سے کچھ حصہ نکالنا واجب تھا جو مساکین و فقراء پر صرف کیاجائے مدینہ طیبہ پہنچ کر ۲ ہجری میں اس کی مقدار و غیرہ کی تعیین و تفصیل کر دی گئی۔ یعنی بارانی زمین کی پیداوار میں (بشرطیکہ خراجی نہ ہو) دسواں حصہ واجب ہے۔

۱۹۳۔ بوجھ اٹھانے والے جیسے اونٹ وغیرہ اور زمین سے لگے ہوئے چھوٹے قدو قامت کے جانور جبے بھیڑ بکری۔

۱۹۲۰ اللہ کی دی ہوئی نعمتوں سے منتفع ہونا چاہیئے۔ شیطان کے قدموں پر چلنا یہ ہے کہ ان کو نواہی نخاہی بدون حجت شرعی کے حرام کر لیا جائے یا شرک و بت پرستی کا ذریعہ بنا لیا جائے۔ شیطان کی اس سے زیادہ کھلی ہوئی دشمنی کیا ہوگی کہ ان نعمتوں سے تم کو دنیا میں محروم رکھا اور آخرت کا عذاب رہا سوالگ۔

ثَمْنِيَةً أَزُوَاجٍ ۚ مِنَ الضَّأْنِ اثُنَيْنِ وَمِنَ الْمَعْزِاثُنَيْنِ ﴿ قُلْ ءَالذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ اَمِر الْأُنْتَيَيْنِ اَمَّا اشْتَمَلَتُ عَلَيْهِ اَرْحَامُ الْأُنْثَيَيْنِ لَا نَبِّئُونِي بِعِلْمِ إِنْ كُنْتُمْ طدِقِينَ 👚

وَ مِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ وَ مِنَ الْبَقَرِ اثْنَيْنِ طُقُلُ غَالدَّكَرَيْنِ حَرَّمَ اَمِ الْأُنْثَيَيْنِ اَمَّا اشْتَمَلَتُ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأُنْثَيَيْنِ ﴿ أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ وَصَّكُمُ اللَّهُ بِهٰذَا ۚ فَمَنَ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرٰى عَلَى اللهِ كَذِبًا لِّيُضِلَّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظُّلِمِينَ ﴿

۱۳۳۔ پیدا کئے آٹھ نر اور مادہ بھیڑ میں سے دو<sup>[۱۹۵]</sup> اور بکری میں سے دو پوچھ توکہ دونوں نراللہ نے حرام کئے میں یا دونوں مادہ یا وہ بحیہ کہ اس پر مثقل میں بحیہ دان دونوں مادہ کے بتلاؤ مجھ کوسنداگر تم سچے ہو[۱۹۷]

۱۳۴۔ اور پیرا کئے اونٹ میں سے دو اور گائے میں سے دو پوچھ تو دونوں نر حرام کئے ہیں یا دونوں مادہ یا وہ بچہ کہ اس پر مثمل ہیں بچہ دان دونوں مادہ کے کیا تم عاضر تھے جس وقت تم کواللہ نے یہ حکم دیا تھا پھراس سے زیادہ ظالم کون جو بہتان باندھے اللہ پر جھوٹا ٹاکہ لوگوں کو گمراہ کرے بلا تحقیق بیثک اللہ ہدایت نہیں کرنا ظالم لوگوں کو [۱۹۷]

<u>۱۹۵</u> یعنی ایک نر ایک مادہ اس طرح ہر نوع میں دو دوزوج ہوئے اور مجموعہ آٹھ ہوگیا۔

۱۹۶۔ اشاء کی تحلیل و تحریم اللہ کا کام ہے: یعنی کسی چیز کو علال و حرام کہنا صرف اللہ کے عکم سے ہو سکتا ہے۔ پھران میں سے نر کو یا مادہ کو یا بچہ کو جو مادہ کے پیٹ میں ہے اگرتم سب آدمیوں کے یا بعض کے حق میں حرام کہتے ہو جیسا کہ پیچھلی آیات میں گذرا اس کی سند تمہارے پاس کیا ہے۔ جب خدائی عکم ہونے کی کوئی سند نہیں رکھتے تو محض آراء و اہوا سے خدا کی پیدا کی ہوئی چیزوں کو حلال یا حرام کہنا اس کا مرادف ہے کہ خدائی کا منصب معاذ اللہ تم اپنے لئے تجویز کرتے ہو یا خدا پر جان بوجھ کر افتراء کر رہے ہو۔ دونوں صورتیں تباہ کن اور مہلک ہیں۔

194۔ اشیاء کی تحلیل و تحریم اللہ کا کام ہے: اشیاء کی تحلیل و تحریم محض خدا کے عکم سے ہو سکتی ہے اور خدا کا عکم یا بواسطہ اندیاء پہنچ گا یا بلاواسطہ حق تعالیٰ کسی کو مخاطب فرمائے تو اسے معلوم ہو۔ یہاں دونوں صورتیں منفی ہیں۔ پہلی ثق کے انتفاء پر ذَبِیْ تُحدِیْم اللہ میں اور دوسری کی نفی پر اَمِر کُنٹُم شُھدَآءَ اِذَ وَصَّکُمُ اللہ میں متنبہ فرمایا ہے۔ پھر مشرکین کے دعاوی میں افتراء واضلال کے سواء اور کیا چیز باقی رہ گئی۔ بلاشہ اس سے زیادہ ظالم کوئی نہیں ہو سکتا جو خدا پر بہتان باندھے اور علم و تحقیق سے تھی دست ہونے کے باوجود لوگوں کو باطل اور غلط مسائل بیان کر کے گمراہ کرتا پھرے۔ جس شخص نے اس قدر ڈھٹائی افتیار کرلی اور ایسے ظلم عظیم پر کمر باندھ لی، اس کے ہدایت پانے کی توقع رکھنا فضول ہے۔

۱۳۵ ۔ تو کمہ دے کہ میں نہیں پاتا اس وحی میں کہ مجھ کو پہنچی ہے کسی چیز کو حرام کھانے والے پر جو اس کو کھاوے مگر یہ کہ وہ چیز مردار ہویا بہتا ہوا خون یا گوشت سور کاکہ وہ ناپاک ہے یا ناجائز ذہیجہ جس پر نام لگارا جاوے اللہ کے سواکسی اور کا پھر جو کوئی بھوک سے بے اختیار ہو جاوے نہ نافرمانی کرے اور نہ زیادتی تو تیرا رب بڑا معاف کرنے والا ہے نہایت مہربان [۱۹۸]

۱۳۹۔ اور یمود پر ہم نے حرام کیا تھا ہر ایک ناخن والا جانور اور گائے اور بکری میں سے حرام کی تھی ان کی پر بی مگر جو لگی ہو پشت پر یا انتراوں پر یا جو پر بی کہ ملی ہو ہدی کی ساتھ یہ ہم نے انکو سزا دی تھی انکی شرارت پر اور ہم سے کہتے ہیں [۱۹۹]

قُلُ لَا آجِدُ فِي مَآ أُوْجِيَ إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا اَنْ يَكُونَ مَيْتَةً اَوْ دَمًا مَسْفُو حًا اَوْ لَحْمَ خِنْزِيْرٍ فَإِنَّهُ رِجْسُ اَوْ مَسْفُو حًا اَوْ لَحْمَ خِنْزِيْرٍ فَإِنَّهُ رِجْسُ اَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَّ لَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورُ رَّحِيْمُ عَيْ فَكَ اللَّذِينَ هَادُو احَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُفُرٍ وَ عَلَى اللهِ عَلَيْهِمُ وَ الْغَنَمِ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُفُرٍ وَ وَ الْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمُ وَ مِنَ الْبَقِرِ وَ الْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمُ وَ مِنَ الْبَقِرِ وَ الْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمُ فَي وَانَّا لَطُو يُعَظِّمُ ذَلِكَ الْحَوَايَآ اَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ذَلِكَ الْحَوَايَآ اَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ذَلِكَ اللهِ مَا حَمَلَتُ ظُهُورُ وَا الْعَنْمِ حَرَّمُنَا عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهُمُ وَانَّا لَطُدِقُونَ عَلَى اللهُ وَيَا الْطَدِقُونَ قَلَى الْمُولِيَّ الْمُعَلِيمِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْ وَإِنَّا لَطُدِقُونَ عَلَيْهِمُ عَلَيْ اللهُ وَانَّا لَطُدِقُونَ قَلَى الْمُولِي اللهِ الْمُولِي اللهِ اللهُ وَانَّا لَطُدِقُونَ فَيَ الْفَعَلَى اللهُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْ وَانَّا لَطُدِقُونَ الْمَا حَمَلَتُ الْمُولِ وَانَا الطَدِقُونَ الْمَا عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهُمُ وَانَا الطَدِقُونَ الْعَلَى اللهُ وَانَا الْطَدِقُونَ وَ الْعَنْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ الْمُؤْلِقُونُ الْعُلْلُ الْمُعُلِيمُ عَلَى اللّهُ الْمُعَلِيمُ الْعَلَى اللّهُ الْمُعَلِيمُ عَلَيْهُ وَانَا الْعَلَيْمُ عَلَيْكُولُ الْمُعُولُ وَانَا الْمُولُولُ الْعَلَى الْمُعَلِيمُ اللّهُ الْمُعَلِيمُ اللّهُ الْمُعَلِيمُ اللّهُ الْمُعُلِيمِ الْمُعُولُ اللّهُ الْمُعُلِيمُ اللّهُ الْمُعَلِيمُ اللّهُ الْمُعُلِيمُ الْمُ الْمُعُلِيمُ اللّهُ الْمُعَلِيمُ اللّهُ الْمُعُلِيمُ اللّهُ الْمُعُلِيمُ الْمُؤْلُولُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعُلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعَلِيمُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِيمُ الْمُؤْلُولُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْ

۱۹۸۔ حرام جانوروں کی تفصیل: "حضرت شاہ صاحبؒ فرماتے ہیں ""یعنی جن جانوروں کا کھانا دستور ہے ان میں سے یہ ہی حرام ہے""۔ اس آیت میں کفار کو یہ بتلانا ہے کہ جو چیزیں اوپر مذکور ہوئیں حلال تھیں جن کو تم نے حرام بنا لیا اب وہ چیزیں بتلائی جاتی ہیں جو واقعی حرام ہیں اور تم ان کو علال سمجھتے ہو۔ باقی مضمون آیت کی تفسیر و توضیح سورہ مائدہ کے شروع میں محبّے مَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمْ وَلَحْمُ الْخِنْزِيْرِ الْحَ لَ يَحِ كَذر عَلَى هِ وَإِل ملاظ كرلي عائه.

199۔ یہودیوں پر احکام میں سختی کی سزا: یعنی اصلی حرمت تو ان چیزوں میں ہے جو اوپر مذکور ہوئیں البتہ وقتی مصلحت سے بعض چیزیں عارضی طور پر بعض اقوام پر پیلے حرام کی جا چکی ہیں۔ مثلاً یہود پر ان کی شرارتوں کی سزا میں ہر ناخن (کھر) والا جانور جس کی انگلیاں پھٹی نہ ہوں جیسے اونٹ، شتر مرغ، بطخ وغیرہ حرام کیا گیا تھا۔ نیز گائے بکری کی جو پربی پشت یا انتزایوں پر نہ لگی ہو یا ہڈی کے ساتھ نہ ملی ہوان پر حرام کر دی گئی تھی جیسے گردہ کی چربی۔ بنی اسرائیل کا دعویٰ غلط ہے کہ یہ چیزیں ابراہیم ونوخ کے زمانہ ہی سے مستر طور پر حرام علی آتی میں۔ پھی بات یہ ہے کہ ان میں سے کوئی چیز عہد ابراہیمی میں حرام نہ تھی۔ یہود کی نافرمانیوں اور شرارتوں کی وجہ سے یہ سب چیزیں حرام ہوئیں جو کوئی اس کے خلاف دعویٰ کرے جھوٹا ہے۔ جیسے پارہ ""لن تنالوا"" کے شروع میں قُلْ فَأَتُو ا بِالتَّوْرَةِ فَاتُلُوهَا إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِيْنَ سے ان دعویٰ كرنے والوں كو چينج ديا گيا ہے۔

۱۴۷۔ مچھر اگر تجھ کو جھٹلاویں تو کہہ دے کہ تمہارے رب کی رحمت میں بڑی وسعت ہے اور نہیں ٹلے گا اس

۱۴۸۔ اب کہیں گے مثرک اگر اللہ چاہتا تو شرک یہ کرتے ہم اور یہ ہمارے باپ دادے اور یہ ہم حرام کر لیتے کوئی چیزاسی طرح جھٹلایا کئے ان سے الگیے یہاں تک کہ انہوں نے چکھا ہمارا عذاب تو کہہ کچھ علم بھی ہے تمہارے پاس کہ اس کو ہمارے آگے ظاہر کرو تم تو

نری اُلکل پر چلتے ہواور صرف تخمینے ہی کرتے ہو

فَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقُلْ رَّبُّكُمُ ذُو رَحْمَةٍ وَّ اسِعَةٍ ۚ وَ لَا يُرَدُّ بَأْسُهُ عَنِ الْقَوْمِ الْقَوْمِ الْقَوْمِ الْقَوْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِ الْقَوْمِ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللّل الْمُجُرِمِينَ 📆

> سَيَقُوْلُ الَّذِيْنَ اَشْرَكُوْا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اَشْرَكْنَا وَ لَآ ابْآؤُنَا وَ لَا حَرَّمْنَا مِنْ شَيْءٍ ﴿ كَذٰلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبَلِهِمْ حَتَّى ذَاقُوا بَأْسَنَا لَا قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِّنْ عِلْم فَتُخْرِجُوهُ لَنَا ﴿ إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَ إِنْ اَنْتُمُ اِلَّا تَخْرُصُونَ 🚍

۱۲۹ء تو کمہ دے بس اللہ کا الزام پورا ہے سو اگر وہ چاہتا توہدایت کر دیتا تم سب کو[۲۰۱]

## قُلْ فَلِلهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْ شَآءَ لَهَدْ كُمْ الْجَمَعِيْنَ عَلَى الْمَالِغَةُ فَلَوْ شَآءَ لَهَدْ كُمْ

۲۰۰ یعنی رحمت کی سائی سے تم اب تک مچے ہونہ جانوکہ عذاب ٹل گیا کذافی موضح القرآن ۔

171 مشرکین کا استدلال: گذشتہ رکوع میں مشرکین سے مطالبہ کیا گیا تھا کہ جن طال وطیب چیزوں کو تم نے جرام محمرالیا ہے اور اس تحریم کو خدا کی طرف نسبت کرتے ہواس کی سند اور دلیل لاؤ۔ یہاں ان کی دلیل بیان کی گئی ہے ہو وہ پیش کرنے والے تھے ۔ یعنی اگر اللہ چاہتا تو اس کو قدرت تھی کہ ہم کو اور ہمارے اسلاف کو اس تحریم سے بلکہ تمام مشرکانہ افعال و اقوال سے روک دیتا۔ جب نہ روکا اور پول ہی ہوتا چلا آیا تو ثابت ہوا کہ اس کے نزدیک ہماری سے کارروائیاں پہندیدہ بیس ناپسند ہوتیں تو ان کے کرنے میں ہم کو اب تک کیوں آزاد چھوڑا تھے کی بات یہ ہے کہ ایک نیک نام اور مدبر گور نمنٹ کسی با غیانہ تحریک میں صحبہ لینے والے کو باوبود یقینی اطلاع اور کافی قدرت کے پہلے ہی دن پکڑ کر بھائی نہیں دے دیتی۔ وہ اس کی حرکات کی نگرانی رکھتی ہے کہی رویہ درست رکھنے کی ہدایت کرتی ہے اور موقع دیتی ہے کہ آدمی الیاج اور مکل مواد فراہم ہو بائے مور تو سنبھل جائے۔ کہی اصلاح سے مایوس ہو کر ڈھیل چھوڑ تی ہے کہ اس کی بغاوت کا ایما باضابطہ اور مکل مواد فراہم ہو بائے جس کے بعد اس کی استانی مجرم کی باگر ڈھیلی چھوڑ دینے اور انتحاق میں جرم کی بائی ڈھیلی چھوڑ دینے اور فوزا سزا نہ دینے ہے کیا یہ نامیاں ہو کہ کروں میں جرم کی باگر ڈھیلی چھوڑ دینے اور فوزا سزا نہ دینے سے کیا یہ نامی کی نظر میں وہ کاروائی جرم و بغاوت نہیں ہے۔ گور نمنٹ کی نگاہ میں ان افعال کا جرم ہونا اول تو اس کے شائع کے ہوئی تا بڑا جرم ہونا وال تو اس کے شائع کے ہوئے قانون سے ظاہر ہے۔ دوسرے جب یہ مجرم مملت پوری ہوئے کی مدالت کے کا کم گور نمنٹ کی نظر میں یہ کاتنا بڑا جرم تھا۔

مشرکین کو مہلت دینے کی حکمت: بہرمال گور نمنٹ کا کسی جرم پر باوجود علم و قدرت رکھنے کے کسی مصلحت سے فوری سزا عاری نہ کرنا اس کی دلیل نہیں کہ وہ جرم کو جرم نہیں سمجھتی۔ اسی پر قیاس کر لیجئے کہ وہ اعلم الحاکمین ابتدائے آفرینش سے آج تک بتوسط اپنے صادق القول اور پاکباز نائبین کے ہر قیم کے قوانین واحکام سے بندوں کو مطلع فرمانا رہا اور کھول کھول کر بتلا دیا کہ کونسی بات اس کے یہاں پہندیدہ اور کونسی ناپہند ہے کہی ہے بہ پے اور کبھی تھوڑے تھوڑے وقفہ کے بعدان احکام وہدایات کی یاد دہانی بھی ہوتی رہی۔ اس دوران میں خلاف ورزی کرنے والوں سے مسامحت کی عدتک مسامحت کی گئی۔ معمولی تنبیات

کی ضرورت ہوئی تو وقتا فوقتا انہیں بھی کام میں لایا گیا۔ اور جن کی شفاوت کا پیمانہ لبریز ہونے والا تھا انہیں ڈھیل دی گئی کہ وہ صاف اور علانیہ طور پر اپنے کو خداکی انتہائی سزا کا متحق ٹھمراکر کیفرکردار کو پہنچیں۔ چنانچہ بہت سی قومیں اپنے جرائم کی پاداش کا دنیا میں تصورًا تصورًا مزہ چکھ چکی ہیں۔ پھر ان عالات کی موجودگی میں کسی قوم کے چند روز جرائم میں مبتلا رہنے اور فوراً نہ پکڑے جانے سے کیسے استدلال کیا جاسکتا ہے کہ وہ جرائم (معاذ اللہ) خدا کے نزدیک پہندیدہ ہیں۔ ورنہ خدا انہیں ایک گھنٹہ کی بھی مہلت نہ دیتا۔

مشر کین کا دوسرا استدلال اور جواب: رہا یہ سوال کہ خدا نے انسان کی ساخت ہی ابتداء سے ایسی کیوں مذبنا دی کہ وہ برائی کی طرن قطعا نہ جا سکتا اور اس طرح فطرتا اسے مجبور کر دیا جاتا کہ نیکی اور بھلائی کے سواکوئی چیزاختیار نہ کر سکے ۔ اگر غور کیا جائے تو اس سوال کا مطلب یہ ہے کہ انسان کو ایسا کیوں مذہبیدا کر دیا گیا کہ انسان ہی مذرہتا یا تو اینٹ پتھربن جاتا جو ادراک و شعور اور کسب و اختیار سے یکسر خالی ہو۔ یا گدھے گھوڑے وغیرہ جانوروں کی طرح جزئی احباس وارادہ رکھنے والا حیوان ہوتا جو ازل سے ابد تک اپنے مخضوص و منثابہ افعال واحوال کے محدود دائرہ میں چکر لگاتا رہے اور یا بہت عزت دی جاتی تو فرشتوں کی صفوں میں بٹلا دیا جاتا جو محض طاعت و عبادت کے اختیار کرنے پر مجبور و مفطور ہیں۔ الحاصل یہ کلی ادراکات اور عظیم الثان کسبی تصرفات رکھنے والی ترقی کن نوع ہی صفحہ ہستی پر بنہ لائی جاتی۔ میں سمجھتا ہوں کہ کوئی انسان اپنے شہرف وکرامت کا بلند بانگ دعویٰ رکھتے ہوئے ایسی جرأت نه کرے گاکہ سرے سے اپنی نوع کے وجود ہی کا مخالف ہو جائے۔ پھراگر نوع انسانی کا مع اس کی عقلی و علی قوتوں اورکسب واختیار کی موجود آزادی کے پیدا کرنا نظام عالم کی تحمیل کے لئے ضروری تھا تواس نظام تکوینی کے آثار ونتائج کا قبول کرنا بھی ضروری ہے۔ یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ مادی اور معاشی زندگی کے شعبوں میں تو انسانوں کی عقلی و کسی آزادی کی بدولت بے شار انواع و اقسام کے مختلف مظاہر سامنے آئیں۔ لیکن معادی و روعانی میدانوں میں وہ ہی دل دماغ اورکسب و اختیار کی قوتیں رکھنے والے انسان سب کے سب ایک ہی پگڈنڈی پر چلنے کے لئے مجبور ہو جائیں اور کوئی ایک قدم ادھرادھر ہٹانے کی قدرت نہ رکھے۔ پس اگر نوع انسان کا بحقیقت الموجودہ مجموعہ عالم میں پایا جانا ضروری ہے تونیک و بد کا انتلاف بھی لا بدی ہو گا اور یہ ہی انتلاف کا وجود بڑی دلیل اس کی ہے کہ ہر وہ فعل جو وقوع میں آئے ضروری نہیں کہ خدا کے نزدیک پہندیدہ ہو ور نہ مختلف ومتضاد افعال کی موجودگی میں ماننا پڑے گا کہ مثلاً خوش اخلاقی بھی خدا کو پہند ہواور بداخلاقی بھی۔ ایان لانا بھی پہند ہواور بنہ لانا بھی جو صریحا باطل ہے۔ بیشک خدا اگر چاہتا توانسان کی ساخت ایسی بنا سکتا تھاکہ سب ایک ہی راسۃ پر چلنے کے لئے مجبور ہو

جاتے لیکن جب ایسا واقع نہیں ہوا تو یہ ہی حجت بالغہ اور پورا الزام ان لوگوں پر ہے جو کُو شَاءَ اللّٰهُ مَا اَشْرَ کُنَا کہہ کر مثیت ورضائے الهی میں تلازم ثابت کرنا چاہتے ہیں۔ کیونکہ اس قدر شدیداختلافات کی موجودگی میں ان کے اصول کے موافق کہنا پڑے گاکہ مثلاً توحید خالص بھی اللہ کے نزدیک صبح اور مرضی ہو اور اس کی نقیض شرک علی بھی وقس علیٰ ہذا ان دلائل سے ثابت ہواکہ مشرکین کا یہ استدلال کمو شکآء اللهُ مَا اَشْرَكْنَا النّ مُض لغواور یادر ہوا ہے۔ کوئی علمی اصول ان کے یاس نہیں ہے جبے عقلمندوں کے سامنے پیش کر سکیں۔ محض اُلکل کے تیراور تخمینی باتیں میں جن کو غدا کی جبۃ بالغہ لکلی رد کرتی ہے جس کی طرف فکو شکآء کھا کُم اَجْمَعِیْنَ میں اثارہ فرمایا ہے۔ یعنی انسان کی فطرت ایسی نہیں بنائی گئی کہ سب کے سب راہ ہدایت پر چل پڑیں۔ اس کوکسب واختیار کی وہ آزادی حق جلّ و علا نے عطا فرمائی ہے جس کا عطاکیا جاناکسی مخلوق کے لئے ممکن تھا۔ اس لئے لازم ہے کہ اس آزادی کے استعال کے وقت راہیں مختلف ہو جائیں۔ کوئی نیکی کو اختیار کر لے کوئی بدی کو کوئی حق تعالیٰ کی رضاء و رحمت کا مظہر بن جائے کوئی غضب کا۔ اس طرح وہ آخری مقصد جو خالق کائنات نے آفرینش عالم سے ارادہ کیا ہے یعنی اپنی صفات جال و جلال کا اظہار علی الوجہ الاتم پورا ہو لیبلوکم ایکم احسن عملا ورنہ اگر تمام عالم ایک ہی حال پر فرض کر لیا جائے تو بعض صفات الهید کا ظہور ممکن ہوگا اور دوسری بعض کے ظہور کے لئے کوئی محل نہ ملے گا۔ یماں تک جو کچھ ہم نے کہا وہ اس تقدیر پر تھا کہ مشر کین کے قول کُو شَآءَ اللّٰهُ مَآ اَشْرَ کُنَا ہے یہ غرض ہو کہ وہ اپنے خرافات و کفریات کا استحمان ثابت کرنا چاہتے تھے جیسا کہ ان کے احوال سے ظاہر ہے اور اگر کلام مذکور سے ان کی غرض صرف معذرت ہو کہ جو کچھ خدا چاہتا ہو ہم سے کراتا ہے اچھا ہو یا برا بہرمال اس کی مثیت سے ہے۔ پھر مثیت الهی کے مقابلہ میں انبیاء ورسل ہم سے کیوں مزاحمت کرتے ہیں اور عذاب الهی کا ڈراوا کیوں سناتے ہیں۔ تواس کا جواب یہ ہے کہ جس خدا کی مثیت سے تم ان افعال شنیعہ کا کسب کرتے ہوا سی کی مثیت سے انبیاء ورسل تمہاری مزاحمت کرتے ہیں اور وہ ہی مثیت تمہارے کب پر مناسب عذاب جمیحتی ہے جس طرح قدرت نے سانپ کو پیدا کیا اور وہ ہی مارگزیدہ کے حق میں ہلاکت کا اثر مرتب کرتی ہے نواہ سانپ کے کاٹنے میں مارگزیدہ کے فعل واختیار کو کچھ دخل ہویا نہ ہوا سی طرح تمہارے شرک و کفر میں ہلاکت دائمی کی اور ایان و عمل صالح میں نجات ابدی کی تاثیرات رکھ دینا بھی اسی کی قدرت و مثیت ایزدی کا کام ہے جس سے تمام سلسلہ و مسببات کی تخلیق ہوئی ہے۔ پس اگر تم اپنے مشرکانہ اطوار سے باز نہ آنے میں مشیت کے عموم سے احتجاج کر سکتے ہو توارسال رسل اور انزال عذاب وغیرہ امور کو بھی اسی مشیت کی کار فرمائی کا نتیجہ سمجھ کر خدا کی حجۃ بالغہ کو تام سمجھویہ

بے شک خدا چاہتا تو تم سب کوراہ راست پر لگا دیتا۔ لیکن اس نے تمہاری سوء استعداد کی وجہ سے ایسا نہیں چاہا۔ آخر تمہارے سوء اختیار سے جوافعال صادر ہوئے ان کا طبعی اثر عذاب کی صورت میں مرتب ہوکر رہا۔ والعیاذ باللہ <sub>۔</sub>

> قُلُ هَلُمَّ شُهَدَآءَ كُمُ الَّذِينَ يَشُهَدُونَ اَنَّ اللَّهَ حَرَّمَ هٰذَا ۚ فَإِنْ شَهِدُو ا فَلَا تَشُهَدُ مَعَهُمُ ۚ وَلَا تَتَّبِعُ اَهُوَآءَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْيِنَا وَ الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ وَ هُمْ بِرَبِّهِمُ ع يَعُدِلُونَ 🗟

قُلْ تَعَالَوُا اَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ اَلَّا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَّ بِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا ۚ وَلَا تَقْتُلُوٓا اَوۡلَادَكُمُ مِّنُ اِمْلَاقِ ۚ نَحْنُ نَرُزُقُكُمْ وَ اِيَّاهُمْ ۚ وَلَا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَ مَا بَطَنَ ۚ وَلَا تَقُتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ۚ ذٰلِكُمْ وَصَّكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعُقِلُونَ

۱۵۰ ـ توکمه که لاؤاپیغ گواه جوگواهی دین اس بات کی الله نے حرام کیا ہے ان چیزوں کو پھر اگر وہ ایسی گواہی دیں مجی تو تو بنه اعتبار کران کا اور بنه چل ان کی خوشی پر جنہوں نے جھٹلایا ہمارے حکموں کو اور جو یقین نہین کرتے آخرت کا اور وہ اپنے رب کے برابر کرتے ہیں اوروں

ا ۱۵ ۔ تو کمہ تم آؤ میں سنا دول جو حرام کیا ہے تم پر تمہارے رب نے کہ شریک بذ کرواسکے ساتھ کسی چیزکو اور ماں باپ کے ساتھ نیکی کرو اور مارینہ ڈالواپنی اولا د کو مفلسی سے ہم رزق دیتے ہیں تم کو اور ان کو [۲۰۳] اور پاس نہ جاؤبیجائی کے کام کے جو ظاہر ہواس میں سے اور جو پوشیده ہو [۲۰۴] اور مارینه ڈالواس جان کو جس کو حرام کیا ہے اللہ نے مگر حق پر [۲۰۵] تم کو یہ حکم کیا ہے تاکہ تم سمجھو [۲۰۷]

۲۰۲۔ یعنی دلیل عقلی کا عال تواوپر معلوم ہو چکا اب اگر اس من گھڑت تحریم پر کوئی نقلی دلیل رکھتے ہو تو وہ لاؤکیا تمہارے پاس الیے گواہ موجود ہیں جو یہ بیان کریں کہ ہاں ان کے روبرواللہ تعالیٰ نے ان چیزوں کو حرام مٹھمرایا تھا؟ ظاہر ہے کہ ایسے واقعی گواہ کمال دستیاب ہو سکتے ہیں۔ اگر دوچار گستاخ جھوٹے بے حیایہ ہی گواہی دینے کو کھڑے ہو جائیں توالیوں کی بات پر کان مذ دھرو اور مذان کی خواہشات کی پرواکرویمال تک ان چیزوں کا بیان تھا جنہیں مشرکین نے محض اپنی رائے واہوا سے حرام ٹھمرارکھا تھا، پھراس تحریم کے لئے حیلے اور باطل عذر پلیش کرتے تھے۔ آگے وہ چیزیں بیان کی جاتی ہیں۔ جنہیں غدانے حرام کیا اور ہمیشہ سے حرام رہی ہیں لیکن یہ مشرکین ان میں مبتلا ہیں۔

۲۰۳ مفلسی کے ڈرسے اولاد کا قتل: عرب مفلسی کی وجہ سے بعض اوقات اولاد کو قتل کر دیتے تھے کہ نود ہی کھانے کو نہیں اولاد کو کھان سے کھلائیں۔ اسی لئے فرمایا کہ رزق دینے والا تو خدا ہے تم کو بھی اور تمہاری اولاد کو بھی۔ دوسری جگہ بجائے مِنی الملاقِ خَشْیَةَ اِمْلاَقٍ فرمایا ہے یعنی مفلسی کے ڈرسے قتل کر ڈالتے تھے۔ یہ ان کا ذکر ہوگا جو فی الحال مفلس نہیں مگر ڈرتے ہیں کہ جب عیال زیادہ ہونگہ تو کھاں سے کھلائیں گے۔ چونکہ پہلے طبقہ کو عیال سے پہلے اپنی روٹی کی فکر ستار ہی تھی اور اس اور دوسرے کو زیادہ عیال کی فکر نے پریشان کر رکھا تھا۔ شاید اسی لئے یہاں اللاق کے ساتھ فئر ڈو قُکھم وَ اِیّا اللهم اور اس

۲۰۲- بری نظر ڈالنے کی مذمت: "" پاس نہ جاؤ" سے شایدیہ مراد ہوکہ ایسے کاموں کے مبادی و وسائل سے بھی بچنا چاہئے مثلاً زنا کی طرح نظر بدسے بھی اجتناب لازم ہے۔"

۲۰۵ الا بالحق کا استثناء ضروری تھا۔ جس میں قاتل عمد، زانی محصن اور مرتد عن الاسلام کا قتل داخل ہے جیسا کہ اعادیث صیحہ میں اس کی تصریح وارد ہو چکی اور ائمہ مجتدین اس پر اجاع کر چکے ہیں۔

۲۰۶۔ حرام کاموں کی تفصیل: اس آیت سے ان چیزوں کا حرام ہونا ثابت ہوا (۱) شرک باللہ (۲) والدین کے ساتھ بد سلوکی (۳) قتل اولاد (۴) سب بے حیائی کے کام مثلاً زنا وغیرہ (۵) کسی شخص کو ناحق قتل کرنا۔

۱۵۲۔ اور پاس نہ جاؤیتیم کے مال کے مگر اس طرح سے کہ بہتر ہو یہاں تک کہ پہنچ جاوے اپنی جوانی کو انسان سے ہم کسی کو انسان سے ہم کسی کے ذمہ وہی چیز لازم کرتے ہیں جبکی اسکو طاقت ہو اپنا اور جب بات کھو تو چق کی کھو اگرچہ وہ اپنا

وَلَا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيْمِ إِلَّا بِالَّتِيْ هِيَ اَحْسَنُ حَتَى يَبُلُغَ اَشُدَّةً ۚ وَ اَوْفُوا الْكَيْلَ وَ الْمِيْرَانَ بِالْقِسُطِ ۚ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُلُولًا وَلَوْ كَانَ ذَا وُسْعَهَا ۚ وَ إِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا

وَ أَنَّ هٰذَا صِرَاطِئ مُسْتَقِيْمًا فَاتَّبِعُوْهُ ۚ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنُ سَبِيْلِهِ لَا تُكَمِّمُ وَصَّكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ سَبِيْلِهِ لَا لَكُمْ وَصَّكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ

تَتَّقُونَ 🕾

قریب ہی ہو <sup>[۲۰۹]</sup> اور اللہ کا عهد پورا کرو <sup>[۲۱۰]</sup> تم کو پیر عکم کر دیا ہے تاکہ تم نصیحت پکڑو

۱۵۳۔ اور حکم کیا کہ یہ راہ ہے میری سیدھی سواس پر چلو اور مت چلو اور رستوں پر کہ وہ تم کو جدا کر دیں گے اللہ کے راستہ سے [۱۱] یہ حکم کر دیا ہے تم کو تاکہ تم بچتے

۱۵۴۔ پھر دی ہم نے موسی کو کتاب واسطے پورا کرنے نعمت کے نیک کام والوں پر اور واسطے تفصیل ہر شخصت کے لئے تاکہ وہ لوگ شخص کے لئے تاکہ وہ لوگ ایسی رہیں [۲۳]

۲۰۷۔ مال یتیم کی حفاظت: یتیم کے مال میں بیجا تصرف کرنا حرام ہے۔ ہاں بہتر و مشروع طریقہ سے احتیاط کے ساتھ اس میں ولی یتیم تصرف کر سکتا ہے۔ جب یتیم جوان ہو جائے اور اپنے فرائض کو سخبال سکے تواس کے حوالہ کر دیا جائے۔

۲۰۸۔ یعنی اپنی طاقت کے موافق ان احکام کی بجا آوری میں کوشش کرو۔ اسی کے تم مکلف ہو۔ خدا کسی کواس کی مقدرت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتا۔

٢٠٩ يعني حق وانصاف كي بات كهنة مين كسي كي قرابت ومحبت مانع به ہوني چاہئے۔

۲۱۰۔ اس کے اوامر و نواہی پر پابندی سے عمل کرو۔ خدا کے لئے جو نذر مانویا قسم کھاؤبشرطیکہ غیر مشروع بات کہ یہ ہواسے پورا کرنا چاہئے ۔

۲۱۱۔ صراط متنقیم: یعنی احکام مذکورہ بالا کی پابندی اور خدا کے عہد کواعتقادًا و علاً پوراکرنا یہ ہی صراط متنقیم (سیدھی راہ) ہے جس کی طلب سورہ فاتحہ میں تلقین کی گئی تھی۔ یہ راہ تم کو دکھلا دی گئی اب چینا تمہارا کام ہے۔ جوکوئی اس کے سوا دوسرے راستہ پر

چلا وہ خدا کے راستہ سے بھٹکا۔

۲۱۲۔ پچھلی شریعتوں میں یہی احکام: معلوم ہوتا ہے کہ جواحکام اوپر قُلُ تَعَالَوْ ا اَتُلُ مَا حَرَّ مَر رَبُّ کُمْ عَلَیْ کُمْ سے پڑھ کر سائے گئے یہ ہمیشہ سے جاری تھے۔ تمام انبیاء اور شرائع کا ان پر اتفاق رہا کیا۔ بعدہ می تعالیٰ نے حضرت موسیٰ پر تورات اثاری جس میں احکام شرع کی مزید تفصیل درج تھی۔ تورات عطا فرما کر اس زمانہ کے نیک کام کرنے والوں پر خدا نے اپنی نعمت پوری کر دی۔ ہر ضروری چیز کو شرح و بسط سے بیان فرما دیا۔ اور ہدایت ورحمت کے ابواب مفتوح کر دیے۔ ٹاکہ اسے سمجھ کو لوگ اینے برورد گارسے ملنے کا کامل یقین عاصل کریں۔

وَهٰذَا كِتْبُ اَنْزَلْنٰهُ مُلْرَكُ فَاتَّبِعُوْهُ وَاتَّقُوْا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُوْنَ ﴿

أَنُ تَقُولُوۤا إِنَّمَا أُنْزِلَ الْكِتٰبُ عَلَى طَا يِفَتَيْنِ مِنْ قَبُلِنَا وَ إِنْ كُنَّا عَنْ طَا يِفَتَيْنِ مِنْ قَبُلِنَا وَ إِنْ كُنَّا عَنْ دِرَاسَتِهِمۡ لَغْفِلِينَ ﴿

۱۵۵۔ اور ایک یہ کتاب ہے کہ ہم نے اتاری برکت والی سواس پر چلواور ڈرتے رہو تاکہ تم پر رحمت ہو[۲۳]

۱۵۶۔ اس واسطے کہ تھجی تم کھنے لگو کہ کتاب جو اتری تھی سوان ہی دو فرقوں پر جو ہم سے پہلے تھے اور ہم کو توان کے پڑھنے پڑھانے کی خبرہی مذتھی [۲۱۳]

۱۵۰ یا کہنے لگوکہ اگر ہم پر اترتی کتاب تو ہم توراہ پر چلتے ان سے بہتر سوآ چکی تمہارے پاس حجت تمہارے رب کی طرف سے اور ہدایت اور رحمت [۲۱۵] اب اس سے زیادہ ظالم کون جو جھٹلا وے اللہ کی آیتوں کو اور ان سے کتراوے ہم سمزا دیں گے ان کو جو ہماری آیتوں سے کتراتے میں برا عذاب بدلے میں اس کترانے کی آیتا

۲۱۳۔ قرآن کریم کا اتباع: یعنی تورات تو تھی ہی جیسی کچھ تھی ، لیکن ایک یہ کتاب ہے ( قرآن کریم ) جواپنے درخثاں اور ظاہر و

باہر حن و جال کے ساتھ تمہارے سامنے ہے۔ اس کی خوبصورتی اور کال کا کیا کہنا۔ آفتاب آمد دلیل آفتاب۔ اس کی ظاہری و باطنی بر کات اور صوری و معنوی کالات کو دیکھ کر بے اختیار کہنا پڑتا ہے بہار عالم حمنش دل و جاں تازہ میدارد۔ برنگ اصحاب صورت رابہ بوارباب معنی را۔ اب دائیں بائیں دیکھنے کی ضرورت نہیں۔ اگر غدا کی رحمت سے حظ وافر لینا چاہتے ہو تو اس آخری اور مکلم کتاب پر عل پڑواور خدا سے ڈرتے رہوکہ اس کتاب کے کسی حصہ کی خلاف ورزی نہ ہونے پائے۔ ۲۱۴۔ قرآن پوری دنیا کے لئے حجت ہے: یعنی اس مبارک (قرآن کریم) کے نزول کے بعد عرب کے امیین کے لئے یہ کہنے کا بھی موقع نہیں چھوڑا گیا کہ پیشتر جو آسمانی کتابیں شرائع الہیہ کو لے کر اتریں وہ تو ہمارے علم کے موافق انہی دو فرقوں (یہود و نصاریٰ ) پراتریں بیشک وہ لوگ آپس میں اسے پڑھتے پڑھاتے تھے اور بعضے اس کا ترجمہ بھی عربی میں کرتے تھے مثلاً ورقہ بن نوفل وغیرہ اور بہت سے مدت تک اس دہن میں لگے رہے کہ عرب کو یہودی یا نصرانی بنا لیں۔ لیکن ہمیں ان کی تعلیم و تدریس سے کوئی سروکار نہیں رہا۔ اس سے بحث نہیں کہ یہود و نصاریٰ جو کچھ پڑھتے پڑھاتے تھے وہ چیز کہاں تک اپنی اصلی ساوی صورت میں محفوظ تھی۔ مطلب صرف اس قدر ہے کہ ان شرائع و کتب کی اصلی مخاطب فقط قوم بنی اسرائیل تھی۔ خواہ اس تعلیم کے بعض اجزاء مثلاً توحید اور اصول دینیہ کی دعوت کو وسعت دے کر بنی اسرائیل کے سوا دوسری اقوام کے حق میں بھی عام کر دیا گیا ہوتا تاہم جو شریعت اور کتاب ساوی بہیات مجموعی کسی خاص قوم پر اسی کے مخصوص فائدہ کے لئے اتری ہو اس کی درس وتدریس سے اگر دوسری اقوام خصوصاِ عرب جیسی غیور و خود دار قوم کو دلچپی اور لگاؤینہ ہو تو کچھ مستبعد نہیں بنا بریں وہ کہ سکتے تھے کہ کوئی آسمانی کتاب و شریعت ہماری طرف نہیں آئی اور جو کسی مخضوص قوم کے لئے آئی اس سے ہم نے چنداں واسطہ نہیں رکھا پھر ہم ترک شرائع پر کیوں ما نوذ ہوں گے۔ مگر آج ان کے لئے اس طرح کے جیلے حوالوں کا موقع نہیں رہا۔ خدا کی حجت اس کی روش کتاب اور ہدایت و رحمت عامہ کی بارش خاص ان کے گھر میں آثاری گئی۔ ٹاکہ وہ اولاً اس سے متنفید ہوں۔ پھراس امانت الهیہ کوتام احمر واسود اور مشرق و مغرب کے باشندوں تک حفاظت واعتیاط کے ساتھ پہنچا دیں۔ کیونکہ یہ کتاب کسی خاص قوم وملک کے لئے نہیں آثاری گئی۔ اس کا مخاطب توسارا جمان ہے۔ چنانچپہ خدا کے فضل و توفیق سے عرب کے ذریعہ سے خدا کا یہ عام اور آخری پیغام آج دنیا کے گوشہ گوشہ میں پہنچ گیا۔ والحمد للہ علیٰ ذلک۔ <mark>۲۱۵</mark>۔ یعنی پہلی امتوں کا عال من کر شاید تم کو ہوس ہوتی اور دل میں ولولہ اٹھتا کہ ہمارے پاس خدا کی کتاب آتی تو ہم دوسروں سے بڑھ کر عمل کر کے دکھلاتے۔ سوتم کوان سے بہتر کتاب دے دی گئی۔

۲۱۷۔ اب ایسی بے مثال روش کتاب آنے کے بعد اگر اس کی آیتوں کو کوئی جھٹلائے اور اس کے احکام قبول کرنے سے کترائے یا دوسروں کو روکے ، اس سے بڑا ظالم کون ہو گا۔ (تنبیہ) صَدَفَ عَنْهَا کے دونوں معنی سلف سے منقول ہیں ""روکنا"" اور ""اعراض کرنا"" مترجم علام نے دوسرے معنی لے کر "امخرائے "" ترجمہ کیا ہے۔

هَلُ يَنْظُرُونَ إِلَّا اَنْ تَأْتِيَهُمُ الْمَلْبِكَةُ اَوْ يَأْتِي بَعْضُ الْبِتِ رَبِّكَ لَا يَنُفَعُ نَفْسًا يَأْتِي بَعْضُ الْبِتِ رَبِّكَ لَا يَنْفَعُ نَفْسًا يَأْتِي بَعْضُ الْبِتِ رَبِّكَ لَا يَنْفَعُ نَفْسًا يَأْتِي بَعْضُ الْبِتِ رَبِّكَ لَا يَنْفَعُ نَفْسًا إِيْمَانُهَا لَمْ تَكُنُ الْمَنَتُ مِنُ قَبُلُ اَوْ كَسَبَتْ فِنَ قَبُلُ اَوْ كَسَبَتْ فِنَ آيِمَانِهَا خَيْرًا لَّ قُلِ انْتَظِرُونَ عَلَى النَّ الْمُنْتَظِرُونَ عَلَى الْمَنْتَظِرُونَ عَلَى الْمُنْتَظِرُونَ عَلَى الْمُنْتَعْلِي وَالْمَانِهُ الْمُنْتَظِرُونَ عَلَى الْمُنْتَظِرُونَ عَلَى الْمُنْتَظِرُونَ عَلَى الْمُنْتَظِرُونَ الْمَالِهُ الْمُنْتَظِرُ وَنَ عَلَى الْمُنْتَظِرُونَ الْمَالَقُونَ الْعَلَى الْمُنْتَظِرُونَ الْمَالِمُ الْمُنْ الْمُنْتَظِرُونَ الْمَالِمُ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُنْلِمُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْ

إِنَّ الَّذِيْنَ فَرَّقُوا دِيْنَهُمُ وَكَانُوا شِيَعًا لَّسَتَ مِنْهُمُ فِي شَيْءٍ لَا إِنَّمَا اَمْرُهُمُ إِلَى اللهِ ثُمَّ يُنَبِّئُهُمُ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ عَلَى اللهِ ثُمَّ يُنَبِّئُهُمُ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ عَلَى

مَنُ جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ اَمْثَالِهَا وَمَنُ جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا وَمَنُ جَآءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ 

وَهُمْ لَا يُظُلَمُونَ 

وَهُمْ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

109۔ بھنوں نے راہیں نکالیں اپنے دین میں اور ہو گئے بہت سے فرقے تجھ کو ان سے کچھ سرو کار نہیں ان کا کام اللہ ہی کے حوالے ہے پھر وہی جتلائے گا ان کو جو کچھ وہ کرتے تھے [۲۱۸]

۱۶۰۔ جو کوئی لاتا ہے ایک نیکی تواسکے لئے اس کا دس گنا ہے اور جو کوئی لاتا ہے ایک برائی سو سزا پائے گا اسی کے برابر اور ان پر ظلم نہ ہو گا [۲۱۹]

۲۱۷۔ مورج کر مغرب سے طلوع ہونا: "یعنی اللہ کی طرف سے ہدایت کی جو حد تھی وہ پوری ہو چکی ، انبیاء تشریف لائے، شریعتیں اتریں کتابیں آئیں حتیٰ کہ اللہ کی آخری کتاب بھی آچکی ، تب بھی نہیں مانتے تو شاید اب اس کے منتظر میں کہ اللہ آپ آئے یا

فرشتے آئیں یا قدرت کو کوئی بڑا نشان (مثلاً قیامت کی کوئی بڑی علامت ) ظاہر ہو، تو یاد رہے کہ قیامت کے نشانوں میں سے ایک نشان وہ بھی ہے جس کے ظاہر ہونے کے بعدیہ کافر کا ایان لانا معتبر ہو گا نہ عاصی کی توبہ۔ صیحین کی اعادیث بتلاتی میں کہ یہ نشان آفتاب کا مغرب سے طلوع کرنا ہے۔ یعنی جب خدا کا ارادہ ہو گاکہ دنیا کو ختم کرے اور عالم کا موجودہ نظام درہم برہم کر دیا جائے تو موجودہ قوانین طبیعیہ کے خلاف بہت سے عظیم الثان خوارق وقوع میں آئیں گے ان میں سے ایک یہ ہے کہ آفتاب مشرق کے بجائے مغرب سے طلوع ہو گا۔ غالبا اس حرکت میں مقلوبی اور رجعت قبقری سے اس طرف اشارہ کرنا مقصود ہوکہ جو قوانین قدرت اور نوامیس طبیعیہ دنیا کے موجودہ نظم و نسق میں کار فرما تھے، ان کی میعاد ختم ہونے اور نظام شمسی کے الٹ پلٹ ہو جانے کا وقت آپہنچا۔ گویا اس وقت سے عالم کبیر کے نزع اور جانکنی کا وقت شروع ہوتا ہے۔ اور جس طرح عالم صغیر (انسان ) کی جانکنی کے وقت کا ایان اور توبہ مقبول نہیں کیونکہ وہ حقیقت میں اختیاری نہیں ہوتا، اسی طرح طلوع الشمس من المغرب کے بعد مجموعہ عالم کے حق میں یہ ہی حکم ہو گاکہ کسی کا ایان و توبہ معتبر نہ ہو۔ بعض روایات میں طلوع الشمس من مغربها کے ساتھ چند دوسرے نشانات بھی بیان ہوئے ہیں مثلاً خروج دجال ، خروج دابہ وغیرہ ۔ ان روایات کی مرادیہ معلوم ہوتی کہ جب ان سب نشانات کا مجموعه متحقق ہو گا اور وہ جب ہی ہو سکتا ہے کہ طلوع الشمس من المغرب مبھی متحقق ہو، تو دروازہ توبہ کا بند کر دیا جائے گا الگ الگ ہر نشان پر پیہ عکم متفرع نہیں۔ ہارے زمانہ کے بعض ملحدین جو ہر غیر معمولی واقعہ کو استعارہ کا رنگ دینے کے خوگر ہیں وہ طلوع الشمس من المغرب کو بھی استعارہ بنانے کی فکر میں ہیں۔ غالبا ان کے نزدیک قیامت کا آنا بھی ایک طرح کا استعارہ ہی ہو گا۔ (تنبیہ) یہ جو کہا کہ "" آئیں فرشتے یا آئے تیرا رب" اس کی تفسیر ""سیقول"" کے نصف پر آیت هَلُ يَنْظُرُونَ اِلَّا ۚ اَنْ يَّأْتِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ الْغَمَامِر ﴾ تحت میں گذر کی وہاں دیکے لیا جائے اور جلہ اَق كَسَبَتُ فِي ٓ إِيْمَانِهَا خَيْرًا كَا عَطَفُ أَمنت من قبل ربع اور تقدير عبارت كي ابن المنير وغيره محققين ك زديك يول ے۔ لَا يَنْفَعُ نَفْسًا إِيْمَانُهَا لَمْ تَكُنُ امَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي ٓ إِيْمَانِهَا خَيْرًا يَعَىٰ وَ يَهِ سے ايان نہیں لایااس وقت اس کاایان نافع نہ ہو گااور جس نے پہلے سے کسب خیر نہ کیااس کاکسب خیر نافع نہ ہو گا۔ (یعنی توبہ قبول نہ ہوگی )

٢١٨ - دين مين فرقه بندى: "كلى ركوع مين قُلُ تَعَالَوْا اَتُلُ مَا حَرَّ مَر رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ الْحَ ب بمت س احكام بيان فرما كر ارثاد بوا تما وَانَّ هٰذَا صِرَ اطِئ مُسْتَقِيْمًا فَاتَّبِعُوْهُ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيْلِه،

یعنی صراط منتقیم ( دین کی سیدھی راہ ) ہمیشہ سے ایک رہی ہے اس سے ہٹ کر گمراہی کے راستے بہت ہیں۔ تمام انبیاء و مرسلین اصولی حیثیت سے اسی ایک راہ پر چلے اور لوگوں کو بلاتے رہے۔ شَرَعَ لَکُمْ مِّنَ الدِّیْنِ مَا وَصَّبی بِه نُوْحًا وَّ الَّذِيِّ اَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرِاهِيْمَ وَ مُؤسِى وَ عِيْسِى اَنْ اَقِيْمُوا الدِّيْنَ وَلَا تَتَفَرَّ قُوَافِيْهِ (شوریٰ رکوع ۲) اصول دین میں ان کے باہم کوئی تفریق نہیں۔ زمان و مکان اور خارجی احوال کے انتلاف سے فروع شرعیہ میں جو تفاوت ہوا وہ تفرق نہیں ۔ بلکہ ہر وقت کے مناسب رنگ میں ایک ہی مثترک مقصد کے ذرائع حصول کا تنوع ہے ۔ جو دین انبیائے سابقین لے کرآئے، موسیٰ کی کتاب مجھی اس کی مخالفت کے لئے نہیں بلکہ اس کی تحکمیل و تفصیل کی غرض سے آثاری گئی۔ سب کے آخر میں قرآن آیا جو تمام کتب سابقہ کی تتمیم و تصدیق اور ان کے علوم و معارف کی حفاظت کرنے والا ہے۔ درمیان میں ان کتب و شرائع سے اعراض کرنے والوں کا عال بیان کر کے إِنَّ اللَّذِیْنَ فَتَرَّ قُوْا دِیْنَهُمْ سے پھراصل مطلب کی طرف عود کیا گیا یعنی دین الهی کارسۃ ( صراط متنقیم ) ایک ہے جو لوگ اصل دین میں پھوٹ ڈال کر جدا جدا راہیں نکالنے اور فرقہ بندی کی لعنت میں گرفتار ہوتے ہیں خواہ وہ یہود ہوں یا نصاریٰ یا وہ مدعیان اسلام جو مستقبل میں عقائد دینیہ کی چادر کو بچاڑ کر یارہ یارہ کرنے والے تھے، ان لوگوں سے آپ کو کچھ واسطہ اور سروکار نہیں۔ یہ سب فتفرق بکم عن سبیلہ میں داخل ہیں آپ ان سے بیزاری اور برأت کا اظہار کر کے خدا کے اس ایک راستہ (صراط متنقیم) پر جمے رہنے اور ان کا انجام اللہ کے توالے کیجئے، وہ ان کو دنیا یا آخرت میں جلا دے گا۔ جو کچھ دین میں گڑبڑی کرتے تھے۔ صرت شاہ صاحب**ٌ فَرَّ قُوْا دِیْنَهُمْ** کی توضیح کرتے ہوئے فرماتے ہیں "بو باتیں یقین لانے کی ہیں۔ (اصول دین) ان میں فرق نہ چاہئے اور جو کرنے کی ہیں۔ ( فروع دین ) ان کے طریقے کئی ہوں توبرا نہیں۔

119- نیکی اور برائی کی جڑا: شُمَّ یُنَبِئُ کُھُمْ بِمَا کَانُوْ ایفَعَلُوْنَ میں ان کے افعال شنیعہ کی مجازات پر متنبہ کیا گیا تھا، ساتھ ہی ہرنیک و بدکی مجازات کا عام قانون بتلا دیا کہ بھلائی کا بدلہ کم از کم دس گناہ ہے برائی کا زائد از زائد اس کے برابر یعنی جس نے ایک نیکی کائی توکم از کم ایسی دس نیکیوں کا ثواب ملے گا زائد کی عد شہیں و الله یضاعف لمن چشاء اور جو ایک بدی کا مرتکب ہوا تو ایسی ایک بدی کی جس قدر سزا مقرر ہے۔ اس سے آگے نہ بڑھیں گے، تخیف کر دیں یا بالکل معاف فرما دیں، یہ افتیار ہے۔ چر جمال وفود رحمت کی یہ کیفیت ہووہاں ظلم کا کیا امکان ہے۔

17ا۔ توکہ دے مجھ کو سجھائی میرے رب نے راہ سیدھی دین صحیح ملت ابراہیم کی جو ایک ہی طرف کا تھا [۲۲۰] اور یہ تھا شرک والوں میں [۲۲۱]

191۔ تو کمہ کہ میری نماز اور میری قربانی اور میرا جینا اور مرنا اللہ ہی کے لئے ہے جو پالنے والا سارے جمان کا ہے

177۔ کوئی نہیں اس کا شریک [۲۲۲] اور یہی مجھ کو حکم ہوا اور میں سب سے پہلے فرمانبردار ہوں [۲۲۳]

قُلُ إِنَّنِيُ هَلَى فِي رَبِّيَ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ \* دِينًا قِيَمًا مِّلَّةَ إِبُرِهِيْمَ حَنِينُفًا \* وَ مَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ 
هِنَ الْمُشْرِكِيْنَ هِ

قُلُ إِنَّ صَلَاتِى وَنُسُكِى وَ مَحْيَاى وَ مَمَاتِى اللهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿

لَا شَرِيْكَ لَهُ وَ بِذَٰلِكَ أُمِرَتُ وَ اَنَا اَوَّلُ الْمُسَلِمِيْنَ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُسَلِمِيْنَ عَلَى اللهُ ا

۲۲۰ یعنی ایک خدا ہی کا ہورہا تھا۔

۲۲۱۔ یعنی تم دین میں جتنی چاہورامیں نکالواور جس قدر معبود چاہو ٹھمرا لو۔ مجھ کو تو میرا پرورد گار صراط متنقیم بتلا چکا اور وہ ہی خالص توحید اور کامل تفویض و توکل کا راستہ ہے جس پر موحد اعظم ابوالانبیاء ابراہیم خلیل اللہ بڑے زور شور سے پلے جن کا نام آج بھی تمام عرب اور کل ادیان سماویہ غایت عظمت واحترام سے لیتے ہیں۔

۲۲۲۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا مقام توحید و تفویض: اس آیت میں توحید و تفویض کے سب سے اوپنچ مقام کا پنة دیا گیا ہے جس پر ہمارے سید و آقا محمد رسول اللہ اللّٰهُ اللّٰهِ فائز ہوئے۔ نماز اور قربانی کا خصوصیت سے ذکر کرنے میں مشرکین پر جوبدنی عبادت اور قربانی غیراللہ کے لئے کرتے تھے۔ تصریحارد ہوگیا۔

۲۲۳ موا مفرین و اَفَا اَوَّلُ الْمُسْلِمِیْنَ کا مطلب یہ لیے ہیں کہ اس امت محدیہ کے اعتبار سے آپ اول المسلین ہیں۔ لیکن جب جامع ترمذی کی عدیث کنت نبیا و ادھر بین الروح و الجسد کے موافق آپ اول الانبیاء ہیں تو اول المسلین ہونے میں کیا شبہ ہو سکتا ہے۔ اس کے علاوہ ممکن ہے کہ یمال اولیت زمانی مراد نہ ہو۔ بلکہ تقدم رہی مراد ہو۔ یعنی میں سارے جمان کے فرمانبرداروں کی صف میں نمبراول اور سب سے آگے ہوں۔ شاید مترجم محقق قدس سرہ نے ترجمہ میں "سب سے پہلا فرمانبردار ہوں "اکی جگہ سال فرمانبردار ہوں "اکی جگہ "سب سے پہلا فرمانبردار ہوں "اکی جگہ "سب سے پہلے فرمانبردار ہوں "اکہ کر اسی طرف اشارہ کیا ہو۔ کیونکہ محاورات کے اعتبار

ے یہ تعبراولیت ربی کے اداکر نے میں زیادہ واضح ہے۔ والداعلم قُلُ اَغَیْرَ اللهِ اَبْغِی رَبًّا وَّهُو رَبُ کُلِّ فَلُ اَغَیْرَ اللهِ اَبْغِی رَبًّا وَّهُو رَبُ کُلِّ شَیْءٍ وَلَا تَکْسِبُ کُلُّ نَفْسِ اِلَّا عَلَیْهَا وَلَا تَرْرُوازِرَةُ وِزُرَ اُخُرٰی ثُمَّ اِلَی وَلَا تَرْرُوازِرَةُ وِزُرَ اُخُرٰی ثُمَّ اِلَی رَبِّکُمْ مَرْجِعُکُمْ فَیُنَبِّئُکُمْ بِمَا کُنْتُمْ وَیْنَبِّئُکُمْ بِمَا کُنْتُمْ فِیْنَبِّئُکُمْ بِمَا کُنْتُمْ فِیْنَبِیْ کُمْ فِیْنَا مِیْنَا مِیْنَا مِیْنَا مِیْنَا مِیْنَا مِیْنَا مُیْنَا مِیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مِیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مِیْنَا مِیْنَا مِیْنَا مُیْنَا مِیْنَا مُیْنَا مِیْنَا مِیْنَا مِیْنَا مُیْنَا مِیْنَا مُیْنَا مِیْنَا مُیْنِیْمِ مُیْنَا مِیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مِیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مِیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنِیْنَا مُیْنَا مُیْنِا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنِ مُیْنَا مِیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنُونِ مُیْنِیْنِ مِیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنَا مُیْنِیْ مِیْنَا مُیْنَا م

وَ هُوَ الَّذِيْ جَعَلَكُمْ خَلَيْفَ الْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجْتٍ لِّيَبُلُوكُمْ فِي مَآ الْكُمُ لَّ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ فَي وَ إِنَّهُ الْكُمُ لَّ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ فَي وَ إِنَّهُ الْعَفُورُ رَّحِيمُ فَيَ

اللہ کے سواتلاش کروں کوئی اللہ کے سواتلاش کروں کوئی گناہ رب اور وہی ہے رب ہر چیز کا [۲۲۳] اور جو کوئی گناہ کرتا ہے سو وہ اس کے ذمہ پر ہے اور بوجھ نہ اٹھائے گا ایک شخص دوسرے کا پھر تمہارے رب کے پاس ہی تم سب کو لوٹ کر جانا ہے سو وہ جتلائے گا جس بات میں تم جھگڑتے تھے [۲۲۵]

۱۶۵۔ اور اس نے تم کو نائب کیا ہے زمین میں [۲۲۰]
اور بلند کر دیے تم میں درجے ایک کے ایک پر [۲۲۰]

ناکہ آزمائے تم کو اپنی دیئے ہوئے حکموں میں تیرا رب
طلد عذاب کرنے والا ہے اور وہی بخشے والا

۲۲۲۔ پہلے توحید فی الالوہیت کا ذکر تھا اب توحید فی الربوہیت کی تصریح فرمائی۔ یعنی جن طرح معبود اس کے سواکوئی نہیں ، مستعان بھی کوئی نہیں ہوسکتا کیونکہ استعانت ربوہیت عامہ پر متفرع ہے۔ ایٹاک نَعْبُدُ وَ اِیٹاک نَشَتَعِبِیْنُ ۲۲۵۔ ہر شخص اپنے علی کا جوابدہ ہے: کفار مسلمانوں سے توحید وغیرہ میں جھڑتے اور کھتے تھے کہ تم توحید کی راہ چھوڑ کر ہمارے راست پر آ جاؤ۔ اگر اس میں کوئی گناہ ہو تو وہ ہمارے سر وَ قالَ الَّذِیْنَ کَفَرُ وَ الِلَّذِیْنَ اَمَنُو التَّبِعُو السَبِیْلَنَا وَ لَنَحْمِلُ خَطَلیٰکُمْ (العظموت رکوع ۱) یماں اس کا جواب دے دیا کہ ہر ایک کا گناہ اس کے سر ہے کوئین شخص دوسرے کے گناہوں کا بار نہیں اٹھا سکتا۔ باقی تمہارے جھڑے اور اختلافات خدا کے یماں جاکر سب طے ہوجائیں گے۔ یہ دنیا فیصلہ کی جگہ نہیں ، امتحان و آزمائش کا گھر ہے جیساکہ اگی آیت میں آگاہ فرمایا۔

۲۲۷۔ انسان اللہ کا نائب ہے: یعنی خدا نے زمین میں تم کواپنا نائب بنایا کہ تم اس کے دیے ہوئے اختیارات سے کام لے کر

کیے کیے ماکانہ تصرفات کرتے ہو، یا تم کو باہم ایک دوسرے کا نائب بنایاکہ ایک قوم جاتی ہے تو دوسری قوم اس کی جانشین ہوتی ہے۔

۲۲۷۔ انسانوں میں فرق مراتب: یعنی تمہارے آپس میں بے مد فرق مدارج رکھا۔ چنانچہ شکل و صورت، رنگت، لہم، اغلاق و ملکات محاسن و مساوی، رزق، دولت، عزت و جاہ وغیرہ میں افراد انسانی کے بے شار درجات میں ۔

۲۲۸۔ یعنی ظاہر ہو جائے کہ ان حالات میں کون شخص کماں تک خدا کا حکم مانتا ہے۔ ابن کثیرؓ نے فِی مَآ التٰکُم سے وہ مختلف انوال و درجات مراد لئے ہیں جن میں حب استعداد ولیاقت ان کورکھا گیا ہے۔ اس تقدیر پر آزمائش کا حاصل یہ ہو گا کہ مثلاً غنی حالت غناء میں رہ کر کھاں تک شکر کرتا ہے اور فقیر حالت فقر میں کس حد تک صبر کا ثبوت دیتا ہے وقس علیٰ ہذا۔ بہر حال اس آزمائش میں جو بالکل نالائن ثابت ہوا۔ جق تعالیٰ اس کے حق میں سریع العقاب اور جس سے قدرے کو تاہی رہ گئی اس کے حق میں غفور اور جو پورا اترا اس کے لئے رہیم ہے۔

تمت سورة الانعام بعون الله الملك العلام

> سُوْرَةُ الْاَعْرَافِ مَكِّيَّةُ ٣٩

ایاتها ۲۰۶

بِسَمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو برا مہربان نہایت رحم والا ہے

ابه المص

المض

۲۔ یہ کتاب اتری ہے تجھ پر سو چاہئے کہ تیرا جی تنگ
 نہ ہواس کے پہنچانے سے [۱] تاکہ تو ڈرائے اس سے اور نصیحت ہوا یان والوں کو [۲]

رکو عاتها ۲۲

كِتْبُ أُنْزِلَ اِلَيْكَ فَلَا يَكُنُ فِي صَدْرِكَ حَرَجُ مِنْهُ لِتُنْذِرَ بِهِ وَ ذِكْرِى لِللهُ وَ ذِكْرِى لِللهُ وَ ذِكْرِى لِللهُ وَ ذِكْرًى لِللهُ وَ فِي اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

۳۔ چلواسی پر جواتراتم پر تمہارے رب کی طرف سے اور یہ چلو اسکے سوا اور رفیقوں کے چیچے تم بہت کم دھان کرتے ہو[م]

اِتَّبِعُوا مَآ أُنْزِلَ اِلَيْكُمُ مِّنُ رَّبِّكُمُ وَ لَا تَتَبِعُوا مَآ أُنْزِلَ اِلَيْكُمُ مِّنُ رَّبِّكُمُ وَ لَا تَتَبِعُوا مِنُ دُونِهَ اَوْلِيَآءَ وَلَيْلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ا۔ ابن عباس نے حَرَجُ کی تفییر شک سے کی ہے گویا فکلا یک کُنْ فِیْ صَدْدِكَ حَرَجُ - فکلا تَکُوْ نَنَّ مِنَ الْمُمْتَدِیْنَ کے ہم معنی ہو گا۔ یعنی پیغمبر جس پر خدا نے اپنی کتاب بازل فرمائی اس کی شان یہ نہیں کہ ذرا سا بھی کھ کھ کا یا شک و شبہ کتاب کے احکام واخبار کے متعقلق اس کے دل میں راہ پائے۔ دوسرے مفسرین نے ان الفاظ کو ان کے ظاہر پر رکھا۔ جیسا کہ مترجم محقق نے اختیار فرمایا ہے۔ یعنی تمام خلائق میں سے پن کر جس پر خدا نے اپنی کتاب آثاری اسے لائق نمیں کہ احمقوں اور معاندین کے طون و تشنیع یا بیودہ موالات سے متاثر ہوکر اس کتاب کے کسی صہ کی تبلیغ سے منقبض اور تنگ دل ہو فکل کھ گئو کئو اکو بعض مائیؤ حی الیت کو صَلَ ہِو کہ اس کہ کہ اس کے کسی صہ کی تبلیغ سے منقبض اور تنگ دل ہو فکل کے گئو بعض مائیؤ حی الیت کو صَلَ ہِو صَدْدُ کُ اَنْ یَتُقُو لُو اللّهِ لَا اُنْزِلَ عَلَيْهِ کُنْنُ اَوْ جَاءَ مَعَهُ مَلَكُ (ہودرکوع م) اگر بفرض محال نود پیغمبر کے دل میں کتاب اور اس کے متقبل کی طرف سے نہایت کامل وثوق وانشراح عاصل (ہودرکوع م) اگر بفرض محال نود پیغمبر کے دل میں کتاب اور اس کے متقبل کی طرف سے نہایت کامل وثوق وانشراح عاصل نے ہو، تووہ اپنے فرض اندار و تذکیرکوکس طرح قوت و جرات کے ساتھ اداکر سکے گا۔

۲۔ نزول قرآن کی غرض و غایت: یعنی کتاب کے آثار نے سے غرض یہ ہے کہ تم ساری دنیا کواس کے متقبل سے آگاہ کر دو۔
اور بدی کے انجام سے ڈراؤاور ایمان لانے والوں کے حق میں غاص طور پر یہ ایک موثر پیغام نصیحت ثابت ہو۔
۳۔ آدمی اگر حق تعالیٰ کی تربیت عظیم، اپنے آغاز وانجام اور طاعت و معصیت کے نتائج پر پوری طرح دھیان کرے تواس کو کبھی جرأت نہ ہو کہ اپنے رب کریم کی آثاری ہوئی ہدایات کو چھوڑ کر شاطین الانس والجن کی رفاقت میں انہی کے پیچھے چلنا شروع کر دے۔ گذشتہ اقوام میں سے جنوں نے غداکی کتابوں اور پیغمبروں کے مقابلہ پر ایسا رویہ اغتیار کیا، ان کو جو دنیوی سزا ملی، وہ آگے مذکورے۔

ہ۔ اور کتنی بستیاں ہم نے ہلاک کر دیں کہ پہنچا ان پر ہمارا عذاب راتوں رات یا دوپہر کو سوتے ہوئے

۵۔ مچھریمی تھی ان کی ریکار جس وقت کہ پہنچا ان پر ہمارا عذاب کہ کھنے لگے بیشک ہمی تھے گنگار[۴]

۹۔ سو ہم کو ضرور پوچھنا ہے ان سے جن کے پاس
 رسول بیھیج گئے تھے اور ہم کو ضرور پوچھنا ہے رسولوں
 ہے [۵]

وَكُمْ مِّنْ قَرْيَةٍ اَهُلَكُنْهَا فَجَآءَهَا بَأَسُنَا بَيَاتًا اَوْ هُمْ قَآيِلُوْنَ ﴿

فَمَا كَانَ دَعُوْمُ أَوْ جَآءَهُمْ بَالسُنَآ اِلَّآ اَنُ قَالُوَّا اِنَّا كُنَّا ظلِمِينَ ﴿

فَلَنَسْ عَلَنَ الَّذِينَ أُرْسِلَ اللَّهِمُ وَلَنَسْ عَلَنَ الْمُرْسَلِينَ فَي اللَّهِمُ وَلَنَسْ عَلَنَّ الْمُرْسَلِينَ فَي

یم۔ گذشتہ اقوام پر عذاب کا عال: یعنی جب ان کے ظلم و عدوان اور کفر و عصیان کی عد ہو چکی، تو دنیا کی لذات و شہوات میں منمک اور عذاب الهی سے بالکل بے فکر ہو کر خواب استراحت کے مزے لینے لگے کہ لکایک ہمارے عذاب نے آ دبوچا۔ پھر ہلاکت آفرینیوں کے اس دہشتناک منظر اور ہنگامہ داروگیر میں ساری طمطراق بھول گئے چاروں طرف سے إِنَّا کُنَّا ظلمِ مِیْنَ کی پیخ و پکار کے سواکچھ سائی نہ دیتا تھا۔ گویا اس قت انہیں واضح ہوا اور اقرار کرنا پڑا کہ غدا کسی پر ظلم نہیں کرتا، ہم خود ہی اپنی جانوں پر ظلم کرتے ہیں۔ (تنبیہ) فَجَآ ہ هَا بَاللّٰهُ مَا کی ""فاء" میں مفرین کے کئی قول ہیں، غالبا مترجم محقق قدس سرہ نے اس کو "الملکنا" کی تفسیر و تفصیل قرار دیا ہے۔ جیسے کہا جائے ""توضا فعنل وجھ و ذراعیہ" (فلاں شخص نے وضو کیا تو دھویا چرہ اور ہاتھ وغیرہ) اس مثال میں منہ ہاتھ دھونا وضو کرنے ہی کی تفسیر و تفصیل کیفیت

عذاب کے بیان سے ہو گئی۔ واللہ اعلم۔

۵۔ آخرت میں تمام امتوں سوال ہو گا: جن امتوں کی طرف پیغمبر مبعوث ہوئے ، ان سے سوال ہو گا مَاذَآ اَجَبُتُهُمُ الْمُرْ سَلِيْنَ تَم نے مارے پیغمبروں کی دعوت کو کھال تک قبول کیا تھا؟ اور نود پیغمبروں سے پوچھیں گے مَاذَآ اُجِبْتُمْ تم کوامت کی طرف سے کیا جواب ملا تھا؟

ے۔ پھر ہم انکو احوال سنائیں گے اپنے علم سے اور ہم فَلَنَقُصَّنَّ عَلَيْهِمُ بِعِلْمِ کہیں غائب نہ تھے [۱] غَا بِبِينَ ﴿

۸۔ اور تول اس دن ٹھیک ہو گی پھر جس کی تولیں وَالُوزُنُ يَوْمَبِذِ الْحَقُّ<sup>عُ</sup> فَمَنُ ثَقُلَتُ بھاری ہوئیں سووہی ہیں نجات پانے والے مَوَازِينُهُ فَأُولَيِّكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ١

> وَمَنُ خَفَّتُ مَوَازِينُهُ فَأُولَيِّكَ الَّذِيْنَ خَسِرُوٓا اَنْفُسَهُمُ بِمَا كَانُوْا بِالْتِنَا يَظُلِمُونَ ١

<u>9۔ اور جس کی تولیں ہلکی ہوئیں سو وہی ہیں جنول نے </u> اپنا نقصان کیا <sup>[۱</sup>] اس واسطے کہ ہماری آیتوں کا انکار کے تھے [۸]

 ۲۔ یعنی تمہارا کوئی جلیل و حقیر اور قلیل و کثیر عمل یا ظاہری و باطنی حال ہمارے علم سے غائب نہیں۔ ہم بلا توسط غیرے ذرہ ذرہ سے خبردار ہیں۔ اپنے اس علم ازلی محیط کے موافق سب اگلے پھچلے احوال تمہارے سامنے کھول کر رکھ دیں گے۔ ملائکۃ اللہ کے لکھے ہوئے اعال نامے بھی علم الہی کے سر مو غلاف نہیں ہو سکتے ان کے ذریعہ سے اطلاع دینا محض ظابطہ کی مراعات اور نظام عکومت کا مظاہرہ ہے، وریہ خدا اپنے علم میں ان ذرائع کا (معاذ اللہ) مختاج نہیں ہو سکتا۔

ی۔ وزن اعال اور میزان: "قیامت کے دن سب لوگوں کے اعال کا وزن دیکھا جائے گا۔ جن کے اعال قلبیہ و اعال جوارح وزنی ہوں گے وہ کامیاب ہیں اور جن کا وزن ہلکا رہا وہ خسارہ میں رہے۔ حضرت شاہ صاحبٌ فرماتے ہیں کہ ""ہر شخص کے عمل وزن کے موافق لکھے جاتے ہیں۔ ایک ہی کام ہے، اگر اخلاص و محبت سے حکم شروع کے موافق کیا۔ اور بر محل کیا، تواس کا وزن بڑھ گیا، اور دکھاوے کو یا ریس کو کیا یا موافق حکم نہ کیا یا ٹھ کانے پر نہ کیا تو وزن گھٹ گیا۔ آخرت میں وہ کاغذ تلیں گے، جس

کے نیک کام بھاری ہوئے تو ہرائیوں سے درگذر ہوا اور ملکے ہوئے تو پکرا گیا۔"" بعض علماء کا خیال ہے کہ اعال جو اس وقت اعراض میں۔ وہاں اعیان کی صورت میں مجد کر دیے جائیں گے اور خود ان ہی اعال کو تولا جائے گا۔ کہا جاتا ہے کہ ہارے اعال توغیرقائم بالذات اعراض ہیں جن کا ہر جز وقوع میں آنے کے ساتھ ہی ساتھ معدوم ہوتا رہتا ہے ۔ پھران کا جمع ہونا اور تلنا کیا معنی رکھتا ہے؟ میں کہتا ہوں کہ گراموفون میں آج کل لمبی چوڑی تقریریں بند کی جاتی میں۔ کیا وہ تقریریں اعراض میں سے نہیں ؟ جن کا ایک حرف ہماری زبان سے اس وقت ادا ہو سکتا ہے جب اس سے پہلا حرف نکل کر فنا ہو جائے۔ پھریہ تقریر کا سارا مجموعہ گراموفون میں کس طرح جمع ہوگیا؟ اسی سے سمجھ لوکہ جو غداگراموفون کے موجد کا بھی موجد ہے اس کی قدرت سے کیا بعید ہے کہ ہمارے کل اعال کے مکمل ریکارڈ تیار رکھے جس میں سے ایک شوشہ اور ذرہ بھی غائب یہ ہو۔ رہا ان کا وزن کیا جانا تو نصوص سے ہم کو اس قدر معلوم ہو چکا ہے کہ وزن ایسی میزان (ترازو ) کے ذریعہ سے ہو گا جس میں گفتین اور لسان وغیرہ موجود ہیں۔ لیکن وہ میزان اور اس کے دونوں پلے کس نوعیت و کیفیت کے ہونگے اور اس سے وزن معلوم کرنے کا کیا طریقہ ہو گا؟ ان باتوں کا اعاطہ کرنا ہماری عقول وافهام کی رسائی سے باہر ہے۔ اسی لئے ان کے جاننے کی ہمیں تکلیف نہیں دی گئے۔ بلکہ ایک میزان کیا اس عالم کی جتنی چیزیں ہیں بجزاس کے کہ ان کے نام ہم سن لیں اور ان کا کچھ اجالی سامفہوم جو قرآن و سنت نے بیان کر دیا ہو عقیدہ میں رکھیں، اس سے زائد تفصیلات پر مطلع ہونا ہماری مد پرواز سے خارج ہے کیونکہ جن نوامیں و قوانین کے ماتحت اس عالم کا وجود اور نظم و نسق ہو گا۔ ان پر ہم اس عالم میں رہتے ہوئے کچھ دسترس نہیں پاسکتے اسی دنیا کی میزانوں کو دیکھ لو کتنی قیم کی ہیں۔ ایک میزان وہ ہے جس سے سونا چاندی یا موتی تلتے ہیں۔ ایک میزان سے غلہ اور سوختہ وزن کیا جاتا ہے۔ ایک میزان عام ریلوے اسٹیشنوں پر ہوتی ہے جس سے مسافروں کا سامان تولتے ہیں۔ ان کے سوا ""مقیاس الهوا"" یا ""مقیاس الحرارت"" وغیرہ بھی ایک طرح کی میزانیں ہیں جن سے ہوا اور حرارت وغیرہ کے درجات معلوم ہوتے ہیں۔ تھرمامیٹر ہمارے بدن کی اندرونی حرارت جواعراض میں سے ہے تول کر بتلاتا ہے کہ اس وقت ہمارے جسم میں اتنے ڈگری حرارت پائی جاتی ہے۔ جب دنیا میں بیسیوں قسم کی جمانی میزانیں ہم مثاہدہ کرتے ہیں جس سے اعیان و اعراض کے اوزان و درجات کا تفاوت معلوم ہوتا ہے تو اس قادر مطلق کے لئے کیا مشکل ہے کہ ایک ایسی حسی میزان قائم کر دے جس سے ہمارے اعال کے اوزان و درجات کا تفاوت صورتا و حیاظا ہر ہوتا ہو۔

٨ ـ الله نے روزیاں مقرر کیں: اور آیات کا انکار کرنا ہی ان کی حق تلفی ہے جے یَظَلِمُونَ سے ادا فرمایا ـ

وَ لَقَدُ مَكَّنَّكُمُ فِي الْأَرْضِ وَ جَعَلْنَا لَكُمُ فِي الْأَرْضِ وَ جَعَلْنَا لَكُمُ عَلَيْكُمُ فِي الْأَرْضِ وَ جَعَلْنَا لَكُمُ عَلَيْكُمُ وَنَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَا تَشْكُرُونَ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ مَا تَشْكُرُونَ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ مَا تَشْكُرُونَ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ مَا تَشْكُرُونَ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ مَا تَشْكُرُونَ عَلَيْكُمُ عَلْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَ

وَ لَقَدُ خَلَقُنْكُمُ ثُمَّ صَوَّرُنْكُمُ ثُمَّ قُلْنَا لِلَمَلَيْكُمُ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَيْكَةِ اسْجُدُوا لِلاَدَمَ اللَّ فَسَجَدُوا اللَّآ

اِبْلِيْسَ لَمْ يَكُنُ مِّنَ السَّجِدِيْنَ عَ

قَالَ مَا مَنَعَكَ اللَّا تَسُجُدَ إِذْ اَمَرُ تُكَ فَالَ اَلَا مَا مَنَعَكَ اللَّا تَسُجُدَ إِذْ اَمَرُ تُكَ قَالَ اَنَا خَيْرٌ مِّنُهُ مَّ خَلَقْتَنِي مِنْ نَّارٍ وَّ خَلَقْتَهُ

مِنْ طِيْنٍ

قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَنُ تَكَرَّرُ فِيهُا فَاخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ تَتَكَبَّرَ فِيهُا فَاخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ

الصّغِرِينَ ١

۱۰۔ اور ہم نے تم کو جگہ دی زمین میں اور مقرر کر دیں اس میں تمہارے لئے روزیاں تم بہت کم شکر کرتے ہو[۹]

اا۔ اور ہم نے تم کو پیدا کیا پھر صورتیں بنائیں تمہاری پھر عکم کیا فرشتوں کو کہ سجدہ کرو آ دم کو پس سجدہ کیا سب نے مگر ابلیس نہ تھا سجدہ والوں میں

۱۱۔ کہا تجھ کو کیا مانع تھا کہ تو نے سجدہ نہ کیا جب میں نے عکم دیا بولا میں اس سے بہتر ہوں مجھ کو تو نے بنایا آگ سے اوراس کو بنایا مٹی سے

۱۳۔ کہا تو اتریمال سے <sup>[۱۰]</sup> تو اس لائق نہیں کہ سکبر کرے یماں پس باہر نکل تو ذلیل ہے <sup>[۱۱]</sup>

۹۔ یماں سے بعض آیات آفاقیہ وانفیہ کا بیان شروع کیا ہے جس سے ایک طرف می تعالیٰ کے وجود پر کارفانہ عالم کے حکیانہ نظم و نسق سے استدلال اور احمانات و انعامات الهیه کا تذکرہ فرما کر اس کی شگرگزاری کی طرف توجہ دلائی گئی ہے اور دوسری طرف نبوت کی ضرورت، انبیاء کی آمد، ان کی سیرت، انجے متبعین و مخالفین کا انجام جو اس سورت کا اصلی موضوع معلوم ہوتا ہے اس کے بیان کے لئے یہ آیات بطور توطیہ و تمہید کے مقدم کی گئی ہیں۔

۱۔ حق تعالیٰ سے ابلیں کا مکالمہ: "یعنی تمہاری تخلیق سے پہلے رہنے سے اور کھانے پینے کاسامان کیا۔ پھر تمہارا مادہ پیدا فرمایا۔ پھر اس مادہ کو ایسا دلکش نقشہ اور حمین وجمیل صورت عطاکی جو کسی دوسری مخلوق کو عطابۂ کی گئی تھی۔ پھر اس تصوری خاکی کو وہ روح اور حقیقت مرحمت ہوئی جس کی بدولت تمہارے باپ آدم جن کا وجود تمام افراد انسانی کے وجود پر اجالاً مثمل تھا "خلیفۃ اللہ""

و""مبجود ملائکہ"" بنے۔ پھر جس نے اس وقت بجود تعظیمی سے سرتابی کی وہ مردود ازلی ٹھہرا، کیونکہ وہ ببود خلافت الهيه کے نشان کے طور پر تھا۔ ""ملائکۃ اللہ"" جو بحث و تمحیص اور صریح امتحان کے بعد آدم کی علمی فضیلت اور رومانی کالات پر مطلع ہو چکے تھے علم الهی سنتے ہی سجدہ میں گر پڑے اور اس طرح خلیفۃ اللہ کے روبرواپنے پرورد گار حقیقی کی کامل وفا شعاری اور اطاعت پذیری کا ثبوت دیا۔ اور ابلیس لعین جو ناری الاصل جنی مگر کثرت عبادت وغیرہ کی وجہ سے زمرہ ملائکہ میں شامل ہوگیا تھا، آخر کار اپنی اصل کی طرف لوٹا۔ اس کی نظر آدم کی مادی ساخت سے نَفَخْتُ فِیْدِ مِنْ رُّوْجِیْ کے رازتک تجاوز نہ کر سکی۔ اس لئے صریح حکم الهی کے مقابد پر اَنَا خَیْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِیْ مِنْ نَارِ قَ خَلَقْتَهُ مِنْ طِیْنِ کا دعویٰ کرنے لگا۔ آفراس اباء واستکبار اور نص صریح قطع کو محض رائے و ہویٰ سے رد کر دینے اور غدا سے بحث و مناظر ٹھان لینے کی یاداش میں ہمیشہ کے لئے مرتبہ قرب سے نیچے گرا دیا اور رحمت الہیہ سے بہت دور پھینک دیا گیا۔ فی الحقیقت جس چیز پر اسے بڑا فخر تھا کہ وہ آگ سے پیدا ہوا ہے وہی اس کی ہلاکت ابدی کا سبب ہوئی آگ کا غاصہ خفت وحدت سرعت و طیش اور علو وفساد ہے بخلاف مٹی کے کہ اس میں منتقل مزاجی، متانت اور متواضعانہ علم وتثبت پایا جاتا ہے۔ ابلیس جو ناری الاصل تھا سجدہ کا حکم سن کر آگ بگولا ہوگیا اور رائے قائم کرنے میں تیزی اور جلد بازی دکھلائی آخر تکبر و تعلی کی راہ سے آتش حید میں گر کر دوزخ کی آگ میں جا پڑا۔ برخلاف اس کے آدمٔ سے جب غلطی ہوئی تو عنصر خاکی نے خدا کے آگے فروتنی، خاکساری اور انقیاد و استکانت کی راہ دکھلائی۔ چنانچہ ان کی استقامت و انابت نے ""ثم اجتباہ رہۂ فتاب علیہ وہدیٰ"" کا نتیجہ پیدا کیا۔ اسی لئے کہا جا سکتا ہے کہ اہلیس لعین نے مادی و عنصری لحاظ سے بھی اپنی تفضیل کے دعویٰ میں ٹھوکر کھائی۔ چنانچہ حافظ شمس الدین ابن القیم نے بدائع الفوائد میں پندرہ وجوہ سے مٹی کا آگ سے افضل ہونا ثابت کیا ہے۔ من شاء فلیراجعہ۔"

اا۔ بحت سے ابلیں کا فروج: یعنی بحنت میں یا آسانوں پر غداکی وہ مخلوق رہ سکتی ہے جو غداکی پوری مطیع و فرمانبردار ہو نافرمان مستجروں کے لئے وہاں گنجائش نہیں۔ بہرمال ابلیں لعین عزت کے اس مقام سے جس پر کثرت عبادت وغیرہ کی وجہ سے ابتک فائز تھا، بڑا بول بولنے کی بدولت نیچے دھکیل دیا گیا۔ (تنبیہ) ابلیں کے مدت درازتک زمرہ ملائکہ میں شامل رکھنے سے متنبہ کر دیا ہے کہ حق تعالیٰ نے مکلفین میں کسی کی فطرت حتیٰ کی شیطان کی بھی ایسی نہیں بنائی کہ وہ صرف بدی کی طرف جانے کے لئے مجبور و مضطر ہو جائے بلکہ غبیث سے غبیث ہستی بھی اصل فطرت کے اعتبار سے اس کی صلاحیت رکھتی ہے کہ اپنے کہ وافتیار سے نیکی اور پر ہیزگاری میں انتہائی ترقی کر کے زمرہ ملائکہ میں جاسے۔

۱۴۔ بولا کہ مجھے مہلت دے اس دن تک کہ لوگ قبروں سے اٹھائے جائیں

۱۵ فرمایا تجه کومهلت دی گئی [۳]

17۔ بولا تو جیسا تو نے مجھے گمراہ کیا ہے میں بھی ضرور بیٹھوں گاانکی تاک میں تیری سیدھی راہ پر [۱۳]

## قَالَ أَنْظِرُ نِيَّ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ 🚍

قَالَ إِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِيْنَ 👜

قَالَ فَيِمَا آغُويُتَنِي لَاَقْعُدَنَ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيْمَ فَيَ

۱۲۔ ابلیں کو عمر دراز دینے کی حکمت: "یعنی جب تونے یہ در نواست کی توسمجھ لے کہ یہ پہلے سے علم الهی میں طے شدہ ہے کہ تجھ کو مہلت دی جائے جب حکمت الهیہ مقتضی ہوئی کہ حق تعالیٰ اپنی صفات کالیہ و شمنشاہا نہ عظمت و جبروت کا مظاہرہ کرے تو اس نے عالم کو پیدا فرمایا۔ اللهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَلْمُواتٍ وَّمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّلَ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوْ آ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ وَّ أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا (الطلاق ركوع) يعنى زمين وآسمان کی تخلیق اور ان کے کل نظم و نسق سے مقصدیہ ہے کہ خدا کی قدرت کاملہ اور علم محیط وغیرہ صفات کی معرفت لوگوں کو حاصل ہو۔ اسی معرفت الهیه کوآیت ""وما خلقت الجن والانس الا لیعبدون"" میں بعض سلف کی تفسیر کے موافق عبادت سے تعبیر فرمایا ہے اور ظاہر ہے کہ تخلیق عالم سے یہ غرض بوجہ اتم جب ہی پوری ہو سکتی ہے کہ مخلوقات میں اس کی ہر قیم کی صفات و کالات کا اظهار ہو، اور بیہ جب ہی ہو سکتا ہے کہ عالم میں مطیع و وفادار اور باغی و مجرم ہر قسم کی مخلوق موجود ہو۔ نیزاعداء اللہ کو پوری زورآزمائی اور ان کے پیدائشی افتیار و قوت کے تمام وسائل استعال کرنے کی آخری مدتک مهلت و آزادی دی جائے۔ پھر انجام کار عکومت الهیه کالشکر غالب ہو۔ دشمن اپنے کیفر کر دار کو پہنچیں اور بعد امتخان آخری کامیابی دوستوں کے ہاتھ رہے۔ اس کے بدون کل صفات کالیہ کے ظاہر ہونے کی کوئی صورت نہیں اپس خیرو شراور منبع خیرو شر کا پیدا کرنا، اسی حکمت سے ہے کہ جو غرض تخلیق عالم کی ہے یعنی ""صفات کالیہ کا مظاہرہ"" وہ بغیراس کے بوری نہ ہو سکتی تھی۔ وَ لَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ اُمَّةً وَّاحِدَةً وَّلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ اِلَّامَنُ رَّحِمَ رَبُّكَ ﴿ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ( مودركوع ١٠) اسى ليَ ضروري مواكه عدواکبرابلیں لعین کوجومنبع شرہے پوری مہلت دی جائے کہ وہ تا قیام قیامت اپنے قویٰ ووسائل کوجی کھول کر استعال کرے۔ کین یہ چیزظاہر ہے کہ براہ راست اس محیط کل اور قادر مطلق کے مقابلہ پر ممکن نہ تھی، اس لئے ضروری ہوا کہ خدا کی طرف سے

الطور نیابت و خلافت ایک ایسی مخلوق مقابلہ پر لائی جائے جس سے ابلیس لعین کوآزادی کے ساتھ جنگ آزمائی کا موقع مل سکے۔ وَ اَجْدِبْ عَلَیْهِمْ بِحَیْدِلِکَ وَ رَجِلِکَ وَ شَارِکُهُمْ فِی الْاَمُو الِ وَالْاَ وَلَادِ وَعِدْهُمْ وَ مَا یَعِدُ هُمُ الشَّیْطُنُ وَ اَجِلِکَ وَ شَارِکُهُمْ فِی الْاَمُو الِ وَالْاَ وَلَادِ وَعِدْهُمْ وَمَا یَعِدُ هُمُ الشَّیْطُنُ اللّٰ عُکُرُو رَا (بنی اسرائیل رکوع )) اور پھر جب تک وہ مخلوق می نیابت اور وظیفہ خلافت اداکرتی رہے، خاص شاہی فوج (ملائکہ ) سے اس کو کمک پہنچائی جائے اور باوجود ضعف وقلت کے اپنے فضل ورحمت سے انجام کار دشمنوں کے مقابلہ میں مظفر و منصور کیا جائے پس خوب سمجھ لوکہ یہ زمین ابلیس اور آدم کا میدان جنگ ہے اور پونکہ پوری طرح جان توڑ مقابلہ ای وقت ہوسکتا تھاکہ دونوں حریف ایک دوسرے سے خارکھائے ہوں اس لیے تکوینا دوصوریتی ایسی پیش آگئیں جن سے ہرایک کے دل میں دوسرے کی دشمنی جاگزین ہوجائے۔ ابلیس آدم کو سجدہ نہ کرنے کی بناء پر نینچ گرایا گیا اور آدم کو ابلیس کی وسوسہ اندازی کی بدولت جنت سے علیحدہ ہونا پڑا۔ ان واقعات سے ہرایک کے دل میں دوسرے کی عداوت کی جرد قائم ہوکر محرکہ کارزارگرم کی بدولت جنت سے علیحدہ ہونا پڑا۔ ان واقعات سے ہرایک کے دل میں دوسرے کی عداوت کی جرد قائم ہوکر محرکہ کارزارگرم ہوگیا۔ "والحرب سجال وانا العبرۃ للخواتیم""

۱۳۔ انسان سے ابلیس کی دشمنی: یعنی رہزنوں کی طرح ان کے ایانوں پر ڈاکہ ماروں گا۔ جن کے سبب مجھے یہ روز بد دیکھنا پڑا۔

۱۔ پھران پر آؤں گا ان کے آگے سے اور پیچے سے اور پیچے سے اور دائیں سے اور بائیں سے [۱۳] اور نہ پائے گا تو اکثروں کوان میں شکرگذار[۱۵]

۱۸۔ کہا نکل یہاں سے برے مال سے مردود ہو کر جو کوئی ان میں سے تیری راہ پر چلے گا تو میں ضرور مجمر دوں گا دوزخ کو تم سب سے [۱7]

ثُمَّ لَاتِينَّهُمُ مِّنُ بَيْنِ آيُدِيهِمُ وَ مِنْ خَلْفِهِمُ وَ مِنْ خَلْفِهِمُ وَعَنْ شَمَآ بِلِهِمُ وَكَا تَجِدُ وَعَنْ شَمَآ بِلِهِمُ وَكَا تَجِدُ اكْتَرَهُمُ شَكَآ بِلِهِمُ وَكَا تَجِدُ اكْتَرَهُمُ شَكِرِيْنَ عَ

قَالَ اخْرُجُ مِنْهَا مَذْءُوْمًا مَّذُحُوْرًا لَمَنَ تَبِعَكَ مِنْهُمُ لَاَمْكَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكُمُ اَجْمَعِیْنَ ﷺ

۱۲۔ یعنی ہر طرف سے ان پر علہ آور ہوں گا۔ جمات اربعہ کا ذکر تعمیم جمات کی طرف اشارہ کرنے کے لئے ہے۔ ۱۵۔ یہ ابلیس لعین کا تخمینہ تھا جو سیح نکلا۔ وَ لَقَدْ صَدَّقَ عَلَیْهِمُ اِبْلِیْسُ ظَنَّهُ فَاتَّبَعُوْهُ اِلَّا فَرِیْقًا مِّنَ الْمُؤْمِنِیْنَ (السباء رکوع ۲)۔ (السباء رکوع ۲)۔ 11۔ "یعنی اکثر آدمی ناشکرے ہوں گے، تو ہمارا کیا بگاڑیں گے۔ انجام کار ان ہی تصوڑے وفا داروں کے لئے کامیابی اور فلاح ہو گی۔ اور ناشکروں کی کثرت دوزخ کی نذر ہو جائے گی۔ گویا اس طرح واضح کر دیا جائے گا کہ جنودالشیطان کی اس قدر کثرت بھی ""خلیفة اللہ"" کے قلیل التعداد لشکر کو مغلوب و مقہور نہیں کر سکی۔

وَيَادَمُ اسْكُنَ اَنْتَ وَ زَوْجُكَ الْجَنَّةَ فَكُلَا مِنْ حَيْثُ شِئْتُمَا وَ لَا تَقْرَبَا هٰذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُوْنَا مِنَ الظِّلِمِيْنَ 
الشَّجَرَةَ فَتَكُوْنَا مِنَ الظِّلِمِيْنَ 
الشَّجَرَةَ فَتَكُوْنَا مِنَ الظِّلِمِيْنَ 
الشَّجَرَةَ فَتَكُوْنَا مِنَ الظِّلِمِيْنَ 
الشَّجَرَةَ فَتَكُوْنَا مِنَ الظِّلِمِيْنَ الْعَلْمِيْنَ الْعَلْمِيْنَ الْعَلْمِيْنَ الْعَلْمُ الْعَلْمِيْنَ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْم

فَوَسُوسَ لَهُمَا الشَّيْطُنُ لِيُبَدِى لَهُمَا مَا وَقَالَ مَا مَا وَرِى عَنْهُمَا مِنْ سَوْاتِهِمَا وَقَالَ مَا نَهُكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هٰذِهِ الشَّجَرَةِ اللَّآ اَنُ تَكُونَا مِنَ الْخٰلِدِيْنَ تَكُونَا مِنَ الْخٰلِدِيْنَ

(T)

وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَا لَمِنَ النَّصِحِينَ ﴿

فَدَلَّمُهُمَا بِغُرُورٍ فَلَمَّا ذَاقَا الشَّجَرَةَ بَدَتُ لَهُمَا سَوَّاتُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفْنِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ النَّهُمَا وَطَفِقًا يَخْصِفْنِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ النَّجَنَّةِ وَ نَادْمُهُمَا رَبُّهُمَا اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمَا عَنُ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَ اَقُلُ لَّكُمَا النَّجَرَةِ وَ اَقُلُ لَّكُمَا إِنَّ الشَّيْطُنَ لَكُمَا عَدُولُ مُّبِينُ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّه

19۔ اور اے آدم رہ تو اور تیری عورت جنت میں پھر کھاؤ جمال سے چاہو اور پاس منہ جاؤ اس درخت کے پھر تم ہوجاؤ گے گذگار[۱۶]

۲۰۔ پھر بہ کایا ان کو شیطان نے ٹاکہ کھول دے ان پر وہ چیزکہ انکی نظر سے پوشیرہ تھی انکی شرمگا ہوں سے اور وہ بولا کہ تم کو نہیں رو کا تمہارے رب نے اس درخت سے مگر اسی لئے کہ کمھی تم ہو جاؤ فرشتہ یا ہو جاؤ ہمیشہ رہنے والے

۲۱۔ اور ایکے آگے قیم کھائی کہ میں البیۃ تمہارا دوست ہوں

۲۱۔ پھر مائل کر لیا انکو فریب سے [۱۸] پھر جب چکھا ان دونوں نے درخت کو تو کھل گئیں ان پر شرمگامیں انکی [۱۹] اور لگے جوڑنے اپنے اوپر بہشت کے پیتے [۲۰] اور پکارا انکوائے رب نے کیا میں نے منع نہ کیا تھا تم کو کہ شیطان تمہارا کھلا دشمن ہے

١٤ آدم عليه السلام و حوا عليه السلام اور شجر ممنوعه: "آدمٌ و حواً كواجازت تنصى كه بلا روك تُوك جو چامين كھائيں پئيں \_ بجزايك معين درخت کے جس کا کھانا ان کی بہشتی زندگی اور استعداد کے مناسب یہ تھا، اسے فرما دیا کہ اس کے پاس یہ جاؤوریہ نقصان اٹھاؤ گے۔ میرے نزدیک یہاں فَتَکُو نَا مِنَ الظّلِمِینَ کا ترجمہ اگر یوں کیا جاتا تو زیادہ موزوں ہوتا "" پھر ہو جاؤ کے تم نقصان اٹھانے والوں میں سے"" ظلم کے معنی نقصان اور کمی وکوتاہی کے آتے میں جیساکہ وَ لَمْ تَظَلِمْ مِّنْهُ شَيْئًا (کھن) میں۔ ١٨ ـ آدم عليه السلام و حوا عليه السلام كو اغوائے شيطانی: "آدم و حوا شيطان كى قسموں سے متاثر ہوئے كه غدا كا نام لے كر كون جھوٹ بولنے کی جرأت کر سکتا ہے۔ شاید وہ سمجھے کہ وہ واقعی اس کے کھانے سے فرشتے بن جائیں گے یا پھر کبھی فنا نہ ہوں گے۔ اور حق تعالیٰ نے جو نہی فرمائی تھی، اس کی تعلیل یا تاویل کرلی ہوگی۔ لیکن غالبا فَتَکُو نَا مِنَ الظّلِمِینَ اور إنَّ هٰذَا عَدُوُّ لَّكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى وغيره سے نسان ،وا، اور يہ بھی خال نہ رہاکہ جب وہ مبود ملائکہ بنائے باع کے، پھر ملک بننے کی کیا ضرورت رہی۔ فَنَسِی وَ لَمْ نَجِدْ لَهُ عَنْ مًا (طرر کوع ۲) واضح ہوکہ امرونہی کھی تو تشریعا ہوتے ہیں اور کھی شفقتا اس کو یوں سمجھو کہ مثلاً ایک تو ریل میں بدون ٹکٹ سفر کرنے کی ممانعت ہے، یہ تو قانونی حیثیت رکھتی ہے جس کا اثر کمپنی کے حقوق پر بڑتا ہے اور ایک جو گاڑیوں میں لکھا ہوتا ہے کہ ""مت تھوکو اس سے بیاری مپھیلتی ہے"" یہ نہی شفقا ہے جیسا کہ بیاری میھیلنے کی تعلیل سے ظاہر ہے۔ اسی طرح خدا کے اوامرونواہی بعض تشریعی میں جن کی خلاف ورزی کرنے والا قانونی مجرم سمجھا جاتا ہے اور جن کا ارتکاب کرنا ان حقوق کے منافی ہے جن کی حفاظت کرنا تشریع کا منشاء تھا۔ دوسرے وہ اوامر و نواہی ہیں جن کا منشاء تشریع نہیں محض شفقت ہے جیسا کہ طب نبوی وغیرہ کی بہت سی اعادیث میں علماء نے تصریح کی ہے۔ شاید آدم نے اکل شجرۃ کی ممانعت کو نہی شفقت سمجھا، اسی لئے شیطان کی وسوسہ اندازی کے بعد اس کی غلاف ورزی کرنے کو زیادہ مھاری خیال نہ کیا مگر چونکہ انبیاءٔ کی چھوٹی سی لغزش بھی ان کے مرتبہ قرب کے لحاظ سے عظیم و تقیل بن جاتی ہے اس لئے اپنی غلطی کا ظاہری نقصان اٹھانے کے علاوہ مدت درازتک توبہ واستغفار میں مشغول گریہ وبکا رہے ۔ آخر کار ""ثم اجتباہ ربہ فتاب علیہ وهدی "" کے نتیجہ پر پہنچ گئے بود آدم دیدہ نور قدیم ۔ موے دریدہ بود کوہ عظیم ۔ " <u>19۔ جنت کے لباس کا اترنا: "یعنی عدول حکمی کرا کر لباس بہشتی ان پر سے اتروا دیا۔ کیونکہ جنتی لباس حقیقت میں لباس تقویٰ کی </u> ایک محوس صورت ہوتی ہے کسی ممنوع کے ارتکاب سے جس قدر لباس تقویٰ میں رضہ پڑے گا اسی قدر جنتی لباس سے محرومی ہوگی۔ غرض شیطان نے کوشش کی کہ عصیان کرا کر آدم کے بدن سے بطریق مجازات جنت کا خلعت فاخرہ اتروا دے۔ یہ

میرا نیال ہے۔ لیکن صرت شاہ صاحب نے نزع لباس کو اکل شجرۃ کے ایک طبعی اثر کے طور پر لیا ہے وہ لکھتے ہیں کہ "عاجت استخااور عاجت شوت بہت میں یہ تھی ان کے بدن پر کچرے تھے بو کہی اترتے نہ تھے کیونکہ عاجت الانے کی نہ ہوتی تھی۔ آدم و توا اپنے اعضاء سے واقعت نہ تھے جب یہ گناہ ہوا تو لوازم بشری پیدا ہوئے اپنی عاجت سے فہردار ہوئے اور اپنے اعضاء دیکھے "گویا اس درخت کے کھانے سے بو پردہ انسانی کمزوریوں پر تھا وہ اٹھ گیا سو آۃ کے لغوی معنی میں بہت وسعت ہے قابیل ہابیل کے قصہ میں سَوْءَۃ اُجِیْدِ فرمایا اور عدیث میں ہے اِحْدیٰ سَوْءَ قِکْ یا مقداد اب تک آدم کی نظر میں صرف اپنی سادگی اور مصومیت تھی اور ابلیس کی نظر میں صرف اس کی غلقی کمزوریاں تھیں لیکن اکل شجرۃ کے بعد آدم کو اپنی کمزوریاں بیش نظر ہو گئیں اور جب اس غلطی کے بعد انہوں نے توبہ وانابت اختیار کی توابلیس لعین کوان کے اعلیٰ کال اور انتنائی نجابت و شرافت کا مثاہدہ ہوگیا۔ اس نے سجھ لیا کہ یہ مخلوق لغزش کھا کر بھی میری مارکھانے والی نہیں۔ اِنَّ عِبدی کیس لیکن اگل کے موافق اس درخت کال اور انتنائی نے والش "سے موسوم کیاگیا ہے۔ واللہ اعلی۔ "

۲۰۔ یعنی برہنہ ہوکر شرمائے اور پتوں سے بدن ڈھانینے لگے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگرچہ آدمی پیدائش کے وقت نظا ہوتا ہے مگر فطری حیا مانع ہے کہ نظارہے۔

قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَآ اَنْفُسَنَا ﴿ وَ إِنْ لَّمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُل

الْخْسِرِيْنَ 🕾

قَالَ اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ وَ مَتَاعُ إِلَى وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعُ إِلَى حِيْنِ عَ

۲۳۔ بولے وہ دونوں اے رب ہمارے ظلم کیا ہم نے اپنی جان پر اور اگر تو ہم کو نہ بخشے اور ہم پر رحم نہ کرے تو ہم ضرور ہو جائیں گے تباہ

۲۴۔ فرمایا تم اترو تم ایک دوسرے کے دشمن ہوگے [۲۱] اور تمہارے واسطے زمین میں ٹھکانا اور نفع اٹھانا ہے۔ ایک وقت تک

٢١ ببوط آدم عليه السلام: مفسرين كے نزديك يه خطاب آدم و حوا اور البيس سب كو ہے كيونكه اصل عداوت آدم اور البيس كى

ہے اور اس عداوت کا دنگل ہماری زمین بنائی گئی جس کی خلافت آدم کے سپر د ہوئی تھی۔

قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَ فِيهَا تَمُوْتُونَ وَ مِنْهَا مِنْهَا مِنْ مَا نَده رَبُوكَ [٢٠] اور اس ميں هُ تُخْرَجُونَ 🗐

> يْبَنِيَّ ادَمَ قَدُ انْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُّوَارِئ سَوُاتِكُمْ وَرِيْشًا ﴿ وَ لِبَاسُ التَّقُوٰى لَا لَكَ خَيْرٌ لَا ذَٰلِكَ مِنَ الْيَتِ اللهِ لَعَلَّهُمْ يَذَّ كَّرُونَ 🕾

> لِبَنِيَّ ادَمَ لَا يَفْتِنَنَّكُمُ الشَّيْطُنُ كَمَآ اَخْرَجَ اَبَوَيْكُمْ مِّنَ الْجَنَّةِ يَنْزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْاتِهِمَا لِيَرِيهُمَا لِيُرِيهُمَا سَوْاتِهِمَا لِيَرِيكُمْ هُوَ وَقَبِيْلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ ۖ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيْطِيْنَ أَوْلِيَآءَ لِلَّذِيْنَ لَا

تم مروگے اور اس سے تم نکالے جاؤگے

۲۶۔ اےاولاد آدم کی ہم نے آثاری تم پر پوشاک جو ڈھانکے تمہاری شرمگامیں اور انارے آرائش کے کپڑے <sup>[rr]</sup> اور لباس پر ہیزگاری کا وہ سب سے بہتر ہے [۲۴] یہ نشانیاں ہیں اللہ کی قدرت کی ناکہ وہ لوگ غور کریں [۲۵]

۲۷۔ اے اولاد آدم کی نہ بھائے تم کو شیطان جیسا کہ اس نے نکال دیا تہمارے ماں باپ کو ہشت سے اتروائے ان سے ان کے کیڑے [۲۹] ٹاکہ دکھلائے انکو شرمگامیں انکی وہ دیکھتا ہے تم کواور اسکی قوم ہماں سے تم انکو نہیں دیکھتے [۲۷] ہم نے کر دیا شیطانوں کو رفیق ان لوگوں کا جوایان نہیں لاتے [۲۸]

۲۲۔ ایک اشکال اور اس کا جواب: یعنی عموما تمہارا مسکن اصلی و معتادیہ ہی زمین ہے۔ اگر خرق عادت کے طور پر کوئی شخص کسی وقت ایک معین مدت کے لئے اس سے اوپر اٹھا لیا جائے مثلاً حضرت میخ، تو وہ اس آیت کے منافی نہیں ۔ کیا جو شخص چند روز یا چند گھنٹے کے لئے زمین سے جدا ہو کر ہوائی جماز میں مقیم ہو یا فرض کیجئے وہیں مرجائے وہ فِیٹھا تَحْیَوْنَ وَ فِیٹھا تَکُمُوْتُوْنَ منھا نخر جکم جواموات زمین میں مدفون نہ ہوں ان کو فیھا نعید کم الن میں کیسے داخل کیا جائے گا۔ معلوم ہواکہ اس قسم کے قضایا کلیے کے رنگ میں استعال نہیں ہوئے۔

٢٣ لباس اور پوشاک کا نزول: آثارنے سے مراد اس کا مادہ پیدا کرنا اور اس کے تیار کرنے کی تدبیر بتلانا ہے۔ گو آثارنے کا لفظ اکثر اس موقع پر پولتے ہیں جمال ایک چیز کو اوپر سے نیچے لایا جائے۔ مگر بہت دفعہ اس سے مکانی فوق و تحت مراد نہیں ہوتا۔ بلکہ جو مرتبہ کے اعتبار سے اونچا ہو، اس کی طرف سے کوئی چیز نیچے والول کو عطا کئے جانے پر بھی یہ لفظ اطلاق کیا جاتا ہے۔ جیسے فرمایا وَ اَذْزَ لَنَا الْحَدِیْدَ فِیْدِ بِالسَّ شَدْیْدُ

۲۲۔ رومانی لباس تقویٰ: یعنی اس ظاہری لباس کے علاوہ جس سے صرف بدن کا تسریا تزین ہوتا ہے۔ ایک معنوی پوشاک بھی ہے جس سے انسان کی باطنی کمزوریاں جن کے ظاہر کرنے کی اس میں استعداد پائی جاتی تھی پر دہ انظا میں رہتی ہیں، منصہ ظہور و فعلیت پر نہیں آنے پاتیں اور یہ ہی معنوی پوشاک جے قرآن نے لباس التقویٰ فرمایا، باطن کی زینت و آرائش کا ذریعہ بنتی ہے۔ بلکہ اگر فور کیا جائے توظاہری بدنی لباس بھی اسی باطنی لباس کو زیب تن کرنے کے لئے شرعا مطلوب ہوا ہے۔ حضرت شاہ صاحب تحریر فرماتے ہیں کہ دشمن نے جنت کے کیڑے تم سے اتروائے پھر ہم نے تم کو دنیا میں تدہیر لباس کی سکھا دی اب وہ ہی لباس پہنوجی میں پر ہیزگاری ہو۔ یعنی مرد لباس ریشی نہ بہنے اور دامن دراز نہ رکھے اور جو منع ہوا ہے سونہ کرے اور عورت بہت باریک نہ بہنے کہ لوگوں کو بدن نظرآئے اور اپنی زینت نہ دکھاوے۔

<u>۲۵۔ یعنی ان نشانات میں غور کر کے حق تعالیٰ کے قادرانہ انعام واکرام کے معترف اور شکر گذار ہوں۔</u>

۲۹۔ افراج و نزاع کی اضافت ان کے سبب کی طرف کی گئی۔ یعنی آدمؑ و حواً کو جنت سے علیحدہ کرنے اور کپڑے آبارے جانے کا سبب وہ ہوا،اب تم اس کے فریب میں مت آؤاوراس کی مکارپوں سے ہشیار رہو۔

 کسی صورت میں ان کونہ دیکھ سکے۔ پس آیت سے ""رویت جن" کی بالکلیہ نفی پر استدلال کرناکوتاہ نظری ہے۔"

10 بعنی جب انہوں نے اپنی بے ایانی سے خود شاطین کی رفاقت کو اپنے لئے پسند کر لیا۔ جیسا کہ چند آیات کے بعد آرہا ہے اِنّے کھُمُ اتّے خَذُو الشَّالِطِینَ اَوْلِیکا َءَ مِنْ دُوْنِ اللّٰہِ وَ یَحْسَبُوْنَ اَنّے کُمُ مُّ گُهُ تَدُوْنَ تو ہم نے بھی اس انتخاب میں مزاحمت نہیں کی۔ جس کو انہوں نے اپنارفیق بنانا چاہا اس کورفیق بنا دیا گیا۔

وَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدُنَا عَلَيْهَا ^ البَآءَنَا وَاللّٰهُ اَمْرَنَا بِهَا فُلُ إِنَّ اللهَ لَا يَأْمُرُ اللهَ اللهُ لَا يَأْمُرُ اللهَ اللهُ مَا لَا رَا اللهَ مَا لَا رَا اللهُ مَا لَا رَا اللهِ مَا لَا رَا تَعْلَمُونَ هَا لَا مَعْلَمُونَ هَا لَا مَا لَا مَعْلَمُونَ هَا لَهُ مَا لَاللّٰهِ مَا لَا مَعْلَمُونَ هَا لَا مَعْلَمُونَ هَا لَا مَعْلَمُونَ هَا لَا مَعْلَمُونَ هَا لَا مُعْلَمُونَ هَا لَا مَعْلَمُونَ هَا لَا لَهُ عَلَمُونَ هَا لَا لَا عَلَيْ اللهِ مَا لَا مَعْلَمُونَ هَا لَا لَهُ عَلَمُونَ هَا لَا لَهُ عَلَيْ اللهِ مَا لَا لَهُ عَلَمُونَ هَا لَهُ عَلَمُونَ هَا لَا لَهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عِلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ عَلَاهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالِهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَا عَلَا عَلَا

قُلُ اَمَرَ رَبِّيْ بِالْقِسُطِ أَ وَ اَقِيْمُوا وَ رُجُوهُ مُ مَنْ جِدٍ وَّادْعُوهُ وَ حُوهَ كُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَّادْعُوهُ مُخُلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ أَ كُمَا بَدَا كُمْ مَخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ أَ كُمَا بَدَا كُمْ تَعُودُوْنَ أَ

فَرِيُقًا هَذَى وَفَرِيَقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلَالَةُ النَّاعِمُ التَّخَذُوا الشَّلِطِينَ اَوَلِيَاءَ مِنْ دُوْنِ اللهِ وَيَحْسَبُوْنَ اَنَّهُمْ مُنْهُ تَدُوْنَ هَ

۲۸۔ اور جب کرتے ہیں کوئی برا کام تو کھتے ہیں کہ ہم نے دیکھا اسی طرح کرتے اپنے باپ دادوں کو اور اللہ نے بھی ہم کویہ عکم کیا ہے تو کہہ دے کہ اللہ عکم نہیں کرتا برے کام کا کیول لگاتے ہو اللہ کے ذمہ وہ باتیں جو تم کو معلوم نہیں [۲۹]

19۔ تو کہ دے کہ میرے رب نے عکم کر دیا ہے انساف کا [۳] اور سیدھے کرو اپنے منہ ہر نماز کے وقت اور پکارو اسکو خالص اس کے فرمانبردار ہو کر [۳] جیماتم کو پہلے پیداکیا دوسری بار بھی پیدا ہوگے [۳۳]

۳۰۔ ایک فرقہ کو ہدایت کی اور ایک فرقہ پر مقرر ہو چکی گمراہی انہوں نے بنایا شیطانوں کو رفیق اللہ کو چھوڑ کر اور سمجھتے ہیں کہ وہ ہدایت پر ہیں [۳۳]

۲۹۔ فواحث کی مذمت: یعنی برے اور بے حیائی کے کام مثلاً مرد و عورت کا برہند طواف کرنا، جوان آیات کی شان نزول ہے، جن سے عقل سلیم اور فطرت صیحہ نفرت کرتی ہے۔ خدائے قدوس کی شان نہیں کہ ان کی تعلیم دے۔ وہ تو پاکی اور حیا کا سرچشمہ ہے۔ گندے اور بے حیائی کے کامول کا عکم کیسے دے سکتا ہے۔ اصل میں بے حیائی اور برائی کی تعلیم دینے والے وہ شیاطین

میں بن کوانہوں نے اپنا فریق بنارکھا ہے۔ دیکھو تمہارے سب سے پہلے ماں باپ کو شیطان نے فریب دے کر برہمنہ کرایا۔ گر وہ شرم و حیا کے مارے درخوں کے پتے بدن پر لپیٹنے گئے معلوم ہوا کہ برہنگی شیطان کی جانب سے اور تستر کی کوش تمہارے باپ کی طرف سے ہوئی۔ پھر برہمنہ طواف کرنے پر باپ دادوں کی سندلانا کیلے صبح ہوسکتا ہے۔ نیز بقول صرت شاہ صاحب سن علیے کہ پہلے باپ نے شیطانوں کافریب کھایا پھر باپ کی کیوں سندلاتے ہویہ کس قدر بے حیائی کی بات ہے کہ جو کام شیطان کے حکم سے ہورہا ہے اسے کہا جائے کہ ہم کو خدا نے یہ حکم دیا ہے۔ العیاذ باللہ۔

٣٠ روح المعانی میں ہے ""القسط علی ما قال غیر واحد العدل و ہوا لوسط من كل شئ المتجافی عن طرفی الا فراط والتفریط" آیت كا عاصل یہ ہوا كہ حق تعالیٰ نے ہر كام میں توسط واعتدال پر رہنے اور افراط و تفریط سے بچنے كی ہدایت كی ہے پھر بھلا فواحش كا عكم كیسے دے سكتے میں ۔

اللہ اظلام کا عکم: "مترجم محقق نے مَسْجِدً کو غالبا مصدر میں بعنی بجود لے کر تجوزًا نماز کا ترجمہ کیا ہے اور "وجوہ" کو اپنے ظاہر پر رکھا ہے۔ یعنی نماز ادا کرنے کے وقت اپنا منہ سیدھا (کعبہ کی طرف) رکھو۔ مگر دوسرے بعض مفرین اَقینَمُوّا وُ جُو هَکُمْ سے یہ مراد لیتے ہیں کہ نداکی عبادت کی طرف ہمیثہ استفامت کے ساتھ دل سے متوجہ رہو۔ ابن کثیر کے نزدیک اس کا مطلب یہ ہے کہ اپنی عبادات میں سیدھ رہو۔ جو راستہ پیغمبر اُلی آئی کا ہے اس سے ٹیڑھ ترجھے نہ چلو۔ عبادت کی مقبولیت دو ہی چیزوں پر موقوف تھی فدا کے لئے ہو۔ جس کو آگے فرمادیا۔ وَ ادْعُوْ ہُ مُحْدِلِصِمِیْنَ لَهُ الدِّیْنَ اور اس مشروع طربق کے موافق ہو جو البیاء و مرسلین نے بجو فرمایا ہے۔ اس کو اَقِیْمُوّا وُ جُوْ هَ کُمْ میں اداکیا گیا۔ بمرحال اس آیت میں اوامر شہر عیہ کی تمام انواع کی طرف اشارہ کر دیا ہے جو بندوں کے معاملات سے متعلق ہیں وہ سب "قط" میں آ گئے اور جن کا تعلق فدا سے ہے اگر قالبی ہیں تو اَقِیْمُوّا وُ جُوْ هَ مُحْدِلِصِمِیْنَ لَهُ الدِّیْنَ میں مندرج تعلق فدا سے ہے اگر قالبی ہیں تو اَقِیْمُوّا وُ جُوْ هَ مُحْدِلِصِمِیْنَ لَهُ الدِّیْنَ میں مندرج

۳۷\_ یعنی انسان کواعتدال، استقامت اور افلاص کی راہوں پر چلنے کی اس لئے ضرورت ہے کہ موت کے بعد دوسری زندگی ملنے والی ہے جس میں موجودہ زندگی کے نتائج سامنے آئیں گے اس کی فکر ابھی سے ہونی چاہیئے۔ ولتنظر نفس ما قدمت لغد ۔

۳۳۔ یعنی جن پر گمراہی مقرر ہو چکی، یہ وہ لوگ ہیں جنوں نے غدا کو چھوڑ کر شیطانوں کو اپنا دوست اور رفیق ٹھہرا لیا ہے۔ اور تاشا یہ ہے کہ اس صریح گمراہی کے باوجود سمجھتے یہ ہیں کہ ہم خوب ٹھیک چل رہے ہیں اور مذہبی حیثیت سے جو روش اور طرز عمل ہم

نے افتیار کر لیا ہے وہ ہی درست ہے۔ جیما کہ دوسری مگہ فرمایا۔ اَلَّذِیْنَ ضَلَّ سَعْیُکُمُ فِی الْحَیٰوةِ الدُّنْیَا وَ هُمْ يَحْسَبُوْنَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُوْنَ صُنْعًا (كمن ركوع ١٣) (تنبيه) آيت كے عموم سے ظاہر ہواكہ كافر معاندكي طرح كافر مخطى بھی جو واقع اپنی غلط فہمی سے باطل کو حق سمجھ رہا ہو فریقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ الصَّللَةُ میں داخل ہے، خواہ یہ غلط فہمی پوری طرح غور و فکرینہ کرنے کی وجہ سے ہو، یا اس لئے کہ گواس نے بظاہریوری قوت غور و فکر میں صرف کر دی، لیکن ایسے صریح اور واضح حقائق تک نہ پہنچنا خود بتلایا ہے کہ فی الحقیقت اس سے قوت فکر واستدلال کے استعال میں کوتاہی ہوئی ہے۔ گویا جن چیزوں پر ا پان لانا مدار نجات ہے وہ اس قدر روش اور واضح ہیں کہ ان کے انکار کی بجز عنادیا قصور فکر و تامل کے اور کوئی صورت نہیں ۔ بہرمال کفر شرعی ایک ایسا سنکھیا (زہر) ہے جو جان بوجھ کریا غلط فہمی سے کسی طرح بھی کھایا جائے انسان کو ہلاک کرنے کے لئے كافي ہے۔ ""اہل السنت والجاعت"" كا مذہب يہ ہى ہے اور ""روح المعانى "" ميں جو بعض كا انتلاف اس مسئلہ ميں نقل كيا ہے، اس بعض سے مراد جاحظ و عنبری میں جو اہل السنت و الجاعت میں داخل نہیں بلکہ باوجود ""معتزل"" کہلائے جانے کے خود معترلی کو بھی ان کے اسلام میں کلام ہے۔ اس لئے صاحب روح المعانی نے ان کا مذہب نقل کرنے کے بعد لکھ دیا۔ ""وللہ تعالىٰ الحِجة البالغة والتزام ان كل كافر معاند بعد البعثت وظهور امر الحق كفار على علم اه""

اَدَمَ خُذُوا زِینَتَکُمْ عِنْدَ کُلِّ الله الله اولاد آدم کی لے لواپنی آرائش ہر ناز کے مَسْجِدٍ وَّ كُلُوا وَ اشْرَبُوا وَلَا تُسْرِفُوا ۚ اللهُ اللهُ اللهُ المُسْرِفِينَ اللهُ المُسْرِفِينَ اللهُ ال

> قُلُ مَنْ حَرَّمَ زِيْنَةَ اللهِ الَّتِيَّ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبُتِ مِنَ الرِّزُقِ لَ قُلُ هِيَ لِلَّذِيْنَ امَنُوَا فِي الْحَلْوةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَّوْمَ الْقِيْمَةِ ﴿ كَذٰلِكَ نُفَصِّلُ الْأَيْتِ لِقَوْمِ

يَّعُلَمُوْنَ 🕾

وقت اور کھاؤ اور پیئو اور بیجا خرچ یه کرواس کو خوش نهیں آتے بیجا خرچ کرنے والے [۳۳]

۳۲۔ تو کمہ کس نے حرام کیا اللہ کی زینت کو جواس نے پیداکی اینے بندوں کے واسطے اور ستھری چیزیں کھانے کی تو کہ یہ تعمتیں اصل میں ایان والوں کے واسطے میں دنیا کی زندگی میں خالص انہی کے واسطے میں قیامت کے دن اسی طرح مفصل بیان کرتے ہیں ہم آیتیں انکے لئے جو سمجھتے ہیں [۴۵]

۳۳ لباس کی ضرورت واہمیت: "یہ آیات ان لوگوں کے رد میں بازل ہوئیں ہوکھہ کا طواف برہمنہ ہوکر کرتے تھے اور اسے بڑی قربت اور پر ہیزگاری سمجھتے تھے۔ اور بعض اہل جاہلیت ایام ج میں سدر مق سے زائد کھانا اور گھی یا چکنائی وغیرہ کا استعال چھوڑ دیتے تھے۔ بعضوں نے بکری کے دودھ اور گوشت سے پر ہیز کر رکھا تھا۔ ان سب کو بتلا دیا کہ یہ کوئی نیکی اور تقویٰ کی باتیں نہیں۔ ندا کی دی ہوئی پوشاک جس سے تمہارے بدن کا تستر اور آرائش ہے اس کی عبادت کے وقت دوسرے اوقات سے بڑھ کو قابل استعال ہے تاکہ بندہ اپنے پروردگار کے دربار میں اس کی نعمتوں کا اثر لے کر عاضر ہو، فدا نے جو کچھ پرسنے اور کھانے پینے کو دیا ہے اس سے تمتح کرو۔ بس شرط یہ ہے کہ اسراف نہ ہونے پائے۔ "اسراف" کے معنی ہیں۔ "حدسے تجاوز کرنا" جس کی کئی صورتیں ہیں۔ مثلاً طلال کو ترام کر لے، یا طلال سے گذر کر ترام سے بھی متمتع ہونے لگے۔ یا اناپ شناپ بے تمیزی اور حص سے کھانے پر گر پڑے، یا بدون اشتا کے کھانے لگے، یا ناوقت کھائے۔ یا اس قدر کم کھائے ہوصوت جمانی اور قوت عل حص سے کھانے بر گر پڑے، یا بدون اشتا کے کھانے لگے، یا ناوقت کھائے۔ یا اس قدر کم کھائے ہوصوت جمانی اور قوت عل کے باتی رکھنے کے لئے کافی نہ ہو، یا مضرصوت چرین استعال کرے وغیرہ ذلک۔ لفظ "اسراف" ان سب امور کو شامل ہو سکتا ہو خس الله المطب کلہ فی سمیت آنے بر خرایا کہ شاری ایک فرد ہے۔ اس تعمیم کے کاظ سے بعض سلف نے فرمایا کہ "جمع الله المطب کلہ فی نصف آنیہ" (غدانے ساری طب آدھی آیت میں انگھی کر دی)

۳۵۔ دنیا کی تعمتیں مومنین کے لئے ہیں: "عالم کی تام چیزیں ای لئے پیدا کی گئی ہیں کہ آدمی ان سے مناسب طریقہ سے منتفع ہو کہ خالق جل وولا کی عبادت، وفاداری اور شکر گذاری میں مشغول ہو اس اعتبار سے دنیا کی تام تعمتیں اصل میں مومنین و مطبعین ہی کے لئے پیدا ہوئی ہیں۔ البتہ کا فروں کو بھی ان چیزوں سے روکا نہیں گیا وہ بھی اپنے اعال و تدابیر سے دنیاوی مفاد عاصل کر لیتے ہیں بلکہ جب اہل ایمان قوت ایمان و تقویٰ میں کمزور ہوں تو یہ خاصین اپنی علی تگ و دو میں بظاہر زیادہ کامیاب معلوم ہوتے ہیں، جے کچھ تو کفار کے اعال فانیہ کا ثمرہ مجھنا چاہئے اور کچھ مومنین کے حق میں تنبیہ و تو یہ مئن گائی گیریڈ کہ المشعور قالدُدُنیا وَ زِیننتھا دُوَقِ اِلْمَدِهِمَ اَعْمَالُهُمْ فِینَها وَ هُمْ فِینَها وَ هُمْ فِینَها لَا یُبْحَشُونَ اُولیِکَ الَّذِینَ لَیْسَ لَهُمْ فِی اللّٰ خِرَةِ اِلّٰا النَّادُ وَ حَبِطَ مَا صَنعُو ا فِینَها وَ بُطِلُ مَّا کَانُوْا یَعْمَلُونَ (ہود رکوع ۲) رہی آذرت کی نعاء وہ اللّٰ خِرَةِ اللّٰ ایمان کا صہ ہے۔ بعض علماء نے خَالِصَةً یَوْمَ الْقِیٰمَةِ کے معنی یہ لئے ہیں کہ دنیوی نعمتیں خالص نہیں خالص نہیں کونکہ ان کے ساتھ بہت سے نم وفکر اور کافتیں برداشت کرنا پڑتی ہیں۔ آذرت کی نعمتیں ہرقتم کی کدورات سے خالی ہوں گی۔ اور ابن عباس سے "درمنثور" میں آیت کے معنی یہ نقل کئے ہیں کہ دنیوی نعمتیں اس شان سے کہ آذرت میں وہال یہ بنیں اور ابن عباس سے "درمنثور" میں آیت کے معنی یہ نقل کے ہیں کہ دنیوی نعمتیں اس شان سے کہ آذرت میں وہال یہ بنیں

صرف مومنین کے لئے میں کفار کے حق میں یمال کا تنعم ان کے کفرو حق ناشنا سی کی وجہ سے عذاب و وبال بن جائے گا۔ قُلُ اِنتَمَا حَرَّ مَر رَبِّیَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ اللهِ اللهِ اللهِ عَرَام کیا ہے صرف اللهِ اور جو چھی اور جو چھی اور جو چھی اور جو چھی اور جو چھی

مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ مِنْ مِين اور گناه كو [٣] اور ناح زيادتي كو اور اس بات

وَ أَنْ تُشْرِكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ سُلُطنًا قَ لَوَلَه شريك كروالله كااليي چيز كوكه جس كي اس نے سد

اَنَ تَقُو لُو اعلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﷺ جوتم كومعلوم نهيں [٣٠]

۳۷۔ اور ہر فرقے کے واسطے ایک وعدہ ہے پھر جب آ پہنچے گا ان کا وعدہ نہ چیچھے سمرک سکیں گے ایک گھڑی اور نہ آگے سمرک سکیں گے [۲۸]

وَلِكُلِّ أُمَّةٍ اَجَلُ ۚ فَاِذَا جَآءَ اَجَلُهُمُ لَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴿
يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَّلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴿

۳۹۔ ""اثم"" سے عام گناہ مراد ہیں اور بعض مخصوص گناہوں کو مناسبت مقام یا اہمیت کی وجہ سے بیان فرما دیا اور بعض کے نزدیک ""اثم" وہ گناہ ہے جس کا تعلق گناہ کرنے والے کے سوا دوسرے لوگوں سے نہ ہو۔ واللہ اعلم۔" ۲۷۔ جیبا کے فیٹاء کے متعلق کہتے تھے ""واللہ امرنا بھا"""

۳۸۔ ایک شبہ اور اس کا جواب: "بظاہر شبہ ہوتا ہے کہ جب وعدہ کا وقت آپ نیا تو تاخیر کا امکان عقلی تھا اس لئے نفی ضروری ہوئی مگر تقدیم تو عقلاً ممکن ہی نہیں۔ اس کی نفی سے کیا فائدہ ہے۔ اسی شبہ کی وجہ سے بعض مضرین نے لا یک تقدیم تو عقلاً ممکن ہی نہیں۔ اس کی نفی سے کیا فائدہ ہے۔ اسی شبہ کی وجہ سے بعض مضرین نے لا یک تقدیم میرے زددیک کا عطفت شرطیہ اذا جاء اجلھم الے پر مانا ہے اور بعض نے جاء الجلھم سے قرب و دنو مراد لیا ہے میرے زددیک ان تکافات کی عاجت نہیں۔ محاوارت میں کسی ایسی چیز کو جس کے مقابل دو طرفیں ہوں ، زور اور تاکید سے ثابت کرنے کے لئے بہا اوقات ایک طرف کی جو مختل الثبوت ہو۔ نفی مقصودًا کی جاتی ہو اور دوسری طرف کی جو پہلے سے غیر مختل ہے، نفی کو محض مبالغہ تاکید اور تحدین کلام کے طور پر استطراؤا ذکر کر دیتے میں۔ ایک خریدار دوکاندار سے کسی چیز کی قیمت معلوم کر کہتا ہے کہ "" کی نظر محض تعین قیمت کی تاکید و مبالغہ کے لئے استطراؤا ذکر کیا گیا ہے۔ یہاں غرض اصلی کلام سے یہ ہے کہ غدا کا وحدہ جب آپ نیخ تو پھر اٹل ہے ایک منٹ کی تقدیم و تاخیر نہیں ہو سکتی۔ مقصود تاخیر کی نفی کرنا ہے۔ تقدیم جو پہلے سے ظاہر وعدہ جب آپ نیخ تو پھر اٹل ہے ایک منٹ کی تقدیم و تاخیر نہیں ہو سکتی۔ مقصود تاخیر کی نفی کرنا ہے۔ تقدیم جو پہلے سے ظاہر وعدہ جب آپ نیخ تو پھر اٹل ہے ایک منٹ کی تقدیم و تاخیر نہیں ہو سکتی۔ مقصود تاخیر کی نفی کرنا ہے۔ تقدیم جو پہلے سے ظاہر

الانتفاء تھی اس کی نفی کرنا محض وعدہ کے اٹل ہونے پر زور ڈالنے کا ایک پیرایہ ہے۔ یعنی غدا پر افتراکرنے والے اور اس کی طرف نسبت کر کے حرام کو علال بنانے والے غدا کی ڈھیل پر مغرور و بے فکرینہ ہوں، ہر امت اور ہر فرد کی غدا کے یماں ایک معین مدت ہے، جب سزاکی گھڑی آ جائے گی پھرٹل نہ سکے گی۔

۳۵۔ اے اولاد آدم کی اگر آئیں تمہارے پاس رسول تم میں کے کہ سنائیں تم کو آیتیں میری تو جو کوئی ڈرے اور نیکی پکڑے تو یہ خوف ہو گا ان پر اور یہ وہ خمگین ہوں گے

لِبَنِيِّ ادَمَ اِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ رُسُلُّ مِّنْكُمْ يَكُمْ رُسُلُّ مِّنْكُمْ يَقُصُّوْنَ عَلَيْكُمُ الْتِيُ فَمَنِ اتَّقٰى وَ يَقُصُّوْنَ عَلَيْكُمُ الْتِيُ فَمَنِ اتَّقٰى وَ اللهُمُ الْمَيْمُ وَلَا هُمُ الْمَيْمُ وَلَا هُمُ

يَحُزَ نُونَ 🕾

وَالَّذِيْنَ كَذَّبُوا بِالْتِنَا وَاسْتَكُبُرُوا عَنْهَا عَنْهَا أُولَيِكَ أَصْحُبُ النَّارِ \* هُمْ فِيهَا خُلِدُونَ ﴿ هُمْ فِيهَا خُلِدُونَ ﴿ هُمْ فِيهَا خُلِدُونَ ﴿

۳۹۔ اور جنوں نے جھٹلایا ہماری آیتوں کو اور تکبر کیا ان سے وہی ہیں دوزخ میں رہنے والے وہ اسی میں ہمیشہ رہیں گے [۴۹]

79۔ دنیا میں پیغمبروں کی بعث کا وحدہ: ابن جریر نے ابویبار سلمی سے نقل کیا ہے کہ یہ خطاب یابنی آادکم اِماً یا تیک گئم اللہ کا اولاد آدم کو عالم ارواح میں ہوا تھا۔ جیسا کہ سورہ بقرہ کے سیاق سے ظاہر ہوتا ہے۔ قُلْنَا الْهَبِطُلُوا مِنْهَا جَمِیْعًا فَامِمَ اللهٰ کُلُم مَّنِی هُدًی اللهٔ اور بعض محقین کے زدیک جو خطاب ہرزمانہ میں ہر قوم کو ہوتا رہا، یہ اس کی حکایت ہے میرے زدیک دورکوع پہلے سے جو مضمون چلا آرہا ہے اس کی ترمیب و تنسیق نود ظاہر کرتی ہے کہ جب آدم و حوا اپنے اصلی مسکن (جنت) سے جمال ان کوآزادی و فراخی کے ساتھ بلا روک وگوک زندگی بسر کرنے کا عکم دیا جا چکا تھا۔ عارضی طور پر محروم کر دیے گئے توان کی مخلصانہ توبہ وانابت پر نظر کرتے ہوئے مناسب معلوم ہوا کہ اس حرمان کی تلافی اور تام اولاد آدم کو اپنی آبائی

میراث واپس دلانے کے لئے کچھ ہدایات کی جائیں۔ چنانچہ ہبوط آدم کا قصہ ختم کرنے کے بعد معل یلبَنِی اَدَمَر قَدُ اَنْزَلْنَا عَلَیْکُمْ لِبَاسًا اللّٰ سے نطاب شروع فرما کر تین چار رکوع تک ان ہی ہدایات کا مسلسل بیان ہوا ہے۔ ان آیات میں کل اولاد آدم کو گویا پیک وقت موردود تسلیم کر کے عام خطاب کیا گیا ہے کہ جنت سے نگلنے کے بعد ہم نے بہتی اباس وطعام کی بگہ تمہارے لئے زمینی اباس وطعام کی تدبیر فرما دی گوجنت کی خوشحالی اور بے فکری بیماں ملیر نہیں تاہم ہر قتم کی راحت و آسائش کے سامان سے منتفع ہونے کا تم کو موقع دیا تاکہ تم بیماں رہ کر اطمینان سے اپنا ممکن اصلی اور آبائی ترکہ واپس لینے کی تدبیر کر سکو۔ پاہنے کہ شیطان لعین کے مگر و فریب سے جثیار رہو۔ کہیں ہمیشہ کے لئے تم کواس میراث سے محروم نہ کر دے بیجائی اور اثم وعدوان سے بچو۔ اخلاص و مجودیت کا راستہ اختیار کرو۔ غدا کی نعتوں سے تمتح کرو مگر جو مدودو قیود مالک تقیقی نے عائد کر دی میں ان سے تجاوز نہ کرو۔ چھر دیکھو ہر قوم اپنی اپنی مدت مو مودہ پوری کر کے کس طرح اپنے محکانہ پر پہنچ جاتی ہے اس اثناء میں اگر غدا کی وقت تم ہی میں سے اپنی بینیم مبعوث فرمائے ہو غدا کی آیات پڑھ کر سائیں جن سے تم کو اپنی میراث کی وقت تم ہی میں سے اپنی بینیم مبعوث فرمائے ہو غدا کی آیات پڑھ کر سائیں جن سے تم کو اپنی اور مدد کرو۔ غدا سے ڈر رجنت ) عاصل کرنے کی ترغیب و تذکیر ہو اور مالک تقیقی کی خوشودی کی رامیں معلوم ہوں، ان کی پیروی اور مدد کرو۔ غدا سے ڈر برے کاموں کو چھوڑو اور اعمال صالح اغتیار کرو۔ تو پھر تمارا استقبل بالکل بے خوف و خطر ہے۔ تم ایسے مقام پر پہنچ جاؤ گر ہے۔ تم ایسے مقام پر پہنچ باؤ گر جمال سے اور امن واطمینان کے موالو گوئی دوسری چیز نمیں ہاں اگر ہماری آبنوں کو جھٹلایا اور بحبر کرکے ان پر عمل کرنے سے کترائے تو مسکن اصلی اور آبائی میراث سے دائمی محرومی اور اہدی عذاب و ہلاکت کے موالح پھر نہ سے گا۔ بہمال ہوگو گا اس آبت سے ختم موسط تاہیں معلوم خلال جاری کا نمیں۔ نموس قلعب براری کا نمیں۔

فَمَنُ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِالْيَةِ أُولَيِكَ يَنَالُهُمْ نَصِيبُهُمُ مَقِنَ الْكُمْ نَصِيبُهُمُ مَقِنَ الْكُتُبُ فَيَالُهُمْ نَصِيبُهُمُ مِنَ الْكِتْبُ حَتَّى إِذَا جَآءَتُهُمُ رُسُلُنَا يَتَوَقَّوْنَهُمُ لَا قَالُوٓ الْيَنَ مَا كُنْتُمْ تَدُعُونَ يَتَوَقَّوْنَهُمُ لَا قَالُوٓ اللهِ قَالُوَ الْمَلُو اللهِ قَالُوَ الْمَلُو اللهِ قَالُو اللهُ قَالُو اللهِ قَالُو اللهُ قَالُو اللهُ قَالُو اللهُ اللهِ قَالُو اللهُ اللهُ اللهِ قَالُو اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ قَالُو اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ قَالُو اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

۳۷۔ پھراس سے زیادہ ظالم کون جو بہتان باندھے اللہ پر جھوٹا یا جھٹلائے اسکے حکموں کو [۳۰] وہ لوگ ہیں کہ ملے گاان کو جوانکا حصہ لکھا ہوا ہے کتاب میں [۳۱] ہاں تک کہ جب پہنچیں ان کے پاس ہمارے بیھجے ہوئے انکی جان لینے کو تو کہیں کیا ہوئے وہ جن کو تم پکارا کرتے جمعے سوا اللہ کے بولیں گے وہ جم سے کھوئے گئے اور اقرار کرلیں گے ایپ اوپر کہ بیشک وہ کا فرتھے [۳۳]

وَقَالَتُ أُولِهُمُ لِأُخَرِّهُمْ فَمَا كَانَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلٍ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا عُلَيْنَا مِنْ فَضْلٍ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ﴿

ا ۱۳۸ فرمائے گا داخل ہو جاؤ ہمراہ اور امتوں کے ہوتم سے پہلے ہو چکی ہیں جن اور آدمیوں میں سے دوزخ کے اندر [۳۳] جب داخل ہوگی ایک امت تو لعنت کرے گی دوسری امت کو [۳۳] یماں تک کہ جب گر چکیں گے اس میں سارے تو کمیں گے انکے پچھلے پہلوں کو اے رب ہمارے ہم کو انہی نے گمراہ کیا سو تو انکو دے دونا عذاب آگ کا فرمائے گا کہ دونوں کو دو گئا ہے لیکن تم نہیں جانے [۳۵]

۳۹۔ اور کمیں گے ان کے پیلے پچھلوں کو لیں کچھ نہ ہوئی تم کو ہم پر بڑائی اب چکھو عذاب بسبب اپنی کھائی کے [۲۹]

۰٫۰۔ ہبوط آدم علیہ السلام: یعنی ان سچے پینمبروں کی تصدیق کرنا ضروری ہے جو واقعی خدا کی آیات سناتے ہیں باقی جو شخص پینمبری کا جھوٹا دعویٰ کر کے اور جھوٹی آیات بنا کر خدا پر افتراء کرے یا کسی سچے پینمبر کو اور اس کی لائی ہوئی آیات کو جھٹلائے ان دونوں سے زیادہ ظالم کوئی نہیں۔

الا۔ یعنی دنیا میں عمر ورزق وغیرہ جتنا مقدر ہے یا یمال کی ذلت ورسوائی جوان کے لئے لکھی ہے وہ پہنچے گی۔ پھر مرتے وقت اور مرنے کے بعد جو گت ہے گی اس کا ذکر آگے آتا ہے اور اگر نصیت بُھُم مِینَ الْکِتٰبِ سے دنیا کا نہیں عذاب آخروی کا حصہ مراد لیا جائے تو حیظی اِذَا جَآءَتُھُم سے اس پر تنبیہ ہوگی کہ اس عذاب کے مبادی کا سلسلہ اسی دنیوی زندگی کے آخری لمحات سے شروع ہوجاتا ہے۔

۸۲ یعنی جب فرشتے نہایت سختی سے ان کی روح قبض کر کے برے مال سے لے جاتے ہیں توان سے کہتے ہیں کہ خدا کے

سواجن کوتم پکاراکرتے تھے وہ کماں گئے جواب تمہارے کام نہیں آتے، انہیں بلاؤناکہ اس مصیبت سے تمہیں چھڑائیں۔ اس وقت کفار کو اقرار کرنا پڑتا ہے کہ ہم سخت غلطی میں پڑے تھے کہ ایسی چیزوں کو معبود و مستعان بنایا جواس کے مستحق نہ تھے۔ آج ہماری اس مصیبت میں ان کا کہیں پھ نہیں لیکن یہ ناوقت کا اقرار و ندامت کیا نفع دے سکتا ہے۔ حکم ہوگا الحظُوّا فِی الْحَدُو اللّٰ اللّٰ باقی بعض مواضع میں جو وارد ہوا ہے کہ وہ اپنے کفر وشرک سے انکار کریں گے، اس آیت کے منافی نہیں۔ کیونکہ قیامت میں مواقف اور احوال مختلف ہونگے اور جا عتیں بھی بے شمار ہوں گی۔ کہیں ایک موقف یا ایک جاعت کا ذکر ہے کہیں دوسری کا۔

۲۳ یعنی آگے چیچے سب کفار کو دوزخ ہی میں داخل ہونا ہے۔

اپنی کرتوت کا مزہ چکھنا ہے۔

۲۷ دوزخ میں امتوں کی ایک دوسرے پر لعنت: یعنی اس مصیبت میں باہم ہمدردی توکیا ہوتی، دوزخی ایک دوسرے پر لعن طعن کریں گے۔ شاید اتباع اپنے سرداروں سے کہیں کہ تم پر خدا کی لعنت ہو تم اپنے ساتھ ہمیں بھی لے ڈو بے اور سردار اتباع سے کہیں کہ ملونو! اگر ہم گڑھ میں گر پڑے تھے تو تم کیوں اندھے بن گئے۔ وغیرذلک۔

۲۵۔ یعنی ایک حاب سے پہلوں کا گناہ دگناکہ نود گمراہ ہوئے اور دوسرے آنے والوں کے لئے راہ ڈالی۔ اور ایک طرح پچھلوں کو دگناکہ نود بہلے اور پہلوں کا عال دیکھ سن کر عبرت عاصل نہ کی۔ یا پونکہ ہر دوزخی کا عذاب اپنے اپنے درجہ کے موافق وقا قوقا کو دگناکہ نود بہلے اور پہلوں کا عذاب دگنا ہوتا چلا جائے گا۔ ابھی آغاز تعذیب میں تمہیں انجام کی خبر نہیں یعنی پہلوں کا عذاب دگنا ہوتا چلا جائے گا۔ ابھی آغاز تعذیب میں تمہیں انجام کی خبر نہیں یعنی پہلوں کا عذاب دگنا ہوتا چلا جائے گا۔ ابھی آغاز تعذیب میں تمہیں انجام کی خبر نہیں یعنی پہلوں کا عذاب دونوں مراد لئے جائیں۔ لیکن ابن کثیر کے نزدیک اس آیت میں پچھلوں کو مطلع کیا گیا ہے کہ بیٹک ہم نے پہلوں میں سے ہر دونوں مراد لئے جائیں۔ لیکن ابن کثیر کے نزدیک اس آیت میں پچھلوں کو مطلع کیا گیا ہے کہ بیٹک ہم نے پہلوں میں سے ہر ایک کے لئے اس کے درجہ کے موافق دگنا ہی عذاب رکھا ہے جبیا کہ دوسری جگہ خبر دی ہے الَّذِیْنَ کَفُرُ وَ ا وَ صَدُّو اَعَنَ سَبِیْلِ اللهِ زِدُنْهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ (نحل۔ رکوعا) وَ مِنْ اَوْزَارِ الَّذِیْنَ یُضِلُوْنَهُمْ بِعَیْرِ عِلْمِ (نحل۔ کوعا) وَ مِنْ اَوْزَارِ الَّذِیْنَ یُضِلُوْنَهُمْ بِعَیْرِ عِلْمِ (نحل۔ کوعا) کی درخواست کر کے تمہیں کیا مل گیا؟ کیا تمہارے عذاب میں کچھ تخفیف ہو گئی؟ نہیں تم کو بھی ہاری سزا میں اضافہ کی درخواست کر کے تمہیں کیا مل گیا؟ کیا تمہارے عذاب میں کچھ تخفیف ہو گئی؟ نہیں تم کو بھی

۱۹۰۰ بیشک بہنوں نے جھٹلایا ہماری آیتوں کو اور ان کے مقابلہ میں سیحبر کیا نہ کھولے جائیں گے انکے لئے دروازے آسمان کے [۱۳] اور نہ داخل ہوں گے بنت میں میمال تک کہ گھس جائے اونٹ سوئی کے بنت میں میمال تک کہ گھس جائے اونٹ سوئی کے ناکے میں [۲۸] اور ہم یوں بدلا دیتے ہیں گہنگاروں کو اسطے دوزخ کا بچھونا ہے اور اوپر سے اور ھنا [۴۹] اور ہم یوں بدلا دیتے ہیں ظالموں کو اور ھنا [۴۹] اور ہم یوں بدلا دیتے ہیں ظالموں کو

۲۴۔ اور جو ایان لائے اور کیں نیکیاں ہم بوجھ نہیں رکھتے کسی پر مگر اس کی طاقت کے موافق وہی مبیں جنت میں رہنے والے وہ اسی میں ہمیشہ رمیں گے [۵۰]

إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْتِنَا وَاسْتَكُمْرُوا عَنْهَا لَا تُفَتَّحُ لَهُمْ اَبُوابُ السَّمَاءِ وَلَا يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ وَكَذَٰلِكَ نَجْزِى الْمُجْرِمِينَ ﴿ الْخِيَاطِ وَكَذَٰلِكَ نَجْزِى الْمُجْرِمِينَ ﴿ لَهُمْ مِّنْ جَهَنَّمَ مِهَادُ وَمِنْ فَوْقِهِمْ غَوَاشٍ لَا لَهُمْ مِّنْ جَهَنَّمَ مِهَادُ وَمِنْ فَوْقِهِمْ غَوَاشٍ لَا لَهُمْ مِنْ خَوْقِهِمْ غَوَاشٍ وَكَذَٰلِكَ نَجْزِى الظّلِمِينَ ﴿ وَعَمِلُوا الصَّلِحُتِ لَا فَكَلِّكُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۖ أُولِلِكَ اصْحَبُ لَا فَكَلِكُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۖ أُولِلِكَ اصْحَبُ لَا فَيْ فَلَالِكَ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۖ الْوَلَلِكَ اَصْحَبُ لَكُ

الُجَنَّةِ \* هُمُ فِيهَا خُلِدُونَ ﴿

ہم۔ کفار کی ارواح: یعنی نہ زندگی میں ان کے اعال کے لئے آسمانی قبول ورفعت عاصل ہے۔ نہ موت کے بعد ان کی ارواح کو آسمان پر پڑھنے کی اجازت ہے۔ حدیث صحیح میں ہے کہ ""بعد موت کا فرکی روح کو آسمان کی جانب سے سجین کی طرف دھکے دیے جاتے ہیں اور مومن کی روح ساتویں آسماں تک صعود کرتی ہے " مفصل اتوال کتب اعادیث میں ملاحظہ کرو۔ ۸۸۔ کفار جنت میں داخل نہیں ہوسکتے: یہ تعلیق بالمحال کے طور پر فرمایا۔ ہر زبان کے محاورات میں ایسی امثال موجود ہیں جن میں کسی چیز کے محال ہونے کو دوسری محال چیز پر معلق کر کے ظاہر کرتے میں ۔ یعنی جس طرح یہ نامکن ہے کہ اونٹ اپنی اسی میں کسی چیز کے محال ہونے کو دوسری محال چیز پر معلق کر کے ظاہر کرتے میں ۔ یعنی جس طرح یہ نامکن ہے کہ اونٹ اپنی اسی کلانی اور جمامت پر رہے اور موئی کا ناکہ ایسا ہی تنگ اور چھوٹا ہو۔ اس کے باوجود اونٹ موئی کے ناکے میں داخل ہو جائے ۔ اسی طرح ان مکذبین و مستحبرین کا بہت میں داخل ہونا محال ہے کیونکہ حق تعالیٰ جہنم میں ان کے "خامور" کی خبر دے چکا ہو نام اور اخبار کے خلاف کیے وقوع میں آسکتا ہے۔" ہے اور علم الہی میں یہ ہی سزاان کے لئے شمر چکی ہے۔ پھر خدا کے علم اور اخبار کے خلاف کیے وقوع میں آسکتا ہے۔"

٥٠ - آخرت میں مومنین کا عال: لَا نُحکِلِفُ نَفْسًا إلَّا وُ سَعَهَا جله معترضه ہے جس سے درمیان میں متنبہ فرما دیا کہ ایمان
 وعل صالح جس پر اتنا عظیم الثان صله مرحمت ہوتا ہے کوئی ایسی مشکل چیز نہیں جو انسان کی طاقت سے باہر ہو، یا یہ مطلب
 ہے کہ ہرآدمی سے عمل صالح اسی قدر مطلوب ہے جتنا اس کی مقدرت اور طاقت میں ہو، اس سے زائد کا مطالبہ نہیں کیا جا
 رہا۔

میں اور نکال لیں گے ہم ہو کچھ ان کے دلوں میں خفگی تھی [۵] ہمتی ہول گی ان کے نیچے نہریں اور وہ کہیں گے شکر اللہ کا جس نے ہم کو یماں تک پہنچا دیا اور ہم نہ تھے راہ پانے والے اگر نہ ہدایت کرتا ہم کو اللہ بیشک لائے تھے رسول ہمارے رب کے پھی بات بیشک لائے تھے رسول ہمارے رب کے پھی بات اور آواز آئے گی کہ یہ جنت ہے وارث ہوئے تم اس کے بدلے میں اپنے اعال کے [۵۲]

۲۲۷۔ اور پکاریں گے جنت والے دوزخ والوں کو کہ ہم نے پایا جو ہم سے وعدہ کیا تھا ہمارے رب نے سچا سو تم نے بھی پایا اپنے رب کے وعدہ کو سچا وہ کہیں گے کہ ہاں پھر پکارے گا ایک پکارنے والا انکے پنچ میں کہ لعنت ہے اللہ کی ان ظالموں پر

وَ نَرَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلِّ تَجْرِیُ مِنْ تَحْتِهِمُ الْانْهُرُ وَ قَالُوا الْحَمْدُ لِلهِ النَّهِ وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِی الَّذِی هَدَنَا لِهٰذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِی الَّذِی هَدَنَا الله وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِی لَوُلا اَنْ هَدَنَا الله وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِی لَوُلا اَنْ هَدُنَا الله وَنُودُوا اَنْ تِلْكُمُ الْجَنَّةُ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ وَنُودُوا اَنْ تِلْكُمُ الْجَنَّةُ اَوْرِثْتُمُ وَهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ هَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًا فَهَلُ وَجَدُنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًا فَهَلُ وَجَدُتُمْ مُؤَذِق مَا وَعَدَنَا رَبّنَا حَقًا فَهَلُ وَجَدُتُمْ مَقًا فَهَلُ وَجَدُتُمْ مَقًا فَهَلُ وَجَدُتُمْ مُؤَذِق مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًا فَهَلُ وَجَدُتُمُ مَقًا فَهَلُ وَجَدُتُمْ مُؤَذِق مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًا فَهَلُ وَجَدُتُمْ مَقًا فَهَلُ وَجَدُتُمْ مَقًا فَهَلُ وَجَدُتُمْ مُؤَوّ فَيْ الظّلِمِينَ فَي الطّلِمِينَ فَي الطّلِمِينَ فَي اللّهِ عَلَى الظّلِمِينَ فَي اللّهُ عَلَى الظّلِمِينَ فَي اللّهُ عَلَى الظّلِمِينَ فَي الطّلِمِينَ فَي اللّهُ عَلَى الظّلِمِينَ فَي الْظُلِمِينَ فَي اللّهُ عَلَى الظّلِمِينَ فَي الْعَلْمِينَ الْعَلْمُ الْعُلْمِينَ الْعَلْمُ الْعُلْمِينَ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِينَ الْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِينَ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعُلُولُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعُلُمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعُلْمُ الْعُل

اللہ نز عنا ما فِی صُدُورِ هِم مِن غِلِ سے مرادیا تو یہ ہے کہ باہم جنتیوں میں نعائے جنت کے متعلق کسی طرح کا رشک وحدیہ ہوگا ہرایک اپنے کو اور دوسرے بھائی کوجس مقام میں ہے دیکھ کر نوش ہوگا۔ بخلاف دوز نیوں کے کہ وہ مصیبت کے وقت ایک دوسرے کولعن وطعن کریں گے جیسا کہ پہلے گذرا۔ اوریا یہ مراد ہے کہ صالحین کے درمیان جو دنیا میں کسی بات پر نقلی ہو جاتی ہے اور ایک دوسرے کی طرف سے انقباض پیش آتا ہے وہ سب جنت میں داخل ہونے سے پیشتر دلوں سے

نکال دیا جائے گا۔ وہاں سب ایک دوسرے سے سلیم الصدور ہوں گے۔ حضرت علی کرم اللہ وجہ نے فرمایا "" مجے امید ہے کہ میں اور عثمان، طلحہ، زبیر رضی اللہ عنهم انہی لوگوں میں سے ہوں گے "" مترجم محقق قدس اللہ روحہ نے اسی دوسرے معنی کے اعتبار سے ترجمہ کیا ہے۔

27۔ یعنی خداکی توفیق و دستگیری اور رسولوں کی پھی رہنائی سے اس اعلیٰ مقام پر پہنچنا نصیب ہوا ور نہ ہم کماں اور یہ مرتبہ کماں۔

28۔ جنت کے وارث مومنین ہیں: یہ آواز دینے والا غداکی طرف سے کوئی فرشتہ ہو گا۔ یعنی آج ساری علی جدوجہ شرکا نے لگ گئی اور تم نے کوشش کر کے غدا کے فضل سے اپنے باپ آدم کی میراث ہمیشہ کے لئے عاصل کرلی۔ عدیث میں ہے کہ "کسی شخص کا عمل ہر گزاس کو جنت میں داخل نہیں کرے گا"۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ عمل دنول جنت کا تقیقی سبب نہیں کرے گا"۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ عمل دنول جنت کا تقیقی سبب نہیں۔ فقط ظاہری سبب ہے۔ دنول جنت کا تقیقی سبب غداکی رحمت کا ملہ ہے جیسا کہ اسی عدیث میں "الا ان پتقدنی اللہ برحمہ" کے الفاظ سے ظاہر ہوتا ہے ہاں بندہ پر رحمت المیہ کا نزول اسی قدر ہوتا ہے جس قدر عمل کی روح اس میں موبود ہو۔ متر ہم نبانی فرمایا کرتے تھے کہ گاڑی تو رحمت المیہ کے زور سے چلتی ہے۔ عمل وہ جھنڈی ہے جس کے اشارہ پر چلاتے اور روکتے ہیں۔

الَّذِيْنَ يَصُدُّوْنَ عَنُ سَبِيْلِ اللهِ وَيَبْغُوْنَهَا عِوَجًا وَيَبْغُوْنَهَا عِوَجًا وَهُمْ بِالْأَخِرَةِ كُفِرُوْنَ ﴿

وَبَيْنَهُمَا حِجَابُ وَعَلَى الْأَعْرَافِ رِجَالُ وَبَيْنَهُمَا حِجَابُ وَعَلَى الْأَعْرَافِ رِجَالُ يَعْرِفُونَ كُلًّا بِسِيْمُهُمُ وَ نَادَوُا اَصْحٰبَ الْجَنَّةِ اَنْ سَلَمُ عَلَيْكُمُ " لَمْ يَدُخُلُوْهَا وَ الْجَنَّةِ اَنْ سَلَمُ عَلَيْكُمُ " لَمْ يَدُخُلُوْهَا وَ

هُمْ يَظْمَعُونَ 🖺

۳۵۔ جو روکتے تھے اللہ کی راہ سے اور ڈھونڈتے تھے اس میں کجی اور وہ آخرت سے منکر تھے [۵۲]

۱۹۷۱۔ اور دونوں کے بیچ میں ہوگی ایک دیوار [۵۵] اور اعراف کے اوپر مرد ہوں گے کہ پہچان لیں گے ہر ایک کو اس کی نشانی سے اور وہ بیکاریں گے جنت والوں کو کہ سلامتی ہے تم پر وہ ابھی جنت میں داخل نہیں ہوئے اور وہ امیدوار میں [۵۱]

مه۔ اہل جنت اور اہل دوزخ کا مکالمہ: ان آیات میں ان مخاطبات و مکالمات کا ذکر ہے جو جنتیوں اور دوز نیوں یا ان دونوں اور اصحاب اعراف میں ہوں گے۔ پہلی اور آخری گفتگو جو ""اصحاب الجعة"" اور ""اصحاب النار"" میں اِدھر سے یا اُدھر سے ہوگی۔ صاف ظاہر کرتی ہے کہ یہ مخاطبات بہت یا دوزخ میں داخل ہونے کے بعد کے ہیں۔ اس لئے نظم کلام کا مقتضیٰ یہ ہے کہ اصحاب اعراف کی درمیانی گفتگو کو بھی اس کے بعد ہی مانا جائے۔ بہرعال بنتی بہت میں پہنچ کر اپنے عال پر اظہار مسرت اور دوز نیوں کی تفریع و نکایت کے لئے کہیں گے کہ جو کچھ وعدے جق تعالیٰ نے پینیمبروں کی زبانی ہم سے فرمائے تھے کہ ایمان لانے والوں کو نعیم دائم ملے گی، ہم توانمیں سچا پارہے ہیں۔ اے اہل جہنم! تم بولوکہ تمہارے کفر و عصیان پر جو دھمکیاں دی گئی تھیں تم نے بھی ان کو سچا پایا؟ ظاہر ہے جواب میں بچر ""نعم " کے اور کیا کہ سکتے ہیں۔ اس وقت خدا کا ایک منادی دونوں کے درمیان کھڑا ہو کر بچارے گا کہ (یوں تو گنگار بہت سے ہیں مگر) خداکی بڑی پھڑکار ان ظالموں پر ہے جو نود گمراہ ہوئے اور کے درمیان کھڑا ہو کر بچارے گا کہ (یوں تو گنگار بہت سے ہیں مگر) خداکی بڑی پھڑکار ان ظالموں پر ہے جو نود گمراہ ہوئے اور تحقے کہ صاف اور سیدھے راستہ کو ٹیرھا ثابت کریں۔

۵۵۔ حجاب کے معنی پردہ اور آڑ کے ہیں۔ یہاں پردہ کی دیوار مراد ہے۔ جس کی تصریح سورہ حدید میں کی گئی ہے "" فضرب بیشم بورلہ باب"" یہ دیوار جنت کی لذتوں کو دوزخ تک اور دوزخ کی کلفتوں کو جنت تک پہنچے سے مانع ہوگی اس کی تفصیلی کیفیت کا ہم کو علم نہیں۔"

الن المحل المواصحاب العراف المحل المعالى ديواركى بلندى يرجومقام ہوگاس كو"اعراف" كية ميں اصحاب اعراف كون لوگ ميں ۽ قرطبى نے اس ميں بارہ قول نقل كے ميں ۔ ہمارے نزديك ان ميں رائح وہ ہى قول ہے جو صفرت عذيفہ، ابن عباس، ابن معود رضى اللہ عنهم عيے عليل القدر صحابہ اور اكثر سلف و خلف ہے منقول ہے ۔ يعنى وزن اعال كے بعد جن كے حنات معادى ہوں گے وہ جنتى ميں اور جن كے سئيات غالب ہوئے وہ دوزخى ۔ اور جن كے حنات و سئيات بالكل مماوى ہوں گو وہ اصحاب اعراف جنت ميں چلے جائيں گے يہ و ليے بھى ظاہر وہ اصحاب اعراف بنت ميں داخل ہوں گے يہ وليے بھى ظاہر ہو كے حنات اور سئيات برابر ميں وہ ان ہے ميلے داخل ہوئے چاہئيں ۔ گويا اصحاب اعراف كو اصحاب الميان كى ايك كمزور قسم كے حنات اور سئيات برابر ميں وہ ان سے ميلے داخل ہونے چاہئيں ۔ گويا اصحاب اعراف كو اصحاب الميان كى ايك كمزور قسم سے جو اپنى اولوالعزميوں كى بدولت عام سمجھنا چاہئے جن طرح "سابقين مقربين" فى المحقيقت اصحاب عين كى ايك اليي قسم ہے جو اپنى اولوالعزميوں كى بدولت عام اصحاب عين سے آگے نكل گئے ميں اس كے بالمقابل اصحاب اعراف گرى ہوئى قسم ہے جو اپنى اولوالعزميوں كى وجہ سے اصحاب عين سے آگے نكل گئے ميں اس كے بالمقابل اصحاب اعراف گرى ہوئى قسم ہے جو اپنى اولوالعزميوں كى وجہ سے علم اصحاب عين سے آگے نكل گئے ميں اس كے بالمقابل اصحاب اعراف گرى ہوئى قسم ہے جو اپنے اعال كى كثافت كى وجہ سے عام اصحاب عين سے كھے بين سے دونوں طبقے كے درميان ميں ہوئى قسم ہونے كی وجہ سے دونوں طبقے كے عام اصحاب عين سے كھے بين سے دونوں طبقے كے عام اصحاب عين سے كھے بين سے دونوں طبقے كے عام اصحاب عين سے كھے بين سے دونوں طبقے كے عام اصحاب عين سے كھے بين سے دونوں طبقے كے عام اصحاب عين سے كھے بين سے دونوں طبقے كے عام اصحاب عين سے كھے بين سے دونوں طبقے كے عام اصحاب عين سے كھے مورد سے دونوں طبقے كے عام اصحاب عين سے دونوں طبقے كے درميان ميں ہوئى كى وجہ سے دونوں طبقے كے عام اصحاب عين سے كھے مورد سے دونوں طبقے كے عام اصحاب عين سے دونوں طبقے كے عاصوب عام اصحاب عين سے دونوں طبقے كے مورد سے دونوں طبقے كے عاصوب عام اصحاب عين سے دونوں طبقے كے عاصوب عام اسے دونوں طبقے كے عاصوب عام اسے دونوں طبقے كے عاصوب عام اسے دونوں عام اسے دونوں طبقے كے دونوں طبقے كے دونوں طبقے كے دونوں طبقے كے دونوں سے دونوں طبقہ كے دونوں سے دونوں طبقہ كے دونوں سے دون

لوگوں کوان کی مخضوص نشانیوں سے پہچانتے ہوں گے جنتیوں کوان کے سفیداور نورانی چروں سے اور دوزنیوں کوان کی روسیاہی اور بدرونقی سے یہ ہمرعال جنت والوں کو دیکھ کر سلام کریں گے جو بطور مبارکباد ہو گا اور پونکہ خود ابھی جنت میں داغل نہیں ہو سکے اس کی طمع اور آرزوکریں گے جوآخر کار پوری کر دی جائے گی۔

44.

وَ إِذَا صُرِفَتُ اَبُصَارُهُمُ تِلُقَاءَ اَصُحٰبِ النَّارِ لَ قَالُوا رَبَّنَا لَا تَجُعَلْنَا مَعَ الْقَوْمِ النَّارِ لَا قَالُوا رَبَّنَا لَا تَجُعَلْنَا مَعَ الْقَوْمِ 

الظّلِمِينَ ﴿

وَنَاذَى اَصْحٰبُ الْاَعْرَافِ رِجَالًا يَّعْرِفُونَهُمْ بِسِيْمُهُمْ قَالُوا مَا اَغْنَى عَنْكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ ﴿

اَهْ وُلَا ءِ الَّذِيْنَ اَقْسَمْتُمْ لَا يَنَالُهُمُ اللهُ يِرَحُمَةٍ اللهُ عِلَيْكُمْ اللهُ بِرَحْمَةٍ الْدُخُلُوا الْجَنَّةَ لَا خَوْفُ عَلَيْكُمْ وَلَا اَنْتُمْ تَحْزَنُوْنَ ﴿

ہم۔ اور جب پھرے گی ان کی نگاہ دوزخ والوں کی طرف تو کمیں گے اے رب ہمارے مت کر ہم کو گننگار لوگوں کے ساتھ [۵۰]

۳۸۔ اور پکاریں گے اعراف والے ان لوگوں کو کہ انکو پنچانے میں انکی نشانی سے [۵۸] کمیں گے نہ کام آئی تمہارے جاعت تمہاری اور جو تم تکبر کیا کرتے تھے[۵۹]

۳۹۔ اب یہ وہی ہیں کہ تم قسم کھایا کرتے تھے کہ نہ پہنچے گی ان کو اللہ کی رحمت چلیے جاؤ جنت میں نہ ڈر سپنچے گی ان کو اللہ کی رحمت چلیے جاؤ جنت میں نہ ڈر ہے تم پر اور نہ تم خمگین ہوگے [۲۰]

۵۷۔ جنت و دوزخ کے درمیان ہونے کی وجہ سےان لوگوں کی حالت خوف و رجاء کے بیج میں ہوگی ادھر دیکھیں گے توامید کریں گے اور ادھر نظر پڑے گی تو غدا سے ڈر کر پناہ مانگیں گے کہ ہم کوان دوز خیوں کے زمرہ میں شامل نہ کیجئے۔

<mark>۵۸۔</mark> یعنی علاوہ دوزخ میں معذب ہونے کے ان کے چہروں سے دوزخی ہونے کی علامات ہویدا ہوں گی۔ یا یہ مطلب ہے کہ وہ ایسے لوگ ہوں گے جن کواصحاب اعراف نے دنیا میں دیکھا ہو گا۔ اس لئے وہاں صورت دیکھ کر پہچان لیں گے۔

۵۹ \_ یعنی اس مصیبت کے وقت تمہاری وہ جاعتیں اور جھتے کہاں گئے اور دنیا میں جو بڑھ کر شیخیاں مارتے تھے، وہ اب کیا ۔

ہوئیں۔

۲۰۔ یہ اہل جنت کی طرف اشارہ کر کے دوزنیوں سے کہیں گے کہ وہ ٹوٹے پھوٹے مساکین اور ضعیف الحال جن کو تم حقیر سمجھ کر کا کہا ہے۔ یہ اہل جنت کی طرف اشارہ کر کے دوزنیوں سے کہیں گے کہ وہ ٹوٹے پھوٹے مین الله عَلَیْهِمْ مِنْ بَیْنِنَا۔ ان کو تو آج کہا کہا کہ دیا گیا کہ اُڈ خُلُو اللَّهَ عَلَیْهُ لَا خَوْفُ عَلَیْکُمْ اللّٰ (علیہ جاؤ جنت میں بے خوف و خط) عالانکہ تم اس عذاب میں مبتلا ہو۔

وَنَاذَى اَصْحٰبُ النَّارِ اَصْحٰبَ الْجَنَّةِ اَنْ اَفِيْضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ اَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ الْفَيْضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ اَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَرَّمَهُمَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَرَّمَهُمَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَرَامُهُمَا عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى

الَّذِيْنَ اتَّخَذُوا دِيْنَهُمْ لَهُوًا وَّ لَعِبًا وَّ عَرَّتُهُمُ النَّوْمَ نَنْسَهُمُ عَرَّتُهُمُ الْحَلُوةُ الدُّنْيَا فَالْيَوْمَ نَنْسَهُمُ عَرَّتُهُمُ الْحَلُوةُ الدُّنْيَا فَالْيَوْمَ نَنْسَهُمُ كَمَا نَسُوا لِقَاءَ يَوْمِهِمُ هٰذَا لَا وَمَا كَانُوا كَمَا نَسُوا لِقَاءَ يَوْمِهِمُ هٰذَا لَا وَمَا كَانُوا بِالْتِنَا يَجْحَدُونَ عَ

وَلَقَدُ جِئْنُهُمُ بِكِتْبٍ فَصَّلْنُهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُتُؤْمِنُونَ ﴿

۵۰۔ اور رکاریں گے دوزخ والے جنت والوں کو کہ بہاؤ ہم پر تھوڑا سا پانی یا کچھاس میں سے جوروزی تم کو دی اللہ نے ان دونوں کو روک دیا ہے کافروں سے

ا۵۔ جنوں نے ٹھمرایا اپنا دین تاشا اور کھیل اور دھوکے میں ڈالا ان کو دنیا کی زندگی نے سوآج ہم انکو بھلا دیں گے جیسا انہوں نے بھلا دیا اس دن کے ملنے کو اور جیسا کہ وہ ہماری آیتوں سے منکر تھے [۱۳]

۵۲۔ اور ہم نے ان لوگوں کے پاس پہنچا دی ہے۔ کتاب جس کو مفصل بیان کیا ہے ہم نے خبرداری سے راہ دکھانے والی اور رحمت ہے ایمان والوں کے لئے [۱۲]

19۔ اہل دوزخ کی اہل جنت سے فریاد: دوزخی بدتواس اور مضطرب ہوکر اہل جنت کے سامنے دست سوال دراز کریں گے کہ ہم بعلے جاتے ہیں، تھوڑا سا پانی ہم پر بہاؤیا ہو نعمتیں تم کو خدا نے دے رکھی ہیں کچھ ان سے ہمیں بھی فائدہ پہنچاؤ ہواب ملے گاکہ کافروں کے لئے ان چیزوں کی بندش ہے۔ یہ کافروہ ہی تو ہیں جو دین کو کھیل تاشہ بناتے تھے اور دنیا کے تنعم پر پھولے ہوئے تھے۔ سوجیسا ان کو دنیا کے مزوں میں پڑکر کبھی آخرت کا خیال نہیں آیا آج ہم بھی ان کا کچھ خیال نہ کریں گے اور جس

طرح انہوں نے ہماری آیتوں کا انکار کیا تھا آج ہم بھی ان کی در نواست منظور کرنے سے انکار کرتے ہیں۔

۶۲۔ آخرت میں کفار کا پچھتاوا: قرآن جیسی کتاب کی موجودگی میں جس میں تمام ضروریات کی عالمانہ تفصیل موجود ہے اور ہربات کو پوری آگاہی سے کھول کو بیان کر دیا گیا ہے چنانچہ ایان والے اس سے خوب منتفع ہورہے ہیں، غضب ہے کہ ان متکبر معاندوں نے کچھ بھی اپنے انجام پر غور نہ کیا۔ پھر اب پچھتانے سے کیا عاصل۔

727

هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيْلَةً ﴿ يَوْمَ يَأْتِي تَاْوِيُلُهُ يَقُولُ الَّذِيْنَ نَسُوْهُ مِنْ قَبُلُ قَدُ جَا ءَتُ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقُّ فَهَلُ لَّنَا مِنُ شُفَعَآءَ فَيَشُفَعُوا لَنَآ أَوۡ نُرَدُّ فَنَعۡمَلَ غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ ﴿ قَدْ خَسِرُوٓ ا اَنْفُسَهُمْ عَلَيْ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَّا كَانُوْا يَفْتَرُوْنَ ﴿

۵۳۔ کیا اب اسی کے منتظر میں کہ اس کا مضمون ظاہر ہو جائے جس دن ظاہر ہو جائے گا اس کا مضمون کہنے لگیں گے وہ لوگ جواس کو بھول رہے تھے پہلے سے بیشک لائے تھے ہمارے رب کے رسول پنجی بات سواب کوئی ہماری سفارش والے میں تو ہماری سفارش کریں یا ہم لوٹا دیے جائیں تو ہم عمل کریں غلاف اس کے جو ہم کر رہے تھے بیثک تباہ کیا انہوں نے اپنے آپ کو اور گم ہو جائے گا ان سے جو وہ افترا کیا کرتے تھے [۱۳]

> إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمُوتِ وَالْاَرْضَ فِي سِتَّةِ اَيَّامِ ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ " يُغُشِى الَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيْثًا لَا قَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ وَالنُّجُوْمَ مُسَخَّرْتٍ بِأَمْرِهِ ۗ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَ الْأَمْرُ ۗ تَكْرُكَ اللهُ رَبُّ الْعُلَمِينَ عَ

۵۴۔ بیشک تہارا رب اللہ ہے جس نے پیدا کئے آسمان اور زمین <sup>[۱۴]</sup> چھ دن میں <sup>[۱۵]</sup> پھر قرار پکڑا عرش پر [17] اوڑھاتا ہے رات پر دن کہ وہ اسکے پیچے لگا آتا ہے دوڑتا ہوا اور پیدا کئے سورج اور چاند اور تارے [14] تا بعدار اپنے حکم کے [1۸] من لواسی کا کام ہے پیدا کرنا اور حکم فرمانا بڑی برکت والا ہے اللہ جو رب ہے سارے جمان کا [۱۹]

۶۳۔ کتاب اللہ میں جو دھمکیاں عذاب کی دی گئی میں کیا یہ اس کے منتظر میں کہ جب ان دھمکیوں کا مضمون (مصداق) سامنے

آ جائے تب ہی کو قبول کریں۔ عالانکہ وہ مضمون جب سامنے آ جائے گا یعنی عذاب الهی میں گرفتار ہوں گے تواس وقت کا قبول کرنا کچھ کام نہ دے گا اس وقت تو سفارشیوں کی تلاش ہوگی جو غدا کی سزا سفارش کر کے معاف کرا دیں اور چونکہ ایسا سفارشی کا فروں کوکوئی نہ ملے گا تو یہ تمناکریں گے کہ ہم کو دوبارہ دنیا میں بھیج کر امتحان کر لیا جائے کہ اس مرتبہ اپنے جرائم کے خلاف ہم کلیسی نیکی اور چر ہیزگاری کے کام کرتے ہیں۔ لیکن اب اس تمنا سے کیا عاصل جبکہ پہلے خود اپنے ہاتھوں اپنے کو برباد کر چکے اور جو جھوٹے خیالات یکار کھے تھے وہ سب رفو چکر ہوگئے۔

۱۹۲ زمین و آسمان کی تخلیق چے دن میں: گذشتہ آیت میں معاد کا ذکر تھا اس رکوع میں مبدا کی معرفت کرائی گئی ہے۔ وہاں قد کہ جَا ءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ سے بتلایا گیا تھا کہ جو لوگ دنیا میں انبیاء و رسل سے منحرف رہتے تھے ان کو بھی قیامت کے دن پیغمبروں کی سچائی کی ناچار تصدیق کرنی پڑے گی۔ یمال نہایت لطیف پیرایہ میں غدا کی عکومت یاد دلانے اور انبیاء و رسل کی ضرورت کی طرف اشارہ کرنے کے بعد بعض مشہور پیغمبروں کے انوال و واقعات کا تذکرہ کیا جا رہا ہے کہ انکی تصدیق یا تکذیب کرنے والوں کا آخرت سے پہلے دنیا ہی میں کیا انجام ہواگویا یہ رکوع آنے والے کئی رکوعات کی تمہیر ہے۔

10 - ایعنی ات وقت میں جو چے دن کے برابر تھا پیدا کیا کیونکہ یہ متعارف دن اور رات تو آفتاب کے طلوع و غروب سے وابستہ بیں جب اس وقت آفتاب ہی پیدا نہ جوا تھا تو دن رات کہاں سے ہوتا۔ یا یہ کہا جائے کہ عالم شادت کے دن رات مراد نہیں، عالم غیب کے دن رات مراد بیں۔ جیسے کسی عارف نے فرمایا ہے غیب را ابرے وآبے دیگر است۔ آسمان و آفتا بے دیگر است۔ پہلی صورت میں پھر علماء کا افتلاف ہے کہ یماں چے دن سے ہمارے چے دن کی مقدار مراد ہے۔ یا ہزار برس کا ایک ایک دن جے فرمایا ہے و آبی ہو علماء کا افتلاف ہے کہ یماں چے دن سے ہمارے چے دن کی مقدار مراد ہے۔ یا ہزار برس کا ایک میں مورود یہ ہوا کہ آسمان و زمین دفعہ بنا کر نہیں کھڑے گائی سنڌ مِرها تعمد گوئی میرے نزدیک یہ آخری قول را حج ہمال مقصود یہ ہوا کہ آسمان و زمین دفعہ بنا کر نہیں کھڑے کے گئے۔ شاید اول ان کا مادہ پیدا فرمایا ہو۔ پھر اس کی استعداد کے موافق بتدریج مختلف اثکال وصور میں منتقل کرتے رہے ہوں۔ حتی کہ چے دن (چے ہزار سال) میں وہ نظمیع متعلقا تما مورودہ مرتب شکل میں مورود ہوئے۔ بیسا کہ آج بھی انسان اور کل جوانات و نبات و غیرہ کی تولید و تخلیق کا سلسلہ تدریجی طور پر جاری ہے۔ اور یہ اس کی شان "کن فیکون" کے منافی نہیں۔ کیونکہ "کن فیکون" کا مطلب تو صرف اس قدر ہے کہ خدا جی چرکو و ہود کے مختلف مدارج درجہ میں لانا چاہے اس کا ارادہ نہیں کرتا بلکہ ہرشے کو بدون توسط اساب و علل کے دفعہ مورود کرتا ہے۔

71۔ استویٰ علی العرش کی تفسیر: "خدا تعالیٰ کی صفات وافعال کے متعلق بیہ بات ہمیشہ یاد رکھنی چاہئے کہ نصوص قرآن و حدیث میں جوالفاظ حق تعالیٰ کی صفات کے بیان کرنے کے لئے اختیار کئے جاتے ہیں ۔ ان میں اکثروہ ہیں جن کا مخلوق کی صفات پر بھی استعال ہوا ہے مثلاً خدا کو ""حی"" ""سمیع "" ""بصیر"" "" متکلم ""کہا گیا اور انسان پر بھی یہ الفاظ اطلاق کئے گئے، تو ان دونوں مواقع میں استعال کی حیثیت بالکل جدا گانہ ہے۔ کسی مخلوق کو سمیع وبصیر کہنے کا یہ مطلب ہے کہ اس کے پاس دیکھنے والی آنکھ اور سننے والے کان موجود ہیں۔ اب اس میں دو چیزیں ہوئیں۔ ایک وہ آلہ جبے آنگھ کہتے ہیں اور جو دیکھنے کا مبدا اور ذریعہ بنتا ہے۔ دوسرا اس کا نتیجہ اور غرض و غایت ( دیکھنا ) یعنی وہ خاص علم جو رویت بصری سے حاصل ہوا ۔ مخلوق کو جب ""بصیر"" کہا تو یہ مبداء اور غایت دونوں چیزیں معتبر ہوئیں۔ اور دونوں کی کیفیات ہم نے معلوم کر لیں۔ لیکن یہ ہی لفط جب خدا کی نسبت استعال کیا گیا تو یقینا و مبادی اور کیفیات جمانیہ مراد نہیں ہو سکتیں جو مخلوق کے خواص میں سے ہیں اور جن سے خداوند قدوس قطعا منزہ ہے البتہ یہ اعتقاد رکھنا ہو گاکہ ابصار ( دیکھنے ) کا مبداء اس کی ذات اقدس میں موجود ہے اور اس کا نتیجہ یعنی وہ علم جو رویت بصری سے عاصل ہو سکتا ہے اس کو بدرجہ کال عاصل ہے۔ آگے یہ کہ وہ مبداء کیبا ہے اور دیکھنے کی کیا کیفیت ہے تو بجزاس بات کے کہ اس كا ديكھنا مخلوق كى طرح نهيں ہم اوركياكه سكتے ہيں۔ ليس كمثله شيئ و هو السميع البصير نه صرف سميع و بصیر بلکہ اس کی تمام صفات کوا سی طرح سمجھنا چاہئے کہ صفت باعتبار اپنے اصل مبداء و غایت کے ثابت ہے مگر اس کی کوئی کیفیت بیان نہیں کی جاسکتی اور نہ شرائع ساویہ نے اس کا مکلف بنایا ہے کہ آدمی اس طرح کے ماوراء عقل حقائق میں خوض کر کے پریثان ہو۔ اس کا کچھ صہ خلاصہ ہم سورہ مائدہ میں زیر فائدہ وَ قَالَتِ الْمَيْهُوَّدُ يَدُ اللّهِ مَغْلُوْ لَةٌ بيان كر چكے ہيں۔ اسْتَوٰی عَلَی الْعَرْیشِ کو بھی اسی قاعدہ سے سمجھ لو۔ "عرش "" کے معنی تخت اور بلند مقام کے ہیں۔ ""استواء"" کا ترجمہ اکثر محققین نے ""استقرار و تمکن"" سے کیا ہے (جبے مترجمؓ نے قرار پکڑنے سے تعبیر فرمایا ) گویا یہ لفظ تخت حکومت پر ایسی طرح قابض ہونے کو ظاہر کرتا ہے کہ اس کا کوئی حصہ اور گوشہ حیطہ نفوذ واقتدار سے باہر ینہ رہے اور ینہ قبضہ وتسلط میں کسی قسم کی مزاحمت اور گر برسی پائی جائے۔ سب کام اور انتظام برابر ہو۔ اب دنیا میں بادشاہوں کی تخت نشینی کا ایک مبداء اور ظاہری صورت ہوتی ہے اور ایک حقیقت یا غرض و غایت یعنی ملک پر پورا تسلط و اقتدار اور نفوذ و تصرف کی قدرت عاصل ہونا۔ حق تعالیٰ کے اسْتَوٰی عَلَی الْعَرْشِ میں یہ حقیقت اور غرض و غایت بدرجہ کال موجود ہے یعنی آسمان وزمین (کل علویات و سفلیات ) کو پیدا کرنے کے بعدان پر کامل قبضہ واقتدار اور ہر قیم کے مالکانہ وشہنشاہانہ تصرفات کا حق بے روک ٹوک اس کو عاصل ہے جیسا

کہ دوسری جگہ نُم استوی عَلَی الْعَرْشِ کے بعد یُدَیِّرُ الْاَمْرَ وغیرہ الفاظ اور یہاں یُغْشِی الَّیْلَ النَّهَارَ الْحَ سے اسی مضمون پر متنبہ فرمایا ہے۔ رہا استوی عَلَی الْعَرْشِی کا مبداء اور ظاہری صورت، اس کے متعلق وہ ہی عقیدہ رکھنا علیہ جو ہم ""سمع و بصر" وغیرہ صفات کے متعلق لکھ عِلیے بیں کہ اس کی کوئی الیبی صورت نہیں ہو سکتی جس میں صفات فات عدوث کا ذرا بھی شائبہ ہو۔ پھر کیسی ہے؟ اس کا جواب وہی ہے کہ اے برتر از خیال وقیاس وگان و وہم وزہر چہ گفتہ اند شنیدیم و خواندہ ایم ۔ منزل تمام گشت و بپایاں رسید عمر۔ ماہمچنال در اول وصف تو ماندہ ایم ۔ لیس کمشلہ شیئ و ھو السمیع البصیر

۱۷۔ چاند سورج اور دن رات کی تخلیق: یعنی رات کے اندھیرے کو دن کے اجالے سے یا دن کے اجالے کورات کے اندھیرے سے ڈھانیتا ہے اس طرح کہ ایک دوسرے کا تعاقب کرتا ہواتیزی سے چلا آتا ہے۔ ادھر رات ختم ہوئی ادھر دن آ موجود ہوا، یا دن تام ہواتو فورًا رات آگئی۔ درمیان میں ایک منٹ کا وقفہ بھی نہیں ہوتا۔ شاید اس پر بھی تنبیہ فرما دی کہ اسی طرح کفر و صلالت اور ظلم و عدوان کی شب ذبچور جب عالم پر محیط ہو جاتی ہے اس وقت خدا تعالیٰ ایمان و عرفان کے آفتاب سے ہر چہار طرف روشنی بھیلا دیتا ہے۔ اور جب تک آفتاب عالمتاب کی روشنی نمودار نہ ہو تو نبوت کے چاند تارے رات کی تاریکی میں اجالا اور رہنائی

٨٧ ـ كوئى سيارہ اس كے حكم كے بدون حركت نہيں كر سكتا ـ

79۔ پیداکرنا ""خلق"" ہے اور پیداکرنے کے بعد تکوینی یا تشریعی احکام دینا ہیہ ""امر"" ہے اور دونوں اسی کے قبضہ واختیار میں میں۔ اس طرح وہ ہی ساری خوبیوں اور برکتوں کا سرچشمہ ہوا۔

أُدُعُوا رَبَّكُم تَضَرُّعًا وَّخُفْيَةً لَا يَخُونُ لَا يُحِبُ الْمُعْتَدِينَ ﴿

وَ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ اِصْلَاحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ اللهِ وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ اللهِ قَريْبُ مِنَ الْمُحْسِنِينَ 

قريْبُ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ 

قريْبُ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ 

قريْبُ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ 

ق

۵۵۔ نگارواپنے رب کو گروگرا کر اور چیکے چیکے [۱۰] اس کو خوش نہیں آتے مدسے بڑھنے والے [۱۰]

۵۹۔ اور مت خرابی ڈالوزمین میں اس کی اصلاح کے بعد اور بکارو اس کو ڈر اور توقع سے [۲۰] بیشک اللہ کی رحمت نزدیک ہے نیک کام کرنے والوں سے

۵۷۔ اور وہی ہے کہ چلاتا ہے ہوائیں نوشخبری لانے والی مدینہ سے پہلے یہاں تک کہ جب وہ ہوائیں اٹھا لاتی میں مصاری بادلوں کو تو ہانک دیتے میں ہم اس بادل کوایک شہر مردہ کی طرف مچھر ہم آثارتے ہیں اس بادل سے پانی مچراس سے نکالتے ہیں سب طرح کے پیل اسی طرح ہم نکالیں گے مردوں کو ٹاکہ تم غور

۵۸ ۔ اور جو شہر پاکیزہ ہے اس کا سبزہ نکاتا ہے اس کے رب کے حکم سے اور جو خراب ہے اس میں نہیں نکاتا مگر ناقص یوں پھیر پھیر کر بتلاتے ہیں ہم آیتیں حق ماننے والے لوگوں کو [۲۶]

۵۹۔ بیثک بھیجا ہم نے نوح کواس کی قوم کی طرف پس اس نے کہا اے میری قوم بندگی کرواللہ کی کوئی نہیں تمہارا معبود اس کے سوا میں خوف کرتا ہوں تم پر ایک بڑے دن کے عذاب سے

وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيْحَ بُشُرًّا بَيْنَ يَدَى رَحُمَتِه ﴿ حَتَّى إِذَا اَقَلَّتُ سَحَابًا ثِقَالًا سُقُنْهُ لِبَلَدٍ مَّيِّتٍ فَأَنْزَلْنَا بِهِ الْمَآءَ فَاخْرَجْنَا بِهِ مِنْ كُلِّ النَّمَرٰتِ ﴿ كَذَٰلِكَ نُخْرِجُ الْمَوْتِي لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ عَ وَالْبَلَدُ الطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ ۚ وَ الَّذِي خَبُثَ لَا يَخْرُجُ إِلَّا نَكِدًا ۗ كَذٰلِكَ ﴿ نُصَرِّفُ الْأَيْتِ لِقَوْمِ يَّشُكُرُونَ ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوْحًا إلى قَوْمِهِ فَقَالَ يٰقَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِّنَ اللهِ غَيْرُهُ ۚ النِّيَّ اَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيْمٍ عَ

٠٠ ـ الله کو پکارنے کا طریقہ: جب ""عالم غلق وامر"" کا مالک اور تمام بر کات کا منبع وہ ہی ذات ہے تواپنی دنیوی واخروی حوائج میں اس کو پکارنا چاہئے۔ الحاح واخلاص اور خثوع کے ساتھ بدون ریا کاری کے آہستہ آہستہ اس سے معلوم ہوا کہ دعاء میں اصل اخفاء ہے اور یہی سلف کا معمول تھا۔ بعض مواضع میں جمر و اعلان کسی عارض کی وجہ سے ہوگا۔ جس کی تفصیل روح المعانی

747

۱)۔ یعنی دعاء میں حدادب سے نہ بڑھے ۔ مثلاً جو چیزیں عادتا یا شرعاِ محال ہیں وہ مانگنے لگے یا معاصی اور لغو چیزوں کی طلب کرے یا ایسا سوال کرے جواس کی شان و حیثیت کے مناسب نہیں، یہ سب ""اعتداء فی الدعاء"" میں داخل ہے۔ ۷>۔ پیچھلی آیتوں میں ہر عاجت کے لئے خدا کو پکارنے کا طریقہ بتلایا تھا۔ اس آیت میں مخلوق اور خالق دونوں کے حقوق کی

رعایت سکھلائی یعنی جب دنیا میں معاملات کی سطح درست ہو تو تم اس میں گر بڑی نہ ڈالواور نوف ورجاء کے ساتھ خداکی عبادت میں مشغول رہو۔ نہ اس کی رحمت سے مایوس ہو اور نہ اس کے عذاب سے مامون اور بے فکر ہو کر گناہوں پر دلیر بنو۔ میرے نزدیک یہ ہی راجح ہے کہ یماں وَ ادْعُوهُ الْح میں دعاء سے عبادت مرادلی جائے۔ جیما کہ صلوۃ تہجد کے بارہ میں فرمایا۔ تَتَجَافی جُنُو بُھُمْ عَن الْمَضَاجِعِ یَدْعُونَ دَرَبَّهُمْ خَوْفًا قَ طَمَعًا۔

۲۷۔ کائنات میں حق تعالیٰ کا تصرف: "پچھلی آیات میں ""استواء علی العرش"" کے ساتھ فلکیات (چاند سورج وغیرہ) میں جو خدائی تصرفات میں ان کا بیان تھا، درمیان میں بندوں کو کچھ مناسب مدایات کی گئیں اب سفلیات اور ""کائنات الجو"" کے متعلق اپنے بعض تصرفات کا ذکر فرماتے ہیں تاکہ لوگ معلوم کر لیں کہ آسمان زمین اور ان دونوں کے درمیانی حصہ کی کل عکومت صرف اسی رب العالمین کے قبضہ قدرت میں ہے۔ ہوائیں چلانا، مینہ برسانا، قسم تعم کے پھول، پھل پیدا کرنا۔ ہرزمین کی استعداد کے موافق کھیتی اور سبزہ اگانا، یہ سب اسی کی قدرت کاملہ اور حکمت بالغہ کے نشان ہیں۔ اسی ذیل میں مردوں کا موت کے بعد جی اٹھنا اور قبروں سے نکلنا بھی سمجھا دیا۔ حضرت شاہ صاحبؒ فرماتے مہیں کہ ""ایک تو مردوں کا نکلنا قیامت میں ہے اور ایک دنیا میں یعنی جاہل ادنیٰ لوگوں میں (جہالت و ذلت کی موت سے مرچکے تھے ) عظیم الثان نبی بھیجا اور انہیں علم دیا اور دنیا کا سردار کیا، پھر ستھری استعداد والے کال کو پہنچے اور جن کی استعداد خراب تھی ان کو بھی فائدہ پہنچ رہا ناقص سا "" گویا اس پورے رکوع میں بتلا دیا گیا کہ جب خدا اپنی رحمت و شفقت سے رات کی تاریکی میں ستارے، چاند، سورج سے روشنی کرتا ہے اور خشکی کے وقت زمین کو سرسبزو شاداب کرنے اور انسان و حیوانات کی زندگی کا سامان مہیا فرمانے کے لئے اوپر سے بارش بھیجتا ہے، یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ ایسا مہربان خدا اپنی مخلوق کو جمل و ظلم کی اندھیریوں سے نکالنے کے لئے کوئی چانداور سورج پیدا نہ کرے اور بنی آدم کی روعانی غذا تیار کرنے اور قلوب کی تھیتیوں کو سیراب کرنے کے لئے باران رحمت نازل مذ فرمائے۔ بلاشبہ اس نے ہرزمانہ کی ضرورت اور اپنی حکمت کے موافق پیغمبروں کو بھیجا جن کے منور سینوں سے دنیا میں روحانی روشنی ٹیھیلی اور وحی الهی کی لگانار بارشیں ہوئیں۔ چنانچہ آیندہ کئی رکوع میں ان ہی پیغمبروں کے جھیجنے کا ذکر کیا گیا ہے اور جیسا کہ بارش اور زمین کی مثال میں اشارہ کیا گیا کہ مختلف زمینیں اپنی اپنی استعداد کے موافق بارش کا اثر قبول کرتی ہیں، اسی طرح سمجھ لوکہ انبیاء علیهم السلام جو خیر و برکت لے کر آتے ہیں، اس سے منتفع ہونا بھی حن استعداد پر موقوف ہے۔ جو لوگ ان سے انتفاع نہیں کرتے یا پورا انتفاع نہیں کرتے، انہیں اپنی سوء استعداد پر رونا چاہئے باراں کہ درلطافت طبعش خلاف نبیت ۔ درباغ لالہ روید و در شوبوم خس۔ ٦٠ ـ بولے سردار اس کی قوم کے ہم دیکھتے میں تجھ کو صریح بہ کا ہوا[۴۶]

ا1۔ بولا اے میری قوم میں ہرگز بہ کا نہیں و لیکن میں جھیجا ہوا ہوں جمان کے پرورد گار کا

71۔ پہنچاتا ہوں تم کو پیغام اپنے رب کے اور نصیحت کرتا ہوں تکواور جانتا ہوں اللہ کی طرف سے وہ باتیں جو تم نہیں جانتے [40] قَالَ الْمَلَا مِنْ قَوْمِهَ إِنَّا لَنَرْ عِكَ فِي ضَلْلٍ مُّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكِمِ عَلَيْ ع

قَالَ يَقَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلَلَةٌ وَّلْكِنِي رَسُولُ مَا لَةٌ وَلَكِنِي رَسُولُ مِن رَّبِ الْعُلَمِينَ ﴿

أُبَلِّغُكُمْ رِسْلَتِ رَبِّيْ وَ أَنْصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ اللهِ مَا لَا تَعْلَمُوْنَ ﴿

صفرت نوح علیہ السلام: جب بت پرسی کی وبا پھیل گئی تو جی تعالیٰ نے حضرت نوخ کو بھیجا۔ انہوں نے طوفان سے پہلے اپنی قوم کو ساڑھ نوسو برس تک توحیہ و تقویٰ کی طرف بلایا اور دنیا و آخرت کے عذاب سے ڈرایا۔ مگر لوگوں نے ان کی تصلیل و تجیل کی اور کوئی بات نہ سنی۔ آخر طوفان کے عذاب نے سب کو گھیر لیا۔ اور جیسا کہ نوخ نے دعا کی تھی دَّبِ لَا تَذَرُ عَلَی الْاَرْضِ مِنَ الْکُوْمِ یَنَ دَیّادًا روئے زمین پر کوئی کا فرعذاب الہی سے نہ بچا۔ بتانی نے "دائرۃ المعارف" میں یورپین محققین کے مِنَ الْکُوْمِ یُنَ دَیّادًا روئے زمین پر کوئی کا فرعذاب الہی سے نہ بچا۔ بتانی نے "دائرۃ المعارف" میں یورپین محققین کے

اقوال طوفان اور عموم طوفان سے متعلق نقل کئے میں۔

۵۷۔ یعنی میں تو ذرا بھی نہیں بہ کا۔ ہاں تم بہک رہے ہوکہ خدا کے پیغامبر کو نہیں پہنچائے جو نہایت فصاحت سے خدائی پیغام تم کو پہنچارہا ہے اور تمہاری محلائی چاہتا ہے تم کو عدہ نصیحتیں کرتا ہے اور خدا کے پاس سے وہ علوم و ہدایت لے کر آیا ہے جن سے تم جاہل ہو۔

اَوَعَجِبْتُمُ اَنْ جَآءَكُمْ ذِكُرُ مِّنْ رَّبِكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنْ رَّبِكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنْ رَبِّكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنْ كُمْ لِيُنْذِرَكُمْ وَلِتَتَّقُوا وَلَعَلَّكُمْ تُرْحُمُونَ عَلَىٰ لَيْنَذِرَكُمْ وَلِتَتَّقُوا وَلَعَلَّكُمْ تُرْحُمُونَ عَلَىٰ اللهِ عَمُونَ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ

فَكَذَّبُوهُ فَانُجَينُهُ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ فِي الْفُلُكِ وَ اَغْرَقْنَا الَّذِيْنَ كَذَّبُوا بِالْتِنَا لَا إِنَّهُمُ عَانُوْا قَوْمًا عَمِيْنَ ﴿

وَ إِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُوَدًا ۖ قَالَ يَقَوْمِ اللهِ عَادٍ أَخَاهُمْ مُودًا للهِ عَدُرُهُ ۗ أَفَلَا اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِّنَ اللهِ غَيْرُهُ ۗ أَفَلَا تَتَقُونُ ﴿

قَالَ الْمَلَاُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهَ إِنَّا لَنَظُنُّكَ مِنَ لَنَظُنُّكَ مِنَ لَنَظُنُّكَ مِنَ الْكُذِبِيْنَ 
الْكُذِبِيْنَ 
الْكُذِبِيْنَ 
الْكُذِبِيْنَ

۱۳- کیا تم کو تعجب ہوا کہ آئی تمہارے پاس نصیحت تمہارے رب کی طرف سے ایک مرد کی زبانی ہو تم ہی میں سے ہے تاکہ وہ تم کو ڈرائے اور تاکہ تم بچواور تاکہ تم پر رحم ہو[۲۰]

۱۷- پھرانہوں نے اس کو جھٹلایا پھر ہم نے بچالیا اسکو اور انکوکہ جو اسکے ساتھ تھے کشی میں اور غرق کر دیا انکو جو جھٹلاتے تھے ہماری آیتوں کو بیشک وہ لوگ تھے اندھے ['']

10- اور قوم عاد کی طرف بھیجا انکے بھائی ہود کو [^^] بولا اے میری قوم بندگی کرو اللہ کی کوئی نہیں تہارا معبود اسکے سوا سوکیا تم ڈرتے نہیں [°^]

97۔ بولے سردار جو کافرتھے اس کی قوم میں ہم تو دیکھتے ہیں تجھ کو عقل نہیں اور ہم تو تجھ کو جھوٹا گان کرتے ہیں [۸۰]

21۔ یعنی اس میں تعجب کی کیا بات ہے کہ تم ہی میں سے خدا کسی ایک فرد کو اپنی پیغام رسانی کے لئے چن لے۔ آخر اس نے ساری مخلوق میں سے منصب خلافت کے لئے آدم کو کسی مخصوص استعداد کی بناء پر چن لیا۔ تو کیوں نہیں ہو سکتا کہ اولاد

## منزل۲

آدمً میں سے بعض کامل الاستعداد لوگوں کو منصب نبوت ورسالت کے لئے انتخاب کر لیا جائے۔ ٹاکہ وہ لوگ براہ راست خدا سے فیض پاکر دوسروں کوان کے انجام سے آگاہ کریں اور یہ اس پر آگاہ ہوکر بدی سے پچ جائیں۔ اور اس طرح خدا کے رحم وکرم کے مورد بنیں۔

>> یعنی حق و باطل اور نفع نقصان کچھ نہ سوجھا۔ اندھے ہو کر برابر سرکشی اور تکذیب و بغاوت پر قائم رہے اور بت پرستی وغیرہ حرکات سے باز نہ آئے، توہم نے معدودے چند مومنین کو بچا کر جو نوخ کے ہمراہ کشتی پر سوار ہوئے تھے، باقی سب مکذبین کا بیڑہ غرق کر دیا۔ اب جس قدر انسان دنیا میں موجود میں وہ ان ہی اہل سفینہ بلکہ صرف نوخ کی ذریت میں ۔

۸)۔ قوم عاد: """عاد"" حضرت نوخ کے پوتے ارم کی اولاد میں ہیں۔ یہ قوم انہی کی طرف منسوب ہے۔ ان کی سکونت
 ""احقاف"" (یمن) میں تھی۔ حضرت ہوڈا ہی قوم سے ہیں۔ اس لحاظ سے وہ ان کے قومی اور وطنی بھائی ہوئے۔

8- حضرت ہود علیہ السلام: ان لوگوں میں بت پرستی پھیل گئن تھی۔ روزی دینے، مینہ برسانے، تندرست کرنے اور مختلف مطالب و عاجات کے لئے الگ الگ دیوتا بنا رکھے تھے جن کی پرستش ہوتی تھی۔ ہوڈ نے اس سے رو کا اور اس جرم عظیم کی سیزا سے ان کو ڈرایا۔

۸۰ یعنی معاذ اللہ تم بے عقل ہوکہ باپ دادا کی روش چھوڑ کر ساری برادری سے الگ ہوتے ہو اور جھوٹے بھی ہوکہ اپنے اقوال کو غدا کی طرف منبوب کر کے خواہ مخاہ عذاب کا ڈراوا دیتے ہو۔

۲۷۔ بوالا اے میری قوم میں کچھ بے عقل نہیں لیکن میں بھیجا ہوا ہوں پرورد گار عالم کا

۸۷۔ پہنچاتا ہوں تم کو پیغام اپنے رب کے اور میں تمہارا خیر نواہ ہوں اور اطمینان کے لائق [۸۱] قَالَ يَقَوْمِ لَيْسَ بِئَ سَفَاهَةٌ وَّ لَكِنِّيُ رَسُولُ وَ لَكِنِّيُ رَسُولُ مِنْ رَّبِ الْعَلَمِينَ عَ

أُبَلِّغُكُمْ رِسْلَتِ رَبِّيْ وَ أَنَا لَكُمْ نَاصِحُ اَبِلِغُكُمْ وَسُلْتِ رَبِيْ وَ أَنَا لَكُمْ نَاصِحُ اَمِينُ عَلَيْ

۸۱ یعنی میری کوئی بات بے عقلی کی نہیں۔ جو منصب رسالت مجھ کو خداکی طرف سے تفویض ہوا ہے اس کا حق اداکرتا ہوں۔ یہ تمہاری بے عقلی ہے کہ اپنے حقیقی خیر نواہوں کو جن کی امانت و دیانت پہلے سے لائق اطمینان ہے، بے عقل کہہ کہ خود اپنا نقصان کرتے ہو۔ اَوَعَجِبْتُمُ اَنْ جَآءَكُمْ ذِكُرُّ مِّنْ رَّبِكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنْ رَّبِكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنْكُمْ لِيُنْذِرَكُمْ وَ اذْكُرُوَّا اِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَآءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوْجٍ جَعَلَكُمْ خُلَفَآءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوْجٍ وَزَادَكُمْ فِي الْخَلْقِ بَصَّطَةً فَاذْكُرُوَّا اللّاءَ اللهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ عَلَىٰ اللّهِ لَعَلَّمُ عَلَىٰ اللّهِ لَعَلَّمُ عَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهِ لَعَلَىٰ مَا تُفْلِحُوْنَ عَلَىٰ اللّهِ لَعَلَىٰ مَا عَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهِ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهِ لَعَلَىٰ اللّهِ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهِ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَا عَلَيْ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُونَ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهِ لَعَلَىٰ اللّهُ اللّهُ لَعَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

قَالُوَّا أَجِئَتَنَا لِنَعْبُدَ اللهَ وَحُدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ ابَآؤُنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَآ اِنَ كَانَ يَعْبُدُ ابَآؤُنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَآ اِنَ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِيْنَ عَنَ الصَّدِقِيْنَ عَنْ الصَّدِقَ عَنْ الصَّدِقِيْنَ عَنْ الصَّدِقَ عَنْ الصَّدِقَ عَنْ الصَّدَ عَنْ الصَّدِقَ عَنْ الصَّدِقُونَ عَنْ اللهَ عَنْ اللهَ عَنْ السَّدِقَ عَنْ السَّدِقَ عَنْ اللهَ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ السَّدِقِيْنَ عَنْ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ عَلْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَى اللَّهُ عَنْ عَلَى اللَّهُ عَنْ عَلَى اللَّهُ عَنْ عَلَى اللَّهُ عَنْ عَلْمَ عَلَى اللَّهُ عَلْ عَنْ عَلْ عَنْ عَالَعُلْ عَلْ عَنْ عَلْمَ عَلَى اللَّهُ عَنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَالْعَالَ عَلَى عَلَى

قَالَ قَدُ وَقَعَ عَلَيْكُمْ مِّنُ رَّبِّكُمْ رِجْسُ وَعَضَبُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا نَوْلَ اللهُ الله

فَانُجَينُهُ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ بِرَحُمَةٍ مِّنَّا وَ قَطَعُنَا دَابِرَ الَّذِيْنَ كَذَّبُوا بِالْتِنَا وَمَا كَانُوَا كَانُوا مُؤْمِنِيْنَ ﴿ مُؤْمِنِينَ ﴿ مُؤْمِنِينَ ﴿ مُؤْمِنِينَ ﴿ مُؤْمِنِينَ ﴿ مُؤْمِنِينَ ﴾

ا 19۔ کیا تم کو تعجب ہوا کہ آئی تمہارے پاس نصیحت تمہارے رب کی طرف سے ایک مرد کی زبانی ہو تم ہی میں سے ہے تاکہ تمکو ڈرائے اور یاد کرو جبکہ تم کو سردار کر دیا تیجے قوم نوح کے [۸۲] اور زیادہ کر دیا تمہارے بدن کا بھیلاؤ [۸۳] مو یاد کرو اللہ کے احمان تاکہ تمہارا محلا ہو[۸۲]

٠٠ ـ بولے کیا تو اس واسطے ہمارے پاس آیا کہ ہم بندگی کریں اللہ اکیلے کی اور چھوڑ دیں جن کو پوجتے رہے ہمارے باپ جس چیز ہمارے باپ جس چیز ہمارے باپ جس چیز ہم کو ڈراتا ہے اگر تو سچاہے [۸۵]

ا>۔ کما تم پر واقع ہو چکا ہے تمہارے رب کی طرف سے عذاب اور غصہ [۸۱]کیوں جھگڑتے ہو مجھ سے ان ناموں پر کہ رکھ لئے ہیں تم نے اور تمہارے باپ دادوں نے شیں آثاری اللہ نے ان کی کوئی سند سو منتظر رہو میں بھی تمہارے ساتھ منتظر ہوں [۸۰]

۷۶۔ پھر ہم نے بچالیا اس کو اور جو اس کے ساتھ تھے اپنی رحمت سے اور جڑ کاٹی ان کی جو جھٹلاتے تھے ہماری آیتوں کو اور نہیں مانتے تھے [۸۸]

وَ إِلَى تَمُودَ اَخَاهُمْ طَلِحًا ۗ قَالَ يَقَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِّنَ اللهِ غَيْرُهُ ۚ قَدُ اللهِ جَاءَتُكُمْ بَيِّنَةُ مِّنَ رَّبِكُمْ ۚ هٰذِه نَاقَةُ اللهِ لَكُمْ اَيَةً وَلَا لَكُمْ اَيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي آرْضِ اللهِ وَلَا تَمَشُوهَا فِنَا خُذَكُمْ عَذَابُ تَمَشُوهَا فِي اللهِ وَلَا لَهُ اللهِ وَلَا تَمَشُوهَا فِي اللهِ وَلَا تَمَشُوهَا فِي اللهِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَهُ اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلَوْلُو اللهِ وَلَا اللهِ وَلِللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهِ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وَاذُكُرُوَّ الِذُ جَعَلَكُمْ خُلَفَا ءَمِنُ بَعُدِ عَادٍ وَاذُكُرُوَّ الِذُ جَعَلَكُمْ خُلَفَا ءَمِنُ سُهُولِهَا وَّ بَوَّ الْاَرْضِ تَتَخِذُوْنَ مِنْ سُهُولِهَا قُصُورًا وَ تَنْجِتُونَ الْجِبَالَ بُيُوْتًا فَاذُكُرُوَّ اللَّهِ وَلَا تَعْثَوُا فِي الْارْضِ فَاذُكُرُوَّ اللَّهِ وَلَا تَعْثَوُا فِي الْاَرْضِ مُفْسِدِينَ عَيْ اللَّهِ وَلَا تَعْثَوُا فِي الْاَرْضِ مُفْسِدِينَ عَيْ

۳۷۔ اور ثمود کی طرف بھیجا انکے بھائی صالح کو بولا اے میری قوم بندگی کرواللہ کی کوئی نہیں تمہارا معبود اسکے سواتم کو پہنچ چکی ہے دلیل تمہارے رب کی طرف سے [۱۹] یہ اونٹنی اللہ کی ہے تمہارے لئے نشانی سواس کو چھوڑ دو کہ کھائے اللہ کی زمین میں اور اس کو ہاتھ نہ لگاؤ بری طرح پھر تم کو پکڑے گا عذاب در دناک [۱۹]

۷)۔ اور یاد کرو جبکہ تم کو سردار کر دیا عاد کے پیچھے اور شکانہ دیا تم کو زمین میں کہ بناتے ہو زم زمین میں محل اور تراشتے ہو پہاڑوں کے گھر سویاد کرو احمان اللہ کے اور مت مجالتے پھروزمین میں فیاد [۹]

۸۲ \_ یعنی قوم نوخ کے بعد دنیا میں تہاری عکومتیں قائم کیں اوراس کی جگہ تم کوآباد کیا شایدیہ اصان یاد دلا کر اس پر بھی متنبہ کرنا ہے کہ بت پرستی اورتکذیب رسول کی بدولت جوحشران کا ہوا وہ کہیں تہارا نہ ہو۔

٨٣ ـ جمانی قوت اور ڈیل ڈول کے اعتبار سے یہ قوم مشہور تھی۔

۸۴۔ جواحیانات مذکور ہوئے وہ اور ان کے علاوہ خدا کے دوسرے بے شمار احیانات یاد کر کے اس کے شکر گذار اور فرمانبردار بننا چاہئے، منہ یہ کہ منعم حقیقی سے بغاوت کرنے لگو۔

۸۵ یعنی جس عذاب کی ہم کو دھکی دیتے ہیں، اگر آپ سچے ہیں تووہ لے آئے۔

۸۱ \_ یعنی جب تمہاری سرکشی اور گستاخانہ بے حیائی اس مدتک پہنچ حکی تو سمجھ لوکہ خدا کا عذاب اور غضب تم پر نازل ہی ہو چکا

اس کے آنے میں اب کچھ دیر نہیں۔

۸۷۔ حضرت ہود علیہ السلام کا اپنی قوم کو وعظ: بنول کو جو کہتے تھے کہ فلال رزق دینے والا ہے اور فلال مینہ برسانے والا اور فلال
بیٹا عطاکر نے والا وعلیٰ ہذا القیاس ، یہ محض نام ہی نام ہیں جن کے نیچے کوئی حقیقت اور واقعیت نہیں ۔ خدائی صفات پہتھروں
میں کہال سے آئیں ۔ پھر ان نام کے معبودوں کے پیچے جن کی معبودیت کی کوئی عقلی یا نقلی سند نہیں ، بلکہ کل عقلی و نقلی
دلائل جے مردود مُحمرات ہیں ، تم دعویٰ توحید میں مجھ سے جھڑے اور بحثیں کرتے ہو۔ جب تمہارے جمل اور شقاوت و عناد کا
پیچایۂ اس قدر لبریز ، بوچکا ہے ، تو انتظار کرو کہ خدا ہمارے تمہارے ان جھڑوں کا فیصلہ کر دے ۔ میں بھی اسی فیصلہ کا منتظر ہوں ۔
پیچایۂ اس قدر لبریز ، بوچکا ہے ، تو انتظار کرو کہ خدا ہمارے تمہارے ان جھڑوں کا فیصلہ کر دے ۔ میں بھی اسی فیصلہ کا منتظر ہوں ۔

۸۸ ۔ عاد کا انجام : "یعنی ان پر سات رات اور آٹھ دن تک مسلسل آند ھی کا طوفان آیا جس سے تام کفار ٹکر اگر اگر اگر آگے ۔

ہلاک کر دیے گئے ۔ یہ تو "عاد اولیٰ " کا انجام ہوا ۔ اور اسی قوم کی دوسری شاخ (ثمود) جے "عاد ثانیہ " کہتے میں اس کا ذکر آگے ۔ آتا ہے ۔

۸۹۔ قوم ثمود اور حضرت صالح علیہ السلام: یعنی جو دلیل تم مانگ رہے تھے وہ پہنچ گئی۔ صالح کی قوم نے ان سے عہد و قرار کیا تھا کہ آپ پتھر کی ایک ٹھوس چٹان میں سے حاملہ اونٹنی نکال دیں تو ہم آپ پر ایان لے آئیں گے۔ خدا نے حضرت صالح کی دعا سے ویسا ہی کر دیا، ان کو کھا جا رہا ہے کہ تمہارا فرمائشی معجزہ تو خدا نے دکھلا دیا، اب ایان لانے میں کیا تامل ہے۔

.۹- یعنی یہ اونٹنی خدا کی قدرت اور میری صداقت کی نشانی ہے، جو میری دعاء پر غیر معتاد طریقہ سے خدا نے پیدا کی، اس کے حقوق کی رعایت کرو۔ مثلاً خدا کی زمین میں مباح گھاس کھانے اور اس کی باری میں پانی پیلنے سے نہ روکو۔ غرض خدا کے اس نشان کے ساتھ جو تم نے خود مانگ کر عاصل کیا ہے۔ برائی سے پیش مت آؤ۔ ورنہ تمہاری بھی خیر نہیں۔

<mark>91 \_ یعنی احیان فراموشی اور شرک و کفر کر کے زمین میں خرابی مت پھیلاؤ۔</mark>

۵۵۔ کھنے لگے سردار جو متکبر تھے اس کی قوم میں غریب لوگوں کو کہ جو ان میں ایمان لا چکے تھے کیا تم کو یقین ہے کہ صالح کو جھیجا ہے اس کے رب نے بولے ہم کو تو جو وہ لے کر آیا اس پر یقین ہے

قَالَ الْمَلَا الَّذِيْنَ اسْتَكُبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لِلَّذِيْنَ اسْتَكُبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لِلَّذِيْنَ اسْتُضْعِفُوا لِمَنْ امَنَ مِنْهُمُ اللَّذِيْنَ اسْتُضْعِفُوا لِمَنْ امَنَ مِنْهُمُ اتَعْلَمُونَ انَّ طلِحًا مُّرُسَلُ مِّنْ رَّبِهِ فَالُوَّا اتَّعْلَمُونَ وَيَهِ فَالُوَّا إِنَّا بِمَا أُرْسِلَ بِهِ مُؤْمِنُونَ عَ

قَالَ الَّذِيْنَ اسْتَكُبَرُ وَ النَّا بِالَّذِيِّ امَنْتُمْ بِهِ كُورُونَ عَلَى الْمَنْتُمْ بِهِ كُفِرُونَ عَ

فَعَقَرُوا النَّاقَةَ وَ عَتَوُا عَنَ اَمْرِ رَبِّهِمُ وَ قَالُوا يُطِهِمُ وَ قَالُوا يُطِهِمُ وَ قَالُوا يُطلِحُ ائْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الْمُرْسَلِيْنَ عَلَى الْمُرْسَلِيْنَ عَلَى الْمُرْسَلِيْنَ عَلَى الْمُرْسَلِيْنَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

فَاَخَذَتُهُمُ الرَّجُفَةُ فَاصْبَحُوا فِي دَارِهِمَ خَرَمِينَ ﴿ مَا الرَّجُفَةُ فَاصْبَحُوا فِي دَارِهِمَ خَرْمِينَ ﴾

فَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ لِقَوْمِ لَقَدُ اَبُلَغُتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّى وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِنَ لَا يُحِبُّونَ النَّصِحِينَ ﴿ يَكُمُ وَلَكِنَ لَا تُحِبُّونَ النَّصِحِينَ ﴿

وَلُوْطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهَ اَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ اَحَدِمِّنَ الْعُلَمِينَ عَ

۲۶۔ کہنے لگے وہ لوگ جو متحبر تھے جس پر تم کو یقین ہے
 ہم اسکو نہیں مانتے [۹۲]

>> ۔ پھر انہوں نے کاٹ ڈالا اونٹنی کو اور پھر گئے
 اپنے رب کے حکم سے [۹۳] اور بولے اے صالح لے
 آہم پر جس سے توہم کو ڈراتا تھا اگر تورسول ہے [۹۳]

۸۷۔ پس آپکڑا انکوزلزلہ نے پھر صبح کورہ گئے اپنے گھر میں اندھے پڑے [۹۵]

9)۔ پھر صالح الٹا پھرا ان سے اور بولا اے میری قوم میں پہنچا چکا تم کو پیغام اپنے رب کا اور خیر خواہی کی تمہاری لیکن تکو محبت نہیں خیر خواہوں سے [۹۱]

۸۰۔ اور بھیجا لوط کو جب کہا اس نے اپنی قوم کو کیا تم کرتے ہوایسی بے حیائی کہ تم سے پہلے نہیں کیا اس کوکسی نے جمان میں [۹۰]

97۔ قوم میں جو بڑے بڑے متحبر سردار اور معاندین تھے، وہ غریب اور کمزور مسلمانوں سے استراء کہتے تھے کہ (کیا بڑے آدمی تو آدمی تو آج تک نہ سمجھے؟ مگر) تمہیں معلوم ہو گیا کہ صالح خدا کا بھیجا ہوا ہے؟ مسلمانوں نے جواب دیا کہ (معلوم ہونا کیا معنی۔ معلوم تو تم کو بھی ہے) ہاں ہم دل سے قبول کر کے اس پر ایان بھی لا چکے ہیں۔ متحبرین اس حکیانہ جواب سے کھسیانے ہو کر بولے کہ جس چیزکو تم نے مان لیا ہے ہم ابھی تک اسے نہیں مانتے۔ پھر بھلا تمہارے جینے چند خستہ عال آدمیوں کا ایان لے آنا کون سی بڑی کا میابی ہے۔

97۔ حضرت صالح علیہ السلام کی اونٹنی: "کھتے ہیں کہ وہ اونٹنی اس قدر عظیم الجھ اور ڈیل ڈول کی تھی کہ جس جنگل میں پرتی دوسرے مواشی ڈر کر بھاگ جاتے اور اپنی باری کے دن جس کنوئیں سے پانی پیتی کنواں خالی کر دیتی۔ گویا جیسے اس کی پیدائش غیر معمولی طریقہ سے ہوئی۔ لوازم وآثار حیات بھی غیر معمولی تھے۔ آخر لوگوں نے غیظ میں آگر اس کے قتل پر اتفاق کر لیا۔ اور بد بخت "قذار"" نے اس کی کونچیں کاٹ ڈالیں۔ بعدہ خود حضرت صالح کے قتل پر بھی تیار ہونے لگے اور اس طرح خدا کے احکام کوجو "صالح" اور "ناقہ" کے متعلق تھے پس پشت ڈال دیا۔

۹۴۔ ایسے کلمات انسان کی زبان سے اس وقت نکلتے ہیں جب خدا کے قمر و غضب سے بالکل بے نوف ہو جاتا ہے۔ ""عاداولی"" کی طرح ""ثمود"" بھی اس مرتبہ پر پہنچ کر عذاب الهی کے مورد بنے جس کا ذکر آگے آتا ہے۔

90۔ ثمود کی ہلاکت: "دوسری آیت میں ان کا ""صیحہ"" (چیخ) سے ہلاک ہونا بیان فرمایا ہے۔ شاید نیچے سے زلزلہ اور اوپر سے ہولناک آواز ہوئی ہوگی۔

91۔ کھتے ہیں کہ حضرت صالح قوم کی ہلاکت کے بعد مکہ معظمہ یا ملک شام کی طرف چلے گئے اور جاتے ہوئے ان کی لاشوں کے انبار دیکھ کریہ خطاب فرمایا، تواسی طرح جلیے آتھے تھا۔ الله اللہ اللہ نظاب فرمایا، تواسی طرح جلیے آتھے تھا۔ اس جلیے شعراء دیار و اطلال (کھنڈرات) وغیرہ کو خطاب کرتے ہیں۔ اور بعض نے کہا کہ یہ خطاب ہلاکت سے پہلے تھا۔ اس صورت میں بیان میں تربتب واقعات مرعی نہ ہوگی۔ ہمرعال اس خطاب میں دوسروں کو سنانا تھاکہ اپنے معتبر خیر نواہوں کی بات ماننی چاہئے۔ جب کوئی شخص خیر نواہوں کی قدر نہیں کرتا توالیہا نتیجہ دیکھنا رہاتا ہے۔

94۔ صرت لوط علیہ السلام: لوظ صرت ابراہیم غلیل اللہ کے بھتیج ہیں جوان کے ساتھ عراق سے بجرت کر کے ملک شام میں تشریف لائے اور خداکی طرف سے سدوم اور اس کے گردونواح کی بستیوں کی طرف مبعوث ہوئے تاکہ ان کی اصلاح فرمائیں اور ان گندے، خلاف فطرت اور بے حیائی کے کاموں سے باز رکھیں جن میں وہاں کے لوگ مبتلا تھے۔ نہ صرف مبتلا بلکہ اس بے حیائی کے موجد تھے ان سے پیشتر عالم میں اس بیاری سے کوئی واقعت نہ تھا۔ اولاً یہ ملعون حرکت شیطان نے سدوم والوں کو سمجھائی اور وہیں سے دوسرے مقامات میں بھیلی۔ صرت لوظ نے اس ملعون وشنیع حرکت کے عواقب پر متنبہ کیا اور گندگی کو دنیا سے مٹانا چاہا۔ موجودہ بائبل کے جمع کرنے والوں کی شرمناک جمارت پر ماتم کرنا پڑتا ہے کہ ایسے پاکباز اور معصوم پہنچمبر کی نسبت جو دنیا کو بے حیائی اور گندگی سے حیادار آدمی

كرونگئ كھڑے ہو جاتے ہیں كبرت كلمةً تخرج من افواههم ان يقولون الاكذبًا ـ

إِنَّكُمُ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهُوَةً مِّنَ دُوْنِ النِّسَا ءِ لَٰ بَلُ اَنْتُمُ قَوْمُ مُّسْرِفُونَ ﴿ والے [۹۸]

> وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِةٍ إِلَّا أَنُ قَالُوَّا ٱخۡرِجُوۡهُمۡ مِّنَ قَرۡيَتِكُمۡ ۚ اِنَّهُمۡ أُنَاشُ يَّتَطَهَّرُونَ ﴿

> فَأَنْجَيْنٰهُ وَ أَهْلَةً إِلَّا امْرَأَتَهُ ﴿ كَانَتُ مِنَ الُغٰيرِينَ 🖀

وَ أَمْطَرُنَا عَلَيْهِمُ مَّطَرًا ۖ فَانْظُرُ كَيْفَ عُ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُجُرِمِينَ ﴿

۸۱۔ تم تو دوڑتے ہو مردول پر شہوت کے مارے عورتوں کو چھوڑ کر بلکہ تم لوگ ہو حد سے گذرنے

۸۲ ۔ اور کچھ جواب نہ دیا اس کی قوم نے مگریہی کھا کہ نکالو ان کو اپنے شہر سے یہ لوگ بہت ہی پاک رہنا جاہتے ہیں

۸۳ ۔ پھر بچا دیا ہم نے اس کو اور اسکے گھر والوں کو مگر اس کی عورت کہ رہ گئی وہاں کے رہنے والوں میں [۹۹]

۸۴۔ اور برسایا ہم نے انکے اوپر مینہ یعنی پتھروں كا [۱۰۰] پيم ديكه كيا بهوا انجام گڼرگارول كا [۱۰۱]

<mark>۹۸</mark> یعنی صرف بیر ہی نہیں کہ ایک گناہ کے تم مرتکب ہورہے ہوبلکہ اس غلاف فطرت فعل کا ارتکاب اس کی دلیل ہے کہ تم انسانیت کی مدود سے بھی باہر نکل چکے ہو۔

99۔ حضرت لوط علیہ السلام کی بیوی: "یعنی آخری بات انہوں نے یہ کہی کہ جب ہم سب کو یہ گندہ سمجھتے ہیں اور آپ پاک بننا چاہتے میں توگندوں میں پاکوں کاکیا کام ۔ لہذا انہیں اپنی بستی ہی سے نکال دینا چاہئے کہ یہ روزروز کی رکاوٹ ختم ہو خیروہ ملعون تو کیا نکالتے۔ ہاں حق تعالیٰ نے لوط اور ان کے متعلقین کو عزت و عافیت کے ساتھ صیحے و سالم ان بستیوں سے نکال لیا اور ان بستیوں پر عذاب مسلط کر دیا جس کا ذکر آ گے آیا ہے۔ لوظ کے متعلقین میں سے صرف ان کی بیوی آپ سے علیحدہ رہی اور معذبین کے ساتھ ہلاک ہوئی کیونکہ اس کا ساز باز ان معذبین سے تھا۔ لوط کے یہاں جو مھان وغیرہ آتے ان کی اطلاع یہ ہی کیا کرتی اور ان کو بدکاری کی ترغیب دیتی تھی۔ یا جیسا کہ بعض نے لکھا ہے مردوں کی طرح عورتوں میں بھی ""مساحقہ" کا رواج ہو گیا تھا، یہ عورت اس میں مبتلا تھی۔ بہرعال عذاب ان سب پر آیا جواس مهلک مرض میں مبتلا تھے اور نہایت ڈھٹائی کے ساتھ نبی کا

مقابلہ اور تکذیب کرتے تھے، یا جو کفرو فحق کے سٹم میں ان کے معین ومدد گار تھے۔

۱۰۰۔ قوم لوط علیہ السلام کا عذاب: دوسری جگہ مذکور ہے کہ بستیاں الٹ دی گئیں اور پھروں کا مینہ برسایا گیا۔ بعض ائمہ کے نزدیک آج بھی لوطی کی سزایہ ہے کہ کسی پہاڑوغیرہ بلند مقام سے اسے گرایا جائے اور اوپر سے پھر مارے جائیں اور سخت بدبودار گندی جگہ میں مقید کیا جائے۔

۱۰۱۔ یعنی گناہ کرتے وقت اس کا بدانجام سامنے نہیں آتا۔ عاجل شہوت و لذت کے غلبہ میں وہ بات کر گذرتا ہے جو عقل و انسانیت کے غلاف ہے لیکن عقلمند کو چاہئے کہ دوسروں کے واقعات س کر عبرت عاصل کرے اور بدی کے انجام کو ہمیشہ پیش نظر کھے۔

وَ إِلَىٰ مَدْيَنَ اَخَاهُمْ شُعَيْبًا فَالَ يَقَوْمِ اعْبُدُوا اللهِ مَا لَكُمْ مِّنَ اللهِ عَيْرُهُ فَقَدُ اللهِ عَيْرُهُ فَا فَعُرُهُ فَا وَفُوا الْكَيْلَ جَاءَتُكُمْ بَيِّنَةٌ مِّنَ رَّيِكُمْ فَاوَفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيْزَانَ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ اَشْيَاءَهُمْ وَ الْمِيْزَانَ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ اَشْيَاءَهُمْ وَ الْمِيْزَانَ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ اَشْيَاءَهُمْ وَ لَا تُفُومِنِينَ هَا وَلَا تُبْخَسُوا النَّاسَ اَشْيَاءَهُمْ وَلَا تُفُومِنِينَ هَا وَلَا تُفُومِنِينَ هَا وَلَا تَقُعُدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ اصلاحِها وَلَا تُفُومِنِينَ هَا وَلَا تَقُعُدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ اصلاحِها وَ لَا تَقُعُدُوا بِكُلِّ صِرَاطٍ تُوعِدُونَ وَ مَنْ امَنَ بِهِ وَتَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ مَنْ امَنَ بِهِ وَتَصُدُّونَ اللهِ مَنْ امَنَ بِهِ وَتَصُدُّونَ اعَنْ سَبِيلِ اللهِ مَنْ امْنَ بِهِ وَتَصُدُّونَ اللهِ مَنْ امْنَ إِلَا لَهُ مَنْ امْنَ اللهِ مَنْ امْنَ اللهِ مَنْ امْنَ اللهِ مَنْ امْنَ بِهُ وَتَهُمُ وَنَهَا عِوجًا وَ اذْكُرُوا الذَّ كُنْتُمْ وَتَهُمُ وَنَهَا عِوجًا وَ اذْكُرُوا الذَّ كُنْتُمْ وَالْمُونَ اللهُ وَالْمُ اللهُ وَسُولُونَ اللهُ اللهِ مَنْ امْنَ اللهِ مَنْ امْنَ بِهُ وَتَهُمُ وَنَهَا عِوجًا وَ اذْكُرُوا الذَّ كُرُوا الذَّ كُنْتُمْ

قَلِيْلًا فَكَثَّرَكُمْ " وَانْظُرُوْا كَيْفَ كَانَ

عَاقِبَةُ الْمُفُسِدِينَ 📾

۸۵۔ اور مدین کی طرف بھیجا ان کے بھائی شعیب کو اللہ کی کوئی نہیں تمہارا اے میری قوم بندگی کرواللہ کی کوئی نہیں تمہارا معبود اسکے سوا تمہارے پاس پہنچ عکی ہے دلیل تمہارے رب کی طرف سے [۲۰] سوپوری کروماپ اور تمہارے رب کی طرف سے [۲۰] سوپوری کروماپ اور خوابی دو لوگوں کو ان کی چیزیں اور مت خوابی دالو زمین میں اس کی اصلاح کے بعد یہ بہتر خوابی دائر تم ایان والے ہو[۲۰۰]

۸۶۔ اور مت بیٹھ راستوں پر کہ ڈراؤ اور روکو اللہ کے راستہ سے اس کو جو کہ ایمان لائے اس پر اور ڈھونڈواس میں عیب [۱۰۵] اور یاد کرو جبکہ تھے تم بہت تھوڑے پھر تم کو بڑھا دیا اور دیکھو کیا ہوا انجام فیاد کرنے والوں کا [۱۰۱]

۸۷۔ اور اگر تم میں سے ایک فرقہ ایان لایا اس پر جو میرے ہاتھ بھیجا گیا اور ایک فرقہ ایان نہیں لایا تو صبر کرو جب تک اللہ فیصلہ کرے درمیان ہمارے اور وہ سب سے بہتر فیصلہ کرنے والا ہے [۱۰۰]

وَ إِنْ كَانَ طَآيِفَةُ مِّنْكُمُ امَنُوا بِالَّذِيَ الْرَفِ اللَّذِي اللَّذِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

101۔ صفرت شعیب علیہ السلام اور ان کی قوم: "قرآن میں دوسری جگہ صفرت شعیب کا ""اصحاب ایکہ" کی طرف مبعوث ہونا مذکور ہے اگر اہل مدین اور اصحاب ایکہ ایک ہی قوم ہے فبا و نعمت۔ اور دو جداگانہ قومیں ہیں تو دونوں کی طرف مبعوث ہوئے ہونگے اور دونوں میں کم تولنے ناپنے کا مرض مشترک ہوگا۔ بہر عال حضرت شعیب نے علاوہ توحید وغیرہ کی عام دعوت کے خاص معاشرتی معاملات کی اصلاح اور حقوق العباد کی حفاظت کی طرف بڑے زور سے توجہ دلائی جیسا کہ آئندہ آیات میں مذکور ہے۔ حضرت شعیب کو کال فصاحت کی وجہ سے ""خطیب الانبیاء" کہا جاتا ہے۔

۱۰۳ یعنی میری صداقت کی دلیل ظاہر ہو چکی۔ اب جو نصیحت کی بات تم سے کھوں اسے قبول کرواور جن خطرناک عواقب پر متنبہ کروں ان سے ہشیار ہو جاؤ۔

۱۰۴ ناپ تول میں کمی: بندوں کے حقوق کی رعایت اور معاملات باہمی کی درستی جس کی طرف ہمارے زمانہ کے پرہیزگاروں کو بھی بہت کم توجہ ہوتی ہے۔ فدا کے نزدیک اس قدراہم چیزہے کہ اسے ایک جلیل القدر پینمبر کا محضوص وظیفہ قرار دیا گیا، جس کی مخالفت پر ایک قوم تباہ کی جا چکی۔ ان آیات میں حضرت شعیب کی زبانی آگاہ فرما دیا کہ لوگوں کوادنی ترین مالی نقصان پہنچانا اور ملک میں اصلاحی عالت قائم ہو چکنے کے بعد خرابی اور فساد پھیلانا نواہ کفرو شرک کر کے یا ناحق قتل و نہب وغیرہ سے۔ یہ کسی اعادار کا کام نہیں ہو سکتا۔

۱۰۵ راستوں پر بیٹھنا دو وجہ سے تھا۔ راہگیروں کو ڈرا دھمکا کر ظلما مال وصول کریں اور مومنین کو شعیب کے پاس جانے اور خدا کا دین اختیار کرنے سے روکیں اور خدائی مذہب کے متعلق نکتہ چینی اور عیب جوئی کی فکر میں رمیں ۔

1.1- یعنی تعداد اور دولت دونوں میں کم تھے۔ خدا نے دونوں طرف تم کو بڑھایا مردم شماری بھی بڑھ گئی اور دولتمند بھی ہو گئے۔ خدا کے ان احمانات کا شکر اداکرو۔ اور وہ جب ہی ادا ہو سکتا ہے کہ خدا کے اور بندوں کے حقوق پہچان کر عملی درستی اور اصلاح میں مشغول رہواور ان نعمتوں پر مغرور نہ ہو بلکہ خرابی اور فیاد مچانے والوں کا جو انجام پہلے ہو چکا ہے اسے پیش نظر رکھ کر خدائی گرفت سے ڈرتے رہو۔

۱۰۰ یعنی جو چیزیں میں لے کر آیا ہوں اگر تم متفقہ طور پر قبول نہیں کرتے بلکہ اختلاف ہی کی ٹھان رکھی ہے تو تھوڑا صبر کرو۔ یہاں تک کہ آسمان ہی سے میرے تمہارے اختلافات کا فیصلہ ہو جائے۔

۸۸۔ بولے سردار جو متحبر تھے اس کی قوم میں ہم ضرور نکال دیں گے اے شعیب تجھ کو اور ان کو جو کہ ایمان لائے تیرے ساتھ اپنے شہر سے یا یہ کہ تم لوٹ آؤ ہمارے دین میں [۱۰۸] بولا کیا ہم بیزار ہوں تو بھی [۱۰۹]

قَالَ الْمَلَا الَّذِيْنَ اسْتَكُبُرُوْا مِنْ قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَّكَ يَشُعَيْبُ وَالَّذِيْنَ امَنُوْا مَعَكَ مَنْ قَرْيَتِنَا أَوُ لَتَعُوْدُنَّ فِي مِلَّتِنَا أَقَالَ مَنَا أَوْ لَتَعُوْدُنَّ فِي مِلَّتِنَا أَقَالَ اوَلَوْ كُنَّا كُرِهِينَ ﴿

۸۹۔ بیشک ہم نے بہتان باندھا اللہ پر جھوٹا اگر لوٹ آئیں تمہارے دین میں [۱۱] بعداس کی کہ نجات دے چکا ہم کو اللہ اس سے [۱۱] اور ہمارا کام نہیں کہ لوٹ آئیں اس میں مگر یہ کہ چاہیے اللہ رب ہمارا گھیرے ہوئے ہے ہمارا پروردگار سب چیزوں کو اپنے علم میں اللہ ہی پر ہم نے بھروسا کیا اے ہمارے رب فیصلہ کر ہم میں اور ہماری قوم میں انصاف کے ساتھ اور توسب ہم میں اور ہماری قوم میں انصاف کے ساتھ اور توسب سے بہتر فیصلہ کرنے والا ہے [۱۱]

قدِ افْتَرَيْنَا عَلَى اللهِ كَذِبًا إِنْ عُدُنَا فِيُ مِلْتِكُمْ بَعْدَ إِذْ نَجْنَا اللهُ مِنْهَا وَمَا مِلْتِكُمْ بَعْدَ إِذْ نَجْنَا اللهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا اَنْ نَعُودَ فِيهَآ إِلّا اَنْ يَشَاءَاللهُ رَبُّنَا أَنْ يَشَاءَاللهُ رَبُّنَا كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا عَلَى اللهِ تَوَكَّلْنَا وَبِينَا افْتَحُ بَيْنَنَا وَ بَيْنَ اللهِ تَوَكَّلْنَا وَ بَيْنَا افْتَحُ بَيْنَنَا وَ بَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَ اَنْتَ خَيْرُ الْفْتِحِيْنَ 

قُوْمِنَا بِالْحَقِّ وَ اَنْتَ خَيْرُ الْفْتِحِيْنَ 

عَلَى اللهِ تَوَكَّلُنَا وَ اَنْتَ خَيْرُ الْفْتِحِيْنَ اللهِ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَ اَنْتَ خَيْرُ الْفْتِحِيْنَ هَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

۹۰ اور بولے سردار جو کافر تھے اس کی قوم میں اگر پیروی کرو گے تم شعیب کی تو تم بیشک خراب ہو گئے [۱۳]

وَ قَالَ الْمَلَاُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لَيِنِ اتَّبَعۡتُمۡ شُعَيۡبًا اِنَّكُمۡ اِذًا لَّخْسِرُوۡنَ ۗ

ا9۔ پھر آپکڑا ان کو زلزلہ نے پس صبح کو رہ گئے اپنے گھروں کے اندراوندھے پڑے [۱۳]

فَاخَذَتُهُمُ الرَّجُفَةُ فَاصْبَحُوا فِي دَارِهِمُ الرَّجُفَةُ فَاصْبَحُوا فِي دَارِهِمُ الْخَيْمِينَ فَي

۱۰۸۔ قوم شعیب کا حال: ""عود"" کے معنی کسی چیز سے نکل کر دوبارہ اس کی طرف جانے کے ہیں۔ حضرت شعیب کے

ساتھوں کی نسبت تو یہ لفظ حقیقہ صادق ہو سکتا ہے۔ کیونکہ وہ لوگ کفر سے نکال کر اسلام میں داخل ہوئے تھے۔ باقی نود حضرت شعیب کی نسبت یہ تصور نہیں ہو سکتا کہ وہ پہلے ( معاذ اللہ ) ملت کفار میں داخل تھے، پھر مسلمان ہوئے۔ لامحالہ یا تو ان کے اعتبار سے یہ خطاب تغلیبا ہوگا۔ یعنی عام مومنین کے حق میں جو الفاظ استعال ہوئے اکثریت غالبہ کو مرجح سمجھ کر حضرت شعیب کے لئے علیحہ الفاظ اختیار نہیں گئے۔ اور یا یہ لفظ ان کے حق میں کفار کے زعم کے موافق کما گیا۔ کیونکہ بعثت سے پہلے جب کے حضرت شعیب نے دعوت و تبلیغ شروع نہ کی تھی اہل مدین کی کفریات کے متعلق ان کی خاموشی دیکھ کر شاید وہ یہ ہی گان کرتے ہوں کہ یہ بھی ہارے شامل حال اور ہمارے طور و طربی پر راضی میں اور یا عود کو مجازًا بمعنی مطلق صیرورت کے لیا جائے۔ کا قالہ بعض المفرین۔

۱۰۹ یعنی دلائل و برامین کی روشنی میں تمہاری ان مملک کفریات سے خواہ ہم کتنے ہی بیزار اور کارہ ہوں کیا تم پھر بھی یہ زہر کا پیالہ ہمیں زبردستی پلانا چاہتے ہو۔

۱۱- باطل اور جھوٹے مذہب کو سچا کہنا ہی خدا پر افتراء کرنا اور بہتان باندھنا ہے۔ پھر بھلا ایک جلیل القدر پینمبر اور اس کے مخلص متبعین سے یہ کب ممکن ہے کہ وہ معاذ اللہ سچائی سے نکل کر جھوٹ کی طرف واپس جائیں اور جو پیچے دعوے اپنی حقانیت یا مامور من اللہ ہونے کے کر رہے تھے، ان سب کا جھوٹ اور افتراء ہونا تسلیم کریں۔

الا۔ کسی کو توابتداءً نجات دے چکا کہ اس میں داخل ہی نہ ہونے دیا جیسے حضرت شعیبٔ اور بعضوں کو داخل ہونے کے بعد اس سے نکالا جیسے عامہ ٔ مومنین ۔

۱۱۱۔ حضرت شعیب علیہ السلام کی دعا: یعنی اپنے افتیار یا تمہارے اکراہ واجبار سے ممکن نہیں کہ ہم معاذ اللہ کفر کی طرف جائیں۔
ہاں اگر فرض کرو فدا ہی کی مثیت ہم میں سے کسی کی نسبت ایسی ہوجائے تو اس کے ارادہ کو کون روک سکتا ہے۔ اگر اس کی حکمت اسی کو مقتضی ہو تو وہاں کوئی نہیں بول سکتا۔ کیونکہ اس کا علم تمام مصالح اور حکمتوں پر محیط ہے۔ بہر حال تمہاری دھمکیوں سے ہم کو کوئی فوف نہیں کیونکہ ہمارا بالکلیہ اعتماد اور بھروسہ اپنے فدائے واحد پر ہے۔ کسی کے چاہنے سے کچھ نہیں ہوتا ہو ہوگا اسی کی مثیت اور علم محیط کے تحت میں ہوگا۔ اسی لئے ہم اپنے اور تمہارے فیصلہ کے لئے بھی اسی سے دعا کرتے ہیں۔
کیونکہ ایسے قادر اور علیم و حکیم سے بہتر کسی کا فیصلہ نہیں ہو سکتا۔ حضرت شعیب کے ان الفاظ سے اندازہ ہو سکتا ہے کہ انبیاء کے قلوب حق تعالیٰ کی عظمت و جبروت اور اپنی عبودیت واقتار کے کس قدر عظیم و عمین احماس سے معمور ہوتے ہیں اور کس

طرح ہر آن اور ہر عال میں ان کا توکل واعتمادتمام و سائط سے منقطع ہوکر اسی وحدۂ لا شرک لهٔ پر پہاڑ سے زیادہ مضبوط اور غیر متزلزل ہوتا ہے۔

۱۱<mark>۳ یعنی باپ دادا کا مذہب چھوٹا، یہ تو دین کی خرابی ہوئی اور تجارت میں ناپ تول ٹھیک رکھی، یہ دنیا کا نقصان ہوا۔</mark>

۱۱۷۔ قوم شعیب علیہ السلام پرتین طرح کے عذاب؛ متعدد آیات کے جمع کرنے سے ظاہر ہوتا ہے کہ ان پر ظلہ، صیحہ، رجفہ تین طرح کے عذاب آئے یعنی اول بادل نے سایہ کر لیا جس میں آگ کے شعلے اور چنگاریاں تھیں۔ پھر آسمان سے سخت ہولناک اور جگریاش آواز ہوئی اور نیچے سے زلزلہ آیا۔ (ابن کثیر)

الَّذِيْنَ كَذَّبُوا شُعَيْبًا كَانُ لَّمْ يَغُنَوُا فِيهَا ثَانُوا هُمُ فِيهَا كَانُوا هُمُ

الُخْسِرِيْنَ 🖫

فَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَ قَالَ يَقَوْمِ لَقَدُ اَبُلَغُتُكُمْ رِسُلْتِ رَبِّى وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَكَيْفَ اللي إِسُلْتِ رَبِّى وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَكَيْفَ اللي

وَمَا اَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّنُ نَّبِيِّ إِلَّا اَخَذْنَا اَهُلَهَا إِلَّا اَخَذْنَا اَهُلَهُمُ الشَّرَّاءِ لَعَلَّهُمُ

يَضَّرَّ عُوْنَ 😨

۹۳۔ پھر الٹا پھر ان لوگوں سے اور بولا اے میری قوم میں پہنچا چکا تم کو پیغام اپنے رب کے اور خیر خواہی کر چکا تمہاری اب کیا افسوس کروں کا فروں پر [۱۳]

۹۹۔ اور نہیں بھیجا ہم نے کسی بستی میں کوئی نبی کہ نہ پروا ہو ہم نے وہاں کے لوگوں کو سختی اور تکلیف میں تاکہ وہ گرارائیں

۱۱<mark>۵۔ انہوں نے شعیبٔ اوران کے ہمراہیوں کو بستی سے نکالنے کی دھمکی دی تھی۔ سو وہ ہی نہ رہے نہ ان کی بستیاں رہیں۔ اور</mark> وہ جو کھتے تھے کہ شعیبٔ کے انباع کرنے والے خراب ہوں گے سو نود ہی خراب اور خائب و خاسر ہوکر رہے۔

۱۱۱۔ یعنی اب ہلاک ہوئے بیچے ایسی قوم پر افسوس کرنے سے کیا حاصل، جس کو ہر طرح سمجھایا جا چکا۔ موثر تصیحتیں کی گئیں آنے والے عواقب و نتائج سے ڈرایا گیا۔ مگر انہوں نے کسی کی ایک نہ سنی بلکہ مخلص خیر خواہوں سے دست وگریبان ہی رہے۔ ثُمَّ بَدَّلْنَا مَكَانَ السَّيِّئَةِ الْحَسَنَةَ حَلَّى عَفَوًا وَقَالُوا قَدْ مَسَّ ابَآءَنَا الضَّرَّآءُ وَالسَّرَّآءُ وَالسَّرَّآءُ فَاخَذُنْهُمُ بَغْتَةً وَهُمُ لَا يَشْعُرُونَ هَ

وَلَوْ اَنَّ اَهُلَ الْقُرَى امَنُوْا وَاتَّقَوُا لَفَتَحُنَا عَلَيْهِمُ بَرَكْتٍ مِّنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ

وَلَكِنَ كَذَّبُوا فَاخَذُنْهُمْ بِمَا كَانُوَا

يَكُسِبُوۡنَ 📆

۹۵۔ پھر بدل دی ہم نے برائی کی جگه بھلائی یماں تک کہ وہ بڑھ گئے اور کھنے لگے کہ پہنچتی رہی ہے ہمارے باپ دادوں کو بھی تکلیف اور نوشی پھر پکڑا ہم نے ان کوناگماں اور ان کو خبر نہ تھی [۱۱]

99۔ اور اگر بستیوں والے ایان لاتے اور پر ہمیزگاری کرتے تو ہم کھول دیتے ان پر تعمتیں آسمان اور زمین کے لیکن جھٹلایا انہوں نے پس پکڑا ہم نے ان کو ان کے اعمال کے بدلے [۱۸]

ا۔ انبیاء کو جھٹلانے والوں کی آزمائش: پہیمنہ وں کی بعثت کے وقت جب عموما لوگ تکذیب و مقابلہ سے پیش آتے ہیں، تو خدا کی طرف سے ابتدائی تنبیہ کے طور پر بیاری، قوا ور مختلف قتم کی سختیاں اور تکلیفیں مسلط کی جاتی ہیں ٹاکہ مکذبین تازیانے کھا کر شہرار توں سے باز آجائیں اور بارگاہ الہی کی طرف جھٹیں۔ جب ان تنبیات کا اثر قبول نہیں کرتے تو سختیوں اور مصیبوں کو ہٹا کر ان پر فراخی اور عیش و نو تھالی و فیرہ بھٹی جاتی ہو جھٹی ہائت سے متاثر ہو کر کچھ شرمائیں اور صرت راوبیت کی طرف متوجہ ہوں یا عیش و ثروت کے نشہ میں چور ہو کر بالکل ہی خافل و بدمت بن جائیں۔ گویا جاں تک صحت، اولاد اور دولت و عکومت ہوسی یا عیش و ثروت کے نشہ میں چور ہو کر بالکل ہی خافل و بدمت بن جائیں۔ گویا جاں تک صحت، اولاد اور دولت و عکومت بڑھتی جائے اسی کے ساتھ ان کی نوٹ و فظلت میں ہمی ترقی ہو حتی کہ پچھلی سختیوں کو یہ کہ کر فراموش کر دیں کہ تکلیف و راحت کا سلملہ تو پہلے ہی سے پلا آتا ہے۔ ہارے کفر و تکذیب کو اس میں کچے دخل نہیں۔ ورمۂ اب نوشالی کیوں حاصل ہوتی۔ یہ سب نوا یہ خوب کی اسپنے عیش و آرام میں انہیں فہر بھی نہیں ہوتی۔ صرت شاہ صاحب نے کیا نوب لکھا ہو کہ تبدہ کو و دنیا میں گنا تو یہ لکھا ہو کہ تبدہ کو و دنیا میں گنا کی سزا پہنچتی رہے تو امید ہے اور آگر بھ گیا تو کام آخر ہوا۔

۱۱۸۔ انبیاء کی اطاعت خوشحالی لاتی ہے: یعنی ہم کو ہندوں سے کوئی ضد نہیں جو لوگ عذاب الهی میں گرفتار ہوتے ہیں یہ ان ہی کی کر توتوں کا نتیجہ ہے۔ اگر یہ لوگ ہمارے پیغمبروں کو مانتے اور حق کے سامنے گردن جھکاتے اور کفر و تکذیب وغیرہ سے پچ کر تقویٰ کی راہ اختیار کرتے توہم ان کو آسمانی وزمینی برکات سے مالا مال کر دیتے۔ امام رازیؒ نے فرمایا کہ برکات کا لفظ دو معنی میں استعال ہوتا ہے۔ کبھی تو خیر باقی و دائم کو برکت سے تعبیر کرتے ہیں اور کبھی کثرت آثار فاصلہ پریہ لفظ اطلاق کیا جاتا ہے۔ لہذا آیت کی مرادیہ ہوگی کہ ایان و تقویٰ اختیار کرنے پر ان آسمانی وزمینی تعمتوں کے دروازے کھول دیے جاتے جو دائمی اور غیر منقطع ہوں یا جن کے آبار فاضلہ بہت کثرت سے ہوں ۔ ایسی خوشحالی نہیں جو مکذبین کو چند روز کے لئے بطور امہال واستدراج حاصل ہوتی ہے۔ اور انجام کار دنیا میں ورنہ آخرت میں تو ضرور ہی وبال جان بنتی ہے۔

704

اَفَامِنَ اَهْلُ الْقُرِى اَنْ يَاتِيهُمْ بَالسُنَا بَيَاتًا اللهِ اللهِ عَرْمِين بَتَيُون والهِ اس سه كه آ وَّهُمُ نَآيِمُونَ ﴿

> اَوَ اَمِنَ اَهُلُ الْقُرَى اَنْ يَّاتِيَهُمُ بَاسُنَا ضُحَّى وَّهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿

أَفَامِنُوْا مَكُرَ اللَّهِ ۚ فَلَا يَاٰمَنُ مَكُرَ اللَّهِ إِلَّا ع الْقَوْمُ الْخُسِرُونَ ﴿

اَوَلَمُ يَهُدِ لِلَّذِيْنَ يَرِثُونَ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ اَهْلِهَا اَنُ لَّو نَشَاءُ اَصَبْنٰهُمُ بِذُنُوبِهِمُ ۚ وَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُو بِهِمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ عَلَى

چہنے ان پر آفت ہماری راتوں رات جب سوتے ہوں

۹۸۔ یا بے ڈر ہیں بستیوں والے اس بات سے کہ آ پہنچے ان پر عذاب ہمارا دن پڑھے جب کھیلتے ہوں [۱۱۹]

99۔ یا بے ڈر ہو گئے اللہ کے داؤ سے سوبے ڈر نہیں ہوتے اللہ کے داؤ سے مگر خرابی میں رہنے والے [۱۳۰]

۱۰۰۔ کیا نہیں ظاہر ہوا ان لوگوں پر جو وارث ہوئے زمین کے وہاں کے لوگوں کے ہلاک ہونے کے بعد کہ اگر ہم چاہیں توان کو پکڑ لیں ان کے گناہوں پر [<sup>[11]</sup> اور ہم نے مهرکر دی ہے انکے دلوں پر سووہ نہیں سنتے

۱۱۹۔ جھٹلانے والوں کو وعید: یعنی جب عیش وآرام میں غافل پڑے سورہے ہوں یا دنیا کے کاروبار اور لہو ولعب میں مشغول ہوں اس وقت خدا کا عذاب ان کو دفعۃ آگھیرے۔ اس بات سے یہ لوگ نڈر اور بے فکر ہو رہے میں۔ عالانکہ جن اساب کی بناء پر گذشتہ اقوام پر عذاب آئے ہیں، وہ ان میں بھی موجود ہیں۔ یعنی کفر و تکذیب اور سیر الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مقابلہ و

محاربہ ۔

۱۲۰ دنیوی خوشحالی اور عیش کے بعد جو غدا کی ناگهانی پکڑ ہے ، اسی کو مکر اللہ (خدا کا داؤ) فرمایا عیش و شخع میں پڑ کر وہ ہی لوگ خدا کی ناگهانی گرفت سے بے فکر ہوتے ہیں جن کی شامت اعمال نے انہیں دھکا دے دیا ہے ۔ مومن کی شان یہ ہے کہ وہ کسی حال میں خدا کو نہ جھولے ۔

> گوہوکییا ہی صاحب فہم وذکاء جے طیش میں خوف خدا نہ رہا۔

ظفراس کوآدمی نه جانے گا جے عیش میں یاد خدا نه رہی

ا ا۔ جیسے پہلول کو پکرالیا، تمہیں بھی پکراسکتے ہیں۔

تِلْكَ الْقُرِى نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنُ اَثَبَآيِهَا وَلَقَدُ جَآءَتُهُمُ رُسُلُهُمُ بِالْبَيِّنْتِ فَمَا كَانُوْا لِيُؤْمِنُوْا بِمَا كَذَّبُوْا مِنْ قَبُلُ كَانُوْا لِيُؤْمِنُوْا بِمَا كَذَّبُوْا مِنْ قَبُلُ كَانُوْا لِيُؤْمِنُوْا بِمَا كَذَّبُوْا مِنْ قَبُلُ كَانُوْا لِيُؤْمِنُوْا فِلَا عَلَى قُلُوْبِ الْكَفِرِيْنَ كَذَٰلِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَى قُلُوْبِ الْكَفِرِيْنَ

101 ۔ یہ بستیاں ہیں کہ ساتے ہیں ہم تجھ کو ان کے کچھ طالات اور بیٹک ان کے پاس پہنچ چکے ان کے رسول نشانیاں لے کر مچھر ہرگز نہ ہوا کہ ایمان لائیں اس بات پر جس کو مہلے جھٹلا چکے تھے یوں مہر کر دیتا ہے اللہ کا فرول کے دلول پر[۱۳۳]

وَمَا وَجَدُنَا لِاَكْثَرِهِمْ مِّنْ عَهْدٍ ۚ وَ اِنْ وَمَا وَجَدُنَا لِاَكْثَرِهِمْ مِّنْ عَهْدٍ ۚ وَ اِنْ وَجَدُنَا اَكْثَرَهُمْ لَفْسِقِينَ ﷺ

101۔ اور نہ پایا ان کے اکثر لوگوں میں ہم نے عمد کا نباہ اور اکثر ان میں پائے نافرمان [۱۳۳]

۱۲۲۔ گذشتہ واقعات سے عبرت: یعنی جس چیز کا ایک دفعہ الکار کر بیٹھ، پھر کتنے ہی نثان دیکھیں دنیا ادھر سے ادھر ہو جائے،
مکن نہیں کہ اس کا اقرار کرلیں۔ جب حق تعالیٰ کے مقابلہ میں کسی قوم کی ضداور ہٹ اس درجہ تک پہنچ جاتی ہے، تب عادتا
اصلاح عال و قبول حق کا امکان باقی نہیں رہتا۔ یہ ہی صورت دلوں میں مہرلگ جانے کی ہوتی ہے۔ یہاں واضح فرما دیا کہ اللہ
کی طرف سے دلوں پر مہرلگا دینے کا کیا مطلب ہے۔ (تنبیہ) وَ لَقَدْ جَآء تُھُمِّ رُسُلُھُمْ بِالْبَیِّنٰتِ سے معلوم ہوگیا کہ جو
انبیاء علیم السلام قوم نوح، عاد، ثمود، قوم لوط، اہل مدین کی بستیوں کی طرف مبعوث ہوئے وہ سب بینات (واضح نثان) دے کر
بیجے گئے۔ پس ہوڈکی قوم کا یہ کھنا یا کھوڈ مُمَاجِئَتَنَا بِبَیِّنَدِ اللہ محض تعنت و عنادکی راہ سے تھا۔

۱۲۳ " عمد" سے ممکن ہے عام عمود مراد ہوں یا غاص " عمد الست " کا ارادہ کیا گیا ہو، یا وہ عمد ہو مصائب اور سختیوں کے وقت کرتے تھے کہ فلاں سختی اٹھا لی جائے تو ہم ضرور ایان لے آئیں گے۔ جیسے فرعونیوں نے کہا تھا کین کھنے فت عَنّا الرِّ جُزَ لَنُوْ مِنِنَ لَكَ وَلَئُرُ سِلَنَّ مَعَكَ بَنِیْ اِسْرَ آءِیلَ۔ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الرِّ جُزَ إِلَیْ اَجَلٍ هُمْ بلِغُوهُ إِذَا هُمْ یَنْکُثُوْنَ ۔ اِذَا هُمْ یَنْکُثُوْنَ ۔

ثُمَّ بَعَثْنَا مِنُ بَعُدِهِمَ مُّوَسَى بِالْتِنَآ إلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَاْيِم فَظَلَمُوا بِهَا فَانَظُرُ فَرَعُوْنَ وَمَلَاْيِم فَظَلَمُوا بِهَا فَانَظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِيْنَ عَلَى

وَقَالَ مُوسَى يَفِرُ عَوْنُ اِنِيْ رَسُولُ مِّنَ رَّبِ الْمُعَلَى مُونَ رَّبِ الْمُعَلَىٰ مَنْ رَبِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

حَقِيْقُ عَلَى اَنُ لَآ اَقُولَ عَلَى اللهِ اِلَّا الْحَقَّ لَا الْحَقَّ لَا الْحَقَّ لَا الْحَقَّ لَا الْحَقَ قَدُ جِئُتُكُمْ بِبَيِّنَةٍ مِّنَ رَّبِكُمْ فَارْسِلُ مَعِى بَنِيَّ اِسْرَاءِيْلَ اللهِ

۱۰۳۔ پھر بھیجا ہم نے ان کے پیچھے [۱۳۳] موسی کو اپنی نشانیاں دے کر فرعون اور اسکے سرداروں کے پاس نشانیاں دے کر فرعون اور اسکے سرداروں کے پاس کفر کیا انہوں نے انکے مقابلہ میں سو دیکھ کیا انجام ہوا مفیدوں کا [۱۳۵]

۱۰۴۔ اور کھا موسی نے اے فرعون میں رسول ہوں پروردگار عالم کا

۱۰۵ قائم ہوں اس بات پر کہ نہ کھوں اللہ کی طرف سے مگر ہو سے ہا ہوں تمہارے پاس نشانی تمہارے رب کی [۲۲] سو بھیجدے میرے ساتھ بنی اسرائیل کو [۲۲]

۱۲۷۔ حضرت موسی علیہ السلام کا فرعون سے مناظرہ: "یعنی جن انبیاء کا پہلے ذکر ہوا (نوح، ہود، صالح، لوط، شعیب علیم السلام) موسی ان سب کے بعد تشریف لائے۔ ان پیغمبروں کا ذکر فرمانے کے بعد درمیان میں ""سنت اللہ" بیان فرمائی تھی جو مکذبین کے متعلق جاری رہی ہے جس کے ضمن میں موجودہ جاعت کفار کو متنبہ فرما دیا گیا۔ اس درمیانی مضمون سے فارغ ہو کر چر سلملہ بعثت رسل کی ایک عظیم الثان کوئی کا ذکر شروع کرتے ہیں۔

۱۲۵۔ اس سے زیادہ مفید کون ہوگا جو خدا کے سفراء کو جھٹلائے، آیات اللہ کی تکذیب اور حق تلفی کرے، مخلوق خدا سے اپنی پرستش کرائے آگے ضروری واقعات ذکر فرماکر اس انجام کی تفصیل کی گئی ہے۔

۱۲۱۔ اکثر مفسرین نے "" حقیق"" کے معنی جدیر (لائق) کے لئے ہیں۔ اسی لئے ""علیٰ"" کو مبعنی ""باء"" لینا پڑا ہے یعنی میری

شان کے یہ ہی لائق ہے کہ خدا کی طرف سے کوئی ناحق اور غلط بات نہ کھوں ۔ بعض نے "" حقیق "" کو بمعنی "" حریص "" لیا ہے۔ کین مترجم محققؑ نے "" حقیق"" کو ""قائم و ثابت"" کے معنی میں لیا۔ جس کا مطلب یہ ہو گاکہ میں بدون ادنیٰ تزلزل اور تذبذب کے بوری مضبوطی اور استقلال کے ساتھ اس پر قائم ہوں کہ چ کے سوا کوئی چیز زبان سے یہ نکالوں خدا کا پیام بلا کم و کاست تم کو پہنچا دوں۔ اور تمہاری تکذیب و تخدیف کی وجہ سے ذرا بھی نہ ڈگمگاؤں۔

۱۲۷۔ بنی اسرائیل کی رہائی کا مطالبہ: یوں تو حضرت مو سیٰ نے فرعون کو کھن؛ طرح کی تصیحتیں کیں جیسا کہ دوسری آیات میں مذکور میں فَقُلْ هَلْ لَّكَ إِلِيَّ أَنْ تَزَكِّمِي وَ أَهْدِيَكَ إِلَى رَبِّكَ فَتَخْشٰى لَّمْ ايك برسى الهم چيزيه تحى كه بني اسرائيل كو جو انبیائے کرام کی اولاد میں سے تھے اور جنہیں فرعونیوں نے ذلیل جانوروں کی طرح غلام بنا رکھا تھا، مظالم و شدائد سے نجات دلائیں اس موقع پر فرعون کو مخاطب کرتے ہوئے اسی چیز کی طرف توجہ دلائی ہے۔ یعنی بنی اسرائیل کو اپنی قید و بیگار سے نجات دے تاکہ وہ آزادی کے ساتھ اپنے پرورد گار کی عبادت میں مشغول ہوں اور میرے ساتھ اپنے وطن مالون (ملک شام) میں یلے جائیں کیونکہ ان کے جداعلیٰ حضرت ابراہیم غلیل اللہ نے عراق سے ہجرت کر کے شام ہی میں قیام فرمایا تھا۔ بعدہ حضرت یوسٹ کی وجہ سے بنی اسرائیل مصرمیں آباد ہوئے۔ اب چونکہ یہاں کی قوم قبطیوں نے ان پر طرح طرح کے مظالم کر رکھے ہیں، ضرورت ہے کہ ان کو قبطیوں کی ذلیل غلامی سے آزادی دلا کر آبائی وطن کی طرف واپس کیا جائے۔

قَالَ إِنْ كُنْتَ جِئْتَ بِأَيَةٍ فَأْتِ بِهَا إِنْ ١٠٦ بولا الرَّوْآيَا ہے كُونَى نَثَانَى لَے كر تولا اس كوالر تو كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِينَ 🗃

فَٱلْقِي عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثُعْبَانٌ مُّبِينٌ ﴿

اللهِ وَّ نَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِيَ بَيْضَآ ءُ لِلنَّظِرِيْنَ ﴿

قَالَ الْمَلا مِنْ قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَّ هٰذَا لَسْحِرُ عَلِيْمُ

۱۰۷ء تب ڈال دیا اس نے اپنا عصا تواسی وقت ہو گیا اژدها صریح [۱۲۸]

۱۰۸۔ اور نکالا اپنا ہاتھ تو اسی وقت وہ سفید نظر آنے لگا دیکھنے والوں کو [۱۲۹]

۱۰۹۔ بولے سردار فرعون کی قوم کے یہ تو کوئی بڑا واقف جادوگر ہے [۳۰]

۱۲۸۔ عصائے موسی علیہ السلام کا اژدھا بننا: جس کے اژدھا ہونے میں کسی شک وشبہ کی گنجائش یہ تھی۔ کہتے ہیں کہ وہ اژدھا

منہ کھول کر فرعون کی طرف لیکا۔ آخر فرعون نے بدواس ہوکر موسیٰ سے اس کے پکڑنے کی درخواست کی۔ موسیٰ کا ہاتھ لگانا تھا کہ پھر عصابن گیا۔

۱۲۹<u>۔ ید بیضا کا معجزہ:</u> یعنی ہاتھ گریبان میں ڈال کر اور بغل میں دبا کر نکالا تو لوگوں نے کھلی اسمحصوں دیکھ لیا کہ غیر معمولی طور پر سفید اور چمکدار تھا۔ یہ روشنی اور چک کسی مرض برص وغیرہ کی وجہ سے نہ تھی، بلکہ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ قلب منور کی روشنی بطریق اعجاز ہاتھ میں سرایت کر جاتی تھی۔

۱۳۰ آل فرعون پر وصیت: معلوم ہوتا ہے کہ فرعون نے موسی کے معجزات سے بیبت زدہ ہوکر پبلک کو جمع کیا اور پہلے اس نے بذات نود (کافی الشعراء) پھر اس کی طرف سے بڑے بڑے لیڈروں نے اس رائے کا اظہار کیا کہ موسی (معاذ اللہ) کوئی بڑے بزات ماہر جادوگر معلوم ہوتے ہیں۔ کیونکہ جو نوارق موسی سے ظاہر ہوئے ان کی حیات کے موافق جادو سے بہتر انکی کوئی توجیہ نہ ہوسکتی تھی۔

يُّرِيْدُ أَنْ يُّخْرِجَكُمْ مِّنْ أَرْضِكُمْ فَمَاذَا تَأُمُرُونَ ﷺ

قَالُوَّا اَرْجِهُ وَ اَخَاهُ وَارْسِلُ فِي الْمَدَآيِنِ خُشِرِيْنَ ﴿

يَأْتُوْكَ بِكُلِّ سُحِرٍ عَلِيْمٍ عَلَيْمٍ

وَ جَآءَ السَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوَّا إِنَّ لَنَ لَنَ لَكَةً الِنَّ لَنَ لَكَ لَكَ لَكَ لَكَ اللَّهُ اللَّ

قَالَ نَعَمْ وَ إِنَّكُمْ لَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ 💼

قَالُوُا يُمُوُلِّي اِمَّآ اَنُ تُلُقِيَ وَ اِمَّآ اَرَ نَّكُوْنَ نَحْنُ الْمُلْقِيْنَ ﷺ

۱۱۰۔ نکالنا چاہتا ہے تم کو تمہارے ملک سے اب تمہاری کیا صلاح ہے [۱۳]

ااا۔ بولے ڈھیل دے اس کو اور اسکے مبھائی کو اور بھیج پر گفوں میں جمع کرنے والوں کو

۱۱۱۔ کہ جمع کر لائیں تیرے پاس جو ہو کامل جادوگر [س] ۱۱۳۔ اور آئے جادوگر فرعون کے پاس بولے ہمارے لئے کچھ مزدوری ہے اگر ہم غالب ہوئے [س]

۱۱۷۔ بولا ہاں اور بیشک تم مقرب ہوجاؤگ [۱۳۳] ۱۱۵۔ بولے اے موسی یا تو تو ڈال اور یا ہم ڈالتے میں [۱۳۵] ۱۱۶۔ کہا ڈالو<sup>[۱۳۱]</sup> پھر اجب انہوں نے ڈالا باندھ دیا لوگوں کی آئکھوں کو اور ان کو ڈرا دیا اور لائے بڑا جادو<sup>[۱۳۷]</sup>

قَالَ النَّقُوا فَلَمَّا النَّقُوا سَحَرُوَا اَعْيُنَ النَّاسِ وَ اسْتَرْهَبُوْهُمْ وَجَاءُو بِسِحْرٍ عَظِيْمٍ ﴿ عَظِيْمٍ ﴿ عَظِيْمٍ ﴿

الا۔ یعنی عجیب و غریب ساترانہ کرشمے دکھلا کر مخلوق کو اپنی طرف مائل کر لے اور انجام کار ملک میں اثر واقتدار پیدا کر کے اور بنی اسرائیل کی حایت و آزادی کا نام لے کر قبطیوں کو جو یہاں کے اصلی باشندے میں، ان کے ملک ووطن (مصر) سے بے دخل کر دے۔ ان حالات کو پیش نظر رکھ کر مثورہ دوکہ کیا ہونا چاہئے۔

1971۔ مقابلے کے لئے ساحین کو دعوت: مثاورت باہمی کے بعدیہ پاس ہواکہ فرعون سے در نواست کی جائے کہ وہ ان دونوں (موسی وہارون ) کے معاملہ میں جلدی نہ کرے۔ ان کا بہترین توڑاور موثر جواب یوں ہوسکتا ہے کہ چپراسی بھیج کرتام قلمرو میں سے فن سحر کے جانبے والے جوان سے بھی بڑھ کر اس فن کے ماہر (سحار) ہوں جمع کر لئے جائیں، ان سے ان کا مقابلہ کرایا جائے۔ چنانچے یوں ہی کیا گیا۔

۱۳۳۔ جادوگروں کا مطالبہ اجرت: ساحرین فرعون نے اُلِنَّ لَنَا لَاَجُرًا کہہ کر پہلے ہی قدم پر جَلا دیا کہ انبیاء علیهم السلام جن کا پہلا لفظ ما اسا لکم علیہ من اجر ان اجری الا علے الله ہوتا ہے، کوئی پیشہ ورلوگ نہیں ہوتے۔ ۱۳۳۔ یعنی مزدوری کیا چیز ہے وہ تو ملے گی، اس سے بڑھ کریہ ہے کہ تم ہمارے مقربین بارگاہ اور مصاحبین خاص میں داخل کر لئے جاؤگے۔

<u>۱۳۵۔ یہ شایداس بناء پر کما کہ پیشتر حضرت موسیٔ فرعون کے روبروعصا ڈال کر باذن اللہ اژدھا بنا چکے تھے۔</u>

1771۔ مقابلے کا آغاز: یعنی جب تم کویہ مقابلہ ہی منظور ہے اور اسی پر آخری فیصلہ کا انحصار کرتے ہوتو پہلے تم ہی ڈال کر پوری قوت آزمائی کر لو۔ کیونکہ باطل کی پوری نمائش اور زور آزمائی کے بعد جو حق کا غلبہ مثاہدہ ہوگا، وہ امید ہے کہ زیادہ مؤثر اور اوقع فی النفوس ہو۔ تو فی الحقیقت یہ موسئ کی طرف سے سحر کے ساتھ معجزہ کا مقابلہ کرنے کی اجازت نہ تھی بلکہ دو صور توں میں سے ایک ایسی صورت کا انتخاب تھا جو باطل کے خمود اور حق کے غلبہ و وضوع کی موثر ترین صورت ہو سکتی تھی۔

١٣٤ ساحرين كى طرف سے جادو كا مظاہرہ: يعنی جادو كے زور سے نظر بندى كر كے مجمع پر چھا گئے اور لوگوں كو مرعوب كر ليا۔

دوسری آیت میں ہے کہ انہوں نے اپنی رسیاں اور لاٹھیاں زمین پر پھینک دیں جس سے زمین پر سانپ ہی سانپ دوڑتے معلوم ہونے لگے۔ یُخَیَّلُ اِلَیْهِ مِنْ سِحْرِ هِمْ أَنَّهَا تَسْعٰی (طررکوع) ان آیات سے ظاہر ہواکہ سارین فرعون نے اس وقت جو شعبدہ دکھلایا تھا اس میں فی الواقع قلب ماہیت نہیں ہوا۔ بلکہ وہ محض تخیل اور نظر بندی تھی۔ اس سے یہ لازم نہیں آیا کہ تمام اقسام سحرا سی میں منحصر ہوں ، شاید انہوں نے یہ گان کیا ہو کہ ہم اتنی ہی کارروائی سے موسیٰ کو دبالیں گے ۔ اور کچھ گنجائش ملتی توممکن تھاکہ اس سحر عظیم سے بھی بڑا کوئی سحراعظم دکھلاتے، مگر اعجاز موسوی نے سحر کو پہلے ہی مورچہ پر مایوس کن شکت دے دی، آگے موقع ہی نہ رہاکہ مزید مقابلہ جاری رکھا جاتا۔

الله اور ہم نے عکم بھیجا موسی کوکہ ڈال دے اپنا عصا وَ أَوْحَيْنَا إِلَى مُوْسَى أَنُ ٱلْقِ عَصَاكَ ۚ فَإِذَا سووہ جبی لگا ن<u>گلنے جو سانگ انہوں نے بنایا تھا</u> هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ

فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ 💼

فَغُلِبُوا هُنَالِكَ وَانْقَلَبُوا صِغِرِينَ اللهُ وَ أُلُقِيَ السَّحَرَةُ سُجِدِيْنَ ﴿

قَالُوَ المَنَّا بِرَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿

رَبِّ مُوْسَى وَهُرُوْنَ 💼

۱۱۸۔ پس ظاہر ہوگیا حق اور غلط ہوگیا جو کچھ انہوں نے کیا

۱۱۹۔ پس ہار گئے اس جگہ اور لوٹ گئے ذلیل ہوکر

۱۲۰۔ اور گریڑے جا دوگر سجدہ میں [۱۳۸]

۱۲۱۔ بولے ہم ایان لائے پرورد گار عالم پر

۱۲۲ء جورب ہے موسی اور مارون کا [۱۳۹]

۱۳۸۔ عصائے موسی علیہ السلام کا معجزہ: یعنی عصائے موسیٔ سانپ بن کران کی تمام لا مٹھیوں اور رسیوں کو نگل گیا، اور سارا بنا بنایا کھیل ختم کر دیا۔ جس سے ساحرین کو متنبہ ہوا کہ یہ سحر سے بالاتر کوئی اور حقیقت ہے۔ آخر فرعون کے لوگ بھرے مجمع میں شکت کھاکر اور ذلیل ہوکر میدان مقابلہ سے لوٹے اور ساحرین خدائی نشان دیکھ کر بے افتیار سجدہ میں گر پڑے کہتے ہیں کہ حضرت موسیٰ و ہارون نے ظہور حق پر سجدہ شکر اداکیا۔

ساحرین کا قبول اسلام :اسی وقت ساحرین مبھی سربسجود ہو گئے۔ اُلْقِینی السَّحَرَةُ کا لفظ بتلایا ہے کہ کوئی ایسا قوی عال ان پر طاری ہوا جس کے بعد بجز خضوع واستسلام کوئی چارہ نہیں رہا۔ رحمت السیہ کا کیا کہنا کہ جو لوگ ابھی ابھی پیغمبر خدا سے نبرد آزمائی کر رہے تھے سجدہ سے سراٹھاتے ہی اولیاء اللہ اور عارف کامل بن گئے۔

179۔ چونکہ فرعون مبھی اپنی نسبت انا ربکم الاعلیٰ کہتا تھا، شایداس لئے رَبِّ الْعُلَمِیْنَ کے ساتھ رَبِّ مُوسی و هلرُ وَنَ کھنے کی ضرورت ہوئی اس میں یہ بھی اشارہ ہوگیا کہ بیشک جمان کا پروردگار وہ ہی ہوسکتا ہے جس نے موسیٰ وہارون کو اپنی خاص ربوہیت سے بدون توسط اسباب ظاہرہ دنیا کے متحبروں پر علی رؤس الاشہاداس طرح غالب کر کے دکھلا دیا۔

الله الله فرعون كياتم ايان له آئے اس پر ميرى البازت سے پہلے يہ تو مكر ہے جو بناياتم سب نے اس شهر ميں تاكه زكال دواس شهر سے اسكے رہنے والوں كو سو الب تم كو معلوم ہو جائے گا [۱۳۰]

قَالَ فِرْعَوْنُ امَنْتُمْ بِهِ قَبْلَ اَنُ اذَنَ لَكُمْ أَ إِنَّ هٰذَا لَمَكُرُ مَّكُرُتُمُوهُ فِي الْمَدِيْنَةِ لِتُخْرِجُوا مِنْهَا اَهْلَهَا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ لِتُخْرِجُوا مِنْهَا اَهْلَهَا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ

لَاُقَطِّعَنَّ آيُدِيَكُمْ وَآرُجُلَكُمْ مِّنَ خِلَافٍ ثُمَّ لَاُقَطِّعَنَّ آيُدِيكُمْ أَجْمَعِيْنَ ﴿

قَالُوَّ الِنَّا إِلَى رَبِّنَا مُنْقَلِبُوْنَ ﴿

۱۲۴۔ میں ضرور کاٹوں گا تمہارے ہاتھ اور دوسری طرف کے پاؤں پھر سولی پر پڑھاؤں گا تم سب کو

۱۲۵۔ وہ بولے ہم کو تواپنے رب کی طرف لوٹ کر جانا ہی ہے [۱۳۱]

۱۹۸۰ فرعون کا غیظ و نصب: یعنی یہ تم سب جادوگروں کی ملی بھگت ہے، غالبا موسی تمہارا برااستاد ہوگا۔ اس کو آگے بیجے دیا پھر سب نے اپنی مغلوبیت کا اظہار کر دیا۔ تاکہ عام لوگ متاثر ہو جائیں۔ اس گھری سازش سے تمہارا مقصود یہ ہے کہ اس ملک کے اصلی باشندوں کو نکال باہر کرواور نود مصر کی سلطنت پر قبضہ کر لو۔ یہ تقریر فرعون نے اپنی کھلی شکت پر پردہ ڈالنے اور لوگوں کوالو بنانے کی غرض سے کی تھی۔ "فاسخف قومہ فاطا عوہ" مگر جس چیز سے فرعون اور فرعونی ڈر رہے تھے، آخر تقدیر البی سے وہ ہی بیش آئی و نری فرعون و هامان و جنو دهما منهم ما کانو ا یحذر ون (القصص رکوعا)

الاا۔ مومن سامین کا ایمان و استقامت: سامین توحید اور تمنائے لقاء اللہ کی شراب سے مخمور ہو چکے تھے، جنت و دوزخ گویا انکھوں کے سامنے تھیں۔ بھلا وہ ان دھمکیوں کی کیا پرواکر سکتے تھے انہوں نے صاف کہ دیا کہ کچھ مضائقہ نہیں، جوکرنا ہوکرگذر۔ پھر ہم کواپنے غدا کے پاس جانا ہے۔ تیرے سر ہوکر سی۔ وہاں کے عذاب سے یہاں کی تکلیف آسان ہے اور اس کی رحمت و

خوشنودی کے راستہ میں دنیا کی بڑی سے بڑی تکالیف ومصائب کا برداشت کر لینا بھی عاشقوں کے لئے سمل ہے ہنیٹا لا رباب النعيم نعيمهم وللعاشق المسكين مايتجرع

> وَمَا تَنُقِمُ مِنَّا إِلَّا أَنُ امَنَّا بِالْتِ رَبِّنَا لَمَّا جَآءَتُنَا لَا رَبَّنَآ اَفُرِغُ عَلَيْنَا صَبُرًا ﴿ وَّ تَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ ﴿

١٢٦ اور تجھ کو ہم سے یہی دشمنی ہے کہ مان لیا ہم نے اپنے رب کی نشانیوں کو جب وہ ہم تک پہنچیں اے ہمارے رب دہانے کھول دے ہم پر صبر کے اور ہم کو مار مسلمان [۱۳۲]

۱۲۷۔ اور بولے سردار قوم فرعون کے کیول چھوڑتا ہے توموسی کواور اسکی قوم کوکه اودهم مچائیں ملک میں [۱۳۳] اور موقوف کر دے تجھ کو اور تیرے بتوں کو [۱۳۳] بولا اب ہم مار ڈالیں گے انکے بیٹوں کو اور زندہ رکھیں گے انکی عورتوں کو اور ہم ان پر زور آور ہیں [۴۵]

وَ قَالَ الْمَلَا مِنْ قَوْمِ فِرْعَوْنَ اَتَذَرُ مُوسى وَ قَوْمَهُ لِيُفُسِدُوا فِي الْاَرْضِ وَيَذَرَكَ وَ الِهَتَكَ لَمُ قَالَ سَنُقَتِّلُ اَبْنَا ءَهُمْ وَ نَسْتَحْي نِسَا ءَهُمُ أَوَ إِنَّا فَوْقَهُمُ قَهِرُونَ عَ

۱۴۲۔ یعنی جس رب کی نشانیوں کو مان لینے سے ہم تیری نگاہ میں مجرم مٹھرے میں، اسی رب سے ہماری دعا ہے کہ وہ تیری زیادتیوں اور سختیوں پر ہم کو صبر جمیل کی توفیق بخشے اور مرتے دم تک اسلام پر مستقیم رکھے ایسا یہ ہو کہ گھبرا کر کوئی بات تسلیم و رضاء کے خلاف کر گذریں۔

۱۸۷۔ جب حق کے نشان دیکھ کر ساحرین سجدہ میں گر پڑے اور بنی اسرائیل نے موسیٰ کا ساتھ دینا شروع کر دیا بلکہ بعض قبطیوں کا میلان بھی ان کی طرف ہونے لگا تو فرعونی لیڈر گھبرائے اور فرعون کو یہ کمہ کر تشدد پر آمادہ کرنے لگے کہ موسیٰ اور اس کی قوم بنی اسرائیل کو یہ موقع نہ دینا چاہئے کہ وہ آزاد رہ کر ملک میں اودھم مچاتے پھریں اور عام لوگوں کو اپنی طرف مائل کر کے حکومت کے غلاف علم بغاوت بلند کر دیں اور آیندہ تیری اور تیرے تجویز کئے ہوئے معبودوں کی پرستش ملک سے موقوف کرا دیں۔ ۱۲۷۔ فرعون کے تجویز کردہ خدا: "فرعون اپنے کو ""رب اعلیٰ "" بڑا پرورد گار کہتا تھا۔ غالبا اس ""اعلیٰ "" کو نباہنے کے لئے کچھ ادنیٰ پرورد گار بھی تجویز کئے ہوں گے۔ ان کو یہاں البھنتائ کہا بعض نے کہاکہ وہ گائے وغیرہ کی مجمم تصویریں تھیں۔ بعض نے سورج اور ستاروں کا ارادہ کیا ہے بعض کے نزدیک نود فرعون نے اپنی تصویر کے مجبمے پرستش کے لئے تقسیم کر دیے تھے۔ کچھ سہی بہرمال بڑا معبود اپنے ہی کو کہلواتا تھا اور مَاعَلِمْتُ لَکُمْ مِنْ اِللّهِ غَیْرِی کہ کر خدا کے وجود کی نفی کرتا تھا۔ العیاذ باللہ۔ ۱۳۵ء بنی اسرائیل پر مظالم کا ارادہ: موسیٰ کی پیدائش سے پہلے بھی فرعون نے بنی اسرائیل پر ظلم کر رکھا تھا، کہ لڑکوں کو قتل کر دیتا۔ اس خوف سے کہ کمیں یہ وہ ہی اسرائیل نہ ہوجس کے ہاتھ پر اس کی سلطنت کے زوال کی خبر منجین نے دی تھی اور لڑکیوں کو غدمت وغیرہ کے لئے زندہ رہنے دیتا۔ اب موسیٰ کا اثر دیکھ کر اندیشہ ہواکہ کمیں اس کی تربیت واعانت سے بنی اسرائیل زور نہ نکر جائیں اس کی تربیت واعانت سے بنی اسرائیل زور نہ نگر جائیں اس لئے انہیں خوف زدہ اور عاجز کرنے کے لئے اپنے زور و قوت کے نشہ میں پھر اسی پرانی اسکیم پر عمل کرنے کی شمہرائی۔ بنی اسرائیل اس سفاکانہ تجویز کو من کر طبعی طور پر پریشان اور دہشت زدہ ہوئے ہوں گے۔ اس کا علاج موسیٰ نے آئیدہ آیت میں بتلایا۔

قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اسْتَعِينُوا بِاللهِ وَ اصْبِرُوا ۚ إِنَّ الْأَرْضَ لِلهِ اللهِ عَوْرِثُهَا مَنَ اصْبِرُوا ۚ إِنَّ الْأَرْضَ لِلهِ اللهِ اللهِ عَلَى وَرِثُهَا مَنَ يَشَا ءُمِنَ عِبَادِم وَ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ عَلَى قَالُوا الْوَذِينَا مِن قَبُلِ اَنْ تَأْتِينَا وَمِنْ بَعُدِ قَالُوا الْوَذِينَا مِنْ قَبُلِ اَنْ تَأْتِينَا وَمِنْ بَعُدِ مَا جِئْتَنَا وَ قَالَ عَلَى مَا جِئْتَنَا وَ قَالَ عَلَى مَا حَدُق كُمْ أَنْ يَتُهُلِكَ عَلَى عَلَى الْأَرْضِ فَيَنْظُرَ عَلَى عَلَى الْأَرْضِ فَيَنْظُرَ عَلَى عَلَى الْأَرْضِ فَيَنْظُرَ عَلَى عَلَى الْأَرْضِ فَيَنْظُرَ

وَلَقَدُ اَخَذُنَآ الَ فِرْعَوْنَ بِالسِّنِينَ وَنَقُصٍ مِنَ الشَّنِينَ وَنَقُصٍ مِنَ الثَّمَرٰتِ لَعَلَّهُمْ يَذَّ كَرُونَ عَلَى الثَّمَرٰتِ لَعَلَّهُمْ يَذَّ كَرُونَ عَلَى

ا ۱۲۸۔ موسی نے کہا اپنی قوم سے مدد مانگو اللہ سے اور صبر کرو بیشک زمین ہے اللہ کی اس کا وارث کر دے جمکو وہ چاہے اپنے بندوں میں اور آخر میں جملائی ہے درنے والوں کے لئے [۱۳۷]

۱۲۹۔ وہ بولے ہم پر تکلیفیں رہیں تیرے آنے سے پہلے اور تیرے آنے کے بعد [۱۳۷] کھا نزدیک ہے کہ رب تمہارا ہلاک کر دے تمہارے دشمن کو اور خلیفہ کر دے تم کو ملک میں پھر دیکھے تم کیسے کام کرتے ہو[۱۳۸]

۱۳۰۔ اور ہم نے پکڑ لیا فرعون والوں کو قحطوں میں اور میوؤں کے نقصان میں تاکہ وہ نصیحت مانیں

۱۳۷۔ حضرت موسی علیہ السلام کا اپنی قوم کو وعظ: یعنی گھبرانے کی کوئی بات نہیں۔ اللہ کے سامنے کسی کا زور نہیں چاتا، ملک اسی کا ہے جس کو مناسب جانے عطا فرمائے۔ لہذا ظالم کے مقابلہ میں اسی سے مدد مانگو۔ اسی پر نظر رکھو، اسی سے ڈرو، صبر و تقویٰ کی راہ اختیار کرو۔ اور یقین رکھوکہ آخری کامیابی صرف متقین کے لئے ہے۔

۱۴۷۔ یعنی ہم تو ہمیشہ مصیبت ہی میں رہے۔ تمہاری تشریف آوری سے قبل ہم سے ذلیل بیگارلی جاتی تھی اور ہمارے لڑکے قتل کئے جاتے تھے۔ تمہارے آنے کے بعد طرح طرح کی سختیاں کی جا رہی میں۔ اور قتل ابناء کے مثورے ہو رہے میں دیکھئے کب ہماری مصیبتوں کا خاتمہ ہو۔

۱۴۸۔ حضرت موسیٰ نے تسلی دی کی زیادہ مت گھبراؤ۔ خدا کی مدد قریب آگئی ہے۔ تم دیکھ لو گے کہ تہمارا دشمن ہلاک کر دیا جائے گا اور تم کوان کے اموال واملاک کا مالک بنا دیا جائے گا۔ ٹاکہ جس طرح آج سختی وغلامی میں تمہارا امتحان ہورہا ہے، اس وقت خوشحالی اور آزادی دے کر آزمایا جائے کہ کہاں تک اس کی تعمتوں کی قدر اور احیانات کی شکر گذاری کرتے ہو۔ حضرت شاہ صاحبْ فرماتے ہیں کہ یہ کلام مسلمانوں کے سانے کو نقل فرمایا، یہ سورت مکی ہے، اس وقت مسلمان بھی ایسے ہی مظلوم تھے ۔ ""گفتہ آید در مدیث دیگراں"" کے رنگ میں پیہ بشارت ان کو پہنچائی ۔

فَإِذَا جَا ءَتُهُمُ الْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هٰذِهِ وَإِنَّ تُصِبُهُمْ سَيِّئَةُ يَطَّيَّرُوا بِمُوسى وَمَنُ مَّعَةً ﴿ اَلاً إِنَّمَا ظَيِرُهُمْ عِنْدَ اللهِ وَلَكِنَّ ہے یہ اکثر لوگ نہیں جانتے [۱۲۹]

> وَقَالُوا مَهُمَا تَأْتِنَا بِهِ مِنُ ايَةٍ لِّتَسُحَرَنَا بِهَا لَا فَمَا نَحُنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ عَ

اَ كُثَرَهُمُ لَا يَعْلَمُونَ 🚍

ااا۔ پھر جب پہنچی انکو مطلائی کہنے لگے یہ ہے ہمارے لائق اور اگر پپنچی برائی تو نوست بتلاتے موسی کی اور ا سکے ساتھ والوں کی سن لوان کی شومی تواللہ کے پاس

۱۳۲۔ اور کھنے لگے جو کچھ تولائے گا ہمارے یاس نشانی کہ ہم پر اسکی وجہ سے جادو کرے سو ہم ہرگز تجھ پر ایمان مذ لائیں گے [۱۵۰]

۱۴۹۔ آل فرعون کی پکڑ اور ان کی ہٹ دھرمی: "گذشتہ آیت میں فرمایا تھا کہ قریب ہے خدا تمہارے دشمن کو ہلاک کر دے۔ "" یہاں سے اس ہلاک موعود کے بعض مبادی کی تفصیل شروع کی گئن ہے۔ یعنی اس سنت اللہ کے موافق جس کا بیان اسی پارہ کے شروع میں آیت وَمَآ اَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّنْ نَّبِيِّ إِلَّآ اَخَذُنَآ اَهُلَهَا بِالْبَاسَآءِ وَالضَّرَّآءِ الْحُ کے تحت میں گذر چکا، خدا تعالیٰ نے فرعونیوں کو ابتدائی تنبیہ کے طور پر قحط، خٹک سالی وغیرہ معمولی تکالیف اور سختیوں میں مبتلا کیا۔ ٹاکہ وہ نواب غفلت سے چونکیں اور موسیٰ کی پیغمبرا<sub>ن</sub>ہ تصیحول کو قبول کریں۔ مگر وہ ایسے کا ہے کو تھے۔ انہوں نے ان تنبیات کی کچھ روانہ کی۔ بلکہ پہلے سے زیادہ ڈھیٹ اور گتاخ ہوگئے۔ چاچنہ ثُمَّ بكَّلْنَا مَكَانَ السَيِّئَةِ الْحَسَنَةَ كے قاعدہ سے جب قط وغیرہ دور ہوکر ارزانی اور خوشحالی عاصل ہوتی تو کہنے لگتے کہ دیکھو ہماری خوش طالعی اور اقبال مندی کے لائق تو یہ عالات میں۔
پھر اگر درمیان میں کبھی کسی ناخوشگوار اور بری عالت سے دوچار ہونا پڑ جاتا تو کہتے کہ یہ سب (معاذاللہ) موسی اور اس کے رفقاء کی شومی تقدیر اور نوست ہے۔ حق تعالیٰ نے اسی کا جواب دیا اکلاّ اِنّدَا طلبِ مُن هُمْ عِنْدَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ یعنی اپنی بد بختی اور نوست کو مقبول بندوں کی طرف کیوں نسبت کرتے ہو۔ تمہاری اس نوست کا واقعی سبب تو غدا کے علم میں ہے اور وہ تمہارا ظلم و عدوان اور بغاوت و شرارت ہے۔ اسی سبب کی بناء پر غدا کے یماں سے کچھ حصہ نوست کا وقتی سزا اور تنبیہ کے طور پر تم کو پہنچ رہا ہے۔ باقی تمہارے ظلم و کفر کی اصلی شومی و نوست یعنی پوری بوری سزا تو وہ ابھی اللہ کے پاس محفوظ ہے جو دنیا میں یا آخرت میں اپنے وقت پر تم کو پہنچ کر رہے گی۔ جس کی ابھی اکثر لوگوں کو خبر نہیں۔

100- یہ موسیٰ کے معجزات و نشانات دیکھ کر کہتے تھے کہ خواہ کیبا ہی جادوآپ ہم پر چلائیں اور اپنے خیال کے موافق کتنے ہی نشان دکھلائیں، ہم کسی طرح تمہاری بات ماننے والے نہیں۔ جب انہوں نے یہ آخری فیصلہ سنا دیا اور قبول حق کے سب دروازے اپنے اوپر بند کر لئے، تب غدا نے ان پر چند قیم کی عظیم الثان بلائیں کیے بعد دیگرے مسلط کر دیں۔ جنگی تفصیل اگلی آتی ہے۔

فَارُسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوْفَانَ وَالْجَرَادَ وَ الْخَرَادَ وَ الْقُمْلُ وَالْجَرَادَ وَ الْقُمْلُ وَالشَّفَادِعُ وَالدَّمَ الْيَتِ مُّفَصَّلَتٍ " فَاسْتَكْبَرُوْا وَكَانُوْا قَوْمًا مُّجْرِمِيْنَ عَلَى فَاسْتَكْبَرُوْا وَكَانُوْا قَوْمًا مُّجْرِمِيْنَ عَلَى

وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّجْزُ قَالُوْا يَمُوسَى ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ لَيِنُ ادْعُ لَيَن كَشَفْتَ عَنَّا الرِّجْزَ لَنُؤُمِنَنَّ لَكَ

وَلَنُرُسِلَنَّ مَعَكَ بَنِيَّ اِسْرَآءِيْلَ ﴿

۱۳۳۔ پھر ہم نے بھیجا ان پر طوفان [۱۵۱] اور ٹڈی اور پھر ہم نے بھیجا ان پر طوفان بہت سی نشانیاں پھیڑی آداء] اور مدینگ اور نون بہت سی نشانیاں جدی جدی جدی بھی تنجر کرتے رہے اور تھے وہ لوگ گہنگار[۱۵۳]

۱۳۷۔ اور جب رہا ان پر کوئی عذاب تو کھتے اے موسی دعا کر ہمارے واسطے اپنے رب سے جیبا کہ اس نے بتلا رکھا ہے تجھے کو [۱۵۴] اگر تو نے دور کر دیا ہم سے یہ عذاب تو بیشک ہم ایمان لے آئیں گے تجھے پر اور جانے دیں گے تیرے ساتھ بنی اسرائیل کو جانے دیں گے تیرے ساتھ بنی اسرائیل کو

ا۱۵۔ آل فرعون پر طرح طرح کے عذاب: یعنی بارش اور سیلاب کا طوفان یا طاعون کی وجہ سے موت کا طوفان علیٰ اختلاف الاقوال۔ ۱<mark>۵۲۔ "" قبل"" سے مراد چیزیاں ہیں، جیساکہ مترجمؓ نے اختتار کیا۔ یا جوئیں یا گیوں وغیرہ غلہ میں جو کیڑا لگ جاتا ہے جس سے غلہ خراب ہو جاتا ہے۔ یعنی بدن اور کپڑوں میں چیڑیاں اور جوئیں پڑ گئیں۔ غلہ میں گهن لگ گیا۔</mark>

۱۵۳ یعنی تصور کے تصور کے وقفہ کے ساتھ یہ سب آیات دکھلائی گئیں ۔ مگر وہ کچھ ایے معجب، برائم پیشہ اور پرانے گئیگار تھے کہ

کس طرح مان کر نہ دیا۔ سعیدن جیر سے منقول ہے کہ جب فر مون نے موئی کے مطالبہ (بنی اسرائیل کی آزادی ) کو تسلیم نہ کیا

تو جی تعالیٰ نے بارش کا طوفان جیجا، جس سے کھییوں وغیرہ کی تباہی کا اندیشہ پیدا ہوگیا۔ آز گھبراکر حضرت موئی سے در نواست کی

کہ تم اپنے ندا سے کہ کر یہ بلا طوفان دور کرا دو تو ہم بنی اسرائیل کو آزادی دے کر تممارے ساتھ روانہ کر دیں گے۔ موئی دعا

سے بارش بند ہو گئی اور بجائے نقصان کے پیداوار بہت کھڑت سے ہوئی۔ فرعونی عذاب سے بے فکر ہوکر اپنے ہمد پر قائم نہ

دعا کی در نواست کی اور بجائے نقصان کے پیداوار بہت کھڑت سے ہوئی۔ فرعونی عذاب سے بے فکر ہوکر اپنے ہمد پر قائم نہ

دعا کی در نواست کی اور بجائے وحدے کئے کہ آگر یہ عذاب ٹل گیا تو ہم ضرور بنی اسرائیل کو آزاد کر دیں گے۔ جب یہ عذاب بھی اشا لیا گیا تو پھر مطمئن ہو گئے اور سب وعدے فراموش کر دیے۔ آخر جس وقت غلہ اٹھا کر مکانوں میں بھر لیا تو غدا کے عکم سے غلہ میں گھن لگ گیا۔ پھر موئی سے دعا کرائی اور بڑے کیا عمدو ایمان کئے، لیکن جماں وہ عالت ختم ہوئی برستور سابق سرکشی اور برت کے مدو ایمان کئے، لیکن جماں وہ عالت ختم ہوئی برستور سابق سرکشی اور برت کے مدولے، مینگل اس قدر کثرت سے پیدا کر دیئے گئے کہ ہر کھانے اور برت میں مینڈ کی نظر آتا تھا۔ جب بولیے یا کھانے کے لئے جو پائی لینا چاہتے تھے وہ بی غدا کے مکم سے بر تنوں میں پہنچ کر نون بن جائے۔ کشرت نے بینے تک سے بر تنوں میں پہنچ کر نون بن جائے۔ کرش کھانے یہ بین کا میا تھی۔ اس مشکل کر دیا۔ ادھر پینے کے لئے جو پائی لینا چاہتے تھے وہ بی غدا کے مکم سے بر تنوں میں پہنچ کر نون بن جائے۔ خرض کھانے یہ بین سے تھے۔ اس بر بھی شیخی اور اکونوں وہ بی تھی۔

۱۵۴ صفرت موسی علیہ السلام سے دعاکی در نواست: "یعنی اس نے دعا کا جو موثر طریقہ تجے کو بتلا رکھا ہے، اسی طرح دعا کر دیجئے۔

یا بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ كا یہ مطلب ہے کہ ""نبی اللہ" ہونے کی حثیت سے دعا فرما دیجئے۔ گویا ""عمد"" كا اطلاق نوبت پر ہوا،
کیونکہ خدا اور نبی کے درمیان ایک طرح كا معاہدہ ہوتا ہے کہ خدا نبی کو خلعت اگرام واعانت سے سرفراز فرمائے گا اور نبی اس کی پیغام رسانی میں کوئی گوتا ہی نہ کرے گا۔ اور ممکن ہے بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ سے وہ عمد مراد ہو جو بتوسط انبیاء علیم السلام، اقوام سے کیا جاتا ہے کہ اگر تم کفر و تکذیب سے باز آ جاؤ گے تو عذاب البی اٹھا لیا جائے گا واللہ اعلم۔

فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ إِلَى أَجَلِ هُمْ بلِغُوْهُ إِذَا هُمْ يَنْكُثُونَ 📾

فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقُنْهُمْ فِي الْيَمِّ بِأَنَّهُمُ كَذَّبُوا بِالْتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غُفِلِينَ عَ وَ أَوْرَثُنَا الْقَوْمَ الَّذِيْنَ كَانُوْا يُسْتَضْعَفُونَ مَشَارِقَ الْأَرْضِ وَ مَغَارِبَهَا الَّتِيُ بِرَكْنَا فِيهَا ﴿ وَ تَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِيَّ إِسْرَآءِيْلَ لَا بِمَا صَبَرُوْا ۖ وَ دَمَّرُنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَ قَوْمُهُ وَمَا كَانُوا يَعْرِشُونَ 📰

وَجُوزُنَا بِبَنِيَّ إِسْرَآءِيْلَ الْبَحْرَ فَاتَوُا عَلَى قَوْمٍ يَّعُكُفُونَ عَلَى أَصْنَامٍ لَّهُمْ ۚ قَالُوْا يْمُوْسَى اجْعَلْ لَّنَآ اللَّهَا كَمَا لَهُمُ اللَّهَا لَكُمُ

قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمُ تَجْهَلُوْنَ 🗃

۱۳۵۔ پھر جب ہم نے اٹھا لیا ان سے عذاب ایک مدت تک که ان کواس مدت تک پہنچنا تھا اسی وقت عهد تورُّ دُالِحِ [۱۵۵]

١٣٦۔ پھر ہم نے بدلہ لیا ان سے سو ڈبو دیا ہم نے انکو دریا میں اس وجہ سے کہ انہوں نے جھٹلایا ہماری آیتوں کواوران سے تغافل کرتے تھے [۱۵۱]

۱۳۷۔ اور وارث کر دیا ہم نے ان لوگوں کو جو کمزور سمجھے جاتے تھے <sup>[۱۵۷]</sup>اس زمین کے مشرق اور مغرب کا کہ جس میں برکت رکھی ہے ہم نے [۱۵۸] اور پورا ہو گیا نیکی کا وعدہ تیرے رب کا بنی اسرائیل پر بسبب ایکے صبر کرنے کے اور فراب کر دیا ہم نے جو کچھ بنایا تھا فرعون اوراسکی قوم نے اور جواونچاکر کے چھایا تھا<sup>[۱۵۹]</sup>

۱۳۸۔ اور پار آبار دیا ہم نے بنی اسرائیل کو دریا سے تو پہنچ ایک قوم پر جو پوجنے میں لگے رہتے تھے اپنے بتوں کے [۱۲۰] کہنے لگے اے موسی بنا دے ہماری عبادت کے لئے مجی ایک بت جیسے ان کے بت میں کہاتم لوگ تو جمل کرتے ہو[ا۱۱]

<u>۱۵۵۔</u> اس مدت سے یا تو موت اور غرق ہونے تک کی مدت مراد ہے۔ یا ممکن ہے ایک بلا کے بعد دوسری بلا کے آنے تک کا وقت مراد ہو۔

181۔ آل فرعون کا غرق ہونا: ""رجز"" سے بعض مفسرین کے نزدیک طاعون مراد ہے جیساکہ بعض اعادیث میں یہ لفظ طاعون پر

اطلاق کیا گیا ہے۔ لیکن اکثر مفرین ان آیات کو پچھلی آیات ہی کا بیان قرار دیتے میں موضح القرآن میں ہے کہ "" یہ سب بلائیں ان پر آئیں ایک ایک ہفتہ کے فرق سے۔ اول حضرت موسی فرعون کو کہہ آتے کہ اللہ تم پر یہ بلا بھیجے گا۔ وہ ہی بلا آتی۔ پھر مضطر ہوتے حضرت موسیٰ کی نوشامد کرتے، ان کی دعا سے دفع ہوتی۔ پھر منکر ہوجاتے، آخر کو وہا پڑی۔ نصف شب کو سارے شہر میں ہر شخص کا پہلا بیٹا مرگیا، وہ لگے مردوں کے غم میں، حضرت موسیٰ اپنی قوم کو لے کر شہر سے نکل گئے۔ پھر کئی روز کے بعد فرعون ساری فوج سمیت غرق ہوا۔ بعد فرعون شبحے لگا۔ دریائے قلزم پر جا پکڑا۔ وہال یہ قوم سلامت گذر گئی اور فرعون ساری فوج سمیت غرق ہوا۔

۱۵۸۔ بنی اسرائیل کو مصروشام کی وراثت: "اکثر مفسرین کے نزدیک اس زمین سے مراد ملک شام ہے جس میں حق تعالیٰ نے ہت سی ظاہری وباطنی بر کات ودیعت کی ہیں۔ ظاہری تویہ ہی کہ نہایت سرسبزوشاداب،سیرعاصل، خوش منظراور زرخیزملک ہے۔ اور باطنی اس لئے کہ بہت سے انبیاء علیهم السلام کا مسکن ومدفن بنایا گیا ہے۔ بنی اسرائیل مصر سے نکل کر ایک عرصہ تک صحرائے تیہ میں سرگرداں مچرتے رہے۔ جیباکہ پہلے گذر چکا، بعدۂ حضرت یوشغ کے ساتھ ہوکر ""عالقہ"" سے جہاد کیا اور اپنے آبائی وطن ملک شام کے وارث ہنے۔ بعض مفسرین نے اس زمین سے مصر مراد لیا ہے۔ یعنی فرعونیوں کو غرق کر کے ہم نے بنی اسرائیل کو مصر کی دولت کا وارث بنا دیا کہ آزادی کے ساتھ اس سے متمتع ہوں کا قال تعالیٰ کم تَرَکُو ا مِنْ جَنَّتٍ وَّعُيُوْنِ وَّ زُرُوْءٍ وَّ مَقَامٍ كَرِيْمٍ وَّ نَعْمَةٍ كَانُوْا فِيْهَا فَكِهِيْنَ كَذَٰلِكَ وَ اَوْرَثُنْهَا قَوْمًا اخَرِيْنَ ثِيْنَ وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الْاَرْضِ وَنُرِى فِرْعَوْنَ وَ هَالْمَنَ وَجُنُوْدَهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوْا يَحْذَرُوْنَ (القصص ـ رکوع۱) اس تقدیر پر مصرکی ظاہری بر کات تو ظاہر ہیں ۔ باطنی اس حیثیت سے ہوں گی کہ حضرت یوسٹ وہیں مدفون ہوئے، حضرت یعقوب وہاں تشریف لے گئے اور آخر میں حضرت موسی نے بچپن سے لے کر بڑی عمرتک طویل مدت اسی ملک میں گذاری ۔ امام بغوی نے مفسرین کے دونوں قول جمع کر کے اس جگہ مصرو شام دونوں کا ارادہ کیا ہے ۔ واللہ اعلم ۔ " <del>۱۵۹</del>۔ یعنی بنی اسرائیل نے جب فرعونیوں کے سخت تباہ کن شدائد پر صبر کیا، موسیٰ کی ہدایت کے موافق خدا سے استعانت کی اور پیغمبر فدا کا ساتھ دیا تو فدا نے جو نیک وعدہ ان سے کیا تھا عسلی ربکم ان پھلك عدو كم الخ اور نرید ان نمن علی الذین استضعفو النخ وہ پوراکر دکھایا۔ فرعون اوراس کی قوم نے اپنے اپنے کبرونخوت کے اظہار کے لئے جوڈھونگ بنارکھا

تھا وہ سب تباہ و برباد ہوگیا۔ اوران کی اونچی اونچی عارتیں تہ و بالا کر دی گئیں چے ہے ان الملوك اذا دخلو اقریقًا فسد وهاوجعلوا اعزة اهلها اذلةً ـ

١٦٠ بنی اسرائیل کا جاہلانہ مطالبہ: بعض نے کہا کہ یہ قبیلہ لخم کے لوگ تھے اور بعض نے کنعانی عالقہ کو اس کا مصداق قرار دیا ہے کہتے ہیں کہ ان کے بت گائے کی شکل پر تھے۔ واللہ اعلم۔

الا۔ "یعنی حق تعالیٰ کی عظمت شان اور تنزیہ و تقدیس سے تم بالکل جاہل معلوم ہوتے ہو۔ واقعہ یہ ہے کہ مدت درازتک مصری بت پرستوں کے زیر سایہ رہنے کی وجہ سے بنی اسرائیل کا میلان بار بار اس طرح کے افعال ورسوم شرکیہ کی طرف ہوتا تھا۔ یہ بیودہ جاہلانہ درخواست بھی مصر کی آب و ہوا اور وہاں کے بت پر ستوں کی صحبت کے تاثرات کو ظاہر کرتی ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ ""جاہل آدمی نرے بے صورت معبود کی عبادت سے تسکین نہیں یانا جب تک سامنے ایک صورت بذ ہو۔ وہ قوم دیکھی کہ گائے کی صورت پوجتی تھی۔ ان کو بھی یہ ہوس آئی آخر کار سونے کا بچھڑا بنایا اور پوجا" ۔

إِنَّ هَوُ لَآءِ مُتَكِّرٌ مَّا هُمْ فِيهِ وَ بطِلُ مَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله ہوئے میں اور غلط ہے جو وہ کر رہے میں [۱۲] كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ 🚍

> قَالَ اَغَيْرَ اللهِ اَبْغِيْكُمْ اِللَّهَا وَّ هُوَ فَضَّلَكُمْ عَلَى الْعُلَمِينَ 🚍

وَ إِذْ اَنْجَيْنْكُمْ مِّنْ الِ فِرْعَوْنَ يَسُوْمُونَكُمُ سُوَّءَ الْعَذَابُ يُقَتِّلُونَ اَبْنَاءَكُمْ وَ يَسْتَحْيُوْنَ نِسَاءَكُمْ ۗ وَ فِيُ اللهُ اللهُ عَظِيمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلِيهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلِي عَلِي عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلِي عَلَّا عَلِي عَلِي ع

۱۴۰۔ کھا کیا اللہ کے سوا ڈھونڈوں تمہارے واسطے کوئی اور معبود عالانکہ اس نے تکو بڑائی دی تمام جمان پر [۱۳]

۱۲۱ء اور وہ وقت یاد کرو جب نجات دی ہم نے تم کو فرعون والوں سے کہ دیتے تھے تم کو ہرا عذاب کہ مار ڈالتے تھے تمہارے بیٹوں کو اور جیتا رکھتے تھے تمہاری عورتوں کو اور اس میں احیان ہے تمہارے رب کا روا [۱۲۳]

۱۶۲ ۔ قوم کو حضرت موسی علیہ السلام کی نصیحت: یعنی ان کا بت پرستی کا مذہب میرے اور اہل حق کے ہاتھوں سے آیندہ تباہ ہونے والا ہے۔ اور جو کچھ سوانگ یہ اب تک بناتے رہے ہیں وہ محض باطل، غلط، بیکار اور بے حقیقت ہے۔ 19۳\_ یعنی خدا کے انعامات عظیمہ کی شکرگذاری اور حق شنا سی کیا بیہ ہی ہو سکتی ہے کہ غیراللہ کی برستش کر کے اللہ سے بغاوت کی جائے۔ پھر بڑی شرم کا مقام ہے کہ جس مخلوق کو خدا نے سارے جمان پر فضیلت دی وہ اپنے ہاتھ سے بنائی ہوئی مورتیوں کے سامنے سرببجود ہو جائے کیا مفضول افضل کا معبود بن سکتا ہے؟

۱۶۲۔ اس کی تفسیر پارہ الم کے ربع کے بعد ملاحظہ کی جائے۔ یہ مضمون وہاں گذر چکا ہے۔ یعنی جس خدا نے انبھی انبھی تم پر ایسا عظیم الثان احیان فرمایا، کیا اسے چھوڑ کر لکڑیوں اور پتھروں کے سامنے جھکتے ہو؟

۱۴۲۔ اور وعدہ کیا ہم نے موسی سے تیس رات کا اور پورا رب کی حالیں راتیں [۱۲۵] اور کہا موسی نے اپنے بھائی ہارون سے کہ میرا خلیفہ رہ میری قوم میں اور اصلاح کرتے رہنا اور مت چلنا مفیدوں کی راہ [۱۲۷]

وَ وَعَدُنَا مُؤلِي ثَلْثِينَ لَيُلَةً وَّ أَتُمَمُّنَّهَا بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِیْقَاتُ رَبِّمَ اَرْبَعِینَ لَیْلَةً کیان کواور دی سے پی پوری ہو گئی مت تیرے وَقَالَ مُوْسَى لِأَخِيْهِ هَٰرُوْنَ اخْلُفُنِيَ فِي قَوْمِيْ وَأَصْلِحُ وَلَا تَتَّبِعُ سَبِيْلَ المُفْسِدِينَ 🕾

> وَلَمَّا جَآءَ مُؤلِي لِمِيْقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ لا قَالَ رَبِّ أَرِنِيَّ أَنْظُرُ إِلَيْكَ ﴿ قَالَ لَنْ تَرْسِي وَلَكِنِ انْظُرُ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرْىنِي ۚ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَةُ دَكًّا وَّ خَرَّ مُؤسٰى صَعِقًا ۚ فَلَمَّا ۚ اَفَاقَ قَالَ سُبُحٰنَكَ تُبُتُ إِلَيْكَ وَ اَنَا اَوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ 🚍

۱۲۳ ۔ اور جب پہنچا موسی ہمارے وعدہ پر اور کلام کیا اس سے اسکے رب نے بولا اے میرے رب تو مجھ کو دکھا که میں تجھ کو دیکھوں [۱۶۰] فرمایا تو مجھ کو ہر گزینہ دیکھے گا [۱۸۸] لیکن تو دیجهتا ره پهاڑ کی طرف اگر وه اپنی جگه تههرا رہا تو تو مجھ کو دیکھ لے گا [۱۲۹] پھر جب تحلی کی اسکے رب نے پہاڑی طرف کر دیا اس کو ڈھا کر برابر اور گریڑ اموسی یے ہوش ہو کر [۱۲۰] پھر جب ہوش میں آیا بولا تیری ذات پاک ہے میں نے توبہ کی تیری طرف اور میں سب سے پیلے یقین لایا [۱۷]

۱۷۵۔ کوہ طور پر چالیس راتوں کا وعدہ: جب بنی اسرائیل کو طرح طرح کی پریشانیوں سے اطمینان نصیب ہوا توانہوں نے موسیٰ سے

در نواست کی کہ اب ہمارے لئے کوئی آسمانی شریعت لائیے جس پر ہم دلجمعی کے ساتھ عمل کر کے دکھلائیں۔ موسی نے ان کا معروضہ بارگاہ الهی میں پیش کر دیا۔ خدا تعالیٰ نے ان سے کم از کم تئیں دن اور زائد از زائد چالئیں دن کا وعدہ فرمایا کہ جب اتنی مدت تم پے بہ پے روزے رکھو گے اور کوہ طور پر معتکف رہو گے، تو تم کو تورات شریف عنایت کی جائے گی۔ دو مدتیں (کم اور زیادہ ) مُصرانے کا شایدیہ مطلب تھاکہ اگر اثنائے ریاضت میں وظائف عبودیت اور آداب تقرب اداکرنے کے اعتبار سے کسی قسم کی کوتاہی اور تقصیر ظاہر نہ کی تو اقل مدت تئیں دن کافی ہوں گے ورنہ اکثر الاجلین چالیں روز پورے کرنے پڑیں گے۔ یا شروع سے تئیں دن ضروری ولازمی میعاد کے طور پر ہوں اور چالیں دن پورے کرنا اختیاری واستحابی حیثیت سے اصل میعاد کی تکمیل و تتمیم کے طور پر رکھے گئے ہوں۔ جیسے شعیب نے موسیٰ کو اپنی بیٹی دیتے وقت فرمایا تھا عَلیٓ اَنْ تَأْجُرَ نِیْ تُلْمِنِیَ حِجَجٍ فَإِنْ أَتَمَمْتَ عَشْرًا فَمِنْ عِنْدِكَ وَمَا أُرِيْدُ أَنْ أَشُقَّ عَلَيْكَ (القصص ركوع ) اور ہارے زمانہ كے بعض مصنفین نے یہ کہا ہے کہ اصلی میعاد چالیں ہی دن کی تھی جیسا کہ سورہ بقرہ میں مذکور ہے اور یماں بھی فَتَمَّ مِیْقَاتُ رَبِّمَ میں اشارہ کیا گیا ہے۔ یہ اس چالیں دن کے بیان کا ایک پیرایہ ہے کہ ہم نے تیں دن کا وعدہ کیا تھا جن کا تتمہ دس دن اور تھے ٹاکہ اشارہ ہوجائے کہ ایک مہینہ سالم ( ذیقعدہ ) پوراکر کے دوسرے مہینہ ( ذی الحجہ ) میں سے دس دن اور بڑھائے گئے۔ اس طرح یکم ذی القعدہ سے شروع ہوکر ۱۰ ذی الحجہ کو پورا ہوا جیبا کہ اکثر سلف سے منقول ہے۔ واللہ اعلم ۔ موضح القرآن میں ہے کہ ""حق تعالیٰ نے وعدہ دیا۔ حضرت موسیٰ کوکہ پہاڑ پر تئیں رات خلوت کروکہ تمہاری قوم کو""تورات"" دوں اس مدت میں انہوں نے ایک دن مواک کی۔ فرشتوں کو ان کے منہ کی بوسے خوشی تھی، وہ جاتی رہی، اس کے بدلے دس رات اور بڑھا کر مدت پوري کي""۔

171۔ حضرت ہارون علیہ السلام کو نیابت کی ذمہ داری: یعنی میری غیبت میں میرے حصہ کا کام بھی تم ہی کرو۔ گویا عکومت و ریاست کے جوافتیارات موسی کے ساتھ مخصوص تھے، وہ ہارون کو تفویض کر دیے گئے اور پونکہ بنی اسرائیل کی تلون مزاجی اور ست اعتقادی کا پورا تجربہ رکھتے تھے، اس لئے بڑی تصریح و تاکید سے ہارون کو متنبہ کر دیا کہ اگر میرے پیچھے یہ لوگ کچھ گڑ بڑ میائیں تو تم اصلاح کرنا اور میرے طریق کار پر کاربند رہنا، مفید پردازوں کی راہ پر مت چلنا۔ فداکی مثیت کہ موسی یہ وصیت کر کے ادھر گئے۔ ادھر بنی اسرائیل نے گوسالہ پرستی شروع کر دی۔ مگر حضرت ہارون نے موجودہ بائبل نویوں کے علی الرغم یا قو مر انسا فتنتم به وان ربکم الرحمٰن فاتبعونی و اطیعوا امری کہ کر ان کی گمراہی اور اپنی بیزاری کا صاف

صاف اعلان کر دیا اور وصیت موسوی کے موافق اصلاح عال کی امکانی کوشش کی۔

114 حضرت موسی علیہ السلام کی دیدار حق تعالیٰ کی در نواست؛ چالیں دن کی میعاد پوری ہو چکنے پر حق تعالیٰ نے موسیٰ کو کسی مخصوص و ممتاز رنگ میں شرف مکالمہ بختا۔ اس وقت حضرت موسیٰ کو بلاواسطہ کلام البی سننے کی لذت بے پایاں عاصل ہوئی تو کال اشتیاق سے متکلم کے دیدار کی آرزو کرنے لگے۔ اور بے ساختہ در نواست کر دی رَبِّ اَدِ فِی اَنْظُر اِلْکَیْکَ اَب پروردگار! میرے اور این درمیان سے تجاب اور موانع اٹھا دیجئے اور وجہ انور بے تجاب سامنے کر دیجئے کہ ایک نظر دیکھ سکوں۔ میرے اور این تعالیٰ کی تجلی: یعنی دنیا میں کسی مخلوق کا یہ فانی وجود اور فانی قوی اس ذوالجلال الاکرام لم بزل ولا بزال کے دیدار کا تکل نہیں کر سکتے۔ اس سے ثابت ہواکہ دنیا میں کسی کا موت سے پہلے دیدار خداوندی کا شرف عاصل ہونا شرعا ممتنع جہا وعقلاً ممکن ہو۔ کیونکہ اگر امکان عقلی بھی نہ مانا جائے، تو موسیٰ جیسے جلیل القدر چینمبر کی نسبت یہ خیال نہیں کیا جا سکتا کہ وہ ایک مخال عقلی کی در نواست کرتے۔ اہل السنت والجاعت کا یہ ہی مذہب ہے کہ رویت باری دنیا میں عقلاً ممکن، شرعا ممتنع ایک مخال عقلی کی در نواست کرتے۔ اہل السنت والجاعت کا یہ ہی مذہب ہے کہ رویت باری دنیا میں عقلاً ممکن، شرعا ممتنع

الوقوع ہے اور آخرت میں اس کا وقوع نصوص قطعیہ سے ثابت ہے۔ رہی رسول اللہ ﷺ کی رویت شب معراج میں، وہ اختلافی مسئلہ ہے جس کا ذکر انشاء اللہ سورہ نیم میں آئے گا۔

119 یعنی تم پہاڑی طوف دیکھے رہو، ہم اپ بال مبارک کی ایک ذرا می جملک اس پر ڈالنے ہیں۔ اگر پہاڑ جیسی سخت اور مضبوط پیزاس کو برداشت کر سکی تو ممکن ہے تم کو بھی اس کا تمل کرا دیا جائے۔ ورنہ سمجھ لیجئے کہ جس پیز کا تمل پہاڑ سے نہ ہو سکے، کسی انسان کی مادی ترکیب اور جمانی آسکھیں اسے کیسے برداشت کر سکتی ہیں۔ اگرچہ قلبی اور رومانی طاقت کے اعتبار سے زمین، آسمان، پہاڑ، سب چیزوں سے انسان فائق ہو۔ اور اسی لئے موسی جس وہی السی کے عامل سمے بلکہ دوسرے انسان بھی جس امانت عظیمہ کے عامل میں، پہاڑ وغیرہ اس کے اٹھانے پر قادر نہیں۔ فَابَیْنَ اَنْ یَتَحْمِلْنَهَا وَ اَشْفَقُنَ مِنْهَا وَ حَمَلَهَا الْإِنْسَانُ (احزاب رکوع) کو اُنْ اَنْدَلْنَا هٰذَا الْقُرِّ اَنْ عَلیٰ جَبَلِ لَّرَ اَیْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّ عًا مِن خَشْیَةِ اللهِ (الحَرْرکوع) تاہم جس چیز کا تعلق ظاہری آسکھوں یا بدن کی مالی قوت سے ہو، اس میں انسان دوسری عظیم خَشْیَةِ اللهِ (الحَرْرکوع) تاہم جس چیز کا تعلق طَلْبی السَّمُوتِ وَ الْاَرْضِ اَ کُیکُر مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَ لٰکِنَّ اَکُشُرَ النَّاسِ وَ لٰکِنَّ اَکُشُرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَ لٰکِنَّ اَکُشُر النَّاسِ لَا یَعْلَمُونَ وَ (المومن رکوع) وَ فَلِکِنَ الْکِنْسَانُ ضَعِیْقًا (نیاء رکوع۵) اس بگہ موئی کو انسانی ویودکی اس کوروری کی طرف توجہ دلائی گئی ہے۔

۱۶۰۔ حق تعالیٰ کی تجلیات بہت طرح کی ہیں اور یہ خدا کا ارادی فعل ہے کہ جس چیز پر جس طرح چاہے تجلی فرمائے۔ پہاڑ پر جو تحلی ہوئی اس نے معاپہاڑ کے خاص حصہ کوریزہ ریزہ کر ڈالا، اور موسیٔ چونکہ محل تحلی سے قریب تھے، ان پر اس قرب محل اور پہاڑ کے معینتناک منظر دیکھنے کا یہ اثر ہواکہ ہیوش ہوکر گر پڑے۔ بلا تشہیہ یوں سمجھ لیجئے کہ بحلی جس چیز پر گرتی ہے اسے جلا کر ایک آن میں کس طرح خاک سیاہ کر دیتی ہے اور جو لوگ اس مقام کے قریب ہوتے ہیں، بسا اوقات انہیں بھی کم و بیش صدمہ پہنچ جاتا ہے۔

۱۵۱۔ یعنی پاک ہے اس سے کہ کسی مخلوق کے مثابہ ہواوریہ فانی آتکھیں اس کے دیدار کا تحل کر سکیں۔ تیری پاکی اور برتری کا اقتضاء یہ ہے کی کسی چیز کی طلب تیری اجازت کے بدون نہ کی جائے۔ میں توبہ کرتا ہی کہ فرط اشتیاق میں بدون اجازت کے ایک نازیبا در خواست کر گذرا۔ میں اپنے زمانہ کے سب لوگوں سے پہلے تیری عظمت و جلال کا یقین رکھتا ہوں اور پہلا وہ شخص ہوں جے ذوقی و عیانی طربق پر منکشف ہوا کہ خداوند قدوس کی رویت دنیا میں ان ظاہری آمکھوں سے واقع نہیں ہو سکتی۔

۱۳۴۔ فرمایا اے موسی میں نے تجھ کو امتیاز دیا لوگوں سے اپنے پیغام بھیجنے کا اور اپنے کلام کرنے کا سولے جو میں نے تجھ کو دیا اور شاکررہ [۱۲۰]

۱۳۵۔ اور لکھ دی ہم نے اس کو تختیوں پر ہر قسم کی نصیحت اور تفصیل ہر چیزکی [۱۲۵] سو پکڑ لے انکوزور سے اور حکم کر اپنی قوم کو کہ پکڑے رمیں اس کی بہتر باتیں عنقریب میں تم کو دکھلاؤں گا گھر نافرمانوں کا [۱۲۶]

قَالَ يُمُونَى إِنِّى اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ إِلِي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسْلَتِيُ وَ بِكَلَامِئ ﴿ فَخُذْ مَا اتَيْتُكَ وَكُنْ مِّنَ الشَّكِرِيْنَ ﴿ وَكُنْ مِّنَ الشَّكِرِيْنَ ﴿

۱۷۲ یعنی دیدار نه ہوسکا نه سمی، یه شهرف وامتیار کیا تصورًا ہے کہ ہم نے تجھ کو پیغمبر بنایا اور تورات عطاکی اور بلاواسطہ کلام فرمایا۔ سوجس قدر بخش ہماری طرف سے ہوئی۔ اسے پلے باندھو اور ان بندوں میں شامل رہو جنیں خدا نے ""شاکرین "" کے امتیازی لقب سے ملقب فرمایا ہے۔ ۱۹۳ حضرت موسی علیہ السلام کو تختیوں کا عطیہ: بعض کہتے ہیں کہ تورات شریف ان تختیوں پر لکھی ہوئی تھی اور بعض علماء کا خیال ہے کہ یہ تختیاں تورات کے علاوہ تھیں جو نزول تورات سے پہلے مرحمت ہوئیں۔ بہرعال دیدار نہ ہو سکنے سے جو شکتگی موسیٰ کو ہوئی اس کی تلافی اور جبرمافات کے طور پر الواح عطاکی گئیں۔ جن میں ہر قسم کی نصیحتیں اور تمام ضروری احکام کی تفصیل تھی (ابن کثیر)۔

۱۵۲۰ یعنی خود بھی ان الواح کو مضبوطی اور اعتیاط سے پکڑے رہو کہیں ہاتھ سے چھوٹ نہ جائیں اور اپنی قوم کو سمجھاؤکہ وہ ان الواح کی بہترین ہدایات پر پختگی سے عمل کرتے رہیں اور ایسی اچھی چیز کو ہاتھ سے نہ دیں۔ (تنبیہ) لفظ اَنْحَسَنِها سے یا تو اس پی متنبہ فرمانا ہے کہ ان میں "احن" کے سوا اور کچھ نہیں۔ یا یہ مطلب ہے کہ جو احکام دیے گئے تھے یوں تو سب فی حد ذاته "حن" ہیں۔ مگر بعض بعض بحض ہوتے ہیں۔ مثلاً ظالم سے بدلہ لینا جائز اور حن ہے۔ لیکن صبر کرنا اور معاف کر دینا عزیمت اور احن ہے۔ گیا بنی اسرائیل کو اس پر آبادہ کرنا تھا کہ عزائم و مندوبات کے اکتباب میں سعی کریں اور غدا کے کامل فرمانبردار بنیں۔ اگر نافرمانی کریں گے تو انہیں نافرمانوں کا گھر دکھلا دیا جائے گا۔ یعنی آخرت میں دوزخ اور دنیا میں تباہی ورسوائی۔ فرمانبردار بنیں۔ اگر نافرمانی کریں گے تو انہیں نافرمانوں کے گھرسے شام یا مصر مراد لیا ہے۔ جو نافرمان عالقہ یا فرعونیوں کا ملک اعاد نا اللہ منما (ابن کثیر و بغوی) اور بعض نے نافرمانوں کے گھرسے شام یا مصر مراد لیا ہے۔ جو نافرمانوں کے ملک تم عمل اس صورت میں یہ آیت بنی اسرائیل کے لئے بشارت ہوگی کہ اگر پوری طرح فرمانبرداری کرو گے تو نافرمانوں کے ملک تم کو دے دیے جائیں گے۔ والراج ہوالاول کار تج ابن کثیر۔

۱۳۹۔ میں پھیر دوں گا اپنی آیتوں سے انکو جو پحبر کرتے میں زمین میں ناحق اور اگر دیکھ لیس ساری نشانیاں ایان نہ لائیں ان پر اور اگر دیکھیں رستہ ہدایت کا تو نہ شھرائیں اس کوراہ اور اگر دیکھیں رستہ گمراہی کا تو اس کو شھرائیں راہ یہ اس لئے کہ انہوں نے جھوٹ جانا ماری آیتوں کو اور رہے ان سے بے خبر [۱۵۵]

بِالْتِنَاوَ كَانُواعَنْهَا غُفِلِينَ عَ

وَالَّذِيْنَ كَذَّبُوا بِالْيَتِنَا وَ لِقَآءِ الْأَخِرَةِ حَبِطَتُ اَعْمَالُهُمْ ﴿ هَلَ يُجْزَوْنَ الَّا مَا ع كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ ﴿

وَ اتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَى مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيِّهِمُ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ خُوَارٌ ۗ ٱلَمْ يَرَوَا ٱنَّهُ لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيهِمْ سَبِيلًا ۗ إِتَّخَذُوهُ وَ كَانُوا ظلِمِينَ 📾

۱۳۷۔ اور جنوں نے جھوٹ جانا ہماری آیتوں کو اور آخرت کی ملاقات کو برباد ہوئیں ان کی محنتیں وہی بدلا یائیں گے ہو کچھ عل کرتے تھے [۱۲۹]

۱۴۸۔ اور بنا لیا موسی کی قوم نے اس کے پیچھے اپنے زیور سے بچھڑا [۱۲۰] ایک بدن کہ اسمیں گائے کی آواز تھی کیا انہوں نے یہ یہ دیکھا کہ وہ ان سے بات بھی نهیں کرتاا ور نهیں بتلاتا رسته معبود بنا لیا اس کو اور وہ تھے ظالم [۱۲۸]

۵>۱۔ تکبرکی سنزا: جولوگ خدا اور پیغمبروں کے مقابلہ میں ناحق کا تکبر کرتے میں اور نخوت و غرور اجازت نہیں دیتا کہ احکام الهی کو قبول کریں ہم بھی ان کے دل اپنی آیات کی طرف سے پھیر دیں گے کہ آیندہ ان سے منتفع ہونے کی توفیق یہ ہوگی۔ ایسے لوگوں کی کیفیت یہ ہوتی ہے کہ خواہ کتنے ہی نشان دیکھیں اور کتنی ہی آیتیں سنیں ٹس سے مس نہ ہوں ہدایات کی سبرک کلیسی ہی صاف اور کثادہ ہو، اس پر نہ چلیں ہاں گمراہی کے راستہ پر نفیانی خواہثات کی پیروی میں دوڑے بیلے جائیں۔ تکذیب کی عادت اور غفلت کی تمادی سے جب دل مسخ ہو جاتا ہے۔ اس وقت آدمی اس حالت کو پہنچتا ہے۔

۱۷۱۔ یعنی احکام الهیہ پر چلنے کی توفیق مذہو گھے اور جو کچھ کام اپنی عقل سے کریں گے وہ غدا کے یہاں قبول مذہو گا۔ جیسا کریں کے ویسا بھگتیں گے۔ باقی ان کی بے جان اور مردہ نیکیوں کا جوبدلہ ملنا ہوگا دنیا میں مل رہے گا۔

۱۷۵ زیور اور بچھڑا: یہ زیور جیے گلا کر اور ڈھال کر بچھڑا بنایا اصل میں فرعون کی قوم قبطیوں کا تھا۔ ان کے پاس سے بنی اسرائیل ك قبضه مين آيا۔ جيساكه سوره طر ميں ہے حُمِّلْنَا ٓ اَوْزَارًا مِّنْ زِيْنَةِ الْقَوْمِر

۸>۱۔ بچھڑے کی بے معنی آواز: سورہ طہ میں اس بچھڑے کا مفصل قصہ آئے گا، یہاں ان کی حاقت وسفاہت پر متنبہ فرمایا ہے کہ ایک خود ساختہ ڈھانچہ میں سے گائے کی آواز س لینے پر مفتوں ہو گئے اور بچھڑے کو خدا سمجھ بیٹھے۔ عالانکہ اس کی بے معنی آواز میں نہ کوئی کلام و خطاب تھا نہ دینی یا دنیوی رہنائی اس سے ہوتی تھی۔ اس طرح کی صوت محض کسی چیز کوانسانیت کے درجہ

تک بھی نہیں پہنچا سکتی، چہ جائیکہ خالق جل وعلا کے مرتبہ پر پہنچا دے۔ یہ کتنا بڑا ظلم اور بے موقع کام ہے کہ ایک معمولی جانور کی صورت کو غدا کہ دیا جائے یہ ہے کہ اس قوم کو پہلے ہی سے ایس بے موقع باتیں کرنے کی عادت تھی۔ چنانچہ پیشتر الجعکل لَّنَآ اِللَّهَا کَمَا لَهُمۡ اِللَٰهَا ۖ کی درخواست موسیٰ سے کر چکے تھے۔

> وَلَمَّا شُقِطَ فِيَ اَيْدِيْهِمُ وَرَاوُا اَنَّهُمُ قَدُ ضَلُّوًا لَّقَالُوُالَيِنُ لَّمْ يَرُحَمْنَا رَبُّنَا وَيَغْفِرُ لَنَالَنَكُوْنَنَّ مِنَ النَّحْسِرِينَ

۱۴۹۔ اور جب پنجتائے اور سمجھے کہ ہم بیشک گمراہ ہوگئے تو کھنے لگے اگر بنہ رحم کرے ہم پر ہمارا رب اور بذبخشے ہم کو تو بیشک ہم تباہ ہوں گے [۱۲۹]

۱۵۰۔ اور جب لوٹ آیا موسی اپنی قوم میں غصہ میں مصرا ہوا افور سناک [۱۸۰] بولا کیا بری نیابت کی تم نے میری میرے بعد [۱۸۱] کیول جلدی کی تم نے اپنے رب میری میرے بعد [۱۸۱] کیول جلدی کی تم نے اپنے رب کے حکم سے [۱۸۲] اور ڈالدیں وہ تختیاں اور پکڑا سراپنے میمائی کا لگا تھینچنے اس کو اپنی طرف [۱۸۳] وہ بولا کہ اے میری مال کے جنے لوگوں نے مجھ کو کمزور سمجھا اور قریب تھے کہ مجھ کو مار ڈالیں سومت ہنما مجھ پر دشمنوں کو اور نہ ملا مجھ کو گھنگار لوگوں میں [۱۸۳]

149۔ بنی اسرائیل کی ندامت: اپنی بد عقلی اور کجروی سے انہوں نے ایسا بے ڈھنگا اور بھونڈا کام کیا تھا کہ موسیٰ کی تنبیہ کے بعد جب باطل کا جو ش ٹھنڈا ہوا اور عقل و ہوش کچھ ٹھکا نے ہوئے تو نود بھی اپنی حرکت پر بہت شرمائے گویا مارے ندامت کے ہاتھ کاٹنے لگے اور نوف و ہراس کی وجہ سے ہاتھوں کے طوطے اڑ گئے۔ گھبراکر کھنے لگے اب کیسے بنے گی اگر خدا نے ہم پر رحم فرماکر توبہ اور مغفرت کی کوئی صورت نہ نکالی، تو یقینا ہم ابدی خسران اور دائمی ہلاکت میں جا پڑیں گے۔

۱۸۰۔ حضرت موسی علیہ السلام کا غم و غصہ: کیونکہ حق تعالیٰ نے طور ہی پر اطلاع دے دی تھی کہ سامری نے تیری قوم کو گمراہ کر

دیا ہے۔ یہ سن کر موسیٰ سخت متاسف اور غضبناک ہوئے۔

۱۸۱۔ یہ خطاب عباد عجل (گوسالہ پرستوں) کو تھا۔ یعنی میرے پیچھے تم نے نوب میری قائم مقامی کی۔ جس بات پر میں سب سے زیادہ زور دیتا تھا (خداکی توحید و تفرید) اس کی علمہ تم نے بچھڑے کی پوجا یہ کمہ کر کھڑی کر دی کہ ھذآ اللّٰہ کُٹم وَ اللّٰهِ مُوسی وَ فَی اللّٰہِ اللّٰہِ کُٹم وَ اللّٰهِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّ

۱۸۲۔ یعنی میں پروردگارے تمہارے لئے احکام ہی لینے توگیا تھا اور پالیں روزکی میعاد بھی فدا نے مقرر کر دی تھی تم نے فدا کی مقرر کی ہوئی مدت پوری ہونے اور اس کے احکام لے آنے کا بھی انتظار نہ کیا۔ کچھ بہت زمانہ تو نہیں گذرگیا تھا ہو تم نے گھبرا کر اس قدر جلد فدا کے قمر و فضب کو اپنی طرف آنے کی دعوت دی۔ اَفطَالَ عَلَیْکُمُ الْعَهْدُ اَمْر اَرَدُتُهُمْ اَنْ یَجِلَّ عَلَیْکُمْ غَضَبُ مِّنَ رَّیِّکُمْ فَاخْلَفْتُمْ مِّوْعِدِیْ (ط۔رکوعہ)۔

۱۸۳ صفرت موسی علیہ السلام کی صفرت ہارون علیہ السلام سے بازپر س: "صفرت موسی اس مشرکانہ ڈھونگ کر دیکھ کر اور ہارون کی فرمی و تساہل کا گان کر کے اس قدر افروختہ اور دینی حمیت و غیرت کے بوش سے اس قدر بے قابو بور ہے تھے کہ ہارون کی طرف کیا اور حرارت ایانی کے بے اندازہ بوش میں ان کی داڑھی اور سر کے بال پکڑ لئے۔ معاذاللہ ہارون کی اہانت کی نیت سے نمیں کیونکہ ہارون نود مستقل نبی اور عمر میں موسی سے تین سال بڑے تھے۔ پھر ایک اولوالعزم پیغمبر سے یہ کھیے ممکن تھا کہ دوسر سے نبی کی بواس کا بڑا بھائی بھی بو ذرہ برابر توہین کا ارادہ کرے۔ نمیں موسی کی طرف سے یہ معاملہ اس وقت ہوا جبکہ وہ قوم کی سخت بدعوانی کی بنا پر بعض فی اللہ اور غصہ سے بے اختیار ہو رہے تھے۔ صفرت ہارون کی نمیت یہ خیال گذر رہا تھا کہ شاید انہوں نے اصلاح عال کی پوری کوشش نہیں کی۔ عالانکہ ان کو اصلاح کی بڑی تاکید کر گئے تھے۔ بیشک ہارون نبی اور عمر میں بڑے سے مگررتبہ میں موسی کی فولی ناموں کی طرف سے یہ داروگیراور سخت بازپرس صفرت ہارون کی تقسیر مظنون پر ایک موسی کی فعلی ملامت تھی۔ جس سے قوم کو بھی پوری طرح متنبہ کر دیا گیا کہ چینمبر کا قلب نشہ توحید سے کس قدر سرشار اور دسید شرک موسی کی فعلی ملامت تھی۔ جس سے قوم کو بھی پوری طرح متنبہ کر دیا گیا کہ چینمبر کا قلب نشہ توحید سے کس قدر سرشار اور دسید شرک وکفر سے کس قدر نفور و بیزار ہوتا ہے کہ اس معاملہ میں ادنی ترین تسابل یا خاموشی کو بھی بر داشت نہیں کر سکتے حتی کہ ایک نبی کی وکفر سے کس قدر نفور و بیزار ہوتا ہے کہ اس معاملہ میں ادنی ترین تسابل یا خاموشی کو بھی بر داشت نہیں کر سکتے حتی کہ ایک نبی کی

نسبت اگر ایسا وہم ہو جائے کہ اس نے شرک کے مقابلہ پر آواز بلند کرنے میں ذراسی کوناہی کی ہے تو اس کی بررگی اور وجاہت عنداللہ بھی ایسی سخت بازپر س سے ان کو نہیں روک سکتی۔ ہم حال موسی اس حالت میں شرعا معذور تھے۔ اسی فرط خصنب اور ہنگامہ داروگیر میں الواح (وہ تختیاں ہو غدا کی طرف سے مرحمت ہوئی تھیں) ان کے ہاتھ سے چھوٹ گئیں۔ جے عدم تحفظ کی وجہ سے تغلیظا "القاء" سے تعبیر فرمایا کیونکہ بظاہر "فذھا بقوق "کا امتثال نہ کر سکے۔ یا جیسا کہ بعض مفسرین کا خیال ہے ہارون کی طرف برھتے وقت ہاتھ خالی کرنے کے لئے ہمت تیزی اور عجلت کے ساتھ تختیاں ایک طرف رکھ دیں۔ مگر پونکہ ان دونوں معاملات کی سطح جو ہارون یا الواح کے متعلق ظور میں آئے صورة پہندیدہ نہ تھی گو موسی نیڈ معذور تھے اس لئے آیندہ در ب

۱۸۴۔ حضرت ہارون علیہ السلام کا جواب اور معذرت: گوہارون حضرت موسیٰ کے عینی بھائی ہیں۔ مگر مال کی طرف نسبت کرنے سے ان کو نرمی اور شفقت پر آمادہ کرنا تھا اس آیت میں ہارون کی معذرت کا بیان ہے۔ عاصل یہ ہے کہ میں اپنے مقدور کے موافق ان کو سمجھا چکا۔ لیکن انہول نے میری کچھ حقیقت نہ سمجھی۔ الٹے مجھے قتل کرنے پر آمادہ ہونے لگے۔ اب آپ ایسا معاملہ کرکے ان کو مجھ پر بننے کا موقع نہ دیجئے اور عتاب و غصہ کا اظہار کرتے وقت مجھ کوظالموں کے ذیل میں شامل نہ کیجئے۔

ا ۱۵۱۔ بولا اے میرے رب معاف کر مجھ کو اور میرے بھائی کو اور داخل کر ہم کو اپنی رحمت میں اور تو سب سے زیادہ رحم کرنے والا ہے [۱۸۵] ۱۵۲۔ البتہ جنول نے بچھڑے کو معبود بنا لیا ان کو پہنچے گا خصہ ان کے رب کا اور ذلت دنیا کی زندگی میں اور یہی سنزا دیتے ہیں ہم بہتان باندھنے والوں کو [۱۸۸]

۱۵۳۔ اور جنول نے کئے برے کام پھر توبہ کی اس کے بعد اور ایان لائے توبیشک تیرارب توبہ کے بیچے البتہ بخشے والا مهربان ہے [۱۸۸]

قَالَ رَبِّ اغْفِرُ لِي وَ لِأَخِي وَ اَدُخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ ﴿ وَانْتَ اَرْحَمُ الرِّحِمِينَ ﴿ وَانْتَ اَرْحَمُ الرِّحِمِينَ ﴿ وَانْتَ اَرْحَمُ الرِّحِمِينَ ﴿ وَا الْعِجْلَ سَيَنَالُهُمْ غَضَبُ مِنْ رَبِّهِمْ وَ ذِلَّةٌ فِي الْحَيْوةِ الدُّنيَا ﴿ وَكَذَٰلِكَ نَجْزِى الْمُفْتَرِينَ ﴿ وَ كَذَٰلِكَ نَجْزِى الْمُفْتَرِينَ ﴿ وَكَذَٰلِكَ نَجْزِى الْمُفْتَرِينَ ﴿ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَّ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى الْحَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ وَلَا الللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وَلَمَّا سَكَتَ عَنَ مُّوْسَى الْغَضَبُ اَخَذَ الْأَلُواحَ ﴿ وَفِي نُسُخَتِهَا هُدًى وَّ رَحْمَةُ الْأَلُواحَ ﴿ وَفِي نُسُخَتِهَا هُدًى وَّ رَحْمَةُ لِللَّذِينَ هُمُ لِرَبِّهِمُ يَرُهَبُونَ ﴿

وَ اخْتَارَ مُوسَى قَوْمَهُ سَبُعِينَ رَجُلًا لِمِيْقَاتِنَا فَلَمَّا اَخَذَتُهُمُ الرَّجْفَةُ قَالَ رَبِّ لِمِيْقَاتِنَا فَلَمَّا اَخَذَتُهُمُ الرَّجْفَةُ قَالَ رَبِ لَوَ شِئْتَ اَهْلَكُتَهُمُ مِّنَ قَبُلُ وَ إِيَّاى لَوَ شِئْتَ اَهْلَكُتَهُمُ مِّنَ قَبُلُ وَ إِيَّاى لَوَ شِئْتَ اَهْلَكُنَا مِمَا فَعَلَ السُّفَهَا أَمُ مِنَ تَشَاءُ وَتَهُدِى اللهُ فَهَا مَنْ تَشَاءُ وَتَهُدِى اللهُ فَهَا مَنْ تَشَاءُ وَتَهُدِى اللهُ فَاعْفِرُ لَنَا وَ اللهُ فَا أَنْتَ وَ لِيُّنَا فَاغْفِرُ لَنَا وَ الرَّحَمُنَا وَ اَنْتَ خَيْرُ الْغَفِرِينَ عَلَى اللهُ فَاعْفِر يُنَ عَلَى الرَّحَمُنَا وَ اَنْتَ خَيْرُ الْغَفِرِينَ عَلَى اللهُ اللهُ

۱۵۴۔ اور جب تھم گیا موسی کا غصہ تواس نے اٹھا لیا تختیوں کو اور جو ان میں لکھا ہوا تھا اس میں ہدایت اور رحمت تھی ان کے واسطے جو اپنے رب سے ڈرتے ہیں

100۔ اور چن کے موسی نے اپنی قوم میں سے ستر مرد ہمارے وعدہ کے وقت پر لانے کو پھر جب ان کوزلزلہ فی پکڑا تو بولا اے رب میرے اگر تو چاہتا تو پہلے ہی ہلاک کر دیتا انکواور مجھ کو کیا ہم کو ہلاک کرتا ہے اس کام پر جو کیا ہماری قوم کے احمقوں نے یہ سب تیری آزمائش ہے بچلا دے اس میں جمکو تو چاہے اور سیدھا رکھے جس کو چاہے تو ہی ہے ہمارا تھامنے والا سو بخش دے ہم کو اور رحمت کر ہم پر اور تو سب سے بہتر بخشے والا ہو بھی ہے۔

۱۸۵۔ حضرت موسی علیہ السلام کا استغفار: یعنی شدت غضب میں جو بے اعتدالی یا اجتادی غطی مجھ سے ہوئی خواہ میں اس میں کتنا ہی نیک نبیت ہوں آپ معاف فرما دیجئے اور میرے بھائی ہارون سے اگر ان کے درجہ اور شان کو ملحوظ رکھتے ہوئے کسی طرح کی کوتا ہی قوم کی اصلاح میں ہوئی اس سے بھی درگذر فرمائے۔

۱۸۶ء گوسالہ کر ستوں کی سنزا اور قتل مرتد: یہ غضب وہ ہی ہے جس کا ذکر سورہ بقرہ میں ربع پارہ الم کے بعد گذر چکا۔ یعنی گوسالہ پر ستوں کو وہ لوگ قتل کریں جنوں نے یہ حرکت نہیں کی اور دوسروں کو روکنے میں حصہ بھی نہ لیا۔ اس سے معلوم ہوا کہ مرتد کی سنزا دنیا میں قتل ہے۔

۱۸۷۔ یعنی برا کام حتی کہ شرک و کفر کر کے پھر توبہ کر لے اور ایمان لے آئے تو غَفُورُ رَّحِیتم کے یہاں رحمت اور معافی کی کچھے کمی نہیں یہ معافی وغیرہ آخرت سے متعلق ہے۔ گویا اشارہ فرما دیا کہ گوسالہ پرستوں کو جو سزائے قتل دی گئی وہ ان کے حق میں شرط قبول توبہ سمجھی گئی تھی فَتُوَبُوْ آ إلى بَارِ بِكُمْ فَاقَتُلُوْ آ أَنْفُسَكُمْ (بقره) اب ان پرافروی مواخذه باقی نہیں رہا۔ دنیوی سزا کے بعد افروی عالت كا بیان اس عِلمہ ایسا ہی ہے۔ بیسے دوسری عِلمہ السّارقُ والسّارقَهُ فاقطعُوا اَیْدِیَهُمَا اللهٰ کَ بعد فَمَنْ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظلمِه وَ اَصْلَح فَإِنَّ اللهُ يَتُوْبُ عَلَيْهِ إِنَّ الله غَفُورُ رحيم فراديا گيا۔

۱۸۸۔ ستر سرداروں کے ساتھ کوہ طور پر عاضری: رائ یہ ہی معلوم ہوتا ہے کہ یہ میقات اس میقات کے علاوہ ہے ہو موئ کو تورات عطا فرمانے کے لئے مقر ہوا تھا۔ نیز آیات عاضرہ کی تربت سے بظاہر مفہوم ہوتا ہے کہ یہ واقعہ گوسالہ پرستی اور سزایا بی کے بعد پیش آیا۔ لیکن سورہ نساء کی آیت فَقَالُو آ اَرِ نَا اللّٰه جَھُرَةً فَاَخَذَتُ ہُمُ الصّٰعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ثُمُ الَّبَیّانَتُ اللّٰہ بَعَهْرَةً فَاَخَذَتُ ہُمُ الصّٰعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ثُمُ الَّبَیّانَتُ اللّٰہ بَعَهْرَةً فَاَخَذَتُ ہُمُ الصّٰعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ثُمُ الْبَیّانَتُ اللّٰہ بَعَدِی کے بعد ہوئی ہے بتلاتی ہے کہ گوسالہ پرستی اس واقعہ کے بعد ہوئی۔ واللہ اعلم بالصواب۔ اس واقعہ کا خلاصہ سورہ بقرہ میں ربع پارہ الم کے بعد گذر چکا ہے۔ بنی اسرائیل نے صفرت موئی سے کہا تھا کہ تمہاری باتیں اس وقت تعلیم کرسکتے ہیں جب خدا تعالیٰ سے نود من لیں۔ صفرت موسیٰ ان میں سے سترآدمیوں کو بو سردار تھے منتخب کر باتیں اس وقت تعلیم کرسکتے ہیں جب خدا تعالیٰ کا کلام من لیا کہنے لگے کہ جب تک ہم خداکو اپنی آئکھوں سے بے تجاب دیکھ نہ لیں ہم کو یقین نہیں آسکا۔ اس گنانی پر نینچ سے سخت بھونچال آیا اور اوپر سے بحلی کی کرک بوئی، آخر کانپ کر مرگئے یا مردوں کی سی عالت کو پینچ گئے۔

صفرت موسیٰ کی موثر دُعا: موسیٰ نے اپنے آپ کو ان کے ساتھ تھی کر کے نہایت موثر انداز میں دعا کی جس کا عاصل یہ تھا کہ غداوندا اگر تو ہلاک کرنا ہی چاہتا تو ان سب کو بلکہ ان کے ساتھ مجھ کو بھی کہ میں ہی انہیں لے کر آیا یماں بلانے اور کلام سنانے سے پہلے ہی ہلاک کر دیتا کسی کی مجال تھی کہ آپ کی مثیت کو روک سکتا؟ جب آپ نے ایسا نہیں چاہا بلکہ مجھے لانے کی اور ان کو کلام الہی سننے کے لئے یماں آنے کی اجازت دی تو یہ کیسے گان کیا جا سکتا ہے کہ اپنے یماں بلاکر محض بعض بے وقوفوں کی حاقت کی سزا میں ہم سب کو ہلاک کر دینا چاہیں یقینا یہ (رجھ وصاعقہ کا) منظر سب آپ کی طرف سے ہماری آزمائش وامتحان ہے اور ایسے سخت امتحانات میں ثابت قدم رکھنا یا نہ رکھنا ہمی آپ ہی کے قبضہ میں ہے۔ اس قوم کے نظرناک اور مزلت بے امید ہو الاقدام مواقع میں آپ ہی ہمارے تھا منے اور دسمگیری کرنے والے ہیں اور صرف آپ ہی کی ذات منبع الخیرات سے یہ امید ہو سکتی ہے کہ ہم سب کی گذشتہ تقصیرات اور بے اعتدالیوں سے درگذر فرمائیں۔ اور آیندہ اپنی رحمت سے ایسی خطاؤں اور خلطیوں سکتی ہے کہ ہم سب کی گذشتہ تقصیرات اور بے اعتدالیوں سے درگذر فرمائیں۔ اور آیندہ اپنی رحمت سے ایسی خطاؤں اور خلطیوں سکتی ہے کہ ہم سب کی گذشتہ تقصیرات اور بے اعتدالیوں سے درگذر فرمائیں۔ اور آیندہ اپنی رحمت سے ایسی خطاؤں اور خلطیوں سکتی ہے کہ ہم سب کی گذشتہ تقصیرات اور بے اعتدالیوں سے درگذر فرمائیں۔ اور آیندہ اپنی رحمت سے ایسی خطاؤں اور خلطیوں سکتی ہے کہ ہم سب کی گذشتہ تقصیرات اور بے اعتدالیوں سے درگذر فرمائیں۔ اور آیندہ اپنی رحمت سے ایسی خطاؤں اور خلاص

کا شکار نہ ہونے دیں۔ حضرت موسیٰ کی اس دعا پر وہ لوگ بخشے گئے اور غدا نے ان کو از سپر نو زندگی مرحمت فرمائی کیا قال 🚓 🕏 بَعَثْنٰكُمْ مِّنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشُكُرُونَ ـ

> وَاكْتُبُ لَنَا فِي هٰذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةً وَّ فِي الْأَخِرَةِ إِنَّا هُدُنَآ إِلَيْكَ لَا قَالَ عَذَابِيَّ أُصِيْبُ بِهِ مَنُ أَشَاءُ ۚ وَ رَحْمَتِي وَسِعَتُ كُلَّ شَيْءٍ ﴿ فَسَاكُتُبُهَا لِلَّذِيْنَ يَتَّقُوْنَ وَ يُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَ الَّذِيْنَ هُمْ بِالْيَتِنَا يُؤُمِنُونَ

ٱلَّذِيْنَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرِيةِ وَالْإِنْجِيْلِ " يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُمُ عَنِ الْمُنْكُرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبٰتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبِّيِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمُ اِصْرَهُمْ وَالْاَغْلِلَ الَّتِي كَانَتُ عَلَيْهِمْ لَ فَالَّذِينَ امَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِيِّ أُنْزِلَ مَعَةً الْولَّبِكَ هُمُ المُفُلِحُونَ عَلَيْهُ الْمُفُلِحُونَ عَلَيْهُ

۱۵۶۔ اور لکھ دے ہمارے لئے اس دنیا میں محلائی اور آخرت میں ہم نے رجوع کیا تیری طرف فرمایا میرا عذاب ڈالتا ہوں میں اسکو جس پر چاہوں اور میری رحمت شامل ہے ہر چیز کو سواس کو لکھ دوں گا ان کے لئے جو ڈر رکھتے میں اور دیتے میں زکوۃ اور جو ہماری باتوں پریقین رکھتے ہیں [۱۸۹]

۱۵۷ء وہ لوگ جو پیروی کرتے ہیں اس رسول کی جو نبی امی ہے [۱۹۰]کہ جس کو پاتے ہیں لکھا ہوا اپنے پاس توریت اور انجیل میں [۱۹۱] وہ حکم کرتا ہے ان کو نیک کام کا اور منع کرتا ہے برے کام سے اور علال کرتا ہے انکے لئے سب پاک چیزیں اور حرام کرتا ہے ان پر ناپاک چیزیں اور آثارتا ہے ان پر سے ان کے بوجھ اور وہ قیدیں جوان پر تھیں <sup>[۱۹۲]</sup> سوجولوگ اس پر ایمان لائے اوراسکی رفاقت کی اوراس کی مدد کی اور تابع ہوئے اس نور کے جواسکے ساتھ اترا ہے <sup>[۱۹۳]</sup> وہی لوگ پہنچے اپنی مرادكو

109۔ کوہ طور پر امت محدید کے حق میں اللہ کا ایک وحدہ: حضرت شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ "شاید حضرت موسیٰ نے اپنی امت کے حق میں دنیا اور آخرت کی بھلائی جو مانگی مرادیہ تھی کہ سب امتوں پر مقدم اور فائق رہیں دنیا اور آخرت میں جوابا غدا تعالیٰ نے فرمایا کہ میرا عذاب اور رحمت کسی فرقہ پر مخصوص نہیں سوعذاب تواسی پر ہے جس کواللہ چاہے اور رحمت عامہ سب مخلوق کو شامل ہے لیکن وہ رحمت خاص جو تم طلب کر رہے ہو لکھی ہے ان کے نصیب میں جواللہ کا ڈر رکھتے ہیں اور اموال میں زکوۃ اداکرتے یا نفس کا تزکی کرتے ہیں اور غدا کی ساری باتوں پر یقین کامل رکھتے ہیں۔ یعنی آخری امت کہ سب کہ ابوں پر افیان لاوے گی سو صفرت موسیٰ کی امت میں سے جو کوئی آخری کتاب پر یقین لائے وہ چہنچ اس نعمت کو اور حضرت موسیٰ کی دعا ان کو گئی "۔

19- لفظ اُمی کی تشریخ: امی یا توام (بمعنی والدہ) کی طرف منسوب ہے۔ جس طرح بچے مال کے پیٹ سے پیدا ہوتا ہے اور کسی کا شاگر د نہیں ہوتا نبی کریم النے اُلیّہ اُلیّہ اُلیّہ اُلی نے ساری عمر کسی مخلوق کے سامنے زانوئے تملذ نہ نہیں کیا۔ اس پر کال یہ ہے کہ جن علوم و معارف اور حقائق واسرار کا آپ نے افاضہ فرمایا۔ کسی مخلوق کا وصلہ نہیں کہ اس کا عشر عشیر پیش کر سکے۔ پس "نبی امی "" کا لقب ہے جو لقب اس حیثیت سے آپ کے لئے مایہ صدافتخار ہے اور یا امی کی نسبت "ام القریٰ" کی طرف ہوجو مکہ معظمہ کا لقب ہے جو آپ کا مولد شریف تھا۔

191۔ تورات وانجیل میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا تذکرہ: یعنی آپ کی تشریف آوری کی بشارات اور نعوت و صفات کتب ساویہ سابقہ میں مذکور میں۔ حتی کہ اس وقت سے لے کر آج تک ساڑھے تیرہ سوہرس کی کاٹ چھانٹ کے بعد بھی موجودہ بائبل میں بہت سی بشارات واشارات پائے جاتے ہیں۔ جن کو ہرزمانہ کے علماء بحوالہ کتب دکھلاتے بیلے آئے ہیں۔ وللہ الحد علیٰ ذلک

191۔ آنحضرت کا دین آسان ہے: یعنی یہود پر ہو سخت احکام سے اور کھانے کی چیزوں میں ان کی شرارتوں کی وجہ سے تنگی تھی فَبِظُلْمٍ مِنَ الَّذِیْنَ هَادُوَ ا حَرَّ مُنَا عَلیْهِمْ طَیِباتٍ اُحِلَّتُ لَهُمْ (نساء۔رکوع۲۲) اس دین میں وہ سب چیزی آسان ہوئیں اور جو ناپاک چیزیں مثلاً لیم فنزیر یا گندی باتیں مثلاً سود فوری وغیرہ انہوں نے علال کر رکھی تھیں۔ ان کی حرمت اس پیغمبر نے ظاہر فرمائیں۔ غرض ان سے بہت سے بوجھ بلکے کر دیے اور بہت سی قیدیں اٹھا دی گئیں۔ جیسا کہ حدیث میں فرمایا۔ بعثت بالحنیفَةِ السَّمْحَةِ

۱۹۳ نور سے مراد وحی ہے متلو ہویا غیر متلو۔ یعنی قرآن و سنت <sub>۔</sub>

قُلُ يَا يُنْهَا النَّاسُ إِنِّى رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ جَمِيْعًا الَّذِي لَهُ مُلُكُ السَّمٰوٰتِ وَ الْاَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو يُحْي وَيُمِيْتُ الْاَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو يُحْي وَيُمِيْتُ الْاَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو يُحْي وَيُمِيْتُ الْاَرْضِ اللهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْاُمِّيِّ اللّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ اللهُ مِّيِ اللّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ اللهُ مِّي اللّهِ وَكُلِمْتِه وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ يَعُومُ لَعَلَّكُمْ تَهُ تَدُونَ عَلَى اللهِ وَكُلِمْتِه وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهُ تَدُونَ هَا لَا لَهُ اللهِ وَكُلِمْتِه وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهُ تَدُونَ هَا لَا لَهُ اللهِ وَكُلِمْتِه وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ لَهُ اللهِ وَكُلِمْتِه وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ اللهِ وَكُلِمْتِه وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ اللهُ وَكُلِمْتِه وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ اللهُ وَكُلِمْتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ وَكُلِمْتِهِ وَاتَّبِعُوهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولُولُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

وَ مِنُ قَوْمِ مُوسَى أُمَّةُ يَّهُدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعُدِلُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعُدِلُونَ اللهِ

وَقَطَّعْنٰهُمُ اثَنَىً عَشَرَة اَسْبَاطًا اُمَمًا وَ وَقَطَّعْنٰهُمُ اثَنَى عَشَرَة اَسْبَاطًا اُمَمًا وَ وَقَطُهُ اَنِ الْوَحِينَ اللهِ مُوسَى إِذِ اسْبَسْقُدهُ قَوْمُهُ اَنِ الْحَجَرَ فَائْبَجَسَتُ مِنْهُ اضْرِبَ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَائْبَجَسَتُ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَة عَيْنًا قَدْ عَلِمَ كُلُّ اُنَاسٍ اثْنَتَا عَشْرَبَهُمُ وَظَلَّلُنَا عَلَيْهِمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوى فَكُلُوا مَنْ طَيِّبِتِ مَا رَزَقُنْكُمُ وَالسَّلُوى فَكُلُوا مِنْ طَيِّبِتِ مَا رَزَقُنْكُمُ وَالسَّلُوى فَكُلُوا مِنْ طَيِّبِتِ مَا رَزَقُنْكُمُ وَالسَّلُوى فَكُلُوا مَنْ طَلِيبِ مَا رَزَقُنْكُمُ وَالسَّلُوى فَكَا ظَلَمُونَا فَيَ وَلَكِنْ كَانُو اَانَفُسَهُمْ يَظُلِمُونَ هَا ظَلَمُونَا هَا وَلَكِنْ كَانُو اَانْفُسَهُمْ يَظُلِمُونَ هَا طَلَمُونَا هَا فَلَا الْمُؤْنَا هَا فَلَا الْمُؤْنَا عَلَيْهِمُ الْمُؤْنَا هَا فَلَا الْمُؤْنَا هَا فَلَا الْمُؤْنَا عَلَيْهِمُ الْمُؤْنَا هَا فَلَا اللّهُ اللّهُ وَمَا ظَلَمُونَا هَا فَلَاكُونَا الْفُلُولُ اللّهُ اللّهُ وَمَا ظَلَمُونَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا ظَلُمُونَا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ا ۱۵۸۔ تو کہ اے لوگو میں رسول ہوں اللہ کا تم سب کی طرف جس کی عکومت ہے آسمانوں اور زمین میں کسی کی بندگی شہیں اسکے سوا وہی جلاتا ہے اور مارتا ہے سو ایمان لاؤاللہ پر اور اس کے بھیجے ہوئے نبی امی پر جو کہ یقین رکھتا ہے اللہ پر اور اسکے سب کلاموں پر اور اسکی پیروی کروٹاکہ تم راہ پاؤ [۱۹۲]

۱۵۹۔ اور موسی کی قوم میں ایک گروہ ہے جوراہ بتلاتے میں حق کی اور اسی کے موافق انصاف کرتے میں [۱۹۵]

۱۹۰۔ اور جدا جدا کر دیئے ہم نے ان کو بارہ دادوں کی اولاد بڑی بڑی جاعتیں [۱۹۱] اور حکم بھیجا ہم نے موسی کو جب پانی مانگا اس سے اس کی قوم نے کہ مار اپنی لاٹھی اس پھر پر تو پھوٹ نکلے اس سے بارہ چشمے پہچان لیا ہر قبیلہ نے اپنا گھاٹ اور سایہ کیا ہم نے ان پر ابر کا اور آثارا ہم نے ان پر من اور سلویٰ کھاؤ سھری چیزیں جو ہم نے روزی دی تم کو اور انہوں نے ہمارا کچھ نہ بگاڑا لیکن اپنا ہی نقصان کرتے رہے

۱۹۴۔ آتھ اس کی نبوت عالمگیر ہے: یعنی آپ کی بعثت تام دنیا کے لوگوں کو عام ہے۔ عرب کے امیین یا یہود و نصاریٰ تک محدود نہیں۔ جب طرح خدا وند تعالیٰ شمنشاہ مطلق ہے آپ اس کے رسول مطلق ہیں۔ اب ہدایت و کامیابی کی صورت بجزاس کے کچو نہیں کہ اس جامع ترین عالمگیر صداقت کی پیروی کی جائے جو آپ لے کے آئے ہیں۔ یہ ہی پیغمبر ہیں جن پر ایمان لانا تام انبیاء و مرسلین اور تمام کتب سماویہ پر ایمان لانے کا مرادف ہے۔

19<mark>0۔ گواکثریبود سرکشی اور ناانصافی کی راہ اختیار کر رہے ہیں تاہم کچھ</mark>الیسی سعید روحیں بھی ہیں جو دوسروں کو حق کی طرف دعوت دیتی ہیں اور بذات خود حق وانصاف کے راستوں پر گامزن ہیں ۔ مثلاً عبداللہ بن سلام وغیرہ۔

191۔ بنی اسرائیل کے بارہ قبیلے: یعنی اصلاح وانتظام کے لئے ان کی بارہ جاعتیں جو بارہ دادوں کی اولاد تھی۔ الگ الگ کر دی گئی تھیں۔ پھر ہرایک جاعت کا ایک نقیب مقرر فرما دیا جو اس کی نگرانی اور اصلاح کا خیال رکھے۔ وَ بَعَثْنَا مِنْ مُمُ اثْنَیْ عَشَرَ نَقِیْبًا

وَ إِذْ قِيْلَ لَهُمُ اسْكُنُوا هٰذِهِ الْقَرْيَةَ وَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ وَقُولُوا حِطَّةٌ وَ كُلُوا حِطَّةٌ وَ كُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ وَقُولُوا حِطَّةٌ وَ الْخُلُوا الْبَابَ شُجَّدًا نَّغُفِرُ لَكُمْ خَطِيَّاتِكُمْ أَسَنَزِيْدُ الْمُحْسِنِيْنَ عَلَى خَطِيَّاتِكُمُ أَسَنَزِيْدُ الْمُحْسِنِيْنَ عَلَى اللهُ عَلِيَاتِ كُمُ أَسَنَزِيْدُ الْمُحْسِنِيْنَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلِيَاتِ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُل

فَبَدَّلَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ قَوْلًا غَيْرَ الَّذِيُ قَيْلًا غَيْرَ الَّذِي قِيلًا لَهُمْ فَأَرُسَلُنَا عَلَيْهِمُ رِجْزًا مِّنَ فَي السَّمَاءِ بِمَا كَانُوْا يَظْلِمُوْنَ عَلَيْ

۱۹۷ اس شرسے مراد اکثرنے ""اریحا" لیا ہے۔

۱۹۸۔ وادی تیہ کے واقعات کا اعادہ: یعنی ابھی ایک شہر فتح ہوا۔ آگے سارا ملک ملے گا۔ کذا فی الموضح یہ یہ مطلب ہے کہ خطا معاف کر کے نیکو کاروں کے اجرو ثواب بڑھائیں گے کذا فی عامۃ الکتب۔

اال اور جب عکم ہوا ان کو کہ بیواس شہر میں [۱۹۰] اور کھاؤ اس میں جمال سے چاہو اور کھو ہم کو بخش دے اور داخل ہو دروازہ میں سجدہ کرتے ہوئے تو بخشیں گے ہم تمہاری خطائیں البتہ زیادہ دیں گے ہم نیکی کرنے والوں کو [۱۹۸]

191ء سوبدل ڈالا ظالموں نے ان میں سے دوسرا لفظ اسکے سوا جو ان سے کہہ دیا گیا تھا پھر جھیجا ہم نے ان پر عذاب آسمان سے بسبب ان کی شرارت کے [۱۹۹]

199۔ یہ واقعات ""وادی تیہ"" کے ہیں۔ جن کا بیان سورہ بقرہ ربع پارہ الم کے بعد گذر چکا وہاں کے فوائد میں تفصیل ملاحظہ کی

وَسُّئَلُهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَتُ حَاضِرَةً الْبَحْرِ ۗ إِذْ يَعُدُونَ فِي السَّبْتِ إِذْ تَأْتِيُهِمُ حِيْتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَّعًا وَيَوْمَ لَا يَسْبِتُوْنَ لا تَأْتِيُهِمُ عُ كَذٰلِكَ عُ نَبُلُوْهُمُ بِمَا كَانُوْا يَفْسُقُونَ 📆

وَ إِذَ قَالَتُ أُمَّةً مِّنَهُمْ لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا لَا اللَّهُ مُهْلِكُهُمُ أَوْ مُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا اللهُ قَالُوا مَعْذِرَةً يَتَّقُوْ نَ 🗊

۱۹۳۔ اور پوچھ ان سے عال اس بستی کا جو تھی دریا کے كنارے [٢٠٠] جب مدسے بڑھنے لگے ہفتہ كے عكم میں جب آنے لگیں انکے پاس مچھلیاں ہفتہ کے دن یانی کے اوپر اور جس دن ہفتہ نہ ہو تو نہ آتی تھیں اس طرح ہم نے ان کو آزمایا اس لئے کہ وہ نافرمان تھے

۱۶۴۔ اور جب بولا ان میں سے ایک فرقہ کیوں نصیحت کرتے ہوان لوگوں کو جنکواللہ چاہتا ہے کہ ملاک کرے یا ان کو عذاب دے سخت [۲۰۲] وہ بولے الزام آثارنے الل رَبِّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ كَي غرض سے تمارے رب كے آگے اور اسلے که شایدوه ڈریں [۲۰۳]

۲۰۰ یعنی اپنے زمانہ کے یہود سے بطور تنبیہ و توبیخ اس بستی میں رہنے والے یہود کا قصہ دریافت کیجئے جو داؤڈ کے عمد میں پیش آیا۔ اکثر مفسرین کے نزدیک اس بستی سے شہر "ایلہ "" مراد ہے جو بحر قلزم کے کنارے مدین اور طور کے درمیان واقع تھا۔ وہاں کے لوگ دریا کے قرب کی وجہ سے مچھلی کے شکار کی عادت رکھتے تھے۔

٢٠١ سبت کے حکم سے یمود کی خلاف ورزی: حق تعالیٰ نے یمود پر ہفتہ کے دن شکار کرنا حرام کیا تھا۔ باشندگان ایلہ کو عدول حکمی اور نافرمانی کی عادت تھی۔ خدا کی طرف سے سخت آزمائش ہونے لگی کہ ہفتہ کے دن دریا میں مچھلیوں کی بے مد کثرت ہوتی۔ جو سطح دریا کے اوپر تیرتی تھیں باقی دنوں میں غائب رہتیں۔ ان لوگوں سے صبر نہ ہو سکا۔ صریح عکم الهی کے خلاف حیلے کرنے لگے۔ دریا کا یانی کاٹ لائے جب ہفتہ کے دن مچھلیاں ان کے بنائے ہوئے حوض میں آ جاتیں تو نکلنے کا راستہ بند کر دیتے اور اگلے دن اتوار کو جا پکڑ لاتے۔ تاکہ ہفتہ کے دن شکار کرنا صادق نہ آئے۔ گویا اس حرکت سے معاذ اللہ خدا کو دھو کا دینا

۔ چاہتے تھے۔ آخر دنیا ہی میں اس کی سزا بھگتی کہ مسخ کر کے ذلیل بند بنا دیے گئے اس سے ظاہر ہواکہ حیلہ سازی اور مکاری خدا کے آگے پیش نہیں جاتی۔

۲۰۲ ناصحین کا امر بالمعروف: معلوم ہوتا ہے کہ جب انہوں نے عکم الهی کے خلاف حیلہ بازی شروع کی توشہر کے باشند کئن قسموں پر منظم ہو گئے۔ جیسا کہ عموما ایسے عالات میں ہوا کرتا ہے۔ ایک وہ لوگ جنوں نے اس حیلہ کی آڑ لے کر صریح علم الهی کی خلاف ورزی کی ۔ دوسر نے نصیحت کرنے والے جو اخیر تک فہائش اور امر بالمعروف میں مثغول رہے۔ تیسر بہنوں نے ایک آدھ مرتبہ نصیحت کی چرمایوس ہوکر اور ان کی سرکثی سے تھک کر چھوڑ دی ۔ چوتھے وہ ہوں گے جو نہ اس عمل شنیع میں شریک ہوئے اور نہ منغ کرنے کے لئے زبان کھولی بالکل علیحہ ہ اور خاموش رہے ۔ موخرالذکر دوجاعتوں نے انتقک نصیحت کرنے والوں سے کہا ہوگا کہ ان متمردین کے ساتھ کیوں مغززنی کر کے دماغ کھیاتے ہو جن سے کوئی توقع قبول جق کی نمیں ۔ ان کی نسبت تو معلوم ہوتا ہے کہ دو باتوں میں سے ایک بات ضرور پیش آنے والی ہے ۔ یا غدا ان کو بالکل تباہ و ہلاک کر دے اور یا کسی سخت معلوم ہوتا ہے کہ دو باتوں میں سے ایک بات ضرور پیش آنے والی ہے ۔ یا غدا ان کو بالکل تباہ و ہلاک کر دے اور یا کسی سخت ترین عذاب میں مبتلا کرے ۔ کیونکہ یہ لوگ اب کسی نصیحت پر کان دھرنے والے نہیں ۔

۲۰۳ یعنی شاید سمجھاتے رہنے سے کچھ ڈر جائیں اور اپنی حرکات شنیعہ سے باز آجائیں۔ وریۂ کم از کم ہم پرورد گار کے سامنے عذر توکر سکتے ہیں کہ خدایا ہم نے آخر دم تک نصیحت و فہائش میں کوتا ہی نہیں کی۔ یہ نہ مانے تو ہم پر اب کیا الزام ہے؟ گویا یہ ناصحین اول تو بالکلیہ مایوس نہ تھے دوسرے ""عزیمت "" پر عمل کر رہے تھے کہ مایوسی کے باوجود بھی ان کا تعاقب نہیں چھوڑتے تھے۔

170۔ پھر جب وہ بھول گئے اس کو جو انکو سمجھایا تھا تو نجات دی ہم نے ان کو جو منع کرتے تھے برے کام سے اور پکروا گنگاروں کو برے عذاب میں بسبب ان کی نافرمانی کے [۲۰۴]

191۔ پھر جب بڑھنے لگے اس کام میں جس سے وہ روکے گئے تھے تو ہم نے عکم کیا کہ ہو جاؤ بندر زبیل [۲۰۵]

فَلَمَّا نَسُوَا مَا ذُكِّرُوا بِهَ اَنْجَيْنَا الَّذِيْنَ يَنَ اللَّهِ أَنْجَيْنَا الَّذِيْنَ طَلَمُوا يَنْهَوْنَ طَلَمُوا بِعَذَابٍ بَيِيسٍ بِمَا كَانُوًا يَفُسُ قُوْنَ عَنِ

فَلَمَّا عَتَوُا عَنُ مَّا نُهُوَا عَنُهُ قُلْنَا لَهُمُ كُونُوْا قِرَدَةً لِحُسِيِينَ 
هُونُوْا قِرَدَةً لِحُسِيِينَ هِ

۲۰۴ ۔ ناصحین کی نجات اور نافرمانوں پر عذاب: یعنی جب ان نالائقوں نے تام نصیحوں کو بالکل ایسا بھلا دیا گویا سنا ہی نہیں تو ہم نے ناصحین کو بچا کر ظالمین کو سخت عذاب میں گرفتار کر دیا۔ اَّلذِیْنَ یَنْهَوْنَ عَنِ الشَّوَّءِ کا عموم الفاظ دلالت کرتا ہے کہ جو

تصیحت سے تھک کر لِمَ تَعِظُوْنَ قَوْمًا الح کہنے لگے اور جنوں نے اخیرتک سلسلہ وعظ ونصیحت کا جاری رکھا ان دونوں کو نجات ملی ۔ صرف ظالم پکڑے گئے ۔ یہ ہی عکرمہ سے منقول ہے ۔ اور ابن عباس نے ان کے فہم کی داد دی ہے ۔ باقی جولوگ اول سے آخرتک بالکل ساکت رہے خدا نے بھی ان کے ذکر سے سکوت فرمایا۔ ابن کثیر نے خوب لکھا ہے "" فنص علی نجاۃ الناهين وهلاك الظالمين وسكت عن الساكتين لان الجزاء من جنس العل قهم لا يستحقون مد مإ فيمد حوا ولا ارتحبوا فيذموا""(ابن كثير ص٥٤٦ ) ورجح بعد ذلك قول عكرمة والله اعلم \_

٢٠٥ ـ نافرمانوں كا بندر بنا دیا جانا: ثاید پہلے کچھ اور عذاب آیا ہو گا جب بالكل عدسے گذر گئے تب ذليل بندر بنائے گئے يا فكمّا عَتَوْ اللَّهُ وَلَدْشَةِ آیت فَلَمَّا ذَسُوْ امَا ذُكِّرُ وَابِهَ الَّحَ كَى تَفْسِر قرار دیا جائے یعنی وہ ""عذاب بئیں "" یہ ہی بندر بنا دینا تھا۔ حضرت شاہ صاحبؒ فرماتے ہیں کہ ""منع کرنے والوں نے شکار والوں سے ملنا چھوڑ دیا اور بیچ میں دیوار اٹھائی، ایک دن صبح کو اٹھے تو دوسروں کی آواز یہ سنی دیوار پر سے دیکھا ہر گھر میں بندر تھے۔ وہ آدمیوں کو پہچان کر اپنے قرابت والوں کے پاؤں پر سر ر کھنے لگے اور رونے لگے۔ آخر برے مال سے تین دن میں مرگئے۔

> وَ إِذْ تَاَذَّنَ رَبُّكَ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمُ إِلَى يَوْمِر الْقِيْمَةِ مَنْ يَّسُوْمُهُمْ سُوِّءَ الْعَذَابِ ۚ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيْعُ الْعِقَابِ اللَّهِ لَا لَهُ لَعَفُورُ اللَّهُ لَعَفُورُ رَّحِيمُ 📆

۱۶۸۔ اور متفرق کر دیا ہم نے ان کو ملک میں فرقے فرقے [۲۰۸] بعضے ان میں نیک اور بعضے اور طرح کے

والا مهربان ہے [۲۰۰]

۱۶۷۔ اوراس وقت کو یاد کرو جب خبر کر دی تھی تیرے

رب نے کہ ضرور بیسجتا رہے گا یہود پر قیامت کے دن

تک ایسے شخص کو کہ دیا کرے ان کو برا عذاب [۲۰۶]

بیشک تیرا رب جلد عذاب کرنے والا ہے اور وہ بخشے

وَقَطَّعُنْهُمُ فِي الْأَرْضِ أُمَمًّا مِنْهُمُ الصَّلِحُونَ وَمِنْهُمْ دُوْنَ ذَلِكَ وَبَكُونَهُمْ اوربرايوں ميں اوربرايوں ميں بِالْحَسَنْتِ وَالسَّيِّاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ عَلَى اللهِ وَهُ يُرْآئِين [٢٠٠]

۲۰۶ یہود کی دائمی محکومی: یعنی خداکی طرف سے پختہ اعلان کر دیا گیا تھا کہ یہود اگر احکام تورات پر عمل کرنا چھوڑ دیں گے تو حق تعالیٰ قرب قیامت تک وقتا فوقتا ان پر ایسے لوگوں کو مسلط کرتا رہے گا جو ان کو برے عذاب میں مبتلا رکھیں ۔ برا عذاب یہاں محکومانہ زندگی کو فرمایا۔ چنانچہ قوم یہود تھجی یونانی اور کلدانی بادشاہوں کے زیر حکومت رہی۔ کبھی ""بخت نصر"" وغیرہ کے شداید کا تختہ مثق بنی۔ آخر میں نبی کریم اللہ اللہ اللہ اللہ علیہ مبارک تک مجوسیوں کی باجگذار رہی۔ پھر مسلمان حکمرانوں کو ان پر مسلط فرما دیا۔ غرض اس وقت سے آج تک ان کو من حیث القوم عزت و آزادی کی زندگی نصیب نہیں ہوئی۔ بلکہ جمال کہیں رہے اکثر ملوک و حکام کی طرف سے سخت ذلت اور خطرناک تکلیفیں اٹھاتے رہتے ۔ ان کا مال و دولت وغیرہ کوئی چیزاس غلامی و محکومیت کی لعنت سے نجات نہ دے سکی اور نہ قیامت تک دے سکے گی۔ آخر میں جب یہ لوگ دجال کے مددگار ہوکر نکلیں گے تو حضرت میج کے مسلمان رفقاء کے ہاتھوں سے تہ تین کئے جائیں گے۔ کا ورد فی الحدیث۔

۲۰۰<u>۰ یعنی</u> جو شرارت سے بازنہ آئے بعض اوقات اس پر جلدی دنیا ہی میں عذاب بیجنا شروع کر دیتا ہے اور کیسا ہی کٹر مجرم توبہ کر لے اور نادم ہوکر غدا کی طرف رجوع ہو تو اس کی بخش و رحمت بھی بے پایاں ہے معاف کرتے ہوئے بھی دیر نہیں <sup>لگت</sup>ی۔

۲۰<mark>۸ ییود کی فرقہ بازی</mark>: یہود کی دولت برہم ہوئی توآپس کی مخالفت سے ہر طرف نکل گئے کوئی ابھاعی قوت و شوکت نہ رہی اور مذہب مختلف پیدا ہوئے ۔ یہ احوال اس امت کو عبرت کے لئے سائے جارہے ہیں ۔

۲۰۹\_ یعنی کچیر افراد ان میں نیک نام بھی تھے۔ مگر اکثریت کافروں اور فاسقوں کی تھی۔ ان اکثروں کے لئے بھی ہم رجوع و انابت الی اللہ کے مواقع بہم پہنچاتے رہے۔ کبھی ان کو عیش و تنعم میں رکھا کبھی سختی اور تکلیف میں مبتلا کیا کہ ممکن ہے احسان مان کریا سختیوں سے ڈرکر توبہ کریں اور غدا کی طرف رجوع ہوں۔

فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ وَرِثُوا الْكِتٰبِ اللهِ عَرَضُ هَذَا الْاَدُنَى وَيَقُولُونَ الرَحَةِ مِينَ لَهُ مَ كَوَلُونَ عَرَضَ هَذَا الْاَدُنَى وَيَقُولُونَ الرَحَةِ مِينَ لَهُ مَ كَوَلُونَ عَرَضُ مِتْلُهُ الباللهِ عَرَضُ مِتْلُهُ الباللهِ عَرَضُ مِتْلُهُ الباللهِ عَرَضُ مِتْنُاقُ اللهِ عَلَيْهِمْ مِيْنَاقُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الهُ اللهُ ال

179۔ پھر ان کے پیچے آئے ناخلف ہو وارث بنے کا خلف ہو وارث بنے کتاب کے لیے ہیں اسباب اس ادنی زندگانی کا اور کہتے ہیں کہ ہم کو معاف ہو جائے گا اور اگر ایسا ہی اسباب انکے سامنے پھر آئے تو اسکو لے لیویں [۱۰]کیا ان سے کتاب میں عمد نہیں لیا گیا کہ نہ بولیں اللہ پر سوا سے کتاب میں عمد نہیں لیا گیا کہ نہ بولیں اللہ پر سوا سے کے اور انہوں نے پڑھا ہے جو کچھ اسمیں لکھا ہے اور آخرت کا گھر بہتر ہے ڈرنے والوں کے لئے کیا تم اور آخرت کا گھر بہتر ہے ڈرنے والوں کے لئے کیا تم سیجھتے نہیں [۱۱]

وَالَّذِيْنَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِتْبِ وَاقَامُوا الصَّلُوةَ ﴿إِنَّالَا نُضِينَعُ آجُرَ الْمُصْلِحِينَ عَ

وَ إِذْ نَتَقُنَا الْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَانَّهُ ظُلَّةٌ وَّ ظَنُّوَا اَنَّهُ وَاقِعُ بِهِمُ ۚ خُذُوا مَاۤ اتَيُنكُمُ ا بِقُوَّةٍ وَّاذُكُرُوا مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴿

وَ إِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَّ ادَمَر مِنْ ظُهُوْرِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمُ وَاشْهَدَهُمْ عَلَى انْفُسِهِمْ أَالَسْتُ بِرَبِّكُمُ ۚ قَالُوا بَلَى ۚ شَهِدُنَا ۚ أَنُ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيْمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هٰذَا غُفِلِينَ ﴿

۱۷۰۔ اور جو لوگ خوب میکڑ رہے میں کتاب کو اور قائم ر کھتے ہیں نماز کو بیشک ہم ضائع یہ کریں گے ثواب نیکی والول كا [١١٦]

ا ۱۷۔ اور جس وقت اٹھایا ہم نے پہاڑان کے اوپر مثل سائبان کے اور ڈرے کہ وہ ان پر گرے گا ہم نے کما پکرو جو ہم نے تم کو دیا ہے زور سے اور یاد رکھو جو اس میں ہے تاکہ تم مجتے رہو[۱۳]

۱۷۲۔ اور جب نکالا تیرے رب نے بنی آدم کی پیٹھول سے ان کی اولاد کو اور اقرار کرایا ان سے ان کی جانوں پر کیا میں نہیں ہوں تمہارا رب بولے ہاں ہے ہم اقرار کرتے ہیں کبھی کہنے لگو قیامت کے دن ہم کو تواس کی خبربنه تتھی

۲۱۰ یمود کی تحریف اور خوش فہمی: یعنی اگلوں میں تو کچھ صالحین بھی تھے۔ پکھلے ایسے ناخلف ہوئے کہ جس کتاب (تورات شریف ) کے وارث و عامل بنے تھے دنیا کا تصورًا سا سامان لے کر اس کی آیات میں تحریف و کٹمان کرنے لگے اور ر شوتیں لے کر احکام تورات کے خلاف فیصلے دینے لگے۔ پھر اس پر ستم ظریفی دیکھئے کہ ایسی نالائق اور پاجیانہ حرکات کا ارتکاب کرتے ہوئے یہ عقیدہ اور دعویٰ رکھتے ہیں کہ ان باتوں سے ہم کومضرت کا کچھ اندیشہ نہیں۔ ہم تو غدا کی اولا د اور اس کے محبوب ہیں۔ کچھ بھی کریں وہ ہماری بے اعتدالیوں سے ضرور درگذر کرے گا۔ اسی عقیدہ کی بناء پر تیار رہتے ہیں کہ آئندہ جب موقع ہو پھر رشوت لے کر اسی طرح کی بےایانی کا اعادہ کریں۔ گویا بجائے اس کے کہ گذشتہ حرکات پر نادم ہوتے اور آیندہ کے لئے عزم رکھتے کہ ایسی حرکات کا اعادہ نہ کریں گے مگر اللہ سے مامون ہوکر ان ہی شرارتوں اور بے ایانیوں کے اعادہ کا عزم رکھتے ہیں۔ اس سے زیادہ حاقت اور بے حیائی کیا ہوگی۔

711

۲۱۱۔ تورات کے بارے میں اللہ کا عمد: یعنی تورات میں جو عمد لیا گیا تھا کہ "" خدا کی طرف سچ کے سواکسی چیز کی نسبت نہ کریں "" کیا

وہ انہیں معلوم نہیں جواس کی کتاب اور احکام میں قطع وبرید کر کے اس پر افتراء کرنے لگے عالانکہ "کتاب اللہ"" (تورات) کو یہ لوگ پڑھتے پڑھاتے ہیں۔ پھر کیسے کہا جا سکتا ہے کہ اس کا مضمون انہیں معلوم نہیں یا یاد نہیں رہا۔ حقیقت وہ ہی ہے کہ دنیا کی فانی متاع کے عوض انہوں نے دین وا بیان نیچ ڈالا اور آخرت کی تکلیف وراحت سے آٹکھیں بند کر لیں۔ اتنا نہ سمجھے کہ جو لوگ غدا سے ڈرتے اور تقویٰ کی راہ افتیار کرتے ہیں ان کے لئے آخرت کا گھر اور وہاں کا عیش و تنعم دنیا کی خوشحالی سے کہیں بہتر اور فائق ہے۔ کاش کہ اب بھی انہیں عقل آ جائے۔

۲۱۲۔ یعنی توبہ اور اصلاح کا دروازہ اب بھی کھلا ہے جو لوگ شریروں کی راہ چھوڑ کر تورات کی اصلی ہدایات کو تھامے رہیں اور اسی کی ہدایات کو تھامے رہیں اور اسی کی ہدایات و پیشین گوئی کے موافق اس وقت قرآن کریم کا دامن مضبوط پکڑے رہیں اور غدا کی بندگی (نماز وغیرہ) کا حق ٹھیک ٹھیک ادا کریں ۔ غرض اپنی اور دوسروں کی اصلاح پر متوجہ ہوں ۔ غدا ان کی محنت ضائع نہ کرے گا وہ بلاشبہ اپنی محنت کا میٹھا پہلی پھھیں گے۔

۲۱۳۔ رفع جبل کا واقعہ: یعنی جو "میثاق الکتاب" (عمد واقرار) انہیں یاد دلایا جا رہا ہے وہ ایسے اہتام سے لیا گیا تھا کہ پہاڑا ٹھا کر ان کے سروں پر لٹکا دیا گیا اور کھا گیا کہ جو کچھ تم کو دیا جا رہا ہے (تورات وغیرہ) اسے پوری مضبوطی اور عزم سے تھا مواور جو نصیحتیں کی گئیں انہیں ہمیشہ یاد رکھو۔ وریہ بصورت انکار سمجھ لوکہ خدا تم پریہ پہاڑ گرا کر ہلاک کر سکتا ہے۔ اس قدر اہتام اور تخویف و تاکید سے جو قول واقرار لیا گیا تھا افوس ہے وہ بالکل فراموش کر دیا گیا۔ یہ "رفع جبل" کا قصد سورہ بقرہ میں ربع پارہ الم کے بعد گذر چکا ہے ملاحظہ فرما لیا جائے۔

اَوُ تَقُولُوَّا إِنَّمَا اَشُرَكَ ابَآ وُنَا مِنْ قَبُلُ وَكُنَّا ذُرِّيَّةً مِّنْ بَعْدِهِمْ ۚ اَفَتُهُلِكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطِلُوْنَ عَلَى الْمُنْطِلُونَ

وَ كَذٰلِكَ نُفَصِّلُ الْأَيْتِ وَلَعَلَّهُمُ يَرْجِعُوْنَ

۱۷۳۔ یا کہنے لگو کہ شرک تو نکالا تھا ہمارے باپ دادوں نے ہم سے پہلے اور ہم ہوئے انکی اولاد ان کے پیچے توکیا تو ہم کو ہلاک کرتا ہے اس کام پر جو کیا گمراہوں نے [۲۱۲]

۱۷۴۔ اور یوں ہم کھول کر بیان کرتے ہیں باتیں تاکہ وہ پھر آئیں [۲۱۵] وَاتُلُ عَلَيْهِمُ نَبَا الَّذِيِّ اتَيُنْهُ الْتِنَا فَانُسَلَخَ مِنْهَا فَاتُبَعَهُ الشَّيْطُنُ فَكَانَ مِنَ الْغُويْنَ هَيَ الْغُويْنَ هَيَ الْغُويْنَ هَيَ الْغُويْنَ هَيَ

وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعُنْهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ اَخْلَدَ اللَّرُضِ وَاتَّبَعَ هَوْمهُ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوْمهُ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ وَانَّ تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَثُ اَوْ تَتُرُكُهُ الْكَلْبِ وَإِنْ تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَثُ اَوْ تَتُرُكُهُ يَلُهَثُ اللَّهِ يَلْهَثُ الْكَلْبِ وَإِنْ تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَثُ اللَّهِ يَلُهُ وَاللَّهِ يَلُهُ وَاللَّهِ اللَّهِ يَنَ كَذَّبُوا يَلُهُ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ اللْمُعْلَى اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلَى اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَالْمُ اللَّلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولِمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

۵>۱۔ اور سنا دے ان کو عال اس شخص کا جمکو ہم نے دی شخیں اپنی آیتیں پھر وہ انکو چھوڑ نکلا پھر اس کے پیچھے لگا شیطان تو وہ ہوگیا گمراہوں میں

۱۷۱۔ اور ہم چاہتے تو بلند کرتے اس کا رتبہ
ان آیتوں کی بدولت لیکن وہ تو ہو رہا زمین کا
اور چیچے ہو لیا اپنی خواہش کے تو اس کا حال
ایسا جیسے کتا اس پر تو بوجھ لادے تو ہانچے اور چھوڑ دے
تو ہانچے یہ مثال ہے ان لوگوں کی جنوں نے جھٹلایا
ہماری آیتوں کو سو بیان کر یہ احوال تاکہ وہ دھیان
کریں [۲۲]

۲۱۲ ۔ ربوبیت الی کا عقیدہ انسان کی سرشت میں داخل ہے: "میثاق خاص" کے بعدیمال سے "سیثاق عام" کا ذکر کرتے ہیں تمام عقائد تھ اور ادبیان ساویہ کا بنیادی پھریہ ہے کہ انسان غدا کی ہمتی اور ربوبیت عامہ پر اعتقاد رکھے۔ مذہب کی ساری عارت اسی سنگ بنیاد پر کھڑی ہوتی ہے۔ جب تک یہ اعتقاد نہ ہو مذہبی میدان میں عقل و فکر کی رہ خائی اور انبیاء و مرسلین کی ہدایات کچے نفع نہیں پہنچا سکتیں۔ اگر پورے خور و تامل سے دیکھا جائے تو آسمانی مذہب کے تمام اصول و فروع بالآخر غدا کی ""ربوبیت عامہ" کے اسی عقیدہ پر منہتی ہوتے بلکہ اسی کی تہ میں لیٹے ہوئے ہیں۔ عقل سلیم اور وحی والمام اسی اجال کی شرح کرتے میں۔ پس ضروری تھا کہ یہ تخم ہدایت جے کل آسمانی تعلیات کا مبداء و منہی اور تمام ہدایات ربانیہ کا وجود مجل کہنا چاہیئے عام فیاضی کے ساتھ نوع انسانی کے تمام افراد میں بجھیر دیا جائے تاکہ ہرآدمی عقل و فہم اور وحی والمام کی آبیاری سے اس تخم کو شجر ایان و توجید کے درجہ تک پہنچا سکے۔ اگر قدرت کی طرف سے قلوب بنی آدم میں ابتدًاء یہ تخم ریزی نہ ہوتی اور اس سب سے ایان و توجید کے درجہ تک پہنچا سکے۔ اگر قدرت کی طرف سے قلوب بنی آدم میں ابتدًاء یہ تخم ریزی نہ ہوتی اور اس سب سے زیادہ اسا ہی و بوہری عقدہ کا عل ناخن عقل و فکر کے سپرد کر دیا جاتا تو یقینا یہ مسئلہ بھی منظمی استدلال کی بھول بھلیاں میں پھنس زیادہ اسا ہی و بوہری مسئلہ بن کر رہ جاتا جب کہ فکر و استدلال کی برگامہ کر ایک نظری مسئلہ بن کر رہ جاتا جب کہ فکر و استدلال کی برگامہ

آرائیاں اکثراتفاق سے زیادہ انتلاف آراء پر منتج ہوتی ہیں۔ اس لئے قدرت نے جہاں غوروفکر کی قوت اور نور وحی والہام کے قبول کرنے کی استعداد بنی آدم میں ودیعت فرمائی وہیں اس اساسی عقیدہ کی تعلیم سے ان کو فطرتا بہرہ ورکیا جس کے اجال میں کل آسمانی ہدایات کی تفصیل منطوی و مندمج تھی۔ اور جس کے بدون مذہب کی عارت کا کوئی ستون کھڑا نہیں رہ سکتا تھا۔ یہ اسی ازلی خدائی تعلیم کا اثر ہے کہ آدم کی اولا دہر قرن اور ہر گوشہ میں حق تعالیٰ کی ربوبیت عامہ کے عقیدہ پر کسی نہ کسی عد تک متفق رہی ہے۔ اور جن معدود افراد نے کسی عقلی وروحی بیاری کی وجہ سے اس عام فطری احباس کے غلاف آواز بلند کی ہے وہ انجام کار دنیا کے سامنے بلکہ خود اپنی نظر میں بھی اسی طرح جھوٹے ثابت ہوئے جیسے ایک بخار وغیرہ کا مریض لذیذ اور خوشگوار غذاؤں کو تلخ و بدمزہ بتلانے میں جھوٹا ثابت ہوتا ہے۔ بہرعال ابتدائے آفرینش سے آج تک ہر درجہ اور طبقہ کے انسانوں کا غدا کی ربوبیت کبریٰ پر عام اتفاق واجاع اس کی زبر دست دلیل ہے کہ یہ عقیدہ عقول وافکار کی دوا دوش سے پہلے ہی فاطر حقیقی کی طرف سے اولا د آدم کو بلاواسطہ تلقین فرما دیا گیا ورنہ فکر واستدلال کے راستہ سے ایسا اتفاق پیدا ہوجانا تقریبا نامکن تھا۔ قرآن کریم کی یہ امتیازی خصوصیت ہے کہ اس نے آیات ماضرہ میں عقیدہ کی اس فطری یحمانیت کےاصلی راز پر روشنی ڈالی۔ بلاشبہ ہم کو یاد نہیں کہ اس بنیادی عقیدہ کی تعلیم کب اور کہاں اور کس ماحول میں دی گئی۔ تاہم جس طرح ایک لیکچرار اور انشاء پر داز کویقین ہے کہ ضرور اس کو ابتدائے عمر میں کسی نے الفاظ بولنے سکھلائے جس سے ترقی کر کے آج اس رتبہ کو پہنچا۔ گو پہلا لفظ سکھلانے والا اور سکھلانے کا وقت مکان اور دیگر خصوصیات مقامی بلکہ نفس سکھلانا بھی یاد نہیں۔ تاہم اس کے موجودہ آثار سے یقین ہے کہ ایسا واقع ضرور ہوا ہے۔ اسی طرح بنی نوع انسان کا علیٰ اختلاف الاقوام والا جیال ""عقیدہ ربوبیت الهی"" پر متفق ہونا اس کی کھلی شادت ہے کہ یہ چیز بدء فطرت میں کسی معلم کے ذریعہ سے ان تک پہنچی ہے۔ باقی تعلیمی خصوصیات و احوال کا محفوظ مذرہ سکنا اس کی تسلیم میں خلل انداز نہیں ہوسکتا۔ اسی ازلی و فطری تعلیم نے جس کا نمایاں اثر آج تک انسانی سرشت میں موجود چلا آتا ہے ہرانسان کو غدا کی حجت کے سامنے ملزم کر دیا ہے۔ جو شخص اپنے الحاد و شرک کو حق بجانب قرار دینے کے لئے غفلت بے خبری یا آباء واجداد کی کورانہ تقلید کا عذر کرتا ہے اس کے مقابلہ پر خدا کی یہی ججۃ قاطعہ جس میں اصل فطرت انسانی کی طرف توجہ دلائی گئی ہے بطور فیصلہ کن جواب کے پیش کی جا سکتی ہے۔ حضرت شاہ صاحبٌ فرماتے ہیں کہ ""اللہ تعالیٰ نے حضرت آدمٔ کی پشت سے ان کی اولا د اور ان سے ان کی اولا د نکالی۔ سب سے اقرار کروایا اپنی خدائی کا۔ پھر پشت میں داخل کیا۔ اس سے مدعا یہ ہے کہ خدا کے رب مطلق ماننے میں ہر کوئی آپ کفایت کرتا ہے۔ باپ کی تقلید مذیا ہے۔ اگر باپ شرک کرے بیٹے کو چاہئے ایان لاوے۔ اگر کسی کو شبہ ہوکہ وہ عمد تویاد نہیں رہا پھر کیا حاصل؟ تو یوں سمجھے کہ اس کا نشان ہر کسی کے دل میں ہے اور ہرزبان پر مشور ہو رہا ہے کہ سب کا خالق اللہ ہے سارا جمان قائل ہے اور جو کوئی منکر ہے یا شرک کرتا ہے سواپنی عقل

ناقص کے دخل سے مچرآپ ہی جھوٹا ہوتا ہے""۔

۲۱۵۔ موضح القرآن میں ہے کہ یہ قصہ یہود کو سنایا کہ وہ بھی عہد سے پھرے میں جیسے مشرک پھرتے میں ۔

۲۱۶۔ بلعم بن باعوراء کا عبرتناک واقعہ: "اکثر مفسرین کے نزدیک یہ آیات بلعم بن باعوراء کے حق میں مازل ہوئیں جوایک عالم اور صاحب تصرف درویش تھا بعدہ اللہ کی آیات و ہدایات کو چھوڑ کر عورت کے اغواء اور دولت کے لالچ سے حضرت موسیٰ کے مقابلہ میں اپنے تصرفات چلانے اور ناپاک تدبیریں بتلانے کے لئے تیار ہوگیا۔ آخر موسیٰ کا تو کچھ نہ بگاڑ سکا خود مردود ابدی بنا آیات الله کا جو علم بلعم کو دیا گیا تھا اگر غدا چاہتا تواس کے ذریعہ سے بہت بلند مراتب پر اس کو فائز کر دیتا۔ اور یہ جب ہی ہو سکتا تھا کہ اسے اپنے علم پر چلنے اور آیات اللہ کا انباع کرنے کی توفیق ہوتی۔ لیکن ایسا نہ ہواکیونکہ وہ خود آسمانی بر کات و آیات سے منہ موڑ کر زمینی شہوات و لذات کی طرف جھک بڑا وہ نفسانی خواہشات کے پیچھے علی رہا تھا اور شیطان اس کا پیچھا (تعاقب ) کرنا جا رہا تھا۔ حتی کہ پکے کجرووں اور گمراہوں کی قطار میں جا داخل ہوا۔ اس وقت اس کا حال کتے کی طرح ہوگیا۔ جس کی زبان باہر لٹکی ہواور برابر ہانپ رہا ہواگر فرض کرواس پر بوجھ لا دیں یا ڈانٹ بتلائیں یا کچھ نہ کہیں آزاد چھوڑ دیں بہرصورت ہانپتا اور زبان لٹکائے رہتا ہے۔ کیونکہ طبعی طور پر دل کی کمزوری کی وجہ سے گرم ہوا کے باہر پھینئنے اور سردو تازہ ہوا کے اندر تھینچنے پر بسولت قادر نہیں ہے۔ اسی طرح سفلی خواہشات میں منہ مارنے والے کتے کا عال ہوا کہ اخلاقی کمزوری کی وجہ سے ""آیات اللہ"" کا دیا جانا اور نہ دیا جانا یا تندیبیہ كُرْنَا اور يَهُ كُرْنَا دُونُونَ عَالَتِينَ اسْ كَ فِق مِينَ بِالرِ مُوكَنِينَ لَهُ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ ءَ أَنْذَرْ تَكُمْ أَمْر لَمْ تُنْذِرْهُمْ لَا يُؤَمِنُونَ حرص دنیا سے اس کی زبان باہرلٹک پڑی۔ اور ترک آیات کی نحوست سے بدحواسی اور پریشانی خاطر کا نقشہ ""برابر ہانیتے رہنے"" کی مثال میں ظاہر ہوا۔ ممکن ہے کہ ""بلعم""کی باطنی و معنوی کیفیت ظاہر کرنے کے لئے صرف ایک مثال کے طور پر یہ مضمون اِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَثْ أَوْ تَكُرُكُهُ يَلْهَثْ ذَكر كيا كيا مواور ہو سكتا ہے كه دنيا يا آخرت ميں اس كے لئے يہ سزاتجويزكي كئي ہو کہ ظاہری و حتی طور پر کتے کی طرح زبان باہر نکل پڑے اور ہمیشہ پریشان و بدحواس اور خوفزدہ آدمی کی طرح ہانیتا رہے العیاذ باللہ۔ آیات کی شان نزول کچھ ہو بہرمال یہاں ایسے ہوا پر ستوں کا انجام بتلایا گیا ہے جو حق کے قبول کرنے یا پوری طرح سمجھ لینے کے بعد محض دنیوی طمع اور سفلی خواہشات کی پیروی میں احکام الهیہ کو چھوڑ کر شیطان کے اشاروں پر چلنے لگیں اور خدا کے عهد و میثاق کی کچھ پروا نہ کریں ۔ گویا یہود کو بھی متنبہ فرما دیا کہ صرف کتاب کا علم کچھ نافع نہیں ہو سکتا۔ جب تک صیحے معنی میں اس کا اتباع نه او مَثَلُ الَّذِيْنَ حُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوْهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ اَسْفَارًا (الجمع ركوعًا) علمائے سوء کے لئے ان آیات میں بڑا عبرتناک سبق ہے اگر دھیان کریں۔

سَاءَ مَثَلًا الْقَوْمُ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْتِنَا وَانْفُسَهُمُ كَانُوا يَظْلِمُونَ عَلَى اللهِ اللهُ ا

مَنْ يَهُدِ اللهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِى ۚ وَمَنْ يُّضَٰلِلُ فَالُولَ لِيَّالُمُ لِلَّا اللهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِى ۚ وَمَنْ يُّضَٰلِلُ فَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وَ لِلهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْلَى فَادْعُوهُ بِهَا وَ وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِيَ اَسْمَا بِهِ اللهِ مَنْ وَقَ اَسْمَا بِهِ اللهِ مَنْ وَقَ السَمَا بِهِ اللهِ مَنْ وَقَ السَمَا بِهِ اللهِ مَنْ وَقَ اللهِ مَنْ وَقَ اللهِ مَنْ وَقَ اللهُ وَنَ اللهُ وَنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَنَ اللهُ اللهُ وَنَ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ال

>>ا۔ بری مثال ہے ان لوگوں کی کہ جھٹلایا انہوں نے ہماری آیتوں کو اور وہ اپنا ہی نقصان کرتے رہے [۲۱۲]

۱۷۸۔ جس کو اللہ رستہ دے وہی رستہ پاوے اور جس کو وہ بچلا دے سو وہی ہیں ٹوٹے میں [۲۱۸]

9>۱۔ اور ہم نے پیدا کئے دوزخ کے واسط بہت سے جن اور آدمی [۲۱۹] انکے دل ہیں کہ ان سے سجھتے نہیں اور آدمی ہیں کہ ان سے دیکھتے نہیں اور کان ہیں کہ ان سے میٹے نہیں وہ ایسے میں جیسے چوپائے بلکہ ان سے بھی زیادہ بیراہ وہی لوگ ہیں غافل [۲۲۰]

۱۸۰۔ اور اللہ کے لئے ہیں سب نام اچھے سواسکو پکارو وہی نام کمہ کر اور چھوڑ دوانکو جو کج راہ چلتے ہیں اس کے ناموں میں وہ بدلہ پارمیں گے اپنے کئے کا [۲۲۱]

۲۱۷۔ مشرکین وغیر ہم کے رد میں جا بجا قرآن نے عنجوت، ذباب (مکڑی، مکھی) وغیرہ کی مثالیں بیان فرمائی ہیں۔ مگر ان لوگوں کی مثال ایسی بری ہے کہ کوئی غیرت مندآدمی حتی المقدور اس کواپنے پر چپاں نہیں ہونے دے گا۔ اور جو بے حیا غدار اپنے احوال پر چپاں ہونے دیتا ہے وہ صرف اپنا ہی نقصان کرتا ہے۔

۲۱۸۔ محض علم کسی کام کا نہیں: علم و فضل بھی انسان کو جب ہی کام دیتا ہے کہ خداکی ہدایت و دعظیری سے علم صیحے کے موافق چلنے کی توفیق ہو۔ جبے وہ سیدھے راسۃ پر چلنے کے لئے موافق نہ کرے تو کتنی ہی بڑی علمی فضیلت قابلیت رکھتا ہو، سمجھ لوکہ ٹوٹے اور خمارے کے سواکچھ ہاتھ نہ آئے گا۔ اس لئے انسان اپنے علم و فضل پر مغرور نہ ہوبلکہ دائما خدا سے ہدایت و توفیق کا طلبگار رہے۔

119 ایک اشکال کا جواب: یہ آیت بظاہر آیہ و مَا خَلَقْتُ الَّجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلَّا لِیَعْبُدُونَ کَ معارض معلوم ہوتی ہے۔ اس لئے بعض مفرین نے وہاں لِیَعْبُدُونَ میں ""لام غایت" " اور یہاں لِجَهَنَّمْ میں ""لام عاقبت "" مرادلیا ہے۔ یعنی سب کے پیدا کرنے سے مطلوب اصلی تو عبادت ہے۔ لیکن بہت سے جن وانس پونکہ اس مطلب کو پورا نہ کریں گے اور انجام کار دوزخ میں جیجے جائیں گے۔ اس انجام کے لحاظ سے کہ سکتے ہیں کہ گویا وہ دوزخ ہی کے لئے پیدا ہوئے۔ کا فی قولہ تعالیٰ فَالْتَقَطَلَمُ اللَّ فِرْ عَوْنَ لِیَکُونَ لَکُمْ عَدُوًا وَحَزَنًا باتی مُحقین کے نزدیک اس تکلف کی عاجت نہیں۔ وہ دونوں جگہ "الام غایت" ہی کا ارادہ کرتے میں۔ گر لِیَعْبُدُونَ میں " غایت تشریعی "" اور یہاں لِجَهَنَمْ میں " غایت تکوینی " بیان کی گئی ہے۔

۲۲۰۔ بھٹلانے والے چوپائے کی طرح ہیں: یعنی دل، کان، آنگھ سب کچھ موبود ہیں۔ لیکن نہ دل سے "آیات اللہ" میں غور کرتے ہیں نہ قدرت کے نشانات کا بنظر تعمق و اعتبار مطالعہ کرتے ہیں اور نہ غدائی باتوں کو بسمع قبول سنتے ہیں۔ جس طرح چوپائے بانوروں کے تمام ادراکات صرف کھانے پینے اور بسیمی جذبات کے دائرہ میں محدود ہوتے ہیں یہ ہی حال ان کا ہے کہ دل و و دماغ، ہاتھ پاؤں، کان آنگھ خرض خداکی دی ہوئی سب قوتیں محض دنیوی لذائذ اور مادی خواہشات کی تحصیل و تحمیل کے کوئی سروکار نمیں بلکہ خورکیا جائے تو ان کا حال ایک طرح پوپائے بانوروں سے بھی بدتر ہے۔ بانور مالک کے بلانے پر چلا آتا ہے اس کے ڈانٹنے سے رک جاتا ہے یہ کہی مالک تھیٹی کی آواز پر کان نمیں دھرتے پھر جانور اپنے فطری قوی سے وہ ہی کام لیتے ہیں جو قدرت نے ان کے لئے مقرر کر دیا ہے۔ زیادہ کی ان میں استعداد ہی نمیں۔ لیکن ان لوگوں میں روحانی و عرفانی ترقیات کی جو فطری قوت و استعداد ودیعت کی گئی تھی اسے کہا ان میں استعداد ہی نمیں۔ لیکن ان لوگوں میں روحانی و عرفانی ترقیات کی جو فطری قوت و استعداد ودیعت کی گئی تھی اسے مملک غفلت اور بے راہ روی سے نودا پنے ہاتھوں ضائع اور معطل کر دیا گیا۔

۱۲۱۔ اسمائے حتیٰ کے ساتھ دعاکا علم: غافلین کا عال ذکر کر کے مومنین کو متنبہ فرمایا ہے کہ تم غفلت افتیار نہ کرنا۔ غلفت دور کرنے والی چیز خداکی یاد ہے ہوتم ہمیشہ اس کو اچھے ناموں سے پکارواور اچھی صفات سے یاد کرو جو لوگ اس کے اسماء و صفات کے بارہ میں کج روش افتیار کرتے میں انہیں چھوڑ دو وہ جیسا کریں گے ویسا بھریں گے۔ خدا کے ناموں اور صفوں کے متعلق کجروی یہ ہے کہ خدا پر ایسے نام یا صفت کا اطلاق کرے جس کی شریعت نے اجازت نہیں دی اور جو حق تعالیٰ کی تعظیم و اجلال کے لائق نہیں ۔ یا اس کے محضوص نام اور صفت کا اطلاق غیراللہ پر کرے، یا ان کے معانی بیان کرنے میں بے اصول تاعل اور کھینچ تان کرے ۔ یا ان کو معصیت (مثلاً سحرو غیرہ) کے مواقع میں استعال کرنے گئے۔ یہ سب کجروی ہے۔

وَمِمَّنُ خَلَقُنَآ أُمَّةُ يَّهُدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ ع يَعْدِلُونَ ﴿

وَالَّذِيْنَ كَذَّبُوْا بِالْيَتِنَا سَنَسْتَدُرجُهُمْ مِّنُ حَيْثُ لَا يَعْلَمُوْنَ اللَّهِ

وَ أُمْلِي لَهُمْ اللَّهِ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ ﴿

اَوَلَمُ يَتَفَكَّرُوا ﴾ مَا بِصَاحِبِهِمُ مِّنُ جِنَّةٍ اللهُ هُوَ إِلَّا نَذِينٌ مُّبِينٌ عَ اَوَلَمُ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوْتِ السَّمَوٰتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ لا وَّانْ

عَسِّي أَنُ يَكُونَ قَدِ اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فَبِأَيّ حَدِيثٍ بَعُدَهُ يُؤُمِنُونَ 📆

۱۸۱۔ اور ان لوگوں میں کہ جنکو ہم نے پیدا کیا ہے ایک جاعت ہے کہ راہ بتلاتے ہیں ٹیجی اور اسی کے موافق انصاف کرتے ہیں [۲۲۲]

۱۸۲۔ اور جنہوں نے جھٹلایا ہماری آیتوں کو ہم ان کو آہستہ آہستہ بکڑیں گے ایسی مبگہ سے جمال سے انکو خبر بھی نہ ہوگی

١٨٣ اور ميں انکو ڈھيل دوں گا بيشک ميرا داؤ رپا

۱۸۴ء کیا انہوں نے دھیان نہیں کیا کہ ان کے رفیق کوکچھ بھی جنون نہیں وہ تو ڈرانے والا ہے صاف

۱۸۵ کیا انہوں نے نظر نہیں کی سلطنت میں آسمان اور زمین کی اور جو کچھ پیدا کیا ہے اللہ نے ہر چیز سے اور اس میں کہ شاید قریب آگیا ہوان کا وعدہ [۲۲۴] سواس کے پیچھے کس بات پر ایان لائیں گے [۲۲۵]

۲۲۲۔ یہ جاعت امت محمدہ مرحومہ ہے علیٰ صاحبهاالصلوۃ والتسلیم ۔ جس نے ہرقیم کی افراط و تفریط اور کجروی سے علیحدہ ہوکر سچائی اور انصاف واعتدال کا طریقہ اختیار کیا۔ اور اس کی طرف دوسروں کو دعوت دیتی ہے۔ آگے اس امت کے مخالفین اور حق کی تکذیب کرنے والوں کا ذکر ہے۔

۲۲۳ ـ مکذبین کے لئے اعتدراج اور ڈھیل: جھٹلانے والے مجرموں کو بسا اوقات فوڑا سزا نہیں ملتی ۔ بلکہ دنیوی عیش اور فراخی کے دروازے کھول دے جاتے ہیں۔ حتی کہ خدائی سزا سے بے فکر ہوکر ارتکاب جرائم پر اور زیادہ دلیربن جاتے ہیں۔ اس طرح جوانہتائی سزاان پر جاری کرنی ہے رفتہ رفتہ اپنے کو علانیہ اور کامل طور پر اس کا منتحق ثابت کر دیتے ہیں۔ یہ ہی خدا کی ڈھیل اور استدراج ہے وہ حاقت اور بے حیائی سے سمجھتے ہیں کہ ہم پر مهربانی ہورہی ہے اور حقیقت میں انتہائی عذاب کے لئے تیار کیا جارہا ہے۔ خدا کا "کید"" ( داؤیا خفیہ تدبیر) اسی کو کھاکہ ایسی کارروائی کی جائے جس کا ظاہر رحمت اور قمر و عذاب ہو۔ بیثک خدا کی تدبیر بڑی مضبوط اور پہنتا ہے جس کی کسی حیلہ اور تدبیر سے مدافعت نہیں ہو سکتی۔

۲۲۲۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مقانیت کی دلیل ہے: یعنی آخر آیات اللہ کو جھٹلانے اور اس کے بدانجام سے غافل رہ جانے کا سبب کیا ہے ان آیات کا لانے والا معاذ اللہ کوئی بے عقل و مجنون نہیں۔ وہ ساری عمر تمہارے پاس رہا اس کے چھوٹے بڑے مال سے تم واقف ہواس کی عقل و دانش اور امانت و دیانت پہلے سے مسلم و معروف ہے جس کے پاس سے لایا وہ تمام جمان کا مالک شمنشاہ مطلق اور ہر چیز کا پیدا کرنے والا ہے اس کے نمایت ہی محکم و مضبوط نظام سلطنت بلکہ ہر چھوٹی بڑی چیز میں ہواس نے پیدا کی ہے خور کروتو یہ "آیات تغریبیہ" کی تصدیق کریں گی۔ پھر آیات اللہ کی تسلیم میں کیا عذر باتی ہے۔ انہیں سمجھنا چاہئے کہ شایدان کی موت و ہلاکت کا وقت قریب آلگا ہو۔ امذا بعد الموت کے لئے جو تیاری کرنی ہے جلد کرنا چاہئے۔

۲۲۵ یعنی اگر آیات قرآنیہ پر ایمان نہ لائے تو دنیا میں اور کون سی بات اور کون سا کلام ہے جس پر ایمان لانے کی امید کی جاسکتی ہے۔ سمجھ لوکہ ان بد بختوں کے لئے دولت ایمان مقدور ہی نہیں۔

مَنْ يُّضْلِلِ اللهُ فَلَا هَادِي لَهُ ﴿ وَ يَذَرُهُمْ فِي اللهُ فَلَا هَادِي لَهُ ﴿ وَ يَذَرُهُمْ فِي اللهُ فَلَا هَادِي لَهُ ﴿ وَ يَذَرُهُمْ فِي اللهُ فَلَا هَادِي لَهُ ﴿ وَ يَذَرُهُمُ فِي اللهُ فَلَا هَادِي لَهُ اللهُ فَلَا هَادِي لَهُ اللهُ فَلَا هَادِي لَهُ ﴿ وَ يَذَرُهُمُ فِي اللهُ فَلَا هَادِي لَهُ اللهُ عَلَمُهُونَ اللهُ عَلَمُهُونَ اللهُ عَلَمُهُونَ اللهُ عَلَمُهُونَ اللهُ عَلَمُهُونَ اللهُ عَلَمُهُونَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَيْ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عِلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عِلَمُ عَلَمُ عَلَّا عَلَمُ عَا

يَسْعُلُوْنَكَ عَنِ السَّاعَةِ اَيَّانَ مُرُسُهَا فَلُ السَّعُلُوْنَكَ عَنِ السَّاعَةِ اَيَّانَ مُرُسُهَا لِوَقْتِهَا إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَرَقِيْ لَا يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلَّا هُوَ الْكَرْضِ لَا يُجَلِيهَا لِوَقْتِهَا إِلَّا هُوَ الْكَرْضِ لَالسَّمُوتِ وَالْاَرْضِ لَا لَا هُو السَّمُوتِ وَالْاَرْضِ لَا لَا اللهِ عَلَيْ السَّمُونَ عَلَى كَانَّكَ حَفِي السَّمُ اللهِ وَلَكِنَّ عَنْهَا عِنْدَ اللهِ وَلَكِنَّ عَنْهَا عِنْدَ اللهِ وَلَكِنَ عَنْهَا عِنْدَ اللهِ وَلَكِنَ اللهِ وَلَا السَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ السَّالِ لَا يَعْلَمُونَ السَّالِ لَا يَعْلَمُونَ السَّالِ اللهِ وَلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

۱۸۶۔ جس کو اللہ بچلائے اس کو کوئی شمیں راہ دکھلانے والا اور اللہ چھوڑے رکھتا ہے انکو ان کی شرارت میں سرگر داں [۲۲۱]

۱۸۵۔ تجھ سے پوچھے ہیں قیامت کو کہ کب ہے اسکے قائم ہونے کا وقت تو کہ اسکی خبر تو میرے رب ہی کے پاس ہے وہی کھول دکھائے گا اس کواسکے وقت پر وہ بھاری بات ہے آسمانوں اور زمین میں جب تم پر آئے گی تو بیخر آئے گی آمنانوں اور زمین میں جب تم پر آئے گی تو بیخر آئے گی آمنانوں کا ہوا ہے تو کہ دے اس کی خبر کہ گویا تو اسکی تلاش میں لگا ہوا ہے تو کہ دے اس کی خبر ہیں سیجھے قاص اللہ کے پاس لیکن اکثر لوگ نہیں سیجھے [۲۲۸]

قُلُ لَّا آمُلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَّلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ اللهُ ﴿ وَلَوْ كُنْتُ اَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكُثَرُتُ مِنَ الْخَيْرِ ﴿ وَمَا مَسَّنِيَ السُّوِّءُ ۚ إِنَّ اَنَا إِلَّا نَذِيْرُ وَّ بَشِيرُ لِّقَوْمٍ ع يُؤمِنُونَ ﴿

هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنَ نَّفُسٍ وَّاحِدَةٍ وَّجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ اِلَيْهَا ۚ فَلَمَّا تَغَشُّهَا حَمَلَتُ حَمُلًا خَفِينُفًا فَمَرَّتُ بِهِ ۚ فَلَمَّا اَثُقَلَتُ دَّعَوَا اللهَ رَبَّهُمَا لَيِنُ اتَيُتَنَا صَالِحًا لَّنَكُو نَنَّ مِنَ الشُّكِرِينَ عَ

۱۸۸۔ توکھہ دے کہ میں مالک نہیں اپنی جان کے بھلے کا اور نہ برے کا مگر جواللہ جاہیے اور اگر میں جان لیا کرتا غیب کی بات تو بهت کچھ مھلائیاں حاصل کر لیتا اور مچه کو برائی کمچی په پهنچتی [۲۲۹] میں توبس ڈراور نوشخبری سنانے والا ہوں ایاندار لوگوں کو

۱۸۹۔ وہی ہے جس نے تم کو پیداکیا ایک جان سے اور اسی سے بنایا اس کا جوڑا تاکہ اسکے پاس آرام پکڑے پھر جب مرد نے عورت کو ڈھانکا عل رہا ہلکا سا عل تو چلتی پھرتی رہی ایکے ساتھ پھر جب بوجھل ہو گئی تو دونوں نے بگارا اللہ اپنے رب کو کہ اگر تو ہم کو بخشے چڑگا محلا تو ہم تیرا شکر کریں

مبھی منتفع نہ ہو۔ ہاں عادتا وہ جب ہی ہدایت کی توفیق دیتا ہے۔ جب بندہ خود اپنے کسب واختیار سے اس راستہ پر چلنا چاہے۔ باقی جو دیدہ و دانستہ اور شرارت ہی کی ٹھان لے تو خدا بھی رستہ دکھلانے کے بعد اسی حال میں اسے چھوڑ دیتا ہے۔ ٢٢٤ قيامت كاعلم صرف الله كوب: پيل عَسِّي أَنْ يَكُوْنَ قَدِ اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ مِين فاص اس قيم كي اجل (موت) کا ذکر تھاکہ انہیں کچھ معلوم نہیں کب آ جائے۔ یہاں تام دنیا کی اجل (قیامت) کے متعلق متنبہ فرما دیا کہ جب کسی کو خاص اپنی موت کا علم نہیں کب آئے پھر کل دنیا کی موت کو کون بتلا سکتا ہے کہ فلاں تاریخ اور فلاں سنہ میں آئے گی۔ اس کے تعین کا علم بجز خدائے علام الغیوب کسی کے پاس نہیں۔ وہ ہی وقت معین ومقدر پر اسے واقع کر کے ظاہر کر دے گا کہ خدا کے علم میں اس کا یہ وقت تھا آسمان وزمین میں وہ بڑا بھاری واقعہ ہو گا اور اس کا علم بھی بہت بھاری ہے جو خدا کے سواکسی کو

۲۲۷۔ ہدایت و صلالت ہر چیز خدا کے قبضہ میں ہے۔ وہ نہ چاہے تو سارے سامان ہدایت کے رکھے رہ جائیں آدمی کمیں سے

عاصل نہیں۔ گواس واقعہ کی امارات (بہت سی نثانیاں) انبیاءٔ خصوصا ہمارے پینمبر آخر الزماں کی آئی آئی نے بیان فرمائی ہیں تاہم ان سب علامات کے ظہور کے بعد بھی جب قیامت کا وقوع ہو گا تو بالکل بے خبری میں اچانک اور دفعۂ ہو گا۔ جیسا کہ بخاری وغیرہ کی اعادیث میں تفصیلاً مذکور ہے۔

۲۲۸۔ ان لوگوں کے طرز سوال سے ظاہر ہوتا ہے کہ گویا وہ آپ کی نسبت یوں سمجھتے ہیں کہ آپ بھی اسی مسئلہ کی تحقیق و تفتیش اور کھوج لگانے میں مشغول رہے ہیں اور تلاش کے بعد اس کے علم تک رسائی حاصل کر چکے ہیں حالانکہ یہ علم حق تعالیٰ شانہ کے ساتھ مخصوص ہے۔ انبیاءً اس چیز کے پیچھے نہیں راکرتے جس سے خدا نے اپنی مصلحت کی بناء پر روک دیا ہو۔ یہ ان کے اختیار میں ہے کہ جو چاہیں کوشش کر کے ضرور ہی معلوم کر لیا کریں۔ ان کا منصب یہ ہے کہ جن بے شمار علوم و کالات کا خدا کی طرف سے افاضہ ہو نہایت شکر گذاری اور قدر شناسی کے ساتھ قبول کرتے رہیں ۔ مگر ان باتوں کو اکثر عوام کالانعام کیا سمجھیں ۔ ٢٢٩ ـ أتحضرت صلى الله عليه وسلم كو علم غيب عاصل نهين تها: اس آيت مين بتلايا گيا ہے كه كوئى بنده نواه كتنا ہى برا ہو نه اپنے اندر ""اختیار منتقل"" رکھتا ہے نہ ""علم محیط"" سیدالانبیاء کیا گیا آغی ایٹی جو علوم اولین وآخرین کے حامل اور خزائن ارضی کی کنجوں کے املین بنائے گئے تھے۔ ان کو یہ اعلان کرنے کا عکم ہے کہ میں دوسروں کو کیا خود اپنی جان کو بھی کوئی نفع نہیں پہنچا سکتا نہ کسی نقصان سے بچا سکتا ہوں ۔ مگر جس قدراللہ چاہے اتنے ہی پر میرا قابو ہے۔ اور اگر میں غیب کی ہربات جان لیا کرتا تو بہت سی وہ بھلائیاں اور کامیابیاں بھی عاصل کر لیتا جو علم غیب نہ ہونے کی وجہ سے کسی وقت فوت ہوجاتی میں نیز کھی کوئی نا نوشگوار عالت مجھ کو پیش نہ آیا کرتی۔ مثلاً "افک" کے واقعہ میں کتنے دنوں تک حضور الٹی ایکٹی کو وحی نہ آنے کی وجہ سے اضطراب و قلق رہا۔ حجۃ الوداع میں توصاف ہی فرما دیا کو اسْتَقبَلْتُ مِنْ اَمْرِیَ ما اسْتَذبَرْتُ لَمَا سُقْتُ الهَدْی (اگر میں پہلے ہے اس چیزکو جانتا جو بعد میں پیش آئی تو ہرگز ہدی کا جانوراپنے ساتھ نہ لاتا ) اسی قسم کے بیسیوں واقعات میں جن کی روک تھام ""علم محیط"" رکھنے کی صورت میں نہایت آسانی سے ممکن تھی۔ ان سب سے بڑھ کر عجیب تر واقعہ یہ ہے کہ ""عدیث جبرئیل"" کی بعض روایات میں آپ نے تصریحا فرمایا کہ یہ پہلا موقع ہے کہ میں نے جبرئیل کو واپسی کے وقت تک نہیں پہچانا۔ جب وہ اٹھ کر چلے گئے تب علم ہواکہ جبرئیل تھے۔ یہ واقعہ بتصریح محدثین بالکل آخر عمر کا ہے۔ اس میں قیامت کے سوال پر ما المسئولُ عَنْهَا بِاَعْلَمَ مِنَ السَّابِل ارشاد فرمایا ہے۔ گویا بتلا دیا گیا کہ "علم محیط" خدا کے سواکسی کو عاصل نہیں۔ اور " علم غیب " تو درکنار محوسات و مبصرات کا پورا علم بھی غدا ہی کے عطا کرنے سے عاصل ہوتا ہے۔ وہ کسی وقت نہ چاہے تو ہم محوسات کا بھی اور

ادراک نہیں کر سکتے۔ بہرعال اس آیت میں کھول کر بتلا دیا گیا کہ "اغتیار متنقل" یا "علم محیط" نبوت کے لوازم میں سے نہیں۔ بیسا کہ بعض جلاء سمجھتے تھے۔ ہاں شرعیات کا علم جواندبیاء کے منصب سے متعلق ہے کامل ہونا چاہئے اور تکوینیات کا علم خدا تعالیٰ جس کو جس قدر مناسب جانے عطا فرماتا ہے۔ اس نوع میں ہمارے حضور النافی آیا جام اولین و آخرین سے فائق ہیں۔ آپ کو استے بیشار علوم و معارف حق تعالیٰ نے مرحمت فرمائے ہیں جن کا اصاء کسی مخلوق کی طاقت میں نہیں۔

۱۹۰۔ پھر جب ان کو دیا چنگا بھلا تو بنانے لگے اسکے لئے شریک اسکی بخشی ہوئی چیز میں سواللہ برتر ہے انکے شریک بنانے سے [۲۳۰]

اوا۔ کیا شریک بناتے ہیں ایسوں کو جو پیدا نہ کریں ایک چیز بھی اور وہ پیدا ہوئے ہیں [۲۳]

۱۹۲ ـ اور نهیں کر سکتے ہیں ان کی مدد اور یہ اپنی مدد کریں

۱۹۳۔ اور اگر تم ان کو بکارو رستہ کی طرف تو یہ علیں تمہاری بکار پر برابر ہے تم پر کہ ان کو بکارویا چیکے رہو

۱۹۴۔ جن کو تم پکارتے ہواللہ کے سوا وہ بندے ہیں تم بعیب عمل کریں جیسے بھلا پکارو تو ان کو پس چاہیئے کہ وہ قبول کریں تمہمارے پکارنے کواگر تم سچے ہو

فَلَمَّآ اللهُمَا صَالِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَآءَ فِيمَآ اللهُ مُلَرَكَآءَ فِيمَآ اللهُ عَمَّا يُشُرِكُونَ عَ

ٱيُشُرِكُونَ مَالَا يَخُلُقُ شَيْئًا وَّهُمُ يُخُلَقُونَ ﴿ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وَلَا يَسْتَطِينُعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَّ لَآ اَنْفُسَهُمُ يَصُرًا وَّ لَآ اَنْفُسَهُمُ يَنْصُرُونَ عَ

إِنَّ الَّذِيْنَ تَدْعُوْنَ مِنَ دُوْنِ اللهِ عِبَادُّ اللهِ عِبَادُّ اللهِ عِبَادُّ اللهِ عِبَادُ اللهِ عِبَادُ اللهِ عِبَادُ اللهِ عِبَادُ اللهِ عِبَادُ اللهُ عَلَيْسَتَجِيْبُوْ اللهِ عِبَادُ اللهُ اللهِ عَلَيْسَتَجِيْبُوْ اللهُ عَلَيْسَتَجِيْبُوْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهُو

۲۳۰۔ صرت آدم علیہ السلام و تواعلیہ السلام ۔ اور شرک: خدا نے سب انسانوں کو آدم سے پیداکیا۔ آدم کے انس اور سکون و قرار عاصل کرنے کے لئے اسی کے اندر سے اس کا جوڑا (حوا) بنایا۔ پھر دونوں سے نسل علی۔ جب مرد نے عورت سے فطری

خواہش پوری کی تو عورت عاملہ ہوئی عکم کی ابتدائی عالت میں کوئی گرانی نہ تھی۔ عورت حب معمول علتی پھرتی اور اٹھتی بیٹھتی رہی۔ جب پیٹ بھر گیا اور یہ کون جان سکتا تھا کہ اس کے اندر کیا چیزپوشیدہ ہے۔ تب مرد و عورت دونوں نے حق تعالیٰ کی جناب میں عرض کیا کہ اگر آپ اپنے فضل سے مبعلا چنگا کارآمد بچہ عنایت فرمائیں گے تو ہم دونوں (بلکہ ہماری نسل بھی) تیرا شکر ادا کرتی رہے گی۔ خدا نے جب ان کی یہ تمنا پوری کر دی تو ہماری دی ہوئی چیزمیں اوروں کے جصے لگانے شروع کر دیے مثلاً کسی نے عقیدہ جالیاکہ یہ اولا د فلاں زندہ یا مردہ مخلوق نے ہم کو دی ہے کسی نے اس عقیدہ سے نہیں تو علاً اس کی نذر ونیاز شروع کر دی یا بچے کی پیثانی اس کے سامنے ٹیک دی یا بچہ کا نام ایسا رکھا جے سے شرک کا اظہار ہوتا ہے۔ مثلاً عبدالعزیٰ یا عبدالشمس وغیرہ۔ غرض جو حق منعم تنقیقی کا تھا وہ اعتقادًا یا فعلاً یا قولاً دوسروں کو دے دیا گیا۔ خوب سمجھ لوکہ حق تعالیٰ تمام انواع و مراتب شرک سے بالا وبرتر ہے۔ ان آیات میں حن بصری وغیرہ کی رائے کے موافق خاص آدم و حوا کا نہیں بلکہ عام انسانوں کی حالت کا نقشہ تحيينياً كيا ہے۔ بيتك ابتداءً هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا مِي بطور تهيد آدم و واكا ذکر تھا مگر اس کے بعد مطلق مرد و عورت کے ذکر کی طرف منتقل ہو گئے اور ایسا بہت جگہ ہوتا ہے کہ شخص کے ذکر سے جنس كَ ذَكَرَكَى طَرْفَ مَنْتَقَلَ ہُو جَاتے ہیں جیسے وَلَقَدُ زَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَا بِيْحَ وَجَعَلْنَا هَا رَجُوْمًا لِلشَّياطِينُ ميں جن سياروں کو""مصابح"" فرمايا ہے وہ تُوٹے والے ستارے نہيں جن سے ""رجم شياطين"" ہوتا ہے مگر شخص ""مصایح"" سے جنس ""مصایح"" کی طرف کلام کو منتقل کر دیا گیا۔ اس تفسیر کے موافق جَعَلَالَةً شُرَكَاء میں کچھاشكال نہیں مگر اکثر سلف سے یہی منقول ہے کہ ان آیات میں صرف آدم و حوا کا قصہ بیان فرمایا ہے۔ کہتے ہیں ابلیں ایک نیک مخلوق کی صورت میں حوا کے پاس آیا اور فریب دے کر ان سے وعدہ لے لیا کہ اگر لڑ کا پیدا ہو تواس کا نام عبدالحارث رکھیں۔ حوا نے آدمٔ کو بھی راضی کر لیا۔ اور جب بچے پیدا ہوا تو دونوں نے عبدالحارث نام رکھا ( عارث ابلیں کا نام تھا جس سے وہ گروہ ملائکہ میں رکچاراً جاتا تھا) ظاہر ہے کہ اسمائے اعلام میں لغوی معنی معتبر نہیں ہوتے اور ہوں بھی تو" عبد" کی اضافت "" عارث" کی طرف اس کو متلزم نهیں کہ ""عارث"" کو معاذ اللہ معبود سمجھ لیا جائے۔ ایک ممان نواز آدمی کو عرب ""عبدالضیف"" کمہ دیتے ہیں۔ (یعنی مهان کا غلام ) اس کا مطلب ہر گز نہیں ہوتا کہ گویا میزبان مهان کی پوجا کرتا ہے پس اگر ""عبدالحارث"" نام رکھنے کا یہ واقعہ صیح ہے تو نہیں کہا جا سکتا کہ آدمؑ نے معاذ اللہ حقیقۂ شرک کا ارتکاب کیا جواندبیاءً کی شان عصمت کے منافی ہے۔ ہاں بچپہ کا ایسا غیر موزوں نام رکھنا جس سے بظاہر شرک کی بوآتی ہونبی معصوم کی شان رفیع اور جذبہ توحید کے مناسب نہ تھا۔ قرآن کریم کی عادت ہے کہ انبیائے مقربین کی چھوٹی سے لغزش اور ادنیٰ ترین زلت کو ""حنات الابرار سئیات المقربین "" کے قاعدہ کے مطابق اکثر سخت عنوان سے تعبر کرتا ہے۔ جیسے یونس کے قصہ میں فرمایا فظن اَنْ لَنْ نقدِرَ عَلَیْه یا فرمایا حَلَی إذا اسْتَیتس

تُنُظِرُونِ 📼

الرُّ سُلُ وَظَنّوا اَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوًا على توجیہ بعض المفسرین۔ اس طرح یہاں بھی آدم کے رتبہ کے لحاظ سے اس موہم شرک کو تسمیہ تغلیظا ان الفاظ میں ادا فرمایا جَعَلَالَهُ شُر کَاءَ فَیْمَا التاهُمَا (خداکی دی ہوئی چیز میں صہ دار بنانے لگے) یعنی ان کی شان کے لائق نہ تھاکہ ایسانام رکھیں جس کی سطح سے شرک کا وہم ہوتا ہے۔ گو تھیڈ شرک نہیں۔ شایداسی لئے فقد اشرکا وغیرہ مختصر عبارت چھوڑ کریہ طویل عنوان جَعَلَالَهُ شُر کَاءَ فَیْمَا التاهُمَا واللہ اعلم۔ (تنبیہ) عافظ عاد الدین ابن کثیر فرع بعتلایا ہے کہ عبدالحارث نام رکھنے کی عدیث مرفوع جو ترمذی میں ہے وہ تین وجہ سے معلول ہے۔ رہے آثار، وہ غالبا اہل کتاب کی روایات سے ماخوذ میں واللہ اعلم۔

۲۳۱۔ پہلے ایک طرح کے شرک کا ذکر تھا اس کی مناسبت سے ان آیات میں بت پرستی کارد فرماتے ہیں۔ یعنی جوکسی کو پیدا نہ کر سکے بلکہ خود تمہارا بنایا ہوا ہو وہ تمہارا خدایا معبود کیسے بن سکتا ہے۔

191۔ میرا حایتی تو اللہ ہے جس نے آثاری کتاب اور وہ حایت کرتا ہے نیک ہندوں کی [۲۳۳]

إِنَّ وَلِيُّ اللهُ الَّذِى نَزَّلَ الْكِتٰبُ ۗ وَهُوَ يَتَوَلَّى الصَّلِحِيْنَ ۚ

۲۳۲ ۔ بتوں کی پوبا غلاف عقل ہے: جن بتوں کو تم نے معبود سمرایا ہے اور غدائی کا حق دیا ہے وہ تمہارے کام توکیا آتے خود اپنی حفاظت پر بھی قادر نہیں اور باوبود مخلوق ہونے کے ان کالات سے محروم ہیں جن سے کسی مخلوق کو دوسری پر تفوق و امتیاز عاصل ہو سکتا ہے۔ گوان کے ظاہری ہاتھ، پاؤں، آنگہ، کان سب کچھ تم بناتے ہو لیکن ان اعضاء میں وہ قوتیں نہیں جن سے انہیں اعضاء کہا جا سکے۔ نہ تمہارے پکارنے سے مصنوعی پاؤں سے چل کر آسکتے ہیں۔ نہ ہاتھوں سے کوئی چیز پکڑ سکتے ہیں، نہ آتکھوں سے دیکھ سکتے ہیں، نہ کانوں سے کوئی بات سنتے ہیں۔ اگر پکارتے بکارتے تمہارا گلا پھٹ جائے گا تب بھی وہ تمہاری

آواز سننے والے اور اس پر چلنے والے یا اس کا جواب دینے والے نہیں۔ تم ان کے سامنے چلاؤیا خاموش رہو، دونوں عالتیں یکساں ہیں۔ نہ اس سے فائدہ نہ اس سے نفع تعجب ہے کہ جو چیزیں مملوک و مخلوق ہونے میں تم ہی جیسی عاجز و درماندہ بلکہ وجود و کالات وجود میں تم سے بھی گئی گزری ہوں انہیں خدا بنا لیا جائے اور جو اس کا رد کرے اسے نقصان پہنچنے کی دھمکیاں دی جائیں۔

آتھ ان کی مشرکین کی دھمکیاں: چنانچ مشرکین مکہ نبی کریم اٹنٹالیٹ کو کہتے تھے کہ آپ ہمارے بتوں کی بے ادبی کرنا چھوڑ دیں ورنہ نہ معلوم وہ کیا آفت تم پر نازل کر دیں و یُخوِ فُو نَکَ بِالَّذِیْنَ مِنْ دُونِهِ (زمررکوع)) اس کا جواب قُلِ ادْعُوا فُو نَکَ بِالَّذِیْنَ مِنْ دُونِهِ (زمررکوع)) اس کا جواب قُلِ ادْعُوا فُو نَکَ بِالَّذِیْنَ مِنْ دُونِهِ (زمررکوع)) اس کا جواب قُلِ ادْعُوا فُر الله مِنْ کُمْ الله سے دیا یعنی تم اپنے سب شرکاء کو لکارواور میرے فلاف اپنے سب منصوبے اور تدبیریں پوری کر لو، پھر مجھ کوایک منٹ کی مملت بھی نہ دو۔ دیکھوں تم میراکیا بگاڑ سکو گے۔

۲۳۳ \_ یعنی جس نے مجھ پر کتاب نازل کی اور منصب رسالت پر فائز کیا، وہ ہی ساری دنیا کے مقابلہ میں میری عایت و حفاظت کرے گا۔ کیونکہ اپنے نیک ہندوں کی حفاظت واعانت وہ ہی کرتا ہے۔

وَالَّذِيْنَ تَدُعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلَا اَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ عَلَى الْمُصَرَونَ عَلَى الْمُصْرَونَ عَلَى اللهِ مَا يَنْصُرُونَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

وَ إِنْ تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَى لَا يَسْمَعُوا الْ وَتَرْعُمُ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا وَتَرْعُمُ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا

يُبُصِرُونَ

خُذِ الْعَفْوَ وَأَمُرُ بِالْعُرُفِ وَ اَعْرِضُ عَنِ اللهُ الْعُلِينَ فَ اَعْرِضُ عَنِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وَ إِمَّا يَنُزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطُنِ نَزُغُ فَاسْتَعِذُ وَاسْتَعِذُ وَاسْتَعِذُ وَاسْتَعِذُ وَاسْتَعِذُ وَاللهِ ﴿ إِنَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

۱۹۷۔ اور جن کو تم پکارتے ہواس کے سوا وہ نہیں کر سکتے تمہاری مدداور نہ اپنی جان بچا سکیں

۱۹۸۔ اور اگر تم ان کو پکارورستہ کی طرف تو کچھ نہ سنیں اور تو دیکھتا ہے انکو کہ تک رہے ہیں تیری طرف اور وہ کچھ نہیں دیکھتے [۲۳۳]

۱۹۹ء عادت کر درگذر کی اور عکم کر نیک کام کرنے کا اور کنارہ کر جاہلوں سے

۲۰۰ اور اگر ابھارے تجھ کو شیطان کی چھیڑتو پناہ مانگ اللہ سے وہی ہے سننے والا جاننے والا [۲۳۵]

۲۳۴\_ یعنی بظاہرآتکھیں بنی ہوئی میں، پر ان میں بینائی کہاں؟

۲۳۵۔ آتھ صلی اللہ علیہ وسلم کو عفوودرگذر کا عکم: فحذِ الْعَفُو کے کئی معنی کئے گئے ہیں۔ اکثر کا عاصل یہ ہے کہ سخت گیری اور تند نوئی سے پرہیز کیا جائے اس کو مترجم محقق نے درگذر کی عادت سے تعبیر فرمایا ہے۔ گذشتہ آیات میں بت پرستوں کی جو تحمیق و تجیل کی گئی تھی، بہت ممکن تھا کہ جابل مشرکین اس پر برہم ہو کر کوئی ناشائستہ حرکت کرتے یا برالفظ زبان سے نکالے، اس لئے ہدایت فرما دی کہ عفوودرگذر کی عادت رکھو نسیحت کرنے سے مت رکو معقول بات کئے رہواور جاہوں سے کنارہ کرو۔ یعنی ان کی جمالت آمیز حرکتوں پر روز روز الجھنے کی ضرورت نہیں۔ جب وقت آئے گا ذراسی دیر میں ان کا سب حباب بباق ہوجائے گا۔ اور اگر کسی وقت بمقضائے بشریت ان کی کسی نالائق حرکت پر غصہ آبائے اور شیطان لعین چاہے کہ دور سے چھیڑ چھاڑ کر کے آپ کوالیے معاملہ پر آمادہ کر دے ہو ظلاف مصلحت ہویا آپ کے غلق عظیم اور علم و متانت کے شایاں نہ ہو تو آپ فورًا اللہ سے پناہ طلب کیجئے آپ کی عصمت و وجاہت کے سامنے اس کا کوئی کید نہیں چل سکے گا۔ گیونکہ غداوند قدیر جو ہر مستعید فورًا اللہ سے پناہ طلب کیجئے آپ کی عصمت و وجاہت کے سامنے اس کا کوئی کید نہیں چل سکے گا۔ گیونکہ غداوند قدیر جو ہر مستعید کی بات سننے والا اور ہر عالت کا جانے والا ہے، اسی نے آپ کی صیانت کا شخص فرمایا ہے۔

إِنَّ الَّذِيْنَ اتَّقَوُا إِذَا مَسَّهُمُ ظَيِفُ مِّنَ اللَّيْطُنِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمُ مُّبُصِرُونَ ﴿ الشَّيْطُنِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمُ مُّبُصِرُونَ ﴿ وَالشَّيْطُنِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمُ مُّبُصِرُونَ ﴿ وَالْخَوَانُهُمُ يَمُدُّونَهُمُ فِي الْغَيِّ ثُمَّ لَا يُقْصِرُونَ ﴿ يَمُدُّونَ هُمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللّهُ اللّ

۲۰۱۔ جن کے دل میں ڈر ہے جہاں پڑگیا ان پر شیطان کاگذر چونک گئے پھراسی وقت ان کو سوجھ آ جاتی ہے

۲۰۲۔ اور جو شیطانوں کے بھائی میں وہ انکو کھینچتے ہلے جاتے میں گمراہی میں پھروہ کمی نہیں کرتے [۲۳۲]

۲۰۳۔ اور جب تو لیکر مذہ جائے انکے پاس کوئی نشانی تو کہتے ہیں کیوں مذہ چھانٹ لایا تو کچھ اپنی طرف سے تو کہہ دے میں تو چلتا ہوں اس پر جو عکم آئے میری طرف میرے رب سے یہ سوجھ کی باتیں ہیں تمہارے رب کی طرف سے اور مدایت اور رحمت ہے ان لوگوں کو جومومن ہیں [۲۲۷]

٢٣٩ ـ متقين كي ايك غاص صفت: پيلے تو تنها حضور التُّافَالِيَهُم كو خطاب تھا گو عكم استعاذه ميں سب شامل تھے اب عام متقين (خدا

ترس پر ہیزگاروں) کا عال بیان فرماتے ہیں۔ یعنی عام متفین کے حق میں یہ محال نہیں کہ شیطان کا گذران کی طرف ہواور کوئی پر کہ لگا جائے البتہ متفین کی شان یہ ہوتی ہے کہ شیطان کے اغواء سے ممتد خفلت میں نہیں پڑتے بلکہ ذرا خفلت ہوئی اور خدا کو یاد کر کے پونک پڑے، مٹھوکر لگی اور معا سنبھل گئے سنبھلتے ہی آسخھیں کھل گئیں، غفلت کا پر دہ الحہ گیا۔ نیکی، بدی کا انجام سامنے نظر آنے لگا اور بہت جلد نازیبا کام سے رک گئے۔ باقی غیر متفین (جن کے دل میں خدا کا ڈرینہ ہواور جنہیں شیطان کی برادری کہنا چاہئے) ان کا عال یہ ہے کہ شیاطین ہمیشہ انہیں گمراہی میں کھینچے چلے جاتے ہیں اور رگیدنے میں ذرا کمی نہیں کرتے۔ ادھریہ لوگ ان کی اقتداء و پیروی میں کو اہی نہیں کرتے۔ اور اس طرح ان شیاطین کے غرور و سرکشی کو اور زیادہ بڑھاتے رہتے ہیں۔ بہرعال متقی کی شان یہ ہے کہ جب شیطان دق کرے، فورًا غدا سے پناہ مائلے دیر نہ کرے۔ ورنہ غفلت میں تمادی ہوکر رہوع الی اللہ کی توفیق بھی نہ رہے گی۔

۲۳٪ وی کی تاخیر پر کفار کا تمخر کرنا؛ جب کھی وی کے آنے میں تاخیر ہوتی، تو کفار ازراہ تمخر کھتے تھے کہ اب کوئی آیت کیوں گھڑ کر نہیں لے آتے۔ آئر سارا قرآن تم نے بنایا ہے (العیاذ باللہ) اسی طرح کھی دق کرنے کے لئے بعض الیے نشان (معجزات) طلب کرتے جن کے دکھلانے کو خدا کی حکمت مقتضی نہ تھی۔ جب آپ دکھلانے سے الکار کرتے تو کھتے گؤ لا الجنگ بَیْتَکھا یعنی اپنے خدا ہے کہ کر ہمارا مالگا ہوا نشان کیوں چھانٹ کر نہ لے آئے۔ دونوں باتوں کے جواب میں فرمایا قُلُ اِنَّمَا آئیبے مُا یُو ہی آئی طرف سے خدا پر افترا کرے یا لوگوں کے انگما آئیبے مُا یُو ہی آئی مِن دَّتِی یعنی ان سے کمدو کہ (نبی کا یہ کام نہیں کہ اپنی طرف سے خدا پر افترا کرے یا لوگوں کے کئے سننے پر اقدارم کر کے خدا سے وہ چیزما نگے جن کا دینا اس کی حکمت کے منافی ہے یا جس کے طلب کرنے کی اجازت نہیں ہے) اس کا وظیفہ صرف یہ ہے کہ جو کھے خدا وی بیجھے قبول کرے اس پر عل پیرا ہواور دو سروں کو عل پیرا ہونے کی دعوت دے باق آیات تنزیلیہ یا تکوینیہ جو مجھے سے طلب کرتے ہو تو قرآن سے بڑھ کر کوئی آیات ہوں گی۔ اور اس سے زیادہ عظیم الثان معجزہ کوئی آیات تنزیلیہ یا تکوینیہ جو مجھے سے طلب کرتے ہو تو قرآن سے بڑھ کر کوئی آیات ہوں گی۔ اور اس سے زیادہ عظیم الثان معجزہ کوئی ابو کا دوران سے زیادہ کوئی این لانے والوں کے لئے ناص قدم کی ہدایت و کوئی ہو سارے جمان کے لئے بصیرت افروز خقائن و مواعظ کا خوانہ اور ایان لانے والوں کے لئے ناص قدم کی ہدایت و رحمت کا ذخیرہ اپنے اندر رکھتا ہے اس کوئم کی بدایت و جو فرمائشی آیات کوئسلیم کر و گے۔

۲۰۴۔ اور جب قرآن پڑھا جائے تو اس کی طرف کان لگائے رہواور چپ رہو ٹاکہ تم پر رحم ہو[۲۳۸]

وَ إِذَا قُرِئَ الْقُرُانُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَانْصِتُوا لَهُ وَانْصِتُوا لَعَلَمُ تُرْحَمُونَ ﴿

وَاذُكُرُ رَّبَّكَ فِي نَفُسِكَ تَضَرُّعًا وَّ خِيفَةً وَاذُكُرُ رَّبَّكَ فِي نَفُسِكَ تَضَرُّعًا وَ خِيفَةً وَالْأَصَالِ وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُدُوِ وَالْأَصَالِ وَلَا تَكُنُ مِّنَ الْغُفِلِينَ 
وَلَا تَكُنُ مِن الْغُفِلِينَ 
وَلَا تَكُنُ مِن الْغُفِلِينَ 
وَالْمُ اللَّهُ 
وَالْمُ اللَّهُ 
وَالْمُ اللَّهُ 
وَالْمُ الْعُفِلِينَ 
وَالْمُ اللَّهُ 
وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ 
وَالْمُ اللَّهُ 
وَالْمُ اللَّهُ 
وَالْمُ اللَّهُ 
وَالْمُ اللَّهُ 
وَالْمُ اللَّهُ 
وَالْمُ اللَّهُ 
وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ 
وَاللَّهُ 
وَالْمُ اللَّهُ 
وَالْمُوالِينَ اللَّهُ 
وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ 
وَالْمُ اللَّهُ اللّا اللَّهُ 
وَالْمُ اللَّهُ 
وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّا اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ

اِنَّ الَّذِيْنَ عِنْدَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكُبِرُوْنَ عَنُ عَنُ الَّذِيْنَ عِنْدَ كَبِرُوْنَ عَنْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَ يُسَبِّحُوْنَهُ وَلَهُ يَسْجُدُوْنَ اللَّ

۲۰۵۔ اور یاد کرتا رہ اپنے رب کو اپنے دل میں گردگرا تا ہوا اور ڈرتا ہوا اور ایسی آواز سے جو کہ پکار کر بولنے سے کم ہو [۲۳۹] صبح کے وقت اور مت رہ لیے نبر

1.7- بیٹک جو تیرے رب کے نزدیک ہیں وہ تکبر نہیں کرتے اس کی بندگی سے اور یاد کرتے ہیں اسکی پاک ذات کواورا سی کو سجدہ کرتے ہیں [۴۴]

۲۴۰۔ ذکر اللہ کے آداب: یعنی رات دن خصوصا صبح و شام کے اوقات میں اس کی یاد سے غافل مت رہ۔ جب مقرب فرشتوں کو اس کی بندگی سے عار نہیں، بلکہ ہمہ وقت اس کی یاد میں لگے رہتے ہیں، اس کو سجدہ کرتے ہیں، توانسان کو اور بھی زیادہ ضرور ہے کہ اس کے ذکر اور عبادت و سجود سے غافل نہ رہے۔ چنانچہ اس آیت پر بھی سجدہ کرنا چاہئے۔

## ٨ سُوْرَةُ الْأَنْفَالِ مَدَنِيَّةُ ٨٨

ایاتها ۵۵

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

يَسْ عَلُوْنَكَ عَنِ الْاَنْفَالِ فَلِ الْاَنْفَالُ لِلهِ وَ اللهَ وَ اصلِحُوا ذَاتَ اللهَ وَ اصلِحُوا ذَاتَ اللهَ وَ اصلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَ اطِيعُوا اللهَ وَ رَسُولَهُ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ هِ

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتُ قُلُوْ بُهُمُ وَ إِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ النَّهُ زَادَتُهُمُ إِيْمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمُ يَتَوَكَّلُونَ ﴿

ا۔ [ا تجھ سے پوچھتے ہیں حکم غنیمت کا توکھہ دے کے مال غنیمت اللہ کا ہے اور رسول کا سو ڈرو اللہ سے اور صلح کرو آپ میں اور حکم مانو اللہ کا اور اسکے رسول کا اگر تم ایمان رکھتے ہو

ركو عاتها ١٠

1۔ ایان والے وہی ہیں کہ جب نام آئے اللہ کا تو ڈر جائیں ان کے دل اور جب پڑھا جائے ان پر اس کا کلام تو زیادہ ہو جاتا ہے ان کا ایمان اور وہ اپنے رب پر جھروسار کھتے ہیں

ا۔ سورہ انفال کا تعارف: یہ سورت مدنی ہے جنگ بدر کے بعد بازل ہوئی۔ مکہ کی سیزدہ ۱۳ سالہ زندگی میں مشرکین نے جو دردناک اور ہوشربا مظالم مٹی بھر مسلمانوں پر روا رکھے اور مظلوم مسلمانوں نے جس صبر و استقلال اور معجزہ نما استقامت و للهیت ہے مسلمان تیرہ برس تک ان ہولناک مصائب و نوائب کا تحل کیا وہ دنیا کی تاریخ کا بے مثال واقعہ ہے۔ قریش اور ان کے عامیوں نے کوئی صورت ظلم و ستم کی اٹھا کر نہ رکھی۔ تاہم مسلمانوں کو جی تعالیٰ نے ان وحثی ظالموں کے مقابلہ میں ہاتھ اٹھا نے کی اجازت نہ دی۔ صبر و تحل کے امتخان کی آخری عدیہ تھی کہ مسلمان مقدس وطن عزیز و اقارب، اہل و عیال مال و دولت سب چیزوں کو خیرباد کہ کر خالص خدا اور رسول کی خوشنودی کا راستہ طے کرنے کے لئے گھروں سے نکل پڑے۔ جب مشرکین کا ظلم و سیجر اور مسلمانوں کی مظلومیت و بے کسی عدسے گذر گئی۔ ادھر اہل ایمان کے قلوب وطن وقوم، زن و فرزند، مال و دولت، غرض ہرایک "ماسوی اللہ " کے تعلق سے خالی اور پاک ہوکر محض خدا اور رسول کی محبت اور دولت توحید و اغلاص سے ایسے بھر پور ہو ہو گئے کہ گویا غیراللہ کی ان میں گئجائش ہی نہ رہی۔

جاد قبال کی اجازت: تب ان مظلوموں کو جو تیرہ برس برابر کفار کے ہر قیم کے علے سہ رہے تھے اور وطن چھوڑنے پر بھی امن عاصل نہ کر سکے تھے۔ ظالموں سے لڑنے اور بدلہ لینے کی اجازت دی گئی۔ اُذِنَ لِللَّذِیْنَ یُقْتَلُوْنَ جِانَّهُمْ ظُلِمُوْا ﴿ وَ إِنَّ اللّٰهُ عَلَى نَصْرِ هِمْ لَقَدِیْرُ اللّٰہُ اللّٰهُ (الْجُ رکوع ۲) مکہ اللّٰهُ عَلَی نَصْرِ هِمْ لَقَدِیْرُ اللّٰہُ (الْجُ رکوع ۲) مکہ کا ادب مانع تھا کہ مسلمان ابتداءً وہاں چڑھ کر جائیں، اس لئے بجرت کے بعد تقریبا ڈیڑھ سال تک لائحہ عمل یہ رہا کہ مشرکین مکہ کے تجارتی سلموں جو شام و مین وغیرہ سے قائم تھے شکست دے کر ظالموں کی اقتصادی عالت کمزور اور مسلمانوں کی مالی پوزیش مضبوط کی جائے۔ بجرت کے بہلے سال "الواء" بواط، عثیرہ وغیرہ چھوٹے خروات و سرایا جن کی تفصیل کتب اعادیث و سیرمیں ہے، اسی سلمد میں وقوع پذیر ہوئے۔ ۲ ہجری میں آپ کو معلوم ہواکہ ایک بھاری تجارتی مہم الو سفیان کی سرکردگی میں شام کوروانہ ہوئی ہے۔

جاد میں اقدام و دفاع کا مسلد: بن لوگوں کا یہ خیال ہے کہ اس سفر میں حضور الشائیلیج شروع ہی سے فوجی لشکر کے مقابد میں نکھے سے ہو مدینہ پر از فود اقدام کرا ، وا پلا آ رہا تھا، تجارتی قافلہ پر علہ کرنے کی نیت آپ نے اول سے آخرتک کی وقت نہیں گی۔ وہ فی الحقیقت اپنے ایک فود سافتہ اسول پر تمام ذخیرہ مدین و سیر اور اشارات قرآنیہ کو قربان کر نا چاہتے ہیں۔ یہ منطق ہماری سمجھ میں نہیں آئی کہ کفار محاربین جن کی دستبرد سے مسلمانوں کی جان و مال کوئی چیزنہ بڑی اور نہ آئیدہ بچنے کی توقع تھی، ان کو جائی و بدئی نقصان پہنچانا تو جائز سمجھا جائے کی کین تجارتی اور مالی نقصان پہنچانا خلاف شمذیب و انسانیت ، و۔ یعنی ان کی جائیں تو وطلم و شرارت اور کھر وطفیان کی بدولت محفوظ میں رہیں مگر اموال بدستور محفوظ میں۔ گویا زندگی کے حق سے محروم ہو جائیں تو ہو جائیں پر سامان زندگی سے محروم نہ ہوان ان پر مسلمانوں کو از فود علم کرنا جائز نہیں کیونکہ و قانید گوا فی شمینیل اللهِ الَّذِینَ یُنقادِلُو ذَکُمْ کے خلاف ہوگی تھو لوگ تا ہم آور نہ ہوئے ہوں ان پر مسلمانوں کو از فود علم سے لیے تعلق ہوگی کہ خوالان ہوئیں۔ پر بھو کے تھے اور آئندہ کے لیے باقاعدہ دھمکیاں دسے سے لیے تعلق ہوئیکہ کفار کہ بہت ہوئی ہوئیکہ کیا رہ میں ان کی ساختیں اور مراسلتیں جاری تھیں۔ فی نفتہ بھی صبح نہیں۔ پھویہ بھی قابل خور ہے کہ صرف ان سے کہ سے کہ اور آئندہ کے لئے باقاعدہ دھمکیاں دسے میں از کی مدافت کو وائی مدافت کو ایازت نہیں۔ پھریہ بھی قابل خور ہے کہ صرف ان میں سے کہ انت میں تھی جس کے بعد دوسری آیات بی لازم نہیں آئاکہ کسی عالت میں علہ کرنے کی اجازت نہیں کھی ہے۔ اور انظر نے کچھے میں انسان سے دیونکہ سے اور انظر نے کچھے اور انظام انسانہ الشماب "میں درج کیا ہے اور موقع یہ موقع فوائد میں بھی اسے رسالہ "الجماد الکیم ہو میں میں اس میں میں میں و مولوں کئی سافر ان شاء اللہ۔

۳۔ وہ لوگ جو کہ قائم رکھتے ہیں نماز کو اور ہم نے جو انکو روزی دی ہے اس میں سے خرچ کرتے ہیں

۴۔ وہی ہیں سے ایان والے انکے لئے درجے ہیں اپنے رہے کی [۲] اپنے رب کے پاس اور معافی اور روزی عزت کی [۲]

۵۔ جیسے نکالا تجھ کو تیرے رب نے تیرے گھر سے تی کام کے واسطے اور ایک جاعت اہل ایان کی راضی نہ تھی

7۔ وہ تجھ سے جھگڑتے تھے حق بات میں اسکے ظاہر ہو چکنے کے بعد گویا وہ ہانکے جاتے میں موت کی طرف اسلمھوں دیکھتے [۳] الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلُوةَ وَمِمَّا رَزَقُنْهُمُ لَيُنْفِقُونَ فَي الصَّلُوةِ وَمِمَّا رَزَقُنْهُمُ لَيُنْفِقُونَ فَي

يَنْفِقُونَ ﴿
الْولَلِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَا لَهُمْ دَرَجْتُ الْولَلِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَا لَهُمْ دَرَجْتُ عِنْدَرَبِهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كُرِيمٌ ﴿
عَنْدَرَبِهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كُرِيمٌ ﴿
كَمَا اَخُرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِالْحَقِّ وَ وَكُمَ اللَّهُونَ ﴿
النَّا فَرِيْقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكُرِهُونَ ﴿
النَّا فَرِيتَقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكُرِهُونَ ﴿
النَّا فَرِيتَقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكُرِهُونَ ﴿
اللَّهُ وَنَا اللَّهُ وَتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ ﴾
اللَّهُ وَنَ الْمُؤْتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ ﴾
اللَّهُ وَنَ إِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ ﴾

۲۔ مال غنیمت کس کا حق ہے: "برد" میں جو مال غنیمت ہاتھ آیا اس کے متعلق صحابہ میں نزاع تھی۔ نوبوان ہو آگے بڑھ کر لوے تھے، وہ کل مال غنیمت کو اپنا حق سمجھے تھے۔ پرانے لوگ جو نوبوانوں کی پشت پر تھے، ان کا یہ کہنا تھا کہ ہمارے سارا لگانے سے فتح ہوئی۔ لہذا غنیمت ہم کو ملنی چا ہئے۔ ایک جاعت جو نبی اکر م الٹی این کیا تھا کہ تھی وہ اپنے کو اس مال کا مشخق سمجھتی تھی۔ ان آیات میں بتلا دیا کہ فتح صرف اللہ کی مدد ہے ہے۔ کسی کا سارا اور زور پیش نہیں جاتا۔ مو مال کا مالک غدا ہے۔ پیغیم اس کے نائب میں جی طرح اللہ تعالی آپ ربول کی معرفت عکم دے، اس کے موافق غنیمت تقیم ہوئی علا ہے۔ راس عکم کی تفصیل آگے آئے گی ) کیا مملانوں کا کام یہ ہے کہ ہر معاملہ میں غدا سے ڈریں۔ پیچ مومنوں کی صفات: آپس میں صلح وآشی سے رمیں۔ ذرا ذراسی بات پر جھگڑے نہ ڈالیں اپنی آراء و مذبات سے قطع نظر کر کے محض غدا اور ربول کا حکم مانیں جب غدا کا نام درمیان میں آ جائے بییت و نوف سے کانپ اٹھیں آیات و احکام الهی من کر کا یان و لیتین زیادہ مضبوط ہوتا رہے۔ اس قدر مصبوط و قوی ہوجائے کہ ہر معاملہ میں ان کا اصلی بھروسہ اور اعتماد بجر خدا کسی پر باقی نہ رہے۔ اس کے سامنے سر عبودیت جم کائیں۔ اس کے نام پر مال و دولت خرج کریں۔ غرض عقیدہ، خلق، علی اور

مال ہر چیز سے غدا کی خوشنودی عاصل کرنے کی کوشش میں رہیں ایسے ہی لوگوں کو سچا اور لِکا ایماندار کھا جا سکتا ہے، جو غدا کے یہاں

اپنے اپنے درجہ کے موافق بڑے بڑے مقامات و مراتب قرب پر فائز ہوں گے، جنہیں معمولی کو تابیوں سے درگذر کر کے عزت کی روزی سے سرفراز کیا جائے گا۔ رزقنا اللہ منہ بفضلہ ومنہ۔

۳۔ غزوہ بدر میں اختلاف آراء ایک علمی جائزہ: "یعنی سوچو کہ اس جنگ (بدر) میں شروع سے آخر تک کس طرح حق تعالیٰ کی تحریک و تائید اور امداد و توفیق مسلمانوں کے حق میں کار فرما رہی۔ خدا ہی تھا جو نصرت دین اسلام کے حق (سیحے) وعدے کر کے اینے نبی کوایک امر حق یعنی کفار کے ساتھ جماد کرانے کے لئے مدینہ سے باہر بدر کے میدان میں اس وقت لے آیا جبکہ ایک جاعت مسلمانوں کی لشکر قریش سے نبرد آزمائی کرنے پر راضی مذتھی۔ یہ لوگ ایسی پھی اور طے شدہ چیز میں پس و پیش کر رہے اور جمتیں نکال رہے تھے جس کی نسبت بذریعہ پیغمبرانہیں ظاہر ہو چکا تھا کہ وہ یقینا خدا کی فرمائی ہوئی اٹل بات ہے (یعنی اسلام و پیروان اسلام کا بذریعہ جاد غالب و منصور ہونا ) ابوجمل کے لشکر سے مقابلہ کرنا ان کواس قدر شاق اور گراں تھا۔ جیسے کسی شخض کو آتکھوں دیکھتے موت کے منہ میں جانا مشکل ہے تاہم خدا اپنی توفیق سے ان کو میدان جنگ میں لے گیا اور اپنی امداد سے مظفر و منصور والیں لایا۔ پس جیسے خدا ہی کی مدد سے اول تا آخریہ مہم سر ہوئی، مال غنیمت بھی اسی کا سمجھنا چاہئے وہ اپنے پیغمبر کے ذریعہ سے جمال بتلائے وہاں خرچ کرو۔ (تنبیہ) کھا اُخْرَ جَكَ النح كے ""كاف"" كو میں نے اپنی تقریر میں صرف تشبیہ کے لئے نہیں لیا، بلکہ ابوحیان کی تحقیق کے موافق معنی تعلیل پر مثمل رکھا ہے جیسے وَ اذْ کُورُوْهُ کُمَا هَدَا کُمْ میں علماء نے تصریح کی ہے۔ اور اَخْرَ جَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ الى آخر الآيات كے مضمون كوميں نے اَلْاَنْفَالُ بِللهِ وَالرَّسُول كا ایک سبب قرار دیا ہے ابوحیان کی طرح اَعَنَّ کے اللّٰہُ وغیرہ مقدر نہیں مانا۔ نیز تقریر آیت میں صاحب ""روح المعانی "" کی تصریح کے موافق اثارہ کر دیا ہے کہ اَخْرَ جَكَ رَبُّكَ مِنْ بَیْنِكَ میں صرف آن فروج من البیت مراد نہیں۔ بلکہ فروج من البیت سے دخول فی الجاد تک کا ممتد اور وسیع زمانہ مراد ہے جس میں وَ إِنَّ فَرِیْقًا مِّنَ الْمُؤمِنِیْنَ لَكْرِهُوْنَ لِيُجَادِلُوْ نَكَ فِي الْحَقِّ وغيره سب احوال كا وقوع ہوا۔ ايك فريق كى كراہية توعين خروج من المدينة ہى كے وقت ظاہر ہو گئی جیے ہم صیحے مسلم اور طبری کے حوالہ سے سورۃ الانفال کے پہلے فائدہ میں بیان کر چکے میں اور مجادلہ کی صورت غالبا آگے جل کر لشکر کی اطلاع ملنے پر مقام صفراء میں پیش آئی۔ اس کے سمجھ لینے سے بعض مبطلین کے مغالطات کا استیصال ہو جائے گا۔

وَ إِذْ يَعِدُكُمُ اللهُ إِحْدَى الطَّآيِفَتَيْنِ اَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّوْنَ اَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُوْنُ لَكُمْ وَتُودُونُ اللهُ اَنْ يُّحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهِ وَيُويُدُ اللهُ اَنْ يُّحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهِ وَيَقْطَعُ دَابِرَ الْكَفِرِيْنَ فَيْ

لِيُحِقَّ الْحَقَّ وَيُبُطِلَ الْبَاطِلَ وَلَوْكَرِهَ الْمُجْرِمُوْنَ ﴿

اِذْ تَسْتَغِيْثُوْنَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ اَنِيْ مُمِدُّكُمْ بِالْفِ مِّنَ الْمَلْبِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴿ مُمِدُّكُمْ بِالْفِ مِّنَ الْمَلْبِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴿ وَمَا جَعَلَهُ اللهُ إِلَّا بُشُرِى وَلِتَطْمَيِنَ بِهِ قُلُوبُكُمْ وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللهِ ﴿ إِنَّ اللهَ عَزِيْزُ حَكِيْمٌ ﴿

اور جس وقت تم سے وعدہ کرتا تھا اللہ دو جاعتوں میں سے ایک کا کہ وہ تمہارے ہاتھ لگے گی اور تم چاہتے تھے کہ جس میں کانٹا نہ لگے وہ تم کو ملے اور اللہ چاہتا تھا کہ سچا کر دے چے کواینے کلاموں سے اور کاٹ ڈالے جو کافرول کی

۸۔ تاکہ سچا کرے سچ کو اور جھوٹا کر دے جھوٹ کو اور اگرچہ ناراض ہوں گنرگار[۴]

9۔ جب تم لگے فریاد کرنے اپنے رب سے تو وہ پہنچا تمہاری فریاد کو کہ میں مدد بھیجوں گا تمہاری ہزار فرشتے لگانارآنے والے

۱۰۔ اور یہ تو دی اللہ نے فقط نوشخبری اور ٹاکہ مطمئن ہو جائیں اس سے تمہارے دل اور مدد نہیں مگر اللہ کی طرف سے بیشک اللہ زورآور ہے حکمت والا [۵]

۲۔ بدر میں کشکر کفار سے مقابلہ کی حکمت: "مسلمان چاہتے تھے کہ ""تجارتی قافلہ" پر علہ ہوکہ کانٹا نہ چھے اور بہت سامال ہاتھ آ
جائے لیکن خدا کی مرضی یہ تھی کہ اس چھوٹی سی بے سروسامان جاعت کو کثیر التعداد اور مرتب و پر شوکت کشکر سے بھڑا کر اپنی
باتوں سے چھو کو چھو کر دکھائے اور کفار مکہ کی جڑ کاٹ ڈالے۔ ٹاکہ اس طرح اس کے وعدوں کی سچائی جیرت انگیز طریقہ پر ظاہر ہوکر
چ کا چھوٹ کا جھوٹ ہونا کفار کے علی الرغم صاف صاف آشکارا ہوجائے۔ چنانچہ یہ ہی ہوا۔ بدر میں قریش کے ستر سردار
مارے گئے۔ جن میں ابو جمل بھی تھا۔ اور ستر ہی قید ہوئے۔ اس طرح کفر کی کمرٹوٹ گئی اور مشرکین مکہ کی بنیادیں ہل گئیں۔
فللہ الحمد والمنہ۔

۵۔ مسلمانوں کی مدد کے لئے ملائکہ کا نزول: اسی طرح کی آیت "آل عمران" پارہ ""لن تنالوا"" کے ربع پر گذر عکی۔ وہاں کے فوائد

ملاحظہ کئے جائیں۔ البتہ اس جگہ فرشتوں کی تعداد تین سے پانچ ہزارتک بیان کی گئی تھی اگر واقعہ ایک ہے تو کھا جائے گا کہ اول ایک ہزار کا دستہ آیا ہو گا۔ پھراس کے بیچھے دوسرے دستے آئے ہوں۔ جن کی تعداد تین سے پانچ ہزارتک پپنچی۔ شاید لفظ" مرد فین "" میں اسی طرح اشارہ ہو۔

إِذُ يُعَشِّينُكُمُ النُّعَاسَ اَمَنَةً مِّنَهُ وَيُنَرِّلُ عَلَيْكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَا ۚ لِيُطَهِّرَكُمْ بِهِ وَيُذَهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَّيُطْنِ وَلِيَرُبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ الْاَقْدَامَ ﴿ عَلَى قُلُوبِ عَلَى قُلُوبِ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِ اللَّهُ عَلَى قَلُوبِ اللَّهُ عَنَى المَنُوا أَسَالُقِي فَى قُلُوبِ اللَّهُ عَنَى المَنُوا أَسَالُقِي فَى قُلُوبِ اللَّهُ عَبَ فَاضْرِبُوا فَوْقَ اللَّهُ عَبَ فَاضْرِبُوا فَوْقَ اللَّهُ عَنَاقِ وَاضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ ﴿ قَلَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَن اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَن الله وَرَسُولُهُ وَمَن الله وَرَسُولُهُ وَمَن الله صَدِيدُ الله وَرَسُولُهُ وَرَسُولَهُ وَمَن الله صَدِيدُ الله وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ وَمَن الله صَدِيدُ الله وَرَسُولُهُ فَإِنَّ الله صَدِيدُ الله وَرَسُولُهُ فَإِنَّ الله صَدِيدُ الله وَرَسُولُهُ فَإِنَّ الله صَدِيدُ الله عَرَسُولُهُ عَلَى الله صَدِيدُ الله عَلَى الله صَدِيدُ الله عَرَسُولُهُ فَإِنَّ الله صَدِيدُ الله عَلَى الله صَدِيدُ الله عَلَى الله صَدِيدُ الله عَلَا الله عَلَيْ الله صَدِيدُ الله عَمَانَ الله صَدِيدُ الله عَمَانَ الله صَدِيدُ الله عَمَانَ الله صَدِيدُ الله عَمَانِ عَلَى الله عَمَانَ الله صَدِيدُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَمَانِ عَلَى الله عَمَانَ الله عَمَانِ عَلَى الله عَمَانِ عَلَى الله عَمَانِ عَلَى الله عَمَانَ الله عَمَانَ الله عَمَانَ الله عَمَانِ الله عَمَانَ الله عَمَانَ الله عَمَانَ الله عَمَانَ الله عَمَانَ الله عَمَانَ الله عَمَانِ عَمَانَ الله عَمَانَ عَمَانَ الله عَمَانَ الله عَمَانَ الله عَمَانَ الله عَمَانَ الله عَمَانَ الله عَمَانَ عَمَانَ الله عَمَانَ الله عَمَانَ عَمَانَ عَمَانَ الله عَمَانَ عَمَانَ الله عَمَانَ الله عَمَانَ عَمَانَ عَمَانَ عَمَانَ الله عَمَانَ عَمَان

ذٰلِكُمۡ فَذُوۡقُوۡهُ وَ أَنَّ لِلْكٰفِرِيْنَ عَذَابَ النَّارِ ﴿

اا۔ جس وقت کہ ڈالدی اس نے تم پر اونگھ اپنی طرف
سے تسکین کے واسطے اور اثاراتم پر آسمان سے پانی کہ
اس سے تم کو پاک کر دے اور دور کر دے تم سے
شیطان کی نجاست اور مضبوط کر دے تمہارے دلوں کو
اور جا دے اس سے تمہارے قدم [۱]

11۔ جب عکم بھیجا تیرے رب نے فرشتوں کو کہ میں ساتھ ہوں تمہارے سوتم دل ثابت رکھو مسلمانوں کے میں میں ڈال دول گا دل میں کا فروں کے دہشت سو مارو گردنوں پر اور کا ٹوان کی پور پور

۱۳۔ یہ اس واسطے ہے کہ وہ مخالف ہوئے اللہ کے اور اس کے رسول کے اور جو کوئی مخالف ہوا اللہ کا اور اس کے رسول کا توبیشک اللہ کا عذاب سخت ہے

۱۲۔ یہ تو تم چکھ لو اور جان رکھو کہ کا فرول کے لئے ہے عذاب دوزخ کا [۱]

1۔ میدان بدر میں اللہ کی تعمین: ""بدر" کا معرکہ فی الحقیقت مسلمانوں کے لئے بہت ہی سخت آزمائش اور عظیم الثان امتحان کا موقع تھا۔ وہ تعداد میں تھوڑے تھے، بے سروسامان تھے، فوجی مقابلہ کے لئے تیار ہوکر مذنکلے، مقابلہ پر ان سے تنگنی تعداد کا

>۔ بدر میں شاطین اور ملائلہ کے لشکر: جنگ بدر کی اہمیت کا اندازہ اس سے ہوسکتا ہے کہ اس معرکہ میں نود ابلیس لعین کنانہ کے سردار اعظم سراقہ بن مالک مدلجی کی صورت میں ممثل ہوکر ابوجل کے پاس آیا اور مشرکین کے نوب دل بڑھائے کہ آج تم پر کوئی غالب نہیں آسکتا میں اور میرا سارا قبیلہ تمہارے ساتھ ہے ابلیس کے جھنڑے سے بڑا بھاری لشکر شیاطین کا تھا۔ یہ واقعہ آگے آئے گا۔ اس کے جواب میں جق تعالی نے مسلمانوں کی کمک پر شاہی فوج کے دستے جبریل و میرکائیل کی کانڈ میں یہ کہ کر بیھیج کہ میں تمہارے ساتھ ہول (اگر شیاطین آدمیوں کی صورت میں مشکل ہوکر کھار کے توصلے بڑھا رہے ہیں اور ان کی طرف سے لڑنے کو تیار میں اور مسلمانوں کے قلوب کو وسوسے ڈال کر نوفزدہ کر رہے ہیں تو) تم مظلوم و ضعیف مسلمانوں کے دلوں کو مصنبوط کرو۔ ادھر تم ان کی ہمت بڑھاؤ گے ادھر میں کفار کے دلوں میں دہشت اور رعب ڈال دوں گا تم مسلمانوں سے مقابلہ دلوں کو مضبوط کرو۔ ادھر تم ان کی ہمت بڑھاؤ گے ادھر میں کفار کے دلوں میں دہشت اور رعب ڈال دوں گا تم مسلمانوں سے مقابلہ سے ہوکر ان ظالموں کی گردنیں مارواور پور پور کاٹ ڈالو۔ کیونکہ آج ان سب جنی وانسی کافروں نے مل کر غدا اور رسول سے مقابلہ کی شھمرائی ہے۔ سوانہیں معلوم ہوجائے کہ غدا کے مخالفوں کو کیسی سخت سزا ملتی ہے آخرت میں جو سزا ملے گی اصل تو وہ ہی

ہے لیکن دنیا میں بھی اس کا تھوڑا سا نمونہ دیکھ لیں اور عذاب الهی کا کچھ مزہ چکھ لیں۔ روایات میں ہے کہ بدر میں ملائکہ کو لوگ اسکھوں سے دیکھتے تھے اور ان کے مارے ہوئے کھار کو آدمیوں کے قتل کئے ہوئے کھار سے الگ شاخت کرتے تھے۔ غدا تعالیٰ نے یہ ایک نمونہ دکھا دیا کہ اگر کبھی شیاطین الجن والانس ایسے غیر معمولی طور پر جی کے مقابل جمع ہو جائیں تو وہ اہل جی اور مقبول بندوں کو ایسے غیر معمولی طریقہ سے فرشتوں کی کمک پہنچا سکتا ہے۔ باتی ویسے تو فتح و غلبہ بلکہ ہر چھوٹا بڑا کام غدا ہی کی مشیت وقدرت سے انجام پاتا ہے۔ اسے نہ فرشتوں کی احتیاج ہے نہ آدمیوں کی اور اگر فرشتوں ہی سے کوئی کام لے توان کو وہ طاقت بخشی ہے کہ تنا ایک فرشتہ بڑی بڑی بنتیوں کو اٹھا کر پٹک سکتا ہے یماں تو عالم تکلیف و اسباب میں ذرا سی تنبیہ کے طور پر شیاطین کی غیر معمولی دوڑ دھوپ کا جواب دینا تھا اور بس۔

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُّوَّا اِذَا لَقِيْتُمُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْازَحُفًا فَلَا تُوَلُّوْهُمُ الْاَدْبَارَ ﴿

وَمَنْ يُّولِهِمْ يَوْمَبِدٍ دُبُرَةٌ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِيَ مُتَحَرِّفًا لِيَّا مُتَحَرِّفًا لِي فِئَةٍ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبٍ لِقِتَالٍ أَوْ مُتَحَيِّرًا إلى فِئَةٍ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبٍ مِّنَ اللهِ وَمَأُونَهُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ

(<u>11</u>)

فَلَمُ تَقْتُلُوهُمُ وَلَكِنَّ اللهَ قَتَلَهُمُ وَمَا رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللهَ وَمَلَى وَمَا رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللهَ رَمْي وَلِيُبُلِيَ اللهَ رَمْي وَلِيُبُلِيَ اللهَ رَمْي وَلِيُبُلِيَ اللهَ وَمَنْهُ بَلاَءً حَسَنًا اللهَ سَمِيعُ الْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلاَءً حَسَنًا اللهَ اللهَ سَمِيعُ عَلِيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهَ سَمِيعُ عَلِيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عِلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَاللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

۵ا۔ اے ایمان والو جب بھڑو تم کا فروں سے میدان
 جنگ میں تومت پھیروان سے پیٹے [۸]

19۔ اور جو کوئی ان سے پھیرے پیٹھ اس دن مگریہ کہ ہنر کرتا ہو لڑائی کا یا جا ملتا ہو فوج میں سووہ پھرا اللہ کا غضب کے کر اور اس کا ٹھ کانہ دوزخ ہے اور وہ کیا برا ٹھ کانہ ہے [۹]

۱۔ سوتم نے ان کو شیس مارا لیکن اللہ نے ان کو مارا اور تو نے نہین میصینگی مٹھی خاک کی جس وقت کہ میصینگی تھی لیکن اللہ نے ایان والوں پر اپنی طرف سے خوب احمان بیشک اللہ ہے مننے والا جاننے والا آ!

۸۔ جاد میں پیٹے دکھانے کا مسئلہ: فر ار مِنَ الزَّحْف (جاد میں سے نکل کر بھاگنا اور لڑائی میں کفار کو پیٹے دکھانا) بہت سخت گناہ اکبرالکبائر میں سے ہے۔ اگر کافر تعداد میں مسلمانوں سے دگنے ہوں اس وقت تک فقہاء نے پیٹے پھیرنے کی اجازت نہیں

9۔ یعنی اگر پسائی کسی جنگی مصلحت سے ہو مثلاً پیچھے ہٹ کر حلہ کرنا زیادہ مؤثر ہے یا ایک جاعت ساہیوں کی مرکزی **ف**وج سے جدا ہو گئی وہ اپنے بچاؤ کے لئے پیا ہو کر مرکز سے ملنا چاہتی ہے، توایسی پیائی جرم نہیں ۔ گناہ اس وقت ہے جبکہ پیائی محض لرائی سے جان بحا کر مھا گنے کی نیت سے ہو۔

١٠ - آنحضرت صلی الله علیه وسلم کا کنکریاں پھینکنا: جب جنگ کی شدت ہوئی تو حضور الٹیٹالیٹم نے ایک مٹھی کنکریاں لشکر کفار کی طرف پھینکیں اور تین مرتبہ "شاهت الوجوہ"" فرمایا۔ خدا کی قدرت سے کنکریوں کے ریزے ہر کافر کی آنکھ میں پہنچ وہ سب آتکھیں ملنے لگے۔ ادھر سے مسلمانوں نے فوراً دھاوا بول دیا، آخر بہت سے کفار کھیت رہے۔ اسی کو فرماتے ہیں کہ گو بظاہر کنکریاں تم نے اپنے ہاتھ سے ٹیمینکی تھیں لیکن کسی بشر کا یہ فعل عادۃً ایسا نہیں ہوسکتا کہ مٹھی بھرکنکریاں ہر ساہی کی آنکھ میں پڑ کر ایک مسلح لشکر کی ہزیت کا سبب بن جائیں یہ صرف خدائی ہاتھ تھا جس نے مٹھی بھر سنگریزوں سے فوجوں کے منہ پھیر دیے، تم بے سروسامان قلیل التعداد مسلمانوں میں اتنی قدرت کہاں تھی کہ محض تمہارے زور بازو سے کافروں کے ایسے ایسے منڈ مارے جاتے، یہ تو خدا ہی کی قدرت کا کر شمہ ہے کہ اس نے ایسے متکبر سرکشوں کو فنا کے گھاٹ آبارا ہاں یہ ضرور ہے کہ بظاہر کام تمہارے ہاتھوں سے لیا گیا اور ان میں وہ فوق العادۃ قوت پیدا کر دی جبے تم اپنے کسب وافتیار سے حاصل نہ کر سکتے تھے یہ اس لئے کیا گیا کہ خدا کی قدرت ظاہر ہواور مسلمانوں پر پوری مہربانی اور خوب طرح احیان کیا جائے ۔ بیشک خدا مومنین کی دعا و فریاد کو سنتا اور ان افعال و اعوال کو بخوبی جانتا ہے اور یہ بھی جانتا ہے کہ مقبول بندوں پر کس وقت کس عنوان سے احیان کرنا مناسب

ذلِكُمْ وَ أَنَّ اللَّهَ مُوْهِنُ كَيْدِ الْكُفِرِيْنَ 📾

إِنْ تَسْتَفْتِحُوا فَقَدْ جَآءَكُمُ الْفَتْحُ وَ إِنْ تَنْتَهُوا فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۚ وَ إِنْ تَعُودُوا نَعُدُ ۚ وَلَنُ تُغُنِي عَنْكُمْ فِئَتُكُمْ شَيْئًا وَّلَوُ و كَثُرَتُ لَو أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿

۱۸۔ یہ تو ہو چکا اور جان رکھو کہ اللہ ست کر دے گا تدبير كافرول كي ["]

19۔ اگر تم چاہتے ہو فیصلہ تو پہنچ چکا تمہارے پاس فیصلہ اور اگر باز آؤ تو تمہارے لئے بہتر ہے اور اگر پھریہی کرو کے تو ہم بھی پھریہی کریں گے اور کچھ کام نہ آئے گا تمهارے تمهارا جتا اگرچہ بہت ہوں اور جان لو کہ اللہ ایان والوں کے ساتھ ہے [11]

يَّائَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا اَطِيْعُوا اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَلَا تَوَلَّوُا عَنْهُ وَانْتُمْ تَسْمَعُوْنَ ﴿

وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِيْنَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمُ

لَا يَسْمَعُونَ 🖪

إِنَّ شَرَّ الدَّوَآبِ عِنْدَ اللهِ الصُّمُّ الْبُكُمُ الْبُكُمُ اللهِ الصُّمُّ الْبُكُمُ اللهِ الصُّمُّ الْبُكُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وَلَوْ عَلِمَ اللهُ فِيُهِمُ خَيرًا لَّاسَمَعَهُمُ ۖ وَلَوْ اَسْمَعَهُمُ لَتَوَلَّوْا وَّهُمْ مُّعْرِضُوْنَ ﴿

۲۰۔ اے ایمان والو حکم مانو اللہ کا اور اسکے رسول کا اور اس سے مت پھروسن کر [۱۳]

11۔ اور ان جیسے مت ہو جنوں نے کہا ہم نے س لیا اور وہ سنتے نہیں [۱۳]

۲۲۔ بیشک سب جانداروں میں بدتر اللہ کے نزدیک وہی بہرے گونگے ہیں جو نہیں سمجھتے [۱۵]

۲۳۔ اور اگر اللہ جانتا ان میں کچھ بھلائی تو ان کو سنا دیتا اور اگر ان کو اب سنا دے تو ضرور بھاگیں گے منہ سپھیرکر [۱۶]

اا۔ یعنی اس وقت بھی خدا نے کفار مکہ کے سب منصوبے خاک میں ملا دیے اور آئندہ بھی ان کی تدبیروں کو ست کر دیا جائے گا

11۔ کفار سے نطاب: یہ خطاب کفار مکہ کو ہے وہ جمرت سے پہلے صنور الٹی آیکی سے کماکرتے تھے مٹی ھذا الفتح اِن گُذشتم صادِقِین کے بعنی ہمارے تممارے درمیان یہ فیصلہ کب ہوگا؟ سوپورا فیصلہ تو قیامت کے دن ہوگا۔ مگر ایک طرح کا فیصلہ آج میدان بدر میں بھی تم نے دیکے لیاکہ کیلے غارق عادت طریق سے تم کو کمزور مسلمانوں کے ہاتھوں سے سزا ملی۔ اب اگر نبی علیہ السلام کی مخالفت اور کفرو شرک سے باز آ جاؤتو تمہارے لئے دنیا وآخرت کی بھری ہے۔ وریذ اگر پھر اسی طرح لوائی کرو گئر تو ہم بھی پھر اسی طرح مسلمانوں کی مدد کریں گے اور انجام کارتم ذلیل و نوار ہو گے۔ جب غدا کی تائید مسلمانوں کے ساتھ ہے تو تمہارے جتھے اور جا عتیں نواہ کتنی ہی تعداد میں ہوں کچھے کام نہ آئیں گے بعض روایات میں ہے کہ الوجمل وغیرہ نے مکہ سے روانگی کے وقت کھیہ کے پر دے پکر کر دعاء کی تھی کہ غداوندا! دونوں فریق میں جواعلی واکرم ہواسے فتح دے اور فیاد مجانے سے روانگی کے وقت کھیہ کے پر دے پکر کر دعاء کی تھی کہ غداوندا! دونوں فریق میں جواقعی "اعلی وافضل" تھے ان کو فتح مل گئری اور والے کو مغلوب کر فیقڈ جَآء کُٹم الْفَنْہُ میں اس کا بھی جواب ہوگیا کہ جو واقعی "اعلی وافضل" تھے ان کو فتح مل گئری اور مفد ذلیل ورسوا ہوئے۔

۱۳۔ مسلمانوں کو اللہ اور رسول کی اطاعت کا حکم: پہلے فرمایا تھا کہ "اللہ ایان والوں کے ساتھ ہے" اب ایان والوں کو ہدایت فرماتے ہیں کہ ان کا معاملہ خدا ورسول کے ساتھ کیسا ہونا چاہئے؟ جس سے وہ خدا کی نصرت و حایت کے متحق ہوں۔ سوبتلا دیا کہ ایک مومن صادق کا کام یہ ہے کہ وہ ہمہ تن خدا اور رسول کا فرمانبردار ہو۔ اتوال و توادث خواہ کتنا ہی اس کا منہ پھیرنا چاہیں مگر فدا کی باتوں کو جب وہ سن کر سمجھ چکا اور تسلیم کر چکا۔ تو قولاً و فعلاً کسی عال ان سے منہ نہ پھیرے۔

۱۹۰۷ کفار کی حالت: یعنی زبان سے کتے میں کہ ہم نے من لیا حالانکہ وہ سننا ہی کیا۔ جوآد می سیدھی سی بات کو من کر سمجھے نہیں۔

یا سمجھ کر قبول نہ کرے۔ پہلے یہودیوں نے موسی سے کہا تھا سَمِعْنَا وَ عَصَدِیْنَا ہم نے من لیا مگر مانا نہیں مشرکین مکہ کا قول آگے آتا ہے۔ قکد سمعنا لمو ذَشَاءُ لقلنا مِثْلَ هذا یعنی جوقرآن آپ سناتے ہیں بس ہم نے من لیا۔ اگر ہم چاہیں تو اسی جیما کلام بناکر لے آئیں۔ مدینہ کے منافقین کا توشیوہ یہ تھا کہ پیغمبر علیہ السلام اور مسلمانوں کے سامنے زبانی اقرار کر گئے۔ اور دل سے اسی طرح منکر رہے بہرعال مومن صادق کی شان ان یہود اور مشرکین و منافقین کی طرح نہ ہونی چاہئے اس کی شان یہ ہے کہ دل سے زبان سے عمل سے عاضر و خائب احکام الهیہ اور فرامین نبویہ پر نثار ہوتا رہے۔

10۔ بدترین جانور: جنیں خدانے بولنے کو زبان سننے کو کان اور سمجھنے کو دل و دماغ دئے تھے۔ پھرانہوں نے یہ سب قوتیں معطل کر دیں نہ زبان سے حق بولنے اور حق کو دریافت کرنے کی توفیق ہوئی نہ کانوں سے حق کی آواز سنی نہ دل و دماغ سے حق کو سمجھنے کی کوشش کی۔ غرض خدا کی بخشی ہوئی قوتوں کو اس اصلی کام میں صرف نہ کیا جس کے لئے فی الحقیقت عطاکی گئے: تھیں۔ بلاشبہ الیے لوگ جانوروں سے بھی بدتر میں۔

11۔ ان کفار میں قبول می کی استعداد نہیں ہے: یعنی اصل یہ ہے کہ ان لوگوں میں بھلائی کی جڑ ہی نہیں۔ کیونکہ حقیقی بھلائی انسان کو اس وقت ملتی ہے جب اس کے دل میں طلب می پھی تڑپ اور نور و ہدایت قبول کرنے کی لیاقت ہو جو قوم طلب می کی روح سے یکسر غالی ہو پکی اور اس طرح غدا کی بخشی ہوئی قوتوں کو اپنے ہاتھوں برباد کر چکی ہو، رفتہ رفتہ اس میں قبول می کی روح سے یکسر غالی ہو پکی اور اس طرح غدا کی بخشی ہوئی قوتوں کو اپنے ہاتھوں برباد کر چکی ہو، رفتہ رفتہ اس میں قبول می قبول می اگر ان لیاقت واستعداد بھی نہیں رہتی اس کو فرمایا ہے کہ اللہ نے ان کے دلوں میں قبول خیر و ہدایت کی لیاقت نہیں دیکھی، اگر ان میں کچھ بھی لیاقت دیکھتا تو اپنی عادت کے موافق ضرور ان کو اپنی آئیس ساکو سمجھا دیتا۔ باقی بحالت موجودہ اگر انہیں آیات سنا اور میں نویہ ضدی اور معاند لوگ سمجھ کر بھی تسلیم اور قبول کرنے والے نہیں۔

۲۲۔ اے ایمان والو عکم مانواللہ کا اور رسول کا جس وقت بلائے تم کو اس کام کی طرف جس میں تمہاری زندگی ہے ۔ اس ہے آدمی سے اس کے دل کو اور بیاک اللہ روک لیتا ہے آدمی سے اس کے دل کو اور بیا کہ اسی کے پاس تم جمع ہو گے [۱۸]

13۔ اور بچتے رہو اس فیاد سے کہ نہیں پڑے گاتم میں سے خاص ظالموں ہی پر اور جان لوکہ اللہ کا عذاب سخت ہے [19] يَاكُهُا الَّذِيْنَ امَنُوا اسْتَجِيْبُوَا لِلهِ وَلِلرَّسُوْلِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيْكُمْ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيْكُمْ وَاعْلَمُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيْكُمْ وَاعْلَمُولُ اللهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَاعْلَمُولُ اللهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَاعْلَمُهُ وَانَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ عَلَيْهِ

وَاتَّقُوا فِتُنَةً لَّا تُصِينَنَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا مِنْكُمُ خَآصَّةً وَاعْلَمُوَا اَنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ

الْعِقَابِ

الْعِقَابِ

الْعِقَابِ

الْعِقَابِ

۱۔ جاد میں زندگی ہے: یعنی خدا اور رسول تم کو جس کام کی طرف دعوت دیتے ہیں (مثلاً جاد وغیرہ) اس میں از سرتاپا تمہاری مسلائی ہے ان کا دعوتی پیغام تمہارے لئے دنیا میں عزت واطمینان کی زندگی اور آخرت میں حیات ابدی کا پیغام ہے۔ پس مومنین کی شان یہ ہے کہ خدا اور رسول کی بچار پر فورًا لبیک کمیں۔ جس وقت اور جدھر وہ بلائیں سب اشغال چھوڑ کر ادھر ہی پہنچیں۔

۱۸۔ اطاعت میں دیر کرنے سے دل ہٹ جاتے میں: یعنی عکم بجالانے میں دیر نہ کرو۔ ثاید تھوڑی دیر بعد دل ایسا نہ رہے اپنے دل پر آدمی کا قبضہ نہیں بلکہ دل فدا کے ہاتھ میں ہے جدھر چاہے پھیر دے۔ بیٹک وہ اپنی رحمت سے کسی کا دل ابتداءً نہیں روکتا نہ اس پر مهر کرتا ہے۔ ہاں جب بندہ امتثال احکام میں ستی اور کا بلی کرتا رہے تو اس کی جزاء میں روک دیتا ہے۔ یا چق پر ستی چھوڑ کر ضد و عناد کو شیوہ بنالے تو مهر کر دیتا ہے۔ کذا فی الموضے۔ بعض نے یکھو لُ بکین الْکُمرَ ءِ وَ قَلْمِد کو بیان قرب کے لئے لیا ہے۔ یعنی چی تعالیٰ بندہ سے اس قدر قریب ہے کہ اس کا دل مجھی اتنا قریب نہیں۔ نکٹ اُفکر بُ اِلْکیدِ مِنْ حَبْلِ لئے لیا ہے۔ یعنی چی تعالیٰ بندہ سے اس قدر قریب ہے کہ اس کا دل مجھی اتنا قریب نہیں۔ نکٹ اُفکر بُ اِلْکیدِ مِنْ حَبْلِ الْکُورِ یکدِ (ق رکوع) تو فداکی عکم برداری سے دل سے کرو۔ فدا تم سے بڑھ کر تہمارے دلوں کے اتوال و سرائر پر مطلع ہے۔ فایت اس کے آگے نہیں چل سکے گی۔ اس کے پاس سب کو جمع ہونا ہے وہاں سارے مکونات و سرائر کھول کر رکھ دئے جائیں گے۔

91۔ نصیحت کرنے کی اہمیت: یعنی فرض کیجئے ایک قوم کے اکثر افراد نے ظلم و عصیان کا وتیرہ انتیار کر لیا، کچھ لوگ ہوا س سے علیحہ رہے انہوں نے مداہنت برتی یہ نصیحت کی نہ اظہار نفرت کیا تو یہ فتنہ ہے جس کی لپیٹ میں وہ ظالم اور یہ خاموش مداہن سب آجائیں گے۔ جب عذاب آئے گا تو حب مراتب سب اس میں شامل ہوں گے کوئی نہ پیچے گا۔ اس تفییر کے موافق آیت سے مقصود یہ ہو گا کہ خدا ورسول کی علم برداری کے لئے خود تیار رہواور نافر بانوں کو نصیحت و فعائش کرو۔ نہ مانیں تو ہزاری کا آئیار کرو۔ باقی حضرت شاہ صاحبؒ نے آیت کا مطلب یہ لیا ہے کہ مسلمانوں کوالیے فیاد (گناہ) سے بالحضوص بچنا چاہئے جس کا خراب اثر گناہ کرنے والے کی ذات سے متعدی ہو کر دوسروں تک پہنچتا ہے۔ پہلے فرمایا تھا کہ غدا اور رسول کا علم مانے میں ادنی تاخیراور کا بلی نہ کرے۔ کہیں دیر کرنے کی وجہ سے دل نہ ہٹ جائے۔ اب تنبیہ فرماتے ہیں کہ اگر نیک لوگ کا بلی کریں اونی تو عام لوگ بالکل چھوڑ دیں گے۔ تو رسم بد پھیلے گی۔ اس کا وبال سب پر پڑے گا۔ جیسے جنگ میں دلیر ستی کریں تو نامرد ہماگ ہی جائیں۔ پھر شحت پڑے تو دلیر بھی نہ تھام سکیں۔

وَاذُكُرُوَّا اِذُ اَنْتُمُ قَلِيْلُ مُّسْتَضَعَفُوْنَ فِي الْأَرْضِ تَخَافُوْنَ اَنْ يَّتَخَطَّفَكُمُ النَّاسُ الْأَرْضِ تَخَافُوْنَ اَنْ يَتَخَطَّفَكُمُ النَّاسُ فَاوْ لَكُمْ وَ اَيَّدَكُمْ مِنَ فَاوْ لَكُمْ وَ رَزَقَكُمْ مِّنَ الطَّيِباتِ لَعَلَّكُمْ تَشُكُرُوْنَ عَ

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا تَخُونُوا اللهَ وَاللهَ وَاللهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

وَاعْلَمُوَّا اَنَّمَا اَمُوَالُكُمْ وَ اَوْلَادُكُمُ وَ اَوْلَادُكُمُ وَ اَوْلَادُكُمُ فَعَلَيْمُ اللهُ عِنْدَةَ اَجُرُ عَظِيمٌ اللهِ عِنْدَةَ اَجُرُ عَظِيمٌ اللهِ عِنْدَةَ اَجُرُ عَظِيمٌ اللهِ عِنْدَةَ اَجُرُ عَظِيمٌ اللهِ عِنْدَةً اَجُرُ عَظِيمٌ اللهِ عِنْدَةً اَجُرُ عَظِيمٌ اللهِ عِنْدَةً اللهُ عَنْدُهُ اللهُ عِنْدَةً اللهُ عِنْدَةً اللهُ عَنْدُهُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُهُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُهُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُمُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَلَادُونُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَنْدُونُ اللهُ عَلَ

۲۶۔ اور یاد کرو جس وقت تم تھوڑے تھے مغلوب پڑے ہوئے ملک میں ڈرتے تھے کہ ایک لیں تم کولوگ پھراس نے تم کو ٹھکانہ دیا اور قوت دی تم کو اپنی مدد سے اور روزی دی تم کو سھری چیزیں ناکہ تم شکر کرو[۲۰]

۲۷۔ اے ایان والو خیانت نه کرو اللہ سے اور رسول
 سے اور خیانت نه کروآلی کی امانتوں میں جان کر [۱۱]

۲۸۔ اور جان لو کہ بیشک تمہارے مال اور اولاد خرابی میں ڈالنے والے ہیں اور یہ کہ اللہ کے پاس بڑا تواب ہے [۲۲]

۲۰۔ نعمتوں پر شکر کرنے کا عکم: یعنی اپنی قلت و ضعف کو خیال کر کے خدا کا عکم (جاد) ماننے میں ستی مت دکھلاؤ۔ دیکھو ہجرت سے پہلے بلکہ اس کے بعد بھی تمہاری تعداد تھوڑی تھی، سامان بھی نہ تھا۔ تمہاری کمزوری کو دیکھ کر لوگوں کو طمع ہوتی تھی کہ تم کو ہضم کر جائیں۔ تمہیں ہروقت یہ خدشہ رہتا تھا کہ دشمنان اسلام کمیں نوچ کھوٹ کر نہ لے جائیں۔ مگر خدا نے تم کو مدینہ میں ٹھکانا دیا، انصار و مہاجرین میں عدیم انظیر رشتہ موا خات قائم کر دیا۔ پھر معرکہ بدر میں کیسی کھلی ہوئی غیبی امدا پہنچائی۔ کفار کی جڑکا کاٹ دی تم کو فتح الگ دی، مال غنیمت اور دیا اساری الگ دیا۔ غرض علال طیب سقری چیزیں اور انواع واقعام کی نعمتیں عطا فرمائیں۔ تاکہ اس کے شکر گزار بندے سے رہو۔

11۔ امانتوں میں خیانت کی ممانعت؛ خدا اور رسول کی خیانت یہ ہے کہ ان کے احکام کی خلاف ورزی کی جائے۔ زبان سے اپنے کو مسلمان کمیں اور کام کفار کے کریں۔ یا جس کام پر خدا ورسول نے مامور کیا ہواس میں وغل فصل کیا جائے۔ یا مال غنیمت میں چوری کی جائے۔ ونحوذ لک۔ بہرعال ان تمام امانتوں میں جو خدا ورسول یا بندوں کی طرف سے تمہارے سپرد کی جائیں۔ خیانت سے بچو۔ اس میں ہرقیم کے حقوق اللہ وحقوق العباد آگئے۔

صرت الولبابد اور بنی قریظہ: روایات میں ہے کہ یمود بنی قریظہ نے جب حضور الشیالیج سے صلح کی در نواست کی اور یہ کہ ان کے ساتھ وہ ہی معاملہ کیا جائے جو بنی النفیر کے ساتھ ہوا ہے۔ تو آپ نے ارشاد فرمایا نہیں، میں تم کو اتنا حق دیتا ہوں کہ سعد بن معاذ کو حکم بنا لوجو فیصلہ وہ تمہاری نسبت کردیں وہ منظور ہونا چاہئے۔ انہوں نے حضرت الولبابد کو حضور الشیالیج ہوائت ہے اجازت لے کر اپنے یہاں بلایا اور دریافت کیا کہ تمہاری اس معاملہ میں کیا رائے ہے ؟ ہم سعد بن معاذ کی تحکیم منظور کریں یا یہ کریں۔ ابولبابہ کے اموال اور اہل و عیال بنی قریظہ کے یہاں تھے اس لئے وہ ان کی خیر نوابی کرتے تھے۔ انہوں نے اپنے علقوم کی طرف ہاتھ سے اشارہ کیا یعنی اگر سعد بن معاذ کی تحکیم قبول کی تو ذبح ہو جاؤ گے۔ ابولبابہ اشارہ تو کر گذرے مگر معامتنہ ہوا کہ میں نے خدا و رول کی خیات کی اللہ سعد بن معاد کی تحکیم قبول کی تو ذبح ہو جاؤ گے۔ ابولبابہ اشارہ تو کر گذرے مگر معامتنہ ہوا کہ میں نے خدا و رول کی خیات کی خوال کی خوال کی تمہاری تو بہ قبول کی ۔ ماہ خوال کے باللہ سیری تو بہ قبول کی۔ آفر بشارت پہنچی کہ می تا تو کہ ہولوں کا جب تک خود نبی کریم الشی آئی ہوگی ۔ آفر بشارت پہنچی کہ ہو واقعہ نبیاری تو بہ قبول کی۔ کہ خوال کی۔ کہ خوال کی ۔ کہ خوال کی خوال کی ۔ کہ خوال کی خوال کی اندا کی خوال کی ۔ کہ خوال کی ۔ کہ خوال کی خوال کی خوال کی خوال کی خوال کی ہو گئی ۔ کہ کہ جو اقعہ خوال کی خوال کی خوال کی خوال کی خوال کی ہو گئی ہو کہ کہ خوال کی خوال کی خوال کی خوال کی خوال کی ہو گئی ہو کہ کہ کہ خوال کی خوال

۲۲۔ مال واولا د فتنہ ہیں: آدمی اکثر مال واولا د کی خاطر خد اکی ا<sup>°</sup>ور بندوں کی چوری کرتا ہے۔ اس لیۓ متنبہ فرمایا کہ امانتداری کی جو قیمت خدا کے یہاں ہے، وہ یہاں کے مال واولا د وغیرہ سب چیزوں سے بڑھ کر ہے۔ يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا إِنَّ تَتَّقُوا اللهَ يَجْعَلُ لَكُمْ فُرُقَانًا وَيُكَفِّر عَنْكُمْ سَيِّاتِكُمْ وَيَغُفِرُ عَنْكُمْ سَيِّاتِكُمْ وَيَغُفِرُ لَكُمْ وَاللهُ دُوالفَضْلِ الْعَظِيْمِ فَ وَيَغُفِرُ اللهُ دُوالفَضْلِ الْعَظِيْمِ فَ وَيَغُفُرُ اللهُ عُولاً لَيُثَبِتُوك وَ إِذْ يَمْكُرُ وَنَ اللهُ عَرْرِجُولُ لَا فَكُرُونَ وَيَمْكُرُونَ اللهُ عَرْرُ اللهُ حَيْرُ اللهُ حَيْرُ اللهُ كَرُونَ فَيَعُمُ كُرُونَ وَيَمْكُرُونَ اللهُ خَيْرُ اللهُ كَرِيْنَ عَلَى اللهُ عَيْرُ اللهُ كَرِيْنَ عَلَى اللهُ خَيْرُ اللهُ كَرِيْنَ عَلَى اللهُ عَيْرُ اللهُ عَيْرُ اللهُ عَيْرُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَيْرُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَيْرُ اللهُ عَيْرُ اللهُ عَيْرُ اللهُ عَيْرُ اللهُ عَيْرُ اللهُ عَيْرُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَيْرُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَيْرُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الْعَلَيْمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الله

وَ إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمُ اللَّهُ نَا قَالُوْا قَدُ سَمِعْنَا لَوْ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

اَسَاطِيرُ الْأَوَّلِيْنَ 📆

79۔ اے ایمان والواگر تم ڈرتے رہو گے اللہ سے توکر دے گا تم سے دے گا تم میں فیصلہ [۲۳] اور دور کر دے گا تم سے تمہمارے گناہ اور تم کو بخش دے گا اور اللہ کا فضل بڑا ہے۔

۳۰۔ اور جب فریب کرتے تھے کا فرکہ تجھ کو قید میں کر دیں یا مار ڈالیں یا نکال دیں اور وہ بھی داؤ کرتے تھے اور اللہ کا داؤسب سے بہتر ہے [۲۰]

۳۱۔ اور جب کوئی پڑھے ان پر ہماری آیتیں تو کہیں ہم سن چکے اگر ہم چاہیں تو ہم بھی کہہ لیں ایسا یہ تو کچھ بھی نہیں مگر احوال ہیں اکلوں کے [۲۵]

۲۳۔ تقوی کے برکات: یعنی اگر خدا سے ڈرکوراہ تقوی اختیار کرو گے تو خدا تم میں اور تمہارے مخالفوں میں فیصلہ کر دے گا۔ دنیا میں بھی کہ تم کوعزت دے گا اور ان کو ذلیل یا ہلاک کرے گا جیسے بدر میں کیا اور آخرت میں بھی کہ تم نعیم دائم میں رہو گے اور ان کا ٹھکا نہ دوزخ ہو گا۔ وَ الْمَیْتَ زُو الْمَیْوَ مَرَ اَیُّھَا الْمُجْرِ مُوْنَ (یس رکوع می) ھلذا یَوْ مُر الفَصْلِ (المرسلات رکوع) دوسری بات یہ ہے کہ تقوی کی برکت سے حق تعالی تمہارے دل میں ایک نور ڈال دے گا جس سے تم ذوقا و وجدانا حق و باطل اور نیک و بد کا فیصلہ کر سکو گے اس کے علاوہ ایک بات صرت شاہ صاحب نے لکھی ہے کہ "شاید فتح بدر میں مسلمانوں کے دل میں آیا ہوکہ یہ فتح اتفاقی ہے صرت سے مخفی کا فروں پر احمان کریں کہ ہمارے گر بار اور اہل و عیال کو مکہ میں نہ ستاویں، سو پہلی آیت میں خیات کو منع فرمایا اور دوسری آیت میں تسلی دی کہ آگے فیصلہ ہو جاوے گا۔ تمہارے گھر بار کا فروں میں گرفتار نہ رمیں گے۔

۲۷۔ آتحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے غلاف کفار مکہ کی تدابیراور انکا انجام: ہجرت سے پیشنز کفار مکہ نے دارالندوہ میں جمع ہوکر مثورہ

کیا کہ محمد الطحق اللہ اللہ متعلق کیا کیا جائے۔ انہوں نے ساری قوم کو پریٹان کر رکھا ہے اور باہر کے کچھ لوگ ان کے دام میں پھنے جاتے ہیں کہیں رفتہ رفتہ بڑی طاقت اکھی نہ کر لیں جس کا مقابلہ دشوار ہو۔ اس وقت رائیں مختلف تھیں، کوئی کہتا تھا تید کیا جائے اور نوب زخمی کئے جائیں کسی کی رائے تھی کہ انہیں وطن سے نکال دیا جائے ناکہ ہمیں ہر وقت کے فرخشہ سے نجات سلے۔ انیر میں ابوجهل کی رائے پر فیصلہ ہوا کہ تمام قبائل عرب میں سے ایک ایک بوان منتخب ہواور وہ سب مل کر آن واحد میں ان پر تلوار کا باتھ پھوڑی ناکہ بنی باشم سارے عرب سے لوائی نہ کر سکیں اور دیت دینی پڑے تو تمام قبائل پر تقییم ہو جائے۔ یہاں تو وہ اشقیاء یہ تدہیریں گانٹور ہے تھے ادھران کی توڑ میں خدا کی بہترین اور لطیف تدہیر تھی۔ حضور الطاق آپڑا کو فرشتہ نے اطلاع کی۔ آپ اپنے بہتر پر حضرت علی کرم اللہ وجہ کو لٹاکر اسی مجمع کی آسموں میں بوآپ کے قتل کے لئے جمع ہوا تھا ناک بھو بحظ ہوئے باہر تشریف لے گئے۔ آپ کا اور صفرت علی گا بال بینکا نہ ہوا اور دشمن غائب و خاسر رہے پھر جنوں نے آپ کے قتل کا مشورہ دیا تھا بدر میں وہ ہی قتل کے گئے۔ آپ کا اور صفرت علی گا بال بینکا نہ ہوا اور دشمن غائب و خاسر رہے پھر جنوں نے آپ کے قتل کا مشورہ دیا تھا بدر میں وہ ہی قتل کے گئے اس سے بتلا دیا کہ جب خدا ساتھی ہو تو کوئی کچھ نہیں کر سکتا اور جس طرح اس نے اپنے مینغم ہو تو کوئی کچھ نہیں کر سکتا اور جس طرح اس نے اپنے مینغم ہو تو کوئی بھی بو تھا ہیا، تمارے گھر بار اور اہل و عیال کی بھی جو سکہ میں میں میں حافات کر سکتا ہے۔ دشمن اگر قوی است بگیان قوی تر

۲۵۔ کفار مکہ کا جمل و شقاوت: نضر بن الحارث کما کرتا تھا کہ ہم چاہیں تو قرآن جیسا کلام بنا لائیں۔ اس میں قصے کھانیوں کے سواکیا رکھا ہے۔ مگر قرآن توسب جھگڑوں کا فیصلہ اسی بات پر رکھتا تھا۔ پھر چاہا کیوں نہیں؟ کسی نے کھا تھا کہ میرا گھوڑا اگر چلے تو ایک دن میں لندن پہنچے، مگر چلتا ہی نہیں۔ بہرحال پچھلی قوموں کے احوال من کر کھا کرتے تھے کہ سب قصے کھانیاں ہیں۔ اب بدر میں دیکھ لیا کہ محض افسانے نہ تھے، وعدہ عذاب تم پر بھی آیا جیسے پہلوں پر آیا تھا۔

۳۲۔ اور جب وہ کھنے لگے کہ یا اللہ اگریمی دین حق ہے تیری طرف سے تو ہم پر برسا دے پھر آسمان سے یا لا ہم پر کوئی عذاب دردناک [۲۶]

۳۳۔ اور اللہ ہر گزنہ عذاب کرتا ان پر جب تک تو رہتا ان میں [۲۶] اور اللہ ہر گزنہ عذاب کرے گا ان پر جب تک وہ معافی مانگتے رمیں کے [۲۸]

وَإِذْ قَالُوا اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هَٰذَا هُوَالُحَقَّ مِنُ عِنْدِكَ فَامُطِرُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ السَّمَآءِ اَوِائْتِنَا بِعَذَابٍ اَلِيْمٍ

وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَانْتَ فِيهِمْ ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُوْنَ ﴿

۲۹ الو جمل کی دعاء: اس آیت میں مشرکین مکہ کے انتهائی جمل اور شقاوت و عناد کا اظہار ہے ۔ یعنی وہ کہتے تھے کہ خداوندا اگر واقعی یہ ہی دین حق ہے جس کی ہم اتنی دیر اور اس قدر شدومد سے تکذیب کر رہے میں تو پھر دیر کیوں ہے ؟ گزشتہ اقوام کی طرح ہم پر بھی پشرول کا میدنہ کیوں نمیں برسا دیا جانا ؟ یا اسی طرح کے کسی دوسر سے عذاب میں مبتلا کر کے ہمارا استیصال کیوں نمیں کر دیا جانا کہتے میں کہ یہ دعاء ابوجمل نے مکہ سے نکلتے وقت کھیہ کے سامنے کی ۔ آخر ہو کچھ مانگا تھا اس کا ایک نمومنہ بدر میں دیکھ لیا۔ وہ فود مع ۲۹ سرداروں کے کمزور اور بے سروسامان مملمانوں کے ہاتھوں سے مارا گیا۔ ستر سردار اسیری کی ذلت میں گرفتا ہوئے ۔ اس طرح خدا نے ان کی جو کاٹ دی ۔ بیشک قوم لوطکی طرح ان پر آسمان سے پھر نمیں برسے ۔ لیکن ایک مٹی سنگریز ہے ہو خدا تعالیٰ نے محمد اللّٰہ اللّٰہ کے ہاتھ سے پھینکے تھے وہ آسمانی سنگباری کا پھوٹا سا نمونہ تھا۔ فکہ تقشکہ قرار اگری اللّٰہ کے مائی اللّٰہ کر ملی قدا تعالیٰ نے محمد اللّٰہ کہ منہ کے اللّٰہ کہ ملی

۲۱۔ سنت اللہ یہ ہے کہ جب کسی قوم پر تکذیب انبیاء کی وجہ سے عذاب بازل کرتے ہیں توا ہے پہنمبر کوان سے علیحہ کر لیت ہیں۔ خدا نے جب حضرت محمد رسول اللہ النے اللہ اللہ کے وہ سے علیحہ کر لیاتب مکہ والے بدر کے عذاب میں پکڑے گئے۔

۲۸۔ مشر کین پر عذاب کیوں نہیں آیا ؟: نزول عذاب سے دو چیزی مانع ہیں ایک ان کے درمیان پہنمبر کا موجود رہنا۔ دوسرے استخفار۔ یعنی مکہ میں حضرت کے قدم سے عذاب انک رہا تھا۔ اب ان پر عذاب آیا۔ اس طرح جب تک گنگار نادم رہے اور توبہ کرتا رہے تو پکڑا نہیں جاتا اگرچہ بڑے سے بڑاگناہ ہو۔ حضرت نے فرمایا کہ گنگاروں کی پناہ دو چیزیں ہیں۔ ایک میرا وجود اور دوسرے استخفار کذا فی الموضے۔ (تبیبه) وَ مَا کَانَ اللّٰهُ لَیُعَدِّبَهُم کے جو معنی مترجم محقق قدس اللہ روحہ نے کے بعض مفرین کے موافق ہیں لیکن اکثر کے نزدیک اس کا مطلب ہی ہے کہ مشرکین جن قیم کا غارق عادت عذاب طلب کر رہے تھے۔ جو قوم کا دفعۃ استیصال کر دے۔ ان پر ایسا عذاب بھیجنے سے دو چیزیں مانع ہیں ایک صفور النے ایکی کی وقت افراد دوآعاد پر آ جے۔ بہ قوم کا دفعۃ استیصال کر دے۔ ان پر ایسا عذاب بھیجنے سے دو چیزیں مانع ہیں آیا۔ یوں کسی وقت افراد دوآعاد پر آ جائے وہ اس کے منافی نہیں۔ دوسرے استخفار کرنے والوں کی موبودگی نواہ وہ مسلمان ہوں یا غیر مسلم جیما کہ منقول ہے کہ عالے وہ اس کے منافی نہیں۔ دوسرے استخفار کرنے والوں کی موبودگی نواہ وہ مسلمان ہوں یا غیر مسلم جیما کہ منقول ہے کہ

مشرکین مکه بھی تلبیہ و طواف وغیرہ میں ""غفرانک ، غفرانک"" کہا کرتے تھے۔ باقی غیر غارق معمولی عذاب ( مثلاً قحط یا وبا یا قتل

کثیر وغیرہ ) اس کا نزول پیغمبریا بعض مستغفرین کی موجودگی میں بھی ممکن ہے آخر جب وہ لوگ شمرارتیں کریں گے تو غدا کی طرف

سے تنبیہ کیوں نہ کی جائے گی۔ آگے اسی کو بیان فرمایا ہے۔

وَمَا لَهُمُ اللَّا يُعَذِّبَهُمُ اللهُ وَهُمْ يَصُدُّونَ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَمَا كَانُوَّا اَوْلِيَا ءَهُ لَا الْمَسَجِدِ الْحَرَامِ وَمَا كَانُوَّا اَوْلِيَا ءَهُ لَا اَوْلِيَا وَهُمْ لَا اَوْلِيَا وَهُمْ لَا يَعْلَمُوْنَ شَيْ

وَمَا كَانَ صَلَاتُهُمُ عِنْدَ الْبَيْتِ اِلَّا مُكَاءً وَتَصْدِيَةً فَذُو قُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكُفُرُونَ ﴿

إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا يُنُفِقُونَ اَمُوالَهُمْ لِيَصُدُّوْا عَنْ سَبِيْلِ اللهِ فَسَيُنْفِقُوْنَهَا ثُمَّ لَيَصُدُّوْا عَنْ سَبِيْلِ اللهِ فَسَيُنْفِقُوْنَهَا ثُمَّ يَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغُلَبُونَ أَو وَكُونُ فَي اللّهِ يَعْنَى مَنَ الطّيّبِ وَيَجْعَلَ لِيَمِيْنَ اللهُ الْخَبِيْثَ مِنَ الطّيّبِ وَيَجْعَلَ الْخَبِيْثَ مِنَ الطّيّبِ وَيَجْعَلَ الْخَبِيْثَ مِنَ الطّيّبِ وَيَجْعَلَ الْخَبِيْثَ مَنَ الطّيّبِ وَيَجْعَلَ الْخَبِيْثَ مَنْ الطّيّبِ وَيَجْعَلَ الْخَبِيْثَ مَنْ الطّيّبِ وَيَجْعَلَ الْخَبِيْثَ مَا الطّيّبِ وَيَجْعَلَ الْخَبِيْثَ مَا الطّيّبِ وَيَجْعَلَ الْخَبِيْثَ مَا الطّيّبِ وَيَجْعَلَ اللهُ الْخَبِيْثَ أَولَيْكَ هُمُ الْخُسِرُونَ فَيَرُكُمَهُ جَمِيْعًا فَيَجْعَلَهُ فِيْ جَهَنَّمَ أَولَيْكَ هُمُ الْخُسِرُونَ فَيَرَكُمُهُ الْخُسِرُونَ فَيَ اللّهُ الْخَبِيْثَ مَا أُولَيْكَ هُمُ الْخُسِرُونَ فَيْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

۳۷۔ اور ان میں کیا بات ہے کہ عذاب نہ کرے ان پر اللہ اور وہ تو روکتے ہیں مسجد حرام سے اور وہ اس کے اختیار والے تو وہی ہیں جو اختیار والے تو وہی ہیں جو پر ہیزگار ہیں لیکن ان میں اکثروں کو اس کی خبر نہیں [۲۹]

۳۵۔ اور ان کی نماز نہیں تھی کعبہ کے پاس مگر سیٹیاں بجانی اور تالیاں سو چکھو عذاب بدلا اپنے کفر کا [۳۰]

۳۹۔ بیشک ہولوگ کافر ہیں وہ خرچ کرتے ہیں اپنے مال ناکہ روکیں اللہ کی راہ سے [۳] سوابھی اور خرچ کریں گئے بچر آخر ہو گا وہ ان پر افسوس اور آخر مغلوب ہوں گے اور جو کافر ہیں وہ دوزخ کی طرف ہانکے جائیں گے [۳۳]

٣٤ - تأكه جدا كر دے الله ناپاك كو پاك سے اور ركھے ناپاك كو ايك كو ايك يو اس كو ڈھير كر دے اكھا بيل كو اللہ كو اللہ اللہ اللہ دوزخ ميں [٣٣] وہى لوگ ميں نقصان ميں [٣٣]

و (۲۷)

۲۹۔ کعبہ کے متولی کون ہیں: یعنی عذاب کا نہ آنا دو سبب سے ہے جو اوپر مذکور ہوئے ورنہ تمہاری شرارتیں اور ظلم و شقاوت تو ایسی چیزیں ہیں کہ فورًا عذاب آ جانا چاہئے۔ اس سے زیادہ ظلم کیا ہوگا کہ موحدین کو حرم شریف میں آنے یا عبادت کرنے سے طرح طرح کے جیلے تراش کر روکا جائے۔ بلکہ ان کے وطن (مکہ معظمہ) سے نکال کر ہمیشہ کے لئے کوش کی جائے کہ یہ خدا کے پاکباز اور عبادت گذار بندے یمال نہ آنے پائیں اور ستم ظریفی یہ ہے کہ اس ظلم کے بواز کے لئے یہ سند پیش کی جاتی ہے کہ ہم جرم شریف کے متولی با اغیتار میں جس کو چاہیں آنے دیں، جے چاہیں روک دیں۔ یہ ہمارا جق ہے عالانکہ اول تو یہ حق متولی کو بھی نہیں کہ معجد میں لوگوں کو نماز و عبادت سے روکے۔ دوسرے حق تولیت ان کو پہنچتا بھی نہیں جرم شریف کے متولی صرف متھی اور پر ہیزگار بندے ہو سکتے ہیں مشرک اور بدمعاش اس کے حقدار نہیں ہو سکتے۔ لیکن ان میں کے اکثر اپنی جمالت سے یوں سمجھ رہے میں کہ ہم اولاد ابراہیم سے میں اور فلال قبیلہ سے ہیں۔ تولیت کعبہ کا حق موروثی حق ہے جس کے لئے کوئی خاص شرط و قید نہیں ۔ سوبتلا دیا کہ اولاد ابراہیم میں جو پر ہیزگار ہو۔ اسی کا حق ہے ایے بے انصافوں کا حق نہیں کہ جس سے وہ آنے نوش ہوئے نہ آنے دیا۔

۳۰ کفار مکہ کی نماز اور انفاق مال: یعنی حقیقی نمازیوں کو مسجد سے روکتے ہیں اور نود ان کی نماز کیا ہے ؟ کعبہ کا برہمنہ ہو کر طواف کرنا اور ذکر اللہ کی جگہ سیٹیاں اور تالیاں بجانا جیسے آج بھی بہت سی قومیں گھنٹیاں اور ناقوس بجانے کو بڑی عبادت سمجھتی ہیں۔ خرض نہ نود اللہ کی عبادت کرتے ہیں نہ دوسروں کو کرنے دیتے ہیں۔ ان بے معنی اور لغو باتوں کو عبادت قرار دے رکھا ہے۔ بعض نے کود اللہ کی عبادت میں غلل ڈالنے کے لئے ہوتا تھا یا ازراہ استراء و تمسخر ایسا کرتے تھے۔ واللہ اعلم۔

۳۱۔ بدر میں بارہ سرداروں نے ایک ایک دن اپنے ذمہ لیا تھا کہ ہر روز ایک شخص کشکر کو کھانا کھلائے گا۔ چنانچ دی اوٹ روزانہ کسی ایک کی طرف سے ذبح کئے جاتے تھے۔ پھر جب شکست ہو گئن تو ہزیمت نوردہ مجمع نے مکہ پہنچ کر ابو سفیان وغیرہ سے کھا کہ جو مال تجارتی قافلہ لایا ہے۔ وہ سب محمد الشاہ ایکا سے انتقام لینے میں صرف کیا جائے۔ چنانچ سب اس پر راضی ہو گئے۔ اسی طرح کے فرچ کرنے کا یمال ذکر ہے۔

۳۲۔ جب دنیا میں مغلوب و مقہور اور آخرت میں معذب ہوں گے تب افسوس و صرت سے ہاتھ کاٹیں گے کہ مال بھی گیا اور کامیابی بھی نہ ہوئی۔ چنانچہ اول بدر میں پھر احد وغیرہ میں سب مالی اور جسمی طاقتیں خرچ کر دیکھیں کچھ نہ کر سکے آخر ہلاک یا رسوا ہوئے یا نادم ہوکر کفرسے توبہ کی۔

۳۳۔ موضح القرآن میں ہے کہ آہسۃ آہسۃ اللہ تعالیٰ اسلام کو غالب کرے گا۔ اس درمیان میں کافراپنا جان و مال کا زور خرچ کر لیں گے۔ تا نیک و بد جدا ہو جاوے۔ یعنی جن کی قسمت میں اسلام لکھا ہے وہ سب مسلمان ہو چکیں اور جن کو کفر پر مرنا ہے

وہی اکٹھے دوزخ میں جائیں۔

۳۴ یعنی دنیوی واخروی دونوں قسم کا نقصان اور خیارہ اٹھایا۔

قُلُ لِّلَّذِيْنَ كَفَرُوَّا إِنْ يَّنْتَهُوَا يُغَفَرُ لَهُمْ مَّا قَدُ سَلَفَ وَ لَهُمْ مَّا قَدُ سَلَفَ وَ إِنْ يَعُودُوا فَقَدُ مَضَتْ سُنَّتُ اللَّوَّلِيْنِ عَ

وَقَاتِلُوُهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتُنَةُ وَ يَكُونَ اللهَ بِمَا الدِّينُ كُلُّهُ اللهَ بِمَا الدِّينُ كُلُّهُ اللهَ بِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿

وَ إِنْ تَوَلَّوُا فَاعْلَمُوَّا أَنَّ اللهَ مَوْلِلكُمُ اللهَ مَوْلِلكُمُ اللهَ مَوْلِلكُمُ النَّصِيرُ عَمَ النَّعِمُ النَّعِمُ النَّعِمُ النَّعِمُ النَّعْمِ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُ

۳۸۔ تو کھہ دے کا فروں کو کہ اگر وہ باز آ جائیں تو معاف ہوان کو جو کچھ ہو چکا [<sup>۳۵</sup>] اور اگر پھر بھی وہی کریں گے تو پڑچکی ہے راہ اگلوں کی [۳۳]

۳۹۔ اور لڑتے رہوان سے یہاں تک کہ مذر ہے فہاد [۳۸] پھر اگر وہ باز آ جائیں تواللہ ان کے کام کو دیکھتا ہے [۳۹]

جہ۔ اور اگر وہ نہ مانیں تو جان لوکہ اللہ تمہارا حایتی ہے کیا خوب حایتی ہے اور کیا خوب مدد گار [۴۶]

٣٥ ـ يعنى اگر اب بھى كفرو طغيان اور عداوت اسلام سے باز آ جائيں اور پيغمبر عليه السلام كى علقه بگوشى اغتيار كرليں تو پہلے عالت كفر ميں جو گناه كر چكے وہ سب معاف كر ديے جائيں گے۔ اللّاِسْلَامُر يَهْدِهُم مَا كَانَ قَبْلَهُ (حقوق العباد معاف نه ہوں گے ان كا مسله عليحده ہے )

۳۹۔ یعنی جس طرح اگلے لوگ پیغمبروں کی تکذیب و عداوت سے تباہ ہوئے ان پر بھی تباہی آئے گی یا یہ مطلب ہے کہ جیسے بدر میں ان کے بھائی بندوں کو سزا دی گئی انہیں بھی سزا دی جائے گی۔

۳۷۔ جماد کے مقاصد: یعنی کافروں کا زور نہ رہے کہ ایمان سے روک سکیں یا مذہب حق کو موت کی دھی دے سکیں جیبا کہ تاریخ شاہد ہے کہ جب کجھی کفار کو غلبہ ہوا مسلمانوں کا ایمان اور مذہب خطرہ میں پڑگیا۔ اسپین کی مثال دنیا کے سامنے ہے کہ کس طرح قوت اور موقع ہاتھ آنے پر مسلمانوں کو تباہ کیا گیا یا مرتد بنایا گیا۔ بہر عال جماد و قتال کا اولین مقصد یہ ہے کہ اہل اسلام مامون و مطمئن ہوکر غدا کی عبادت کر سکیں اور دولت ایمان و توحید کفار کے ہاتھوں سے محفوظ ہو۔ (چنانچہ فتنہ کی یہ ہی تفسیر ابن عمر و غیرہ رضی اللہ عنہ مسے کتب عدیث میں منقول ہے)

۳۸۔ یہ جاد کا آخری مقصد ہے کہ کفرکی ثوکت نہ رہے۔ عکم اکیلے خدا کا چلے۔ دین حق سب ادیان پر غالب آجائے لِیُظھر ہ علی الدِّینِ کُلِّم خواہ دوسرے باطل ادیان کی موجودگی میں جیسے خلفائے راشدین وغیرہ ہم کے عمد میں ہوا، یا سب باطل مذاہب کو ختم کر کے جیسے نزول میں علی وقت ہوگا۔ ہمرال یہ آیت اس کی واضح دلیل ہے کہ جاد و قتال نواہ ہجومی ہویا دفاعی مسلمانوں کے حق میں اس وقت تک برابر مشروع ہے جب تک یہ دونوں مقصد عاصل نہ ہو جائیں۔ اسی لئے حدیث میں آگیا۔ المجھادُ مَاضٍ إلىٰ یَوْ مِر القِیَامَة (جاد کے احکام و شرائط کی تفصیل کتب فقہ میں ملاحظہ کی جائے)

٣٩۔ يعنى جو ظاہر ميں اپنى شرارت اور كفرسے باز آ جائيں ان سے قتال نہيں۔ ان كے دلوں كا عال اور مستبقل كى كيفيات كو خدا كے سپردكيا جائے گا۔ جيما كام وہ كريں گے خداكى آنگھ سے خائب ہوكر نہيں كر سكتے مسلمان صرف ظاہر عال كے موافق عمل كرنے كے مكلف ہيں۔ وفى الحديث أُمِرَ ثُ أَنَّ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُوْ لُوَ اللّا اِللّهَ اِللّهِ فَإِذَا قَالُوْ هَا عَصِمُوْ ا مِنِي دِمَاءَ هُمْ وَ أَمْوَ اللّهُمُ إِلّا بِحَقِّهَا وَحِسَا بُهُمْ عَلَى اللّهِ عَزَّ وَجَلَّ

. ہم۔ یعنی مسلمانوں کو چاہئے کہ خدا کی مدد اور حایت پر بھروسہ کر کے جہاد کریں۔ کفار کی کثرت اور سازوسامان سے مرعوب یذ ہوں۔ جیسے جنگ بدر میں دیکھ چکے کہ خدا نے مسلمانوں کی کیا خوب امداد و حایت کی۔

الله۔ اور جان رکھوکہ جو کچھ تم کو غنیمت ملے کئی چیز سے
سواللہ کے واسطے ہے اس میں سے پاپنواں حصہ اور
رسول کے واسطے اور اسکے قرابت والوں کے واسطے
اور یتیموں اور مختاجوں اور مسافروں کے واسطے [<sup>m</sup>] اگر تم
کو یقین ہے اللہ پر اور اس چیز پر جو ہم نے آثاری اپنے
بندے پر فیصلہ کے دن [<sup>m</sup>] جس دن ہھڑ گئیں دونوں
فوجیں اور اللہ ہر چیز پر قادر ہے [<sup>m</sup>]

وَاعُلَمُوا اَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِّنْ شَيْءٍ فَانَّ لِلهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرْبِي وَالْيَتْمٰ فَمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرْبِي وَالْيَتْمٰ وَالْمَسْكِيْنِ وَابْنِ السَّبِيلِ لِا إِنْ كُنْتُمْ المَنْتُمْ بِاللهِ وَمَا اَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعٰنِ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

الله مال غنیمت کے احکام و مصارف: "آغاز سورت میں فرمایا تھا قُلِ الْاَنْفَالُ وَالرَّ سُوْلِ یہاں اس کی قدرے تفصیل بیان فرمائی ہے کہ جو مال غنیمت کا فرول سے لڑکر ہاتھ آئے اس میں کا پانچواں حصہ غداکی نیاز ہے، جے غداکی نیابت کے طور پر پینمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام وصول کر کے پانچ عبگہ خرچ کر سکتے ہیں۔ اپنی ذات پر، اپنے ان قرابت داروں (بنی ہاشم و بنی المطلب)

پر جنوں نے قدیم سے ندا کے کام میں آپ کی نصرت والداد کی اور اسلام کی خاطریا محض قرابت کی وجہ سے آپ کا ساتھ دیا اور مد زکوۃ وغیرہ سے لینا ان کے لئے حرام ہوا، یتیموں پر، عاجت مندوں پر، مسافروں پر پھر غنیمت میں جو چار صے باقی رہے وہ لٹکر پر تقیم کئے بائیں۔ موار کو دو صے اور پیدل کو ایک حضور الٹی آپٹر کی وفات کے بعد خصور الٹی آپٹر کی اور نہ سے "خفیہ" کے نزدیک صرف تین اخیر کے باقی رہ گئے۔ کیونکہ حضور الٹی آپٹر کی رحلت کے بعد حضور الٹی آپٹر کی ذات کا خرچ نمیں رہا اور نہ اہل قرابت کا وہ حصہ ہے اس میں قرابت کا وہ حصہ رہا جو ان کو حضور الٹی آپٹر کی نصرت قدیمہ کی بناء پر ملکا تھا۔ البتہ مساکین اور عاجت مندوں کا جو حصہ ہے اس میں حضور الٹی آپٹر کی کے قرابت دار مساکین اور اہل عاجت کو مقدم رکھا جانا چاہئے۔ بعض علماء کے نزدیک حضور الٹی آپٹر کی کے بعد امیر المومنین کو اپنے مصارف کے لئے خمس الخمس ملنا چاہئے۔ واللہ اعلم۔ بعض روایات میں ہے کہ جب غنیمت میں سے خمس المومنین کو اپنے مصارف کے لئے خمس الخمس ملنا چاہئے۔ واللہ اعلم۔ بعض روایات میں ہے کہ جب غنیمت میں سے خمس المومنین کو اپنے مصارف کے لئے نکا لیا جاتا تھا تو نبی کر یم الٹی آپٹر اس میں کا کچھ صعہ بیت اللہ (کعبہ ) کے لئے نکا لئے تھے۔ بعض فقہا نے لکھا ہے کہ جہاں سے کعبہ بعید ہے، وہاں مساجد کے لئے نکا لنا چاہئے۔

۱۲۲ یوم بدر فیصله کا دن: ""فیصله کے دن" سے مراد ""یوم بدر" ہے جن میں حق و باطل کی کشمش کا کھلا ہوا فیصله ہوگیا۔ اس دن حق تعالیٰ نے اپنے کامل ترین بندے پر فتح و نصرت آثاری۔ فرشتوں کی امدادی کمک بھجی۔ اور سکون واطمینان کی کیفیت نازل فرمائی۔ توجولوگ خدا پر اور اس کی تائید غیبی پر ایمان رکھتے ہیں ان کو غنیمت میں سے خدا کے نام کا پاپنواں حصه نکالنا جماری نہیں ہوسکتا۔

٣٧ - جيسے اس دن تم كو مظفر و منصور كيا، وہ قادر ہے كہ آئندہ بھى تم كو غلبہ اور فقومات عنايت فرمائے ـ

۱۳۷۔ جس وقت تم تھے ورلے کنارہ پر اور وہ پرلے کنارہ پر [۳۵] اور قافلہ نیچے اتر گیا تھا تم سے [۴۵] اور اگر تم آپس میں وعدہ کرتے تو بذ پہنچتے وعدہ پر ایک ساتھ[۴۶] لیکن اللہ کوکر ڈالنا تھا ایک کام کو جو مقرر ہو چکا تھا تاکہ مرے جس کو مرنا ہے قیام حجت کے بعد اور جوے جس کو جینا ہے قیام حجت کے بعد اور جیوے جس کو جینا ہے قیام حجت کے بعد اور بیشک اللہ سننے والا جانے والا ہے قیام اللہ سننے والا جانے والا ہے۔

إِذْ اَنْتُمْ بِالْعُدُوةِ الدُّنْيَا وَهُمْ بِالْعُدُوةِ الثُّنْيَا وَهُمْ بِالْعُدُوةِ الثُّنْيَا وَهُمْ بِالْعُدُوةِ النَّقُصُوى وَالرَّكُ اَسْفَلَ مِنْكُمْ وَلَوُ تَوَاعَدُتُّمْ لَاخْتَلَفَتُمْ فِي الْمِيْعُدِ وَلَكِنَ تَوَاعَدُتُّمْ لَاخْتَلَفَتُمْ فِي الْمِيْعُدِ وَلَكِنَ لِيَهْلِكَ لِيَقْضِى اللهُ اَمْرًا كَانَ مَفْعُولًا لِآ لِيَهُلِكَ لِيَهُلِكَ لِيَهُلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْلِى مَنْ حَى عَنْ مَنْ حَى عَنْ مَنْ حَى عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْلِى مَنْ حَى عَنْ بَيْنَةٍ وَ اِنَّ اللهَ لَسَمِيْعُ عَلِيمُ ﴿

۳۳۔ جب اللہ نے وہ کافر دکھلائے تجھ کو تیری نواب میں تھوڑے [۴۹] اور اگر تجھ کو بہت دکھلا دیتا تو تم لوگ نامردی کرتے اور جھگرا ڈالنے کام میں لیکن اللہ نے بچا لیااس کو خوب معلوم ہے جو بات ہے دلوں میں [۵۰]

إذْ يُرِيْكُهُمُ اللهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيْلًا ۚ وَلَوُ اللهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيْلًا ۚ وَلَوُ اللهُ مُرامِكَ قَلِيْلًا ۚ وَلَوْ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الشَّهُ وَلَكَنَا اللهُ سَلَّمَ ۚ إِنَّهُ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الشَّدُورِ ﴾ الشُّدُورِ ﴾ الشُّدُورِ ﴾

۱۳۷ غزوہ بدر کی مزید تفصیلات: ""ورلے کنارے"" سے مراد میدان جنگ کی وہ جانب ہے جو مدینہ طبیبہ سے قریب تھی۔ اسی طرح "" پرلا کنارہ"" وہ ہو گا جو مدینہ سے بعید تھا۔

70 یعنی ابوسفیان کا تجارتی قافلہ نیچے کی طرف ہٹ کو سمندر کے کنارے کنارے جا رہا تھا۔ قافلہ اور مسلمانوں کے درمیان قریش کی فوج حائل ہو چکی تھی۔

۲۸ \_ یعنی اگر فریقین سپلے سے لوائی کا کوئی وقت شمراکر جانا چاہتے تو ممکن تھا اس میں انتلاف ہوتا یا وعدہ کے وقت پہنچنے میں ایک فریق پس و پیش کرتا ہے کیونکہ ادھر مسلمان کفار کی تعداد اور ظاہری سازوسامان سے خائف تھے۔ ادھر کفار مسلمانوں کی حقانیت، خدا پرستی اور بے جگری سے مرعوب رہتے تھے دونوں کو جنگ کی ذمہ داری لینے یا شرکت کرنے میں تردد اور تقاعد ہو سکتا تھا۔ کہا یعنی قریش اپنے قافلہ کی مدد کو آئے تھے اور تم قافلہ پر علہ کرنے کو، قافلہ پر گیا اور دو فوجیں ایک میدان کے دوکناروں پر آ پینی ایک کو دوسرے کی خبر نہیں ۔ بیہ تدبیر اللہ کی تھی۔ اگر تم قصدًا جاتے تو ایسا بروقت نہ پہنچتے اور اس فتح کے بعد کا فروں پر پریں ایک کو دوسرے کی خبر نہیں ۔ بیہ تدبیر اللہ کی تھی۔ اگر تم قصدًا جاتے تو ایسا بروقت نہ پہنچتے اور اس فتح کے بعد کا فروں پر مصدق پینیمبر کا کھل گیا۔ جو مرا وہ بھی یقین جان کر مرا اور جیتا رہا وہ بھی حق پہنچان کرتا اللہ کا الزام پورا ہو۔ کذا فی الموضے۔ اور ممکن ہے مرنے اور جینے سے کفر وایمان مراد ہوں یعنی اب جو ایمان لائے اور جو کفر پر جا رہے دونوں کا ایمان یا کفر وضوح حق کے بعد ہو۔ مرنے اور جینی اللہ کمرور مظلوموں کی فریاد سننے والا ہے اور جانتا ہے کہ کس طریقہ سے ان کی مدد کی جائے ۔ دیمو بدر میں مسلمانوں کی فریاد سننے والا ہے اور جانتا ہے کہ کس طریقہ سے ان کی مدد کی جائے ۔ دیمو بدر میں مسلمانوں کی فریاد کیسی مدد فرمائی۔

49۔ یعنی مسلمانوں کو چاہئے کہ خدا کی مدد اور حایت پر بھروسہ کر کے جماد کریں کفار کی کثرت اور سازوسامان سے مرعوب نہ ہوں جیسے جنگ بدر میں دیکھ کیا کہ خدا نے مسلمانوں کی کیا خوب امداد و حایت کی ۔

۵۰ یعنی انہیں زیادہ سمجھ کر کوئی لڑنے کی ہمت کرتا کوئی نہ کرتا۔ اس طرح انتلاف ہو کر کام میں کھنڈت پڑ جاتی۔ لیکن غدا نے

پیغمبر علیہ السلام کو خواب میں تصورٔی تعداد دکھلا کر اس بزدلی اور نزاع باہمی سے تم کو بچا لیا وہ خوب جانتا کہ کس چیز سے دلوں میں ہمت و شجاعت پیدا ہوتی ہے اور کس بات سے جبن و نامردی۔

> وَ إِذْ يُرِيْكُمُوْهُمُ إِذِ الْتَقَيْتُمْ فِي آعُيُنِكُمُ قَلِيلًا وَّيُقَلِّلُكُمْ فِي آعَيُنِهِمَ لِيَقْضِيَ اللهُ اَمْرًا كَانَ مَفْعُوَلًا ۚ وَ اِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ ع الأُمُورُ ﴿

يَّايُّهَا الَّذِينَ امَنُوَّا إِذَا لَقِيْتُمْ فِئَةً فَاتُبُتُوْا وَاذُكُرُوا اللهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ وَاطِيْعُوا اللهَ وَرَسُوْلَهُ وَلَا تَنَازَعُوْا فَتَفۡشَلُوا وَتَذۡهَبَ رِيۡحُكُمۡ وَاصۡبِرُوۤا ۖ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصِّيرِينَ 💣

وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِيْنَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بَطَرًا وَّ رِئَآءَ النَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَنُ سَبِيْلِ اللهِ ﴿ وَاللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيْظُ

ممہ۔ اور جب تم کو د کھلائی وہ **ف**وج مقابلہ کے وقت تمهاری استحصول میں تصوری اور تم کو تصورًا د کھلایا ان کی آنکھوں میں تاکہ کر ڈالے اللہ ایک کام جو مقرر ہو چکا تھا اور اللہ تک پہنچتا ہے ہر کام [۵]

۴۵۔ اے ایان والوجب بھڑو کسی فوج سے تو ثابت قدم رہواوراللہ کو بہت یاد کرو<sup>[ar]</sup> ٹاکہ تم مراد پاؤ

۴۷۔ اور حکم مانواللہ کا اور ا سکے رسول کا اور آپس میں نہ جھگڑو پس نامرد ہو جاؤ گے اور جاتی رہے گی تمہاری ہوا [۵۳] اور صبر کرو بیشک اللہ ساتھ ہے صبر والوں [24]

، مرد اور منہ ہو جاؤان جیسے جو کہ لکلے اپنے گھروں سے اتراتے ہوئے اور لوگوں کے دکھانے کواور روکتے تھے اللہ کی راہ سے اور اللہ کے قابو میں ہے جو کچھ وہ کرتے ہیں [۵۵]

۵۱۔ رسول اللہ کا خواب: پیغمبر کو خواب میں کافر تھوڑے نظر آئے اور مسلمانوں کو مقابلہ کے وقت، تاجرات سے لڑیں۔ پیغمبر کا خواب غلط نہیں ان میں کا فررہنے والے کم ہی تھے اکثروہ تھے جو پیچے مسلمان ہوئے۔ اور خواب کی تعبیریہ بھی ہو سکتی ہے کہ تھوڑی تعداد سے مقصود ان کی مغلوبیت کا اظہار ہو۔ باقی کفار کی نظر میں جو مسلمان تھوڑے دکھلائی دیے تو وہ واقعی تھوڑے تھے یہ اس وقت کا واقعہ ہے جب دونوں فوعیں اول آمنے سامنے ہوئیں۔ پھر جب مسلمانوں نے دلیرانہ علے کئے اور فرشتوں کا لشکر مدد کو پہنچ اس وقت کفار کو مسلمان دگئے نظر آنے لگے کما فی آل عمران وَ اُخْرِی کَافِرَ ہُ گَیْرَ وَ مَسلمان دگئے نظر آنے لگے کما فی آل عمران وَ اُخْرِی کَافِرَ ہُ گَیْرَ وَ مَسلمان دگئے نظر آنے لگے کما فی آل عمران وَ اُخْرِی کَافِرَ ہُ گَیْرَ وَ مَسلمان دگئے بھم رَاْیَ الْعَیْنِ (آل عمران رکوع)

۵۲۔ جاد اور ذکر اللہ: اس میں نماز، دعاء، تکبی، اور ہر قسم کا ذکر اللہ شامل ہے۔ " ذکر اللہ" کی تاثیریہ ہے کہ ذاکر کا دل مضبوط اور مطمئن ہوتا ہے جس کی جاد میں سب سے زیادہ ضرورت ہے صحابہؓ کا سب سے بڑا ہتھیاریہ ہی تھا اَلَّذِیْنَ اَمَنُوْ ا وَ تَطْمَیِنُّ اَلْقُلُوْ بُورِیْ اللّٰہِ عَلَمَیِنُّ الْقُلُوْ بُ (رعدرکوع)

۵۳ یعنی ہوا خیزی ہوکر اقبال ورعب کم ہوجائے گا۔ بدرعبی کے بعد فتح وظفر کیسے عاصل کر سکو گے۔

٣٥٠ صبر واستقامت كاميابي كى تجى بين: "بو مختيال اور شدائد جادك وقت پيش آئيل ان كوصبر واستقامت سے برداشت كرو بمت نا بارو، مثل ہے كہ بمت كا عامى ندا ہے اس آيت ميں مسلمانوں كو بتلا ديا گيا كہ كاميابي كى تجى كيا ہے؟ معلوم بواكد دولت، لشكر اور ميكن و وغيره سے فتح وضرت عاصل نهيں بوق ہيت قدى، صبرواستقال، قوت وظانيت قلب، يادالى، ندا و رمول اور ان كے قائم مقام سرداروں كى اطاعت و فرانبردارى اور باجى اتفاق واتحاد سے عاصل بوتى ہے ۔ اس موقع پر بيدانة بى چابتا ہے كہ صحابہ كى متعلق "ابن كثير" كے چندالفاظ نقل كردوں جو اظام و ايان كى انتائى گرائى سے نكے بوئے بيں۔ وقد كان لِلصَّحَابَةِ فِي بَابِ الشُّجَاعَةِ وَ الْاحْمَارِ بِمَا اَحْرَهُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ بِهِ وَاَحْتِتَالِ مَا اَرْشَدَهُمْ اللهُ وَرَسُولُهُ بِهِ وَاَحْتِتَالِ مَا اَرْشَدُهُمْ لِلْكُولِ وَ طَاعَتِهِ وَيَعْمَ اللهُ وَرَسُولُهُ بِهِ وَاَحْتِتَالِ مَا اَرْشَدُهُمْ اللهُ وَرَسُولُهُ بِهِ وَالْحَبَيْنِ فِي اللهُ مَا اَحْرَهُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ اللهُ وَاللَّهُمُ عِمْ وَالْعُرُونِ وَالْعَرْدُونِ وَاللَّهُمُ بِهُ وَالْمُونُ وَ اللهُونُ وَ وَالصَّفَالِيَة وَ الْمُرَابِعُ اللهُ وَمِ وَ اللهُونِ وَاللَّمُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ مِنْ اللُّوقِ مِ وَالْفُرُسِ وَاللَّولُ وَالصَّفَالِيَة وَ الْمُحَدِينَ وَ حَلْوالِي اللهُ اللهُ عَلَى مَالِهُ اللهُ عَلَى مَا اللهُ وَمِنْ وَحَمْونَ وَالْعَمَالِ وَ الْمُكَالِ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى مَالِهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَمُ اللهُ وَسُولُ اللهُ اللهُ وَالْمُ اللهُ اللهُ

اور دوسرے قبائل پر مشرکین کی دھاک بیٹے جائے۔ راستہ میں اس کو ابوسفیان کا پیام پہنچا کہ قافلہ سخت خطرہ سے بچ نکا ہے۔

اب تم مکہ کو لوٹ جاؤ۔ ابوجمل نے نبایت غرور سے کہا کہ ہم اس وقت واپس جا سکتے ہیں جبکہ بدر کے چشمہ پر پہنچ کر مجلس طرب ونشاط منعقد کر لیں۔ گانے والی عورتیں نوشی اور کامیابی کے گیت گائیں۔ شرابیں پئیں۔ مزے اڑائیں اور تین روز تک اونٹ ذرج کر کے قبائل عرب کی ضیافت کا انتظام کریں تاکہ یہ دن عرب میں ہمیشہ کے لئے ہماری یادگار رہے۔ اور آئندہ بھی ان مشی ہمر مسلمانوں کے توصلے پست ہو جائیں کہ پھر کھی یہ ہمارے مقابلہ کہ بڑات نہ کریں۔ اسے کیا خبر تھی کہ جو منصوبے باندھ رہے میں اور تجویزی سوچ رہے میں وہ سب خدا کے قابو میں میں۔ چلنے دے یا نہ چلنے دے۔ بلکہ چاہے تو انہی پر الٹ دے۔ چنانچ یہ ہی ہوا۔ بدر کے پائی اور جام شراب کی جگہ انہیں موت کا پیالہ پینا پڑا۔ مخفل سرود و نشاط تو منعقد نہ کر سکے ہاں نوجہ و مائم کی صفیں "بدر" ہے "بکہ" تک بچے گئیں۔ جو مال تفاخ و نائش میں خرچ کرنا چاہتے تھے وہ مسلمانوں کے لئے لئمہ فیصر میں ندا تعالیٰ نے روئے زمین کی ملل واقوام کی قسمتوں کا فیصلہ فرما دیا۔ بہرعال اس آیت میں مسلمانوں کوآگاہ فربایا ہے کہ جماد میں ندا تعالیٰ نے روئے زمین کی ملل واقوام کی قسمتوں کا فیصلہ فرما دیا۔ بہرعال اس آیت میں مسلمانوں کوآگاہ فربایا ہے کہ جماد میں ندا تعالیٰ نے روئے زمین کی ملل واقوام کی قسمتوں کا فیصلہ فرما دیا۔ بہرعال اس آیت میں مسلمانوں کوآگاہ فربایا ہے کہ جماد میں منازات میں کاری کیا ہاں مت چاہ

وَ إِذْ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطِنُ اَعْمَالَهُمْ وَقَالَ لَا عَلَيْ اللَّهِ مِنَ النَّاسِ وَ إِنِّيَ عَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَ إِنِي عَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَ إِنِي جَارُلَّكُمْ فَلَمَّا تَرَآءَتِ الْفِئَتٰنِ نَكَصَ عَلَى عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِي بَرِي مَ مُ مِنَ كُمُ إِنِي عَلَى عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِي بَرِي مَ مُ مِنَكُمُ إِنِي اللهُ وَقَالَ إِنِي بَرِي مَ مُ اللهَ عَرُونَ إِنِي اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ عَدِيدُ الْعِقَابِ عَلَى اللهَ اللهُ الل

۸۸۔ اور جس وقت نوشاکر دیا شیطان نے انکی نظروں میں ان کے علوں کو اور بولا کہ کوئی بھی غالب نہ ہوگا تم پر آج کے دن لوگوں میں سے اور میں تمہارا جایتی ہوں بھر جب سامنے ہوئیں دونوں فوجیں تو وہ الٹا پھرا اپنی ایڑیوں پر اور بولا میں تمہارے ساتھ نہیں ہوں میں دیکھتا ہوں جو تم نہیں دیکھتے میں ڈرتا ہوں اللہ سے اور اللہ کا عذا ب سخت ہے [۵۶]

۵۱۔ کفار کو شیطان کا دھوکہ: قریش اپنی قوت و جمعیت پر مغرور تھے ، لیکن بنی کنانہ سے ان کی چھیڑ چھاڑ رہتی تھی۔ خطرہ یہ ہوا کہ کمیں بنی کنانہ کامیابی کے راستہ میں آڑے نہ آ جائیں۔ فورًا شیطان ان کی پیٹے ٹھونکنے اور ہمت بڑھانے کے لئے کنانہ کے سردارا عظم سراقہ بن مالک کی صورت میں اپنی ذریت کی فوج لے کر نمودار ہوا اور ابوجل وغیرہ کو اعمینان دلایا کہ ہم سب تہاری مدد و عایت پر ہیں۔ کنانہ کی طرف سے بے فکر رہو۔ میں تہارے ساتھ ہوں۔ جب بدر میں زور کارن پڑا اور شیطان کو جبیل وغیرہ فرشے نظر آئے تو ابوجل کے ہاتھ میں سے ہاتھ ہجڑا کر الے پاؤں بھاگا۔ ابوجل نے کہا سراقہ اعین وقت پر دفا دے کر کہال باتے ہو کئے لگا میں تہارے ساتھ نہیں رہ سکتا۔ مجھے وہ چیزیں دکھائی دے رہی میں ہوتم کو نظر نہیں آئیں۔ (یعنی فرشے) ندا کے (یعنی اس ندائی فوج کے) ڈرسے میرا دل بیٹھا باتا ہے۔ اب شمر نے کی ہمت نہیں۔ کہیں کی سخت مذاب اور آفت میں نہ پکڑا باؤں قادہ کتے ہیں کہ ملمون نے ہموٹ بولا اس کے دل میں نداکا ڈرنہ تھا۔ بال وہ باتا تھا کہ اب قریش کا لگر بلکت میں گھرچکا ہے۔ کوئی قوت بچا نہیں سکتی۔ یہ اس کی مادت ہے کہ اپ بہینین کو دھوکہ دے کر اور بلاکت میں پہنا کر عین وقت پر کھمک بایا کرتا ہے۔ اس کے موافق یہاں بھی کیا۔ یکو کھھٹم و یُمَنِیْ بھٹم ٹو مَا یکو کھٹم الشیّنظئ کہ منافر عین وقت پر کھمک بایا کرتا ہے۔ اس کے موافق یہاں بھی کیا۔ یکو کھٹم و یُمَنِیْ بھٹم ٹو مَا یکو کھٹم و مُحَد الْحَقِ اللَّنَ مُون کے آئی کُلُم وَ عَدَاللَّن کُمْ وَ عَدَاللَّن کُمْ وَ عَدَاللَّن کُمْ وَ عَدَاللَّن کُمْ مَن اللَّن کُمْ وَ عَدَاللَّن کُمْ وَ کُلُور اللَّن کُمْ وَ کُلُور اللَّن کُمْ وَ کَان کُمْ عَدَابُ کُمْ وَ مَا کَان کُمُ عَدَاللَّن کُمْ مَدَابُ اَنْ الظُلُورِ فِی کُمُ مُون اللَّن کُمُ عَدَابُ اَلْنِ ہُور وَ کُور اَن کُمُور اَن کُمُ مَدَابُ اَنْ کُمْ مَدَابُ اَنْ کُمُور اَن کُمُور اُن کُمُور اَن کُمُور اُن کُمُور اَن کُمُور اَن

۳۹۔ جب کھنے لگے منافق اور جن کے دلوں میں بیاری ہے یہ لوگ مغرور ہیں اپنے دین پر اور جو کوئی بھروسہ کرے اللہ پر تواللہ زبردست ہے حکمت والا [۵۶]

۵۰۔ اور اگر تو دیکھے جس وقت جان قبض کرتے ہیں کا فروں کی فرشتے مارتے ہیں ان کے منہ پر اور ان کے پیچھے اور کہتے ہیں چکھو عذاب جلنے کا [۵۸] إِذْ يَقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَالَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمُ مَّرَضُ غَرَّ هَّوُلَاّءِ دِينُهُمُ وَمَنْ يَّتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَإِنَّ اللهُ عَزِيزُ حَكِينُمْ عَى اللهِ فَإِنَّ اللهُ عَزِيزُ حَكِينُمْ عَى وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِيْنَ كَفَرُوا لا وَلُو تَرَى إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِيْنَ كَفَرُوا لا الْمَلَيِكَةُ يَضِرِبُونَ وُجُوهُمُ وَ الْمَلَيِكَةُ يَضِرِبُونَ وُجُوهُمُ وَ الْمَلَيِكَةُ يَضِرِبُونَ وُجُوهُمُ وَ الْمَلَيِكَةُ يَضِرِبُونَ وُجُوهُمُ وَ الْمَارَهُمُ وَدُو قُوا عَذَابَ الْحَرِيْقِ عَيْ الْمَارِكَةُ اللهِ الْحَرِيْقِ عَلَى اللهِ الْحَرِيْقِ عَلَى اللهِ الْمَارِيْقِ عَلَى اللهِ الْمُرِيْقِ عَلَى اللهِ الْمُرِيْقِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

۵۵۔ ملمانوں کی شجاعت اور منافقین: مسلمانوں کی تصور ٹی جمعیت اور بے سروسامان اور اس پر ایسی دلیری و شجاعت کو دیکھتے ہوئے منافقین اور ضعیف القلب کلمہ گو کھنے لگے کہ یہ مسلمان اپنے دین اور حقانیت کے خیال پر مغرور ہیں جو اس طرح اپنے کو موت کے منہ میں ڈال دیتے ہیں۔ حق تعالیٰ نے اس کا جواب دیا کہ یہ غرور نہیں، توکل ہے۔ جس کو غدا کی زبر دست قدرت پر اعتماد ہواور یقین رکھے کہ جو کچھ اُدھر سے ہوگا عین حکمت و صواب ہوگا وہ حق کے معاملہ میں ایسا ہی بے جگر اور دلیر ہو جاتا ہے۔

۵۸۔ کفار کی عالت موت کے وقت: یعنی مار کر کہتے ہیں کہ ابھی تو یہ لو۔ اور عذاب جہنم کا مزہ آئندہ چکھنا۔ بہت سے مفسرین نے اس کو بھی بدر کے واقعہ میں داخل کیا ہے یعنی اس وقت جو کا فرمارے جاتے تھے ان کے ساتھ فرشتوں کا یہ معاملہ تھا۔ مگر الفاظ آیت کے سب کا فروں کو عام ہیں اس لئے راجح یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ واقعہ عالم برزخ کا ہو۔ اب بدر کے واقعات سے تعلق یہ ہوگا کہ دنیا میں ان کا فروں کی یہ گت بنی۔ برزخ میں یہ ہوگا اور آخرت کے عذاب کا تو کہنا ہی کیا ہے۔

ذلِكَ بِمَا قَدَّمَتُ آيَدِيْكُمُ وَ آنَّ اللهَ لَيْسَ بِظَلَّامٍ لِّلْعَبِيْدِ ﴿

كَدَأْبِ الرِ فِرْعَوْنَ لَا وَاللَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ لَمُ كَفَرُوا بِالْبِ اللهِ فَاخَذَهُمُ اللهُ بِذُنُوبِهِمْ لَا إِنَّ اللهَ قُوِيُّ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ يُذُنُوبِهِمْ لَا إِنَّ اللهَ قُويُّ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ يَذُنُو بِهِمْ لَا إِنَّ اللهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً انْعَمَهَا ذَلِكَ بِانَّ اللهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً انْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَى يُعَيِّرُوا مَا بِانْفُسِهِمُ لَو اَنَّ اللهَ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴿ وَانَّ اللهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴾ وَانَّ الله سَمِيعُ عَلِيمُ ﴿ وَانَّ اللهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴾

ا ۵۔ یہ بدلا ہے اس کا جو تم نے آگے بھیجا اپنے ہاتھوں اور اس واسطے کہ اللہ ظلم نہیں کرتا بندوں ر[۵۹]

۵۲۔ جیسے دستور فرعون والوں کا اور جو ان سے پہلے منکر ہوئے اللہ کی باتوں سے سو پکڑا ان کو اللہ نے ان کے گناہوں پر بیشک اللہ زور آور ہے سخت عذاب کرنے والا [۲۰]

اس نعمت کو جو دی تھی اس نے کسی قوم کو جب تک اللہ میر گزید لئے والا نہیں اس نعمت کو جو دی تھی اس نے کسی قوم کو جب تک وہی نہ بدل ڈالیں اپنے جیول کی بات اور یہ کہ اللہ سننے والا جانے والا ہے [۱۲]

<mark>09</mark>۔ یعنی یہ سب تمہاری کرتوت کی سزا ہے ورنہ خدا کے یہاں ظلم کی کوئی صورت ہی نہیں ۔ اگر معاذ اللہ ادھر سے رتی برابر ظلم کا امکان ہو تو پھر وہ اپنی عظمت شان کے لحاظ سے ظالم نہیں ظلام ہی ٹھمرے کیونکہ کامل کی ہر صفت کامل ہی ہونی چاہئے۔ ۱۰۔ یعنی قدیم سے یہ ہی دستور رہا ہے کہ جب لوگ آیات اللہ کی تکذیب والکاریا انبیاء سے جنگ کرنے پر مصر ہوئے تواللہ نے ان کوکسی نہ کسی عذاب میں پکڑلیا۔

17۔ قوموں کی ہلاکت انکی اپنی وجہ سے ہوتی ہے: "یعنی جب لوگ اپنی بے اعتدالی اور غلط کاری سے نیکی کے فطری قوی اور
استعداد کو بدل ڈالتے ہیں اور غداکی بخشی ہوئی داغلی یا غارجی نعمتوں کو اس کے بتلائے ہوئے کام میں ٹھیک موقع پر فرچ نہیں
کرتے بلکہ الئے اس کی مخالفت میں صرف کرنے لگے ہیں تو حق تعالیٰ اپنی نعمتیں ان سے چھین لیتا ہے اور شان انعام کو انتقام
سے بدل دیتا ہے وہ بندوں کی تمام باتوں کو سنتا اور تمام اتوال کو جانتا ہے کوئی چیزاس سے پردہ میں نہیں۔ امذا جس سے جو معاملہ
کرے گا نہایت ٹھیک اور ہر محل ہوگا۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ ""نمیت اور اعتقاد جب تک نہ بدلے تواللہ کی بخشی ہوئی
نعمت چھینی نہیں جاتی گویا ما بِانَفْسِ هِمْ سے خاص نیت اور اعتقاد مراد لیا ہے ۔ جیبا کہ ترجمہ سے ظاہر ہو رہا ہے۔ واللہ
اعلم۔

كُدَأْبِ الرِ فِرْعَوْنَ ﴿ وَالَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِهِمُ لَكُنُوبِهِمُ كَذَّبُوا بِالْتِ رَبِّهِمُ فَاهُلَكُنْهُمُ بِذُنُوبِهِمُ وَالْمَلَكُنْهُمُ بِذُنُوبِهِمُ وَالْمَلَكُنْهُمُ بِذُنُوبِهِمُ وَالْمَلَكُنْهُمُ بِذُنُوبِهِمُ وَالْمَلَكُنْهُمُ كَانُوا وَالْمَرَقَالَ اللَّهِ فِرْعَوْنَ ۚ وَكُلُّ كَانُوا ظَلِمِينَ ﴿

إِنَّ شَرَّ الدَّوَآبِ عِنْدَ اللهِ الَّذِيْنَ كَفَرُوا فَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿

اَلَّذِيْنَ عَهَدُتَّ مِنْهُمُ ثُمَّ يَنْقُضُونَ عَهَدَهُمُ فِي كُلِّ مَرَّةٍ وَهُمُ لَا يَتَّقُونَ ﴿

م ۵ ۔ بیلے دستور فرعون والوں کا اور جو ان سے پہلے تھے کہ انہوں نے جھٹلائیں باتیں اپنے رب کی پھر ملاک کر دیا ہم نے انکوانکے گناہوں پر اور ڈبو دیا ہم نے فرعون والوں کو اور سارے ظالم تھے [17]

۵۵۔ بدتر سب جانداروں میں اللہ کے ہاں وہ ہیں جو منکر ہوئے چھروہ نہیں ایان لاتے

۵۶۔ جن سے تونے معاہدہ کیا ہے ان میں سے پھر وہ توڑتے میں اپنا عمد ہربار اور وہ ڈر نہیں رکھتے [۱۳]

17۔ فرعونیوں اور ان سے پہلی قوموں کو ان کے جرائم کی پاداش میں ہلاک کیا۔ اور خصوصیت کے ساتھ فرعونیوں کا بیڑہ غرق کر دیا۔ یہ سب اس وقت ہوا جب انہوں نے غدا سے بغاوت اور شرارت کر کے خود اپنی جانوں پر ظلم کئے۔ وریہ غدا کو کسی مخلوق

سے ذاتی عداوت نہیں۔

۱۳۔ کفار برترین جانور ہیں: جو لوگ ہمیشہ کے لئے کفر اور بے ایانی پر تل گئے اور انجام سے بالکل بے نوف ہو کر غداری اور بد عمدی کے نوگر ہورہے ہیں۔ وہ غدا کے نزدیک برترین جانور ہیں۔ فرعونیوں کا عال بدعمدی اور غداری میں یہ ہی تھا۔ وَ لَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّ جُزُ قَالُو الْمُوسَى ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهْدِ عِنْدَكَ لَبِنَ كَشَفْتَ عَنَا الرِّ جُزَ لَنُوْمِنَنَ لَكُو مِنَنَ كَشَفْتَ عَنَا الرِّ جُزَ لَنُوْمِنَنَ لَكُو وَ كَنُو مِنَنَ لَكُو وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّ جُزُ إِلِيَّ اَجَلِ هُمْ بِلِغُوهُ إِذَاهُمْ يَنَكُنُونَ لَكَ وَلَنُدُ سِلَنَّ مَعَكَ بَنِيٍّ إِسْرَآءِيْلَ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنَهُمُ الرِّ جُزَ إِلِيَّ اَجَلِ هُمْ بِلِغُوهُ إِذَاهُمْ يَنَكُنُونَ لَكُ وَلَنُدُ سِلَنَّ مَعَكَ بَنِيٍّ إِسْرَآءِيْلَ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنَهُمُ الرِّ جُزَ إِلِيَّ اَجَلِ هُمْ بِلِغُوهُ إِذَاهُمْ يَنَكُنُونَ لَكَ وَلَنُنُ سِلَنَّ مَعَكَ بَنِيٍّ إِسْرَآءِيْلَ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنَهُمُ الرِّجْزَ إِلِيَّ اَجَلِ هُمْ بِلِغُوهُ إِذَاهُمْ يَنَكُنُونَ وَاعِلَى مِنَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ يَعْدِيهِ فَيْ وَفِيره كَى يه بَى ضَلَت تَعَى ۔ آپ سے عمد کر لیے کہ ہم مشرکین مکہ کو مدینہ دیں گے پھران کی امداد کرتے اور کہ دیے کہ ہم کو عمدیاد نہ رہا تھا۔ باربار ایسا ہی کرتے تھے۔ آگے بتلایا ہے کہ الیے غداروں کے ساتھ کیا معاملہ ہونا چاہے۔

فَاِمَّا تَثُقَفَنَّهُمُ فِي الْحَرُبِ فَشَرِّدُ بِهِمُ مَّنُ خَلْفَهُمُ لَعَلَّهُمُ يَذَّ كَرُونَ ﴿

وَ إِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَائْبِذُ اِلَيُهِمُ عَلَى سَوَآءٍ ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْخَآبِنِينَ ﷺ

وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا سَبَقُوُا ۖ إِنَّهُمُ لَا يُعْجِزُوْنَ ۚ

۵۷۔ سواگر کھی تو پائے ان کو لڑائی میں تو انکو ایسی سزا دے کہ دیکھ کر جھاگ جائیں ان کے پچھلے ٹاکہ ان کو عبرت ہو

۵۸۔ اور اگر تجھ کو ڈر ہو کسی قوم سے دخا کا تو پھینک دے انکا عمد انکی طرف ایسی طرح پر کہ ہو جاؤتم اور وہ برابر بیشک اللہ کو خوش نہیں آتے دخاباز [۱۳]
۵۹۔ اور یہ نہ سمجھیں کا فر لوگ کہ وہ بھاگ نکلے وہ ہرگز تھکا نہ سکیں گے ہم کو [۲۵]

19/ عمد شکوں کے ساتھ معاہدے کے احکام: "یعنی اگریہ دفاباز غدار معاہدوں کو علانیہ پس پشت ڈال کر آپ کے مقابل میدان جنگ میں آ جائیں توان کوالیمی سخت سزا دیجئے جے دیکھ کر ان کے پیچھے رہنے والے یا ان کے بعد آنے والی نسلیں بھی عبرت عاصل کریں اور عہد شکنی کی کبھی جرأت نہ کر سکیں اور اگر ایک قوم نے علانیہ دفابازی نہیں کی ہاں آثار و قرآئن بتا رہتے ہیں کہ عہد شکنی پر آمادہ ہے تو آپ کواجازت ہے کہ مصلحت سمجھیں توان کا عہد واپس کر دیں اور معاہدہ سے دست برداری کی اطلاع کر کے مناسب کارروائی کریں تاکہ فریقین پیچھے معاہدات کی نسبت شک واشتباہ میں نہ رہیں۔ دونوں مساویانہ طور پر آگاہ و بیدار ہو کر اپنی تیاری اور حفاظت میں مثنول ہوں۔ آپ کی جانب سے کوئی پوری اور خیانت نہ ہو سب معاملہ صاف صاف ہو۔ تی تعالیٰ خیانت کی کارروائی کو نواہ کفار کے ساتھ ہو پہند نہیں کرتا۔ سنن میں روایت ہے کہ امیر معاویہ اور روم میں میعادی معاہدہ تھا۔ میعاد کے اندر اندر امیر معاویہ نے اپنی فوجوں کو روم کی سرمد کی طرف بڑھانا شروع کیا۔ مقصدیہ تھاکہ رومیوں کی سرمد سے اس قدر قریب اور پہلے سے تیار رمیں کہ میعاد معاہد گذرتے ہی فورًا دھاوا بول دیا جائے۔ جس وقت یہ کارروائی جاری تھی ایک شخ سواری پریہ کہتے ہوئے آئے۔ "اللہ اکبر اللہ اکبر وفاءً لا غدارًا" یعنی عمد پوراکرو۔ عمد شکنی مت کرو۔ رسول اللہ الیُولِیَّا اِللَّم نے فرمایا ہے کہ جب کسی قوم سے معاہدہ ہو توکوئی گرہ نہ کھولی جائے نہ باندھی جائے یہاں تک کہ معاہدہ کی مدت پوری ہو جائے۔ یا فریق ثانی کو جب یہ خبر پہنچی توالے واپس آگئے پھر بو دیکھا تو وہ شخ حضرت عمرو بن عنبہ شمولیا نہ حیثیت میں معاہدہ واپس کیا جائے۔ معاویہ کو جب یہ خبر پہنچی توالے واپس آگئے پھر بو دیکھا تو وہ شخ حضرت عمرو بن عنبہ شمولی ہو ۔

10- مسلمانوں کی تسلی: نبذ عهد کا جو عکم اوپر مذکور ہوا ممکن تھاکہ کفار اس کو مسلمانوں کی سادہ لوحی پر عل کر کے خوش ہوتے کہ جب ان کے بیماں خیانت و غدر جائز نہیں تو ہم کو خبر دار اور بیدار ہونے کے بعد پورا موقع اپنے بچاؤاور مسلمانوں کے خلاف تیاری کرنے کا ملے۔ اس کا جواب دے دیا کہ کتنی ہی تیاری اور انتظامات کر لو۔ جب مسلمانوں کے ہاتھوں غداتم کو مغلوب ورسواکر نا اور دنیا یا آخرت میں سزا دینا چاہے گا تو تم کسی تدہیر سے اس کو عاجز نہ کر سکو گے۔ نہ اس کے اعاطہ قدرت و تسلط سے نکل کر جھاگ سکو گے۔ گویا مسلمانوں کی تسلی کر دی کہ وہ غدا پر جمروسہ کر کے اس کے احکام کا امتثال کریں توسب پر غالب آئیں گے۔

۱۹۔ اور تیار کرو انکی لڑائی کے واسطے جو کچھ جمع کر سکو قوت سے اور پلے ہوئے گھوڑوں سے [۲۱]کہ اس سے دھاک بڑے اللہ کے دشمنوں پر اور تمہارے دشمنوں پر اور تمہارے دشمنوں پر اور دوسروں پر ان کے سواجن کو تم نہیں جانتے اللہ ان کو جانتا ہے [۲۰] اور جو کچھ تم خرچ کرو گے اللہ کی راہ میں وہ پورا ملے گاتم کو اور تمہار جی نہ رہ جائے گا [۲۸]

وَ اَعِدُّوا لَهُمْ مَّا اسْتَطَعْتُمْ مِّنَ قُوَّةٍ وَمِنَ لِهِ عَدُو اللهِ رِبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُو اللهِ وَعَدُو كُمْ وَ اخْرِيْنَ مِنْ دُوْنِهِمْ لَا وَعَدُو كُمْ وَ اخْرِيْنَ مِنْ دُوْنِهِمْ لَا تَعْلَمُونَهُمْ أَللهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنْفِقُوا مِنَ تَعْلَمُونَهُمْ أَللهُ يَعْلَمُهُمْ وَانْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ مَن اللهِ يُوفَّ إِلَيْكُمْ وَ انْتُمْ لَا تُعْلَمُونَ فَي اللهِ يُوفَّ إِلَيْكُمْ وَ انْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ فَي اللهُ مُونَ اللهِ يُوفَّ إِلَيْكُمْ وَ انْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ فَي اللهِ يُوفَى اللهِ يُوفَى اللهِ يُوفَى اللهُ عَلَمُونَ وَانْتُمْ لَا اللهِ يُوفَى اللهُ اللهِ يُوفَى اللهُ عَلَمُونَ فَي اللهُ اللهِ يُوفَى اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

الآ۔ اور اگر وہ جھکیں صلح کی طرف تو تو بھی جھک اسی طرف اور بھروسہ کر اللہ پر بیشک وہی ہے سننے والا جاننے والا [19]

77۔ اور اگر وہ چاہیں کہ تجھ کو دغا دیں تو تجھ کو کافی ہے اللہ اسی نے تجھ کوزور دیا اپنی مدد کا اور مسلمانوں کا [۱۰] وَ إِنَّ جَنَحُوْا لِلسَّلْمِ فَاجُنَحُ لَهَا وَ تَوَكَّلُ عَلَى اللهِ المُلْمُ المَا اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الم

وَ إِنْ يُتُرِيدُونَا أَنْ يَخْدَعُوكَ فَاِنَّ حَسْبَكَ اللهُ اللهُ عَمْرِهِ وَ اللهُ الل

19۔ دائمی اسباب اور توکل: "یعنی خدا پر بھروسہ کرنے کے معنی یہ نہیں کہ اسباب ضروریہ مشروعہ کو ترک کر دیا جائے۔ نہیں مسلمانوں پر فرض ہے کہ جہاں تک قدرت ہو سامان جاد فراہم کریں۔ نبی کریم النوائی النوائی ہوئی مبارک میں گھوڑے کی سواری، شمشیر زنی اور تیراندازی وغیرہ کی مشق کرنا، سامان جاد تھا۔ آج بندوق، توپ، ہوائی جاز، آبدوز کشتیاں، آبن پوش کروزر وغیرہ کا تیار کرنا اور استعال میں لانا اور فنون حربیہ کا سیکھنا بلکہ ورزش وغیرہ کرنا سب سامان جاد ہے۔ اسی طرح آیندہ جو اسلحہ و آلات حرب و ضرب تیار ہوں، ان شاء اللہ وہ سب آیت کے منشاء میں داخل میں باقی گھوڑے کی نسبت تو آپ خود ہی فرما چکے اللّه خَیْلُ مَعْقُودٌ کُو اَسِیہ اللّه خَیْلُ مِنْ نِی اِللّٰ یَوْ مِن اللّٰ مِنْ اللّٰ یَوْ مِن اللّٰ یَوْ مِن اللّٰ کِن اللّٰ کے اور اعادیث میں ہے کہ "بو شخص گھوڑا جاد کی نیت سے پالتا ہے اس کے کھانے پینے بلکہ ہرقدم اٹھانے میں اجر ملتا ہے اور اس کی خوراک میں تیارت کے دن ترازو میں وزن کی جائے گی۔

14۔ دائمی اسبب اور توکل: "یعنی یہ سب سامان اور تیاری دشمنوں پر رعب جانے اور دھاک بھلانے کا ایک ظاہری سبب ہے۔ باقی فتح وظفر کا اصلی سبب تو غدا کی مدد ہے جو پہلے بیان ہو چکا۔ اور وہ لوگ جن کو بالتعین تم نہیں جانے منافقین ہیں جو مسلمانی کے پردہ میں تھے یا یمودی ""بنی قریظہ" یا روم فارس وغیرہ وہ سب قومیں جن سے آئدہ مقابلہ ہونے والا تھا۔

18۔ مالی جماد: یہ مالی جماد کی طرف اشارہ ہے یعنی جماد کی تیاری میں جس قدر مال خرچ کرو گے اس کا پورا پورا بدلہ ملے گا۔ یعنی ایک درہم کے سات سو درہم و الله یضاعف لمن یشاء اور بہا اوقات دنیا میں بھی اس سے کمیں زیادہ معاوضہ مل جاتا ہے۔

19۔ کفار سے صلح کی اجازت: مسلمانوں کی تیاری اور مجاہدانہ قربانیوں کو دیکھ کر بہت ممکن ہے کہ کفار مرعوب ہوکر صلح وآشتی کے

نواستگار ہوں تو آپ کو ارشاد ہے کہ حب صوابدید آپ بھی صلح کا ہاتھ بڑھا دیں۔ کیونکہ جاد سے نوزیزی نہیں، اعلائے کلمۃ اللہ اور دفع فتنہ مقصود ہے اگر بدون نوزیزی کے یہ مقصد حاصل ہو سکے تو نواہی نخابی نون بہانے کی کیا حاجت ہے۔ اگر یہ احمال ہو کہ شاید کفار صلح کے پردہ میں ہم کو دھوکہ دینا چاہتے ہیں تو کچھ پرواہ نہ کیجئے اللہ پر بھروسہ رکھئے وہ ان کی نیتوں کو جانتا اور ان کے اندرونی مثوروں کو سنتا ہے اس کی حایت کے سامنے ان کی بدنیتی نہ چل سکے گی آپ اپنی نیت صاف رکھئے۔

٠٠ ۔ اگر صلح کر کے وہ لوگ دغابازی اور عمد شکنی کا ارادہ کر لیں تو فکر نہ کیجئے ۔ خدا آپ کی مدد کے لئے کافی ہے ان کے سب فریب و خداغ بیکار کر دے گا۔ اسی نے بدر میں آپ کی غیبی امداد فرمائی اور ظاہری طور پر جان نثار و سرفروش مسلمانوں سے آپ کی تائیدگی۔

وَالَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمُ لَوُ اَنْفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا مَّآ الَّفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمُ الْأَرْضِ جَمِيْعًا مَّآ الَّفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمُ وَلَكِنَّ اللهَ الَّفَ بَيْنَهُمُ لَا إِنَّهُ عَزِيْزُ

حَكِيمُ

يَاكِيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ عُ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴿

يَا يُتُهَا النَّيِّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى الْقِتَالِ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى الْقِتَالِ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى الْقِتَالِ الْمُؤْدَ يَكُنُ مِّنْكُمْ مِلْوُونَ يَغُلِبُوا مِلْكُنُ مِّنْكُمْ مِّائَةُ يَغُلِبُوَا مِائَقُهُ يَعُلِبُوَا اللَّهِ مَن الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِانَّهُمْ قَوْمُ لَا يَفْقَهُونَ هَا اللَّذِيْنَ كَفَرُوا بِاللَّهُمْ قَوْمُ لَا يَفْقَهُونَ هَا اللَّذِيْنَ كَفَرُوا بِاللَّهُمْ قَوْمُ لَا اللَّهُ الْمُؤْمُ الْفُولُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ الْمُولُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ ال

٣٤ - اور الفت ڈالی ایکے دلوں میں اگر تو خرچ کر دیتا جو کچھ زمین میں ہے سارا نہ الفت ڈال سکتا ان کے دلوں میں لیکن اللہ نے الفت ڈالی ان میں بیشک وہ زورآور ہے حکمت والا [1]

۶۴۔ اے نبی کافی ہے تجھ کو اللہ اور جننے تیرے ساتھ میں مسلمان <sup>[۲</sup>]

13۔ اے نبی شوق دلا مسلمانوں کو لڑائی کا اگر ہوں تم میں بنیں شخص ثابت قدم رہنے والے تو غالب ہوں دو سو پر اور اگر ہوں تم میں سو شخص تو غالب ہوں ہزار کافروں پر اس واسطے کہ وہ لوگ سمجھ نہیں رکھتے [۲۰]

اک حریوں میں اتخاد والفت: "اسلام سے پہلے عرب میں جدال و قبال اور نفاق و شتاق کا بازار گرم تھا۔ ادنی ادنی باتوں پر قبائل آپ میں نگراتے رہتے تھے دو جا عتوں میں جب لوائی شروع ہو جاتی توصدیوں تک اس کی آگ شمندی نہ ہوتی تھی مدینہ کے دو زبردست قبیلوں "اوس" و "خزرج" کی حریفانہ نبرد آزمائی اور دیرینہ عداوت و بغض کا سلملہ کسی طرح ختم نہ ہوتا تھا۔ ایک دوسرے کے نون کا پیاسا اور عزت و آبرو کا ہموکا تھا۔ ان عالات میں آقائے نامدار محمد رسول اللہ ﷺ توجد و معرفت اور اتحاد و انوت کا عالمگیر پیغام لے کر مبعوث ہوئے لوگوں نے انہیں ہمی ایک فریق شھرا لیا اور سب نے مل کر ظلاف و شتاق کا رخ اور چیر دیا۔ پرانے کینے اور عداوتیں چھوڑ کر ہر قسم کی دشمنی کے لئے حضور ﷺ کی ذات قد می صفات کو مطمع نظر بنا لیا۔ وہ آپ کی پندو نصیحت سے گھبراتے تھے اور آپ کے سایہ سے بحاگتے تھے۔ دنیا کی کوئی طاقت نہ تھی جو درندوں کی بھیڑاور بمائم آپ کی پندو نصیحت الی اور حب نبوی کی روح چھوئک کر اور شراب توجید کا متوالا بنا کر سب کو ایک دم افوت و الفت باہمی کی زختے میں معرفت الی اور حب نبوی کی روح چھوئک کر اور شراب توجید کا متوالا بنا کر سب کو ایک دم افوت و الفت باہمی کی مبغوض ہمتی نہ تھی۔ بلاشبہ روئے زمین کے خوانے زمیج کر کے بھی یہ مقسد عاصل نہ کیا جا سکتا تھا بواللہ کی رحمت و اعانت سے ایسی سوات کے سایم عاصل ہوگیا۔ فور کو دونہ ایسا بیٹ نہ اللہ کی درخور اور شے گھائی کو ذات میں مرکز حضور اور شے گھائی کی ذات منبع البر کات کو بنا دیا۔ قلوب کو دفعۂ ایسا بیٹ نہا کہا کو کمت کی دلیل کرشمہ ہے اور ایسی شدید ضرورت کے وقت سب کو محبت و الفت کے ایک نقط پر جمع کر دینا اس کے کمال حکمت کی دلیل

۲۶۔ مسلمانوں کے لئے اللہ کافی ہے: اس کے دومعنی ہوسکتے ہیں۔ اکثر سلف کے نزدیک یہ مطلب ہے کہ اے پیغمبرا خدا تجھ کو اور تیرے ساتھوں کو کافی ہے۔ یعنی قلت عدد اور بے سروسامانی وغیرہ سے گھبرانا نہیں چاہئے۔ اور بعض علماء نے یہ معنی لئے میں کہ اے پیغمبرا تجھ کوفی الحقیقت اکیلا خدا کافی ہے اور ظاہر اسباب کے اعتبار سے مخلص مسلمانوں کی جاعت خواہ کتنی ہی تھوڑی ہوکافی ہے۔ پہلے جو فرمایا تھا اَیدَدَ بِنَصْرِ ہ وَ بِالْمُؤْمِنِيْنَ گویا یہ اسی کا غلاصہ ہوا۔

۲۷۔ دس گناہ تعداد پر غلبہ کا وعدہ: "یہ مسلمانوں کو جماد کی ترغیب دی کہ تصوائے بھی ہوں تو جی نہ چھوڑیں۔ خداکی رحمت سے دس گنے دشمنوں پر غالب آئیں گے۔ سبب یہ ہے کہ مسلمان کی لڑائی محض خدا کے لئے ہے۔ وہ خداکی اور اس کی مرضی کو پہچان کر اور یہ سمجھ کر میدان جنگ میں قدم رکھتا ہے کہ خدا کے راستہ میں مرنا اصلی زندگی ہے اس کو یقین ہے کہ میری تمام قربانیوں کا ثمرہ آخرت میں ضرور ملنے والا ہے خواہ میں غالب ہوں یا مغلوب اور اعلائے کلمۃ اللہ کے لئے جو تکلیف میں اٹھانا

ہوں وہ فی الحقیقت مجھ کو دائمی نوشی اور ابدی مسرت سے ہمکنار کرنے والی ہے۔ مسلمان جب یہ سمجھ کر جنگ کرتا ہے تو تائید ایر دی مدد گار ہوتی ہے اور موت سے وحثت نہیں رہتی ۔ اسی لئے پوری دلیری اور لیے جگری سے لڑتا ہے۔ کافر پونکہ اس حقیقت کو نہیں سمجھ سکتا۔ اس لئے محض حقیر اور فانی اغراض کے لئے بہائم کی طرح لڑتا ہے اور قوت قلبی اور امداد غیبی سے محروم رہتا ہے ۔ بناءً علیہ خبر اور بشارت کے رنگ میں حکم دیا گیا کہ مومنین کو اپنے سے دس گئے دشمنوں کے مقابلہ میں ثابت قدمی سے لڑنا چاہئے۔ اگر مسلمان بیس ہوں تو دو سو کے مقابلہ سے نہ ہئیں اور سو ہوں تو ہزار کو پیشے نہ دکھلائیں۔ (تنبیہ) بیس اور سو دو عدد شاید اس لئے بیان فرمائے کہ اس وقت مسلمانوں کی تعداد کے لخاظ سے "سریہ" میں کم از کم بیس اور "جیش" میں ایک سوسیاہی ہوتے ہوں گے۔ اگلی آیت مدت کے بعد اتری اس وقت مسلمانوں کی تعداد بڑھ گئین تھی۔ اس لئے سریہ کم از کم ایک سوسیاہی ہوتے ہوں گے۔ دونوں آیتوں میں بیان نسبت کے وقت اعداد کا تفاوت یہ ظاہر کرتا ہے کہ اگلی آیت کے نرول کے وقت مسلمانوں کی مردم شماری بڑھ گئی تھی۔

اَلُّنَ خَقَّفَ اللهُ عَنْكُمْ وَعَلِمَ اَنَّ فِيْكُمْ ضَعْفًا فَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِّائَةٌ صَابِرَةٌ شَعْفًا فَإِنْ يَكُنْ مِّنْكُمْ مِّائَةٌ صَابِرَةٌ يَعْفُلِبُوْ ا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِّنْكُمْ اَلْفُ يَغْلِبُوْ ا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِّنْكُمْ اَلْفُ يَغْلِبُوْ ا مِائَقَيْنِ بِإِذْنِ اللهِ وَالله مَعَ يَغْلِبُوْ ا اللهِ وَالله مَعَ يَغْلِبُوْ ا اللهِ وَالله مَعَ

الصِّبِرِينَ 🖺

مَا كَانَ لِنَبِيِّ أَنُ يَّكُونَ لَهُ آسُرَى حَتَى يُثُخِنَ فِي الْأَرْضِ تُرِيدُونَ عَرَضَ يُثُخِنَ فِي الْأَرْضِ تُريدُونَ عَرَضَ الدُّنيَا اللهُ عَرِيدُ اللهٰ عَرَيدُ اللهٰ عَرَيدُ اللهٰ عَرِيدُ اللهٰ عَرْدِيدُ اللهُ عَرْدُ اللهُ عَرْدُ اللهُ عَرْدُونَ اللهُ عَرْدُونَ اللهُ عَرْدُونَ اللهُ اللهُ عَرْدُونَ اللهُ عَرْدُى اللهُ عَرْدُونَ اللهُ عَرْدُونَ اللهُ عَرْدُونَ اللهُ عَرْدُونَ اللهُ اللهُ عَرْدُونَ اللهُ عَرْدُونَ اللهُ اللهُ اللهُ عَرْدُونَ اللهُ اللهُ عَرْدُونَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

ہے تابت قدم رہنے والوں کے [۴]

اللہ نبی کو نہیں چاہئے کہ اپنے ہاں رکھے قیدیوں کو جب تک نوب نوزیزی نہ کر لے ملک میں تم چاہئے آخرت چاہئے آخرت

اور الله زور آور ہے حکمت والا [48]

77۔ اب بوجھ ملکا کر دیا اللہ نے تم پر سے اور جانا کہ تم

میں ستی ہے سواگر ہوں تم میں سو شخص ثابت قدم

رہنے والے تو غالب ہوں دو سو پر اور اگر ہوں تم میں

ہزار تو غالب ہوں دو ہزار پر اللہ کے حکم سے اور اللہ ساتھ

حَكِيْمُ 🗊

۷/ اس حکم میں تخفیف دوگنی تعداد پر غلبہ کا وعدہ: "بخاری میں ابن عباس سے منقول ہے کہ گذشتہ آیت جس میں مسلمانوں کو دس گنا کافروں کے مقابلہ پر ثابت قدم رہنے کا حکم تھا جب لوگوں کو بھاری معلوم ہوئی تواس کے بعدیہ آیت اتری۔ اَلاٰنَ 32۔ بدر کے قیریوں کے مسلم پر مسلمانوں کی علطی: "بدرگی لوائی سے ستر کافر مسلمانوں کے ہاتھوں میں قید ہوکر آئے جی تعالیٰ نے ان کے متعلق دو صورتیں مسلمانوں کے سامنے پیش کیں۔ قتل کر دینا، یا فدیہ لے کر چھوڑ دینا، اس شرط پر کہ آئندہ سال اسی تعداد میں تمہارے آدمی قتل کئے جائیں گے۔ هیقت میں خداکی طرف سے ان دو صورتوں کا انتخاب کے لئے پیش کرنا امتحان و تعداد میں تمہارے آدمی قتل کئے جائیں گے۔ هیقت میں خداکی طرف جھکتے ہیں۔ جیسے ازواج مطہرات کو دو ازمائش کے طرف جھکتے ہیں۔ جیسے ازواج مطہرات کو دو صورتوں میں تخییر دی گئی تھی۔ اِنْ کُنْشُنَ تُو دِنْ الْمُحَلِّوة اللَّدُنْیَا وَزِیْنَدَ تَھَا فَنَعَالَیْنَ الی آفرالآیہ (الاحزاب رکوع میں) یا معراج میں آپ کے سامنے خمر ولبن (دودھ اور شراب) کے دو برتن پیش کئے گئے تھے آپ نے دودھ کو افتیار فرمایا۔ جبریل نے کہا کہ اگر بالفرض آپ شراب کو افتیار فرماتے تو آپ کی امت بمک جاتی۔ بمرحال آپ نے صحابہ سے اس معاملہ میں رائے طلب کی۔ ابوبکر صدیق نے فرمایا کہ یا رسول اللہ اللّٰ ﷺ میں سہر ہو کہ وہ ورداور ان کی اولاد واتباع ہمارے دست لے کر چھوڑ دیا جائے۔ اس نرم سلوک واصان کے بعد ممکن ہے کچھ لوگ مسلمان ہوکر وہ فود اور ان کی اولاد واتباع ہمارے دست و بازو بنیں اور جو مال بالفعل ہاتھ آئے اس سے جماد و فیرہ دینی کاموں میں سمارا لگے۔ باقی آئندہ سال ہمارے ستر آدمی شید ہو و بازو بنیں اور جو مال بالفعل ہاتھ آئے اس سے جماد و فیرہ دینی کاموں میں سمارا لگے۔ باقی آئندہ سال ہمارے ستر آدمی شید ہو

جائیں تو مضائقہ نہیں درجہ شادت ملے گا۔ نبی کریم اللّٰالِیّٰہُم کا میلان بھی فطری رحدلی اور شفقت وصلہ رحمی کی بناء پر اسی رائے کی طرف تھا۔ بلکہ صحابہ کی عام رائے اسی جانب تھی۔ بہت سے توان ہی وجوہ کی بناء پر جو ابوبکڑنے بیان فرمائیں اور بعض محض مالی فائدہ کو دیکھتے ہوئے اس رائے سے متفق تھے۔ (کا نظہر من قولہ تعالیٰ ٹئرِ ینڈؤ مَ عَرَضَ الدُّنْیَا صرح بہ الحافط ابن حجروابن القیم رحمها اللہ) حضرت عمراور سعدابن معاذ نے اس سے اختلاف کیا۔ حضرت عمر ؓ نے فرمایا کہ یا رسول اللہ! یہ قیدی کفر کے امام اور مشرکین کے سردار ہیں۔ (ان کو ختم کر دیا جائے تو کفر و شرک کا سر ٹوٹ جائے گا، تمام مشرکین پر ہییت طاری ہو جائے گی آئندہ مسلمانوں کو ستانے اور خدا کے راستہ سے روکنے کا حوصلہ نہ رہے گا) اور خدا کے آگے مشرکین سے ہماری انتہائی نفرت و بغض اور کامل بیزاری کا اظهار ہو جائے گاکہ ہم نے خدا کے معاملہ میں آپنی قرابتوں اور مالی فوائد کی کچھ پروا نہیں کی اس لئے مناسب ہے کہ ان قیدیوں میں جو کوئی ہم میں سے کسی کا عزیز و قریب ہو وہ اسے اپنے ہاتھ سے قتل کرے۔ الغرض بحث و تمحیص کے بعد ابوبکڑ کے مثورہ پر عمل ہوا۔ کیونکہ کثرت رائے ادھر تھی اور خود نبی کریم النوبکٹر طبعی رافت ورحمت کی بناء پر اسی طرف مائل تھے اور ویسے بھی اخلاق اور کلی حیثیت سے عام حالت میں وہ ہی رائے قرین صواب معلوم ہوتی ہے۔ لیکن اسلام اس وقت جن عالات میں سے گذر رہا تھا ان پر نظر کرتے ہوئے وقتی مصالح کا تقاضا یہ تھا کہ کفار کے مقابلہ میں سخت کمرشکن کارروائی کی جائے۔ تیرہ سال کے ستم کثوں کو طاغوت کے پرستاروں پر یہ ثابت کر دینے کا پہلا موقع ملا تھا کہ تمہارے تعلقات قرابت، اموال، جھے اور طاقتیں اب کوئی چیزتم کو خد اکی شمشیرانتقام سے پناہ نہیں دے سکتی۔ ابتداءً ایک مرتبہ ظالم مشرکین پر رعب و ہیبت بٹلا دینے کے بعد نرم نوئی اور صلہ رحمی کے استعال کے لئے آئندہ بہتیرے مواقع باقی رہتے تھے ادھر ستر مسلمانوں کے آئندہ قتل پر راضی ہو جانا معمولی بات نہ تھی اسی لئے اس رائے کو اختیار فرمانا وقتی مصالح اور ہنگامی حیثیت سے حق تعالیٰ کے یمال پندیدہ نہ ہوا مَا کَانَ لِنَبِیِّ اَنْ یَّکُوْنَ لَدُ اَسْرِی حَتّٰی یُنْخِنَ فِی الْاَرْضِ میں اس ما پندیدگی کی طرف اشارہ ہے۔ صحابۂ کی یہ ایک سخت خطرناک اجتادی غلطی قرار دی گئی۔ اور جن بعض لوگوں نے زیادہ تر مالی **ف**وائد پر نظر کر کے اس سے اتفاق کیا تھا ان کو صاف طور پر تُرِیدُوْنَ عَرَضَ الدُّنْیَا سے خطاب کیا گیا یعنی تم دنیا کے فانی اساب پر نظر کر رہے ہو عالانکہ مومن کی نظر انجام پر ہونی چاہئے۔ غدا کی حکمت مقتضی ہو تو وہ تمہارا کام اپنے زور قدرت سے ظاہری سامان کے بدون بھی کر سکتا ہے۔ بہرعال فدیہ لے کر چھوڑ دینا وقت کے عالات کے اعتبار سے بڑی مبصاری غلطی قرار دی گئی۔ اتنا یاد رکھنا چاہئے کہ روایات سے حضور النواییم کی نسبت صرف اس قدر ثابت ہوتا ہے کہ محض صلہ رحمی اور رحدلی کی بناء پر آپ کا

رجحان اس رائے کی طرف تھا۔ البتہ صحابہ میں بعض صرف مالی فوائد کو پیش نظر رکھ کر اور اکثر حضرات دوسری مصالح دینیہ اور اخلاقی داعیہ کے ساتھ مالی ضروریات کو بھی ملحوظ رکھتے ہوئے یہ رائے پیش کر رہے تھے گویا صحابہ کے مثورہ میں کلاً یا جڑا مالی حیثیت ضرور زیر نظر تھی۔ کسی درجہ میں مالی فوائد کے خیال سے بغض فی اللہ میں کوتا ہی کرنا اور اصل مقصد "" جماد"" سے غفلت برتنا اور ستر مسلمانوں کے قتل کئے جانے پر اپنے افتیار سے رضامند ہو جانا صحابہ جیسے مقربین کی شان عالی اور منصب جلیل کے منافی سمجھا گیا۔ اسی لئے ان آیات میں سخت عتاب آمیز لہجہ اختیار کیا گیا ہے۔ حدیث میں ہے کہ لڑائی میں ایک شخص کے سر پر زخم آیا، اسے غسل کی عاجت ہوئی۔ پانی سرپر استعال کرنا سخت مہلک تھا۔ ساتھیوں سے مسلہ پوچھا۔ انہوں نے کہاکہ پانی کی موجودگی میں ہم تیرے لئے کوئی گنجائش نہیں پاتے۔ اس نے غمل کر لیا اور فوت ہو گیا۔ حضور النَّائِیْلِم کو جب اس واقعہ کی اطلاع ہوئی فرمایا قَتَلُوْ **هُ قَتَلَهُمُ الله الحدیث۔ اس سے ظاہر ہواکہ اجتادی غلطی اگر زیادہ واضح اور خطرباک ہو تواس پر عتاب ہو سکتا ہے۔** گویا یہ سمجھا جاتا ہے کہ مجتد نے پوری قوت اجتاد صرف کرنے میں کوتاہی کی۔

لَوْلَا كِتْبُ مِّنَ اللهِ سَبَقَ لَمُسَّكُمْ فِيمَا ﴿ ١٥- الرَهُ مُوتَى ايك بات بِسَ كُولَا حِكَالله بِهِلَ سَ تَو اَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيْمٌ 🕾

> فَكُلُوا مِمَّا غَنِمْتُمْ حَللًا طَيِّبًا ﴿ وَ اتَّقُوا عُ اللهَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيثُمْ ﴿

تم کو پہنچا اس لینے میں بڑا عذاب <sup>[47]</sup>

 19۔ موکھاؤ جو تم کو غنیمت میں ملا علال سقرا اور ڈرتے۔ رہواللہ سے بیشک اللہ ہے بخشے والا مهربان [۷۰]

 ۲۶ متوقع عذاب کا آنحضرت صلی الله علیه وسلم کو نظاره: یعنی به غلطی تو فی حد ذانه ایسی تھی که سخت سیزا ان لوگوں کو دی جاتی جنوں نے دنیوی سامان کا خیال کر کے ایسا مثورہ دیا۔ مگر سزا دہی سے وہ چیزمانع ہے جو خدا پہلے سے لکھ چکا اور طے کر چکا ہے۔ اور وہ کئی باتیں ہو سکتی میں۔ (۱) مجتد کو اس قیم کی اجتادی خطاء پر عذاب نہیں ہو گا (۲) جب تک غدا امرا و نہیا کسی چیز کا صاف حکم بیان نہ فرمائے اس وقت تک اس کے مرتکب کو عذاب نہیں دیتا (۳) اہل بدر کی خطاؤں کو غدا معاف فرما چکا ہے (۴) غلطی سے جو رویہ قبل ازوقت اختیار کر لیا گیا یعنی فدیہ لے کر قیدیوں کو چھوڑ دینا غدا کے علم میں طے شدہ تھا کہ آئندہ اسکی اجازت ہو جائے گی۔ فَاِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَ اِمَّا فِدَاءً (۵) یہ بھی لے شدہ ہے کہ جب تک پیغمبر علیہ السلام ان میں موجود میں یا لوگ صدق دل سے استغفار کرتے میں ۔ عذاب یہ آئے گا (۲) ان قیدیوں میں سے بہت کی قسمت میں اسلام لانا لکھا گیا تھا۔ الغرض اس قیم کے موانع اگر نہ ہوتے تو یہ غلطی اتنی عظیم و تقیل تھی کہ سخت عذاب نازل ہو جانا چاہئے تھا۔ ایک روایت میں ہے کہ اس قولی تنبیہ کے بعد وہ عذاب جواس طرح کی خوفناک غلطیوں پر آسکتا تھا آپ کے سامنے نہایت قریب کر کے پیش کیا گیا۔ گویا یہ قولی تنبیہ کو زیادہ مؤثر بنانے کی ایک صورت تھی۔ آپ اس منظر کو دیکھ کر وقف گریہ و بکا ہو گئے۔ صرت عمر شنے سبب بوچھا تو آپ نے فرمایا کہ میرے سامنے ان کا عذاب پیش کیا گیا ہے۔ یعنی جس کا آنا ان پر ممکن تھا اگر موانع مذکورہ بالا نہ ہوتے یاد رکھنا چاہئے کہ آپ کے سامنے یہ پیش کرنا اسی قیم کا تھا جیسے صلوۃ کسوف اداکرتے وقت آپ کے سامنے جنت و دوزخ دیوار قبلہ میں متمثل کر دی گئی تھی یعنی اس متوقع عذاب کا نظاراکرانا تھا اور بس۔

المال غنیمت علال وطیب ہے: پھیلے عتاب و تہدید سے مسلمان ڈرگئے کہ مال غنیمت کو جس میں فدیہ اساری بھی شامل ہے۔ اس آیت میں تسلی فرما دی کہ وہ اللہ کی عطاء ہے نوشی سے کھاؤ۔ ہاں جماد کے سلسلہ میں مال غنیمت وغیرہ کو مطمع نظر بنانا یا اس قدر اہمیت دینا نہیں چاہئے کہ مقاصد عالیہ اور مصالح کلیہ سے اغاض ہونے لگے۔ بیشک وقتی عالات ومصالح کے اعتبار سے تم نے ایک غلط طریق کار اختیار کیا۔ مگر نفس مال میں کوئی خبث نہیں۔ خدا سے ڈرتے رہو گے تو وہ اپنی رحمت سے غلطیوں کو معاف فرما دے گا۔

ا>۔ اور اگر چاہیں گے تجھ سے دغا کرنی سووہ دغا کر چکے ہیں اللہ سے اس سے پہلے پھراس نے انکو پکڑوا دیا اور اللہ سب کچھ جاننے والا حکمت والا ہے [^^]

يَائِيُهَا النَّبِيُّ قُلْ لِمَنْ فِيَّ اَيْدِيْكُمْ مِّنَ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يَّعْلَمِ اللهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا مِّمَّا الْجِذَ مِنْكُمْ وَ يُغْفِرُ لَكُمْ وَ يَغْفِرُ لَكُمْ وَ اللهُ غَفُورُ رَّحِيْمُ فَ يَغْفِرُ لَكُمْ وَ اللهُ غَفُورُ رَّحِيْمُ فَ وَ إِنْ يُرْيَدُوا خِيَانَتَكَ فَقَدُ خَانُوا الله وَ إِنْ يُرْيَدُوا خِيَانَتَكَ فَقَدُ خَانُوا الله مِنْ قَبْلُ فَامْكُنَ مِنْهُمْ وَ الله عَلِيْمُ مَنْ قَبْلُ فَامْكُنَ مِنْهُمْ وَ الله عَلِيْمُ مَنْ قَبْلُ فَامْكُنَ مِنْهُمْ وَ الله عَلِيْمُ مَنْ عَبْمُ هَا وَالله عَلِيْمُ مَنْ عَنْمُ مَنْ وَالله عَلِيْمُ مَنْ مَنْهُمْ وَالله عَلِيْمُ مَنْ عَنْمُ مَنْ وَالله عَلِيْمُ هَا وَالله عَلِيْمُ هَا مَكْنَ مِنْهُمْ وَالله عَلِيْمُ هَا وَالله عَلَيْمُ هَا وَالله عَلِيْمُ هَا وَالله عَلِيْمُ هَا وَالله عَلَيْمُ هَا مَنْ عَنْهُمْ فَامْكُنَ مِنْهُمْ وَالله عَلَيْمُ هَا وَالله عَلَيْمُ هَا اللهُ عَلَيْمُ هَا فَامْكُنَ مِنْهُمْ وَاللهُ عَلَيْمُ هَا مَنْ قَبْلُ فَامْكُنَ مِنْهُمْ أَلَهُ وَالله عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ الْفُولُ وَيَعْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ الْعُلْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ الْعُمْ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ الْعُمْ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَ

۸ ۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعے قیدیوں سے خطاب: بعض قیدیوں نے اپنے اسلام کا اظہار کیا تھا (مثلاً حضرت عباسٌ وغیرہ) ان سے کھا گیا کہ اللہ دیکھے گا کہ واقعی تمہارے دل میں ایمان و تصدیق موجود ہے تو جو کچھ زر فدیہ اس وقت تم سے

وصول کیا گیا ہے اس سے کہیں زیادہ اور کہیں بہتر تم کو مرحمت فرمائے گا اور پچھلی خطاؤں سے درگذر کرے گا۔ اور اگر اظہار اسلام سے صوف پیشمبر کو فریب دینا مقصود ہے یا دغابازی کرنے کا ارادہ ہے تو بیشتر غدا سے جو دغابازی کر چکے ہیں یعنی فطری عمد الست کے غلاف کفر و شرک اختیار کیا یا بعض " بی ہاشم " جو ابوطالب کی زندگی میں عمد کر کے آنصرت الله آپہا کی عایت پر متفق ہوئے تھے اب کا فروں کے ساتھ ہو کر آئے اس کا انجام آئم کھوں سے دیکھ لیا کہ آج کس طرح مسلمانوں کی قید اور قابو میں ہیں۔ آئمدہ بھی دغابازی کی ایسی ہی سزا مل سکتی ہے خدا تعالیٰ سے اپنے دلوں اور نیتوں کو چھپا نہیں سکتے اور مذاس کے حکیانہ انتظامات کو روک سکتے ہیں۔ وخرت شاہ صاحب لکھتے ہیں " خدا کا وعدہ پورا ہوا، ان میں جو مسلمان ہوئے۔ جق تعالیٰ نے بے شمار دولت بخشی جو نہ ہوئے وہ فراب ہو کر تباہ ہو گئے۔ "

اکہ۔ جو لوگ ایمان لائے اور گھر چھوڑا اور لڑے اپنے مال اور جان سے اللہ کی راہ میں اور جن لوگوں نے جگہ دی اور مدد کی وہ ایک دوسرے کے رفیق ہیں اور جو ایمان لائے اور گھر نہیں چھوڑا تم کو ان کی رفاقت سے کچھ کام نہیں جب تک وہ گھر نہ چھوڑ آئیں اور اگر وہ تم سے مدد چاہیں دین میں تو تم کو لازم ہے انکی مدد کرنی مگر مقابلہ میں ان لوگوں کے کہ ان میں اور تم میں عمد ہواور اللہ جو تم کرتے ہواس کو دیکھتا ہے [63]

إِنَّ الَّذِينَ الْمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا وَجَهَدُوا وِالَّذِينَ وَانْفُسِهِمْ فِي سَبِيْلِ اللهِ وَالَّذِينَ الْوَوْا وَ نَصَرُوا الولْبِكَ بَعْضُهُمْ اَوْلِيَا اللهِ وَالَّذِينَ الْمَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا بَعْضُ هُمْ وَالَّذِينَ الْمَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا لَكُمْ مِّنَ شَيْءٍ حَتَى لَكُمْ مِّنَ شَيْءٍ حَتَى لَكُمْ مِّنَ شَيْءٍ حَتَى يُهَاجِرُوا وَ إِنِ اسْتَنْصَرُو كُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصُرُ الله عِلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ وَاللهُ فِي اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ وَاللهُ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا فَيَا اللهُ فَا وَاللهُ اللهُ فَا اللهُ عَلَى اللهُ الْمَالِهُ فَا اللهُ الْمَالِونَ وَاللهُ الْمُ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُ الْمُعْمَ وَلَيْ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُؤْنَ وَلَيْ الْمُؤْنِ وَاللهُ الْمُؤْنَ وَلَهُ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ وَاللهُ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُلْونَ الْمُؤْنَ الْمَالُونُ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَا الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤ

9)۔ دار لحرب کے مسلمانوں کے احکام: قیدیوں میں بعض ایسے تھے جو دل سے مسلمان تھے مگر حضرت کے ساتھ مکہ سے ہجرت نہ کر سکے اور بادل نا نواستہ کفار کے ساتھ ہو کر بدر میں آئے۔ ان آیات میں یہ بتلانا ہے کہ ایسے مسلمانوں کا حکم کیا ہے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ حضرت کے اصحاب دو فرقے تھے "مہاجرین" اور ""انصار" ۔ مہاجرین کنبہ اور گھر چھوڑنے

والے اور انسار جگہ دینے والے اور مدد کرنے والے۔ ان دونوں میں آتھرت النظائی نے موافاۃ (بھائی چارہ) قائم کر دیا تھا،

آیت کا مضمون یہ ہواکہ جتنے مسلمان حضرت کے ساتھ حاضر میں ان سب کی صلح و جنگ لیک ہے ایک کا موافق سب کا موافق الیک کا مخالف سب کا مخالف بلکہ آغاز ہجرت میں رشۃ موافاۃ کے لحاظ سے ایک دوسرے کے ترکہ کا وارث بھی ہوتا تھا۔ اور ہو مسلمان اپنے ملک میں رہے جہاں کا فروں کا زور اور تسلط ہولیعنی دار الحرب سے ہجرت نہ کی ان کی صلح و جنگ میں دارالا سلام کے رہنے والے مسلمان (مہاجرین وانصار) شریک نہیں۔ اگر دارالحرب کے مسلمانوں نے صلح و معاہدہ کسی جاعت کفار سے کر رہنے والے مسلمان (مہاجرین وانصار) شریک نہیں ، وسطح بلکہ ان سے حب مصلحت جنگ کر سطح میں ہاں یہ ضرور ہے کہ دارالحرب کے مسلمان اس معاہدہ کی چاہوا ہی ویک بلکہ ان سے حب مصلحت جنگ کر سطح میں مان یہ خور ہو کہ دارالحرب کے مسلمان کی اور اس کے مقابدہ ہو چکا ہوا ہی کہ مقابدہ میں تابقائے عمد دارالحرب کے مسلمان شامل کرنا چاہئے۔ مگر جس جاعت سے ان آزاد مسلمانوں کا معاہدہ ہو چکا ہوا ہی کے مقابدہ میں تابقائے عمد دارالحرب کے مسلمان شامل المداد نہیں کی جا سکتی۔ نیز توریث باہمی کا سلسلہ جو مہاجرین وانصار میں قائم کیا گیا تھا اس میں بھی دارالحرب کے مسلمان شامل نہیں تھی

وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا بَعْضُهُمُ اَوْلِيَا اَءُ بَعْضٍ الْ وَالَيَا اَءُ بَعْضٍ الْ وَالَّذِيْنَ كُنُ فِتُنَةُ فِي الْاَرْضِ وَفَسَادُ اللَّا تَفْعَلُوهُ تَكُنُ فِتُنَةٌ فِي الْاَرْضِ وَفَسَادُ

كبيرُ ﴿

وَالَّذِيْنَ امَنُوَا وَهَاجَرُوَا وَجُهَدُوَا فِي وَالَّذِيْنَ امَنُوَا وَهَاجَرُوَا وَجُهَدُوَا فِي سَبِيْلِ اللهِ وَالَّذِيْنَ اوَوَا وَّنَصَرُوَّا أُولَيِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَا لَهُمْ مَّغُفِرَةٌ وَرِزْقُ كُمُ مَعْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيْمُ عَلَيْمَ مَعْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيْمُ عَلَيْمَ مَعْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيْمُ عَلَيْمَ مَعْفِرَةً وَرِزْقُ كَرِيْمُ عَلَيْمَ مَعْفِرَةً وَرِزْقُ كَرِيْمُ عَلَيْمَ اللَّهُ مَعْفِرَةً اللَّهُ مَ اللَّهُ مَعْفِرَةً اللَّهُ مَعْفِرَةً اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

۳۷۔ اور جو لوگ کا فر میں وہ ایک دوسرے کے رفیق میں اگر تم یول نہ کرو گے تو فتنہ چھیلے گا ملک میں اور بڑی خرابی ہوگی[۸۰]

۷۶۔ اور جو لوگ ایان لائے اور اپنے گھر چھوڑے اور لرے اللہ کی راہ میں اور جن لوگوں نے ان کو جگہ دی اور انکی مدد کی وہی ہیں سے مسلمان انکے لئے بخش ہے اور روزی عزت کی [۸]

۸۰ ۔ کفار ایک دوسرے کے دوست ہیں: یعنی کافرومسلم میں نہ تقیقیٰ رفاقت ہے نہ ایک دوسرے کا وارث بن سکتا ہے۔ ہاں کافر، کافر کا رفیق و وارث ہے بلکہ سب کفارتم سے دشمنی کرنے کو آپس میں ایک ہیں جماں پائیں گے ضعیف مسلمانوں کو ۸۱۔ یعنی دنیا میں بھی اور آخرت میں بھی سردار کے ساتھ والے مسلمان اعلیٰ میں گھر بیٹنے والوں سے ۔ آخر ت میں ان کے لئے بڑی بھاری بخش ہے اور دنیا میں عزت کی روزی یعنی غنیمت اور دوسرے فائق حقوق۔

لڑے تمہارے ساتھ ہو کر سو وہ لوگ بھی تنہی میں ہیں اور رشتہ دار آپ میں حقدار زیادہ میں ایک دوسرے کے اللہ کے حکم میں [۸۲] تحقیق اللہ ہر چیز سے خبردار [۸۳] \_\_

وَ الَّذِيْنَ الْمَنْوُ الْمِنْ بَغُدُ وَهَاجَرُوا ٥٠- اور جوایان لائے اسکے بعد اور گھر چھوڑ آئے اور وَجْهَدُوْا مَعَكُمْ فَأُولَيِّكَ مِنْكُمْ وَأُولُوا الْاَرْحَامِ بَعْضُهُمُ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتْبِ عَ اللهِ اللهِ عَلِيمُ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ اللهِ عَلِيمُ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ

۸۲ مهاجرین وانسار کے فضائل: یعنی مهاجرین میں جتنے بعد کو شامل ہوتے جائیں وہ سب با عتبار احکام ""مهاجرین اولین "" کی برادری میں منسلک ہیں ہجرت کے تقدم و تاخر کی وجہ سے صلح و جنگ یا توریث وغیرہ کے احکام پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔ ہاں اگر قدیم مهاجرین کا کوئی رشتہ دار چیچے مسلمان ہوا یا بعد میں ہجرت کر کے آیا توہ اس قدیم مهاجر کی میراث کا زیادہ حقدار ہے اگر چہ رفاقت قدیم اوروں سے ہے۔

۸۳ ۔ وہی جانتا ہے کس کا کس قدر حق ہونا چاہئے ۔ لہذا اس کے احکام سراسر علم و حکمت پر مبنی ہیں ۔

ركو عاتها ١٦

وسُوْرَةُ التَّوْ بَةِ مَدَنِيَّةُ ١١٣

أياتها ١٢٩

گئی اس کے مختلف اسباب بیان کئے گئے میں )<sup>[ا]</sup> صاف جواب ہے اللہ کی طرف سے اور اسکے رسول کی ان مشرکوں کو جن سے تمہارا عہد ہوا تھا

بَرَآءَةٌ مِّنَ اللهِ وَ رَسُولِةٍ إِلَى الَّذِينَ عَهَدُتُهُمْ اللهِ اللهِ وَ رَسُولِةٍ إِلَى اللَّذِينَ عَهَدُتُهُمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ ا مِّنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾

ا۔ سورہ توبہ اور سورہ انفال کا تعلق: سورہ انفال اوائل ہجرت میں اور یہ سورہ براءۃ اوا خر ہجرت میں نازل ہوئی ہے ۔ آنحضرت <sup>الٹ</sup>نگالِیکم کی عادت یہ تھی کہ جو آیات قرآنی نازل ہوتیں فرما دینے کہ ان کو فلاں سورت میں فلاں موقع پر رکھو۔ ان آیات کے متعلق ( جنہیں اب سورہ ""توبہ "" یا براءۃ"" کہا جاتا ہے ) آپ نے کوئی تصریح نہیں فرمائی کہ کس سورت میں درج کی جائیں جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہ متقل سورت ہے کسی دوسری سورت کا جزنہیں ۔ لیکن عام قاعدہ یہ تھاکہ جب نئی سورت نازل ہوتی تو پہلی سورت سے جدا کرنے کے لئے ""بسم اللہ"" آتی تھی۔ سورہ توبہ کے شروع میں ""بسم اللہ"" نہ آئی۔ جو مشعر ہے کہ یہ جدا گانہ سورت نہیں ۔ ان وجوہ پر نظر کر کے مصاحب عثمانیہ میں اس کے شروع میں ""بسم اللہ"" نہیں لکھی گئی لیکن کتابت میں اور اس کے اور انفال کے درمیان فصل کر دیا گیا کہ نہ پوری طرح اس کا استقلال ظاہر ہوا اور نہ دوسری سورت کا جز ہونا ۔ باقی انفال کے بعد متصل رکھنے کی وجہ یہ ہے کہ انفال نزول میں مقدم ہے بلا خاص وجہ کے مؤخر کیوں کی جاتی اور دونوں کے مضامین باہم اس قدر مرتبط و منتسق واقع ہوئے ہیں کہ گویا براءۃ کو ""انفال"" کا تتمہ اور تنکلہ کہا جا سکتا ہے۔ سورہ انفال تمام تر غزوہ بدر اور اس کے متعلقات پر مثمل ہے ۔ یوم بدر کو قرآن نے یوم الفرقان کہا ۔ کیونکہ اس نے حق و باطل اسلام و کفر اور موحدین و مشرکین کی پوزیش کو بالکل جدا جدا کر کے دکھلا دیا۔ بدر کا معرکہ فی الحقیقت خالص اسلام کی عالمگیراور طاقتور برادری کی تعمیر کا سنگ بنیاد اور عکومت الهی کی تاسیں کا دیباچہ تھا۔ وَالَّذِیْنَ کَفَرُوْا بَعْضُهُمْ أَوْلِیَآ ءُ بَعْضٍ کے مقابلہ میں جن فالص اسلامی برداری کے قیام کی طرف انفال کے خاتمہ پر اِلَّا تَفْعَلُوْهُ تَكُنْ فِتُنَدُّ فِي الْأَرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيرُ كه كرتوج دلائي ہے اس کا صریح اقتضاء ہے کہ اس عالمگیر برادری کا کوئی طاقتور اور زبر دست مرکز حسی طور پر بھی دنیا میں قائم ہو جو ظاہر ہے کہ جزیرة العرب کے سوانہیں ہو سکتا جس کا صدر مقام مکہ معظمہ ہے ، انفال کے اخیر میں یہ مبھی جتلا بتلا دیا گیا تھا کہ جو مسلمان مکہ وغیرہ سے ہجرت کر کے نہیں آئے اور کافروں کے زیرسایہ زندگی بسر کر رہے میں۔ دارالاسلام کے آزاد مسلمانوں پر ان کی ولایت و

رفاقت کی کوئی ذمہ داری نہیں۔ مَا لَکُمْ مِنْ وَلَا يَتِهِمْ مِنْ شَيءٍ حَتّٰى يُهَاجِرُوْا بال حب استطاعت ان كے لئے دینی مدد بہم پہنچانی چاہئے۔ اس سے یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ مرکز اسلام میں موالاۃ وانوۃ اسلامی کی کڑیوں کو پوری مضبوطی کے ساتھ جوڑنے کے لئے دوباتوں میں سے ایک ہونی چاہئے یا تمام عرب کے مسلمان ترک وطن کر کے مدینہ آ جائیں اور اسلامی برادری میں بے روک ٹوک شامل ہوں اور یا آزاد مسلمان مجاہدانہ قربانیوں سے کفر کی قوت کو توڑ کر جزیرۃ العرب کی سطح ایسی ہموار کر دیں کہ کسی مسلمان کو ہجرت کی ضرورت ہی باقی یذ رہے ۔ یعنی تقریبا سار جزیرۃ العرب خالص اسلامی برادری کا ایسا ٹھوس مرکز اور غیر مخلوط متقربن جائے ، جس کے دامن سے عالمگیر اسلامی برادری کا نہایت محکم اور شاندرار متقبل وابستہ ہو سکے۔ یہ دوسری صورت ہی ایسی تھی جس سے روز روز کے فتنہ و فساد کی ہیج کئی ہو سکتی تھی ۔ اور مرکز اسلام کفار کے اندرونی فتنوں سے بالکل پاک و صاف اور آئے دن کی بدعمدیوں اور سترانیوں سے پورا مامون و مطمئن ہوکر تمام دنیا کو اپنی عالگمیر برادری میں داخل ہونے کی دعوت دے سکتا تھا۔ اسی اعلیٰ اور پاک مقصد کے لئے مسلمانوں نے ۲ ہجری میں پہلا قدم میدان بدر کی طرف اٹھایا تھا۔ جو آخر کار ۸ ہجری میں مکہ معظمہ کی فتح عظیم پر منتهی ہوا۔ جو فتنے اشاعت یا حفاظت اسلام کی راہ میں مزاحم ہوتے رہتے تھے۔ فتح مکہ نے ان کی جڑوں پر تیشہ لگایا۔ لیکن ضرورت تھی کہ وَ قَاتِلُو هُمْ حَتّٰی لا تَکُونَ فِتْنَةٌ (انفال رکوع۵) کے امتثال میں اسلامی برادری کے مرکز اور حکومت الهیہ کے متقر (جزیرۃ العرب) کو فتنہ کے جراثیم سے بالکلیہ صاف کر دیا جائے تاکہ وہاں سے تمام دنیا کو اسلامی دیانت اور حقیقی تهذیب کی دعوت دیتے وقت تقریباً سارا جزیرة العرب یکجان ویکزبان ہو اور کوئی اندرونی کمزوری یا خلفثار بیرونی مزاحمتوں کے ساتھ مل کر اس مقدس مثن کو نقصان یہ پہنچا سکے ۔ پس جزیرۃ العرب کو ہر قسم کی کمزوریوں اور فتنوں سے پاک کرنے اور عالمگیر دعوت اسلامی کے بلند ترین مقام پر کھڑا کرنے کے لئے لازم ہواکہ دعوت اسلام کا مرکز خالص اسلامیات کے رنگ میں رنگین ہو۔ اس کے قلب و جگر سے صدائے حق کے سواکوئی دوسری آواز نکل کر دنیا کے کانوں میں یہ پہنچے ۔ پورا جزیرہ سارے جمان کا معلم اور ہادی بنے اور ایان و کفر کی کشکش کا ہمیشہ کے لئے یہاں سے خاتمہ ہو جائے ۔ سورہ براءۃ کے مضامین کا یہ عاصل ہے۔ چنانچہ چندروز میں غدا کی رحمت اور سچائی کی طاقت سے مرکز اسلام ہر طرح کے وسائس کفرو شرک سے پاک ہوگیا اور سارا عرب متحد ہو کر شخص واحد کی طرح تمام عالم میں نور ہدایت اور عالمگیر اسلامی انوت پھیلانے کا کفیل و ضامن بنا ۔ فللہ الحد علیٰ ذٰلک الغرض سورہ انفال میں جس چیز کی ابتداء تھی ، سورہ توبہ (براءۃ) میں اس کی انتہاء ہے ۔ اسی لئے ""اول بآخر نسبتے دارد"" کے موافق ""برأة"" کو ""انفال"" کے ساتھ بطور تنکلہ ملحق کر دیا گیا۔ اور بھی مناسبات میں جن کو علماء نے تفاسیر میں بیان کیا ہے۔

فَسِيْحُوَا فِي الْأَرْضِ اَرْبَعَةَ اَشْهُرٍ وَّاعُلَمُوَّا اَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللهِ فَوَانَّ اللهَ مُخْزِي الْكَفِرِيْنَ ﴿

وَ أَذَانُ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهٖ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَجِ الْأَكْمَرِ أَنَّ اللهَ بَرِئٌ مُ مِّنَ اللهَ الْحَجِ الْأَكْمَرِ أَنَّ اللهَ بَرِئٌ مُ مِّنَ اللهُ مَرِئٌ مُ مِّنَ اللهُ مَرِئٌ مُ وَرَسُولُهُ فَا فَإِنْ تُبُتُمُ فَاعُلَمُوا انَّكُمُ خَيْرُ لَكُمُ أَو إِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا انَّكُمُ غَيْرُ مُعْجِزِى اللهِ وَبَشِرِ الَّذِينَ كَفَرُوا غَيْرُ مُعْجِزِى اللهِ وَبَشِرِ الَّذِينَ كَفَرُوا بِعَذَابِ الِينِمِ فَي

إِلَّا الَّذِينَ عَهَدُتُّمُ مِّنَ الْمُشْرِكِيْنَ ثُمَّ لَمُ يَنْ الْمُشْرِكِيْنَ ثُمَّ لَمُ يَنْقُصُو كُمْ شَيْئًا وَّلَمْ يُظَاهِرُوا عَلَيْكُمُ الْحَدًا فَاتِثُو اللَّهُ يَعْمَ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّتِهِمُ الْحَدًا فَاتِثُو اللَّهُ يُحِبُ الْمُتَّقِينَ ﴿

1۔ سو پھر لواس ملک میں چار مہینے اور جان لوکہ تم نہ تھ کا سکو گے اللہ کو اور یہ کہ اللہ رسوا کرنے والا ہے کا فرول کو[۲]

۳۔ اور سنا دینا ہے اللہ کی طرف سے اور اس کے رسول
کی لوگوں کو دن بڑے جج کے [۱] کہ اللہ الگ ہے
مشرکوں سے اور اس کا رسول سواگر تم توبہ کروتو تہمارے
لئے بہتر ہے اور اگر نہ مانو تو جان لوکہ تم ہرگز نہ تھ کا سکو
گے اللہ کو اور نو شخبری سنادے کا فروں کو عذاب در دناک
کی [۲]

۷۔ مگر جن مشرکوں سے تم نے عہد کیا تھا پھر انہوں نے کچھ قصور نہ کیا تمہارے ساتھ اور مدد نہ کی تمہارے مقابلہ میں کسی کی سوان سے پورا کر دو ان کا عهد ان کے وعدہ تک بیشک اللہ کو پہند میں احتیاط والے [۵]

۲۔ کفار و مشرکین کے چار ماہ کی مهلت: ۲ ہجری میں مقام ""حدیدیہ"" جب نبی کریم کیا آئیا آئیا اور قریش کے درمیان معاہدہ صلح ہو چکا تو بنی خزاعہ مسلمانوں کے اور بنی بکر قریش کے علیف بنے۔ بنی بکر نے معاہدہ کی پروانہ کر کے خزاعہ پر حلہ کر دیا اور قریش نے اسلحہ وغیرہ سے ظالم حلہ آوروں کی مدد کی۔ اس طرح قریش اور ان کے علیف دونوں معاہدہ حدیدیہ پر قائم نہ رہے جس کے جواب میں ۸ ہجری میں نبی کریم کیا آئیا آئیا نے اچانک حلہ کر کے مکہ معظمہ بڑی آسانی سے فتے کر لیا۔ قبائل کے سوا دوسرے قبائل عرب سے مسلمانوں کا میعادی یا غیر میعادی معاہدہ تھا۔ جن میں سے بعض اپنے معاہدہ پر قائم رہے۔ بہت سے قبائل وہ تھے جن
سے کسی قیم کا معاہدہ نہیں ہوا تھا۔ اس سورہ کی مختلف آیات مختلف قبائل کے متعلق نازل ہوئی ہیں۔ شروع کی آیات میں غالبا ان مشرکین کا ذکر ہے جن سے معاہدہ تھا مگر میعادی نہ تھا۔ ان کو اطلاع کر دی گئی کہ ہم آئندہ معاہدہ رکھنا نہیں چاہتے ۔ چار ماہ کی مہلت تم کو دی جاتی ہے کہ اس مدت کے اندر اسلامی برادری میں شامل ہو جاؤیا وطن چھوڑ کر مرکز ایان و توحید کو اپنے وجود سے خالی کر دو اور یا جنگی مقابلہ کے لئے تیار ہو جاؤ۔ لیکن یہ نوب سے لینا کہ تم خدا کی مثبیت کو روک نہیں سکتے۔ اگر اسلام نہ لائے تو وہ تم کو دنیا و آخرت میں رسواکر نے والا ہے ۔ تم اپنی تدبیروں اور حیلہ بازیوں سے اسے عاجز نہ کر سکو گے ۔ باقی جن قبائل سے کوئی معاہدہ ہی نہ تھا ممکن ہے انہیں بھی چار ماہ کی مہلت دی گئی ہو یہ اور اس کے بعد کی آیتوں کا اعلان عام ۹ ہجری میں جے کوئی معاہدہ ہی نہ تھا ممکن ہے انہیں بھی چار ماہ کی مہلت دی گئی ہو یہ اور اس کے بعد کی آیتوں کا اعلان عام ۹ ہجری میں جے کے موقع پر تمام قبائل عرب کے سامنے حضرت علی کرم اللہ وجہ نے کیا۔

۳۔ ج کو ج اکبراس لئے کہا کہ عمرہ ج اصغر ہے اور یئو مِر الْحَبِّر الْاَ کُبَرِ سے دسویں تاریخ عیدالاضحی کا دن یا نویں تاریخ عرفہ کا دن مراد ہے۔

۷۔ عد شکن قبائل کے لئے کھلا اعلان: یہ اعلان غالبا ان قبائل کے حق میں تھا۔ جنوں نے میعادی معاہدہ کیا پھر نود ہی عمد شکن کی (مثلاً بنی بکر یا قریش وغیرہ ہم ) یعنی ایسے لوگوں سے کوئی معاہدہ اب باقی نہیں رہا۔ اگر یہ سب لوگ شرک و کفر سے توبہ کر لیں تو ان کی دنیا و آخرت دونوں سنور جائیں گی۔ نہیں تو غدا کا جو کچھ ارادہ ہے (تطہیر جزیرۃ العرب کا) وہ پورا ہو کر رہے گا۔ کوئی طاقت اور تدبیراسے مغلوب نہیں کر سکتی اور کا فرول کو کفر و بد عمدی کی سزا مل کر رہے گی (تنبیہ) ان قبائل کی عمد شکتی اگر چہ فتح کما کہ ہجری سے پہلے ہو چکی تھی بلکہ اسی کے جواب میں مکہ فتح کیا گیا۔ تاہم ۹ ہجری کے جج کے موقع پر اس کا بھی اعلان عام کرایا گیا تاکہ واضح ہوجائے کہ اس قسم کے جتنے لوگ میں ان سے کسی قسم کا معاہدہ باقی نہیں رہا۔

۵۔ یہ استثناء ان قبائل کے لئے ہے جن کا معاہدہ میعادی تھا پھروہ اس پر برابر قائم رہے کچھ کوتا ہی ایفائے عہد میں نہیں کی نہ بذات نود کوئی کارروائی خلاف عہد کی اور نہ دوسرے بدعمدوں کو مدد پہنچائی (مثلاً بنی ضمرہ و بنی مدلج) ان کے متعلق اعلان کر دیا گیا کہ میعاد معاہدہ منقضی ہونے تک مسلمان بھی برابر معاہدہ کا احترام کریں گے ۔ میعاد ختم ہونے کے بعد کوئی جدید معاہدہ نہیں ۔ اس وقت ان کے لئے بھی وہی راستہ ہے جو اوروں کے لئے تھا۔

۵۔ پھر جب گذر جائیں مہینے پناہ کے تو مارو مشرکوں کو جمال پاؤ اور پکڑو اور گھیرو اور بیٹھو ہر جگہ ان کی تاک میں پھر اگر وہ توبہ کریں اور قائم رکھیں نماز اور دیا کریں زکوۃ تو چھوڑ دوان کارستہ بیشک اللہ ہے بختے والا مہربان [1]

فَإِذَا انْسَلَخَ الْاَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَيْثُ وَجَدَتُكُمُوْهُمْ وَخُذُوهُمْ الْمُشْرِكِيْنَ حَيْثُ وَجَدَتُكُمُوْهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ وَاخْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَاخُوا الْحَلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ فَإِنْ تَابُوا وَ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ فَإِنْ تَابُوا وَ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ فَا فَوْرُ رَّحِيْمُ فَي فَوْرُ رَّحِيْمُ فَي فَوْرُ رَّحِيْمُ اللهَ غَفُورُ رَّحِيْمُ اللهَ عَفُورُ رَّحِيْمُ اللهَ عَلْمُ وَلَى اللهَ عَلْمُ اللهَ عَلْمُ اللهَ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهَ عَلْمُ اللهَ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ ال

۲۔ مسلت کے بعد کھار کے قتل کا حکم: استثناء سے فارغ ہوکر پھر مستثنی منہ کا حکم بیان فرماتے ہیں ۔ بعنی ان جمد شکفی کرنے والوں سے اگرچہ اب کوئی معاہدہ باقی نہ رہا اور اس لئے ما شانفور جنگ کی جاستی ہے تاہم "اشہر مرم" کی رعایت مانع ہے کہ فوزا ان پر تلد کیاجائے نواہ اس لئے کہ اس وقت تک اشہر جرم میں انتماء قال کرنا ممنوع ہوگا یا مصلیۃ کہ تصواری سے بات کے لئے عام لوگوں میں کیوں تثویش پیدا کی جائے کیونکہ ان ممینوں میں قتال کی جرمت ان کے بیماں معروف و مسلم چلی آتی تھی۔ بہرمال ماہ محرم کے ختم تک ان کو مملت دی گئی کہ جو چاہیں اپنا بندو بہت کر لیں۔ اس کے بعد تطبیر جزیرۃ العرب کی خاطر جنگ سے بارہ منہیں۔ جو کچھ برہاؤ جنگ میں ، وا کہ برون اپنا برکون ، گھیرن ، داؤگان ، گھات میں رہنا ) وہ سب ہو گا البتہ آگر بظا ہر کفرے تو بہ کر اسامی برادری میں داخل ہو جائیں جس کی بڑی علامت نماز ادار کما اور زکوۃ دینا ہے تو پھر مسلمانوں کو ان سے تعرض کرنے اور ان کا راستہ روکنے کی اجازت شمیں۔ رہا باطن کا معاملہ وہ خدا کے سپر ہے مسلمانوں کا معاملہ اس کے ظاہر کو دیکے کر ہوگا۔ اس آیت سے معلوم ، واکہ آگر کوئی شخص کلمہ اسلام پڑھ کر نماز ادائہ کرے یاز کوۃ نہ دے تو مسلمان اس کا راستہ روک سے بیس۔ امام احمد آیت سے معلوم ، واکہ آگر کوئی شخص کلمہ اسلام پڑھ کر نماز ادائہ کرے یاز کوۃ نہ دے تو مسلمان اس کا راستہ روک سے بیس۔ امام احمد رکھے حتی بیوت او بیت ( حتی کہ اسلامی عوصت کا فرض ہے کہ تارک صلوۃ آگر تو ہہ نہ کرے تو اے قبل کر دے۔ (امام مالکٹ کے زددیک شمیں ۔ رہے مانعین زکوۃ ان کے اور آگر میں سے عکومت بہ بازکوۃ وصول کرے اور آگر وہ وگل مل کر کومت سے آمادہ پیکار ، جوں تو راہ راست پر لانے کے لئے اموال میں سے عکومت بہ بازکوۃ وصول کرے اور آگرہ تو بو ادکیا تھ اس کہ بریائر کوۃ وصول کرے اور آگرہ وہ جادکیا تھ اس کہ وہ تاکہ وہ کومت سے آمادہ پیکار ، جوں تو راہ راست پر لانے کے لئے دورت کے دورت اور مالکٹ و مانعین زکوۃ پر بوجاد کیا تھا اس کا واقعہ کتب عدیث وہ راہ راست پر لانے کے لئے جو سے مانوین نکوۃ پر بوجاد کیا تھا اس کا وہ تھ کتب عدیث وہ راہ راہ میں مشہور و معروف ہے۔

وَ إِنْ اَحَدُّ مِّنَ الْمُشْرِكِيْنَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلْمَ اللَّهِ ثُمَّ أَبُلِغُهُ عُ مَاْمَنَهُ ﴿ ذٰلِكَ بِاَنَّهُمْ قَوْمٌ لَّا يَعْلَمُونَ ﴿ كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهَدُّ عِنْدَ اللهِ وَعِنْدَ رَسُولِمَ إِلَّا الَّذِيْنَ عَهَدُتُّمْ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ۚ فَمَا اسْتَقَامُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيْمُوْا لَهُمْ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴿ كَيْفَ وَ إِنْ يَّظْهَرُوا عَلَيْكُمْ لَا يَرُقُبُوا فِيۡكُمۡ اِلَّا وَّ لَا ذِمَّةً ۚ يُرۡضُوۡنَكُمۡ بِاَفُواهِهِمْ وَتَأْبِي قُلُوبُهُمْ ۚ وَٱكْثَرُهُمْ فْسِقُونَ ﴿

إِشْتَرَوْا بِايْتِ اللهِ ثَمَنًا قَلِيْلًا فَصَدُّوا عَنْ سَبِيْلِهِ النَّهُمُ سَاءَمَا كَانُوُا يَعْمَلُونَ ١

لَا يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلَّا وَّلَا ذِمَّةً ﴿ وَأُولَٰإِكَ هُمُ الْمُعْتَدُونَ عَ

﴾۔ کفار کو پناہ دینے کا حکم: پیلے فرمایا تھا کہ اگر اپنی کفریات سے توبہ کر کے اسلام میں داخل ہو جائیں تو مامون ہیں۔ ممکن تھا کہ

 اور اگر کوئی مشرک تجھ سے پناہ مانگے تو اس کو پنادہ دیدے یاں تک کہ وہ س لے کلام اللہ کا پھر پہنچا دے اسکواسکی امن کی جگہ یہ اس واسطے کہ وہ لوگ علم نهیں رکھتے [۱]

﴾ \_ كيونكر ہووے مشركول كے لئے عمداللہ كے نزديك اور اسکے رسول کے نزدیک مگر جن لوگوں سے تم نے عمد کیا تھا مسجد حرام کے پاس سوجب تک وہ تم سے سیدھے رہیں تم ان سے سیدھے رہو بیشک اللہ کو پسند میں اعتیاط والے

٨ ـ كيونكر رہے صلح اور اگر وہ تم پر قابو پائيں تو نہ لحاظ کریں تمہاری قرابت کا اور یہ عہد کا تم کوراضی کر دیتے میں اپنے منہ کی بات سے اور انکے دل نہیں مانتے اور اکثران میں بدعمد میں [^]

۹۔ بیچ ڈالے انہوں نے اللہ کے حکم تصورٰی قیمت پر مچھر رو کا اس کے رستہ سے برے کام ہیں جو وہ لوگ کر رہے ہیں [۹]

۱۰۔ نہیں لحاظ کرتے کئی مسلمان کے حق میں قرابت کا اور یه عهد کا اور وهی میں زیادتی پر [۱۰] کسی شخص کواصول سلام سے آگاہی نہ ہووہ تحقیق ورفع شکوک کی غرض سے معلمانوں کے پاس آنا چاہے ، اس کی نسبت فرما دیا کہ اپنی پناہ اور حفاظت میں لے کر خدا کا کلام اور اسلام کے حقائق و دلائل سناؤ۔ اگر قبول نہ کرے تواس کو قتل مت کرو بلکہ کمیں مخصکانے پرامن کی جگہ پہنچا دو جمال پہنچ کر وہ مامون و مطمئن ہو جائے ۔ اس کے بعد وہ سب کا فروں کے برابر ہے ۔ یہ امن دینے کا عکم اس لئے ہے کہ اسلامی اصول و حقائق سے ان لوگوں کو آگاہی شہیں ہے ۔ لہذا ان کے سامنے حق نوب طرح واضح کر دینا چاہئے ۔ اگر اس کے بعد بھی عناد برتے تو تنہیج کی المرش شد کم مین المنفیق کے بعد دین میں کوئی اکراہ شہیں ۔

۸۔ بد عمدوں کا معاملہ: پچھی آیات میں جو براءۃ کا اعلان کیا گیا تھا، یہاں اس کی حکمت بیان فرماتے ہیں۔ یعنی ان مشرکین عرب سے کیا عمد قائم رہ سکتا ہے اور آئندہ کیا صلح ہو سکتی ہے جن کا عال تم مسلمانوں کے ساتھ ہیں ہے کہ اگر کسی وقت ذرا قابو تم پر عاصل کر لیں توستانے اور نقصان پہنچانے میں نہ قرابت کا مطلق لحاظ کریں اور نہ قول و قرار کا ۔ پونکہ اتفاق سے تم پر غلبہ اور قابو عاصل نہیں ہے اس لئے محض زبانی عمد وسیمان کر کے تم کو نوش رکھنا چاہتے ہیں ور نہ ان کے دل ایک منٹ کے لئے بھی اس عمد پر راضی نہیں ہر وقت عمد شکنی کا موقع تلاش کرتے رہتے ہیں۔ پونکہ ان میں اکثر لوگ خدار اور بد عمد ہیں اگر کوئی اکا دکا وفائے عمد کا خیال بھی کرتا ہے تو کشرت کے مقابلہ میں اس کی کچھ پیش نہیں جاتی۔ بہر عال ایسی دغاباز بد عمد قوم سے خدا اور رول کا کیا عمد ہو سکتا ہے۔ البتہ بن قبائل سے تم بالخصوص متجد حرم کے پاس معاہدہ کر بچکے ہو سوتم ابتداء کر کے نہ توڑو۔ جب تک وہ وفاداری کے راستہ پر سیدھے چلیں تم بھی ان سے سیدھے رہو اور بڑی اعتباط رکھوکہ کوئی خیے ہے جو بیت ایسی نہ بولیانہ وہ خیر بات ایسی نہ بولیانہ وغیرہ نے نہائوں سے بدعمدی نہ کی تھی ۔ متلانوں نے نہایت دیا تنداری اور اعتباط کے ساتھ اپنا عمد پوراکیا ۔ اعلان بولیانہ وغیرہ نے تم معاہدہ کی کامل پابندی کی گئی۔

9۔ یعنی یہ مشرکین وہ لوگ ہیں جنوں نے دنیا کی تھوڑی سی طمع اور اپنی اغراض واہواء کی خاطر خدا کے احکام وآیات کورد کر دیا۔ اس طرح نود بھی خدا کے رستہ پر نہ چلے اور دوسروں کو بھی چلنے سے رو کا۔ جوالیے بدترین اور نالائق کاموں میں پھنے ہوں اور خدا سے نہ ڈریں وہ عمد شکنی کے وبال سے کیا ڈریں گے اور اپنے قول و قرار پر کیا قائم رہیں گے۔

۱۰ یعنی کچھ تمہارے ہی ساتھ ہیں بلکہ مسلمان نام سے ان کو بیر ہے۔ کوئی مسلمان ہو موقع پانے پر اس کو نقصان پہنچانے کے لئے سب تعلقات قرابت اور قول و قرار اٹھا کر رکھ دیتے ہیں اس بارہ میں ان کی ظلم وزیادتی مدسے بڑھی ہوئی ہے۔ فَإِنْ تَابُوا وَ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ فَإِنْ تَابُوا وَ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّيْنِ لَمْ وَنُفَصِّلُ اللَّايْتِ لِقَوْمِ يَّعُلَمُونَ فَي

وَ إِنْ نَّكُثُواً اَيْمَانَهُمْ مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِمُ وَطَعَنُوا فِي دِيْنِكُمْ فَقَاتِلُوا اَيِمَّةَ الْكُفُرِ لَا وَطَعَنُوا فِي دِيْنِكُمْ فَقَاتِلُوا اَيِمَّةَ الْكُفُرِ لَا النَّهُمُ لَا اَيْمَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنْتَهُونَ 
اللَّ تُقَاتِلُونَ قَوْمًا نَّكُثُوا اَيْمَانَهُمْ وَهَمُّوا اللَّ اللَّهُمُ وَهَمُّوا اللَّ اللَّهُمُ وَهَمُّوا اللَّ اللَّ اللَّ اللَّهُمُ وَهَمُّوا اللَّ اللَّهُمُ وَهَمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّلُ اللَّهُمُ الللْلُولُ اللْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلَهُ الللْلُولُ الللْلُولُ اللَّهُ اللْلِلْلُولُ اللْلُولُ الللْلُولُ اللَّهُ اللْلَهُ الللْلَهُ اللْلِلْلُولُولُ اللْلُولُ اللْلُولُ اللْلُولُ اللْلُولُ اللْلُهُمُ اللْلُولُ اللْلُولُ اللْلُولُ اللْلُمُ اللْلِلْلُولُ اللْلُولُ اللْلُولُ اللْلُولُ اللْلُولُ الللْلُهُ اللْلُولُ الللْلُهُ الللْلُهُمُ الللْلُولُولُ اللْلَهُ اللْلُهُمُ الللْلُهُمُ الللْلُولُ الللْلُهُمُ الللْلُهُمُ الللْلُهُمُ الللْلُهُمُ اللْلُهُمُ الللْلُهُمُ الللْلُهُمُ اللَّلْلِلْلَهُمُ اللْلُهُمُ اللَّلْلُولُ اللْلُهُمُ اللَّلْلَهُمُ اللْلَاللَّالِلْلَالْلُولُولُ اللْلَهُمُ اللْلَهُمُ اللْلَهُمُ اللْلِ

مَرَّةٍ ﴿ اَتَخْشَوْنَهُمْ ۚ فَاللهُ اَحَقُّ اَنْ تَخْشَوْهُ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤُمِنِينَ ﴿

قَاتِلُوُهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللهُ بِاَيْدِيْكُمْ وَيُخْزِهِمُ وَيَنْصُرُكُمْ عَلَيْهِمُ وَيَشُفِ صُدُورَ قَوْمٍ مُّؤْمِنِيْنَ ﴿

وَيُذَهِبُ غَيْظَ قُلُوبِهِمُ ﴿ وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَىٰ مَنۡ يَّشَآ ءُ ۖ وَاللَّهُ عَلَىٰ مَنۡ يَّشَآ ءُ ۖ وَاللّٰهُ عَلِيمُ حَكِيْمُ ۚ ۚ

اا۔ سواگر توبہ کریں اور قائم رکھیں نماز اور دیتے رہیں زکوۃ تو تمہمارے بھائی ہیں عکم شریعت میں ["] اور ہم کھول کر بیان کرتے ہیں حکموں کو جانبے والے لوگوں کے واسطے

11۔ اور اگر وہ توڑ دیں اپنی قسیں عہد کرنے کے بعد اور عیب لگائیں تمہارے دین میں تو لڑو کفر کے سرداروں سے بیشک انکی قسیں کچھ نہیں تاکہ وہ باز آئیں [۱۳]

11۔ کیا نہیں لڑتے ایسے لوگوں سے جو توڑیں اپنی قسمیں اور فکر میں رہیں کہ رسول کو نکال دیں اور انہوں نے پہلے چھیڑی تم سے کیا تم ان سے ڈرتے ہو سواللہ کا ڈر پائے تم کوزیادہ اگر تم ایمان رکھتے ہو[الل

۱۳۔ لڑوان سے تا عذاب دے اللہ انکو تمہارے ہاتھوں اور رسوا کرے اور تم کو ان پر غالب کرے اور ٹھنڈے کرے دل مسلمانوں کے

10۔ اور نکالے ان کے دل کی جلن اور اللہ توبہ نصیب کرے گا جس کو چاہیے گا [<sup>17]</sup> اور اللہ سب کچھ جاننے والا حکمت والا ہے [18]

اا۔ کفار اگر توبہ کر لیں تو تمہارے بھائی میں: یعنی اب بھی اگر کفر سے توبہ کر کے احکام دینیہ (نماز زکوۃ وغیرہ ) پر عمل پیرا ہوں تو یہ

صرف یہ کہ آئندہ کے لئے محفوظ و مامون ہو جائیں گے بلکہ اسلامی برادری میں شامل ہوکر ان حقوق کے متی ہوں گے جن کے دوسرے مسلمان متحق ہیں۔ بوکچھ بد عمدیاں اور شرارتیں پہلے کر چکے ہیں سب معاف کر دی جائیں گی ۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ یہ جو فرمایا کہ بھائی ہیں حکم شریعت میں۔ اس سے سمجھ لیں کہ جو شخص قرائن سے معلوم ہو کہ ظاہر میں مسلمان سے اور دل سے یقین نہیں رکھتا اس کو حکم ظاہری میں مسلمان گئیں مگر معتمد اور دوست نہ بنائیں۔

11۔ بد ممد کفار سے قتال: یعنی اگر عمد و پیمان توڑ ڈالا ( جیسے بنی بکر نے خلاف عمد خزاعہ پر حلہ کر دیا اور قریش نے حلہ آوروں کی مدد
کی ) اور کفر سے باز نہ آئے بلکہ دین حق کے متعلق طعنہ زنی اور گنتا خانہ عیب جوئی کرتے رہے تو سمجھ لوکہ اس طرح کے لوگ
""ائمۃ الکفر"" (کفر کے سردار اور امام ) ہیں ۔ کیونکہ ان کی حرکات دیکھ کر اور باتیں سن کر بہت سے کجرو اور بیوقوف پیچے ہو لیتے
ہیں ۔ الیے سر غول سے پورا مقابلہ کرو۔ کیونکہ ان کا کوئی قول و قسم اور عمد و پیمان باقی نہیں رہا۔ ممکن ہے تمہارے ہا تھوں سے
کچھ سنزا یا کر اپنی شرارت و سرکشی سے بازآ جائیں۔

الے قریش نے قسمیں اور معاہدے توڑ دیے تھے کیونکہ خلاف عمد خواجہ کے مقابلہ میں بنوبکر کی مدد کی اور بجرت سے پہلے پیشمبر علیہ اللہم کو وطن مقدس (مکہ معظمہ) سے نکالنے کی تجاویز سوچیں۔ اور وہ بی نگلے کا سبب بنے اذا خر جہ اللہ بین کفر و ا ثانی اثنین مکہ میں بے قصور مسلمانوں پر بیٹھے بٹائے مظالم کی ابتداء کی ۔ جب ابوسفیان کا تجارتی قافلہ بخ نکلا توازراہ نوت بدر کے میدان میں مسلمانوں سے جنگ کی چھیؤ کرنے کے لئے گئے اور صلح حدیدیہ کے بعد بھی اپنی جانب سے عمد شکنی کی ابتداء کی کہ مسلمانوں کے علیف خواجہ کی مقابلہ پر بنوبکر کی پیٹھ شمونکتے رہے اور اسلیم وغیرہ سے ان کی امداد کرتے رہے ۔ آخر کار مسلمان ان سے لڑے اور مکہ معظمہ کو مشرکین کے قبضہ سے پاک کیا اللا تُنقابِدُونَ قوّ مًا اللے سے خرض یہ معلوم ہوتی ہے کہ بو کوئی قوم اس طرح کے انوال رکھتی ہواس سے جنگ کرنے میں مسلمانوں کو کسی وقت کچھ امل خرض یہ معلوم ہوتی ہے کہ بو کوئی قبل ماقت و جمعیت اور سازوسامان کا خوف ہوتو مومنین کو سب سے بڑھ کر خدا کا خوف ہونا چاہئے ۔ خدا کا فرض یہ بوتی سے ایان کا نقاضا یہ ہے کہ بندہ خدا کی نافرانی سے ڈر نکل جاتے میں۔ ایان کا نقاضا یہ ہے کہ بندہ خدا کی نافرانی سے ڈر نکل جاتے میں۔ ایان کا نقاضا یہ ہے کہ بندہ خدا کی نافرانی سے ڈر نکل جاتے میں۔ ایان کا نقاضا یہ ہے کہ بندہ خدا کی نافرانی سے ڈر نکل جاتے میں۔ ایان کا نقاضا یہ ہے کوئی مخلوق ادنی سے ادنی نفع و ضرر بہنچانے پر بیدون اس کی مشیت کے قادر نہیں۔

۱۷۔ مشروعیت جاد کی حکمت: اس آیت میں مشروعیت ""جاد"" کی اصلی حکمت پر متنبہ فرمایا۔ قرآن کریم میں اقوام ماضیہ کے جوقصے بیان فرمائے میں ان سے ظاہر ہوتا ہے کہ جب کوئی قوم کفروشرات اور انبیاءً کی تکذیب و عداوت میں عدسے بڑھ جاتی تھی تو قدرت کی طرف سے کوئی تباہ کن آسانی عذاب ان پر نازل کیا جاتا تھا جس سے ان کے سارے مظالم اور کفریات کا دفعۃ ناتمه ، و باتا تماء ۚ فَكُلًّا اَخَذُنَا بِذَنْبِهِ فَمِنْهُمْ مَّنْ اَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُمْ مَّنْ اَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمْ مَّنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ وَمِنْهُمْ مَّنْ اَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلكِنْ كَانُوٓ آ اَنْفُسَهُمْ یَظْلِمُونَ (عنجبوت رکوع م) کوئی شبہ نہیں کہ عذاب کی یہ اقعام بہت سخت مہلک اور آئندہ نسلوں کے لئے عبرتناک تھیں ۔ لیکن ان صورتوں میں معذبین کو دنیا میں رہ کر اپنی ذلت ورسوائی کا نظارہ نہیں کرنا پڑتا تھا اور یہ آئندہ کے لئے توبہ ورجوع کا کوئی امکان باقی رہتا تھا۔ مشروعیت جماد کی اصلی غرض و غایت یہ ہے کہ مکذبین و متعنتین کو حق تعالیٰ بجائے بلا واسطہ عذاب دینے کے اپنے مخلص وفادار بندوں کے ہاتھ سے سزا دلوائے سزا دہی کی اس صورت میں مجرمین کی رسوائی اور مخلصین کی قدر افزائی زیادہ ہے وفادار بندوں کا نصرت و غلبہ علانیہ ظاہر ہوتا ہے ۔ ان کے دل یہ دیکھ کر ٹھنڈے ہوتے ہیں کہ جولوگ کل تک انہیں حقیروناتواں سمجھ کر ظلم وستم اور استراء و تمسخر کا تختہ مثق بنائے ہوئے تھے ، آج خدا کی تائید ورحمت سے انہی کے رحم و کرم یا عدل وانصاف پر چھوڑ دیے گئے ہیں۔ کفرو باطل کی شوکت و نائش کو دیکھ کر جواہل حق گھٹتے رہتے تھے یا جو ضعیف و مظلوم مسلمان کفار کے مظالم کا انتقام نہ لے سکنے کی وجہ سے دل ہی دل میں غیظ کھا کر چپ ہور ہتے تھے جماد فی سبیل اللہ کے ذریعہ سے ان کے قلوب تسکین پاتے تھے اور آخری بات یہ ہے کہ خود مجرمین کے حق میں بھی سزا دہی کا یہ طریقہ نسبۂ زیادہ نافع ہے کیونکہ سنزا پانے کے بعد بھی رجوع و توبہ کا دروازہ کھلا ہوا ہے ۔ بہت ممکن ہے کہ عالات سے عبرت عاصل کر کے بہت سے مجرموں کو توبہ نصیب ہو جائے چنانچہ حضور پر نور لٹائیالیا کم زمانہ میں ایسا ہی ہوا کہ تھوڑے دنوں میں سارا عرب صدق دل ہے دین الهی کا علقہ بگوش بن گیا۔

<mark>10۔ یعنی ہرایک کی عالت کو جان کر حکمت کا معاملہ کرتا ہے اور ہر زمانہ میں اس کے مناسب احکام بیجتا ہے۔</mark>

17۔ کیا تم یہ گان کرتے ہوکہ چھوٹ جاؤگ اور عالانکہ ابھی معلوم نہیں کیا اللہ نے تم میں سے ان لوگوں کو جنوں نے جہاد کیا ہے اور نہیں پکڑا انہوں نے سوااللہ کے اور مسلمانوں کے کسی کو بھیدی اور اللہ کو خبرہے جو تم کر رہے ہو[11]

اَمْ حَسِبْتُمْ اَنْ تُتُرَكُوا وَلَمَّا يَعْلَمِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمْ يَتَخِذُوا مِن كُمْ وَلَمْ يَتَخِذُوا مِن دُونِ اللهِ وَلَا رَسُولِهِ وَلَا الْمُؤْمِنِينَ كُمْ وَلِيجَةً وَلَا الْمُؤْمِنِينَ عَمَلُون فَي وَلِا اللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُون فَي وَلِيجَةً وَاللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُون فَي

مَا كَانَ لِلْمُشُرِكِيْنَ اَنْ يَعْمُرُوا مَسْجِدَ اللهِ شَا كَانَ لِلْمُشُرِكِيْنَ اَنْ يَعْمُرُوا مَسْجِدَ اللهِ شُهِدِيْنَ عَلَى اَنْفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ أُولَلِكَ شُهِدِيْنَ عَلَى اَنْفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ أُولَلِكَ حَبِطَتَ اَعْمَالُهُمْ أَلَّ وَفِي النَّارِ هُمْ خُلِدُونَ حَبِطَتْ اَعْمَالُهُمْ أَلَّ وَفِي النَّارِ هُمْ خُلِدُونَ

إِنَّمَا يَعُمُّرُ مَسْجِدَ اللهِ مَنْ امَنَ بِاللهِ وَالنَّهِ وَالنَّهِ وَالنَّهِ وَالنَّهِ وَالنَّهِ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ اللهَ وَعَسَى أُولِيكَ انَ النَّكُونُوْ امِنَ الْمُهْتَدِيْنَ عَلَى اللهَ اللهُ اللهُ

اَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَآجِ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنُ امَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ الْحَرَامِ كَمَنُ امَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ وَجَهَدَ فِي سَبِيْلِ اللهِ لَا يَسْتَؤْنَ عِنْدَ اللهِ وَاللهُ لَا يَسْتَؤْنَ عِنْدَ اللهِ وَاللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّلِمِيْنَ عَيْ وَاللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّلِمِيْنَ عَيْ

۱۷۔ مشرکوں کا کام نہیں کہ آباد کریں اللہ کی مسجدیں اور تسلیم کر رہے ہوں اپنے اوپر کفر کو وہ لوگ خراب گئے ان کے عل اورآگ میں رہیں گے وہ ہمیشہ

11۔ وہی آباد کرتا ہے مسجدیں اللہ کی جو یقین لایا اللہ پر اور آخرت کے دن پر اور قائم کیا نماز کو اور دیتا رہا زکوۃ اور نہ ڈرا سوائے اللہ کے کسی سے سوامیدوار ہیں وہ لوگ کہ ہوویں ہدایت والوں میں [۱]

19۔ کیا تم نے کر دیا عاجیوں کا پانی پلانا اور مسجد الحرام کا بیانا برابر اس کے جو یقین لایا اللہ پر اور آخرت کے دن پر اور لڑا اللہ کی راہ میں یہ برابر نہیں میں اللہ کے زدیک اور اللہ رستہ نہیں دیتا ظالم لوگوں کو[۱۸]

11۔ جادی ایک اور حکمت: مشروعیت جادی یہاں ایک اور حکمت بیان فرمائی ۔ یعنی ایان اور بندگ کے زبانی دعوے کرنے والے تو بہت میں لیکن امتحان کی کسوٹی پر جب تک کسا نہ جائے کھرا اور کھوٹا ظاہر نہیں ہوتا ۔ جاد کے ذریعہ سے غدا دیکھنا چاہتا ہے کہ کتنے مسلمان میں جواس کی راہ میں جان و مال نثار کرنے کو تیار میں اور غدا اور رسول اور مسلمانوں کے سواکسی کو اپنا رازداریا خصوصی دوست بنانا نہیں چاہتے خواہ وہ ان کا کتنا ہی قریبی رشتہ دار کیوں نہ ہو۔ یہ معیار ہے جس پر مومنین کا ایمان پر کھا جاتا ہے۔ جب تک علی جاد نہ ہو صرف زبانی جمع خرچ سے کامیابی عاصل نہیں ہو سکتی ۔ پھر عمل بھی جو کچھ کیا جائے اس کی خبر غدا کو ہے کہ صدق واخلاص سے کیا یا نمود وریا سے جیسا عمل ہوگا ادھر سے اسی کے موافق پھل ملے گا۔

۱۷۔ مساجد کی آبادی کا مفہوم: پہلے فرمایا تھا کہ مسلمان بدون امتحان کے یونہی نہیں چھوڑے جا سکتے ، بلکہ بڑے بڑے عزائم اعال (مثلاً جماد وغیرہ ) میں ان کی ثابت قدمی دیکھی جائے گی اور یہ کہ تمام دنیا کے تعلقات پر کس طرح خدا ورسول کی جانب کو ترجیح دیتے ہیں اس رکوع میں یہ بتلایا کہ خدا کی مساجد (عبادت گاہیں ) نقیقہ ایسے ہی اولوالعزم مسلمانوں کے دم سے آبادرہ سکتی میں۔ مساجد کی تقیقی آبادی یہ ہے کہ ان میں خدائے واحد کی عبادت اس کی شان کے لائق ہو۔ ""ذکر اللہ "" کرنے والے کثرت سے موجود ہوں جو بے روک ٹوک خدا کو یاد کریں۔ لغویات و خرافات سے ان پاک مقامات کو محفوظ رکھا جائے ۔ یہ مقصد کفار و مشرکین سے کب عاصل ہو سکتا ہے؟ دیکھئے مشرکین مکہ بڑے فخرسے اپنے کو ""مسجد حرام "" کا متولی اور غادم کہتے تھے ۔ مگر ان کی بڑی خدامت گذاری یہ تھی کہ پتھر کی سینکڑوں مورتیاں کعبہ میں رکھ چھوڑی تھیں ان ہی کی نذر و نیاز کرتے اور منتیں مانتے تھے۔ بہت سے لوگ ننگے طواف کرتے تھے ، ذکر اللہ کی جگہ سیٹیاں اور نالیاں بجاتے تھے اور خدائے واحد کے سچے پر ستاروں کو وہاں تک پہنچنے کی اجازت نہ دیتے تھے لے دے کران کی بڑی عبادت یہ تھی کہ عاجیوں کے لئے پانی کی سبیل لگا دی یا حرم شریت میں پراغ جلا دیا۔ یا کعبہ پر غلاف پڑھایا یا کبھی ضرورت ہوئی تو شکت و ریخت کی مرمت کرا دی مگر یہ اعال محض بے جان اور بے روح تھے۔ کیونکہ مشرک کو جب خدا کی صیح معرفت حاصل نہیں تو کسی عمل میں اس کا قبلہ توجہ اور مرکز اخلاص خدائے وحدۂ لا شریک لہ کی ذات منبع الکالات نہیں ہو سکتی۔ اسی لئے کافر کا کوئی عمل خدا کے نزدیک زندہ اور معتدبہ عمل نہیں ہے (اس کو حَبِطَتُ اَعْمَالُهُمْ سے تعبیر فرمایا ) الغرض کفار ومشرکین جواپنے عال وقال سے اپنے کفروشرک پر ہر وقت شادت دیتے رہتے ہیں ، اس لائق نہیں کہ ان سے مساجد اللہ خصوصا مسجد حرام کی تقیقی تعمیر (آبادی) ہو سکے یہ کام صرف ان لوگوں کا ہے جو دل سے خدائے واحد اور آخری دن پر ایان لا چکے ہیں جوارح سے نمازوں کی اقامت میں مشغول رہتے میں، اموال میں سے باقاعدہ زکوۃ اداکرتے میں اور خدا کے سواکسی سے نہیں ڈرتے ۔ اسی لئے مساجد کی صیانت و تطہیر کی خاطر جاد کے لئے تیار رہتے ہیں۔ ایسے مومنین جو دل زبان ہاتھ یاؤں ، مال و دولت ہر چیز سے غدا کے مطیع و فرمانبردار ہیں۔ ان کا فرض منصبی ہے کہ مساجد کو آباد رکھیں اور تعمیر مساجد کے جھوٹے جھوٹے دعوے رکھنے والے مشرکین کو خواہ اہل قرابت ہی کیوں نہ ہوں وہاں سے نکال باہر کریں کیونکہ ان کے وجود سے مساجداللہ کی آبادی نہیں بربادی ہے۔ ۱۸۔ سب سے افضل عمل ایمان باللہ اور جماد: مشرکین مکہ کواس پر بڑا فخر و ناز تھا کہ ہم حاجیوں کی خدمت کرتے انہیں پانی پلاتے کھانا کپڑا دیتے اور مسجد حرام کی مرمت یا کسوۃ کعبہ یا تیل بتی وغیرہ کا انتظام کرتے ہیں ۔ اگر مسلمان اپنے جماد و ہجرت وغیرہ پر نازاں ہیں تو ہمارے پاس عبادات کا یہ ذخیرہ موجود ہے ۔ ایک زمانہ میں حضرت عباسؓ نے بھی حضرت علی کرم اللہ وجہ کے مقابلہ

الَّذِيْنَ الْمَنُوُّا وَهَاجَرُوُا وَجُهَدُوًا فِي اللهِ بِالْمُوَالِهِمُ وَانَفُسِهِمُ الْمُعَامُ اللهِ بِالْمُوَالِهِمُ وَانَفُسِهِمُ الْمُعَامُ وَرَبَعَةً عِنْدَ اللهِ وَالْمِكَ هُمُ الْفَآبِرُوْنَ وَرَجَةً عِنْدَ اللهِ وَالْمِكَ هُمُ الْفَآبِرُوْنَ

(<u>Y•</u>)

يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُمْ بِرَحْمَةٍ مِّنَهُ وَ رِضُوَانٍ وَّجَنَّتٍ لَّهُمۡ فِيۡهَا نَعِيۡمُ مُّقِيۡمُ ۚ

۲۰۔ جو ایمان لائے اور گھر چھوڑ آئے اور لڑے اللہ کی راہ میں اپنے مال اور جان سے ان کے لئے بڑا درجہ ہے اللہ کے ہاں اور وہی مراد کو پہنچنے والے ہیں

11۔ نوشخبری دیتا ہے انکو پروردگار انکا اپنی طرف سے مہربانی کی اور ضامندی کی اور باغوں کی کہ جن میں انکو آرام ہے ہمیشہ کا ۲۲۔ رہا کریں ان میں مدام بیشک اللہ پاس بڑا تواب ہے[۱۹]

۲۳۔ اے ایمان والومت پکرواینے باپوں کو اور بھائیوں کو رفیق اگر وہ عزیز رکھیں کفر کو ایمان سے اور جو تم میں انکی رفاقت کرے سووہی لوگ میں گنگار [۲۰]

خُلِدِیْنَ فِیْهَآ اَبَدًا الله عِنْدَهَ اَجُرُ عَظِیْمُ عَظِیْمُ عَظِیْمُ عَظِیْمُ عَظِیْمُ عَالِمُ الله عَظِیْمُ عَلَیْمُ عَلِیْمُ عَلَیْمُ عَلِیْمُ عَلَیْمُ عَلِی عَلَیْمُ عَلَیْمُ عَلَیْمُ عَلَیْمُ عَلِی عَلَیْمُ عَلِیمُ عَلِیمُ عَلَیْمُ عَلَیْمُ عَل

يَاكِتُهَا الَّذِينَ امَنُوا لَا تَتَّخِذُوَّا ابَا عَكُمْ وَ الْحُوانَكُمْ اوَلِيَا عَلَى الْمِنْوَا الْكُفْرَ الْمِتَحَبُّوا الْكُفْرَ عَلَى الْإِيْمَانِ فَوَمَنُ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَأُولَيِكَ هُمُ الظِّلِمُونَ عَلَى فَأُولَيِكَ هُمُ الظِّلِمُونَ عَلَى فَأُولَيِكَ هُمُ الظِّلِمُونَ عَلَى الْمُلِيكَ هُمُ الظِّلِمُونَ عَلَى الْمُلِيكَ هُمُ الظِّلِمُونَ عَلَى الْمُلْمِونَ عَلَى الْمُلْمِونَ عَلَى الْمُلْمِونَ عَلَى الْمُلْمِونَ عَلَى الْمُلْمُونَ عَلَى الْمُلْمِونَ عَلَى الْمُلْمِونَ عَلَى الْمُلْمِونَ عَلَى الْمُلْمِونَ عَلَى الْمُلْمِونَ عَلَى الْمُلْمِونَ عَلَى الْمُلْمُونَ عَلَيْ الْمُلْمُونَ عَلَى الْمُلْمُ مُونَ عَلَى الْمُلْمُونَ عَلَى الْمُلْمُونَ عَلَى الْمُلْمُونَ عَلَى الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُونَ عَلَى الْمُلْمُ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمِلْمُ الْمُلْمُ ا

1- ایمان ہماد اور ہجرت کے انعامات: یعنی اس کے یہاں ثواب اور درجات کی کیا کمی ہے جس کو جتنا چاہے مرحمت فرمائے۔
پہلی آیت میں تین چیزوں کا ذکر تھا۔ ایمان ، جماد ، ہجرت ان تین پر بشارت بھی تین چیزوں کی دی ۔ رحمت ، رضوان ، خلود فی
الجمعت البوحیان نے لکھا ہے "رحمت" ایمان پر مرتب ہے ۔ ایمان نہ ، ہو تو آخرت میں خدا کی رحمت و مہریانی سے کوئی حصہ نہیں
مل سکتا۔ اور "رضوان" (جو بہت ہی اعلیٰ مقام ہے ) جماد فی سبیل اللہ کا صلہ ہے ۔ مجاہد فی سبیل اللہ تمام نفسانی خطوط و
تعلقات ترک کر کے خدا کے رستہ میں جان و مال نشار کرتا اور خدا کی نوشنودی عاصل کرنے کے لئے انتہائی قربانی پیش کرتا ہے ۔
لہذا اس کا صلہ بھی انتہائی ، ہونا چاہئے اور وہ جق تعالیٰ شانہ کی رضاء کا مقام ہے ۔ باقی ہجرت وہ خدا کے لئے وطن مالوف اور گھر بار
چھوڑنے کا نام ہے ۔ اس لئے مہا ترکو نوشخری دی گئی کہ تیرے وطن سے بہتر وطن اور تیرے گھر سے بہتر گھر تجھ کو سلے گا۔ جس
میں ہمیشہ اعلی درجہ کی آسائش وراحت سے رہنا ، و گا جس سے ہجرت کرنے کی کھی نوبت نہ آئے گی۔

۲۰ پیچھلی آیات میں بتلایا تھاکہ جماد و بجرت اعظم وافضل ترین اعال ہیں۔ بہا اوقات ان دونوں اعال میں نویش واقارب، کنبہ اور برادری کے تعلقات خلل انداز ہوتے ہیں۔ اس لئے فرما دیا کہ جن لوگوں کو ایمان سے زیادہ کفر عزیز ہے۔ ایک مومن انہیں کسے عزیز رکھ سکتا ہے۔ مسلمان کی شان نہیں کہ ان سے رفاقت اور دوستی کا دم بھرے حتی کہ یہ تعلقات اس کو جماد و ہجرت سے مانع ہوجائیں ایساکرنے والے گنگار بن کر اپنی جانوں پر ظلم کر رہے ہیں۔

قُلُ إِنْ كَانَ ابَآؤُكُمْ وَابْنَآؤُكُمْ وَ اِخْوَانُكُمْ وَاَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيْرَتُكُمْ وَ كَسَادَهَا وَمَسْكِنُ تَرْضَوْنَهَا اَحَبّ اِلَيْكُمْ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيْلِهِ فَتَرَبَّصُوْا حَتَّى يَأْتِيَ اللّٰهُ بِٱمْرِهٖ ۖ وَاللّٰهُ لَا عُ يَهُدِى الْقَوْمَ الْفُسِقِينَ ﴿

لَقَدُ نَصَرَكُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ لَا قَيوُمَ حُنَيْنِ لَاذَ اعْجَبَتُكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغُن عَنْكُمْ شَيئًا وَّضَاقَتُ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ ثُمَّ وَلَّيْتُمُ مُّدُبِرِيْنَ ﴿ ثُمَّ أَنْزَلَ اللَّهُ سَكِيْنَتَهُ عَلَى رَسُوْلِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَانْزَلَ جُنُوْدًا لَّمْ تَرَوْهَا وَعَذَّبَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا ۚ وَ ذَٰلِكَ جَزَآءُ الْكُفِرِينَ 💼

۲۴۔ تو کمہ دے اگر تمہارے باپ اور بیٹے اور مِھائی اور عورتیں اور برادری اور مال جو تم نے کائے ہیں اور سوداگری جنکے بند ہونے سے تم ڈرتے ہو اور حویلیاں جنکوپیند کرتے ہوتم کوزیادہ پیاری میں اللہ سے اور اسکے رسول سے اور لڑنے سے اسکی راہ میں تو انتظار کرو یمال تک که مجھجے اللہ اپنا حکم اور اللہ رستہ نہیں دیتا نا فرمان لوگوں کو [۱۶]

۲۵۔ مدد کر چکا ہے اللہ تہماری بہت میدانوں میں اور حنین کے دن جب نوش ہوئے تم اپنی کثرت پر پھر وہ کچھ کام نہ آئی تمہارے اور تنگ ہو گئی تم پر زمین باو ہود اپنی فراخی کے پھر ہٹ گئے تم پیڑ دے کر

۲۶۔ پھر آثاری اللہ نے اپنی طرف سے تسکین اپنے رسول پر اور ایان والوں پر اور آثاریں فوجیں کہ جنکو تم نے نہیں دیکھا اور عذاب دیا کافروں کو اور یہ سزا ہے منکروں کی [۲۲]

۲۱۔ جادگی اہمیت اور ضرورت: یعنی اگر خدا ورسول کے احکام کا امتثال آور ہجرت یا جاد کرنے سے یہ خیال مانع ہوکہ کنبہ برادری چھوٹ جائے گی اموال تلف ہوں گے ، تجارت مندی پڑ جائے گی یا بند ہو جائے گی۔ آرام کے مکانوں سے نکل کر بے آرام ہونا پڑے گا تو پھر خدا کی طرف سے حکم سزا کا انتظار کرو۔ ہواس تن آسانی اور دنیا طلبی پر آنے والا ہے۔ ہولوگ مشرکین کی موالات یا دنیوی نواہشات میں پھنس کر احکام الهید کی تعمیل نہ کریں ان کو تقیقی کامیابی کا راستہ نہیں مل سکتا۔ عدیث میں ہے کہ جب تم بیلوں کی دم پکڑ کر کھیتی باڑی پر راضی ہو جاؤگے اور جماد چھوڑ بیٹھوگے تو غدا تم پر ایسی ذلت مسلط کر دے گا جس سے کھی نکل نہ سکوگے یہاں تک کہ پھراپنے دین (جماد فی سبیل اللہ ) کی طرف واپس آؤ۔

۲۲۔ غزوہ حنین میں مسلمانوں کی مدد: "مچھلی آیت میں تنبیہ کی گئی تھی کہ جاد فی سبیل اللہ کے وقت مومنین کو کنبہ ، برادری ، اموال واملاک وغیرہ کسی چیز پر نظرینہ ہونی چاہئے یہاں آگاہ فرمایا ہے کہ مجاہدین کو نود اپنی فوجی جمعیت وکثرت پر گھمنڈینہ کرنا چاہئے ۔ نصرت و کامیابی اکیلے غدا کی مدد سے ہے ۔ جس کا تجربہ پیشتر بھی بہت سے میدانوں میں تم کر چکے ہو۔ بدر، قریظہ و نضیر اور حدیبیہ وغیرہ میں جو کچھ نتائج رونما ہوئے ، وہ محض امداالهی و تائید غیبی کا کرشمہ تھا ۔ اوراب اخیر میں غزوہ حنین کا واقعہ توالیہا صریح اور عجیب و غریب نشان آسمانی نصرت وامداد کا ہے جس کا اقرار سخت معاند دشمنوں تک کو کرنا پڑا ہے ۔ فتح مکہ کے بعد فورًا آپ کو اطلاع ملی کہ ہوازن و ثقیف وغیرہ بہت سے قبائل عرب نے ایک لشکر جرار تیار کر کے بڑے سازوسامان سے مسلمانوں پر حلہ کرنے کا ارادہ کیا ہے ۔ یہ خبرپاتے ہی آپ نے دس ہزار مهاجرین وانصار کی فوج گراں لے کر جومکہ فتح کرنے کے لئے مدیمنہ سے ہمراہ آئی تھی ، طائف کی طرف کوچ کر دیا۔ دو ہزار طلقاء بھی جو فتح مکہ کے وقت مسلمان ہوئے تھے آپ کے ہمراہ تھے یہ پہلا موقع تھاکہ بارہ ہزار کی عظیم الثان جمعیت کیل کانٹے سے لیس ہوکر میدان جاد میں نکلے ۔ یہ منظر دیکھ کر بعض صحابہ سے نہ رہا گیا اور بے ساختہ بول اٹھے کہ (جب ہم بہت تھوڑے تھے اس وقت ہمیشہ غالب رہے تو) آج ہماری اتنی بڑی تعداد کسی سے مغلوب ہونے والی نہیں۔ یہ جلہ مردان توحید کی زبان سے نکلنا ""بارگاہ احدیت"" میں ناپسند ہوا۔ انجھی مکہ سے تصور می تھے کہ دونوں لشکر مقابل ہو گئے ۔ فریق مخالف کی جمعیت چار ہزار تھی جو سر کو کفن باندھ کر اور سب عورتوں بچوں کو ساتھ لے کر ایک فیصلہ کن جنگ کے لئے پوری تیاری سے نکلے تھے ۔ اونٹ ، گھوڑے ، مواثبی اور گھروں کا کل اندوختہ کوڑی کوڑی کر کے اینے ہمراہ لے آئے تھے ۔ ہوازان کا قبیلہ تیراندازی کے فن مین سارے عرب میں شہرت رکھتا تھا۔ اس کے بڑے ماہر تیر اندازوں کا دستہ ودای حنین کی پہاڑیوں میں گھات لگائے بیٹھا تھا۔ صیحین میں براء بن عازب کی روایت ہے کہ پہلے معرکہ میں کفار کو ہزیمت ہوئی، وہ بہت سا مال چھوڑ کر پہلا ہو گئے یہ دیکھ کر مسلمان ساہی غنیمت کی طرف جھک پڑے ۔ اس وقت ہوازن کے تیراندازوں نے گھات سے نکل کر ایک دم دھاوا بول دیا۔ آن واحد میں چاروں طرف سے اس قدر تیر برسائے کہ مسلمانوں کو قدم جانا مشکل ہوگیا۔ اول طلقاء میں بھاگڑ پڑی۔ آخر سب کے پاؤں اکھڑ گئے ، زمین باوجود فراخی کے تنگ ہوگئی کہ کہیں پناہ کی

عگہ نہ ملتی تھی حضور پر نور لٹائیا آغ جند رفقاء کے دشمنول کے نرغہ میں تھے۔ ابوبکر ، عمر ، عباس علی ، عبداللہ بن مسعود وغیرہ رضی الله عنهم تقریبا سواسی صحابہ بلکہ بعض اہل سیر کی تصریح کے موافق کل دس نفوس قدسیہ (عشرہ کاملہ) میدان جنگ میں باقی رہ گئے جو پہاڑ سے زیادہ متنقیم نطرآتے تھے ۔ یہ خاص موقع تھا جبکہ دنیا نے پیغمبرانہ صداقت و توکل اور معجزانہ شجاعت کا ایک مجیرالعقول نظارہ ان ظاہری آنکھوں سے دیکھا آپ سفید خچر پر سوار ہیں عباس ایک رکاب ابوسفیان بن الحارث دوسری رکاب تھامے ہوئے میں ۔ چار ہزار کا مسلح لشکر پورے جوش انتقام میں ٹوٹا پڑتا ہے ، ہر چار طرف سے تیروں کا مینہ برس رہا ہے۔ ساتھی منتشر ہو میکے ہیں۔ مگر رفیق اعلیٰ آپ کے ساتھ ہے۔ رہانی تائید آسمانی سکینہ کی غیر مرئی بارش آپ پر اور آپ کے گئے بیخ رفیقوں پر ہورہی ہے ۔ جس کا اثر آخر کار بھاگنے والوں تک پہنچا ہے جدھرسے ہوازن و تقیف کا سلاب بڑھ رہا ہے آپ کی سواری کا منہ اس وقت بھی اسی طرف ہے ادھر ہی آگے بڑھنے کے لئے خچر کو مهمیز کر رہے ہیں۔ دل سے ندا کی طرف لولگی ہے اور زبان پر نمایت استغناء واطمینان کے ساتھ اَناالنّبی لا کذِبْ اَنَا ابنُ عَبْدِالْمُطّلِبْ جاری ہے۔ یعنی بیثک میں سچا پیغمبر ہوں اور عبدالمطلب کی اولاد ہوں اس حالت میں آپ نے صحابہ کو آواز دی اِنَیَّ عِبَادَاللهِ الَیّ اَنَا رَسُولُ الله خدا کے بندو! ادھرآؤ۔ یمال کہ میں خدا کا رسول ہوں۔ پھرآپ کی ہدایت کے موافق حضرت عباس نے (جو نہایت جمیرالصوت تھے) اصحاب سمرۃ کو یکارا جنوں نے درخت کے نیچے حضور الٹھالیکم کے ہاتھ پر بیعت جماد کی تھی۔ آواز کا کانوں میں پہنچنا تھا کہ بھاگنے والوں نے سواریوں کا رخ میدان جنگ کی طرف پھیر دیا۔ جس کے اونٹ نے رخ بدلنے میں دیر کی وہ گلے میں زرہ ڈال کر اونٹ سے کود ریٹا اور سواری چھوڑکر حضور لٹنٹٹالیٹو کی طرف لوٹا۔ اسی اثناء میں حضور لٹٹٹٹالیٹو نے تھوڑی سی مٹی اور کنکریاں اٹھا کر لشکر کفار کی طرف پھینجیں جو غدا کی قدرت سے ہر کافر کے چرہے اور آنکھوں پریڑی ۔ ادھر حق تعالیٰ نے آسمان سے فرشتوں کی فوجیں بھیج دیں جن کا نزول غیر مرئی طور پر مسلمانوں کی تقویت و ہمت افزائی اور کفار کی مرعوبیت کا سبب ہوا۔ پھر کیا تھا۔ کفار کنکریوں کے اثر سے آنکھیں ملتے رہے ، جو مسلمان قریب تھے انہوں نے بیٹ کر حلہ کر دیا۔ آنا فانا میں مطلع صاف ہوگیا بہت سے بھاگے ہوئے مسلمان لوٹ کر حضور النافی این کی خدمت میں چہنچے تو دیکھا لڑائی ختم ہو چکی ۔ ہزاروں قیدی آپ کے سامنے بندھے کھڑے ہیں اور مال غنیمت کے ڈھیر لگے ہوئے ہیں فَسُبْحَانَ الَّذِی بیّدِہ مَلَکُوٹُ کُلِّ شَیْ اس طرح کا فروں کو دنیا میں سزا دی گئی۔

ثُمَّ يَتُوُبُ اللهُ مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ عَلَى مَنْ يَّشَاءُ اللهُ عَلَى مَنْ يَّشَاءُ اللهُ عَفُورُ رَّحِيمُ

يَا يُتُهَا الَّذِينَ امَنُوَّا إِنَّمَا الْمُشُرِكُوْنَ نَجَسُّ فَلَا يَقُرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمُ فَلَا يَقُرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمُ هَذَا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِينَكُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِمَ إِنْ شَآءً إِنَّ الله عَلِيمُ اللهُ مِنْ فَضْلِمَ إِنْ شَآءً إِنَّ الله عَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ عَكْمُ عَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ عَكْمَ عَيْمَ اللهُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيمُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

قَاتِلُوا الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلَا بِالْيَوْمِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُنُونَ دِيْنَ الْحَقِّ مِنَ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُنُونَ دِيْنَ الْحَقِّ مِنَ اللّهِ اللّهِ وَلَا يَدِينُنُونَ دِيْنَ الْحَقِّ مِنَ اللّهِ وَلَا يَدِينُنُونَ دِيْنَ الْحَقِّ مِنَ اللّهِ وَلَا يَدِينُنُونَ دِيْنَ الْحَقِّ مِنَ اللّهِ وَلَا يَدِينُنُونَ دِيْنَ الْحَقِ مِنَ اللّهِ وَلَا يَدِينُهُ وَلَا يَكِينُ اللّهِ وَلَا يَكِينُ اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَيْ يَعْطُوا اللّهِ وَيَهَ اللّهِ وَلَيْ اللّهِ وَلَا يَعْلُوا اللّهِ وَيَهَ اللّهِ وَلَا يَدِينَ اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا يَدِينُ اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا يَعْلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَا يَعْلَى اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَا يَعْلَى اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَا يَعْلَى اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَا يَعْلَى اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا يَعْلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا يَعْلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللللل

عَنْ يَدٍ وَّهُمْ صَغِرُونَ ﴿ عَنْ يَدٍ وَّهُمْ صَغِرُونَ ﴿

۲۷۔ پھر توبہ نصیب کرے گا اللہ اس کے بعد جس کو چاہے اور اللہ بخشے والا مہربان ہے [۲۳]

۲۸۔ اے ایمان والو مشرک ہو ہیں سوپلید ہیں سونزدیک نہ آنے پائیں مسجدالحرام کے اس برس کے بعد [۳۳] اور اگر تم ڈرتے ہو فقر سے تو آئندہ غمنی کر دے گا تم کو اللہ اپنے فضل سے اگر چاہے بیشک اللہ سب کچھے جانے والا حکمت والا ہے [۲۵]

79۔ لردوان لوگوں سے جوایان نہیں لاتے اللہ پر اور نہ آخرت کے دن پر اور نہ حرام جانتے ہیں اسکو جس کو حرام کیا اللہ نے اور نہ قبول کرتے ہیں دین سچا ان لوگوں میں سے جو کہ اہل کتاب ہیں میں اپنے ہاتھ سے ذلیل ہوکر [۲۶]

۲۳۔ غزوہ حنین میں مسلمانوں کی مدد: چنانچہ ہوازن وغیرہ کواس کے بعد توبہ نصیب ہوئی اوراکثر مسلمان ہو گئے۔

۲۲۔ حدود حرم میں مشرکین کے داخلے کی ممانعت: جب حق تعالیٰ نے شرک کی قوت کو توڑ کر جزیرۃ العرب کا صدر مقام (مکہ معظمہ) فیخ کرا دیا اور قبائل عرب جوق جوق دائرہ اسلام میں داخل ہونے لگے تب ۹ ہجری میں یہ اعلان کرایا گیا کہ آئندہ کوئی مشرک (یا کافر) مسجد حرام میں داخل نہ ہو بلکہ اس کے نزدیک یعنی حدود حرم میں بھی نہ آنے پائے ۔ کیونکہ ان کے قلوب شرک و کفر کی نجاست سے اس قدر پلید اور گندے میں کہ اس سب سے بڑے مقدس مقام اور مرکز توحید ایان میں داخل ہونے کے لائق نمیں ۔ اس کے بعد صحیح اعادیث سے ثابت ہے کہ حضور اللی الی الی جزیرۃ العرب سے مشرکین اور یہود و نصاری سب کے نکال

۲۵۔ دم میں مشرکین کی آمدورفت بند کر دینے سے مسلمانوں کو اندیشہ ہوا کہ تجارت وغیرہ کو بڑا نقصان پہنچ گا۔ اور ہو سامان تجارت یہ لوگ لاتے تھے وہ نہیں آئے گا۔ اس لئے تسلی کر دی کہ اس سے مت گھبراؤ، تم کو غنا عطا فرمانا محض اس کی مشیت پر موقوت ہے ۔ وہ چاہے گا تو کچھ دیر نہ لگے گی ۔ چنانچ یہ ہی ہوا ۔ فدا نے سارا ملک مسلمان کر دیا ۔ مختلف بلاد وامصار سے تجارتی سامان آنے لگا۔ بارشیں خوب ہوئیں جس سے پیداوار بڑھ گئی، فتوعات و غنائم کے دروازے کھول دیے ۔ اہل کتاب وغیرہ سے جزیہ کی رقوم وصول ہونے لگیں ، غرض مختلف طرح سے حق تعالیٰ نے اسباب غناء جمع کر دیے ۔ بیشک فدا کا کوئی عکم حکمت سے غالی نہیں ۔

۲۱۔ اہل کتاب پر جزید کا حکم : جب مشرکین کا قصہ پاک ہوگیا اور ملکی سطح ذرا ہموار ہوئی تو حکم ہواکہ "اہل کتاب ( یہود و نصاری ) کی قوت و شوکت کو قواہ مشرکین کے وجود سے تو بالکل عرب کو پاک کر دینا مقصود تھا لیکن یہود و نصاری کے متعلق اس وقت صرف ای قدر مطمع نظر تھا کہ وہ اسلام کے مقابلہ میں زور نہ پکڑیں اور اس کی اشاعت و ترقی کے راستہ میں عائل نہ ہوں۔ اس لئے اجازت دی گئی کہ اگریہ لوگ ماتحت ر عیت بن کر جزیہ دینا منظور کریں تو کچھ مضائقہ نہیں ، قبول کر لو، پھر عکومت اسلامیہ ان کے جان و مال کی محافظ ہوگی، ورنہ ان کا علاج بھی وہ ہی ہے جو مشرکین کا تھا۔ ( یعنی مجاہدانہ قتال ) کیونکہ یہ بھی اللہ اور لوم آخرت پر جیسا چاہئے ایان نہیں رکھتے نہ ندا ور سول کے احکام کی کچھ پروا کرتے میں رسول کریم اللہ اور کی انسام کردہ نبی صفرت میے وغیرہ کے زمانہ میں ، اور میچ کی پھی پروی نہیں کرتے ، محض ا ہواء و آراء کا اتباع کرتے میں ، جو تچا دین پہلے آیا یعنی صفرت میے وغیرہ کے زمانہ میں ، اور بواب نبی ہو ایک بوا پرا بر بھر کتے رہیں گئے رہیں ہی جوڑ دیا جائے تو ملک میں فتنہ و فعاد اور کفر و کار وی تو میں گئے رہیں گئے جرا بر بھر کتے رہیں گئے جرا بر بھر کتے رہیں گئے۔

وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللهِ وَقَالَتِ النَّاصِرَى الْمَسِيْحُ ابْنُ اللهِ ذَلِكَ قَوْلُهُمْ الله فَوْلَ اللهِ ذَلِكَ قَوْلُهُمْ بِأَفُواهِهِمْ ثَيْضَاهِ عُونَ قَوْلَ اللهِ يَن كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ فَقَلَهُمُ الله أَنْ يُؤْفَكُونَ عَلَى اللهُ فَيْلُ فَكُونَ عَلَى اللهُ فَيَلُ فَكُونَ عَلَى اللهِ وَالْمَسِيْحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَ مَآ وَمَا اللهِ وَالْمَسِيْحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَ مَآ اللهِ وَالْمَسِيْحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَ مَآ اللهُ اللهِ اللهُ ا

۳۰۔ اور یمود نے کہا کہ عزیر اللہ کا بدیٹا ہے [۲۰] اور نصاریٰ نے کہا کہ میح اللہ کا بدیٹا ہے یہ باتیں کہتے ہیں اللہ کا بدیٹا ہے یہ باتیں کہتے ہیں اپنے منہ سے ریس کرنے لگے الگے کا فرول کی بات کی [۲۸] ہلاک کرے ان کو اللہ کہاں سے پھرے باتے ہیں [۲۹]

۳۱۔ ٹھمرا لیا اپنے عالموں اور درویشوں کو خدا اللہ کو چھوڑ کر اور آپھے اور انکو حکم یہی ہوا تھا کہ بندگی کریں ایک معبود کی کسی کی بندگی نہیں اسکے سوا وہ پاک ہے ان کے شریک بتلانے سے

۲۱۔ حضرت عزیر علیہ السلام کی اہنیت کا دعویٰ: روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ اس وقت بعض یہود کا یہ عقیدہ تھا کہ حضرت عزیر غدا کے بیٹے میں ۔ لیکن یہ عقیدہ عام یہود کا نہ تھا۔ اور زمانہ ما بعد میں تو بعض علماء نے لکھا ہے اب کوئی یہودی اس عقیدہ کا باقی ہمیں رہا۔ اگر عمد نبوی لٹی لیکھ میں یہود کا کوئی فرقہ اس کا قائل نہ ہوتا تو ضرور تھا کہ اس وقت یہود قرآن کی حکایت کی تغلیط کرتے جیبا کہ اِنتَّے ذُکُو ا اَحْبَارَ هُم وَرُ هُم بَادَهُم آرُ بَاجًا مِنْ دُونِ الله کو س کر عدی بن عاتم نے اعتراض کیا تھا کہ احبار و رہبان کو رب توکوئی نہیں مانتا اس کا جواب نبی کریم لٹی لٹی این ہو آگے آتا ہے ۔ پس ابنیت عزیر کے عقیدہ کا ان کی طرف نسبت کرنا اور ان کا اعتراض و انکار کہیں منقول نہ ہونا اس کی دلیل ہے کہ ضرور اس وقت اس خیال کے لوگ موجود تھے ۔ ہاں نسبت کرنا اور ان کا اعتراض و انکار کہیں منقول نہ ہونا اس کی دلیل ہے کہ ضرور اس وقت اس خیال کے لوگ موجود تھے ۔ ہاں علیہ مرورد ہور سے بہت سے مذاہب اور فرقے مٹ مٹا گئے، وہ بھی نابود ہوگیا ہو تو کچھ مستبعد نہیں ۔ باقی ہم سے ایک نمایت شقہ بزرگ (عاجی امیر شاہ غال مرقوم) نے بیان کیا کہ سیاحت فلسطین وغیرہ کے دوران میں مجھے بعض یہود اس خیال کے ساحت فلسطین وغیرہ کے دوران میں مجھے بعض یہود اس خیال کے ساحت فلسطین وغیرہ کے دوران میں مجھے بعض یہود اس خیال کے ساحت فلسطین وغیرہ کے دوران میں مجھے بعض یہود اس خیال کے ساحت میں کواسی عقیدہ کی نسبت سے عزیری کہا جاتا ہے ۔ واللہ اعلم ۔

۲۸۔ یعنی ابنیت یا الوہیت میح وغیرہ کا عقیدہ پرانے مشرکین کے عقیدہ کے مثابہ ہے ۔ بلکہ ان ہی کی تقلید میں یہ اختیار کیا ہے ۔ جیسا کہ سورہ مائدہ کے فوائد میں ہم نقل کر چکے ہیں۔ ۲۹\_ یعنی خدا ان کو غارت کرے توحید کی صاف اور تیزروشنی پہنچے کے بعد کدھراندھیرے میں چلے جا رہے ہیں۔<sup> ا</sup>

۔ ہل کتاب کے علماء مشائح کا عال: ان کے علماء مشائح جو کچھ اپنی طرف سے مسئلہ بنا دیتے نواہ علال کو حرام یا حرام کو علال کمہ دیتے اس کو سند سمجھتے کہ بس خدا کے ہاں ہم کو چھٹکارا ہوگیا۔ کتب سماویہ سے کچھ سروکار نہ رکھا تھا محض احبار ورہبان کے احکام پر چلتے تھے ۔ اور ان کا یہ عال تھاکہ تھوڑا سا مال یا جاہی فائدہ دیکھا اور حکم شریعت کو بدل ڈالا۔ جیساکہ دو تین آیتوں کے بعد مذکور ہے ۔ پس جو منصب خدا کا تھا (یعنی علال و حرام کی تشریح) وہ علماء مثائخ کو دے دیا گیا تھا۔ اس لحاظ سے فرمایا کہ انہوں نے عالموں اور درویثوں کو غدا ٹھمرا لیا۔ نبی کریم الٹولیٹوم نے عدی بن عاتم کے اعتراض کا جواب دیتے ہوئے اس طرح کی تشریح فرمائی ہے اور صنرت مذیفہ سے بھی ایسا ہی منقول ہے حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""عالم کا قول عوام کو سند ہے جب تک وہ شرع سے سمجھ کر کھے ۔ جب معلوم ہو کہ خود اپنی طرف سے کہا، یا طمع وغیرہ سے کہا، پھر سند نہیں ""۔

اور اللہ منہ رہے گا بدون پورا کئے اپنی روشنی کے اور پڑے برا مانیں کافر<sup>[۳]</sup>

يُرِيْدُونَ أَنْ يُتُطْفِئُوا نُورَ اللهِ بِأَفُواهِمِمُ ٢٦- پائة بِين كه بهجادين روشي الله كي الله عند سے وَيَأْبَى اللَّهُ اللَّهُ الَّآ اَنُ يُتِّتِمَّ نُوْرَةً وَلَوْ كَرِهَ الْكُفِرُونَ 🖀

۳۳۔ اسی نے بھیجا اپنے رسول کو ہدایت اور سچا دین دے کر تاکہ اس کو غلبہ دے ہر دین پر اور پڑے برا مانیں مشرک [۳۳]

هُوَ الَّذِيِّ أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَ دِيْن الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ ﴿ وَلَوْ كُرِهَ الْمُشْرِكُونَ 🚍

٣١ ـ اسلام كاغلبه وعده: يعني توحيد خالص اور اسلام كا آفتاب جب چك اٹھا پھريه دوغلي باتيں اور مشركانه دعاوى كهاں فروغ پاسكتے ہیں۔ یہ کوشش کہ بے حقیقت اور بے مغزباتیں بناکر اور فضول بحث و جدل کر کے نور حق کو مدھم کر دیں ، ایسی ہے کہ کوئی بے وقوف منہ سے پھونکیں مار کر چاندیا سورج کی روشنی کو بجھانا اور ماند کرنا چاہے یاد رکھو نواہ یہ کتنے ہی جلیں مگر خدا نور اسلام کو پوری طرح پھیلا کر رہے گا۔

۳۲۔ اسلام کا غلبہ باقی ادیان پر معقولیت اور حجت و دلیل کے اعتبار سے ، یہ تو ہر زمانہ میں بحداللہ نمایاں طور پر عاصل رہا ہے۔ باقی حکومت وسلطنت کے اعتبار سے وہ اس وقت حاصل ہوا ہے اور ہو گا جبکہ مسلمان اصول اسلام کے بوری طرح پابند اور ایان و تقویٰ کی راہوں میں مضبوط اور جماد فی سبیل اللہ میں ثابت قدم تھے یا آئندہ ہوں گے اور دین حق کا ایسا غلبہ کہ باطل ادیان کو مغلوب کر کے بالکل صفحہ ہستی سے محوکر دے، یہ نزول میخ کے بعد قریب قیامت کے ہونے والا ہے۔

۳۳۔ اے ایان والو بہت سے عالم اور درویش اہل کتاب کے کھاتے ہیں مال لوگوں کے ناحق اور روکتے ہیں سونا ہیں اللہ کی راہ سے اسم اور چولوگ گاڑھ کر رکھتے ہیں سونا اور چولوگ گاڑھ کر رکھتے ہیں سوانکو خرچ نہیں کرتے اللہ کی راہ میں سوانکو خوشخبری سنا دے عذاب دردناک کی [۳۳]

يَّوْمَ يُحُمِّى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوى بِهَا جِبَاهُهُمُ وَخُلُوبُهُمُ وَظُهُورُهُمُ لَمَّ فَلُوتُهُمُ وَظُهُورُهُمُ لَمَّا هَذَا مَا كَنَرْتُمُ لِآنَفُسِكُمْ فَذُوتُوا مَا كُنْتُمْ تَكْنِرُونَ اللَّهُ الْمَا كُنْتُمْ تَكْنِرُونَ اللَّ

۳۵۔ جس دن کہ آگ دہ کائیں گے اس مال پر دوزخ
کی پھر داغیں گے اس سے ان کے ماتھے اور کروٹیں
اور پیٹٹیں (کما جائے گا) یہ ہے جو تم نے گاڑھ کر رکھا
تھا اپنے واسطے اب چکھو مزا اپنے گاڑھنے کا [۲۵]

۳۳۔ اہل کتاب کے علماء کی بے دینی: یعنی روپیہ لے کر احکام شرعیہ اور اخبار الهیہ کو بدل ڈالتے ہیں۔ ادھر عوام الناس نے اشیں بیسے پہلے گذرا خدائی کا مرتبہ دے رکھا ہے۔ بو کچھ غلط سلط کہ دیں وہ ہی ان کے نزدیک ججت ہے۔ اس طرح یہ علماء و مثائخ نذرانے وصول کرنے، نگے بٹورنے اور اپنی سیادت وریاست قائم رکھنے کے لئے عوام کو مکر وفریب کے جال میں پھنسا کر راہ حق سے روکتے رہتے ہیں۔ کیونکہ عوام اگر ان کے جال سے نکل جائیں اور دین حق اختیار کرلیں تو ساری آمدنی بند ہوجائے۔ یہ عال مسلمانوں کو سایا تاکہ متنبہ ہو جائیں کہ امتوں کی خرابی اور تباہی کا بڑا سبب تین جاعتوں کا خراب و بے راہ ہونا اور اپنی فرائض کو چھوڑ دینا ہے علماء مثائخ اور اغذیاء ورؤسا۔ ان میں سے دو کا ذکر تو ہو چکا۔ تبیسری جاعت (رؤسا) کا آگے آتا ہے۔ ابن المبارک نے نوب فرمایا وَ هَلُ أَفْسَدَ الدِّیْنَ إِلَّا الملوكُ وَ اَحْبَا رُسُوءً وَ وَرُهْبَانُهَا۔

۳۲\_ جو لوگ دولت اکٹھی کریں خواہ علال طریقہ سے ہو مگر خدا کے راستہ میں خرچ نہ کریں (مثلاً زکوۃ نہ دیں اور حقوق واجبہ نہ نکالیں ) ان کی یہ سزا ہے تواسی سے ان احبار ورہبان کا انجام معلوم کر لوجو حق کوچھپا کریا بدل کر روپیہ بٹورتے ہیں۔ اور ریاست m<sub>1-</sub> مہینوں کی گنتی اللہ کے نزدیک بارہ مہینے ہیں اللہ کے حکم میں جس دن اس نے پیدا کئے تھے آسمان اور زمین ان میں چار میلنے میں ادب کے یہی ہے سدھا دین [۳۶] سوان میں ظلم مت کرواپنے اوپر اور لڑو سب مشرکوں سے ہر مال میں جیسے وہ کرتے ہیں تم سب سے ہر عال میں اور جان لو کہ اللہ ساتھ ہے ڈرنے والوں کے [۴۷]

قائم رکھنے کی حرص میں عوام کو خدا کے راسۃ سے روکتے مچھرتے ہیں۔ بہرحال دولت وہ اچھی ہے جو آخرت میں وبال یہ بنے۔ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللهِ اثْنَا عَشَرَ شَهُرًا فِيُ كِتْبِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا ٓ اَرْبَعَةُ حُرُمُ لَا ذَٰلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ أَ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمُ وَقَاتِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَآفَّةً كَمَا يُقَاتِلُوْنَكُمْ كَآفَّةً ﴿ وَاعْلَمُوٓا اَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ 📆

> إِنَّمَا النَّسِيَّءُ زِيَادَةٌ فِي الْكُفْرِ يُضَلُّ بِهِ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا يُحِلُّونَهُ عَامًا وَّ يُحَرِّمُوْنَهُ عَامًا لِّيُوَاطِئُوا عِدَّةَ مَا حَرَّمَ اللهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ اللَّهُ ﴿ زُبِّنَ لَهُمْ شُوَّءُ أَعْمَالِهِمْ ﴿ جُ وَاللَّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الْكَفِرِينَ ﴿

٣٤ يه جو مهينه ہٹا دينا ہے سوبڑھائی ہوئی بات ہے كفر کے عهد میں گمراہی میں پڑتے ہیں اس سے کافر علال کر لیتے ہیں اُس مہینہ کوایک برس اور حرام رکھتے ہیں دوسرے برس ٹاکہ پوری کر لیں گنتی ان مہینوں کی جو اللہ نے ادب کے لئے رکھے ہیں پھر علال کر لیتے ہیں جو مہینہ کہ اللہ نے حرام کیا جھلے کر دیئے گئے انگی نظر میں ان کے برے کام اور اللہ راستہ نہیں دیتا کافر لوگوں کو [۴۸]

۳۱۔ اشہر حرم اور نسی کی رسم: میرے نزدیک اوپر سے سلسلہ مضمون کا یوں ہے کہ گذشتہ رکوع میں مشرکین کے بعداہل کتاب (یہود و نصاریٰ ) سے جاد کرنے کا عکم دیا۔ پھر رکوع حاضر کے شہروع میں بتلایا کہ ان کے عقائد اور طور و طریق مجھی مشر کین سے

ملتے جلتے ہیں۔ ان کا عزیر و مسے کو خدا کا بیٹا کہنا ایسا ہی ہے جیسے مشر کین "" ملائکۃ اللہ"" کو خدا کی بیٹیاں کہتے تھے ، بلکہ نصاریٰ میں ""ابنیت میح"" کا عقیدہ مشرکین کی تقلید سے آیا ہے ۔ وہ بتوں کو غدائی کا درجہ دیتے ہیں ، انہوں نے میح و روح القدس کو غدا مٹھہرا لیا۔ باوجود دعوئے کتاب کے احبار ورہبان کے احکام کو شریعت الهیہ کا بدل تجویز کر لیا۔ یعنی احبار ورہبان رشوتیں لے کر اور حرام مال کھا کر جس چیز کو علال یا حرام کر دیتے ، احکام ساوی کی جگہ ان ہی کو قبول کر لیا جاتا۔ ان کا یہ طریقہ ٹھیک مشرکین کے طریقہ سے مثابہ ہے۔ ان کے سرکردہ بھی جس چیز کو چاہتے ملال و حرام ٹھمراکر خداکی طرف نسبت کر دیتے تھے جس کا ذکر ""انعام "" میں مفصل گذر چکا ، اور یہاں بھی اس کی ایک مثال بیان کی جاتی ہے ۔ عرب میں قدیم سے معمول چلا آیا تھا کہ سال کے بارہ مہینوں میں سے چار مہینے ""اشہر حرم"" خاص ادب واحترام کے مہینے ہیں ذوالقعدہ ، ذوالحجہ ، محرم ، رجب۔ ان میں خوزیزی اور جدال و قتال قطعا بند کر دیا جاتا تھا۔ جج و عمرہ اور تجارتی کاروبار کے لئے امن وامان کے ساتھ آزادی سے سفر کر سکتے تھے ۔ کوئی شخص ان ایام میں اپنے باپ کے قاتل سے بھی تعرض نہ کرتا تھا۔ بلکہ بعض علماء نے لکھا ہے کہ اصل ملت ابراہیمی میں یہ چار ماہ ""اشہر حرم"" قرار دئے گئے تھے۔ اسلام سے ایک مدت پہلے جب عرب کی وحثت و جالت مدسے بڑھ گئا، اور باہمی جدال و قتال میں بعض بعض قبائل کی درندگی اور انتقام کا جذبہ کسی آسانی یا زمینی قانون کا پابند نہ رہا، تو ""کی رسم نکالی۔ یعنی جب کسی زور آور قبیلہ کا ارادہ ماہ محرم میں جنگ کرنے کا ہوا توایک سردار نے اعلان کر دیا کہ امسال ہم نے محرم کواشہر حرم سے نکال کر اس کی جگہ صفر کو حرام کر دیا۔ پھر اگلے سال کہہ دیا کہ اس مرتبہ حب دستور قدیم محرم حرام اور صفر علال رہے گا۔اس طرح سال میں چار مہینوں کی گنتی تو پوری کر لیتے تھے لیکن ان کے تعین میں حب خواہش ردوبدل کرتے رہتے تھے۔ ابن کثیر ً کی تحقیق کے موافق ""نسی"" (مہینہ آگے پیچھے کرنے ) کی رسم صرف محرم و صفر میں ہوتی تھی۔ اوراس کی وہ ہی صورت تھی جو اوپر مزکور ہوئی۔ امام مغازی محمد بن اسحاق نے لکھا ہے کہ پہلا شخص جس نے یہ رسم جاری کی ""قلمس"" کنانی تھا۔ پھراس کی اولا د در اولا دیوں ہی ہوتا چلا آیا۔ آخر میں اسی کی نسل سے ""ابوثامہ جنادہ بن عوف کنانی کا معمول تھاکہ ہر سال موسم حج میں اعلان کیا کرتا کہ امسال محرم اشہر حرم میں داخل رہے گا یا صفر۔ اسی طرح محرم و صفر میں سے ہر مہینہ کبھی علال اور کبھی حرام کیا جاتا تھا۔ اور عام طور پر لوگ اسی کو قبول کر لیتے تھے ۔ گویا عمد جاہلیت میں کا فروں کے کفر و گمراہی کو بڑھانے والی ایک چیزیہ بھی تھی کی خدا کے علال یا حرام کئے ہوئے مہینہ کو بدل ڈالنے کا حق کنانہ کے ایک سردار کو سونپ دیا گیا تھا۔ ٹھیک اسی طرح یہود و نصاریٰ کا عال تھاکہ انہوں نے تحلیل و تحریم کی باگ طامع اور غرض پرست احبار ورہبان کے ہاتھ میں دے دی تھی۔ دونوں جاعتوں کی مثابت ظاہر کرنے کے لئے ""نسی"" کی رسم کا یہاں ذکر کیا گیا اور إنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَاللهِ الخ اس کی رد کی

تمہید ہے۔ یعنی آج سے نہیں۔ جب سے آسمان و زمین پیدا کئے خدا کے نزدیک بہت سے احکام شرعیہ جاری کرنے کے لئے سال کے بارہ مہینے رکھے گئے ہیں جن میں سے چارا شہر حرم (ادب کے مہینے) ہیں۔ جن میں گناہ وظلم سے بچنے کا اور زیادہ اہتام کرنا چاہئے۔ یہ ہی سیدھا دین (ابراہیم کا) ہے۔

ہے۔ اہم رم میں جاد کا مسلد: "صرت شاہ صاحب تھے ہیں کہ اس آیت سے نکاتا ہے کہ کافروں سے لونا ہمیشہ روا ہے۔ چانچ " غزوہ تبول" جن کا آگے ذکر آتا ہے ماہ رجب میں ہوا اور آپی میں ظلم کرنا ہمیشہ گناہ ہے۔ ان مہینوں میں زیادہ۔ اکثر علماء کی رائے یہ ہی ہے لین بہتر ہے کہ اگر کوئی کا فران مہینوں کا ادب کر ہے تو ہم بھی اس سے لوائی کی ابتداء نہ کریں۔ ہم سے لین بہتر ہے کہ اگر کوئی کا فران مہینوں کا ادب کر ہے تو ہمائی کا رستہ کماں سلے۔ اس آیت میں ہور ہم نبی کا ذکر میں برے کام کو اچھا سمجھ رہے ہیں۔ جب سمجھ الٹ جائے تو ہمائی کا رستہ کماں سلے۔ اس آیت میں ہور ہم نبی کا ذکر فرمایا ہے۔ اس کی تفصیل گذشتہ آیت کے فوائد زیر آیت ذلیف اللہّدین الفقیّہ گذر چگی۔ ( تنبیہ ) بعض اقوام ہوا ہے مہینوں کا حملیا درست رکھنے کے لئے لوند کا مہینہ ہر تیمرے سال برھاتی میں وہ نسی میں داخل نمیں ۔ اور بعض اکابر سلف سے ہونسی کے تحت میں یہ منقول ہے کہ عرب جابلیت میں سال کے مہینوں کا عدد بدل ڈالیت تھے، مثلاً بارہ کے چودہ مہینے بنا لئے یا حمل میں ایسی گربزی کی کہ جو ذوالقعدہ تھا وہ ذوالحجہ بن گیا۔ حتی کہ 9 ججری میں ایوبکر گا جج بھی ان کے حماب سے ذیقعدہ میں ہوا۔ اور مدیث ان المز مان قدا ستدار کھیئیتیتہ الی کی تقریر بھی اسی اصول کے موافق کی گئی۔ ان سب چیزوں پر مافظ این کثیر نے تعقب کیا ہے من شاء فلیر اجھ۔ یہاں اس پر مفصل بحث کی گئیائش نہیں۔ اگر مستقل تفیر قرآن لکھنے کی توفیق بیباکہ ارادہ ہے تو وہاں تفصیلی کلام کیا جائے گا۔

۳۸۔ اے ایمان والو تم کو کیا ہوا جب تم سے کھا جاتا ہے کہ کوچ کرو اللہ کی راہ میں تو گرے جاتے ہو زمین پر کیا خوش ہو گئے دنیا کی زندگی پر آخرت کو چھوڑ کر سو کچھ نہیں لفع اٹھانا دنیا کی زندگی کا آخرت کے مقابلہ میں مگر بہت تھوڑا[۲۹]

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا مَا لَكُمُ إِذَا قِيْلَ لَكُمُ انْفُرُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ اثَّاقَلْتُمْ إِلَى الْأَرْضِ الْفُورُوَا فِي سَبِيْلِ اللهِ اثَّاقَلْتُمْ إِلَى الْأَرْضِ اللهِ اثَّاقَلْتُمْ إِلَى الْأَرْضِ أَلَا خِرَةٍ فَمَا ارْضِيْتُمْ بِالْحَلُوةِ الدُّنْيَا مِنَ الْأَخِرَةِ فَمَا مَتَاعُ الْحَلُوةِ الدُّنْيَا فِي الْأَخِرَةِ إِلَّا مَتَاعُ الْحَلُوةِ الدُّنْيَا فِي الْأَخِرَةِ إِلَّا قَلِيْلُ عَلَى اللهِ مَنَاعُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

إِلَّا تَنْفِرُوا يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا اَلِيْمًا لَا قَ يَكُمْ عَذَابًا اَلِيْمًا لَا قَ يَسْتَبُدِلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّوهُ شَيْعًا لَا يَضُرُّوهُ شَيْعًا لَا يَضُرُّوهُ شَيْعًا لَا يَضُرُّوهُ شَيْعًا قَدِيرُ عَ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ عَ

۳۹۔ اگر تم یہ نکلو گے تو دے گا تم کو عذاب در دناک اور بدلے میں لائے گا اور لوگ تمہارے سوا اور کچھ یہ بگاڑ سکو گے تم اس کا اور اللہ سب چیز پر قادر ہے [۴۰]

۲۹۔ اگر تم نہ مدد کرو گے رسول کی تواس کی مدد کی ہے اللہ نے جس وقت اس کو نکالا تھا کافروں نے کہ وہ دوسرا تھا دو میں کا جب وہ دونوں تھے غار میں جب وہ کہ رہا تھا اپنے رفیق سے تو غم نہ کھا بیشک اللہ ہمارے ساتھ ہے بھر اللہ نے آثاری اپنی طرف سے اس پر تسکین اور اسکی مدد کو وہ فوجیں جھجیں کہ تم نے نہیں دیکھیں اور اسکی مدد کو وہ فوجیں جھجیں کہ تم نے نہیں دیکھیں اور نیچ ڈالی کافروں کی اور اللہ کی بات ہمیشہ ویکھیں اور اللہ زبردست ہے حکمت والا [۴]

۳۹۔ غزوہ تبوک کے لئے جاد کی تاکید: یمال سے غزوہ تبوک کے لئے مومنین کو ابھارا گیا ہے گذشتہ رکوع سے پہلے رکوع میں قاتِلُو ا الَّذِیْنَ لَا یُوْ مِنْوَنَ بِاللّٰہِ وَ لَا بِالْیَوْ مِر الْلَاخِرِ اللّٰہِ مِنا کا ربط موقع بہ موقع ظاہر ہوتا رہا ہے گویا وہ سب رکوع عاضر کی تہدتھی۔ اور رکوع عاضر غزوہ تبوک کے بیان کی تمہید ہے۔ فتح مکہ وغزوہ حنین کے بعد ۹ ہجری میں نبی کریم اللّٰہُ اللّٰہِ کو معلوم ہوا کہ شام کا نصرانی بادشاہ طاخر غزوہ تبوک کے بیان کی تمہید ہے۔ فتح مکہ وغزوہ حنین کے بعد ۹ ہجری میں نبی کریم اللّٰہُ اللّٰہِ کو معلوم ہوا کہ شام کا نصرانی بادشاہ (ملک غمان) قیصر روم کی مدد سے مدینہ پر پڑھائی کرنے والا ہے۔ حضور اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ منام کو حدود شام پر اقدام کر کے اس کا جواب دیں۔ اس کے لئے آپ نے عام طور پر مسلمانوں کو حکم دیا کہ جماد کے لئے تیار ہوجائیں۔ گرمی سخت تھی۔ قبط مالی کا زمانہ تھا۔ کھجور کی فصل بک رہی تھی، سایہ نوشگوار تھا۔ پھر اس قدر بعید مسافت طے کر کے جانا، اور نہ صرف ملک غمان بلکہ قیصر روم کی باقاعدہ اور سروسامان سے آراستہ افواج سے نبرد آزما ہوناکوئی کھیل تماشانہ تھا۔ ایسی مہم میں مومنین مخلصین کے بلکہ قیصر روم کی باقاعدہ اور سروسامان سے آراستہ افواج سے نبرد آزما ہوناکوئی کھیل تماشانہ تھا۔ ایسی مہم میں مومنین مخلصین کے بلکہ قیصر روم کی باقاعدہ اور سروسامان سے آراستہ افواج سے نبرد آزما ہوناکوئی کھیل تماشانہ تھا۔ ایسی مہم میں مومنین مخلصین کے

۲۰۰۰ یعنی خدا کا کام تم پر موقوف نہیں ۔ تم اگر ستی کرو گے وہ اپنی قدرت کاملہ سے کسی دوسری قوم کو دین حق کی خدمت کے لئے کھڑا کر دے گا۔ تم اس سعادت سے محروم رہو گے جو تمہارے ہی نقصان کا موجب ہے مینت منہ کہ خدمت سلطاں ہمی کنی ۔ منت ازوشناس کہ بخدمت گذاشتت ۔

الا۔ فار ثور اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے یار فار حضرت ابوبکر گا واقعہ: یعنی بالفرض اگر تم نبی کریم النا النہ ہونا کچھ تم پر موقوت نہیں ایک وقت پہلے ایسا آچکا ہے۔ جب ایک یار فار کے سواکوئی آپ کے ساتھ نہ تھا۔ معدود سے چند مسلمان مکہ والوں کے مظالم سے تنگ آگر ہجرت کر گئے تھے ۔ آخر آپ النا ایک ایک وقت آپ پر تلواروں کی مشورہ یہ قرار پایا تھا کہ ہر قبیلہ کا ایک ایک ایک ایک نوجوان منتخب ہو اور وہ سب مل کر بیک وقت آپ پر تلواروں کی ضرب لگائیں تاکہ خون بھا دینا پڑے تو سب قبیلہ کا ایک ایک ایک اور بنی ہاشم کی یہ ہمت نہ ہوکہ خون کے انتظام میں سارے ضرب لگائیں تاکہ خون بھا دینا پڑے تو سب قبائل پر تقسیم ہو جائے اور بنی ہاشم کی یہ ہمت نہ ہوکہ خون کے انتظام میں سارے

عرب سے لڑائی مول لیں۔ جس شب میں اس ناپاک کارروائی کو علی جامہ پہنانے کی تجویز تھی حضور کٹٹٹٹٹلیٹو کم اپنے بستر پر حضرت علیؓ کو لٹایا ٹاکہ لوگوں کی امانتیں احتیاط سے آپ الٹی ایکٹی کے بعد مالکوں کے حوالہ کر دیں اور حضرت علیؓ کی تسلی فرمائی کہ تمہارا بال بیکا نہ ہو گا پھر خود بنفس نفیس ظالموں کے ہجوم میں سے ""شاهت الوجوہ"" فرماتے ہوئے اور ان کی آنکھوں میں خاک جھونکتے ہوئے صاف نکل آئے۔ حضرت ابوبکر صدیقؓ کو ساتھ لیا اور مکہ سے چند میل ہٹ کر غار ثور میں قیام فرمایا۔ یہ غارپہاڑ کی بلندی پر ایک بھاری مجوف چٹان ہے۔ جس میں داخل ہونے کا صرف ایک راستہ تھا۔ وہ بھی ایسا تنگ کہ انسان کھڑے ہوکریا بیٹے کر اس میں گھس نہیں سکتا۔ صرف لیٹ کر داخل ہونا ممکن تھا۔ اول حضرت ابوبکڑ نے اندر جا کر اسے صاف کیا۔ سب سوراخ کپڑے سے بند کئے کہ کوئی کیڑا کانٹا گزند نہ پہنچا سکے ۔ ایک سوراخ باقی تھا اس میں اپنا پاؤں اڑا دیا۔ سب انتظام کر کے حضور لَنْهُ لِيَالِمُ سے اندر تشریف لانے کو کما آپ لِنْهُ لِیَلْمُ صدیقٌ کے زانو پر سر مبارک رکھ کر استراحت فرما رہے تھے کہ سانپ نے ابوبکڑ کا پاؤں ڈس لیا۔ مگر صدیقؓ پاؤں کو حرکت یہ دیتے تھے، مبادا حضور اٹٹٹٹالیٹو کی استراحت میں خلل پڑے ۔ جب آپ اٹٹٹٹالیو کی آنکھ کھلی اور قصہ معلوم ہوا تو آپ ﷺ کے لعاب مبارک صدبیؓ کے پاؤں کو لگا دیا جس سے فوڑا شفا ہو گئی۔ ادھر کفار ""قائف"" کو ہمراہ لے کر جو نشان ہائے قدم کی شاخت میں ماہر تھا۔ حضور النَّائِیلِم کی تلاش میں نکلے ۔ اس نے غار ثور تک نشان قدم کی شاخت کی ، مگر خدا کی قدرت کہ غار کے دروازہ پر مکڑی نے جالا تن لیا اور جنگلی کبوتر نے انڈے دے دیے ۔ یہ دیکھ کر سب نے قائف کو جھٹلایا اور کھنے لگے کہ یہ مکڑی کا جالا تو محمد النَّائِیِّہ کی ولادت سے بھی پہلے کا معلوم ہوتا ہے ۔ اگر اندر کوئی داخل ہوتا تو یہ جالا اور انڈے کیے صبیح و سالم رہ سکتے تھے۔ ابوبکر صدایتؓ کو اندر سے کفار کے پاؤں نظر پڑتے تھے ۔ انہیں فکر تھی کہ جان سے زیادہ محبوب جس کے لئے سب کچھ فدا کر چکے ہیں دشمنوں کو نظر نہ پڑ جائیں۔ گھبرا کر کہنے لگے کہ یارسول اللہ لٹنگالیہ کم اگر ان لوگوں نے ذرا جھک کر اپنے قدموں کی طرف نطر کی توہم کو دیکھ پائیں گے۔ اس وقت فق تعالیٰ نے ایک خاص قسم کی کیفیت سکون و اطمینان حضور الٹھ کیا ہم کے قلب مبارک پر اور آپ اٹھ کی آہم کی برکت سے ابوبکڑ کے قلب مقدس پر نازل فرمائی اور فرشتوں کی فوج سے حفاظت و تائید کی۔ یہ اسی تائید غیبی کا کرشمہ تھا کہ مکڑی کا جالا جبے ""اوہن البیوت"" بتلایا ہے ، بڑے بڑے مضبوط و منتحکم ۔ قلعوں سے بڑھ کر ذریعہ تحفط بن گیا۔ اس طرح خدا نے کا فروں کی بات نیچی کی اور ان کی تدابیر خاک میں ملا دیں۔ آپ النام آلیم تین روز غار میں قیام فرما کر بعافیت تمام مدینہ طبیبہ پہنچ گئے۔ بیشک انجام کار خدا ہی کا بول بالا رہتا ہے۔ وہ ہر چیز پر غالب ہے اور اس کا کوئی کام حکمت سے خالی نہیں۔ (تنبیہ) بعض نے وایدہ بجنو ڈلم تروها سے بدرو حنین وغیرہ میں جونزول ملائکہ ہوا وہ مرادلیا ہے مگر ظاہر سیاق سے وہ ہی ہے۔ جو ہم نے بیان کیا۔ واللہ اعلم۔

اِنْفِرُوَا خِفَافًا وَّثِقَالًا وَّجَاهِدُوَا بِٱمۡوَالِكُمۡ وَٱنۡفُسِكُمۡ فِي سَبِيۡلِ اللّٰهِ ۗ لْلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ عَلَيْ لَوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيْبًا وَّسَفَرًا قَاصِدًا لَّاتَّبَعُوكَ وَلَكِنُ بَعُدَتُ عَلَيْهِمُ الشُّقَّةُ لَ سَيَحُلِفُونَ بِاللَّهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجُنَا مَعَكُمْ ۚ يُهُلِكُونَ أَنْفُسَهُمْ ۚ وَاللَّهُ يَعْلَمُ عُ اِنَّهُمْ لَكُذِبُونَ أَنَّ

عَفَا اللهُ عَنْكَ أَلِمَ أَذِنْتَ لَهُمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ الَّذِيْنَ صَدَقُوا وَتَعْلَمَ الْكُذِبِينَ ﴿

لَا يَسْتَأَذِنُكَ الَّذِيْنَ يُؤُمِنُوْنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأخِرِ أَنْ يُتَجَاهِدُوًا بِأَمْوَالِهِمْ وَ أَنْفُسِهِمْ لَ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالْمُتَّقِينَ ﴿

إِنَّمَا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالۡيَوۡمِ الْاحِرِ وَ ارۡتَابَتُ قُلُوۡبُهُمۡ فَهُمۡ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدَّدُوْنَ 🗃

اله \_ نکلو ملکے اور پوجھل <sup>[۴۲]</sup> اور لڑو اپنے مال سے اور جان سے اللہ کی راہ میں یہ بہترہے تمہارے حق میں اگر تم کوسمجھ ہے [۴۳]

۴۲ء اگر مال ہو تا نزدیک اور سفر ہلکا تو وہ لوگ ضرور تیرے ساتھ ہو لیتے لیکن لمبی نظر آئی ان کو مسافت [مہم] اوراب قیمیں کھائیں گے اللہ کی کہ اگر ہم سے ہو سکتا تو ہم ضرور چلتے تمہارے ساتھ وبال میں ڈالتے ہیں اپنی جانوں کو اور اللہ جانتا ہے کہ وہ جھوٹے ہیں <sup>[۴۵]</sup>

۸۳ الله بخشے تجھ کو کیول رخصت دے دی تو نے انکو یماں تک کہ ظاہر ہو جاتے تجھ پر پچ کھنے والے اور جان ليتا تو جھوٹوں کو [۳۹]

۴۴۔ نہیں رخصت مانگتے تجھ سے وہ لوگ جوایان لائے اللہ پر اور آخرت کے دن پر اس سے کہ لڑیں اپنے مال اور جان سے اور اللہ خوب جانتا ہے ڈر والوں کو

۲۵ رفصت وہی مانگتے ہیں تجھ سے جو نہیں ایان لائے اللہ پر اور آخرت کے دن پر اور شک میں بڑے ہیں دل ان کے سو وہ اینے شک ہی میں بھٹک رہے ہیں [۴۷] ۴۲۔ یعنی پیادہ اور سوار ، فقیر اور غنی جوان اور بوڑھے جس حالت میں ہوں نکل کھڑے ہوں نفیر عام کے وقت کوئی عذر پیش نہ لائیں۔

۳۳ یعنی دنیوی اوراخروی ہر حیثیت ہے۔

۴۷۔ منافقین کے حیلے بہانے: یہ منافقین کو فرمایا کہ اگر سفر ہلکا ہوتا اور بے محنت مال غنیمت ہاتھ آنے کی توقع ہوتی تو جلدی سے ساتھ ہولیتے۔ لیکن ایسی کھٹن منزلوں کا طے کرنا ان سے کہاں ممکن ہے؟

۳۵۔ یا تو نکلنے سے پہلے قسمیں کھاکر طرح طرح کے حیلے حوالے کریں گے کہ آپ لٹائیالیٹلم ان کو مدینہ میں ٹھمرے رہنے کی اجازت دے دیں اور یا آپ لٹائیالیٹلم کی واپسی کے بعد جھوٹی قسمیں کھاکر باتیں بنائیں گے تاکہ اپنے نفاق پر پر دہ ڈالیں۔ عالانکہ خدا سے ان کا جھوٹ اور نفاق پوشیدہ نہیں رہ سکتا یہ نفاق و فریب دہی اور جھوٹی قسمیں کھانا انجام کارانہی کے حق میں وبال جان ہوگا۔

اہم۔ منافقین کو آتھ نے سلی اللہ علیہ وسلم کی اجازت: منافقین جھوٹے عذر کر کے جب مدینہ میں ٹھرے رہنے کی اجازت طلب کرتے تو آپ لیٹی لیٹی اللہ اس کے لیہ و نفاق سے اغاض کر کے اور یہ سجے کر کہ ان کے ساتھ چلنے میں فساد کے سواکوئی بہتری شہیں ، اجازت دیتے تھے اس کو فرمایا کہ اگر آپ لیٹی لیٹی اجازت نہ دیتے توزیادہ بہتر ہوتا ۔ کیونکہ اس وقت ظاہر ہو جانا کہ انہوں نے اپنے نہ جانے کو کچھ آپ لیٹی لیٹی کی اجازت پر موقوف نہیں رکھا ہے ۔ جانے کی توفیق تو انہیں کسی عال نہ ہوتی ۔ البتہ آپ لیٹی لیٹی الیٹی نہ جانے نہ ہوتی ۔ البتہ آپ الیٹی لیٹی الیٹی نہ جوتی ۔ البتہ آپ الیٹی لیٹی الیٹی نہ جوتی البتہ نہ دینا مصالح عاضرہ کے اعتبار سے زیادہ موزوں ہوتا ۔ اس اعلی واکل صورت کے ترک کی وجہ سے خطاب کو عَفا اللّٰهُ عَنْگُ سے شروع فرمایا ۔ عنو کا لفظ ضروری نہیں کہ گناہ ہی کہ مقابلہ میں ہو۔ بعض محققین نے عَفا اللّٰهُ عَنْگُ اس جلہ کو صدر کلام میں محض دعاء و تعظیم کے طور پر لیا ہے جیسا کہ عرب مقابلہ میں ہو۔ بعض محققین نے عَفا اللّٰهُ عَنْگُ اس جلہ کو صدر کلام میں محض دعاء و تعظیم کے طور پر لیا ہے جیسا کہ عرب کے محاورات میں شائع تھا مگر سلف سے وہ ہی منقول ہے جو ہم نے پہلے بیان کیا۔ اور لفظ لِم آذِنْتَ لَگُهُمْ اس کی تائید کرتا ہے ۔ واللہ اعلم ۔

۷۶۔ جادسے منہ پھیرنے والے مومن نہیں ہیں: "یعنی جن کے دلوں میں ایان و تقویٰ کا نور ہے ، ان کی یہ شان نہیں کہ جاد
سے الگ رہنے کی اس طرح بڑھ بڑھ کر اجازت عاصل کریں۔ ان کا عال توہ ہے جو اس پارہ کے آخر میں بیان ہوا ہے۔ تو لّو ا
قراعَ نُدُیْکُمُ مُ تَفِیْتُ مِنَ اللّا مُعِ حَزَنًا اَنْ لَا یَجِدُو ا مَا یُنْفِقُونَ یعنی بے سروسامانی وغیرہ کے عذر سے اگر "جماد فی
سبیل اللہ" کے شرف سے محروم رہ جائیں تو اس فضل کے فوت ہوجانے پر ان کی آئیکھیں اشکبار ہوتی ہیں۔ بے حیابن کر جماد

سے علیحدہ رہنے کی اجازت لینا انہی کا شیوہ ہے جن کو غدا کے وعدوں پر یقین نہیں نہ آخرت کی زندگی کو سمجھتے ہیں۔ حق تعالیٰ نے اسلام و مسلمین کے غالب و منصور ہونے کی جو خبریں دی ہیں ان کے متعلق ہمیشہ شک و شبہ میں گرفتار رہتے ہیں۔

۳۹۔ اور اگر وہ چاہتے نکلنا تو ضرور تیار کرتے کچھ سامان اس کا لیکن پسند نہ کیا اللہ نے ان کا اٹھنا سوروک دیا انکو اور حکم ہواکہ بیٹھے رہو ساتھ بیٹھنے والوں کے [۴۸]

وَلَوْ أَرَادُوا الْخُرُوجَ لَاَعَدُّوا لَهُ عُدَّةً اللهُ عُدَّةً وَاللهُ عُدَّةً وَقِيلً وَقِيلً وَقِيلً اللهُ اثْبِعَاتُهُمْ فَتُبَّطَهُمْ وَقِيلً اقْعُدُوا مَعَ اللهُ اثْبِعاتُهُمْ فَتُبَطّهُمْ وَقِيلً اقْعُدُوا مَعَ اللهِ عِدِينَ ﴿

ہم۔ اگر نکلتے تم میں تو کچھ نہ بڑھاتے تمہارے لئے مگر خرابی اور گھوڑے دوڑاتے تمہارے اندر بگاڑ کروانے کی تلاش میں [۴۹] اور تم میں بعضے جاسوس میں انکے اور اللہ خوب جانتا ہے ظالموں کو [۵۰]

لَوْ خَرَجُوْا فِيْكُمْ مَّا زَادُوْ كُمْ إِلَّا خَبَالًا وَ لَوْ خَرَجُوْا فِيْكُمْ مَّا زَادُوْ كُمْ الَّفِتْنَةَ وَلَا الْوَضَعُوا خِللَكُمْ يَبْغُوْنَكُمُ الْفِتْنَةَ وَلَا الْفُلْوَنَكُمُ الْفِتْنَةَ وَفِيْكُمْ سَمَّعُوْنَ لَهُمْ وَالله عَلِيمُ وَفِيْكُمْ سَمَّعُوْنَ لَهُمْ وَالله عَلِيمُ إِللهُ عَلِيمُ إِللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ إِللهُ عَلِيمُ إِللهُ عَلِيمُ إِللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

۴۸۔ وہ تلاش کرتے رہے ہیں بگاڑ کی سپلے سے اور الٹتے رہے ہیں تیرے کام سال تک کہ آپسنچا سچا وعدہ اور غالب رہا حکم اللہ کا اور وہ ناخوش ہی رہے [۵۱]

لَقَدِ ابْتَغَوُ الْفِتْنَةَ مِنْ قَبْلُ وَقَلَّبُوا لَكَ اللهِ الْأُمُورَ حَتَّى جَآءَ الْحَقُّ وَظَهَرَ اَمْرُ اللهِ وَهُمْ كُرِهُوْنَ ﴿

۲۹۔ اور بعضے ان میں کہتے ہیں مجھ کو رخصت دے اور گمراہی میں ینہ ڈال سنتا ہے وہ تو گمراہی میں پڑ چکے میں اور بیشک دوزخ گھیررہی ہے کا فروں کو [۵۲]

وَمِنْهُمْ مَّنُ يَّقُولُ ائذَنُ لِي وَلَا تَفْتِنِيُ اللَّا وَمِنْهُمْ مَّنُ يَقُولُ ائذَنُ لِي وَلَا تَفْتِنِي اللَّا فِي الْفِتُنَةِ سَقَطُوا وَ إِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةً اللَّهُ إِلْكُفِرِيْنَ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّ

۳۸ منافقین کی عالت: ان کا ارادہ ہی گھر سے نکلنے کا نہیں ۔ ورنہ اس کا کچھ تو سامان کرتے ، عکم جماد سنتے ہی جھوٹے عذر نہ لے دوڑتے واقعہ یہ ہے کہ خدانے ان کی شرکت کو پہند ہی نہیں کیا۔ یہ جاتے تو وہاں فتنے اٹھاتے۔ نہ جانے کی صورت میں انہیں پتہ لگ جائے گا کہ مومنین کو خدا کے فضل سے ایک تنکے کے برابر ان کی پروا نہیں۔ اس لئے خدا نے صفوف مجاہدین میں شامل ہونے سے روک دیا اس طرح کہ رکنے کا وبال انہی کے سرپر رہے۔ گویا انکو تکوینا کہ دیا گیا کہ جاؤ، عور توں بچوں اور اپا ہج آدمیوں کے ساتھ گھر میں گھس کر بیٹے رہو۔ اور پیٹمبر علیہ السلام نے ان کے اعذار کاذبہ کے جواب میں جو گھر بیٹے رہنے کی اجازت دے دی ، یہ بھی ایک طرح خدا ہی کا فرما دینا ہے۔ اس لئے تکوینا کی قید بھی ضروری نہیں۔

79 یعنی اگر تمہارے ساتھ نکلتے تواپنے جبن و نامردی کی وجہ سے دوسروں کی ہمتیں بھی ست کر دیتے اور آپس میں لگا بھاکر مسلمانوں میں تفریق ڈالنے کی کوشش کرتے اور جھوٹی افوامیں اڑا کر ان کو دشمنوں سے بیبت زدہ کرنا چاہتے غرض ان کے وجود سے بھلائی میں تو کوئی اضافہ نہ ہوتا ہاں برائی بڑھ جاتی اور فتنہ انگیزی کا زور ہوتا۔ ان ہی وجوہ سے خدا نے ان کو جانے کی توفیق نہ بخشی۔

۔ یعنی اب بھی ان کے جاسوس یا بعض ایسے سادہ لوح افراد تم میں موبود میں بوان کی بات سنتے اور تھوڑا بہت متاثر ہوتے میں (ابن کثیر) گو ویسا فتنہ و فساد برپا نہیں کر سکتے بوان شریروں کے وبود سے ہو سکتا تھا۔ بلکہ ایک حیثیت سے ایسے جواسیں کا ہمراہ جانا مفید ہے کہ وہ نجیثم نود مسلمانوں کی اولوالعزمی ، بے جگری وغیرہ دیکھ کر ان سے نقل کریں تو تو ان کے دلوں پر بھی مسلمانوں کی بییت قائم ہوگی۔

گرنے والا ہے۔ بعض نے آیت کو عام منافقین کے حق میں رکھا ہے اور لَا تَفَتِیِّی کا مطلب یہ لیا ہے کہ ہم کو ساتھ لیجا کر اموال وغیرہ کے نقصان میں مبتلا نہ کیجئے۔ اس کا جواب اَلَا فِی الفِتْنَةِ سَقَطُوًا سے دیا۔

إِنْ تُصِبُكَ حَسَنَةٌ تَسُؤُهُمْ وَ إِنْ تُصِبُكَ مُصِيبُكَ مُصِيبُكَ مُصِيبُكَ مُصِيبُكَ يَتُولُوا قَدُ اَخَذُنَا آمُرَنَا مِنْ قَبُلُ وَيَتَوَلَّوا وَهُمْ فَرِحُونَ ﴿

قُلُ لَّنَ يُّصِيْبَنَآ إِلَّا مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا ۚ هُوَ مَوْلَىنَا ۚ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ

(2)

قُلُ هَلُ تَرَبَّصُونَ بِنَاۤ اِلَّاۤ اِحْدَى الْحُسْنَيَيْنِ ﴿ وَنَحُنُ نَتَرَبَّصُ بِكُمۡ اَنَ الْحُسْنَيَيْنِ ﴿ وَنَحُنُ نَتَرَبَّصُ بِكُمۡ اَنَ يُصِيْبَكُمُ اللهُ بِعَذَابٍ مِّنَ عِنْدِمۤ اَوۡ يُصَيِّدُ عِنْدِمٓ اَوۡ بِاَيْدِيْنَا ﴿ فَتَرَبَّصُوۡنَ اللّٰهُ مِعَدَابٍ مِّنَ عِنْدِمٓ اَوۡ بِاَيْدِيْنَا ﴿ فَتَرَبَّصُوۡنَ اللّٰهُ مِعَدُمُ مُّتَرَبِّصُوۡنَ بِاَيْدِيْنَا ﴿ فَتَرَبَّصُوۡنَ اللّٰهُ مِعَدُمُ مُّتَرَبِّصُوۡنَ اللّٰهُ عِنْدِهِ اللّٰهُ عِنْدِهِ اللهُ فِلَا مَعَكُمُ مُّتَرَبِّصُوْنَ فَلَا مَعَكُمُ مُّتَرَبِّصُوْنَ

۵۰۔ اگر تجھ کو پہنچے کوئی خوبی تو وہ بری لگتی ہے انکو اور اگر تجھ کوئی خوبی ہم نے تو سنبھال لیا تھا اپنا کام پہلے ہی اور پھر کر جائیں خوشیاں کرتے [۵۲]

ا۵۔ تو کمہ دے ہم کو ہر گزنہ پہنچ گا مگر وہی جو لکھ دیا اللہ نے ہمارے لئے وہی ہے کارساز ہمارا اور اللہ ہی پر چاہئے کہ ہمروسہ کریں مسلمان

۵۲۔ تو کھہ دے تم کیا امید کرو گے ہمارے حق میں مگر دو خوبیوں میں سے ایک کی اور ہم امیدوار میں تمہارے حق میں کہ وقت میں کہ ڈالے تم پر اللہ کوئی عذاب اپنے پاس سے یا ہمارے ہاتھوں سو منتظر رہو ہم بھی تمہارے ساتھ منتظر میں [۵۲]

(AY)

۵۳ منافقین کی عادت تھی جب مسلمانوں کو غلبہ کامیابی نصیب ہوتی تو جلتے اور کڑھتے تھے ۔ اور اگر کبھی کوئی سختی کی بات پلیش آگئی مثلاً کچھ مسلمان شہید یا مجروح ہو گئے۔ تو فخریہ کہتے کہ ہم نے ازراہ دور اندیشی پہلے ہی اپنے بچاؤ کا انتظام کر لیا تھا۔ ہم سمجھتے تھے کہ یہ ہی حشر ہونے والا ہے لہذا ان کے ساتھ گئے ہی نہیں۔ غرض ڈینگیں مارتے ہوئے اور خوشی سے بغلیں بجاتے ہوئے اپنی مجلسوں سے گھروں کو واپس جاتے ہیں۔

۵۴۔ منافقین کو جواب: یعنی سختی یا نرمی جو جس وقت کے لئے مقدر ہے تو توٹل نہیں سکتی منہ دنیا میں اس سے چارہ ہے مگر ہم

پونکہ ظاہر وباطن سے خداکواپنا تقیقی مولا اور پروردگار سمجھتے میں لہذا ہماری گردئیں اس کے فیصلے اور حکم کے سامنے پہت میں کوئی سختی اس کی فرماں برداری سے باز نہیں رکھتی ۔ اور اسی پر ہم کو بھروسہ ہے کہ وہ عارضی سختی کو آخرت میں بالیقین اور بہا اوقات دنیا میں بھی راحت و خوشی سے تبدیل کر دے گا۔ اندریں صورت تم ہماری نسبت دو بھلائیوں میں سے کسی ایک کی ضرور امید کر سکتے ہواگر غدا کے راستہ میں مارے گئے تو شمادت و جنت اور والی آئے تو اجریا غنیمت ضرور مل کر رہے گی۔ بیسا کہ حدیث صبح میں حق تعالیٰ نے مجاہد کی نسبت ان چیزوں کا شخفل فرمایا ہے بر خلاف اس کے تمہاری نسبت ہم منتظر میں کہ دو برائیوں میں سے ایک برائی ضرور پہنچ کر رہے گی یا نفاق و شرارت کی بدولت بلاواسطہ قدرت کی طرف سے کوئی عذاب تم پر مسلط ہو گا یا ہمارے باتھوں سے غدا تم کو سخت سزا دلوائے گا جو رہوا کر کے تمہارے نفاق کا پردہ فاش کر دے گی۔ بمرحال تم اور ہم دنوں کو ایک دونوں میں زیادہ انجام میں اور دور اندیش کون ایک دوسرے کا انجام دیکھنے کے لئے منتظر رہنا چا ہے۔ آخر معلوم ہو جائے گا کہ دونوں میں زیادہ انجام میں اور دور اندیش کون

قُلُ اَنْفِقُوا طَوْعًا اَوْ كَرُهًا لَّنَ يُتَقَبَّلَ مَنْكُمُ لَا نَّكُمُ كُنْتُمُ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴿ مَنْكُمُ لَا نَكُمُ كُنْتُمُ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴿ وَمَا مَنَعَهُمُ اَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقْتُهُمُ إِلَّا اَنَّهُمُ كَكُوهُونَ وَمَا مَنَعَهُمُ اَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقْتُهُمُ اللَّا اللهِ وَبِرَسُولِهِ وَلَا يَاتُونَ لَا كُفَرُوا بِاللهِ وَبِرَسُولِهِ وَلَا يَاتُونَ لَا كَفَرُوا بِاللهِ وَبِرَسُولِهِ وَلَا يَاتُونَ اللهِ السَّلُوةُ وَلَا يَاتُونَ اللهِ السَّلُوةُ اللهُ وَلَا يُنْفِقُونَ إِلّا فَهُمْ كُرِهُونَ ﴿ وَهُمْ كُرِهُونَ ﴿ وَهُمْ كُرِهُونَ ﴾ وَهُمْ كُرِهُونَ ﴿ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلَا يُنْفِقُونَ اللّهُ وَلَا يُنْفِقُونَ وَلِا اللهِ وَاللّهُ وَلَا يُنْفِقُونَ وَاللّهِ وَلَا يَنْفِقُونَ وَلَا اللّهُ وَلَا يُنْفِقُونَ وَلِولُوا اللّهُ وَلَا يُنْفِقُونَ وَلَا اللّهُ وَلَا يَنْفِقُونَ وَلَا اللّهُ وَلَا يُنْفِقُونَ وَاللّهُ وَلَا يُنْفِقُونَ وَلَا يَلَا وَهُمْ كُرُهُونَ ﴾ وَلَا يُنْفِقُونَ وَلَا اللّهُ وَلَا يُنْفِقُونَ وَلَا اللّهُ وَلَا يُنْفِقُونَ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا يُنْفِقُونَ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا يُنْفُونُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَولُهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

فَلَا تُعْجِبُكَ اَمُوَالُهُمْ وَلَآ اَوْلَادُهُمْ النَّمَا يُكَوِينُكُ اللَّهُمُ النَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ بِهَا فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَ يُرُونَ هَوَ الدُّنْيَا وَ تَرْهَقَ اَنْفُسُهُمْ وَهُمْ كَفِرُونَ هَ

۵۵۔ منافقین کے نفقات قبول نہیں: جدبن قیس نے رومی عورتوں کے فتنہ کا بہانہ کر کے یہ بھی کہا تھا کہ حضرت میں بذات

۵۳۔ کہہ دے کہ مال خرچ کرو خوشی سے یا ماخوشی سے ہرگر قبول منہ ہوگا تم سے بیشک تم ما فرمان لوگ ہو[۵۵]

۵۷۔ اور موقوف نہیں ہوا قبول ہونا ان کے خرچ کا مگر اسی بات پر کہ وہ منکر ہوئے اللہ سے اور اسکے رسول سے اور نہیں آتے نماز کو مگر ہارے جی سے اور خرچ نہیں کرتے مگر برے دل سے [۵۲]

۵۵۔ موتو تعجب نہ کر ان کے مال اور اولاد سے یہی چاہتا ہے اللہ کہ انکو عذاب میں رکھے ان چیزوں کی وجہ دنیا کی زندگی میں اور نکلے ان کی جان اور وہ اس وقت تک کافر ہی رمیں [۵۷]

خود نہیں جا سکتا۔ لیکن مالی اعانت کر سکتا ہوں ۔ اس کا جواب دیا کہ بے اعتقاد کا مال قبول نہیں خواہ خوشی سے خرچ کرے یا نا فوشی سے یعنی فوشی سے ندا کے راسۃ میں خرچ کرنے کی ان کو توفیق کھاں وَ لَا یُنفِقُونَ إِلَّا وَهُمَ كَارِهُون تاہم اگر بالفرض خوشی سے بھی خرچ کریں تو خدا قبول یہ کرے گا۔ اس کا سبب اگلی آیت میں بتایا ہے۔ ۵۶ عدم قبول کا اصلی سبب توان کا کفر ہے۔ جیسا کہ ہم پہلے متعدد مواقع میں اشارہ کر پکے کہ کافر کا ہر عمل مردہ اور بے جان ہوتا ہے ۔ باقی نماز میں ہارے جی سے آنا، یا برے دل سے خرچ کرنا یہ سب کفر کے ظاہری آثار میں ۔ ۵۷۔ کفار کی ظاہری خوشحالی کی وجہ: شبہ گذر سکتا تھا کہ جب یہ ایسے مردود میں توان کو مال واولا دوغیرہ نعمتوں سے کیوں نوازا گیا ہے ۔ اس کا جواب دیا کہ یہ تعمتیں ان کے حق میں بڑا عذاب ہے۔ جس طرح ایک لذیذ اور خوشگوار غذا تندرست آدمی کی صحت و قوت کو بڑھاتی ہے اور فاسد الا غلاط مریض کو ہلاکت سے قریب تر کر دیتی ہے۔ یہ ہی عال ان دنیوی نعمتوں ( مال واولا د وغیرہ ) کا سمجھوایک کافر کے حق میں یہ چزیں سوئے مزاج کی وجہ سے زہر ملاہل میں ۔ چونکہ کفار دنیا کی حرص و محبت میں غربق ہوتے میں ، اس لئے اول اس کے جمع کرنے میں بے حد کوفت اٹھاتے ہیں۔ پھر ذرا نقصان یا صدمہ پہنچ گیا تو جس قدر محبت ان چیزوں سے ہے اسی قدر غم سوار ہوتا ہے اور کوئی وقت اس کے فکر واندیشہ اور ادھیر بن سے خالی نہیں جاتا پھر جب موت ان محبوب چیزوں سے جدا کرتی ہے اس وقت کے صدمے اور حسرت کا اندازہ کرنا مشکل ہے ۔ غرض دنیا کے عاشق اور حرایس کو کسی وقت حقیقی چین اور اطمینان میسر نہیں ۔ چنانچہ یورپ وامریکہ وغیرہ کے بڑے بڑے سرمایہ داروں کے اقوال اس پر شاہد میں ۔ باقی مومنین جو دولت اوراولا د کو معبود اور زندگی کا اصلی نصب العین نہیں سمجھتے چونکہ ان کے دل میں حب دنیا کا مرض نہیں ہوتا اس لئے یہ ہی چیزیں ان کے حق میں نعمت اور دین کی اعانت کا ذریعہ بنتی ہیں اس کے علاوہ اکثر کفار کثرت مال واولا دیرِ مغرور ہو کر کفر و طغیان میں اور زیادہ شدید ہو جاتے ہیں جو اس کا سبب بنتا ہے کہ اخیر دم تک کافر ہی رہیں ۔ نیز منافقین مدینہ جن کے حق میں یہ آیات نازل ہوئیں ، ان کا عال یہ تھا کہ بادل ناخواسۃ جماد وغیرہ کے مواقع پر ریا و نفاق سے مال خرچ کرتے تھے اور ان کی اولاد میں بعض لوگ مخلص مسلمان ہو کر نبی کریم کٹائیلیا کی ہمراہ جاد میں شریک ہوتے تھے ۔ یہ دونوں چیزیں منافقین کے منشائے قلبی کے بالکلیہ خلاف تھیں ۔ اس طرح اموال و اولا د ان کے لئے دنیا میں عذاب بن گئے تھے ۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے میں ""یعنی یہ تعجب یہ کر کہ بے دین کواللہ نے نعمت کیوں دی ، بے دین کے حق میں اولا داور مال وبال ہے کہ ان کے پیچے دل پریثان رہے اور ان کی فکر سے چھوٹنے نہ پائے مرتے دم تک، تا توبہ کرے یا نیکی اختیار کرے"'۔

وَيَحْلِفُونَ بِاللهِ إِنَّهُمْ لَمِنْكُمْ ﴿ وَمَا هُمْ مِنْكُمْ ﴿ وَمَا هُمْ مِنْكُمْ وَ وَمَا هُمْ مِنْكُمْ وَلَكِنَّهُمْ قَوْمٌ يَّفْرَقُونَ ﴿

لَوْ يَجِدُونَ مَلُجًا أَوْ مَغْرَتٍ أَوْ مُدَّخَلًا لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَا لَوْ مُدَّخَلًا لَيْهِ وَهُمْ يَجْمَحُونَ عَ

وَمِنْهُمْ مَّنُ يَّلْمِزُكَ فِي الصَّدَقٰتِ ۚ فَإِنَّ الصَّدَقٰتِ ۚ فَإِنَّ الْمَعْطُوا مِنْهَا الْمَعْطُوا مِنْهَا الْمَعْطُوا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ هَا اللّهُمْ يَسْخَطُونَ هَا

وَلَوْ اَنَّهُمْ رَضُوْا مَآ اللهُ مَا اللهُ وَرَسُولُهُ لَاللهُ وَرَسُولُهُ لَا اللهُ مِنْ فَضَلِهِ وَقَالُوْا حَسَبُنَا اللهُ سَيُؤْتِينَا اللهُ مِنْ فَضَلِهِ عَ وَرَسُولُهُ لَا إِنَّآ إِلَى اللهِ رَغِبُونَ عَلَى اللهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

إِنَّمَا الصَّدَقٰتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسْكِينِ وَ الْعُمِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُوَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَ فِي الْعُمِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُوَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَ فِي الرِّقَابِ وَالْغرِمِينَ وَفِي سَبِيْلِ اللهِ وَابْنِ اللهِ وَابْنِ اللهِ وَابْنِ اللهِ وَابْنِ اللهِ عَلِيْمُ اللهِ عَلِيْمُ اللهِ وَاللهُ عَلِيْمُ اللهِ حَكِيْمُ عَلَيْمُ حَكِيْمُ عَلَيْمُ حَكِيْمُ عَلَيْمُ حَكِيْمُ عَلَيْمُ حَكِيْمُ عَلَيْمُ اللهِ حَكِيْمُ عَلَيْمُ اللهِ حَكِيْمُ عَلَيْمُ حَكِيْمُ عَلَيْمُ اللهِ حَكِيْمُ عَلَيْمُ اللهِ حَكِيْمُ عَلَيْمُ اللهِ حَكِيْمُ عَلَيْمُ اللهِ حَلَيْمُ اللهِ حَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عِلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ

۵۶۔ اور قسمیں کھاتے ہیں اللہ کی کہ وہ بیشک تم میں ہیں اور وہ تم میں نہیں و لیکن وہ لوگ ڈرتے ہیں تم سے

۵۷۔ اگر وہ پائیں کوئی پناہ کی جگہ یا غاریا سر گھسانے کو جگہ توالٹے بھاگیں اسی طرف رسیاں تڑاتے [۸۸]

۵۸۔ اور بعضے ان میں وہ ہیں کہ تجھ کو طعن دیتے ہیں خیرات بانٹنے میں سو اگر ان کو ملے اس میں سے تو راضی ہوں اور اگر نہ ملے تو جہی وہ ناخوش ہو جائیں [۵۹]

۵۹۔ اور کیا اچھا ہوتا اگر وہ راضی ہو جاتے اسی پر جو دیا انکو
اللہ نے اور اسکے رسول نے اور کہتے کافی ہے ہم کواللہ
وہ دے گا ہم کو اپنے فضل سے اور اس کا رسول ہم کو
تواللہ ہی چا بیئے [۱۰]

-1. زکوۃ جو ہے سو وہ حق ہے مفلسوں کا اور مختاجوں کا اور زکوۃ جو ہے سو وہ حق ہے مفلسوں کا اور جن کا دل پر چانا منظور ہے اور گردنوں کے چھڑانے میں اور جو تاوان بھریں اور اللہ کے رستہ میں اور راہ کے مسافر کو مٹھرایا ہوا ہے اللہ کا اور اللہ سب کچھ جانے والا حکمت والا سے اللہ کا اور اللہ سب کچھ جانے والا حکمت والا ہے ۔

۵۸۔ منافقین کے نفاق کی وجہ: یعنی محض اس خوف سے کہ کفر ظاہر کریں تو کفار کا سا معاملہ ان کے ساتھ بھی ہونے لگے گا قسمیں کھاتے ہیں کہ ہم تو تمہاری ہی جاعت (مسلمین) میں شامل ہیں۔ عالانکہ یہ بالکل غلط ہے۔ اگر آج ان کو کوئی پناہ کی جگہ مل جائے یا کسی غارمیں چھپ کر زندگی بسر کر سکیں یا کم از کم ذرا سر گھسانے کی جگہ ہاتھ آ جائے غرض عکومت اسلامی کا خوف نہ رہے تو سب دعوے چھوڑ کر بے تحاشا اسی طرف بھاگنے لگیں چونکہ نہ اسلامی عکومت کے مقابلہ کی طاقت ہے نہ کوئی پناہ کی جگہ ملتی ہے اس لئے قسمیں کھا کھا کر جھوٹی باتیں بناتے ہیں۔

29۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر منافقین کا طعن؛ بعض منافقین اور بعض اعراب (بدو) صدقات و غنائم کی تقیم کے وقت دنیوی حرص اور خود غرضی کی راہ سے حضور الٹیٹائیلی نسبت زبان طعن کھولتے تھے کہ تقیم میں انصاف کا پہلو ملحوظ نہیں رکھا گیا۔ مگریہ اعتراض اسی وقت تک تھا جب تک ان کی خواہش کے موافق صدقات وغیرہ میں سے حصہ نہ دیا جائے ۔ اگر انہیں خوب جی بھر کر خواہش و حرص کے موافق دے دیا گیا تو خوش ہو جاتے اور کچھ اعتراض نہیں رہتا تھا۔ گویا ہر طرح مال و دولت کو قبلہ مقصود مٹھمرارکھا تھا۔ آگے بتلاتے میں کہ ایک مدعی ایان کا مظمع نظریہ نہیں ہونا چاہئے۔

۱۰- یعنی بهترین طریقہ یہ ہے کہ جو کچھ خدا پیغمبر کے ہاتھ سے دلوائے اس پر آدمی راضی و قانع ہو اور صرف خدا پر توکل کرے او رسمجھے کہ وہ چاہے گا تو آئندہ اپنے فضل سے بہت کچھ مرحمت فرمائے گا۔ غرض دنیا کی متاع فانی کو نصب العین مذہبنائے۔ صرف خداوند رب العزت کے قرب ورضا کا طالب ہو اور جو ظاہری و باطنی دولت خدا ورسول کی سرکار سے ملے اسی پر مسرور و مطمئن ہو۔

الا زکوۃ کے مصارف: پونکہ تقیم صدقات کے معاملہ میں پیغمبر پر طعن کیا گیا تھا، اس لئے متنبہ فرماتے ہیں کہ صدقات کی تقیم کا طریقہ خدا کا مقرر کیا ہوا ہے ۔ اس نے صدقات وغیرہ کے مصارف متعین فرما کر فرست نبی کریم الٹی آپٹی کے ہاتھ میں دے دی کا طریقہ خدا کا مقرر کیا ہوا ہے ۔ اس نے صدقات وغیرہ کے مصارف متعین کر ہے ۔ آپ اس کے موافق تقیم کرتے ہیں اور کریں گے ۔ کسی کی خواہش کے تابع نہیں ہو سکتے ۔ عدیث میں آپ الٹی آپٹی نے فرمایا کہ "خدا نے صدقات (زکوۃ) کی تقیم کو نبی یا غیر نبی کسی کی مرضی پر نہیں چھوڑا۔ بلکہ بذات نوداس کے مصارف متعین کر دیے ہیں ہوائٹے ہیں ۔ "فقراء" ( جن کو بقدر عاجت میسر نہ ہو ) " عاملین " (جواسلامی عکومت کی طرف سے تحصیل صدقات وغیرہ کے کا موں پر مامور ہوں ) " مؤلفۃ القلوب " جن کے پاس کچھ نہ ہو ( جن کے اسلام لا نے کی امید ہویا اسلام میں کمزور ہوں وغیرہ ذالک من الانواع ، اکثر علماء کے نزدیک صفور الٹی آپٹی کی وفات کے بعد یہ مد نہیں رہی ) " رقاب" ( یعنی غلاموں کا بدل کتابت دارک کے آزادی دلائی جائے ۔ یا خرید کر آزاد کئے جائیں ۔ یا اسیروں کا فدید دے کر رہا کرائے جائیں ) " غارمین " ( جن پر کوئی عادیہ پر اور مقروض ہو گئے یا کسی کی ضانت وغیرہ کے بار میں دب گئے ) " سبیل اللہ " جاد وغیرہ میں جانے والوں کی اعانت کی جائیں اسلیل" ( مسافر جو عالت سفر میں مالک نصاب نہ ہو، گو مکان پر دولت رکھتا ہو ) " حفیہ " کے یہاں تعلیک ہر بابن السبیل" ( مسافر جو عالت سفر میں مالک نصاب نہ ہو، گو مکان پر دولت رکھتا ہو ) " حفیہ " کے یہاں تعلیک ہر

صورت میں ضروری ہے اور فقر شرط ہے ۔ تفصیل فقہ میں ملاحظہ کی جائے۔

وَمِنْهُمُ الَّذِيْنَ يُؤَذُونَ النَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ النَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ الْذُنُ طُولُ اللهِ وَيُؤْمِنُ اللهِ وَيُؤْمِنُ اللهِ وَيُؤْمِنُ لِللهِ وَيُؤْمِنُ لِللهِ وَيُؤْمِنُ لِللهِ وَيُؤْمِنُ لِللهِ وَيُؤْمِنُ لِللهِ وَيُؤْمِنُ لِللهِ وَيُؤْمِنُ لِللهُ وَيُؤْمِنُ لِللهُ وَيُؤُمِنُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَذَابُ وَاللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ اللهِ لَهُ اللهِ لَهُمْ عَذَابُ اللهِ لَهُمْ عَذَابُ اللهِ لَهُمْ عَذَابُ اللهِ لَهُمْ عَذَابُ اللهِ لَهُ اللهِ لَهُمْ عَذَابُ اللهِ لَهُمْ عَذَابُ اللهِ لَهُ اللهِ لَهُ اللهِ لَهُمْ عَذَابُ اللهِ لَهُ اللهُ اللهِ لَهُ اللهِ لَهُ اللهِ لَهُمْ عَذَابُ اللهِ لَهُمْ عَذَابُ اللهِ لَهُ اللهُ لَلْهُ لَهُ اللهُ لَاللهُ لَهُ لَهُ اللهُ لَهُ اللهُ لَهُ اللهُ لَهُ اللهِ لَهُ لَهُ اللهُ لَهُ اللهِ لَهُ اللهِ لَهُ اللهُ لَهُ اللهِ لَهُ اللهِ لَهُ لَهُ اللهِ لَهُ اللهُ لَهُ اللهُ لَهُ اللهِ لَهُ اللهُ لَهُ اللهِ لَهُ اللهِ لَهُ اللهُ لَهُ اللهِ لَهُ اللهُ لَهُ اللهِ لَهُ اللهِ لَهُ اللهِ لَهُ اللهِ لَهُ اللهِ لَهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

يَخْلِفُونَ بِاللهِ لَكُمْ لِيُرْضُوكُمْ وَاللهُ وَرَسُولُهُ وَاللهُ وَرَسُولُهُ اَحَقُ اَنْ يُرْضُوهُ اِنْ كَانُوا مُؤْمِنِينَ عَلَى مُؤْمِنِينَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَل

اَلَمْ يَعْلَمُوَّا اَنَّهُ مَنْ يُّحَادِدِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَانَّ لَهُ يَعْلَمُوْلَهُ فَانَّ لَهُ وَرَسُولَهُ فَانَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدًا فِيهَا لَا ذَٰلِكَ الْخِرْيُ لَهُ الْعَظِيْمُ عَلَيْهُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْ

17۔ اور بعضے ان میں بدگوئی کرتے ہیں نبی کی اور کھتے ہیں کہ یہ شخص تو کان ہے تو کھہ کان ہے تمہارے بھلے کے واسطے بقین رکھتا ہے اللہ پر اور یقین کرتا ہے مسلمانوں کی بات کا اور رحمت ہے ایمان والوں کے حق میں سے اور جو لوگ بدگوئی کرتے ہیں اللہ سے رسول کی ان کے لئے عذاب ہے دردناک [17]

71۔ قسمیں کھاتے ہیں اللہ کی تمہارےآگے تاکہ تم کر راضی کریں اور اللہ کو اور اسکے رسول کو بہت ضرور ہے راضی کرنا اگر وہ ایمان رکھتے ہیں [۱۳]

٣٣ ـ کيا وہ جان نہيں چکے کہ جو کوئی مقابلہ کرے اللہ سے اور اسکے رسول سے تو اسکے واسطے ہے دوزخ کی آگ سدارہے اس میں یہی ہے بڑی رسوائی [١٣]

۱۲۔ آتھ کے سلی اللہ علیہ وسلم کے لئے منافقین کی برگوئی: منافقین آئیں میں بیٹے کر اسلام و پیغمبر اسلام کے متعلق برگوئی وکتے۔ جب کوئی کہتا کہ ہماری یہ باتیں پیغمبر علیہ السلام تک پہنچ جائیں گی تو کئے ، کیا پروا ہے۔ ان کے سامنے ہم جھوٹی تاویلیں کر کے اپنی برأت کا یقین دلا دیں گے کیونکہ وہ تو کان ہی کان ہیں جو سنتے ہیں فورًا تسلیم کر لیتے ہیں۔ ان کو باتوں میں نے آنا کچھ مشکل نہیں۔ بات یہ تھی کہ حضرت اپنے حیا و وقار اور کریم النفی سے جھوٹے کا جھوٹ پہچا ہے تب بھی نہ پکڑتے۔ غلق عظیم کی بنا پر مسامحت اور تغافل برتے اور وہ بے وقوف جانے کہ آپ النہ اللہ اللہ کہا تھا ہی نہیں۔ حق تعالیٰ نے اس کا جواب دیا کہ اگر وہ کان ہی میں تو تمہارے بھلے کے واسلے ہیں۔ نبی کی یہ نو تمہارے حق میں بہتر ہے نہیں تو اول تم پکڑے جاؤگے اور

یہ بھی ممکن ہے کہ حضور اللہ اللہ کا اس چھم پوشی اور غلق عظیم پر کسی وقت مطلع ہوکر تمہیں ہدایت ہو جائے۔ تمہاری جھوٹی باتوں پر نبی علیہ السلام کا سکوت اس لئے نہیں کہ انہیں واقعی تمہارا یقین آ جاتا ہے۔ یقین تو ان کو اللہ پر ہے اور ایمانداروں کی بات پر۔ ہاں تم میں سے جو دعوئے ایمان رکھتے ہیں ان کے حق میں آپ کی خاموشی واغاض ایک طرح کی رحمت ہے کہ فی الحال منہ توڑ تکذیب کر کے ان کو رسوا نہیں کیا جاتا۔ باقی منافقین کی حرکات شنیعہ خدا سے پوشیدہ نہیں۔ رسول کی پیٹر جھے جو برگوئی کرتے ہیں یا ہے گو اُڈی کھ کرآپ اللہ اللہ کا ایمانی کیا جاتا۔ باقی منافقین کی حرکات شنیعہ خدا سے پوشیدہ نہیں۔ رسول کی پیٹر جھے جو برگوئی کرتے ہیں یا ہو اُڈی کھ کرآپ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کو اینا پہنچاتے ہیں اس پر سزائے سخت کے منتظر رہیں۔

۱۳۔ حضرت شاہ صاحبؒ فرماتے ہیں کہ "کسی وقت حضرت ان کی دغابازی پکڑتے تو مسلمانوں کے روبرو قسمیں کھاتے کہ ہمارے دل میں بری نیت نہ تھی ۔ تاکہ ان کو راضی کر کے اپنی طرف کر لیں ۔ نہ سمجھے کہ یہ فریب بازی خدا اور رسول کے ساتھ کام نہیں آتی ""اگر دعوئے ایمان میں واقعی سپے ہیں تو دوسروں کو چھوڑ کر خدا ورسول کو راضی کرنے کی فکر کریں۔

۱۲۰ یعنی جس رسوائی سے بچنے کے لئے نفاق اختیارکیا ہے اس سے بڑی رسوائی یہ ہے۔

يَحُذَرُ الْمُنْفِقُونَ اَنُ تُنَزَّلَ عَلَيْهِمُ سُورَةُ الْمُنْفِقُونَ اَنُ تُنَزَّلَ عَلَيْهِمُ سُورَةُ الْتَنَبِّئُهُمُ بِمَا فِي قُلُوبِهِمُ لَا قُلِ اسْتَهُزِءُوا أَلَا اللهَ مُخُرِجُ مَّا تَحُذَرُونَ ﴿

وَلَيِنَ سَالُتَهُمُ لَيَقُولُنَّ اِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَلَيْنَ سَالُتَهُمُ لَيَقُولُنَّ اِنَّمَا كُنَّا مَكُنُتُمُ وَنَلْعَبُ لَا يَعُولُهِ كُنْتُمُ تَسْتَهُزُ وُنَ عَلَى اللهِ وَالْيَتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمُ تَسْتَهُزُ وُنَ عَلَى اللهِ وَالْيَتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمُ تَسْتَهُزُ وُنَ عَلَى اللهِ وَالْيَتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمُ تَسْتَهُزُ وُونَ عَلَى اللهِ وَالْيَتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمُ اللهِ وَالْيَتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمُ اللهِ وَالْيَتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمُ اللهِ وَالْيَتِهُ وَرَسُولُهِ كُنْتُمُ اللهِ وَالْيَتِهُ وَرَسُولُهُ اللهِ وَالْيَتِهُ وَرَسُولُهِ اللهِ وَالْيَتِهُ وَرَسُولُهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَالْيَتِهُ وَرَسُولُهُ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَالْيَتِهُ وَرَسُولُوا اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهُ وَالْيَتِهُ وَرَسُولُوا اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهِ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَلَوْلُهُ لَتُمْ لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا للللهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّ

۱۹۳ ڈراکرتے ہیں منافق اس بات سے کہ نازل ہو مسلمانوں پر ایسی سورت کہ جتا دے انکو جوانکے دل میں ہے تو کمہ دے مصلے کرتے رہو اللہ کھول کر رہے گا اس چیزکو جس کا تم کو ڈر ہے [18]

10- اور اگر تو ان سے پوچھے تو وہ کمیں گے ہم تو بات پیت کرتے تھے اور دل لگی [۲۰] تو کہ کیا اللہ سے اور اسکے حکموں سے اور اسکے رسول سے تم ٹھٹھے کرتے تھے [۱۷]

77۔ ہمانے مت بناؤتم تو کافر ہو گئے اظہار ایان کے پہنچے اگر ہم معاف کر دیں گے تم میں سے بعضوں کو تو البت عذاب بھی دیں گے بعضوں کو اس سبب سے کہ وہ گئے گارتھے [1۸]

10 منافقین کا نفاق کھولا جائے گا: منافقین اپنی مجلوں میں اسلام و پینمبراسلام کی بدگوئی کرتے مومنین صادقین پر آواز ہے کتے معات دین کا مذاق اڑاتے پھر جب خیال آناکہ ممکن ہے یہ باتیں حضور الشی آپائی تک پہنچ جائیں تو کھتے کیا مضائقہ ہے وہ تو کان ہی کان میں ہم ان کے سامنے جو تاویل و تلمیع کر دیں گے من کر اسی کو قبول کر لیں گے ۔ مگر چنکہ بہا اوقات وحی الهی کے ذریعی سے ان کے نفاق و بدباطنی کی قلعی کھلتی رہتی تھی اس لئے یہ ڈر بھی لگارہتا تھا کہ کوئی مورت قرآن میں الیسی نازل نہ ہوئے ہو ہمارے مخاطبات سریہ ونیات نفیہ کا پردہ فاش کر دے ۔ اصل یہ ہے کہ منافقین کا قلب جبن و کمزوری سے کسی ایک طرف قائم نہ ہوتا تھا۔ ان کے دل ہر وقت دگدا میں رہتے تھے ۔ کھی آتھنرت الشی آپٹی کی ثان اغاض و کریم النفسی کو دیکھ کرکھے تسلی عاصل کرتے مگر صائقہ قرآنی کی گرج سے بھر د بلنے لگتے تھے اسی لئے فرمایا کہ بہتر ہے تم شمیم کرتے رہواور استراء و تمخر کا عاصل کرتے مگر صائقہ قرآنی کی گرج سے بھر د بلنے لگتے تھے اسی لئے فرمایا کہ بہتر ہے تم شمیم کرتے رہواور استراء و تمخر کا علی جاری رکھواور پیغمبر کی نسبت مھو گرفی کہ کہ کر تسلی کرلو۔ لیکن غدا اس چیز کو ضرور کھول کر رہے گا جس کا تم کو ڈر لگا ہوا ہے وہ تمہارے مگر و غداع کا تار تار بھیر کر رکھ دے گا۔

۱۸ یعنی جھوٹے عذر تراشنے اور حیلے توالوں سے کچھ فائدہ نہیں۔ جن کو نفاق واستزاء کی سنزا ملنی ہے مل کر رہے گی۔ ہاں جو اب بھی صدق دل سے توبہ کر کے اپنے جرائم سے باز آ جائیں گے ، انہیں غدا معاف کر دے گا ، جو پہلے ہی سے باوجود کفرو نفاق کے اس طرح کی فتنہ انگیزی اور استزاء سے علیحدہ رہے ہیں ، انہیں استزاء و تمسخر کی سنزایماں نہ ملے گی۔

ٱلْمُنْفِقُونَ وَالْمُنْفِقْتُ بَعْضُهُمْ مِّنُ بَعْضٍ ٱ يَأْمُرُونَ بِالْمُنْكَرِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمَعْرُوْفِ وَيَقْبِضُوْنَ آيْدِيَهُمُ ۖ نَسُوا اللَّهَ فَنَسِيَهُمُ الْمُنْفِقِينَ هُمُ الْفُسِقُونَ عَ وَعَدَ اللهُ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقْتِ وَالْكُفَّارَ نَارَ جَهَنَّمَ خُلِدِيْنَ فِيهَا ﴿ هِيَ حَسْبُهُمْ ۚ وَلَعَنَهُمُ اللهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ﴿ كَالَّذِيْنَ مِنُ قَبُلِكُمْ كَانُوٓا اَشَدَّ مِنْكُمْ قُوَّةً وَّاكُثَرَ اَمُوَالًا وَّاوُلَادًا لَّ فَاسْتَمْتَعُوا بِخَلَاقِهِمُ فَاسْتَمْتَعْتُمْ بِخَلَاقِكُمْ كَمَا اسْتَمْتَعَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِكُمْ بِخَلَاقِهِمُ وَخُضْتُمْ كَالَّذِي خَاضُوًا ۖ أُولِّيكَ حَبِطَتُ اَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْاخِرَةِ ۚ وَ أُولَيِكَ

هُمُ الْخُسِرُونَ 🗊

۱۷۔ منافق مرد اور منافق عورتیں سب کی ایک چال ہے۔ سکھائیں بات بری اور چھڑائیں بات بھلی اور بند رکھیں اپنی مٹھی بھول گئے اللہ کو سو وہ بھول گیا انکو تحقیق منافق وہی ہیں نافرمان [۱۹]

78۔ وعدہ دیا ہے اللہ نے منافق مرد اور منافق عور توں کو اور کا فروں کو دوزخ کی آگ کا پڑے رہیں گے اس میں وہی بس ہے انکو <sup>(۱)</sup> اور اللہ نے انکو پھٹکار دیا اور انکے لئے عذاب ہے ہر قرار رہنے والا <sup>(۱)</sup>

19۔ جس طرح تم سے اگلے لوگ زیادہ تھے تم سے زور میں اور زیادہ رکھتے تھے مال اور اولا د پھر فائدہ اٹھا گئے اپنے حصہ اپنے حصہ سے بیلے فائدہ اٹھایا تم نے اپنے حصہ سے بیلے فائدہ اٹھا گئے تم سے اگلے اپنے حصہ سے اور تم بھی چلتے ہوانہی کی سی چال [۲۰] وہ لوگ مٹ گئے ان کے عمل دنیا میں اور آخرت میں اور وہی لوگ بڑے نقصان میں [۲۰]

19۔ اللہ نے منافقین کو بھلا دیا: یعنی سب سے بڑے نافرمان یہ ہی بد باطن منافق ہیں جن کے مرد و عورت زبانی اقرار واظهار اسلام کے باوجود شب وروزاسی تگ و دو میں لگے رہتے ہیں کہ ہر قسم کے جیلے اور فریب کر کے لوگوں کواچھی باتوں سے بیزار اور برے کاموں پر آمادہ کریں۔ فرچ کرنے کے اصلی موقعوں پر ممٹی بندر کھیں۔ غرض کلمہ پڑھتے رہیں لیکن یہ ان کی زبان سے کسی

کو بھلائی پہنچے نہ مال سے ۔ جب بیہ خدا کو ایسا چھوڑ بیٹھے تو خدا نے بھی ان کو چھوڑ دیا ۔ چھوڑ کر کھاں گرایا؟ اس کا ذکر اگلی آیت میں ہے۔

٠٠ يعني يه ايسي كافي سزاہے جس كے بعد دوسرى سزاكي ضرورت نہيں رہتی۔

۱)۔ شاید بیہ مطلب ہوکہ دنیا میں بھی خداکی پھٹکار (لعنت ) کا اثر برابر پہنچتا رہے گا۔ یا پہلے جلہ کی تاکید ہے۔ واللہ اعلم۔

۷۲۔ یعنی دنیوی لذائذ کا جو حصہ ان کے لئے مقدر تھا اس سے فائدہ اٹھا گئے اور آخری انجام کا خیال نہ کیا۔

۳۷۔ یعنی تم بھی ان کی طرح آخری انجام کے تصور سے غافل ہوکر دنیا کی متاع فانی سے جتنا مقدر ہے حصہ پار ہے ہواور ساری چال ڈھال انہی کی سی رکھتے ہوتو سمجھ لوجو حشر ان کا ہوا وہ ہی تمہارا بھی ہو سکتا ہے ان کے پاس مال واولا داور جمانی توتیں تم سے زائد تھیں پھرانتقام الهی کی گرفت سے نہ بچ سکے تو تم کو کا ہے پر بھروسہ ہے جو غدائی سزا سے اس قدر بے فکر ہو بیٹھے ہو۔ سے زائد تھیں پھرانتقام الهی کی گرفت سے نہ بچ سکے تو تم کو کا ہے پر بھروسہ ہے جو غدائی سزا سے اس قدر بے فکر ہو بیٹھے ہو۔ سے یعنی کوئی دنیوی و آخروی برکت و کرامت انہیں نصیب نہ ہوئی۔ باقی دنیوی لذائذ کوجو حصہ بظاہر ملا۔ وہ فی الحقیقت ان کے حق میں احتداج اور عذاب تھا جیبا کہ دورکوع پہلے فکلا تُعْجِبْكَ اَمْوَ اللَّهُمْ وَ لَا اَوْ لَا دُھُمْ مَ اَلَّ کُو مُواقع میں لکھا جا چکا ہے۔

وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنْتُ بَعْضُهُمُ اَوْلِيَا ۚ عُنْ الْمُؤْمِنُونَ عَنِ بَعْضُهُمُ اَوْلِيَا ۚ عُنِ بَعْضُ اللهُونَ عَنِ بَعْضُ الْمُؤْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ يُقِينُمُونَ الصَّلُوةَ وَ يُؤْتُونَ الْمُنْكَرِ وَ يُقِينُمُونَ الصَّلُوةَ وَ يُؤْتُونَ

ری کیا پہنچی نہیں انکو خبران لوگوں کی جوان سے پہلے ستھے قوم نوح کی اور عاد کی اور ثمود کی اور قوم ابراہیم کی اور مدین والوں کی اور ان بستیوں کی خبر جوالٹ دی گئی تصیں [۵۰] پہنچے انکے پاس انکے رسول صاف حکم لے کر سواللہ توالیا نہ تھا کہ ان پر ظلم کرتا لیکن وہ اپنے اوپر آپ ظلم کرتا کی سوائلہ کرتا ہے۔

اک۔ اور ایمان والے مرد اور ایمان والی عورتیں ایک دوسرے کی مددگار ہیں سکھلاتے ہیں نیک بات اور منع کرتے ہیں بری بات سے اور قائم رکھتے ہیں نماز اور دیتے ہیں زکوہ اور عکم پر چلتے ہیں اللہ کے اور اسکے

رسول کے وہی لوگ ہیں جن پر رحم کرے گا اللہ بیشک الله زبردست ہے حکمت والا [ ۲۰]

۷۷ وعدہ دیا ہے اللہ نے ایمان والے مردوں اور ایمان والی عورتوں کو باغوں کا کہ بہتی ہیں نیچے ان کے نہریں رہا کریں انہی میں اور سھرے مکانوں کا رہنے کے باغوں میں اور رضامندی اللہ کی ان سب سے بڑی ہے یہی ہے بڑی کامیابی [۸۶]

 ۳- اے نبی لڑائی کر کافروں سے اور منافقوں سے اور تند خوئی کر ان پر اور ان کا ٹھ کانہ دوزخ ہے اور وہ برا مُعكانہ ہے [۹]

الزَّكُوةَ وَيُطِيْعُونَ اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ ۖ أُولَٰبِكَ سَيَرْ حَمُهُمُ اللَّهُ ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَزِيْزُ حَكِيْمٌ ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنٰتِ جَنَّتٍ تَجُرِى مِنُ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِيُهَا وَمَسْكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدُنِ ﴿ وَرِضُوانَّ عَنَ اللهِ أَكْبَرُ لَا ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ﴿ يَّايُّهَا النَّبُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنْفِقِينَ وَاغْلُظُ عَلَيْهِمُ ﴿ وَمَأُولِهُمْ جَهَنَّمُ ۗ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ عَ

۵۷۔ پھیلے اندباء کی تکذیب کا انجام: قوم نوح طوفان سے، عاد آندھی سے ثمود صیحہ (چیخ) سے ہلاک ہوئے۔ ابراہیم کی حق تعالیٰ نے عجیب وغریب خارق عادت طریقہ سے تائید فرمائی۔ جنہیں دیکھ کر ان کی قوم ذلیل ونا کام ہوئی ان کا بادشاہ نمرود نہایت بدعالی کی موت مارا گیا۔ اصحاب مدین صبحہ (چیخ) رجفہ (زلزلہ) وغیرہ سے تباہ ہوئے ۔ قوم لوط کی بستیاں الٹ دی گئیں اور اوپر سے چھروں کی بارش ہوئی۔ ان سب اقوام کا قصہ (بجزقوم ابراہیم کے ) سورہ اعراف میں گذر چکا۔

۷۶۔ یعنی خداکسی کو بلاوجہ اور بے موقع سزا نہیں دیتا۔ لوگ خود ایسے جرائم کا ارتکاب کرتے ہیں۔ جن کے بعد عذاب الهی کا آنا

>>۔ مومنین کی صفات: ابتدائے رکوع میں منافقین کے اوصاف بیان ہوئے تھے ۔ یہاں بطور مقابلہ مومنین کی صفات ذکر کی گئیں۔ یعنی جبکہ منافقین لوگوں کو بھلائی سے روک کر برائی کی ترغیب دیتے ہیں۔ مومنین بدی کو چھڑاکر نیکی کی طرف آمادہ کرتے میں منافقین کی مٹھی بند ہے۔ مومنین کا ہاتھ کھلا ہوا ہے۔ وہ بخل کی وجہ سے خرچ کرنا نہیں جانتے یہ اموال میں سے باقاعدہ حقوق (زکوۃ وغیرہ) اداکرتے میں انہوں نے خداکو بالکل محلا دیا یہ پانچ وقت خداکویادکرتے اور تمام معاملات میں خدا ورسول کے

احکام پر چلتے ہیں ۔ اسی لئے وہ متحق لعنت ہوئے اور یہ رحمت خصوصی کے امیدوار ٹھمرے۔

۸>۔ اللہ کی رضاتام نعمتوں سے بڑی ہے: "یعنی تمام نعائے دنیوی وازوی سے بڑھ کر بق تعالیٰ کی رضا اور نوشنودی ہے۔ بحث بھی اسی لئے مطلوب ہے کہ وہ رضائے الہی کا مقام ہے۔ بق تعالیٰ مومنین کو بحث میں ہر قیم کی جمانی وروعانی نعمتیں اور مسرتیں عطا فرمائے گا۔ مگر سب سے بڑی نعمت مجبوب حقیقی کی دائمی رضا ہوگ ۔ حدیث صحیح میں ہے کہ بق تعالیٰ اہل بحث کو پکارے گا جنتی "لبیک " کمیں گے۔ دریافت فرمائے گا ھکل رَضِیۃ ہم یعنی اب تم نوش ہوگئے ۔ جواب دیں گ کہ پروردگار! نوش نہ ہونے کی کیا وجہ ؟ جبکہ آپ نے ہم پر انتہائی انعام فرمایا ہے ۔ ارثاد ہوگا ھکل اُغطِیۃ کُم اَفْصَلَ مِن ذَلِک یعنی ہو کچھ اب تک دیا گیا ہے کیا اس سے بڑھ کر ایک چیز لینا چاہتے ہو؟ جنتی سوال کریں گے کہ اے پروردگار! اس سے ذلِک کیعنی ہو کچھ اب تک دیا گیا ہے کیا اس سے بڑھ کر ایک چیز لینا چاہتے ہو؟ جنتی سوال کریں گے کہ اے پروردگار! اس سے افضل اور کیا چیز ہوگی؟ اس وقت فرمائیں گے اُحِلَّ عَلَیۡکُمْ رِضُو انِی فَلَا اَسْخَطُ عَلَیۡکُمْ بَعَدَهُ اَبَدًا این دائمی رضا اور کیا چیز ہوگی؟ اس وقت فرمائیں گے اُحِلَّ عَلَیۡکُمْ رِضُو انِی فَلَا اَسْخَطُ عَلَیۡکُمْ بَعَدَهُ اَبَدًا این دائمی رضا اور نوشنودی تم پر آثارتا ہوں جس کے بعد کبھی نظی اور نافوشی نہ ہوگی رزقنا اللہ و سائر المو مندین ھذہ الکر امة العظیمة الباھیرة ۔

8)۔ منافقین سے سختی کا عکم: جاد کے معنی میں کسی ناپندیدہ چیز کے دفع کرنے میں انتائی کوش کرنا۔ یہ کوش کھی ہتھیار سے ہوتی ہے کبھی زبان سے کبھی قلم سے کبھی کسی اور طریق سے منافقین (بوزبان سے اسلام کا اظہار کریں اور دل سے مسلمان نہ ہوں ) ان کے مقابلہ میں جاد بالسیت جمہور امت کے نزدیک مشروع نہیں نہ جمد نبوت میں ایسا واقع ہوا۔ اسی لئے جاد کا لفظ اس آیت میں عام رکھا گیا ہے۔ یعنی تلوار سے ، زبان سے ، قلم سے ، جن وقت جن کے مقابلہ میں جن طرح مصلحت ہوجاد کیا جائے ۔ بعض علماء کی یہ رائے ہے کہ اگر منافقین کا نفاق بہت آشکار اگر دیا تھا۔ اس لئے اس آیت مین ان کی نسبت ذرا سخت رویہ افتیار کرنے کی خورہ تبوک نے چونکہ منافقین کا نفاق بہت آشکار اگر دیا تھا۔ اس لئے اس آیت مین ان کی نسبت ذرا سخت رویہ افتیار کرنے کی ہدایت کی گھڑے۔ نبی کریم لٹو لینٹ کھٹے فری طور پر نہایت نرم نوواقع ہوئے تھے فیما رخمیّے مِین اللّٰہ لِنْتَ کَھُمْ وَ لَوَ کُنْتَ ہدایت کی گھڑے۔ نبی کریم لٹو لِنْتَ اللّٰہ فی طور پر نہایت نرم نوواقع ہوئے تھے فیما رخمیّے مِین اللّٰہ لِنْتَ کَھُمْ وَ لَوَ کُنْتَ ہوئے اللّٰہ کی طرف سے علم تھا وَ الحقِفْس جَمَا کَا لَمُ اللّٰہ لِنْتَ اللّٰہ لِنْتَ کَلُمْ مِنَ اللّٰہ لِنْتَ کَلُمْ وَ لَوْ کُنْتَ کُونُ کُھُمْ کُولُ ہوئے اللّٰہ مومنین کے نرم میں شامل رہت تھے اس لئے حضور لٹھ لِنَا کہا ان کے ساتھ بھی درگذر، چٹم پوشی اور نرم خونی کا معاملہ فرماتے تھے۔ تبوک کے موقع پر جب منافقین نے کھلم کھلا بے حیائی ، عناد اور دشمنی کا انداز افتیار کر لیا تو عکم ہوا کہ اب ان کے معاملہ میں سختی افتیار کیجئے یہ شریر نوش اظلاقی اور نرم عون کا معاملہ میں سختی افتیار کیجئے یہ شریر نوش اظلاقی اور نرم ہوئی کا معاملہ میں سختی افتیار کیجئے یہ شریر نوش اظلاقی اور نرم سے مانے والے نہیں ہیں۔

اور منیں کھاتے ہیں اللہ کی کہ ہم نے نہیں کما اور منکر ہوگئے بیشک کما ہور گئے مسلمان ہوکر [۱۰] اور قصد کیا تھا اس چیز کا جو ان کو نہ ملی مسلمان ہوکر [۱۰] اور قصد کیا تھا اس چیز کا جو ان کو نہ ملی اللہ نے اور اسکے رسول نے اپنے فضل سے سواگر توبہ کر لیں تو بھلا ہے ان کے حق میں اور اگر نہ مانیں گے تو عذاب در دناک دنیا اور آخرت میں اور نہیں ان کا روئے زمین پر کوئی حایتی اور نہ میں اور نہیں ان کا روئے زمین پر کوئی حایتی اور نہ مددگار [۱۸]

يَحْلِفُونَ بِاللهِ مَا قَالُوا ﴿ وَلَقَدُ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفُرِ وَكَفَرُوا بَعْدَ السَلَامِهِمُ وَهَمُّوا الْكُفُرِ وَكَفَرُوا بَعْدَ السَلَامِهِمُ وَهَمُّوا بِمَا لَمْ يَنَالُوا ۚ وَمَا نَقَمُوا اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ عَنَالُوا ۚ وَمَا نَقَمُوا الله وَرَسُولُهُ مِنْ فَضَلِهِ ۚ فَإِنْ يَتُوبُوا يَكُ اللهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَضَلِهِ ۚ فَإِنْ يَتُوبُوا يَكُ خَيُرًا لَهُمُ وَانَ يَتُولُوا يُعَذِّبُهُمُ اللهُ عَذَابًا خَيُرًا لَهُمُ فَى الدُّنِيَا وَ اللهٰ خِرَةِ ۚ وَمَا لَهُمْ فِي الدُّنِيَا وَ اللهٰ خِرَةِ ۚ وَمَا لَهُمْ فِي الدُّنِهِ مِنْ قَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ عَنَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ الله

۱۸۔ منافقین کے کفر کی تصدیق: منافقین بیچے بیٹے کر پیغمبر علیہ السلام کی اور دین اسلام کی ایانت کرتے بیبا کہ سورہ منافقون میں آئے گا جب کوئی مسلمان صور النی آیتی کہ ان کی باتیں پہنچا دیتا تو اس کی تکذیب کرتے اور قعیں کھا لیتے کہ ہم نے فلال بات نہیں گی۔ چی تعالیٰ نے مسلمان راویوں کی تصدیق فرمائی کہ بیٹیک انہوں نے وہ باتیں زبان سے نکالی میں۔ اور دعوئے اسلام کی تعبیہ اسلام اور پیغمبراسلام کی تعبیہ وہ کلمات کے میں جو صوف منکرین کی زبان سے نکالی میں۔ اور دعوئے اسلام ایم اللہ علیہ وسلم کے قتل کی کوش: غزوہ توک سے والہی میں آخضرت النی آخر کی ساتھ میں ہور کے ایک پہاڑی راستہ کو تشریف نے جا رہے تھے۔ تقریباً بارہ منافقین نے چرے چھپا کر رات کی تاریکی میں چاپا کہ آپ پر ہاتھ چلائیں اور معاذاللہ راستہ کو تشریف نے جا رہے جونکہ چرے چھپا کہ و منافقین نے جرے چھپا کر رات کی تاریکی میں چاپا کہ آپ پر ہاتھ چلائیں اور معاذاللہ کی ارتکی میں چاپا۔ بعدہ آتضرت النی اور معاذاللہ کی اونٹیول کے مند چھپر دیے۔ چونکہ چرے چھپائے ہوئے تھے۔ مذیفہ وغیرہ نے ان کو نہیں پچپائے۔ بعدہ آتضرت النی اور مونی و مقائم و علی ایک تھی میا تھوں نے کیا ندا کے فیشل سے پورا نہ ہوا۔ بعض علماء نے لکھا ہے کہ کسی موقع پر لٹکر کہ میں اشارہ ہے کہ جو نیا کہ تھی منافقین نے انواکر کے مہاجرین وانسار میں چھوٹ ڈالے کی کوش کی مگر ناکام رہے۔ حضرت نے اسلام میں چھوٹ ڈالے کی کوش کی مگر ناکام رہے۔ حضرت نے اسلام میں جھوٹ ڈالے کی کوش کی مگر ناکام رہے۔ حضرت نے اسلام میں جھوٹ ڈالے کی کوش کی مگر ناکام رہے۔ حضرت نے اسلام میں جھوٹ ڈالے کی کوش کی مگر ناکام رہے۔ حضرت نے اسلام فیل کو جوالہ دی جیباکہ سورہ منافقین میں آئے گا۔

۸۲۔ یعنی حضور الٹی ایکٹی کی دعا سے خدا نے انہیں دولتمند کر دیا قرضوں کے بار سے سبکدوش ہوئے مسلمانوں کے ساتھ ملے جلے رہنے کی وجہ سے غنائم میں حصہ ملتا رہا، حضور الٹی ایکٹی کر برکت سے پیداوار اچھی ہوئی ان احیانات کا بدلہ یہ دیا کہ خدا ور سول کے ساتھ دغابازی کرنے لگے اور ہر طرح پیغمبر علیہ السلام اور مسلمانوں کو ستانے پر کمر باندھ لی۔ اب بھی اگر توبہ کر کے شرارتوں اور احیان فراموشیوں سے باز آ جائیں تو ان کے حق میں بہتر ہے۔ وریہ غدا دنیا وآخرۃ میں وہ سزا دے گا جس سے بچانے والا روئے زمین پر کوئی نہ ملے گا۔ بعض روایات میں ہے کہ "جلاس" نامی ایک شخص یہ آیات من کر صدق دل سے تائب ہوا۔ اور آیندہ اپنی زندگی خدمت اسلام میں قربان کر دی۔

وَمِنْهُمْ مَّنَ عَهَدَ اللهَ لَبِنَ النَّامِنَ فَضَلِهِ

لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّلِحِينَ 

فَارَّا اللَّهُمُ مِّنَ فَضَامِ رَحَانُ اللهِ هَ تَمَالَهُ اللهِ هَ تَمَالُهُ اللهِ هَ لَهُ اللهِ هُوَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

فَلَمَّآ اللَّهُمُ مِّنَ فَضُلِهِ بَخِلُوا بِهِ وَتَوَلَّوُا وَهُمْ مُّعْرِضُونَ ﴿

فَاعُقَبَهُمُ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمُ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِمَآ اَخُلَفُوا اللهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ

اَلَمْ يَعْلَمُوَّا اَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ سِرَّهُمْ وَنَجُوْمِهُمْ وَ اَنَّ اللهَ عَلَّامُ النُّعُيُوْبِ ﴿

۵۷۔ اور بعضے ان میں وہ ہیں کہ عمد کیا تھا اللہ سے اگر دیوے ہم کواپنے فضل سے توہم ضرور خیرات کریں اور ہور میں ہم نیکی والوں میں

ہورہیں ہم یکی والوں میں ۔ ۷۶۔ چھر جب دیاانکواپنے فضل سے تواس میں بخل کیا ۔ اور چھر گئے ٹلا کر [۸۳]

>> ۔ پھراس کا اثر رکھ دیا نفاق انکے دلوں میں جس دن تک کہ وہ اس سے ملیں گے اس وجہ سے کہ انہوں نے خلاف کیا اللہ سے جو وعدہ اس سے کیا تھا اور اس وجہ سے کہ بولتے تھے جھوٹ [۸۲]

۸ کیا وہ جان نہیں چکے کہ اللہ جانتا ہے ان کا بھید
 اور ان کا مثورہ اور یہ کہ اللہ خوب جانتا ہے سب چچی
 باتوں کو[۸۵]

۸۳۔ ثعلبہ بن عاطب کا واقعہ: ایک شخص ثعلبہ بن عاطب انصاری نے صرت الٹی ایپٹی سے عرض کیا کہ میرے حق میں دولتمند ہو جانے کی دعا فرما دیجئے۔ آپ الٹی ایپٹی نے فرمایا کہ ثعلبہ! متھوڑی چیز جس پر تو خدا کا شکر اداکرے اس بہت چیز سے اچھی ہے جس کے حقوق ادا نہ کر سکے۔ اس نے پھر وہی در نواست کی آپ الٹی ایپٹی نے فرمایا کہ اے ثعلبہ! کیا تجھے پہند نہیں کہ میرے نقش قدم پر چلے۔ آپ الٹی ایپٹی کے انکار پر اس کا اصرار بڑھتا رہا اس نے وعدہ کیا کہ اگر خدا مجھ کو مال دے گا میں پوری طرح حقوق ادا

کروں گا۔ آخر صور النے پھیلاوا ہواکہ ان میں مشغول ہوکر رفتہ رفتہ ہمعہ و جاعات ہجی ترک کرنے لگا۔ کچھ دنوں بعد صور النے پھیلاوا ہواکہ ان میں مشغول ہوکر رفتہ رفتہ ہمعہ و جاعات ہجی ترک کرنے لگا۔ کچھ دنوں بعد صور النے پہلیاؤا ہواکہ ان میں مشغول ہوکر رفتہ رفتہ ہمعہ و جاعات ہجی ترک کرنے لگا۔ کچھ دنوں بعد صور النے پہلیاؤا ہواکہ ان میں مشغول ہوکہ زکوۃ تو ہر ہے کی بہن معلوم ہوتی ہے۔ دوایک دفعہ ٹلاکر آخر زکوۃ دینے سے صاف انکار کر دیا۔ صور النے پہلیاؤ نے تین مرتبہ فرمایا "وسے تعلیہ" اور یہ آیات نازل ہوئیں۔ جب اس کے بعض اقارب نے اس کی خبر پہنیاؤی تو بادل ناخواستہ زکوۃ لے کر عاضر ہوا۔ صفور النے پہلیاؤی نے فرمایا کہ خدا نے مجھے کو تیری زکوۃ قبول کرنے سے منع فرما دیا ہے۔ یہ سر پر خاک ڈالٹا تھا۔ بگر دل میں نفاق پھیا ہوا تھا۔ بھر صور النے پہلیاؤی کے بعد ابوبکر کی خدمت میں زکوۃ لے کر عاضر ہوا۔ انہوں سے سر پر خاک ڈالٹا تھا۔ بگر دل میں نفاق پھیا ہوا تھا۔ بھر صور النے پہلیاؤی کے بعد صدت عمان کی خدمت میں زکوۃ بیش کی دونوں نے الکار فرمایا۔ بھر صور سے می اس کو قبول نہیں کر سکتے ۔ آخر اسی عالت نفاق پر صرت عمان کے عمد میں اس کا خاتمہ ہوا۔

۸۸۔ یعنی خدا سے صریح وعدہ خلافی کرنے اور جھوٹ بولتے رہنے کی سہزا میں ان کے بخل واعراض کا اثریہ ہوا کہ ہمیشہ کے لئے نفاق کی جڑان کے دلوں میں قائم ہو گئی جو موت تک نکلنے والی نہیں۔ اوریہ "سنت الله" ہے کہ جب کوئی شخص اچھی یا بری خصلت نود اختیار کر لیتا ہے تو کثرت و مزاولت و ممارست سے وہ دائمی بن جاتی ہے۔ بری خصلت کے اسی دوام واسٹحکام کو کھی کھی ختم و طبع (مهرلگانے) سے تعبیر کر دیتے ہیں۔

۸۵۔ یعنی خواہ کیسے ہی وعدے کریں ، باتیں بنائیں یا مجبور ہو کر مال پیش کریں۔ غدا ان کے ارادوں اور نیتوں کو خوب جانتا ہے اور اپنے ہم مشربوں کے ساتھ بیٹے کر جو مشورے کرتے ہیں ان سے پوری طرح آگاہ ہے۔ وہ جانتا ہے کہ لَنَصَّدَّ قَنَّ وَلَنَکُو نَنَّ مِنَ الصَّالِحِینَ کا وعدہ اور گھبراکر زکوۃ عاضر کرناکس دل اور کیسی نبیت سے تھا۔

92۔ وہ لوگ جو طعن کرتے ہیں ان مسلمانوں پر جو دل کھول کر خیرات کرتے ہیں اور ان پر جو نہیں رکھتے مگر اپنی محنت کا پھر ان پر شھٹھے کرتے ہیں اللہ نے ان سے شھٹھا کیا ہے اور ان کے لئے عذاب دردناک

الَّذِيْنَ يَلْمِزُوْنَ الْمُطَّوِّعِيْنَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ فِي الصَّدَقٰتِ وَالَّذِيْنَ لَا يَجِدُوْنَ إلَّا جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُوْنَ مِنْهُمْ شَخِرَ اللهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابُ الِيْمُ ﴿

۸۰ ۔ توانکے لئے بخش مانگ یا نہ مانگ اگران کے لئے ستربار بخش مانگے تو بھی ہرگز نہ بخشے گاانکواللہ یہ اس واسطے کہ وہ منکر ہوئے اللہ سے اور اس کے رسول سے اورالله رسته نهین دیتا نافرمان لوگوں کو [۸۰]

٨١ خوش ہو گئے بيتھے رہنے والے اين بيٹر رہنے سے جدا ہو کر رسول اللہ سے اور گھبرائے اس سے کہ لڑیں اپنے مال سے اور جان سے اللہ کی راہ میں [۸۸] اور بولے کہ مت کوچ کروگر می میں [۸۹] تو کہہ دوزخ کی آگ سخت گرم ہے اگر ان کو سمجھ ہوتی [۹۰]

لَهُمْ ۚ ذٰلِكَ بِٱنَّهُمْ كَفَرُوۤا بِاللَّهِ وَرَسُوۡلِهٖ ۖ ﴿ وَاللَّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الْفُسِقِينَ ﴿ فَرِحَ الْمُخَلَّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلْفَ رَسُوْلِ اللهِ وَكُرهُوٓا أَنْ يُتجَاهِدُوْا بِأَمْوَالِهِمُ وَ اَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيْلِ اللهِ وَقَالُوُ اللَّا تَنْفِرُوْ ا فِي الْحَرِّ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ اَشَدُّ حَرًّا لَوُ كَانُوُ ا يَفُقَهُوْ نَ 🕾

اِسْتَغْفِرُ لَهُمُ أَوْ لَا تَسْتَغْفِرُ لَهُمُ ﴿ إِنَّ

تَسْتَغُفِرُ لَهُمُ سَبْعِيْنَ مَرَّةً فَلَنُ يَّغُفِرَ اللهُ

٨٦ ـ منافقين كااستراء اور طعن: ايك مرتبه أتحضرت التُوليَّالِم نے مسلمانوں كوصدقہ كرنے كى ترغيب دى ـ حضرت عبدالرحمن بن عوف نے چار ہزار ( دینار یا درہم ) عاضر کر دیے۔ عاصم بن عدی نے ایک سو وسق تھجوریں (جن کی قیمت چار ہزار درہم ہوتی تھی ) پیش کیں ۔ منافقین کھنے لگے کہ ان دونوں نے دکھلاوے اور نام و نمود کو اتنا دیا ہے ۔ ایک غریب صحابی ابو عقیل جحاب نے جو محنت و مثقت سے تصورًا سا کا کر لائے اس میں ایک صاع تمر صدقہ کیا تو مذاق اڑانے لگے کہ یہ خواہ مخاہ زور آوری سے لہو لگا کر شہیدوں میں داخل ہونا چاہتا ہے۔ مبلا اس کی ایک صاع تھجوریں کیا کار کریں گی۔ غرض تصورًا دینے والا اور بہت خرچ کرنے والا کوئی ان کی زبان سے بچتا نہ تھا۔ کسی پر طعن کسی سے ٹھٹھا کرتے تھے۔ حق تعالیٰ نے فرمایا سَنجِرَ اللّٰہُ مِنْ ہُمِّ (اللّٰہ نے ان سے مٹھٹا کیا ہے ) یعنی ان کے طعن و مسخر کا بدلہ دیا ، بظاہر تو وہ چند روز کے لئے مسخرا پن کرنے کے لئے آزاد چھوڑ دیے گئے ہیں ، لیکن فی الحقیقت اندر ہی اندر سکھ کی جڑیں کٹتی چلی جارہی ہیں ۔ اور عذاب الیم ان کے لئے تیار ہے ۔ ٨٤ منافقين كے لئے استغفار عبداللہ بن ابي كى نماز جنازہ: يعنی منافقين كے لئے آپ الٹُوالِیَامِ كُتنی ہی مرتبہ استغفار کیجئے ان کے حق میں بالکل بیکار اور بے فائدہ ہے۔ خدا ان بدبخت کا فروں اور نا فرمانوں کو کبھی معاف نہ کرے گا۔ واقعہ یہ پیش آیا کہ مدینہ میں

رئیس المنافقین عبداللہ بن ابی کا انتقال ہوا۔ آپ الٹی آلیج نے قمیص مبارک کفن میں دیا ، لعاب مبارک اس کے منہ میں ڈالا۔ نماز جنازہ پڑھی اور دعائے مغفرت کی ۔ حضرت عمرًاس معاملہ میں آڑے آتے تھے اور کہتے تھے کہ یا رسول اللہ لٹاغالیہ اپنے اس عاملہ میں آڑے آتے تھے اور کہتے تھے کہ یا رسول اللہ لٹاغالیہ اپنے اس علیہ تو ہے جس نے فلاں فلاں وقت ایسی ایسی نالائق حرکات کیں۔ ہمیشہ کفرونفاق کا علبردار رہا۔ کیا حق تعالیٰ نے یہ نہیں فرمایا اِسْتَغْفِرْ لَهُمْ أَوْلَا تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ ﴿ إِنْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ سَبْعِيْنَ مَرَّةً فَلَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمْ آبِ النَّالَيْلَمْ فَ ارثار فرمایا کہ اے عمر ؓ؛ مجھ کواستغفار سے منع نہیں کیا گیا ۔ بلکہ آزاد رکھا گیا ہے کہ استغفار کروں یا نہ کروں ۔ یہ غدا کا فعل ہے کہ ان کو معاف نہ کرے۔ یعنی ان کے حق میں میرااستغفار نافع نہ ہو (سوان کے حق میں نہ سہی ممکن ہے دوسروں کے حق میں میرا یہ طرز عمل نافع ہو جائے دوسرے لوگ سب سے بڑے موذی دشمن کے حق میں نبی کے اس وسعت اغلاق اور وفور رحمت و شفقت کو دیکھ کر اسلام و پیغمبر کے گرویدہ ہو جائیں ۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا ) صحیح بخاری کی ایک روایت میں آپ کٹائیآلیل نے فرمایا کہ اگر میں جانتا کہ ستر مرتبہ سے زیادہ استغفار کرنے سے اس کی مغفرت ہو سکتی ہے تو میں ستر مرتبہ سے زائد استغفار کرتا" گویا اس جلہ میں حضور الٹھالیہ اِ نے متنبہ فرمایا کہ حضرت عمر کی طرح آپ الٹھالیہ اِ میں اس کے حق میں استغفار کو غیر مفید تصور فرما رہے تھے۔ فرق اس قدر ہے کہ حضرت عمر کی نظر ""بغض فی اللہ "" کے جوش میں صرف اسی نقطہ پر مقصور تھی اور نبی کریم لٹاٹا ایپلم میت کے فائدہ سے قطع نظر فرما کر عام پیغمبرانہ شفقت کا اظہار اور احیاء کے فائدہ کا خیال فرمار ہے تھے۔ لیکن آخر کار وحی الهی وَ لَا تُصَلِّ عَلَىٰٓ اَحَدٍ مِنْهُمُ مَاتَ اَبَدً اَولَا تَقُمْ عَلَى قَبْرِه نِ عَلَى مَنْ فَين وَكُور بِر منافقين كا جنازه برُعْ يا ان كے اہتام دفن وكفن وغيره میں حصہ لینے کی ممانعت کر دی۔ کیونکہ اس طرز عمل سے منافقین کی ہمت افزائی اور مومنین کی دل شکتگی کا اخمال تھا۔ اس وقت سے حضور شکالیکم نے کسی منافق کے جنازہ کی نماز نہیں پڑھی۔

۸۸ ۔ منافقین کی سزا؛ بیران منافقین کے متعلق ہے جو غزوہ تبوک کی شرکت سے علیحدہ رہے ۔ یعنی منافقین کا عال یہ ہے کہ برائی اور عیب کے کام کر کے خوش ہوتے ہیں نیکی سے گھبرا کر دور بھاگتے ہیں۔ اور جیسا کہ پہلے گذرا نیکی کرنے والوں پر طعن کرتے اور آوازےکتے ہیں۔ ایسی قوم کو نبی کے استغفار سے کیا فائدہ پہنچ سکتا ہے۔ یہاں سے گنگار اور بداعتقاد کا فرق نکلتا ہے۔ گناہ ایساکون سا ہے جو پیغمبر کے بخوانے سے نہ بختا جائے وَلَوْ أَنَّاهُمْ إِذْ ظَّلَمُوْ آ أَنْفُسَهُمْ جَآءُوْكَ فَاسْتَغْفِرُو ا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَ جَدُوا اللهَ تَوَّابًا رَّحِيْمًا (نساء ركوع٩) ليكن بداعتقاد كو پيغمبر كاستر مرتبه استغفار فائده

٨٩ \_ يا تومنافقين آپي ميں ايک دوسرے کو کہتے تھے اور يا بعض مومنين سے کہتے ہوں گے کہ ان کی ہمتيں ست ہو جائيں ۔

.۹۔ یعنی اگر سمجھ ہوتی تو خیال کرتے کہ یمال کی گرمی سے چ کر جس گرمی کی طرف جا رہے ہو وہ کمیں زیادہ سخت ہے یہ تو وہی مثال ہوئی کہ دھوپ سے بھاگ کر آگ کی پناہ لی جائے ۔ حدیث میں ہے کہ جہنم کی آگ دنیا کی آگ سے انہتر درجہ زیادہ تیز ہے۔ نبوذ باللہ منا۔

فَلْيَضْحَكُوا قَلِيْلًا وَّلْيَبْكُوا كَثِيرًا ۚ جَزَآءً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ۗ

فَإِنُ رَّجَعَكَ اللهُ إِلَى طَآبِفَةٍ مِّنَهُمُ فَاسْتَأْذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُلُ لَّنُ تَخْرُجُوا فَاسْتَأْذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُلُ لَّنُ تَخُرُجُوا مَعِيَ عَدُوًا مَعِيَ اَبَدًا وَّلَنُ تُقَاتِلُوا مَعِيَ عَدُوًا لِالتَّكُمُ رَضِيْتُمْ بِالْقُعُودِ اوَّلَ مَرَّةٍ فَاقْعُدُوا مَعَ الْخُلِفِيْنَ عَلَيْ الْقُعُودِ اوَّلَ مَرَّةٍ فَاقْعُدُوا مَعَ الْخُلِفِيْنَ عَلَيْ الْقُعُودِ اوَّلَ مَرَّةٍ فَاقْعُدُوا مَعَ الْخُلِفِيْنَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

وَلَا تُصَلِّ عَلَى اَحَدٍ مِّنَهُمُ مَّاتَ اَبَدًا وَّلَا تَصَلِّ عَلَى اَحَدٍ مِّنَهُمُ مَّاتَ اَبَدًا وَّلَا تَقُمُ عَلَى قَبْرِهِ ﴿ إِنَّهُمُ كَفَرُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُوا وَهُمُ فَسِقُونَ ﴿

وَلَا تُعۡجِبُكَ اَمۡوَالُهُمۡ وَ اَوۡلَادُهُمُ لِا اِنَّمَا يُولَادُهُمُ لِا اِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ اَنُ يُعَذِّبَهُمۡ بِهَا فِي الدُّنْيَا وَ يُرَوِّنَ فَي الدُّنْيَا وَ تَرْهَقَ اَنْفُسُهُمۡ وَهُمۡ كُفِرُوۡنَ ﴿

ا <mark>۹۱ یعنی چندروزاپنی حرکات پر خوش ہولواور ہنس لو۔ پھران کر توتوں کی سزامیں ہمیشہ کورونا ہے۔</mark>

۸۲ ۔ سووہ ہنس لیویں تھوڑا اور روویں بہت سابدلا اس کا جووہ کاتے تھے [۹]

۸۳۔ سواگر پھر لے جائے تجھ کو اللہ کسی فرقہ کی طرف
ان میں سے [۹۲] پھر اجازت چامیں تجھ سے نکلنے کی تو تو
کھہ دینا کہ تم ہرگز نہ نکلو گے میرے ساتھ کبھی اور نہ لڑو
گے میرے ساتھ ہو کر کسی دشمن سے تم کو پہند آیا بیٹے
رہنا پہلی بار سو بیٹھے رہو تیچھے رہنے والوں کے ساتھ [۹۳]

۸۴۔ اور نماز مذہ پڑھ ان میں سے کسی پر جو مرجائے کہی اور مذہ کھڑا ہواس کی قبر پر [۹۳] وہ منکر ہوئے اللہ سے اور اسکے رسول سے اور وہ مرگئے نافرمان [۹۵]

۸۵۔ اور تعجب نہ کر ان کے مال اور اولاد سے اللہ تو یہی چاہتا ہے کہ عذاب میں رکھے انکو ان چیزوں کے باعث دنیا میں اور نکلے ان کی جان اور وہ اس وقت مک کافر ہی رمیں [۹۶]

97۔ حضور النَّیْ اَیَّا اِلَیْ مَیں تھے اور منافقین مدینہ میں۔ ممکن تھاکہ بعض منافقین آپ النَّیْ اَیَّا اِلَیْ کا اِلِی سے قبل مرجائیں۔ اس لئے اللی طَلَآبِ فَدَّ مِیْنَهُمْ فرمایا۔

97۔ منافقین کو جہاد میں شرکت کرنے کی ممانعت: یعنی اب اگریہ لوگ دوسرے غزوہ میں ساتھ چلنے کی اجازت مانگیں تو فرما دیجئے کہ بس! تمہاری ہمت و شجاعت کا بھانڈا پھوٹ چکا اور تمہارے دلوں کا عال پہلی مرتبہ کھل چکا نہ تم کبھی ہمارے ساتھ نکل سکتے ہواور نہ دشمنان اسلام کے مقابلہ میں بہادری دکھا سکتے ہولہذا اب تم کو تکلیف کرنے کی ضرورت نہیں عورتوں اور پچوں اپا بچ اور ناتواں بڑھوں کے ساتھ گھر میں گھے بیٹے رہواور جس چیزکو پہلی دفعہ تم نے اپنے لئے پہند کر لیا ہے مناسب ہے کہ اسی عالت پر مرو۔ تاکہ اچھی طرح عذاب الہی کا مزہ چکھو۔

۹۴ یعنی دعا واستغفار کے لئے یا اہتام دفن کے لئے۔

۹۶ ۔ چار رکوع مپلے اسی مضمون کی آیت گذر چکی اس کا فائدہ ملاحظہ کر لیا جائے۔

وَ إِذَا النّزِلَتُ سُورَةٌ اَنُ امِنُوا بِاللهِ وَجَاهِدُوا مَعَ رَسُولِهِ اسْتَاذَنَكَ اُولُوا السّتَاذَنَكَ اُولُوا السّتَاذَنَكَ اُولُوا السّتَاذَنَكَ اُولُوا السّتَاذَنَكَ اللّهُمُ وَقَالُوا ذَرُنَا نَكُنُ مَّعَ السّلُولِ مِنْهُمُ وَقَالُوا ذَرُنَا نَكُنُ مَّعَ السّلُولِ مِنْهُمُ وَقَالُوا ذَرُنَا نَكُنُ مَّعَ السّلَولِ مِنْهُمُ وَقَالُوا ذَرُنَا نَكُنُ مَّعَ السّلَولِ مِنْهُمُ وَقَالُوا ذَرُنَا نَكُنُ مَّعَ السّلَولِ مِنْهُمُ وَقَالُوا ذَرُنَا نَكُنُ مَّعَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

رَضُوْا بِاَنْ يَّكُوْنُوا مَعَ الْخَوَالِفِ وَطُبِعَ عَلَى قُلُوْبِهِمُ فَهُمُ لَا يَفْقَهُوْنَ ﴿

۸۶۔ اور جب نازل ہوتی ہے کوئی سورت کہ ایمان لاؤ اللہ پر اور لڑائی کرواسکے رسول کے ساتھ ہو کر جو تجھ سے رخصت مانگتے ہیں مقدور والے انکے اور کہتے ہیں ہم کو چھوڑ دے کہ رہ جائیں ساتھ بلیٹنے والوں کے

۸۰۔ خوش ہوئے کہ رہ جائیں چیچے رہنے والی عورتوں کے ساتھ <sup>[۹۷]</sup> اور مهر کر دی گئی ان کے دل پر سو وہ نہیں سمجھتے <sup>[۹۸]</sup> لَكِنِ الرَّسُولُ وَالَّذِيْنَ امَنُوا مَعَهُ جُهَدُوا بِاَمُوَالِهِمُ وَانُفُسِهِمُ وَ الْولَيِكَ لَهُمُ الْمُوَالِهِمُ وَ الْولَيِكَ لَهُمُ الْمُولِحُونَ عَلَيْ الْمُفَلِحُونَ عَلَيْ اللّهُ لَهُمُ جَنَّتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُ رُخُلِدِيْنَ فِيهًا وَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ الْاَنْهُ رُخُلِدِيْنَ فِيهًا وَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ الْاَنْهُ رُخُلِدِيْنَ فِيهًا وَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ الْاَنْهُ رُخُلِدِيْنَ فِيهًا وَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ

وَجَآءَ الْمُعَذِّرُونَ مِنَ الْاَعْرَابِ لِيُؤْذَنَ لَكُمْ وَقَعَدَ الَّذِيْنَ كَذَبُوا اللهَ وَرَسُولَهُ لَا لَهُمْ وَقَعَدَ الَّذِيْنَ كَذَبُوا اللهَ وَرَسُولَهُ لَا سَيُصِيْبُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابُ الْإِيْنَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابُ الْإِيْمُ 
الْإِيْمُ 
الْإِيْمُ 
الْإِيْمُ 
الْإِيْمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

لَيْسَ عَلَى الضُّعَفَآءِ وَ لَا عَلَى الْمَرْضَى وَلَا عَلَى الْمَرْضَى وَلَا عَلَى الْمَرْضَى وَلَا عَلَى الَّذِيْنَ لَا يَجِدُونَ مَا يُنْفِقُونَ حَرَجُمُ إِذَا نَصَحُوا لِلهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيْلِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيْلِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيْلِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ

۸۸۔ لیکن رسول اور جولوگ ایمان لائے ہیں ساتھ اسکے وہ لڑے ہیں اپنے مال اور جان سے اور انہی کے لئے ہیں خوبیاں اور وہی ہیں مراد کو پہنچنے والے

۸۹۔ تیار کر رکھے ہیں اللہ نے انکے واسطے باغ کہ بہتی ہیں اللہ نے انکے نہریں رہا کریں ان میں یہی ہے بڑی کامیابی [۹۹]

9- اور آئے بہانہ کرنے والے گنوار ناکہ انکو رخصت مل جائے اور بیٹے رہے جنہوں نے جھوٹ بولا تھا اللہ سے اور اسکے رسول سے اب پہنچ گا انکو جو کا فر ہیں ان میں عذاب در دناک [۱۰۰]

ا9۔ نہیں ہے ضعیفوں پر اور نہ مریضوں پر اور نہ ان لوگوں پر بختکے پاس نہیں ہے خرچ کرنے کو کچھ گناہ جبکہ دل سے صاف ہوں اللہ اور اسکے رسول کے ساتھ نہیں ہے نیکی والوں پر الزام کی کوئی راہ [۱۰۱] اور اللہ بخشخ والا مهربان ہے [۱۰۰]

 رہنے دیجئے۔ گویا کال بے غیرتی اور نامردی سے اس پر راضی ہیں کہ لڑائی یا خطرہ کا نام سنتے ہی خانہ نشین عورتوں کے ساتھ گھروں میں گھس کر بیٹے رمیں ۔ ہاں جس وقت جنگ وغیرہ کا خطرہ نہ رہے اور امن واطمینان کا زمانہ ہو تو باتیں بنانے اور فینچی کی طرح زبان علانے میں سب سے پیش پیش ہوتے ہیں فاِذَا جَآءَ الْخَوۡفُ رَاَیۡتَهُمۡ یَنْظُرُوۡنَ اِلَیۡكَ تَدُوۡرُ اَعۡیُنُهُمۡ كَالَّذِيْ يُغْشَى عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَإِذَا ذَهَبَ الْخَوْفُ سَلَقُوْ كُمْ بِٱلْسِنَةٍ حِدَادٍ (الاتزاب ركوع٢)\_ **۹۸** یعنی کذب و نفاق ، نکول عن الجاد اور تخلف عن الرسول الٹیٹیآئی کی شامت سے ان کے دلوں پر مهر کر دی گئی که اب موٹے موٹے عیب نظر نہیں آتے اور انتہائی بے غیرتی و ہزدلی پر بجائے شرمانے کے بازاں و فرحاں ہوتے ہیں۔ 99۔ مومنین کے فضائل: منافقین کے بالمقابل مومنین مخلصین کا بیان فرمایا کہ دیکھوا یہ میں غدا کے وفادار بندے۔ جواس کے راستہ میں نہ جان سے بٹتے ہیں نہ مال سے کیسا ہی خطرہ کا موقع ہواسلام کی حایت اور پیغمبراسلام کی معیت میں ہر قربانی کے لئے تیار رہتے ہیں۔ پھراییوں کے لئے فلاح و کامیابی مذہوگی تواور کس کے لئے ہوگی۔ ۱۰۰۔ معذرون اور قاعدون: یعنی جس طرح مدینہ کے رہنے والوں میں منافقین بھی میں اور مخلصین بھی۔ اسی طرح دیماتی گنواروں میں ہر قسم کے لوگ پائے جاتے ہیں۔ ان میں سے یہاں دو قسموں کا ذکر فرمایا۔ مخلص دیہاتیوں کا ذکر اس رکوع کے خاتمہ پر وَمِنَ الْأَعْرَابِ مَنْ يُّؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِرِ الْأَخِرِ الْخِ مِينَ آئِے گا۔ يهاں ديهاتيوں كى جن دو جاعوں كا ذكر ہے (معذرون اور قاعدون ) ان میں سے پہلی جاعت (معذرون ) کے مصداق میں مفسرین سلف کا انتلاف ہے کہ آیا اس سے مراد جھوٹے بہانے بنانے والے منافق میں۔ (جیباکہ ترجمہ سے ظاہر ہوتا ہے) یاسچے عذر کرنے والے مسلمان جو واقعی جماد کی شرکت سے معذور تھے اگر پہلی شق اختیار کی جائے تو آیت میں منافقین کی دو قسموں کا بیان ہو گا۔ معذرون تو وہ ہوئے جو باوجود نفاق کے محض ظاہرداری نباسے کے لئے جھوٹے حیلے بناکر حضور کٹیٹیلیکی سے اجازت طلب کرتے تھے۔ اور قاعدون سے وہ منافقین مراد ہوں گے جنہوں نے اول دعوئے ایان میں جھوٹ بولا۔ پھر ظاہرداری کی بھی پروا نہیں کی۔ جماد کا نام س کر گھروں میں بیٹے رہے ، بالکل بے باک و بے حیا ہو کر عذر کرنے بھی نہ آئے اس تقدیر پر سَیُصِیّبُ الَّذِیْنَ کَفَرُوْا دونوں جاعتوں کو شامل ہو گا۔ اور معنی یہ ہوں گے کہ جو لوگ دونوں جاعتوں میں سے اپنے کفر پر اخیر تک قائم رمیں گے ان کے لئے عذاب در دناک ہے ۔ جن کو توبہ کی توفیق ہو جائے گی وہ اس وعدہ کے نیچے داخل نہیں ۔ اور اگر معذرون سے مراد مومنین مخلصین

لئے جائیں جو واقعی معذور تھے تو قاعدون سے مراد منافقین ہوں گے ۔ اور سیکصیٹ الَّذِیْنَ کَفَرُوْ ا مِنْهُمْ عَذَابُ

اَلِيْتُمْ کی وعيد صرف ان ہی کے حق میں ہوگی۔ پہلی جاعت کا ذکر گویا قبول عذر کے طور پر ہو گا۔

101۔ مسلمان معذورین کا عذر: جھوٹے عذر کرنے والوں کے بعد سچے معذورین کا بیان فرماتے ہیں ۔ عاصل یہ ہے کہ عذر کبھی تو شخصی طور پر لازم ذات ہوتا ہے مثلاً بڑھا ہے کی کمزوری جو عادتا کسی طرح آدمی سے جدا نہیں ہو سکتی اور کبھی عارضہ ہوتا ہے پھر عارضی یا بدنی ہے جیسے بیاری وغیرہ یا مالی جیسے افلاس و فقدان اسباب سفر۔ پونکہ غزوہ تبوک میں مجاہدین کو بہت دور دراز مسافت طے کر کے پہنچنا تھا اس لئے سواری نہ ہونے کا عذر بھی معتبر و مقبول سمجھا گیا۔ جیسے آگے آتا ہے۔

107۔ یعنی جولوگ واقعی معذور ہیں اگر ان کے دل صاف ہوں اور خدا ورسول کے ساتھ ٹھیک ٹھیک معاملہ رکھیں (مثلاً خود نہ جا سکتے ہوں تو جانے والوں کی ہمتیں پست نہ کریں ) بلکہ اپنے مقدرو کے موافق نیکی کرنے اور اغلاص کا ثبوت دینے کے لئے مستعد رہیں ان پر جماد کی عدم شرکت سے کچھ الزام نہیں۔ ایسے مخلصین سے اگر مقتضائے بشریت کوئی کوتا ہی ہو جائے تو حق تعالیٰ کی بخش و مهربانی سے توقع ہے کہ وہ درگذر فرمائے گا۔

إِنَّمَا السَّبِيْلُ عَلَى الَّذِيْنَ يَسُتَأْذِنُوْنَكَ وَهُمَ الْفَيْرَاءُ ثَوْنَكَ وَهُمْ الْفَيْرِيَآءُ رَضُوا بِأَنْ يَّكُونُوا مَعَ الْمُعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا الْخَوَالِفِ لَا وَطَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُوْنَ عَلَى مُؤَنَ

۹۲۔ اور نہ ان لوگوں پر کہ جب تیرے پاس آئے تاکہ تو ان کو سواری دے تو نے کہا میرے پاس کوئی چیز نہیں کہ تم کو اس پر سوار کر دوں توالئے پھرے اور انکی آنکھوں سے بہتے تھے آلسواس غم میں کہ نہیں پاتے وہ چیز جو خرچ کریں [۱۳]

۹۳۔ راہ الزام کی تو ان پر ہے جو رفصت مانگتے ہیں تجھ سے اور وہ مالدار ہیں خوش ہوئے اس بات سے کہ رہ جائیں ساتھ بیچھے رہنے والیوں کے اور مهر کر دی اللہ نے انکے دلوں پر سووہ نہیں جانتے [۱۰۰]

۱۰۳ معذور صحابہ کا بے مثال شوق جاد: بحان اللہ ۔ نبی کریم اللہ اللہ اللہ عنور صحابہ ؓ کے دلوں میں عثق الهی کا وہ نشہ پیداکیا تھا۔ جس کی مثال کسی قوم وملت کی تاریخ میں موجود نہیں ۔ متنظیع اور مقدور والے صحابہ کو دیکھو تو جان ومال سب کچھ خدا کے راسۃ میں لٹانے کوتیار میں اور سخت سے سخت قربانی کے وقت بڑے ولولہ اور اشتیاق سے آگے بڑھے میں۔ بن کو مقدور نہیں وہ اس غم میں روروکر جان کھوئے لیتے میں کہ ہم میں اتنی استطاعت کیوں نہ ہوئی کہ اس مجوب حقیقی کی راہ میں قربان ہونے کے لئے اپنے کو پیش کر سکتے ۔ عدیث صحیح میں آپ نے مجاہدین کو خطاب کر کے فرمایا کہ تم مدینہ میں ایک ایسی قوم کو اپنے بچھے چھوڑ آئے ہو جو ہر قدم پر تمہارے اج میں شریک ہے تم جو قدم غدا کے راسۃ میں اٹھاتے ہویا کوئی جنگل قطع کرتے ہو یا کسی پگڈنڈی پر چلتے ہو، وہ قوم برابر ہر موقع پر تمہارے ساتھ ساتھ ہے ۔ یہ وہ لوگ میں جنمیں واقعی مجوریوں نے تمہارے ہمراہ یا کسی پگڈنڈی پر چلتے ہو، وہ قوم برابر ہر موقع پر تمہارے ساتھ ہے ۔ یہ وہ لوگ میں جنمیں واقعی مجوریوں نے تمہارے ہمراہ علی الَّذِیْنَ اِذَامَا آ اَتُوْ لَا لِنَتُ مِنْ مِنْ کُور ہوں آئے اُلَا اِنْ تلاوت فرمائی۔

۱۰۸۔ یعنی باوبود قدرت واستطاعت جماد سے پہلوتہی کرتے ہیں اور نہایت بے حمیتی سے یہ عارگوارا کرتے ہیں کہ عورتوں کی طرح گھر میں چوڑیاں پہن کر بیٹے جائیں۔ گناہ کی ممارست (پریکٹس) سے آدمی کا قلب ایسا مسخ اور سیاہ ہو جاتا ہے کہ اسے بھلے برے اور عیوب و ہنرکی تمیز بھی باقی نہیں رہتی جب بے غیرتی کرتے کوئی شخص اس قدر پاگل ہو جائے کہ نادم و متاسف ہونے کی جگہ اس پر الٹا نازاں اور خوش ہوتو سمجھ لوکہ اس کے دل پر غدائی مہرلگ چکی ہے۔ الیعاذ باللہ۔

۱۹۳ میانے لائیں گے تمہارے پاس جب تم پھر کر جاؤ گے ان کی طرف تو کمہ بہانے مت بناؤ ہم ہر گزنہ مانیں گے تمہاری بات ہم کو بتا چکا ہے اللہ تمہارے اللہ تمہارے کام اور اس کا اور ابھی دیکھے گا اللہ تمہارے کام اور اس کا رسول پھر تم لوٹائے جاؤ گے طرف اس جانے والے بھیے اور کھلے کی سو وہ بتائے گا تم کو جو تم کر رہے تھے [۱۰۵]

۹۵۔ اب قسمیں کھائیں گے اللہ کی تمہارے سامنے جب تم پھر کر جاؤ گے ان کی طرف تاکہ ان سے درگذر کروان سے بیشک وہ لوگ پلید ہیں اور

لِتُعْرِضُوا عَنْهُمُ لَفَاعْرِضُوا عَنْهُمُ لَا إِنَّهُمُ

ان کا ٹھ کانہ دوزخ ہے بدلا ان کے کاموں کا [۱۰۶]

97۔ وہ لوگ قسمیں کھائیں گے تمہارے سامنے ناکہ تم ان سے راضی ہو جاؤ سواگر تم راضی ہو گئے ان سے تو اللہ راضی نہیں ہوتا نافرمان لوگوں سے [۱۰۰] رِجُسُ ۚ وَمَأُولَهُمُ جَهَنَّمُ ۚ جَزَآءٌ بِمَا كَانُوُا يَكُسِبُونَ ﴿

يَحْلِفُونَ لَكُمْ لِتَرْضَوا عَنْهُمْ فَإِنَّ تَرْضَوا عَنْهُمْ فَإِنَّ تَرْضَوا عَنْهُمْ فَإِنَّ الله لَا يَرُضَى عَنِ الْقَوْمِ الْفُسِقِيْنَ ﴿

10- منافقین کا عذر قبول نہیں: یعنی بعیبے بوک کی طرف روانہ ہونے کے وقت منافقین نے طرح طرح کے حیلے بہانے بنائے جب تم مدینہ واپس آؤ گے اس وقت بھی یہ لوگ اعذار باطلہ پیش کرکے تم کو مطائن بنائا چاہیں گے اور قسیں کھائیں گے کہ حضرت ہمارا قصد مصمم تھا کہ آپ الٹی ایکی آ کے ساتھ چلیں مگر فلال فلال موانع و عوائق پیش آجانے کی وجہ سے مجبور رہے۔ آپ الٹی ایکی آ ہائیں بنانے سے کچھ فائدہ نہیں۔ تمہارے سب اعذار لغواور بے کار ہیں۔ ہم کو حق تعالیٰ تمہارے کذب و نفاق پر مطلع کر چکا۔ چھر کس طرح ہم تمہاری لغویات کو باور کر سکتے ہیں ۔ اب پھچلے قصہ کو چھوڑو آئندہ تمہارا طرز عمل دیکھا جائے گا و نفاق پر مطلع کر چکا۔ چھر کس طرح ہم تمہاری لغویات کو باور کر سکتے ہیں ۔ اب پھچلے قصہ کو چھوڑو آئندہ تمہارا طرز عمل دیکھا جائے گا کہ اپنے دعوے کو کہاں تک نبا ہتے ہوسب جھوٹ چ ظاہر ہو کر رہے گا اور بمرعال اس عالم الغیب والشادۃ سے تو کوئی راز اور عمل یا نیب پوشیدہ نمیں رہ سکتی۔ اس کے بیمال سب کو جانا ہے وہ جزا دینے کے وقت تمہارا ہر چھوٹا بڑا ظاہری و باطنی عمل کھول کر کے دیکھا واراسی کے موافق بدلہ دیا جائے گا۔

۱۰۱- تبوک سے واپسی کے بعد منافقین جھوٹی قسمیں کھاکر جو عذر پیش کرتے تھے اس کی غرض یہ تھی کہ پیغمبر علیہ السلام اور مسلمانوں کو اپنی قسموں اور ملمع سازیوں سے راضی و مطمئن کر دیں تاکہ بارگاہ رسالت سے ان پر کوئی عتاب و ملامت اور داروگیر نہ ہو۔ سابق کی طرح یوں ہی معاملہ ابہام میں رہے مسلمان ان سے کچھ تعرض نہ کریں۔ حق تعالیٰ نے فرما دیا کہ تم ان سے تعرض مت کرو۔ لیکن یہ اغاض و تغافل (تعرض نہ کرنا) راضی و مطمئن ہونے کی بنا پر نہیں بلکہ ان کے نہایت پلیداور شریر ہونے کہ وجہ سے ہے یہ لوگ اس قدر گذرے واقع ہوئے ہیں کہ ان کے پاک و صاف ہونے کی کوئی توقع نہیں رہی۔ لہذا اس غلاظت کی بھر ہے۔ غدا خودان کو ٹھرکا نے لگا دے گا۔

اَلْاَعْرَابُ اَشَدُّ كُفُرًا وَّ نِفَاقًا وَّ اَجُدَرُ الَّلَا يَعْلَمُوا جُدَرُ الَّلَا يَعْلَمُوا حُدُودَ مَآ اَنْزَلَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ ﴿
وَاللهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ ﴿

وَ مِنَ الْأَعْرَابِ مَنْ يَّتَخِذُ مَا يُنْفِقُ مَغْرَمًا وَ مِنَ الْأَعْرَابِ مَنْ يَّتَخِذُ مَا يُنْفِقُ مَغْرَمًا وَ مِنَ الْأَوْرَابِرَ وَ عَلَيْهِمُ دَآبِرَةُ وَ يَرَرَبَّصُ بِكُمُ الدَّوَآبِرَ عَلَيْهِمُ دَآبِرَةُ السَّوْءِ وَ اللهُ سَمِيعُ عَلِينُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ

وَمِنَ الْاَعْرَابِ مَنْ يُّؤُمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَيَتَخِذُ مَا يُنفِقُ قُرُبَتٍ عِنْدَ اللهِ وَصَلَوْتِ الرَّسُولِ أَلَا إِنَّهَا قُرْبَةُ لَّهُمْ أَلَّهُ فَوْرُ اللهَ عَفُورُ اللهُ عَفُورُ اللهِ عَنْمُ اللهُ اللهُ عَنْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَاللهُ عَنْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ اللهُ عَنْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ اللهُ عَنْمُ اللهُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْ

۹۵۔ گنوار بہت سخت ہیں کفر میں اور نفاق میں اور اسی لائق ہیں کہ نہ سیکھیں وہ قاعدے جو نازل کئے اللہ نے اپنے رسول پر [۱۰۸] اور اللہ سب کچھ جانے والا حکمت والا ہے [۱۰۹]

۹۸۔ اور بعضے گوار ایسے ہیں کہ شمار کرتے ہیں اپنے خرچ کرنے کو تاوان اور انتظار کرتے ہیں تم پر زمانہ کی گردشوں کا ان ہی پر آئے گردش بری اور اللہ سننے والا جانے والا ہے [۱۱]

99۔ اور بعضے گنوار وہ ہیں کہ ایمان لاتے ہیں اللہ پر اور قیامت کے دن پر اور شمار کرتے ہیں اپنے خرچ کرنے کو نزدیک ہونا اللہ سے اور دعا لینی رسول کی سنتا ہے وہ ان کے حق میں نزدیکی ہے داخل کرے گا انکواللہ اپنی رحمت میں بیشک اللہ بخشنے والا مہربان ہے ["]

۱۰۱۔ منافقین سے مسلمانوں کا معاملہ: بڑی کوش یہ ہے کہ مکروفریب اور کذب و دروغ سے مسلمانوں کو نوش کر لیں فرض کیجئے اگر چکنی چپڑی باتوں سے مخلوق راضی ہو جائے تو کیا نفع پہنچ سکتا ہے جبکہ خدا ان سے راضی نہ ہو۔ خدا کے آگے تو کوئی چالا کی اور دفابازی شہیں چل سکتی۔ گویا متنبہ فرما دیا کہ جس قوم سے خدا راضی نہ ہو کوئی مومن قانت کیسے راضی ہو سکتا ہے۔ لہذا جھوٹی باتوں سے پیغمبراور ان کے ساتھ تفافل واعراض کا باتوں سے پیغمبراور ان کے ساتھ تفافل واعراض کا معاملہ کیا گیا ہے تو یہ اس کی دلیل نہیں کہ مسلمان ان سے نوش اور مطمئن ہیں۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""جس شخص کا عال معلوم ہوکہ منافق ہے اس کی طرف سے تفافل روا ہے۔ لیکن دوستی اور محبت ویگانگت روا نہیں ""۔

۱۰۸۔ اعراب منافقین کا عال: یہاں تک مدینہ کے منافقین اور مومنین مخلصین کے احوال بیان ہوئے تھے اب کچھ عال دیہاتی

بدوؤں کا ذکر کرتے ہیں کہ ان میں بھی کئی طرح کے آدمی ہیں ۔ کفار، منافقین اور مخلص مسلمان چونکہ دیماتی لوگ قدرتی طور پر عمواتند نواور سخت مزاج ہوتے ہیں (جیما کہ حدیث میں ہے مئی سٹ گئ المبَادِیَةَ جَفَا ) اور مجال علم و حکمت سے دور رہنے کی وجہ سے تہذیب و شائسگی کا اثر اور علم و عرفان کی روشی بہت کم قبول کرتے ہیں اس لئے ان کا کفر و نفاق شہری کفار و منافقین سے زیادہ سخت ہوتا ہے ۔ ان کو ایے مواقع دستیاب نہیں ہوتے کہ اہل علم وصلاح کی صحبت میں رہ کر دیانت و شنیب کے وہ قانون اور قاعدے معلوم کر لیں جو غدا تعالیٰ نے پیغیر علیہ السلام پر نازل کئے ۔ علم و معرفت ہی وہ چیز ہے جو انسان کے دل کو زم کرتی اور مہذب بناتی ہے۔ جو لوگ اس قدر جمالت میں غرق ہیں ۔ ضرور ہے کہ ان کے دل سخت ہوں اور کفر و نفاق کے جس راست پر پڑ جائیں ۔ بہائم اور درندوں کی طرح اندھا دھند بڑھے چلے جائیں ۔ اعراب کی سنگدلی کا ذکر متعدد امادیث میں ہے ہرایک حدیث میں ہے کہ کسی اعرابی نے حضور النظام اللہ کے سے عرض کیا کہ آپ لوگ اپنی اولاد کا پیار نہیں لیا ۔ حضور النظام کی میں کیا کروں اگر غدا نے تیرے دل میں سے اپنی رحمت کی قسم میں نے کہی اپنی اولاد کا پیار نہیں لیا ۔ حضور النظام کی میں کیا کروں اگر غدا نے تیرے دل میں سے اپنی رحمت کی قسم میں نے کہی اپنی اولاد کا پیار نہیں لیا ۔ حضور النظام کی میں کیا کروں اگر غدا نے تیرے دل میں سے اپنی رحمت کو نکال لیا ہے ۔

10- اعراب منافقین کا مال: "یعنی اس کا علم بنی آدم کے تمام طبقات پر محیط ہے وہ اپنی حکمت سے ہرایک طبقہ کے ساتھ اس کی استعداد و قابلیت کے موافق معاملہ کرتا ہے ۔ صفرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ ""اعراب کی طبیعت میں بے حکمی غرض پرستی اور جمالت شدید ہوتی ہے سوائلہ حکمت والا ہے ان سے وہ مشکل کام بھی نہیں چاہتا اور در ہے بلند بھی نہیں دیتا۔

11- یعنی اعراب منافقین میں وہ لوگ بھی ہیں جنیں اگر کسی وقت غدا کے راستہ میں کچھ فرچ کرنا پڑجاتا ہے توالیسی کراہیت سے فرچ کرتے ہیں جیلے کوئی جرمانہ اور تاوان اداکرتا ہو۔ وہ ابھی تک اس کے منتظر میں کہ مسلمان خوادث دہر سے کسی گردش اور آفت میں پھنس جائیں تو ہم خوب شادیا نے بجائیں۔ یہ خبر نہیں کہ انہیں کی قسمت گردش میں آرہی ہے۔ اسلام تو غالب و فائق ہوکر رہے گا اور یہ منافقین سخت ذلیل ورسوا ہوں گے ۔ غدا ہرایک کی باتیں اور دعائیں سنتا ہے اور جانتا ہے کہ کون عزت فائن ہوکر رہے گا اور یہ منافقین سخت ذلیل ورسوا ہوں گے ۔ غدا ہرایک کی باتیں اور دعائیں سنتا ہے اور جانتا ہے کہ کون عزت وکامیابی کا اہل ہے اور کون لوگ ذلت ورسوائی کے متی ہیں۔

ااا۔ اعراب مومنین کا بیان: یمال قرآن کریم کی معجزانہ تاثیر اور نبی کریم الٹیٹالیکٹی کا جیرت انگیز کرشمہ دکھلایا ہے کہ ان ہی درشت مزاج ، سنگدل ، تند خو گفاروں میں جو کفر و نفاق اور جمل و طغیان کی وجہ سے اس لائق ہی نہ تھی کہ خدا کے بتلائے ہوئے ادب اور قاعدے سمجھ سکیں ۔ نبی کریم الٹیٹالیکٹیکی تعلیم اور قرآن کریم کی آواز نے ایسے عارف اور مخلص افراد پیدا کر دیے جو مبداء و معاد سب چیزوں پر ایمان رکھتے میں اور خدا کی راہ میں جو کچھ خرچ کرتے میں خالص قرب الہی عاصل کرنے اور چینمبر علیہ السلام کی

دعا لینے کی غرض سے کرتے ہیں۔ حق تعالیٰ نے ان کو بشارت دی کہ بیشک وہ اپنی امیدوں میں حق بجانب ہیں۔ یقیناً ان کو وہ چیز مل کر رہے گی جس کی نیت کی ہے (یعنی قرب الهی) اور غدا ضرور ان کو اپنی رحمت میں جگہ دے گا۔ رہی پیغمبر علیہ السلام کی دعا اسے تو وہ اپنے کانوں سے سنتے اور آئکھوں سے دیکھتے ہیں کہ جب کوئی شخص صدقہ وغیرہ لے کر عاضر ہوتا ہے تو حضور النا الیا آئے الیا الم اس کو دعائیں دیتے ہیں۔ حضور النا الیا آئم کی اس دعا کا ثمرہ بھی وہ ہی رحمت و قرب الهی ہے۔ جس کا وعدہ پہلے ہو چکا۔

۱۰۰۔ اور جو لوگ قدیم ہیں سب سے پہلے ہجرت کرنے والے اور جو انکے پیرو ہوئے نیکی حالے اور جو انکے پیرو ہوئے نیکی کے ساتھ اللہ راضی ہوا ان سے اور وہ راضی ہوئے اس سے اور تیار کر رکھے ہیں واسطے انکے باغ کہ بہتی ہیں سے نیچے ان کے نہریں رہا کریں انہی میں ہمیشہ یہی ہے بڑی کامیابی [۱۱]

۱۰۱۔ اور بعضے تمہارے گرد کے گنوار منافق ہیں اور بعضے لوگ مدینہ والے اڑرہے ہیں نفاق پر توانکو نہیں جانتا ہم کو وہ معلوم ہیں [""] انکو ہم عذاب دیں گے دو بار پھر وہ لوٹائی طرف [""]

وَالسَّبِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهْجِرِيْنَ وَاللَّنِصَارِ وَالَّذِيْنَ اتَّبَعُوْهُمُ بِإِحْسَانٍ لَا وَالْاَنْصَارِ وَالَّذِيْنَ اتَّبَعُوْهُمُ بِإِحْسَانٍ لَا رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ وَ اَعَدَّ لَهُمُ جَنْتٍ تَجْرِئ تَحْتَهَا الْاَنْهُرُ خُلِدِیْنَ فِیْهَآ اَبَدًا لَٰ فَلِدِیْنَ فِیْهَآ اَبَدًا لَٰ فَلِدِیْنَ فِیْهَآ اَبَدًا لَٰ فَلُولُ الْفَوْزُ الْعَظِیْمُ عَلَیْهُ عَلَیْهُ اَلَٰ اَلْفَوْزُ الْعَظِیمُ عَلَیْهُ عَلَیْهُ اِللّٰ الْفَوْزُ الْعَظِیمُ عَلَیْهُ عَلَیْهُ اللّٰ الْفَوْزُ الْعَظِیمُ عَلَیْهُ عَلَیْهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰه

وَمِمَّنُ حَوْلَكُمْ مِّنَ الْأَعْرَابِ مُنْفِقُونَ أَ وَمِنَ اهْلِ الْمَدِينَةِ أَ مَرَدُوا عَلَى النِّفَاقِ أَ وَمِنُ اهْلِ الْمَدِينَةِ أَ مَرَدُوا عَلَى النِّفَاقِ أَلَا تَعْلَمُهُمُ لَمْ مَنْعَذِبُهُمُ لَا تَعْلَمُهُمُ لَا تَعْلَمُهُمُ لَا تَعْلَمُهُمُ لَا تَعْلَمُهُمُ الْمَنْعَذِبُهُمُ مَ مَرَدُونَ الله عَذَابِ عَظِيمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ

۱۱۱۔ سابقین اولین کے فضائل: "اعراب مومنین" کے بعد مناسب معلوم ہواکہ زعاء واعیان مومنین کا کچھ ذکر کیا جائے۔ یعنی جن مہاجرین نے بجرت میں سبقت واولیت کا شرف عاصل کیا اور جن انصار نے نصرت واعانت میں پہل کی غرض جن لوگوں نے قبول حق اور غدمت اسلام میں جس قدر آگے بڑھ بڑھ کر حصے لئے پھر جو لوگ نیکوکاری اور حن نیت سے ان پیش روان اسلام کی پیروی کرتے رہے ان سب کو درجہ بدرجہ غدا کی خوشنودی اور تقیقی کامیابی عاصل ہو چکی۔ جیسے انہوں نے پوری خوش دلی اور انشراح قلب کے ساتھ حق تعالیٰ کے احکام تشریعی اور قضاء تکویتی کے سامنے گردنیں جھکا دیں اسی طرح غدا نے ان کو اپنی رضاء وخوشنودی کا پروانہ دے کر غیر محدود انعام واکرام سے سرفراز فرمایا۔ (تنبیہ) مفسرین سلف کے اقوال اکسابے قُون الْاَقُ لُونَ الْاَقُ لُونَ

کے تعین میں مختلف میں بعض نے کہا ہے کہ وہ مہاجرین وانصار مراد میں جو بجرت سے پہلے مشرف با سلام ہوئے۔ بعض کے تعین میں مختلف میں جنوں نے دونوں قبلوں (کعبہ و بیت المقدس) کی طرف نماز پڑھی۔ بعض کہتے میں کہ جنگ بدر تک کے مسلمان "سابقین اولین" میں۔ بعض عدیبیہ تک اسلام لانے والوں کو اس کا مصداق قرار دیتے میں اور بعض مفسرین کی رائے ہے کہ تمام مہاجرین و انصار اطراف کے مسلمانوں اور چیچے آنے والی نسلوں کے اعتبار سے "سابقین اولین" میں۔ ہمارے نزدیک ان اقوال میں چنداں تعارض نہیں "سبقت" و "اولیت" اضافی چیزیں میں ۔ ایک ہی شخص یا جاعت کسی کے اعتبار سے سابق اور دوسرے کی نسبت سے لاحق بن سکتی ہے ۔ جیسا کہ ہم نے ""فائدہ" میں اشارہ کیا۔ جو شخص یا جاعت جس درجہ میں سابق واول ہوگی اسی قدر رضائے الی اور دھیقی کامیابی سے حصہ پائے گی ۔ کیونکہ سبقت واولیت کی طرح رضاء و کامیابی کے بھی مدارج بہت سے ہوسکتے میں ۔ واللہ اعلم ۔

ساا۔ اہل مدینہ اور اعراب منافقین: پہلے سے دیماتی عربوں کا ذکر چلا آ رہا تھا۔ درمیان میں اعراب و مومنین کے تذکرہ سے مہاجرین وانسار کی طرف کلام منتقل ہوگیا۔ اب اس آیت میں فاص مدینہ اور اس کے آس پاس رہنے والوں کا بیان ہے یعنی بعض اہل مدینہ اور گردوپیش کے رہنے والے نفاق کے نوگر ہو چکے اور اس پر اڑے ہوئے ہیں۔ لیکن یہ نفاق اس قدر عربی و عمل عمین ہے کہ ان کے قرب مکانی اور بی کریم الٹی آیک کال فطانت و فراست کے باوبود آپ بھی بالتعین اور قطعی طور پر محض علامات و قرائن سے ان کے نفاق پر مطلع نہیں ہوسکتے ان کا ٹھیک ٹھیک تعین صرف غدا کے علم میں ہے۔ جس طرح عام منافقین کا پہتہ چرہ اب واجہ اور بات چیت سے لگ جاتا تھا۔ وَ لَوَ شِیتَنَا لَا کَرَیْنَا کَھُمْ فَلَعَرَ فَتَھُمْ۔ وَ لَتَعْرِ فَنَا ہُمْ فِئَ

۱۱۱۔ منافقین کے لئے بڑا عذاب: بڑا عذاب دوزخ کا ہے اِنَّ الْمُنَافِقِیْنَ فِی الدَّرُكِ الْاَسْفَلِ مِنَ النَّار (نساء رکوع۲) اس سے قبل کم ازکم دوبار ضرور عذاب میں مبتلا کئے جائیں گے۔ ایک عذاب قبر دوسرا عذاب بواسی دنیوی زندگی میں پہنچ کر رہے گا مثلاً ابن عباس کی ایک روایت کے موافق صور النَّوْلِیَّمْ نے جمعہ کے روز ممبر پر کھڑے ہوکر تقریباً پھتیں آدمیوں کو نام بنام پکار کر فرمایا اُخْرُجْ فَاِنَّكَ مُنَافِقٌ یعنی تو منافق ہے معجد سے نکل جا۔ یہ رسوائی ایک قسم عذاب کی تھی۔ یا پہلے اسی سورت میں گذراکہ ان کے اموال و اولاد کو حق تعالیٰ نے ان کے حق میں عذاب بنا دیا۔ فکلا تعَجِبْكَ اَمْوَ اللَّمُمْ وَلَا اَلَىٰ اَنْدَا اللَّهُ لِیُعَدِّبُهُمْ بِهَا فِی الحیوةِ الدُّنْدَیَا اللَّر یَان میں کے بعض بھوک وغیرہ آفات ارضی و سماوی او کلادُهُمْ إِنَّمَا یُرِیْدُ اللَّهُ لِیُعَدِّبَهُمْ بِهَا فِی الحیوةِ الدُّنْدَیَا اللَّر یَان میں کے بعض بھوک وغیرہ آفات ارضی و سماوی

میں مبتلا ہو کر ذلت کی موت مرے یا اسلام کی ترقی و عروج کو دیکھ کر غیظ کھانا اور دانت پیینا یہ بھی ان کے حق میں سوہان روح

تھا۔ میرے نزدیک یہ سب قسموں کے عذاب مرتین کے اعاطہ میں داخل ہیں۔ اور دو کا عددیا تو مطلق تعدد کے لئے ہے جیسے

۱۰۲ء اور بعضے لوگ ہیں کہ اقرار کیا انہوں نے اپنے گناہوں کا ملایا انہوں نے ایک کام نیک اور دوسرا بد قریب ہے کہ اللہ معاف کرے انکو بیٹک اللہ بخشے والا مہربان ہے [۱۱۵]

۱۰۳ ہے انکے مال میں سے زکوۃ [۱۱]کہ پاک کرے توانکواور باہرکت کرے توانکواسکی وجہ سے اور دعا دے انکو بیشک تیری دعا ان کے لئے تسکین ہے اور اللہ س کچھ سنتا جانتا ہے [۱۱]

۱۰۴ کیا وہ جان نہیں ہلے کہ اللہ آپ قبول کرتا ہے توبہ اینے بندوں سے اور لیتا ہے زکوتیں اور پیر کہ اللہ ہی توبہ قبول کرنے والا مہربان ہے [۱۱۸]

ثُمَّ أَرْجِعِ الْبَصَرَ كُرَّ تَيْن ميں۔ اور يا دوبار سے مراد نوعی إثنينيت ہے۔ يعنی عذاب قبراور عذاب قبل الموت والله اعلم۔ وَ اخْرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمُ خَلَطُوا عَمَلًا صَالِحًا وَّاخَرَ سَيِّئًا ﴿ عَسَى اللَّهُ أَنَّ يَّتُوْبَ عَلَيْهِمُ ۖ إِنَّ اللهَ غَفُورُ رَّحِيْمُ ﷺ خُذُ مِنَ اَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيُهِمْ بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ لَا إِنَّ صَلُوتَكَ سَكَنَّ لَّهُمُ ﴿ وَاللَّهُ سَمِينُ عُ عَلِيْمُ ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوَّا أَنَّ اللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ

عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ الصَّدَقْتِ وَ أَنَّ اللَّهَ هُوَ

التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ عَ

۱۱۵۔ تبوک میں رہ جانے والے مسلمان: اہل مدینہ میں اگر ایک طرف یہ منافقین متمر دین ہیں جواپنی شرارتوں اور جرموں کو پر دہ نفاق میں چھیاتے اوران پر سختی سے اڑے رہتے میں تو دوسری جانب بعض وہ مسلمان میں جن سے مقتضائے بشریت کوئی خطا وقصور سرزد ہو جائے تو نادم ہوکر بے تامل اپنے گناہوں کا اقرار کرتے ہیں ۔ ان کی بھلائی اور برائی مخلوط (رلی ملی ) ہے ۔ برائی تو متاسف ہونا اور ظاہراً و باطناً توبہ کرنا اور دوسرے اعال صالح (نماز، روزہ، زکوۃ، جج یا دوسرے غزوات کی شرکت وغیرہ) بجا لانا پیر سب ان کی بھلائیوں کی فہرست میں داخل میں ایسے حضرات کو حق تعالیٰ نے معافی کی امید دلائی ہے۔ مفسرین نے لکھا ہے کہ

یہ آیت حضرت ابولبابہ اوران کے چند ہمراہیوں کے حق میں نازل ہوئی۔ ہو محض کسل اور تن آسانی کی وجہ سے تبوک میں عاضر نہ ہوئے۔ لیکن جب تبوک سے حضرت کی واپسی معلوم ہوئی تو غایت ندامت سے ان سب نے اپنے کو متجد کے ستونوں سے باندھ دیا اور قیم کھائی کہ جب تک نبی کریم الٹی آلیکی اپنی آلیکی اپنی طرح باندھ دیا اور قیم کھائی کہ جب تک نبی کریم الٹی آلیکی اپنی ان کو بندھ کھڑے رہیں گے۔ آپ الٹی آلیکی نے یہ عال دیکھ کر فرمایا۔ واللہ جب تک خدا ان کے کھولنے کا عکم نہ دے میں ان کو منہیں کھول سکتا۔ آخریہ آیات نازل ہوئیں۔ تب آپ الٹی آلیکی آ نے کھولا اور قبول توبہ کی بشارت دی ۔ کھتے ہیں کہ یہ لوگ کھلنے کے بعد تشمیل توبہ کے طور پر کچھ مال لے کر عاضر ہوئے کہ غداکی راہ میں تصدق کریں اس پر اگلی آیت نازل ہوئی۔

111۔ صدقات کا بیان: صدقہ کا ترجمہ مترجم محققؓ نے زکوۃ کیا ہے۔ لیکن اگر لفظ صدقہ کو عام رکھا جاتا جو زکوۃ و صدقات نافلہ سب کو شامل ہو تو بہتر تھا۔ کیونکہ اکثر روایات کے موافق یہ آیت ان ہی لوگوں کے حق میں نازل ہوئی ہے جو بعد معافی تکمیل تو بہ کے طور پر صدقہ لے کر حاضر ہوئے تھے۔ جیسا کہ امجھی پچھلے فائدہ میں نقل کیا جا چکا ہے۔ ہاں عموم الفاظ کو دیکھتے ہوئے عکم کو مور دنص پر مقصود رکھنے کی ضرورت نہیں۔ اسی لئے سلفٹ مسئلہ زکوۃ میں بھی اس آیت کو پیش کرتے رہے ہیں۔

۱۱۱۔ توبہ سے گناہ معاف ہو جاتا ہے ۔ یعنی اس پر مواخذہ باقی نہیں رہتا۔ لیکن ایک قیم کی روعانی کدورت و ظلمت وغیرہ ہوگناہ کا طبعی اثر ہے وہ ممکن ہے باقی رہ باقی ہو جو بالحضوص صدقہ اور عموا حنات کی مباشرت سے زائل ہوتی ہے ۔ بایں لحاظ کہہ سکتے ہیں کہ صدقہ گناہوں کے اثرات سے پاک وصاف کرتا اور امول کی برکت بڑھاتا ہے ۔ "زکوۃ کے لغوی معنی نماء یعنی بڑھنے کے ہیں " اور ایک بڑا فائدہ صدقہ کرنے میں یہ تھا کہ صدقہ کرنے والوں کو حضور اللہ این این دیتے تھے جن سے دینے والے کا دل بڑھتا اور سکون عاصل کرتا تھا۔ بلکہ آپ اللہ ایس اللہ ایس کے اللہ تھی المہ کے بڑھتا اور سکون عاصل کرتا تھا۔ بلکہ آپ اللہ الم مسلمین محیثیت وارث نبی ہونے کے اس کے لئے دعاکرے۔ البتہ جمہور کے نزدیک لفظ " صلوۃ" کا استعال نہ کرے ۔ جو حضور اللہ این کیا مضوص جی تھا۔

11۸۔ یعنی توبہ اور صدقات کا قبول کرنا صرف خدا کے اختیار میں ہے کیونکہ وہی جانتا ہے کہ کس نے اخلاص قلب اور شرائط قبول کی رعایت کے ساتھ توبہ کی یا صدقہ دیا۔ چنانچ پہلے بعضوں پر عتاب ہو چکا کہ ہمیشہ کے لئے ان کی زکوۃ لینی موقوف ہوئی اور منافقین کے صدقات کو مردود مصمرایا گیا اور ان کے حق میں دعاء و استغفار کو بھی بے سود بتلایا۔ بلکہ جنازہ پڑھنے کی ممانعت کر دی۔ جن لوگوں کا یماں ذکر ہے ان کی توبہ قبول کی اور صدقات قبول کرنے کا علم دیا اور یہ بھی کہ حضور الٹی ایکٹی ان کے حق میں (حیا و میتا) دعا کریں۔

وَقُلِ اعْمَلُوْا فَسَيرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُوْلُهُ وَالْمُؤْمِنُوْنَ وَسَتُرَدُّوْنَ اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُوْلُهُ وَالْمُؤْمِنُوْنَ وَسَتُرَدُّوْنَ اللهَ عَلِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ ﴿

وَ اخَرُوۡنَ مُرۡجَوۡنَ لِاَمۡرِ اللهِ اِمَّا يُعَذِّبُهُمُ وَ اِمَّا يَتُوۡبُ عَلَيۡهِمُ ۖ وَاللهُ عَلِيۡمُ

## حَكِيْمُ 😇

وَالَّذِيْنَ اتَّخَذُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا وَّ كُفُرًا وَ كُفُرًا وَ كُفُرًا وَ كُفُرًا وَ كُفُرًا وَ تَفْرِيقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَ إِرْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ اللهَ وَرَسُولَهُ مِنْ قَبْلُ وَلَيَحْلِفُنَّ حَارَبَ اللهَ وَرَسُولَهُ مِنْ قَبْلُ وَلَيْحُلِفُنَّ إِنَّهُمُ اللهَ الْحُسْنَى وَ اللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمُ اللهُ الْحُسْنَى وَ اللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمُ اللهُ الْحُسْنَى وَ الله يَشْهَدُ إِنَّهُمُ اللهُ الْحُسْنَى وَ الله يَشْهَدُ إِنَّهُمُ اللهُ الْحُسْنَى اللهُ اللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمُ اللهُ الْحُسْنَى اللهُ اللهِ اللهُ الله

۱۰۵۔ اور کہہ کہ علی کئے جاؤ پھر آگے دیکھ لے گا اللہ تمہارے کام کو اور اس کا رسول اور مسلمان اور تم جلد لوٹائے جاؤگے اسکے پاس جو تمام چھی اور کھلی چیزوں سے واقت ہے چھر وہ جنا دے گا تم کو جو کچھ تم کرتے تھے [11]

۱۰۶۔ اور بعضے اور لوگ ہیں کہ انکا کام ڈھیل میں ہے عکم پر اللہ کے یا وہ انکو عذاب دے اور یا انکو معاف کرے اور اللہ سب کچھے جاننے والا حکمت والا ہے [۱۳]

۱۰۶۔ اور جنہوں نے بنائی ہے ایک متجد ضدیر اور کفریر اور کفریر اور کھوٹ ڈالنے کو مسلمانوں میں اور گھات لگانے کو اس شخص کی جولڑ رہا ہے اللہ سے اور اسکے رسول سے پہلے سے اور وہ قسمیں کھائیں گے کہ ہم نے تو بھلائی ہی چاہی تھی اور اللہ گواہ ہے کہ وہ جھوٹے ہیں [اتا]

119۔ توبہ اور صدقات: یعنی توبہ وغیرہ سے گذشتہ تقصیرات معاف ہو گئیں۔ لیکن آگے دیکھا جائے گا کہ تم کمال تک صدق و استقامت کا عملی ثبوت پیش کرتے ہو۔ اس جاد میں قصور ہوا تو آئندہ اور جاد ہول گے۔ پیغمبر علیہ السلام کے یا غلفاء کے روبرو ان میں امتحان ہو گا کہ کیسا عمل کرتے ہو پھر غدا کے یہاں جا کر ہر عمل کا پورا بدلہ مل جائے گا۔ کیونکہ وہ ہی تمام کھلی چھی چیزوں اور ظاہری عمل اور باطنی نیتوں پر مطلع ہے ہرایک کے ساتھ اس کی واقع عالت کے موافق معاملہ کرے گا (آیت کی یہ تقریر حضرت شاہ صاحبؒ کے مذاق پر کی گئی ہے کیونکہ اوفق بالسیاق ہے۔ واللہ اعلم۔

۱۲۰۔ بعض متخلفین تبوک کی معافی کا معاملہ: اہل مدینہ میں سے یہاں ایک اور چھوٹی سی جاعت کا ذکر فرمایا ہے اصل یہ ہے کہ

متخلفین عن تبوک (یعنی تبوک میں مذشریک ہونے والے) تین قیم کے تھے۔ ایک منافقین جو ازراہ شک و نفاق علیحدہ رہے۔ دوسرے بعض مومنین جو محض ستی اور تن آسانی کی بدولت شریک جاد مذہوئے۔ پھر ان میں دو قعیں تھیں۔ اکثر وہ تھے جنول نے والیسی کی اطلاع پاکر اپنے کو مسجد کے ستونوں سے باندھ دیا۔ ان کا ذکر پچھلی آیات میں گذر پکا ۔ صرف تین شخصوں کی جاعت وہ تھی جنوں نے داپنے کو ستونوں سے بندھوایا مذکوئی عذر تراشا۔ بس جو واقعہ تھا اور جو قصور ہوا تھا صاف صاف بلا کم و کا جاعت وہ تھی جنوں نے مذابخ الله النے کو ستونوں سے بندھوایا مذکوئی عذر تراشا۔ بس جو واقعہ تھا اور جو قصور ہوا تھا صاف صاف بلا کم و کا ست آخضرت النے آئے آئے آئے گئے گئے کے سامنے عرض کر دیا۔ ان کے بارہ میں یہ آیت و النظر قرق کُر جُوٹ کُر کُر جُوٹ کَ لِالله النے النے نازل ہوئی۔ یعنی ان کا معاملہ ابھی ڈھیل میں ہے چند روز غدا کے عکم کا انتظار کرو۔ نواہ ان کو سزا دے یا معاف کرے ۔ جو اس کے علم و حکمت کا اقتضاء ہو گا کیا جائے گا۔ بنی کریم النے آئے تا نزول عکم النی ادب دینے کے لئے مسلمانوں کے تعلقات ان تینوں سے منقطی کر دیے۔ پچاس دن تک یہ ہی معاملہ رہا۔ پھر معافی ہوئی۔ ان واقعات کی اور تینوں کے ناموں کی تفصیل اگھ رکوع کے خاتمہ پر بیان ہوگی۔

اس کی زبان سے نکلا کہ جو ہم میں سے جھوٹا ہو خدا اس کو وطن سے دوریکہ و تنها غربت و بیکسی کی موت مارے۔ آپ اللّٰہ اللّٰہ اِسْ اللّٰہ اِسْ اِللّٰہ اِللّٰہ اِسْ اِللّٰہ اِسْ اِللّٰہ اِللّٰہ اِسْ اِللّٰہ اِللّٰہ اِسْ اِللّٰہ اِللّٰہ اِللّٰہ اِسْ اِللّٰہ اللّٰہ اللّٰ فرمایا ""آمین" خدا ایسا ہی کرے۔ جنگ بدر کے بعد جب اسلام کی جڑیں مضبوط ہو گئیں اور مسلمانوں کا عروج و فروغ عاسدوں کی نگاہوں کو خیرہ کرنے لگا۔ ابو عامر کو تاب یہ رہی۔ بھاگ کر مکہ پہنچا۔ ناکفار مکہ کو حضور النَّائِیلِیِّلِم کے مقابلہ میں پڑھا کر لائے ۔ چنانچیہ معرکہ احد میں قریش کے ساتھ خود آیا ۔ مبارزہ شروع ہونے سے پہلے آگے بڑھ کر انصار مدینہ کو جو عمد جاہلیت میں اس کے بڑے معتقد تھے خطاب کر کے اپنی طرف مائل کرنا چاہا۔ احمق یہ نہ سمجھا کہ پیغمبرانہ تصرف کے سامنے اب وہ پرانا جادو کھاں چل سکتا ہے۔ آخر انصار نے جواسے پہلے راہب کہہ کر پکارتے تھے جواب دیا کہ او فاسق دشمن خداتیری آنکھ کبھی ٹھنڈی یہ کرے۔ کیا رسول خدا کے مقابل میں ہم تیرا ساتھ دیں گے ؟ انصار کا مایوس کن جواب سن کر کچھ حواس درست ہوئے اور غیظ میں آگر کہنے لگا کہ اے محمد! لٹنٹالیٹو آئندہ جو قوم بھی تیرے مقابلہ کے لئے اٹھے گی میں برابراس کے ساتھ رہوں گا۔ چنانچہ جنگ حنین تک ہر معرکہ میں کفار کے ساتھ ہوکر مسلمانوں سے لڑتا رہا۔ احد میں اسی کی شرارت سے حضور النّائیالِہُم کو چثم زخم پہنچا۔ دونوں صفوں کے در میان اس نے پوشیدہ طور پر کچھ گڑھ کھدوا دیے تھے ۔ وہیں چرہ مبارک کے زخمی ہونے اور دندان مبارک شہیر ہونے کا واقعہ پیش آیا حنین کے بعد جب ابو عامر نے محوس کر لیا کہ اب عرب کی کوئی طاقت اسلام کو کھلنے میں کامیاب نہیں ہو سکتی تو ہماگ کر ملک شام پہنچا اور منافقین مدینہ کو خط لکھا کہ میں قیصر روم سے مل کر ایک لشکر جرار مجد الٹی ایکٹی کے مقابلہ میں لانے والا ہوں جو چشم زدن میں ان کے سارے منصوبے خاک میں ملا دے گا اور مسلمانوں کو بالکل پامال کر کے چھوڑے گا (العیاذ باللہ) تم فی الحال ایک عارت مسجد کے نام سے بنا لو۔ ہماں نماز کے بہانے سے جمع ہوکر اسلام کے غلاف ہر قسم، کے سازشی مثورے ہو سکیں ۔ اور قاصدتم کو وہیں میرے خطوط وغیرہ پہنچا دیا کرے اور میں بذات خود آؤں توایک موزوں جگہ ٹھمرنے اور ملنے کی ہویہ غبیث مقاصد تھے جن کے لئے مسجد ضرار تعمیر ہوئی اور حضور الناؤائیز کی کے روبرو بہانہ یہ کیا کہ یا رسول اللہ! خدا کی قسم ہماری نبیت بری نہیں بلکہ بارش اور سردی وغیرہ میں بالحضوص بیاروں ناتوانوں اور ارباب حوائج کو مسجد قباتک جانا دشوار ہوتا ہے۔ اس لیۓ پیر مسجد بنائی گئی ہے تا نمازیوں کو سہولت ہواور مسجد قبامیں تنگی مکان کی شکایت یہ رہے۔ حضور الٹھالیہ کم ایک مرتبہ وہاں چل کر نماز پڑھ لیں تو ہمارے لئے موجب برکت وسعادت ہو۔ یہ اس لئے کہ حضور اٹٹٹٹالیٹم کا طرز عمل دیکھ کر بعض سادہ دل مسلمان حن نظن کی بنا پر ان کے جال میں میصنس جائیں۔ آپ لٹیٹالیٹم اس وقت تبوک جانے کے لئے پایہ رکاب تھے فرمایا کہ اللہ نے چاہا تو واپسی پر الیا ہو سکے گا۔ جب حضور اللہ ایک سے واپس ہوکر بالکل مدینہ کے نزدیک پہنچ گئے تب جبرئیل یہ آیات لے کر آئے جن میں منافقین کی ناپاک اغراض پر مطلع کر کے مسجد ضرار کا پول کھول دیا گیا۔ آپ اٹٹٹایآٹٹو نے مالک بن دخشم اور معن بن عدی کو حکم دیا کہ اس مکان کو (جس کا نام ازراہ غداع دلفریب متجد رکھا تھا ) گرا کر پیوند زمین بنا دو۔ انہوں نے فورًا حکم کی تعمیل کی اور جلا کر خاک ساہ کر دیا اس طرح منافقین اور ابو عامر فاس کے سب ارمان دل کے دل میں رہ گئے اور ابو عامر اپنی دعا اور حضور النائیلیّائی کی آمین کے موافق قنسرین (ملک شام) میں تناسخت بے کسی کی موت مرا۔ فَقُطِع دَابِرُ الْقَوْمِر الَّذِیْنَ ظَلَمُوْ ا وَ الْحَمْدُ لِلّٰهِ
رَبِّ الْعَالَمِیْنَ آیت میں مَنْ حَارَبَ الله وَ رَسُوْلَهٔ سے یہ ہی ابوعامر فاس مراد ہے۔

لَا تَقُمُ فِيهِ اَبَدًا ﴿ لَمَسْجِدُ اُسِّسَ عَلَى التَّقُوٰى مِنَ اوَّلِ يَوْمِ اَحَقُّ اَنُ تَقُوْمَ التَّقُوٰى مِنَ اوَّلِ يَوْمِ اَحَقُّ اَنُ تَقُوْمَ فِيهِ ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ اَنُ يَتَطَهَّرُوا ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ اَنُ يَتَطَهَّرُوا ﴿ وَاللّٰهُ يُحِبُ الْمُطَهِّرِينَ ﴿

أَفَمَنُ اللهِ وَرِضُوَانٍ خَيْرُ اَمْ مَّنُ اللهِ وَرِضُوانٍ خَيْرُ اَمْ مَّنُ اللهِ وَرِضُوانٍ خَيْرُ اَمْ مَّنُ الله اللهُ نَارِ جَهَنَّمَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّلِمِيْنَ عَلَى وَاللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّلِمِيْنَ عَلَى

۱۰۸۔ تو نہ کھڑا ہو اس میں کبھی البتہ وہ مسجد جمکی بنیاد دھری گئی پرہیزگاری پر اول دن سے وہ لائق ہے کہ تو کھڑاہو اسمیں اس میں ایسے لوگ ہیں جو دوست رکھتے ہیں پاک رہنے کو اور اللہ دوست رکھتا ہے پاک رہنے والوں کو [۱۳۳]

109۔ بھلا جس نے بنیاد رکھی اپنی عارت کی اللہ سے ڈرنے پر اور اسکی رضامندی پر وہ بہتریا جس نے بنیاد رکھی اپنی عارت کی کنارہ پر ایک کھائی کے جو گرنے کو ہے پھر اسکو لیکر ڈھے پڑا دوزخ کی آگ میں [اتا] اور اللہ راہ نہیں دیتا ظالم لوگوں کو [اتا]

۱۲۱۔ مبجد قبا کی فضیلت: یعنی اس مبجد میں جس کی بنیاد محض ، ضد ، کفر و نفاق ، عداوت اسلام اور مخالفت خدا ورسول پر رکھی گئے۔ آپ الٹیالییم کجھی نار کے لئے کھڑے نہ ہوں ۔ آپ الٹیالیم کی ناز کے لائق وہ مبجد ہے جس کی بنیاد اول دن سے تقویٰ اور پر گئی۔ آپ الٹیالیم ہوئی ( نواہ مبجد نبوی ہویا مبجد قبا ) اس کے نمازی گناہوں اور شرارتوں اور ہر قیم کی نجاستوں سے اپنا ظاہر و باطن پاک وصاف رکھنے کا اہتمام کرتے ہیں۔ اس لئے خدائے پاک ان کو مجوب رکھتا ہے۔ حدیث میں ہے کہ صفور الٹیالیم نے اہل قباسے دریافت کیاکہ تم طہارت و پاکیرگی کا کیا خاص اہتمام کرتے ہو۔ وہ تو تعالیٰ نے تمہاری تطہیر کی مدح فرمائی انہوں نے کہا کہ ڈھیلے کے بعد پانی سے استخباکرتے ہیں یعنی عام طہارت ظاہری و باطنی کے علاوہ وہ لوگ اس چیز کا مقاد سے زائد اہتمام رکھتے ہیں۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ آیت میں مبجد قبا کا ذکر ہے۔ لیکن بعض روایات صریح ہیں کہ مشجود گئیست کی المتقفوٰ ی سے مسجد نبوی مراد ہے۔ علماء نے اس پر بہت کچھ کلام کیا ہے۔ ہم نے شرح صبح مسلم میں اس کے متعلق اپنا ناقص خیال

ظاہر کرکے روایات میں تطبیق دی ہے۔ یہاں اس کے بیان کا موقع نہیں۔

۱۲۳۔ یعنی جس کام کی بنیاد تقویٰ ، یقین واخلاص اور خدا کی رضا جوئی پر ہو وہ نہایت منتحکم اور پائدار ہوتا ہے برخلاف اس کے جس کام کی بنا شک و نفاق اور مکرو خداع پر ہو، وہ اپنی ناپائداری ، بودے پن اور انجام بدکے لحاظ سے ایسا ہے جیسے کوئی عارت ایک کھائی کے کنارہ پر کھڑی کی جائے کہ ذراز مین سرکی یا پانی کی تھپڑکنارہ کو لگی ، ساری عارت دھڑام سے نیچے آرہی اور آخر کار دوزخ کے گڑھ میں جا پہنچی۔

۱۲۴۔ یعنی بظاہر کوئی نیک عل مجھی کریں ( جیسے مسجد بنانا ) ظلم وانصافی کی شامت سے بن نہیں پڑتا۔

لَا يَزَالُ بُنْيَانُهُمُ الَّذِي بَنَوَارِيْبَةً فِي قُلُوْبِهِمُ اِلَّا اَنُ تَقَطَّعَ قُلُوْبُهُمُ ۗ وَاللَّهُ

عَلِيمُ حَكِيمُ

إِنَّ اللَّهَ اشْتَرٰى مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ اَنْفُسَهُمْ وَ اَمُوَالَهُمْ بِاَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ لَا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيُلِ اللهِ فَيَقُتُلُونَ وَ يُقْتَلُونَ ۗ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرِيةِ وَ الْإِنْجِيْلِ وَ الْقُرْآنِ لَمْ وَمَنُ أَوْفَى بِعَهْدِم مِنَ اللهِ فَاسْتَبْشِرُوْ البِبَيْعِكُمُ النَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ وَ

ذٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ 👜

ا۔ ہمیشہ رہے گا اس عارت سے جو انہوں نے بنائی تھی شبر انکے دلوں میں مگر جب ٹکڑے ہو جائیں انکے دل کے اور اللہ سب کچھ جاننے والا حکمت والا ہے [150]

ااا۔ اللہ نے خریدلی مسلمانوں سے ان کی جان اور ان کا مال اس قیمت پر کہ انکے لئے جنت ہے لڑتے میں اللہ کی راہ میں پھر مارتے ہیں اور مرتے ہیں وعدہ ہو چکا ا سکے ذمہ پر سیا توریت اور انجیل اور قرآن میں اور کون ہے قول کا پورا اللہ سے زیادہ سو نوشیاں کرواس معاملہ پر جوتم نے کیا ہے اس سے اور یہ یہی ہے بڑی کامیابی [۱۳۲]

۱۲۵۔ ریبہ کی تفسیر: ""ریبہ"" کا ترجمہ کیا ہے ""شبہ"" جس سے مراد نفاق ہے ۔ یعنی اس عمل بد کا اثر یہ ہواکہ ہمیشہ ان کے دلول میں (جب تک موت انہیں پارہ پارہ نہ کر ڈالے) نفاق قائم رہے گا۔ جیسے اسی سورت میں پہلے گذر چکا فَاعْ قَبَهُمْ نِفَاقًا فِيْ قُلُوَ بِهِمْ إِلَى يَوْمِر يَلْقَوْ نَهُ بِمَآ اَخْلَفُوا اللهُ مَا وَعَدُوْهُ وَ بِمَا كَانُوْا يَكَذِبُوْنَ بِعض مترجين نے "رببہ" کے معنی کئے ہیں "کھٹکنا" یعنی جو عارت انہوں نے ناپاک مقاصد کے لئے بنائی تھی مگر حق تعالیٰ نے اپنے پیغمبر کو مطلع کر کے ان کئے ہیں مقاصد کا غاتمہ کر دیا اس کا خیال ہمیثہ ان کے دلوں میں کا نئا سا کھٹکنا رہے گا۔ والراج عندالسلف ہوالا وَل کا علی ابن کثیرً"

اَلتَّآيِبُونَ اللَّيِدُونَ النَّحمِدُونَ السَّآيِحُونَ التَّآيِبُونَ اللَّيِحُونَ اللَّيِحُونَ اللَّيِحُونَ اللَّيِحُونَ اللَّيِحُونَ اللَّيِحُونَ اللَّيِحُونَ اللَّيِحُونَ اللَّيْحُونَ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ الْحَفِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ وَبَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ عَنَ اللَّهُ وَبَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ عَنْ

مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِيْنَ امَنُوَّا اَنُ يَّسْتَغُفِرُوَا لِللَّهِ مِنْ بَعُدِ لِللَّمُشْرِكِيْنَ وَلَوْ كَانُوَّا اُولِى قُرْبِي مِنْ بَعُدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ اَنَّهُمُ اَصْحٰبُ الْجَحِيْمِ 

المَا تَبَيَّنَ لَهُمُ النَّهُمُ اللَّهُ الْمُحْدِيْمِ 

المَا الْمَا الْمُ اللَّهُمُ اللَّهُ الْمُعْلَىٰ اللَّهُ الْمُحْدِيْمِ اللَّهِ الْمُحْدِيْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَىٰ اللَّهُ اللْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللْهُ اللْمُلْعُلِمُ اللْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللْمُلْعُلِمُ اللْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْعُلِمُ اللْمُلْعُلِمُ اللْمُلْعُلِمُ اللَّهُولُ الْمُلْعُلِمُ اللْمُلْعُلُولُولُ الْمُلْعُلِمُ الْمُلْعُلِمُ

۱۱۱۔ وہ توبہ کرنے والے ہیں بندگی کرنے والے شکر کرنے والے شکر کرنے والے بین بندگی کرنے والے شکر والے بیت والے سجدہ کرنے والے نیک بات کا اور منع کرنے والے بری بات سے [۱۲۸] اور منع کرنے والے بری بات سے [۱۲۸] اور مفاظت کرنے والے ان عدود کی جو باندھی اللہ نے اور خوشخری سنا دے ایان والوں کو [۱۲۹]

۱۱۳۔ لائق نہیں نبی کو اور مسلمانوں کو کہ بخش چاہیں مشرکوں کی اور اگرچہ وہ ہوں قرابت والے جب کہ کھل چکا ان پر کہ وہ ہیں دوزخ والے [۳۰]

۱۲۹۔ مومنین کی نفع بخش تجارت: اس سے زیادہ سود مند تجارت اور عظیم الثان کامیابی کیا ہوگی کہ ہاری حقیر سی جانوں اور فانی اموال کا فداوند قدوس فریدار بنا۔ ہاری جان و مال کو جو فی الحقیقت اسی کی مملوک و مخلوق ہے محض ادنی ملابست سے ہماری طرف نسبت کر کے "بیج" قرار دیا ہو" عقد تیج" میں مقصود بالذات ہوتی ہے۔ اور جنت جیسے اعلی ترین مقام کو اس کا ثمن بتلایا جو بیج تک پہنچنے کا وسیلہ ہے۔ حدیث میں نبی کریم الشائی آئی نے فرمایا کہ جنت میں وہ نعمتیں ہوں گی جن کو نہ آنکھوں نے دیکھا نہ کانوں نے سنا اور نہ کسی بشر کے قلب پر ان کی کیفیات کا خطور ہوا۔ اب خیال کروکہ جان و مال جو برائے نام ہمارے کہلاتے میں انہیں جنت کا ثمن نہیں بنایا نہ یہ کھا کہ جی تعالیٰ بائع اور ہم مشتری ہوتے تلطف و نوازش کی عد ہو گئی کہ اس ذرا سی چیز کے (علانکہ وہ بھی فی الحقیقت اسی کی ہے) معاوضہ میں جنت جیسی لازوال اور قیمتی چیز کو ہمارے لئے مخصوص کر دیا جیسا کہ (سالنکہ وہ بھی فی الحقیقت اسی کی ہے) معاوضہ میں جنت جیسی لازوال اور قیمتی چیز کو ہمارے لئے مخصوص کر دیا جیسا کہ (سالنکہ وہ بھی فی الحقیقت اسی کی ہے) معاوضہ میں جنت جیسی لازوال اور قیمتی چیز کو ہمارے لئے مخصوص کر دیا جیسا کہ "بالجید" کی جگہ دِان کی گھم الْجَدَّنَةَ فرمانے سے ظاہر ہوتا ہے نیم جال بستا مذو صد جال دہد۔ انچہ درو ہمت نیاید آل دہد۔ پھر یہ ""بالجید" کی جگہ دِان کی گھم الْجَدَّنَة فرمانے سے ظاہر ہوتا ہے نیم جال بستا مذو صد جال دہد۔ انچہ درو ہمت نیاید آل دہد۔ پھر یہ

نہیں کہ ہمارے بان و مال خرید لئے گئے تو فورًا ہمارے قبضہ سے نکال لئے بائیں صرف اس قدر مطلوب ہے کہ جب موقع پیش آئے بان و مال خدا کے راستہ میں پیش کرنے کے لئے تیار رہیں۔ دینے سے بخل بنہ کریں نواہ وہ لیں یا نہ لیں۔ اسی کے پاس چھوڑے رکھیں۔ اسی لئے فرمایا یُقاتِلُونَ فِیْ سَبِیْلِ اللّٰهِ فَیَقْتُلُونَ وَ یُقْتَلُونَ یعنی مقصود خدا کی راہ میں بان و مال عاضر کر دینا ہے بعدہ ماریں یا مارے جائیں۔ دونوں صورتوں میں عقد بج پورا ہوگیا اور بیشین طور پر ثمن کے متی شهر گئے۔ ممکن ہے عاضر کر دینا ہے بعدہ ماریں یا مارے جائیں۔ دونوں صورتوں میں عقد بج پورا ہوگیا اور بیشین طور پر ثمن کے متی شهر گئے۔ ممکن ہے کہ کسی کو وسوسہ گذرناکہ معاملہ تو بیشک بہت بود منداور فائدہ بخش ہے۔ لیکن ثمن نقد نمیں ملتا۔ اس کا جواب دیا و عَدًا عَلَیْهِ کہ کو وسوسہ گذرناکہ معاملہ تو بیشک بہت بود منداور فائدہ بخش ہے۔ لیکن ثمن نقد نمیں ملتا۔ اس کا جواب دیا و عَدًا عَلَیْهِ کہ تو رسا ہو کیا تعلیٰ نے بہت تاکید و ابتخام سے سخت دستاویز کی دی ہے جس کا ظلاف نا ممکن ہے۔ کیا غدا سے بڑھر کر صادق القول ، راستباز اور وعدہ کا لیکا کوئی دوسرا ہو کیا ہوئے اور اس شان سے بہتر کونیا موقع ہو گا کہ خود رب العزت ان کا خریدار ہے اور اس شان سے بنے نوش ہونے اور اس شان سے بہتر کونیا عبداللہ رواحہ نہیں چاہتے۔ جق تعالیٰ اپنے فضل بھی عبداللہ رواحہ نے کہ یہ وہ نیج ہے جس کے بعد اقالت کی کوئی صورت ہم باقی رکھنا نہیں چاہتے۔ حق تعالیٰ اپنے فضل سے ہم ناتوانوں کوان مومنین کے زمرہ میں محثور فرمائے۔ آمین۔

۱۲۰ مومنین کی صفات ۔ سائحن کا مفہوم: بعض نے سائحن سے مراد روزہ دار لئے ہیں۔ کیونکہ روزہ دار کھانے پینے وغیرہ لذائذ و مرغوبات سے بے تعلق ہوکر روحانی مدارج اور ملکوتی مقامات کی سیرکرتا ہے۔ بعض کے نزدیک اس لفظ کا مصداق مہاجرین ہیں ہوگھر بار سے بے تعلق ہوکر "دارالا سلام " میں سکونت پزیر ہوتے ہیں۔ بعض نے مجاہدین کا ارادہ کیا ہے کہ مجاہد اپنی جان تک سے بے تعلق ہوکر فدا کے راسة میں قربان ہونے کے لئے نکاتا ہے۔ بعض کی رائے میں یہ لفظ طلبہ علوم کے لئے ہے جو وطن ، کنبہ ، راحت و آسائش وغیرہ سب کو فیرباد کہ کہ کر طلب علم کے لئے نکل کھڑے ہوتے ہیں۔ بہرمال مترجم محقق نے جو ترجمہ کیا اس میں ان سب اقوال کی گنجائش ہے مگر اکثر سلف کے نزدیک پہلی تفییر مختار ہے ۔ واللہ اعلم ۔ حضرت شاہ صاحب نے فرمایا کہ شاید بے تعلق رہنے سے مراد یہ ہو کہ دنیا میں دل نہ لگائے ۔

۱۲۸ یعنی خود درست ہونے کے ساتھ دوسروں کو بھی درست کرتے ہیں۔ گویا ان کا کام ہے عبادت حق ، اور خیر خواہی۔ ۱۲۹ یعنی نیکی بدی کی جو حدود حق تعالیٰ نے معین فرما دی ہیں ان سے تجاوز نہ کرے ۔ غلاصہ یہ کہ بے حکم شرع کوئی قدم نہ اٹھائے ۔ یہ سب صفات ان مومنین کی ہوئیں ۔ جو جان و مال سے خدا کے ہاتھ پر بک چکے ہیں ۔

۱۳۰۔ مشرک آباء کے لئے استغفار کی ممانعت: مومنین جب جان و مال سے خدا کے ہاتھ بیع ہو چکے تو ضروری ہے کہ تنہا اسی کے

ہوکر رہیں۔ احداء اللہ سے جن کا دشمن غدا اور جنی ہونا معلوم ہو چکا ہو۔ محبت و مہربانی کا واسطہ نہ رکھیں۔ نواہ یہ دشمنان غدا ان کے ماں باپ ، پچا، آیا اور خاص بھائی بند ہی کیوں نہ ہوں۔ جو غدا کا باغی اور دشمن ہے وہ اس کا دوست کیلے ہو سکتا ہے۔ پس جن شخص کی بابت پہ چل جائے کہ بالیقین دوز خی ہے۔ نواہ و جی الهی کے ذریعہ سے یا اس طرح کہ علانیہ کفر و شرک پر اس کو موت آ بھی ہواس کے جق میں استغفار کرنا اور بخش مانگنا ممنوع ہے۔ بعض روایات میں ہے کہ یہ آیت آتحضرت التی ایکی والدہ حضرت آمنہ کے بارہ میں نازل ہوئی۔ بعض اعادیث میں مذکور ہے کہ آپ الیہ ایکی پچے الدوطالب کے حق میں انزی ۔ اور بعض نے نقل کیا ہے کہ مسلمانوں نے چاہا کہ اپنے آباء مشرکین کے لئے جو مر چکے سے استغفار کریں ۔ اس آیت میں ان کو منح کیا گیا۔ بہرمال شان نزول کچھ ہو عکم یہ ہے کہ کفار و مشرکین کے حق میں جن کا خاتمہ کفر و شرک پر معلوم ہو جائے استغفار جائز نہیں۔ ہمرمال شان نزول کچھ ہو عکم یہ ہے کہ کفار و مشرکین کے حق میں جن کا خاتمہ کفر و شرک پر معلوم ہو جائے استغفار جائز نہیں۔ رہمال شان نزول کچھ ہو عکم یہ ہے کہ کفار و مشرکین کے حق میں جن کا خاتمہ کفر و شرک پر معلوم ہو جائے استغفار جائز نہیں۔ رہمال شان نزول کچھ ہو علم ہو جائے اسلام کے اقوال بہت مختلف میں ۔ بعض نے ان کو مومن و ناجی ثابت مسئد میں یہ ہے کہ زبان بندر کھی جائے ۔ اور ایسے نازک مباحث میں نوض کرنے سے احتراض کیا جائے ۔ حقیقت عال کو خدا ہی جانو وہ ہی تمام ممائل کا ٹھیک ٹھیک فیصلہ کرنے والا ہے۔

۱۱۷۔ اور بخش مانگنا ابراہیم کا اپنے باپ کے واسطے سو نہ تھا مگر وعدہ کے سبب کہ وعدہ کر چکا تھا اس سے پھر جب کھل گیا ابراہیم پر کہ وہ دشمن ہے اللہ کا تو اس سے بیزار ہوگیا بیشک ابراہیم بڑا نرم دل تھا تحل کرنے والا [۱۲]

۱۱۵۔ اور اللہ ایسا نہیں کہ گمراہ کرے کسی قوم کو جبکہ ان کو راہ پر لا چکا جب تک کھول نہ دے ان پر جس سے انکو بچنا چاہئے بیشک اللہ ہر چیز سے واقف ہے [۱۳۳]

وَ مَا كَانَ اسْتِغُفَارُ إِبْرُهِيْمَ لِأَبِيْهِ إِلَّا عَنَ مَّوْعِدَةٍ وَّعَدَهَا إِيَّاهُ ۚ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ اَنَّهُ عَدُوُّ لِلهِ تَبَرَّا مِنْهُ لَا إِنَّ إِبْرُهِيْمَ لَاَوَّاهُ عَدُوُّ لِلهِ تَبَرَّا مِنْهُ لَا إِنَّ إِبْرُهِيْمَ لَاَوَّاهُ حَلِيْمُ

وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدْ هُمْ حَالَهُمْ حَلَّى يُمَا يَتَقُونَ اللهَ بِكُلِّ حَلَّى اللهَ بِكُلِّ شَيْءً عَلِيْمُ ﴿ اللهَ بِكُلِّ شَيْءً عَلِيْمُ ﴿

ا الله عليه السلام كالبيخ والدك لئ استغفار: سوره مريم مين ہے كہ جب صرت ابراہيم كے باپ نے قبول حق

سے اعراض کیا اور جد و عناد سے حضرت ابراہیم کو قتل کی دھمکیاں دینے لگا توآپ نے والدین کا ادب ملحوظ رکھتے ہوئے فرمایا سَلَامُر عَلَيْكَ سَاسَتَغُفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا يعني ميں فدا سے تيرے لئے استفار كروں كا اس وعدہ كے موافق آپ برابر استغفار کرتے رہے۔ چنانچہ دوسری مگہ وَ اغْفِرْ لِاَہِیْ فرمانے کی تصریح ہے اس کا مطلب یہ نہیں تھاکہ ابراہیمُ ایک مشرک کی عالت شرک پر قائم رہتے ہوئے مغفرت چاہتے تھے ۔ نہیں غرض یہ تھی کہ اس کو توفیق دے کہ عالت شرک سے نکل کر آغوش اسلام میں آجائے اور قبول اسلام اس کی خطاؤں کے معاف ہونے کا سبب بنے۔ اِنَّ الَّا مِسْلَامَر يَهْدِهُر مَا كَانَ قَبْلَةُ ابراہيمُ كے استغفار كو قرآن ميں پڑھ كر بعض صحابہ كے دلوں ميں خيال آياكہ ہم بھی اپنے مشرك والدين کے حق میں استغفار کریں اس کا جواب حق تعالیٰ نے دیا کہ ابراہیمؑ نے وعدہ کی بنا پر صرف اس وقت تک اپنے باپ کے لئے استغفار کیا ۔ جب تک یقینی طور سے یہ واضح نہیں ہوا تھا کہ اسے کفرو شرک اور خدا کی دشمنی پر مرنا ہے۔ کیونکہ مرنے سے پہلے ا حمال تھا کہ توبہ کرکے مسلمان ہو جائے اور بخثا جائے پھر جب کفروشرک پر خاتمہ ہونے سے صاف کھل گیا کہ وہ حق کی دشمنی سے بازآنے والا یہ تھا تو ابراہیم اس سے بالکلیہ بیزا ہو گئے اور دعا و استغفار وغیرہ ترک کر دیا۔ پہلے نرم دلی اور شفقت سے دعا کرتے تھے ۔ جب توبہ ورجوع کے احمالات منقطع ہو گئے توآپ نے اس کی خیر نواہی سے ہاتھ اٹھا لیا ۔اوراس مادیثہ کو پیغمبرانہ صبر وتحل سے برداشت کیا۔ مدیث میں ہے کہ محثر میں ابراہیم عرض کریں گے کہ خداوندا! تیرا وعدہ ہے کہ مجھے رسوا نہ کرے گا۔ مگر اس سے زیادہ کیا رسوائی ہوگی کہ آج میرا باپ سب کے سامنے دوزخ میں پھینکا جائے۔ اسی وقت ان کے باپ کی صورت مسخ ہو کر ضبع (کفتار) کی سی ہو جائے گی اور فرشتے گھسیٹ کر جہنم میں ڈال دیں گے شایدیہ اس لئے ہو کہ لوگ اسے پہچان نہ سکیں ۔ کیونکہ رسوائی کا دارومدار شاخت پر ہے ۔ جب شاخت نہ رہے گی کہ کیا چیز دوزخ میں پھینکی گئی ہے پھر بیٹے کی رسوائی کا کچھ مطلب نہیں۔

۱۳۲۔ اللہ کی طرف سے اتمام مجت ضرور ہوتا ہے: یعنی اتمام مجت اور اظہار حق سے پیلے خدا کسی کو گمراہ نہیں کرتا ۔ گمراہی یہ ہے کہ جب خدا ہے احکام صاف کھول کر بیان کر چکا پھر امتثال نہ کیا جائے گویا اشار کر دیا کہ جو لوگ ممانعت سے قبل مشرکین کے لئے استغفار کر چکے ہیں ان پر مواخذہ نہیں ۔ لیکن اب اطلاع پانے کے بعد ایسا کرنا گمراہی ہے۔

117۔ اللہ ہی کی ہے سلطنت ہے آسمانوں اور زمین میں جالتا ہے اور مارتا ہے اور تمہارا کوئی نہیں اللہ کے سوا حایتی اور نہ مدد گار[۱۳۳]

إِنَّ اللهَ لَهُ مُلُكُ السَّمُوْتِ وَالْاَرْضِ لَيُحَى وَيَكُونِ اللهِ مِنْ وَلِيِّ وَ وَيُمِينُ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِيِّ وَ لَا يَصِيرُ اللهِ مِنْ وَلِيِّ وَ لَا يَصِيرُ عَلَى اللهِ مِنْ وَلِيِّ وَ لَا يَصِيرُ عَلَى اللهِ مِنْ وَلِيِّ وَ لَا يَصِيرُ عَلَى اللهِ مِنْ وَاللهِ مِنْ وَاللهِ مِنْ وَاللهِ مِنْ وَلِيِّ وَ لَا يَصِيرُ عَلَى اللهِ مِنْ وَاللهِ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللّهُ اللّهُ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ مِنْ وَالمِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِلّالِمُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَالمُولِي وَاللّهُ مِلْمُلْ مُلْمُولُ مِنْ وَالم

لَقَدُ تَّابَ اللهُ عَلَى النَّبِيِّ وَ الْمُهْجِرِيْنَ وَ الْاَنْصَارِ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ الْاَنْصَارِ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِينُ قُلُوبُ فَرِيْقٍ مِّنْهُمُ ثُمُّ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِينُ قُلُوبُ فَرِيْقٍ مِّنْهُمُ ثُمُّ تَابَ عَلَيْهِمُ لَ إِنَّهُ بِهِمُ رَءُوفُ رَّحِيْمُ لَيْهِمُ لَ أُوفُ رَّحِيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ لَا إِنَّهُ بِهِمُ رَءُوفُ رَّحِيْمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وَّعَلَى الثَّلْثَةِ الَّذِيْنَ خُلِفُوا ﴿ حَتَّى إِذَا اللَّالَ اللَّهُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ يَهَالِ اللَّهُ مِن الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ يَهَالِ اللَّهُ مِن الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ يَهِ اللَّهُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْفُلُهُمُ وَظَنُّوا اللَّ لَّا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللْمُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

۱۱۸۔ اور ان تین شخصول پر جن کو پیچے رکھا تھا [۱۳۱]
یمال تک کہ جب تنگ ہو گئی ان پر زمین باوجود کشادہ
ہونے کے اور تنگ ہو گئیں ان پر ان کی جانیں اور سمجھ
گئے کہ کمیں پناہ نمیں اللہ سے مگر اس کی طرف بچر
مہربان ہوا ان پر تاکہ وہ بچر آئیں بیشک اللہ ہی ہے
مہربان رحم والا [۱۳۷]

۱۳۳۔ جب اس کی سلطنت ہے تواسی کا حکم چلنا چاہئے۔ وہ علم محیط اور قدرت کا ملہ سے جواحکام نافذکر ہے۔ بندوں کا کام ہے کہ بے نوف و خطر تعمیل کریں ۔ کسی کی رورعایت کو دخل نہ دیں ۔ کیونکہ خدا کے سواکوئی کام آنے والا نہیں ۔

۱۳۲ ۔ تبوک کے شرکاء کی فضیلت: مشکل کی گھڑی سے مراد غزوہ تبوک کا زمانہ ہے جس میں کئی طرح کی مشکلات جمع تھیں ۔

سخت گرمی طویل ممافت کھجورکا موسم اس زمانہ کی عظیم الثان سلطنت کے مقابلہ پر فوج کشی پھر ظاہری بے سروسامانی ایسی کہ ایک ایک کھجور روزانہ دو دو سپاہیوں پر تقیم ہوتی تھی ۔ اخیر میں یہ نوبت پہنچ گئی کہ بہت سے مجاہدین ایک ہی کھجور کو یکے بعد دیگر سے بوس کر پانی پی لیج تھے ۔ پھر پانی کے فقدان سے اونٹوں کی آلائش نچوڑ کر پینے کی نوبت آگئی ۔ مواری کا اتنا قبط تھا کہ دیل دیگر سے بوس کر پانی پی لیج تھے ۔ پھر پانی کے فقدان سے اونٹوں کی آلائش نچوڑ کر پینے کی نوبت آگئی ۔ مواری کا اتنا قبط تھا کہ دیل دیل دیل دیل ایک ایک اونٹ پر اتر تے پڑھتے چلے جا رہے تھے ۔ یہ ہی وہ جذبہ ایثار و فداکاری تھا جس نے مٹھی بھر جاعت دیل کوتام دنیا کی قوموں پر غالب کر دیا۔ فللہ الحمد والمنہ ۔

<u>۱۳۵</u>۔ خداکی مهربانیاں پیغمبر علیہ السلام پر بے شمار میں ۔ اور آپ الٹی ایٹلم کی برکت سے مهاجرین وانصار پر بھی حق تعالیٰ کی مخصوص توجہ اور مہربانی رہی ہے کہ ان کوایان و عرفان سے مشرف فرمایا۔ انباع نبوی ، جاد فی سبیل اللہ اور عزائم امور کے سرانجام دینے کی ہمت و توفیق بخثی۔ پھر ایسے مشکل وقت میں جبکہ بعض مومنین کے قلوب بھی مشکلات اور صعوبتوں کا ہجوم دیکھ کر ڈ گمرگانے لگے تھے اور قریب تھا کہ رفاقت نبوی سے پیھے ہٹ جائیں۔ حق تعالیٰ نے دوبارہ مہربانی اور دسکیری فرمائی کہ ان کو اس قسم کے خطرات و وساوس پر عمل کرنے سے محفوظ رکھا اور مومنین کی ہمتوں کو مضبوط اور ارادوں کو بلند کیا۔ ۱۳۹۔ غزوہ تبوک میں رہ جانے والے تین صحافی: یہ تین شخص کعب بن مالک ، ہلال بن امیہ اور مرارہ بن الربیع ہیں ۔ جو باوجود مومن مخلص ہونے کے محض تن آسانی اور سہل انگاری کی بنا پر بدون عذر شرعی کے تبوک کی شرکت سے محروم رہے۔ جب حضور التُّهُ البَّهُ واپس تشریف لائے تو نہ انہوں نے منافقین کی طرح جھوٹے عذر پیش کئے اور نہ بعض صحابہ کی طرح اپنے کو ستونوں سے باندھا۔ جو واقعہ تھا صاف صاف عرض کر دیا اور اپنی کوتاہی اور تقصیر کا علانیہ اعتراف کیا ۔ نتیجہ یہ ہوا کہ منافقین کی طرف سے بظاہر اغاض کر کے ان کے بواطن کو خدا کے سپرد کیا گیا۔ ""اصحاب سواری ""کی (یعنی جو مسجد کے ستونوں سے بندھے ہوئے تھے) توبہ قبول کر لی گئی۔ اور ان تینوں کا فیصلہ تا دیبا کچھ مدت کے لئے ملتوی رکھا گیا۔ پیچاس دن گذرنے کے بعد ان کی توبہ قبول ہوئی چیچے رکھے جانے کا یہ ہی مطلب ہے ۔ جیسا کہ بخاری میں نود کعب بن مالک سے نقل کیا ہے۔" ١٣٤ حضرت كعبٌ بن مالك كا واقعه: "ان تين ميں سے حضرت كعبْ بن مالك نے اپنا واقعہ نهايت شرح و بسط سے عجيب موثر طرز میں بیان فرمایا ہے۔ صیحے بخاری وغیرہ میں ملاحظہ کیا جائے ۔ یہاں اس کے بعض اجزاء نقل کئے جاتے ہیں کعب بن مالکٹ فرماتے ہیں کہ تبوک کی مہم چونکہ بہت سخت اور دشوار گذرا تھی حضور کٹٹٹالیٹم نے صحابہ کو عام حکم تیاری دیا ۔ لوگ مقدور و استطاعت کے موافق سامان سفر درست کرنے میں مثغول تھے ۔ مگر میں بے فکر تھا کہ جب چاہوں گا فورًا تیار ہو کر ساتھ چلا جاؤں گا۔ کیونکہ بفضل ایزدی اس وقت ہر طرح کا سامان مجھ کو میسر تھا۔ ایک چھوڑ دو سواریاں میرے یاس موجود تھیں ۔ میں اسی غفلت کے نشہ میں رہا۔ ادھرنبی کریم ﷺ نے تیس ہزار مجاہدین اسلام کو کوچ کا عکم دے دیا۔ مصے اب بھی یہ خیال تھا کہ حضور روانہ ہو گئے توکیا ہے اگلی منزل پر آپ سے جاملوں گا۔ آج چلوں کل چلوں اسی امروز فردا میں وقت نکل گیا۔ حضور الٹیٹالیکٹی نے تبوک پنچ كر فرمايا مَافَعَلَ كَعْبُ بن مَالِكٍ (كعب بن مالك كوكيا بوا) بني سلمه كاايك شخص بولا كه يارسول الله إاس كي عيش پیندی اور اعجاب و غرور نے نکلنے کی اجازت نہ دی۔ معاذبن جبل نے کہا کہ تونے بری بات کھی۔ خدا کی قیم ہم نے اس میں

بھلائی کے سواکچھ نہیں دیکھا۔ حضور لٹائیالیٹم یہ گفتگو س کر خاموش رہے ۔ کعب کہتے ہیں کہ آپ لٹائیالیٹم کی تشریف بری کے بعد بہت زیادہ وحثت اس سے ہوتی تھی کہ سارے مدینہ میں لیے منافق یا معذور مسلمان کے سوا مجھے کوئی مرد نظرینہ بڑتا تھا۔ بہرعال اب دل میں طرح طرح کے جھوٹے منصوبے گانٹھنے شروع کئے کہ آپ لٹٹٹٹالیٹل کی واپسی پر فلاں عذر کر کے جان بچا لوں گا۔ مگر جن وقت معلوم ہوا کہ حضور الناہ کیا تیم و عافیت سے واپس تشریف لے آئے دل سے سارے جھوٹ فریب ممو ہو گئے اور طے کر لیا کہ پچ کے سوا کوئی چیزاس بارگاہ میں نجات دلانے والی نہیں۔ حضور لٹائیاآیائی مسجد میں رونق افروز تھے اصحاب کا مجمع تھا۔ منافقین جھوٹے جیلے بہانے بناکر ظاہری گرفت سے چھوٹ رہے تھے کہ میں حضور لٹاٹی آیا کے سامنے آیا۔ میرے سلام کرنے پرآپ لٹافیالیٹم نے غضب آمیز تبہم فرمایا اور غیرعاضری کی وجہ دریافت کی ۔ میں نے عرض کیا ۔ یارسول اللہ الٹافیالیٹم اگر اس وقت میں دنیا والوں میں سے کسی دوسرے کے سامنے ہوتا تو آپ اٹنٹی آپٹم دیکھتے کہ کس طرح زبان زوری اور چرب لسانی سے جھوٹے حیلے توالے کر کے اپنے کو صاف بچا لیتا۔ مگریہاں تو معاملہ ایک ایسی ذات مقدس سے ہے جے جھوٹ بول کر اگر میں راضی بھی کر لوں تو تھوڑی دیر کے بعد خدا اس کو پھی بات پر مطلع کر کے مجھ سے ناراض کر دے گا۔ برخلاف اس کے پچے بولنے میں گو تھوڑی دیر کے لئے آپ اٹٹٹالیا کی خفگی برداشت کرنی پڑے گی لیکن میں امید کرتا ہوں کہ خدا کی طرف سے اس کا انجام بہتر ہو گا۔ اور آخر کار سچ بولنا ہی مجھے خدا ورسول کے غصہ سے نجات دلائے گا۔ یا رسول اللہ الٹنگالیّزم واقعہ یہ ہے کہ میرے پاس غیر عاضری کا کوئی عذر نہیں جس وقت حضور لٹنگالیا کی ہمر کابی کے شرف سے محروم ہوا اس وقت سے زیادہ فراخی اور مقدرت تجھی مجھ کو حاصل نہ ہوئی تھی۔ میں مجرم ہوں آپ لٹائیالیا کم کو اختیار ہے جو فیصلہ چاہیں میرے حق میں دیں آپ لٹائیالیا کم نے فرمایا کہ یہ شخص ہے جس نے بیحی بات کھی ۔ اچھا جاؤاور خدائی فیصلہ کا انتظار کرو۔

تینوں صحابیوں سے معاشرتی مطالبہ: میں اٹھا اور تحقیق سے معلوم ہوا کہ (ہلال بن امیہ اور مرارہ بن الربیع) یہ دو شخص بھی میرے ہی جیسے ہیں۔ ہم تینوں کے متعلق آپ اٹھا آپاؤ کے عکم دے دیا کہ کوئی ہم سے بات نہ کرے۔ سب علیحدہ رمیں۔ چنانچہ کوئی مملمان ہم سے بات نہ کرتا تھا نہ سلام کا جواب دیتا تھا۔ وہ دونوں تو خانہ نشین ہو گئے شب وروز گھر میں وقت گریہ و بکار رہتے تھے۔ میں ذرا سخت اور قوی تھا۔ مسجد میں نماز کے لئے عاضر ہوتا ۔ حضور اٹھا آپڑا کو سلام کر کے دیکھتا تھا کہ جواب میں لب مبارک کو حرکت ہوئی یا نہیں۔ جب میں حضور اٹھا آپڑا کی طرف دیکھتا آپ اٹھا آپڑا میری طرف سے منہ پھیر لیتے تھے ۔ مخصوص مبارک کو حرکت ہوئی یا نہیں۔ جب میں حضور اٹھا آپڑا کی طرف دیکھتا آپ اٹھا آپڑا میری طرف سے منہ پھیر لیتے تھے ۔ مخصوص اقارب اور مجبوب ترین اعزہ بھی مجھ سے بیگانہ ہو گئے تھے ۔ اسی اثناء میں ایک روز ایک شخص نے بادشاہ "" غمان "" کا خط مجھ

دیا ۔ جس میں میری مصیبت پر اظہار ہدردی کرنے کے بعد دعوت دی تھی کہ میں اس کے ملک میں آجاؤں۔ وہاں میری بہت آؤ بھگت ہوگی ۔ میں نے پڑھ کر کھا کہ یہ بھی ایک منتقل امتحان ہے۔ آخر وہ خط میں نے نذر آتش کر دیا۔ پالیں دن گذرنے کے بعد بارگاہ رسالت سے جدید حکم پہنچا کہ میں اپنی عورت سے بھی علیحدہ رہوں۔ چنانچہ اپنی بیوی کو کہہ دیا کہ اپنے میکے چلی جائے اور جب تک خدا کے یہاں سے میرا کوئی فیصلہ نہ ہو وہیں ٹھمری رہے۔ سب سے بڑی فکریہ تھی کہ اگراسی حالت میں موت آگئی تو حضور ﷺ آینا میرا جنازہ یہ پڑھیں گے ۔ اور فرض کیجئے ان دنوں میں آپ ﷺ کی وفات ہو گئی تو مسلمان ہمیشہ یہ ہی معاملہ مجھ سے رکھیں گے۔ میری میت کے قریب بھی کوئی نہ آئے گا۔ غرض پچاس دن اسی عالت میں گذرے کہ خدا کی زمین مجھ پر باوجود فراخی کے تنگ تھی بلکہ عرصہ حیات تنگ ہو گیا تھا زندگی موت سے زیادہ سخت معلوم ہوتی تھی۔ کہ یکایک جبل سلع سے آواز آئی ""یا کعب بن مالک! ابشر"" ( اے کعب بن مالک خوش ہو جا ) میں سنتے ہی سجدہ میں گر پڑا۔ معلوم ہوا کہ اخیر شب میں حق تعالیٰ کی طرف سے پیغمبر علیہ السلام کو خبر دی گئی کہ ہاری توبہ قبول ہے آپ اٹٹی کیٹی نے بعد نماز فجر صحابہ کو مطلع فرمایا۔ ایک سوار میری طرف دوڑا کہ بشارت سنائے ۔ مگر دوسرے شخص نے پہاڑیر زور سے للکارا۔ اس کی آواز سوار سے یہلے پہنچی اور میں نے اپنے بدن کے کیڑے آثار کر آواز لگانے والے کو دیے۔ پھر حضور کٹٹٹیالیٹم کی غدمت میں عاضر ہوا۔ لوگ جوق جوق آتے اور مجھے مبارک باد دیتے تھے۔ مهاجرین میں سے حضرت طلحہ نے کھڑے ہوکر مصافحہ کیا۔ حضور کٹاٹیالیم کا جمرہ خوشی سے بیاند کی طرح چک رہا تھا ۔ آپ اللہ ایک ایک فرمایا غدا نے تیری توبہ قبول فرمائی ۔ میں نے عرض کیا کہ اس توبہ کا تتمہ یہ ہے کہ اپنا کل مال و جائداد خدا کی راہ میں صدقہ کرتا ہوں۔ آپ الٹھالیل نے فرمایا کہ سب نہیں کچھ اپنے لئے روکنا جا ہئے۔ چنانچہ میں نے خیبر کا حصہ الگ کر کے باقی مال صدقہ کر دیا۔ پونکہ محض سے بولنے سے مجھ کو نجات ملی تھی اس لئے عہد کیا کہ خواہ کچھ ہی کیوں نہ ہوآئندہ کبھی جھوٹ نہ بولوں گا۔ اس عہد کے بعد بڑے سخت امتحانات پیش آئے ۔ مگر الحمداللہ میں پیج کہنے سے کبھی نہیں ہٹا۔ اور نہ انشاء اللہ تازیست ہٹوں گا۔ یہ واقعہ ہے جس کی طرف ان آیات میں اشارہ کیا گیا ہے۔ گویا ان تینوں پر خدا کی پہلی مہربانی تو یہ ہی تھی کہ ایمان واخلاص بختا نفاق سے بچایا ۔ اب نئی مہربانی یہ ہوئی کہ توبہ نصوح کی توفیق دے کر پھر اپنی طرف تھینج ليا اور كوتا ہيوں كو معان فرما ديا۔

۱۱۹۔ اے ایمان والو ڈرتے رہو اللہ سے اور رہو ساتھ پیوں کے [۱۳۸] مَا كَانَ لِاَهْلِ الْمَدِيْنَةِ وَمَنْ حَوْلَهُمْ مِّنَ الْالْعُولِ اللهِ وَلَا الْاَعْرَابِ اَنْ يَتَخَلَّفُوا عَنْ رَّسُولِ اللهِ وَلَا يَرْغَبُوا بِاَنْفُسِهِمْ عَنْ نَفْسِهِ لَا ذَلِكَ بِاَنَّهُمْ لَا يُصِيْبُهُمْ ظَمَأُ وَلَا نَصَبُ وَلَا مَخْمَصَةً لَا يُصِيْبُهُمْ ظَمَأُ وَلَا نَصَبُ وَلَا مَخْمَصَةً فِي سَبِيْلِ اللهِ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَغِينُظُ فِي سَبِيْلِ اللهِ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَغِينُظُ اللهِ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَغِينُظُ اللهِ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوّتَيْلًا إِلّا اللهِ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوّتَيْلًا إِلّا كُتُوبَ لَهُمْ بِهِ عَمَلُ صَالِحٌ لَا إِنَّ اللهَ لَا يُضِيْعُ اَجْرَ الْمُحْسِنِينَ عَلَى اللهِ لَا يَضِيْدُ اللهَ لَا يَضِيْعُ اَجْرَ الْمُحْسِنِينَ عَلَى اللهَ لَا يَضِيْعُ اَجْرَ الْمُحْسِنِينَ عَلَى اللهَ لَا اللهِ لَكُونَ اللهِ اللهِ اللهِ عَمَلُ صَالِحٌ لَا إِنّ اللهَ لَا يُضِيْعُ اَجْرَ الْمُحْسِنِينَ عَلَى اللهَ لَا يُضِيْعُ اَجْرَ الْمُحْسِنِينَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وَلَا يُنَفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَّلَا كَبِيرَةً وَّلَا كَبِيرَةً وَّلَا كَبِيرَةً وَّلَا يَعْمُ اللهُ يَقُطُعُونَ وَادِيًا إِلَّا كُتِبَ لَهُمْ لِيَجْزِيهُمُ اللهُ الْحُسَنَ مَا كَانُوْ ا يَعْمَلُوْنَ 

احْسَنَ مَا كَانُوْ ا يَعْمَلُوْنَ 

احْسَنَ مَا كَانُوْ ا يَعْمَلُوْنَ 

اللهُ الله

۱۲۰ نہ چاہئے مدینہ والوں کو اور انکے گرد کے گواروں کو کہ چیچے رہ جائیں رسول اللہ کے ساتھ سے اور نہ یہ کہ اپنی جان کو چاہیں زیادہ رسول کی جان سے [۱۳۹] یہ اس واسطے کہ جماد کرنے والے نہیں پہنچتی انکوپیاس اور نہ محنت اور نہ بھوک اللہ کی راہ میں اور نہیں قدم رکھتے کہیں جس سے کہ خفا ہوں کافر اور نہ چھینتے ہیں دشمن سے کوئی چیز مگر لکھا جاتا ہے ان کے واسطے اسکے بدلے نیک عل بیشک اللہ نہیں ضائع کرتا حق نیکی بدلے والوں کا [۱۳۰]

ا ۱۲ ۔ اور نہ خرچ کرتے ہیں کوئی خرچ چھوٹا اور نہ بڑا اس کام کا جو اسطے [۱۳۳] ٹاکہ بدلا دے ان کو اللہ بہتر اس کام کا جو کرتے تھے [۱۳۳]

۱۳۸۔ پیوں کی صحبت: یعنی پیوں کی صحبت رکھواور انہی جیسے کام کرو۔ دیکھ لویہ تین شخص پیج کی بدولت بخشے گئے اور مقبول مُمہرے منافقین نے جھوٹ بولا اور غدا کا ڈر دل سے نکال دیا تو"" درک اسفل"" کے متحق ہے۔

۱۳۹ صفرت ابو غینمہ کا واقعہ: "یعنی رسول النّی ایّنا تر تکلیفییں اٹھائیں اور ہم آرام سے بیٹے رہیں ایسا نہیں چاہئے عدیث میں ہے کہ ابو فینمہ ہمی غزوہ تبوک میں پیچے رہ گئے تھے۔ حضور النّی آیّنا کی روانگی کے بعد باغ میں گئے وہاں نوشگوار سایہ تھا حمین و جمیل بوی سامنے تھی اس نے پانی چھڑک کر زمین کو خوب ٹھنڈاکر دیا چائی کا فرش کیا۔ تازہ کھور کے خوشے سامنے رکھے اور سرد و شیریں پانی حاضر کیا۔ یہ سامان عیش دیکھ کر دفعۃ ابو فیتمہ کے دل میں ایک بحلی سی دوڑ گئی۔ بولے تف ہے اس زندگی پر کہ میں تو خوش گوار سائے ٹھنڈے پانی اور باغ و بہار کے مزے لوٹ رہا ہوں اور غدا کا مجوب پینمبرایسی سخت لو اور گرمی و تشکی کے عالم

میں کوہ و بیابان طے کر رہا ہے۔ یہ خیال آتے ہی سواری منگائی ، تلوار حائل کی ، نیزہ سنبھالا اور حضور الٹیٹیلیکی کے نقش قدر پر چل نکھے ۔ اونٹنی تیز ہواکی طرح چل رہی تھی ، آخر لشکر کو جا پکڑا۔ حضور الٹیٹیلیکی نے دور سے دیکھ کر کہ کوئی اونٹنی سوار رہت کے ٹیلے قطع کرتا چلا آرہا ہے ، فرمایا "کن ابا غثیمہ" (ہو جا ابو غثیمہ ) تھوڑی دیر میں سب نے دیکھ لیا کہ وہ ابو غثیمہ ہی تھے۔ رضی اللہ عمنہ و عن سائر الصحابة رضوا عمنہ ۔

۱۲۰۔ یعنی باوبودیکہ ان میں سے اکثر چیزیں (مثلاً بھوک ، پیاس لگنا ، یا تکلیف پہنچنا) اختیاری کام نہیں ہیں، تاہم نیت جہاد کی برکت سے ان غیرافتیاری چیزوں کے مقابلہ میں اعمال صالحہ ان کی فرد حنات میں درج کر دیے جائیں گے جن پر خدا اجر نیک مرحمت فرمائے گا۔

۱۲۱۔ خرچ کرنا یا میدان طے کرنا، خود عل صالح اور اختیاری افعال ہیں۔ اس لیے یہاں اِلّا کُتِبَ لَهُمَ فرمایا۔ گذشة آیت کی طرح اِلّا کُتِبَ لَهُمْ بِهِ عَمَلُ صَالِحُ نہیں ارشاد ہوا۔ نبہ علیہ بن کثیرؒ۔

۱۳۲ یعنی بهترین عمل کی بهترین جزادے گا۔

۱۲۱۔ اور ایسے تو نہیں مسلمان کہ کوچ کریں سارے سو کیوں نہ نکلا ہر فرقہ میں سے ان کا ایک حصہ تاکہ سمجھ پیدا کریں دین میں اور تاکہ خبر پہنچائیں اپنی قوم کو جب کہ لوٹ کر آئیں ان کی طرف تاکہ وہ بچتے رمیں [۱۳۳]

وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَآفَةً فَ فَكُولًا نَفَرَ مِنَ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمُ طَآبِفَةً لَكُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمُ طَآبِفَةً لِنَا لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا لَيْحَافَرُونَ اللَّهُمُ يَحْذَرُونَ اللَّي مَعْدَارُونَ اللَّهُمُ لَعَلَّهُمُ يَحْذَرُونَ اللَّهُمُ لَعَلَّهُمُ يَحْذَرُونَ اللَّهُمُ لَعَلَّهُمُ يَحْذَرُونَ اللَّهُمُ المَلْهُمُ لَعَلَّهُمُ يَحْذَرُونَ اللَّهُمُ المَلَّهُمُ المَلَّهُمُ يَحْذَرُونَ اللَّهُمُ المَلْهُمُ لَعَلَّهُمُ المَلْهُمُ المَلْهُمُ المَلْهُمُ المَلْهُمُ المَلْهُمُ المَلْهُمُ المَلْهُمُ الْعَلْهُمُ المَلْهُمُ اللَّهُمُ المَلْهُمُ المُؤْمِنُ اللَّهُمُ المَلْهُمُ المَلْهُمُ المَلْهُمُ المُؤْمِنُ اللَّهُمُ المُؤْمِنَ اللَّهُمُ المَلْهُمُ المَلْهُمُ المَلْهُمُ المُؤْمِنُ اللَّهُمُ المَلْهُمُ المُؤْمِنُ اللَّهُمُ المَلْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ المُؤْمِنُ اللَّهُمُ المَلْهُمُ المُؤْمِنُ اللَّهُمُ المُؤْمِنُ المُؤْمِنُ اللَّهُمُ المُؤْمِنُ اللَّهُمُ المُؤْمِنُ اللَّهُمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُمُ المُؤْمِنُ اللَّهُمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُمُ المُؤْمِنُ اللَّهُمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُمُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُمُ الْمُؤْمُ اللَّهُمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِمُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُومُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُومُ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤ

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوَا قَاتِلُوا الَّذِيْنَ يَلُوْنَكُمُ مِّنَ الْكُفَّارِ وَلْيَجِدُوا فِيْكُمْ غِلْظَةً لَمْ وَاعْلَمُوَّا اللهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ عِلَى اللهَ مَعْ الْمُتَّقِينَ عِلَى اللهَ مَعْ الْمُتَّقِينَ عَلَى اللهَ مَعْ اللهُ مُعْ اللهُ مَعْ اللهُ مِعْ اللهُ مَعْ اللهُ مَعْ اللهُ مُعْ اللهُ مَعْ اللهُ مَعْ اللهُ مَعْ اللهِ اللهُ مَعْ اللهُ مَعْ اللهُ مُعْ اللهُ مَعْ اللهُ مُعْ اللهُ اللهُ مَعْ اللهُ مُعْ اللهُ مَعْ اللهُ مَعْ اللهُ مُعْ اللهُ مَعْ اللهُ مَعْ اللهُ مُعْ اللهُ مَعْ اللهُ مَعْ اللهُ اللهُ مَا مُعْ اللهُ مَا اللهُ مَا عَلَا مُعْ اللّهِ اللهِ اللّهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

۱۲۳۔ اے ایمان والو لڑتے جاؤ اپنے نزدیک کے کافرول سے [۱۳۳] اور چاہئے کہ ان پر معلوم ہو تمہارے اندر سختی [۱۳۵] اور جانو کہ اللہ ساتھ ہے ڈر والول کے [۱۳۸]

۱۸۳ ۔ گذشته رکوعات میں "جاد" میں نکلنے کی فضیلت اور نه نکلنے پر ملامت تھی۔ ممکن تھا کوئی یہ سمجھ بیٹھے کہ ہمیشہ ہر جاد میں تام مسلمانوں پر نکلنا فرض عین ہے اس آیت میں فرما دیا کہ نه ہمیشہ یہ ضروری ہے، نه مصلحت ہے کہ سب مسلمان ایک دم

جاد کے لئے نکل کھڑے ہوں مناسب ہے ہے کہ ہر قبیلہ اور قوم میں سے ایک جاعت نکلے ، باقی لوگ دوسری ضروریات میں مشغول ہوں۔ اب اگر نبی کریم النے الیّلی ہفس نفیں جاد کے لئے تشریف لے جارہے ، بوں تو ہر قوم میں سے ہو جاعت آپ کے ہمراہ نکلے گی وہ حضور النے الیّلیّ کی صحبت میں رہ کر اور سینکروں توادث و واقعات میں سے گذر کر دین اور احکام دینیہ کی سمجہ ماصل کرے گی اور والی آکر لہتی باقی ماندہ قوم کو مزید علم و تجربہ کی بناء پر جعلے برے سے آگاہ کرے گی اور فرض کیجئے آگر حضور النے الیّلیّ خود مدینہ میں رونی افروز رہے تو باقی ماندہ لوگ جو جاد میں نہیں گئے حضور النے الیّلیّ کی خدمت سے مستقید ہو کر دین کی باتیں سیکھیں مدینہ میں رونی افروز رہے تو باقی ماندہ لوگ جو جاد میں نہیں گئے حضور النے الیّلیّ کی خدمت سے مستقید ہو کر دین کی باتیں سیکھیں کے اور مجابہ بی کو خبردار کریں گے۔ آیت کے الفاظ میں عربی ترکیب کے اعتبار سے دونوں اختال میں۔ کا ''فی روح المعانی '' وغیرہ ۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے میں کہ '' ہر موجود نہیں لیکن علم دین اور علماء موجود میں ۔ طلب علم فرض کفایہ ہے اور جاد بھی فرض کفایہ ہے ۔ البتد اگر کسی وقت امام کی موجود نہیں لیکن علم دین اور علماء موجود میں ۔ طلب علم فرض کفایہ ہے اور جاد بھی فرض کفایہ ہے ۔ البتد اگر کسی وقت امام کی عنوں ۔ واللہ اعلم ۔ بو بی ایک تو دونوں میں خروج فی سیلی اللہ ہے اور دونوں کی غرض احیاء واعلائے دین ہے جاد اور طلب علم کی آیات میں مناسبت یہ ہے کہ دونوں میں خروج فی سیبل اللہ ہے اور دونوں کی غرض احیاء واعلائے دین ہے ۔ ایک میں تاوار سے میں زبان وغیرہ ہے ۔

۱۹۷۷۔ حصول علم کی ضرورت و اہمیت: "جماد فرض کفایہ ہے جو ترتیب طبعی کے موافق اول ان کفار سے ہونا چاہئے جو مسلمانوں سے قریب تر ہوں بعدہ ان کے قریب رہنے والوں سے اسی طرح درجہ بدرجہ علقہ جماد کو وسیع کرنا چاہئے۔ نبی کریم اللّٰجَا اور غلفائے راشدین کے جماد اسی ترتیب سے ہوئے ""دفاعی جماد"" میں بھی فقہاء نے یہ ہی ترتیب رکھی ہے کہ جس اسلامی ملک پر کفار حلہ آور ہوں وہاں کے مسلمانوں پر دفاع واجب ہے اگر وہ کافی نہ ہوں یا ستی کریں تو ان کے متصل رہنے والوں پر ۔ وہ کافی نہ ہوں تو درجہ بدرجہ مشرق سے مغرب تک جماد فرض ہوتا چلا جائے گا۔

۱۳۵۔ دشمن کے مقابلے میں سختی: مومن کی ثان یہ ہے کہ اپنے بھائی کے حق میں نرم اور دشمنان خدا ورسول کے معاملہ میں سخت و شدید ہو۔ تاکہ اس کی نرمی اور ڈھیلاپن دیکھ کر دشمن جری نہ ہو جائے۔ اَذِلَّةٍ عَلَی الْمُؤْمِنِیْنَ اَعِزَّةٍ عَلَی الْکُفِرِیْنَ (مائدہ رکوع ۸) وَالَّذِینَ مَعَدُّ اَشِدَّاءُ عَلَی الْکُقَارِ رُحَمَاءُ بَیْنَهُمْ (الْتِحَدرکوع ۲) جَاهِدِ الْکُقَارَ وَالْمُنَافِقِینَ وَاغَلُظُ عَلَیْهِمْ (توبہدرکوع ۱۰) وفی الحدیث انه صلی الله علیه وسلم قال انا الضَّحُو كُ القَتَال ۱۲۹ تقویٰ غلبه كا سبب ہے: یعنی فدا سے ڈرنے والے كوكسی كافر قوم سے ڈرنے اور دہنے كی كوئی وجہ نہیں جب تك اور جی قدر مسلمان فدا سے ڈرتے رہے اسی وقت تک اور اسی قدر ان كوكفار پر غلبہ عاصل ہوتا رہا۔ حق تعالیٰ ہمارے دلوں میں اپنا ڈر پر بداكر دے۔

۱۲۴۔ اور جب نازل ہوتی ہے کوئی سورت تو بعضے ان میں کہتے ہیں کس کا تم میں سے زیادہ کر دیا اس سورت نے ایمان سوجو لوگ ایمان رکھتے ہیں ان کا زیادہ کر دیا اس سورت نے ایمان اور وہ خوش وقت ہوتے ہیں

وَ إِذَا مَا أُنْزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُمْ مَّنُ يَّقُولُ اللَّذِينَ اللَّذَانَ اللَّذِينَ اللَّذَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ اللْعَلَالَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ الللَّذِينَ اللَّذِينَ اللللْهُ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللْهُ اللَّذِينَ اللْمُنْ اللَّذِينَ اللْعَلَالِي اللْمُنْ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللْمُنْ اللَّذِينَ اللْمُنْ اللْعَلَالِينَا اللَّذِينَ اللْعَلَالِينَا اللللْهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّذِينَ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْعَالِي اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْ

۱۲۵۔ اور جنکے دل میں مرض ہے سوانکے لئے بڑھا دی گندگی پر گندگی اور وہ مرنے تک کافر ہی رہے [۱۳۷] وَ اَمَّا الَّذِيْنَ فِئَ قُلُوبِهِمُ مَّرَضُ فَزَادَتُهُمُ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِمُ وَمَاتُوا وَهُمْ كُفِرُوْنَ

۱۹۷۱۔ مسلمانوں سے منافقین کا استراء: جب کوئی سورہ قرآنی بازل ہوتی تو منافقین آپس میں ایک دوسرے سے یا بعض سادہ دل مسلمانوں سے ازراہ استراء و تمنخر کہتے کہ کیوں صاحب تم میں سے کس کس کا ایان اس سورت نے بڑھایا ۔ مطلب یہ تھا کہ (معاذاللہ) اس سورت میں رکھا ہی کیا ہے۔ کون سے حقائق و معارف میں جو ایان ویقین کی ترقی کا موجب ہوں ۔ حق تعالیٰ نے جواب دیا کہ بیشک کلام الهی س کر مومنین کے ایان میں تازگی اور ترقی ہوتی ہے قلوب مسرور و منشرح ہوتے میں ۔ ہاں جن کے دلوں میں کفر و نفاق کی بیاری اور گندگی ہے ان کی بیاری وگندگی میں اضافہ ہو باتا ہے حتی کہ یہ بیاری ان کی جان ہی لے کر چھوڑتی ہے باراں کہ در لطافت طبعش خلاف نیست ۔ درباگ لالہ روید و در شورہ بوم خس ۔ صفرت شاہ صاحبؒ نے دوسری طرح آیت کی تقریر کی ہے یعنی کلام الهی جس مسلمان کے دل کے خطرہ سے موافق پڑتا وہ خوش ہوکر بول اشمتاکہ سجان اللہ۔ اس آیت

نے میراایان ویقین اور زیادہ کر دیا اس طرح جب کسی سورت میں منافقین کے پوشیدہ عیوب ظاہر کئے جاتے ، تو وہ بھی شرمندگی سے کھسیانے ہوکر کہتے کہ بیشک اس کلام نے ہمارے یقین کو بڑھا دیا۔ لیکن یہ کہنا چونکہ خوشی اور انشراح سے نہ تھا ، محض رفح خجالت کے لئے کہہ دیتے تھے اس لئے یہ توفیق نہ ہوتی تھی کہ آئندہ توبہ کر کے سچے دل سے حق کی پیروی کریں۔ بلکہ پہلے سے خجالت کے لئے کہہ دیتے تھے اس لئے یہ توفیق نہ ہوتی تھی کہ آئندہ توبہ کر کے سچے دل سے حق کی پیروی کریں۔ بلکہ پہلے سے زیادہ اپنے عمیب چھپانے کی فکر و تدبیر کرتے تھے یہ ہی ہے گندگی پر گندگی۔ عمیب دار کولازم ہے کہ نصیحت من کر اپنی اصلاح کرے نہ یہ کہ الٹا ناصح سے چھیانے لگے۔

اَوَلَا يَرَوُنَ اَنَّهُمُ يُفَتَنُونَ فِي كُلِّ عَامِ مَّرَّةً اَوْ مَرَّتَيْنِ ثُمَّ لَا يَتُوبُونَ وَلَا هُمُ يَذَّ كَّرُونَ

(177)

وَ إِذَا مَآ أُنْزِلَتْ سُورَةٌ نَظَرَ بَعْضُهُمُ اللهُ يَوْرَةٌ نَظَرَ بَعْضُهُمُ اللهُ اللهُ مِّنَ اَحَدٍ ثُمَّ اللهُ قُلُوبَهُمْ بِأَنَّهُمْ قَوْمُ اللهُ قُلُوبَهُمْ بِأَنَّهُمْ قَوْمُ لَا يَفْقَهُونَ عَلَى اللهُ اللهُ

۱۲۹۔ کیا نہیں دیکھتے کہ وہ آزمائے جاتے ہیں ہربرس میں ایک باریا دو بار پھر بھی توبہ نہیں کرتے اور نہ وہ نصیحت پکڑتے ہیں [۱۲۸]

۱۲۷۔ اور جب نازل ہوتی ہے کوئی سورت تو دیکھنے لگتا ہے ان میں ایک دوسرے کی طرف کہ کیا دیکھنا ہے تم کو کوئی مسلمان پھر چل دیے ہیں [۲۹] پھیر دیے ہیں اللہ نے دل ان کے اس واسطے کہ وہ لوگ ہیں کہ سمجھ نہیں رکھتے [۱۵۰]

۱۳۸ الله کی طرف سے منافقین کی آزمائش: یعنی ہرسال کم ایک دو مرتبہ ان منافقین کو فنتہ آزمائش میں ڈالا جاتا ہے۔ مثلاً قط، بیاری وغیرہ کسی آفت ارضی و ساوی میں مبتلا ہوتے ہیں یا پیغمبر علیہ السلام کی زبانی ان کا نفاق علانیہ ظاہر کر کے رسوا کیا جاتا ہے یا جنگ و جاد کے وقت ان کی بردلی اور تیرہ باطنی بے نقاب کر دی جاتی ہے مگر وہ ایسا بے حیا اور بدباطن واقع ہوئے میں کہ تازیانے کھا کر بھی ٹس سے مس نہیں ہوتے نہ پھلی خطاؤں سے توبہ کرتے ہیں نہ آئندہ کو نصیحت پکڑتے ہیں۔

189۔ جس وقت وجی نازل ہوتی اور منافقین مجلس میں موجود ہوتے تو کلام الهی کا سننا ان پر بہت شاق گذرتا تھا خصوصا وہ آیات جن میں ان کے عیوب کھولے جاتے تھے۔ اس وقت ایک دوسرے کی طرف کن انکھیوں سے اشارے کرتے اور ادھر ادھر دیکھتے کہ مجلس میں کسی مسلمان نے ہم کو پر کھانہ ہو۔ پھر نظر بچاکر شتاب مجلس سے کھسک جاتے تھے۔

۱۵۰ یعنی مجلس نبوی سے کیا پھرے۔ خدا نے ان کے دلول کو پھیر دیا کہ وہ اپنی جمل و حاقت سے ایان و عرفان کی باتوں کو سمجھنا اور قبول کرنا نہیں جا ہتے۔

> لَقَدُ جَآءَ كُمْ رَسُولُ مِّنَ اَنْفُسِكُمْ عَزِيْزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُم حَرِيْضٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُو فُ رَّحِيمُ عَلَيْ

۱۲۸۔ آیا ہے تمہارے پاس رسول تم میں کا [۱۵] معاری ہے اس پر جو تم کو تکلیف پہنچ <sup>[۱۵۲]</sup> مریص ہے تمہارے بھلائی پر <sup>[۱۵۳]</sup> ایان والوں پر نہایت شفیق مہربان ہے [۱۵۴]

> ْفَاِنُ تَوَلَّوُا فَقُلُ حَسْبِيَ اللَّهُ ۚ لَا اِلٰهَ اللَّهُ لِلَّا اِلٰهَ اِلَّا هُوَ ۚ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ ع الْعَظِيْمِ ﴿

۱۲۹۔ پھر بھی اگر منہ پھیریں توکہہ دے کہ کافی ہے مجھ کو اللہ کسی کی بندگی نہیں اسکے سوااسی پر میں نے بھروسہ کیا اور وہی مالک ہے عرش عظیم کا [۵۵]

ا ۱۵۱۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بعض صفات: جس کے حب ونسب ، اخلاق واطوار اور دیانت وامانت سے تم خوب واقف

۱۵۲ء جس چیز سے تم کو تکلیف یا سختی پہنچے وہ ان پر بہت مبحاری ہے ۔ ہر ممکن طریقہ سے آپ یہ ہی چاہتے ہیں کہ امت پر آسانی ہواور دنیوی واخروی عذاب سے محفوظ رہے۔ اسی لئے جو دین آپ اٹٹٹا کیٹم لائے وہ بھی سہل اور نرم ہے ۔ اور عال کو آپ یہ ہی نصیحت فرماتے تھے۔ یَسِّـرُوْا وَ لَا تُعَسِّـرُوْا (آسانی کرو سخی مت کرو)۔

۱<mark>۵۳</mark> یعنی تمہاری خیر خواہی اور نفع رسانی کی خاص تڑپ ان کے دل میں ہے۔ لوگ دوزخ کی طرف بھاگتے ہیں ، آپ ان کی کمریں پکڑ پکڑ کر ادھر سے ہٹاتے ہیں آپ کی ہڑی کوشش اور آرزویہ ہے کہ خدا کے بندے اصلی محلائی اور حقیقی کامیابی سے ہمکنار ہوں ۔ جاد وغیرہ کا مقصد بھی خوزیزی نہیں بلکہ بحالت مجبوری سخت آپریش کے ذریعہ سے بنی نوع انسان کے فاسد و مسموم اعضاء کو کاٹ کر اور خراب جراثیم کوتباہ کر کے امت کے مزاج عمومی کوصحت واعتدال پر رکھنا ہے۔

۱۵۴۔ جب آپ تمام جمان کے اس قدر خیر خواہ ہیں تو خاص ایمانداروں کے حال پر ظاہر ہے کس قدر شفیق و مہربان ہوں گے۔ ۱۵۵۔ اس آیت کی فضیلت: گر آپ کی عظیم الثان شفقت ، خیر خواہی اور دل سوزی کی لوگ قدر یہ کریں ، تو کچھ پروا نہیں۔ اگر فرض کیجئے۔ ساری دنیا آپ سے منہ بھیر لے تو تنا غدا آپ کو کافی ہے جس کے سوانہ کسی کی بندگی ہے نہ کسی پر بھروسہ ہو سکتا ہے ۔ کیونکہ زمین و آسمان کی سلطنت اور "عرش عظیم" (تخت شنشاہی کا) مالک وہ ہی ہے۔ سب نفع و ضرر، ہدایت و ضلالت اسی کے ہاتھ میں ہے ۔ فائدہ ابوداؤد میں ابوالدرداء سے روایت کی ہے کہ جو شخص صبح و شام سات سات مرتبہ حسیبی اللّٰهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلَتُ وَ هُو رَبُّ الْعَرْشِ الْعَطِيْمِ بِعُهَا کرے، خدا اس کے تمام ہموم و غموم کو کافی ہو جائے گا۔ باقی عرش کی عظمت کے متعلق اگر تفصیل دیکھنا ہوتو "روح المعانی" زیر آیت عاضرہ ملا خلہ کیجئے۔

تم سورة التوبه بفضل الله وحن توفيقه ـ اللهم تب على واجعل لى براة من النار انك انت التواب الرحيم ـ

١٠ سُوْرَةُ يُوْنُسَ مَكِّيَّةُ ١٥ ركوعاتها ١١

أياتها ١٠٩

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ یہ آئیس میں کی کتاب کی [ا]

۲۔ کیا لوگوں کو تعجب ہوا کہ وحی جمیجی ہم نے ایک مرد پر ان میں سے یہ کہ ڈر سنا دے لوگوں کو اور خوشخری سنا دے ایان لانے والوں کو کہ ان کے لئے پایہ سچا ہے اپنے رب کے یماں [۲] کہنے لگے منکر بیشک یہ تو جادوگر ہے صربے [۲]

الّر "تِلْكَ الْيُتُ الْكِتْبِ الْحَكِيْمِ 
اكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ اَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلٍ 
مِنْهُمْ أَنْ اَنْذِرِ النَّاسَ وَبَشِّرِ الَّذِيْنَ امَنُوَّا 
مِنْهُمْ أَنْ اَنْذِرِ النَّاسَ وَبَشِّرِ الَّذِيْنَ امَنُوَّا 
اَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِنْدَ رَبِّهِمْ تَ قَالَ 
الْكُفِرُوْنَ إِنَّ هٰذَا لَسْحِرُ مُّبِينُ ﴿

ا۔ کتاب حکیم: یہ آیتیں ایسی مضبوط و محکم کتاب کی ہیں جس کی ہربات پکی ہے ۔ الفاظ اس لئے کہ ہمیشہ تبدیل و تحریف سے
محفوظ رمیں گے علم اس لئے کہ تمامتر عقل و حکمت کے موافق ہیں۔ احکام اس وجہ سے کہ آئندہ کوئی دوسری ناسخ کتاب آنے
والی نہیں۔ اخبار وقصص اس طرح کہ ٹھیک ٹھیک واقع کے مطابق ہیں اور ایسا کیوں نہ ہو جب کہ فدائے علیم و حکیم نے اس
کواپنے علم کامل کے زورسے آثارا ہے۔

۲۔ اللہ کے نزدیک مومنین کا مرتبہ: یعنی اس میں تعجب کی کیا بات ہے کہ انسانوں کی اصلاح وہدیات کے لئے تق تعالیٰ ایک انسان ہی کو مامور فرما دے اور اس کی طرف وہ پیغام بیجے جس کی دوسروں کو بلاواسطہ خبر نہ ہو وہ تمام لوگوں کو خداکی نافرمانی کے مملک نتائج و عواقب سے آگاہ کرے ۔ اور غداکی بات ماننے والوں کو بشارت پہنچائے کہ رب العزت کے یماں اعمال صالح کی بدولت ان کا مرتبہ کتنا اونچا اور کیبیا بلند پایہ ہے ۔ اور کیبی سعادت و فلاح ازل سے ان کے لئے لکھی جاچکی ہے ۔ بدولت ان کا مرتبہ کتنا اونچا اور کیبیا بلند پایہ ہونے کی وجہ سے جادو، اور اس کے لانے والے کو جادوگر کہتے ہیں ۔ سے یعنی وجی قرآنی کو فوق العادت مؤثر و بلیغ ہونے کی وجہ سے جادو، اور اس کے لانے والے کو جادوگر کہتے ہیں ۔ سے چھ دن میں زمین و آسمان کی پیدائش: یعنی اتنے وقت میں جو چھ دن کے برابر تھا اور ایک دن ابن عباس کی تفیر کے موافق ایک ہزار سال کا لیا جائے گا۔ گویا چھ ہزار سال میں زمین و آسمان و غیرہ تیار ہوئے ۔ بلاشبہ حق تعالیٰ قادر تھا کہ آن واحد میں ساری

مخلوق کوپیدا کر دیتا۔ لیکن حکمت اسی کو مقتضی ہوئی کی تدریجا پیدا کیا جائے۔ شاید بندوں کو سبق دینا ہو کہ قدرت کے باوجود ہر کام سوچ سمچھ کر تائی اور متانت سے کیا کریں۔ نیز تدریجی تخلیق کی بہ نسبت دفعۃ پیدا کرنے کے اس بات کا زیادہ اظہار ہوتا ہے کہ حق تعالیٰ فاعل بالاضطرار نہیں ۔ بلکہ ہر چیز کا وجود بالکلیہ اس کی مشیت و اختیار سے وابستہ ہے جب چاہے جس طرح چاہے پیدا کرے۔

إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ اَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ اَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الْاَمْرَ مَامِنَ شَفِيْعٍ إِلَّا مِنْ الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الْاَمْرَ مَا مِنْ شَفِيْعٍ إِلَّا مِنْ اللهُ رَبُّكُمُ فَاعْبُدُونُ وَاللهُ رَبُّكُمُ فَاعْبُدُونُ وَاللهُ رَبُّكُمُ فَاعْبُدُونُ وَاللهُ وَبُكُمُ فَاعْبُدُونُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ الللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ الللّهُ ا

النه مرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا وَعُدَ اللهِ حَقًّا اللهِ حَقًّا النَّهُ يَبُدَوُ اللهِ حَقًّا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِينُدُهُ لِيَجْزِى الَّذِيْنَ الَّذِيْنَ المَّنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ بِالْقِسُطِ وَ الشَّلِحٰتِ بِالْقِسُطِ وَ اللَّذِيْنَ كَفَرُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِّنْ حَمِيْمٍ وَ اللَّذِيْنَ كَفَرُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِّنْ حَمِيْمٍ وَ عَذَابُ الِينَمُّ بِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ ﴿

۳۔ تحقیق تمہارا رب اللہ ہے جس نے بنائے آسمان اور زمین چھ دن میں [۴] پھر قائم ہوا عرش پر [۵] تدبیر کرتا ہے کام کی [۴] کوئی سفارش نہیں کر سکتا مگر اس کی اجازت کے بعد [۶] وہ اللہ ہے رب تمہارا سواسکی بندگی کروکیا تم دھیان نہیں کرتے [۸]

اس کی طرف لوٹ کر جانا ہے تم سب کو [اقع وعدہ ہے اللہ کا سچا وہی پیدا کرتا ہے اول بار پھر دوبارہ کرے کا اس کو تاکہ بدلا دے انکو جو ایمان لائے تھے اور کئے تھے کام نیک انصاف کے ساتھ [الم] اور جو کا فر ہوئے ان کو پینا ہے کھولتا پانی اور عذاب ہے در دناک اس کے کہ کفر کرتے تھے

- <mark>۵</mark>۔ سورہ اعراف کے ساتویں رکوع کے شہروع میں اسی طرح کی آیت گذر چکی۔ اس کا فائدہ ملاحظہ کیا جائے۔
  - **۔** یعنی مخلوق کے تمام کاموں کی تدبیر وانتظام اس کے ہاتھ میں ہے۔
- ﴾ یعنی شریک اور حصہ دار تواس کی غدائی میں کیا ہوتا، سفارش کے لئے بھی اس کی اجازت کے بدون لب نہیں ہلا سکتا۔
- ۸۔ یعنی دھیان کروکہ ایسے رب کے سواجس کی صفات اوپر بیان ہوئیں دوسراکون ہے جس کی بندگی اور پر ستش کی جاسکے۔ پھر

تم کو کیسے جرأت ہوتی ہے کہ اس غالق و مالک شنشاہ مطلق اور حکیم برحق کے پیغاموں اور پیغامبروں کو محض اوہام و ظنون کی بنا پر جھٹلانے لگویہ

9۔ یعنی اسی سے تم سب کا آغاز ہوا اور اسی کی طرف انجام کار سب کو جانا ہے۔ پھر اس کے احکام وسفراء سے سرتابی کرنا کیسے روا ہوسکتا ہے۔

ا۔ یعنی چھوٹی سے چھوٹی نیکی بھی ضائع یہ ہو۔

هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمُسَ ضِيآ ءً وَّ الْقَمَرَ نُورًا وَ قَدَرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابُ مَا خَلَقَ اللهُ ذٰلِكَ إلَّا السِّنِينَ وَالْحِسَابُ مَا خَلَقَ اللهُ ذٰلِكَ إلَّا بِالْحَقِّ ثَيْفَصِلُ الْأَيْتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ١ فَي اللهُ إلَّا فِي النَّهَارِ وَمَا خَلَقَ اللهُ إِنَّ فِي الْحَتِلَافِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ اللهُ إِنَّ فِي السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ لَايَتٍ لِقَوْمٍ يَتَقُونَ فَي السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ لَايَتٍ لِقَوْمٍ يَتَقُونَ إِلَيْ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ لَايَتٍ لِقَوْمٍ يَتَقُونَ وَالسَّمُونَ وَاللَّهُ اللهُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ لَايَتٍ لِقَوْمٍ يَتَقُونَ وَالسَّمُونَ وَاللَّهُ اللهُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ لَايَتٍ لِقَوْمٍ يَتَقُونَ اللهُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ لَايَتٍ لِقَوْمٍ يَتَقُونَ اللهُ السَّمُونَ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ لَايَتٍ لِقَوْمٍ يَتَقُونَ اللهُ السَّمُونِ وَالْاَرْضِ لَالْمَاتِ لِقَوْمٍ يَتَقُونَ اللهُ السَّمُونَ وَالْمَالِيَ لِقَوْمِ يَتَقُونَ اللهُ السَّمُونَ وَ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالَالَةُ اللَّهُ السَّمُونَ وَ الْمَالَقِ الْمَالِيَةُ اللَّهُ السَّمُونَ وَ الْمَالَةُ اللَّهُ السَّمُونَ وَ الْمَالِقُ السَّمُونَ وَ الْمَالَةُ اللهُ الْمَالِيَةُ اللَّهُ السَّمُونَ وَالْمَالِقُ الْمُنْ الْمَالَةُ الْمَالَةُ اللَّهُ الْمَالَةُ اللَّهُ الْمَالِقُ الْمَالَةُ اللَّهُ الْمَالَةُ اللَّهُ الْمَالَةُ اللَّهُ الْمَالْمَالَقِ اللَّهُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ اللّهُ الْمَالَةُ الْمَالِقُ الْمَالَقِ الْمُعْلَقِ الْمَالَقِ الْمَالِقُ الْمِلْمِ الْمَالَقِ الْمَالَقِ الْمَالِقُ الْمَالَقِ الْمَالَقِ الْمَالِقُ الْمَالِقِ الْمَالِقُ الْمَالَقِي الْمَالِقُولُ اللْمَالِقُ الْمُوالِقُ الْمَالِقُ الْمُعْلِقِ الْمَالِقُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمَالِقُولُولُ الْمَالِقُ الْمُعْلَقُ الْمَالْمُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمُعْلَقِ الْمَالِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ اللّهُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَقُ اللّهُ الْمُعْلِقُ

۵۔ وہی ہے جس نے بنایا سورج کو چک (چمکتا) اور چاند کو چاند کا ["] اور مقرر کیں اسکے لئے منزلیں ["] ٹاکہ پھچانو گفتی برسول کی اور حماب ["] یوں ہی نہیں بنایا اللہ نے یہ سب کچھ مگر تدبیر سے ["] ظاہر کرتا ہے نشانیاں ان لوگوں کے لئے جن کو سمجھ ہے [۱۵] ہر کو کا ہم کہ اللہ نے بدلنے میں رات اور دن کے اور جو کچھ پیدا کیا ہے اللہ نے اللہ نے آسمانوں اور زمین میں نشانیاں میں ان لوگوں کو جو ڈرتے میں ["]

اا۔ نوراور ضیاء کا فرق: بعض کے نزدیک "نور" عام ہے "ضیاء" سے ۔ "ضیاء" خاص اس نور کو کہتے ہیں بوزیادہ تیزاور چمکدار ہو۔

بعض نے کہا کہ جس کی روشنی ذاتی ہو، وہ ضیاء اور جس کی دوسرے سے مستفاد ہو، وہ "نور" ہے ۔ سورج کی روشنی عالم اسبب میں

کسی دوسرے کرہ سے عاصل نہیں ہوئی ۔ چاند کی روشنی البتہ سورج سے مستفاد ہے ۔ اور بعض محققین نے دونوں میں یہ فرق

بتلایا ہے کہ "نور" مطلق روشنی کو کہتے ہیں ۔ "ضیاء" اور "ضوء" اس کے انتثار (پھیلاؤ) کا نام ہے ۔ سورج کی روشنی کا پھیلاؤ چونکہ

زیادہ ہے اس لئے "ضیاء" سے تعبیر فرمایا۔ واللہ اعلم مرادہ۔

۱۲۔ یعنی روزانہ بتدریج گھٹتا بڑھتا ہے۔ وَ الْقَمَرَ قَدَّرُ نَاهُ مَنَازِلَ حَتَّی عَادَ کَالْعُرْ جُوْنِ الْقَدِیْم (یس رکوع۳) علمائے بیئت نے اس کے دورے کی تقیم کر کے اٹھائیس منزلیں مقرر کی ہیں۔ جو بارہ بروج پر منقم ہیں۔ قرآن میں خاص

ان کی مصطلحات مراد نہیں مطلق سیرومسافت کے مدارج مراد ہیں۔

۱۳۔ شمس و قمر کے بعض فوائد: یعنی برسوں کی گنتی اور مہینوں اور دنوں کے چھوٹے موٹے حیاب سب چاند سورج کی رفتار سے وابسته کر دیے ہیں۔ اگر چاند سورج یہ ہوں تو دن رات ، قمری اور شمسی مہینے اور سال وغیرہ کیسے متعین ہوں ۔ عالانکہ علادہ دنیوی زندگی اور معاشی کاروبار کے بہت سے احکام شرعیہ میں بھی تعین اوقات کی ضرورت ہے۔

۱۲۔: یعنی فلکیات کا سلسلہ یوں ہی کیفا اتفق نہیں۔ بلکہ بڑے عظیم الثان نظام و تدبیر کے ماتحت اور ہزارہا فوائد و حکم پر مثقل

<u>10۔ یعنی سمجھ دارلوگ مصنوعات کے اس نظام کو دیکھ کر خداوند قادر و حکیم کی ہستی کا سراغ پاتے ہیں اور مادیات کے انتظام سے </u> روحانیات کے متعلق بھی اندازہ کر لیتے ہیں کہ وہاں کی دنیا میں کیسے کیسے چاند سورج خدا نے پیدا کئے ہوں گے۔ انہی کو انبیاء و مرسلین کهه کیجئے۔

۱۶۔ دن اور رات میں اللہ کی نشانیاں: بلاشبہ دنیا کی ہر چھوٹی بڑی چیز میں خدا کی ہستی اور وحدانیت کے دلائل موجود ہیں ۔وَ فِی کلّ شیء لَهٔ ایَدُّ عَلیٰ اَنَّهٔ وَ احِدُ ۔ سورہ بقرہ میں پارہ سیقول کے ربع کے قریب ایک آیت گذر چکی جس میں زیادہ بسط و تفصیل سے ان نشانهائے قدرت کا بیان ہوا ہے۔

إِنَّ الَّذِيْنَ لَا يَرْجُوْنَ لِقَاآءَنَا وَ رَضُوْا بِالْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَ اطْمَانُّوْا بِهَا وَالَّذِيْنَ هُمْ عَنُ الْتِنَا غُفِلُونَ ﴿

أُولَيِكَ مَأُونِهُمُ النَّارُ بِمَا كَانُوُ ايَكُسِبُونَ

﴾۔ البتہ جو لوگ امید نہیں رکھتے ہمارے ملنے کی اور خوش ہوئے دنیا کی زندگی پر اور اسی پر مطمئن ہو گئے اور جولوگ ہماری نشانیوں **( ق**در توں ) سے بے خبر میں <sup>[2]</sup>

۸۔ ایوں کا ٹھکانا ہے آگ بدلا اس کا جو کاتے تھے [۱۸]

ا۔ اللہ کی نشانیوں سے غفلت: یعنی دنیا میں ایسا دل لگایا کہ آخرت کی اور خدا کے پاس جانے کی کچھ خبر ہی یہ رہی۔ اسی چند روزہ حیات کو مقصود و معبود بنا لیا۔ اور قدرت کی جو نشانیاں اوپر بیان ہوئیں، ان میں کبھی غور و تامل یہ کیا۔ کہ ایسا مضبوط اور حکیانہ نظام یوں ہی بیکار نہیں بنایا گیا۔ ضرور اس سارے کارخانہ کا کوئی خاص مقصد ہو گا۔ پھر جس نے پہلی مرتبہ ایسی عجیب و غریب

مخلوقات پیداکر دی ، اس کو دوبارہ پیدا کرنا کیا مشکل ہے۔

۱۸ یعنی دل و دماغ سے ، زبان سے ، ہاتھ پاؤں سے ، جو کچھ انہوں نے کائی کی اس کا بدلہ دوزخ کی آگ ہے۔

9۔ البتہ جو لوگ ایان لائے اور کام کئے اچھے ہدایت کرے گا انکورب ان کا ان کے ایان سے [۱۹] بہتی ہیں ان کے نیچے نہریں باغوں میں آرام کے

۱۰۔ ان کی دعا اس جگہ یہ کہ پاک ذات ہے تیری یا اللہ [۲۰] اور ملاقات ان کی سلام [۲۱] اور غاتمہ انکی دعا کا اس پر کہ سب خوبی اللہ کوجو پروردگار سارے جمان کا [۲۲] إنَّ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِخْتِ يَهُدِيُهِمُ تَجُرِى مِنُ يَهُدِيُهِمُ تَجُرِى مِنُ تَحْرِى مِنُ تَحْرِى مِنَ تَحْرِى مِنَ تَحْرِي مِنَ تَحْرِيمُ الْأَنْهُرُ فِي جَنَّتِ النَّعِيْمِ 

قَحْرِهِمُ الْأَنْهُرُ فِي جَنَّتِ النَّعِيْمِ 

قَوْرِهُمُ الْأَنْهُرُ فِي جَنَّتِ النَّعِيْمِ 

اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

دَعُوْمُ فِيهَا سُبَحْنَكَ اللَّهُمَّ وَ تَحِيَّتُهُمُ فِيهَا سُبَحْنَكَ اللَّهُمَّ وَ تَحِيَّتُهُمُ فِيهَا سَلمُ وَاخِرُ دَعُوْمُهُمُ أَنِ الْحَمْدُ لِلهِ فِيهَا سَلمُ وَاخِرُ دَعُوْمُهُمُ أَنِ الْحَمْدُ لِلهِ عَلْمِينَ فَي وَاخِرُ دَعُومُ أَنِ الْحَمْدُ لِلهِ عَلْمِينَ فَي اللهِ عَلْمِينَ فَي اللهِ الْعُلَمِينَ فَي اللهِ الْعُلَمِينَ فَي اللهِ الْعُلَمِينَ فَي اللهُ اللهِ اللهُ اللهُل

<u>19۔ یعنی ایان کی بدولت اوراس کی روشنی میں حق تعالیٰ مومنین کو مقصداصلی (جنت ) تک پہنچائے گا۔</u>

۲۰۔ اہل بہشت کی دعا: جنتی جنت کی نعمتوں اور خدا کے فضل واحیان کو دیکھ کر سبحان الله پکاریں گے۔ اور جب خدا سے کچھ مانگئے کی خواہش ہوگی مثلاً کوئی پرندہ یا پھل دیکھا اور ادھرر غبت ہوئی تو شئہ تحائک اللّٰهُمَّ کہیں گے۔ اتنا سنتے ہی فرشتے وہ چیز فوڑا عاضر کر دیں گے۔ گویا یہ ہی ایک لفظ تمام دعاؤں کے قائم مقام ہوگا۔ دنیا میں بھی بڑے آدمیوں کے یماں دستور ہے کہ ممان اگر کسی چیز کو پسند کر کے صرف تعریف کر دے تو غیور میزبان کوشش کرتا ہے کہ وہ چیز ممان کے لئے مہیا کرے۔

11۔ اہل جنت کا سلام: جنتی ملاقات کے وقت ایک دوسرے کو سلام کریں گے جیسے دنیا میں مسلمانوں کا دستور ہے۔ نیز فرشتوں کا جنتیوں کو سلام کرنا، بلکہ خود خداوندرب العزت کی طرف سے تحفہ سلام کا آنا قرآن میں منصوص ہے۔ سَلاَمُّر قَوْلًا مِنْ دَّبِ دَّجِيْمٍ (یس رکوع») وَ الْمَلَيِكَةُ يَدْ خُلُوْنَ عَلَيْهِمْ مِنْ كُلِّ بَابٍ-سَلامٌ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرُ تُمْ (الرعدرکوع»)۔

۲۲۔ اہل جنت کا شکر: جنت میں پہنچ کر جب دنیوی تفکرات وکدورات کا غاتمہ ہوجائے گا اور محض سُبْحَانَکَ اللَّهُمَّ کھنے پر ہر چیز حب نواہش ملتی رہے گی توان کی ہر دعا کا غاتمہ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ پر ہو گا اور طبعا ایسا ہی ہونا چاہئے۔ اا۔ اور اگر جلدی پہنچا دے اللہ لوگوں کو برائی جیسے کہ جلدی مانگتے ہیں وہ مبطائی تو ختم کر دی جائے انکی عمر سو ہم چھوڑے رکھتے ہیں انکو جن کو امید نہیں ہماری ملاقات کی انکی شرارت میں سرگر داں [۲۳]
۱۱۔ اور جب چہنچے انسان کو تکلیف پکارے ہم کو پڑا ہوایا بیٹھا یا کھڑا پھر جب ہم کھول دیں اس سے وہ تکلیف چلا جائے گویا کھی نہ لکارا تھا ہم کوکسی تکلیف چہنچے پر اسی طرح پہندآیا ہے بیباک لوگوں کو جو کچھ کر رہے ہیں [۲۳]

وَلَوْ يُعَجِّلُ اللهُ لِلنَّاسِ الشَّرَّ اسْتِعُجَالَهُمُ اللَّهُ لِلنَّاسِ الشَّرَّ اسْتِعُجَالَهُمُ الْخَيْرِ لَقُضِى إلَيْهِمُ اَجَلُهُمُ الْفَنَدُ وَالَّذِيْنَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا فِي طُغْيَانِهِمُ يَعْمَهُونَ هَ وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ الضَّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِةَ اَوْ قَاعِدًا اَوْ قَايِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ وَعَانَا لِجَنْبِةَ اَوْ قَاعِدًا اَوْ قَايِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ وَكَانَا لِجَنْبِةَ اللَّهُ مُرَّكَانُ لَكُمْ يَدُعُنَا إلى ضُرِّ مَّسَةً اللَّهُ كَذَلِكَ مَرَّكَانُ لَكُمْ يَدُعُنَا إلى ضُرِّ مَّسَةً اللَّهُ كَذَلِكَ مَرَّكَانُ لَكُمْ يَدُعُنَا إلى ضُرِّ مَّسَةً اللَّهُ كَذَلِكَ مَرَّكَانُ لَكُمْ يَعْمَلُونَ هَا كُذُلِكَ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ وَا يَعْمَلُونَ هَا كُذَلِكَ اللَّهُ اللَّهُ وَا يَعْمَلُونَ هَا كُذَلِكَ اللَّهُ الللَّهُ الللْعُلِي الللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللْفُولُ

۳۲۔ بدکاروں کے لئے اللہ کی ڈھیل: دوآیت پہلے فرمایا تھاکہ جولوگ غلفت میں پڑے ہیں اور ہمارے ملنے کی امید نہیں رکھتے ان کا شمکانہ دوزخ ہے ۔ یہاں یہ بتلانا ہے کہ خدا ایے مجرموں کو دنیا میں فوزا نہیں پکڑتا بلکہ مملت دیتا ہے ۔ عالانکہ لوگوں کا عال یہ ہے کہ کھی بے باک و بے حیابن کر نود اپنے اوپر جلد عذا ب آنے کا مطالبہ کرتے ہیں ۔ مثلاً کھتے ہیں اکلہ ہم آن گان ھلڈا ھُو الْحقی مِن عِندِكَ فَامُطِر عَلَيْنَا حِبَحَارَةً مِنَ السَّمَاءِ (انفال رکوع،) کبھی دنیوی توادث سے تنگ آگر اپنی اولاد وغیرہ کے حق میں بد دعائیں کرنے لگتے ہیں ۔ جیہا کہ تجربہ سے ظاہر ہے ۔ اب اگر خداتعالی ان کی در نواست و دعاء کے موافق فوزا ہا تھوں ہا تھ کوئی عذا ب یا برائی اس قدر جلدان کو پہنچا دے جتنی جلدوہ بھلائی کے پہنچنے کی نواہش رکھتے ہیں، تو بدی کے وبال سے ایک منٹ بھی فرصت نہ پائیں اور رشتہ حیات ای وقت منقطع ہو جائے ۔ مگر خدا کے یہاں نیکی یا بدی دونوں میں حب مصلحت تا غیر و تحل ہوتا ہے ، تا نیک لوگ تربیت پائیں اور بدکار غلفت میں پڑے رہ کر پھانہ شرارت لبریز

۲۷۔ انسان کی بے باکی اور خلفت: یعنی انسان اول بے باکی سے نود عذاب طلب کرتا اور برائی اپنی زبان سے مانگتا ہے۔ مگر کمزور اور بودا اتنا ہے کہ جمال ذرا تکلیف پینچی ، گھبرا کر ہمیں پکارنا شروع کر دیا۔ جب تک مصیبت رہی کھڑے ، بیٹے ، لیٹے ہر عالت میں غدا کو پکارتا رہا۔ پھر جمال تکلیف ہٹالی گئی، سب کماسنا بھول گیا۔ گویا غدا سے کبھی کوئی واسطہ نہ تھا۔ وہ ہی غرور و غلفت کا نشہ

، وہ ہی اکر فوں رہ گئی جِس میں سپلے مبتلا تھا۔ عدیث میں ہے کہ تو غدا کو اپنے عیش و آرام میں یاد رکھ، غدا تجھ کو تیری سختی اور مصیبت میں یادر کھے گا۔ مومن کی ثان یہ ہے کہ کسی وقت غدا کو نہ ہمولے ۔ سختی پر صبراور فراخی پر غدا کا شکر ادا کرتا رہے۔ یہ ہی وہ چیز ہے جس کی توفیق مومن کے سواکسی کو نہیں ملتی۔

وَلَقَدُ اَهُلَكُنَا الْقُرُونَ مِنْ قَبُلِكُمْ لَمَّا ظَلَمُوا لَا وَجَآءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنْتِ وَمَا ظَلَمُوا لَا وَجَآءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنْتِ وَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا لَا كَذٰلِكَ نَجْزِى الْقَوْمَ الْمُجْرِمِيْنَ عَالَى الْمُجْرِمِيْنَ عَلَى الْمُجْرِمِيْنَ عَلَى الْمُجْرِمِيْنَ عَلَى الْمُجْرِمِيْنَ عَلَى الْمُجْرِمِيْنَ عَلَى الْمُجْرِمِيْنَ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللل

ثُمَّ جَعَلْنٰكُمْ خَلَيْف فِي الْأَرْضِ مِنْ بَعُدِهِمْ لِنَنْظُرَ كَيْفَ تَعُمَلُوْنَ عَلَى الْأَرْضِ مِنْ بَعُدِهِمْ لِنَنْظُرَ كَيْفَ تَعُمَلُوْنَ عَلَى

وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمُ ايَاتُنَا بَيِّنْتٍ فَالَ الَّذِينَ لَا يَرُجُونَ لِقَاءَنَا ائْتِ بِقُرُانٍ غَيْرِ هٰذَآ اؤ يَرُجُونَ لِقَاءَنَا ائْتِ بِقُرُانٍ غَيْرِ هٰذَآ اؤ بَدِّلَهُ فَيُلُ مَا يَكُونُ لِنَّ اَنْ اُبَدِّلَهُ مِنْ اَوْ بَدِّلُهُ فَي اَنْ اَبَدِّلَهُ مِنْ تَلُونُ لِنَّ اَنْ اَبَدِلَهُ مِنْ تَلُقَاعِ نَفْسِئَ وَلَي اللهَ مَا يُوحِى إِلَيَّ وَلِهُ اللهَ اللهَ عَصَيْتُ رَبِّيْ عَذَابَ يَوْمِ إِلَيْ اَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ عَظِيمٍ عَظِيمٍ عَظِيمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْم

۱۳۔ اور البتہ ہم ہلاک کر چکے ہیں جاعتوں کو تم سے پہلے جب ظالم ہو گئے عالانکہ لائے تھے انکے پاس رسول انکے کھلی نشانیاں اور ہرگز نہ تھے ایمان لانے والے یوں ہی سزا دیتے ہیں ہم قوم گنرگاروں کو[۲۵]

۱۲۔ پھر تم کو ہم نے نائب کیا زمین میں ان کے بعد تاکہ دیکھیں تم کیا کرتے ہو[۲۶]

10۔ اور جب رپڑھی جاتی ہیں ان کے سامنے آیتیں ہم سے ہماری واضح کہتے ہیں وہ لوگ جن کو امید نہیں ہم سے ملاقات کی لے آگوئی قرآن اس کے سوایا اس کو بدل ڈالوں ڈالول ڈالول این طرف سے میں تابعداری کرتا ہوں اس کی جو حکم آئے میری طرف میں ڈرتا ہوں اگر نافرمانی کروں این رب کی بڑے دن کے عذاب سے [۲۸]

۲۵۔ انسان کی بے باکی اور غلفت: یعنی اگر ان کی در نواست کے موافق ٰ جلدی عذاب نہ آئے یا تکلیف و مصیبت آگر ٹل جائے تو بے فکر نہیں ہونا چاہئے۔ ظلم و شرارت اور بے ایانی کی سزا جلد یا بدیر مل کر رہے گی۔ سنت اللہ قدیم سے یہ ہی ہے کہ جب لوگ انبیاء و مرسلین کے کھلے نشان دیکھنے کے بعد بھی ظلم و تکذیب پر کمربستہ رہے اور کسی طرح ایان و تسلیم کی طرف نہ جھکے تو آسمانی عذاب نے ان کو ہلاک کر ڈالا ، ہمیشہ مجرموں کو کسی یہ کسی رنگ میں سزا ملتی رہی۔

14۔ یعنی پہلوں کی جگہ اب تم کو زمین پر بسایا۔ ٹاکہ دیکھا جائے کہ تم کہاں تک خالق و مخلوق کے حقوق پہچانتے ہو۔ اور خدا کے پیغمبروں کے ساتھ کیا معاملہ کرتے ہو۔ نیک و بد جیسے عمل کروگے اسی کے مناسب تم سے برتاؤکیا جائے گا۔ آگے اس معاملہ کا ذکر ہے جو قرآن کریم یا پیغمبر علیہ السلام یا خداوند قدوس کے ساتھ انہوں نے کیا۔

۲۷۔ دوسرے قرآن کا مطالبہ: قرآن کی عام پندونصیحت تو بہت سے پیند کرتے ۔ لیکن بت پرستی یا ان کے مخصوص عقائد و رسوم کا رد ہوتا تو وحثت کھاتے اور ناک بھوں چڑھا کر رسول اللہ اللّٰہ ا

۲۸۔ کفار کے مطالبے کا جواب: یعنی کسی فرشتے یا پیغمبر کا یہ کام نہیں کہ اپنی طرف سے کلام الهی میں ترمیم کر کے ایک شوشہ بھی تبدیل کر سکے۔ پیغمبر کا فرض یہ ہے کہ جو وحی غداکی طرف سے آئے بلاکم و کاست اس کے حکم کے موافق چاتا رہے۔ وہ غداکی وحی کا تابع ہوتا ہے۔ غدا اس کا تابع نہیں ہوتا کہ جیسا کلام تم چاہو، غدا کے یماں سے لا کر پلیش کر دے۔ وحی الهی میں ادنی سے ادنی تصرف اور قطع و برید کرنا بڑی محصیت ہے۔ چھر جو معصوم بندے سب سے زیادہ غدا کا ڈر رکھتے ہیں ادنی سے ادنی تصرف کو ایسی معصیت و نافر مانی کے قریب کماں جا سکتے ہیں۔ اِنِّی اَ خَافُ اِنْ عَصَیْتُ دَیِّی عَذَابَ یَوْ مِر رانبیاء علیم السلام) وہ ایسی معصیت و نافر مانی کے قریب کماں جا سکتے ہیں۔ اِنِّی اَ خَافُ اِنْ عَصَیْتُ دَیِّی عَذَابَ یَوْ مِر عَمْ السلام) وہ ایسی معصیت و نافر مانش کرنے والوں پر تعریض ہو گئی کہ ایسی سخت نافر مانی کرتے ہوئے تم کو بڑے دن کے عظیم میں گویا ان بے ہودہ فرمائش کرنے والوں پر تعریض ہو گئی کہ ایسی سخت نافر مانی کرتے ہوئے تم کو بڑے دن کے عذاب سے ڈرنا چاہئے۔

11۔ کہ دے کہ اگر اللہ چاہتا تو میں نہ پڑھتا اس کو تمہارے سامنے اور نہ وہ تم کو خبر کرتا اسکی کیونکہ میں رہ چکا ہوں تم میں ایک عمراس سے پہلے کیا پھر تم نہیں سوچے [۲۹]

قُلُ لَّوْ شَآءَ اللهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلَآ اللهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلَآ اللهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ عُمُرًا مِّنَ اللهُ عَلَمُ عُمُرًا مِّنَ قَبُلِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿

۱۔ پھراس سے بڑا ظالم کون جو باندھے اللہ پر بہتان یا جھٹلائے اس کی آیتوں کو بیشک بھلا نہیں ہوتا گنگاروں
 ۲۰]

فَمَنُ اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرٰى عَلَى اللهِ كَذِبًا اَوَ كَذِبًا اَوَ كَذَبًا اَوْ كَذَبًا اَوْ كَذَبًا اللهِ كَذَبَ بِالْبِهِ ﴿ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْمُجْرِمُونَ ﴿ كَانَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

79\_ آتھ اس اللہ علیہ وسلم کی صداقت کی دلیل: یعنی جو فدا پا پہتا ہے وہ ہی میں تمہارے سامنے پڑھتا ہوں اور جنتا وہ پا پہتا ہے میرے ذریعہ سے تم کو خبردار کرتا ہے۔ اگر وہ اس کے فلاف چا پتا تو میری کیا طاقت تھی کہ فود اپنی طرف سے ایک کلام بنا کر اس کی طرف مندوب کر دیتا۔ آخر میری عمر کے پالیس سال تمہاری آسموں کے سامنے گذرے۔ اس قدر طویل مدت میں تم کو میرے مالات کے متعلق ہر قیم کا تجربہ ہو چکا میرا صدق و عفاف، امانت و دیانت و فیرہ افلاق حسنہ تم میں ضرب المثل رہے ۔ میراامی ہونا اور کسی ظاہری معلم کے سامنے زانوئے تملذ تد نہ کرنا ایک معروف و مسلم واقعہ ہے۔ پھر پالیس ہرس تک جس نے نہ کوئی قصیدہ لکھا ،و نہ مثاعروں میں شریک ہوا ہو، نہ کہی کاب کھوئی ہونہ قلم ہاتھ میں لیا ہو، نہ کسی درسگاہ میں ملیطا ،و دفعة اب کو دفعة ایل کے موام و خاتی و جزالت، بعدت اسلوب اور سلاست وروائی سے بن وانس کو عاجز کر دے۔ اس کے علوم و خاتی کے سامنے تمام دنیا کے معارف ماند پڑ بائیں۔ ایسا مکمل اور عالمگیر قانون ہدایت نوع انسان کے ہاشوں میں پہنچائے، جس کے آگے سب پھیلے قانون ردی ہو بائیں۔ ایسا مکمل اور عالمگیر قانون ہدایت نوع انسان کے ہاشوں کر اہدی حیات اور نئی زندگی کا سامان ہم پہنچائے۔ یہ بات کس کی سمجھ میں آسمتی ہے۔ تم کو سوچنا پاہمے کہ جس پاکھے تا ہوں انہ بہ میری زبان سے تم کو ساتا ، جو اس کے بنانے یا پہنچانے میری زبان سے تم کو ساتا ، جو اس کے بنانے یا پہنچانے میں جھوٹ میں تعرب ندھے اور افتراکرنے لگے ؟ ناچار ماننا پڑے گا کہ جو کلام الهی تم کو ساتا ، جو اس کے بنانے یا پہنچانے میری زبان سے تم کو ساتا ہے۔ ایک نقط یا زیر زبر تبدیل کرنے کا کسی مخلوق کو جی عاصل منہ سے۔

۔ اس میں اللہ علیہ وسلم کی صداقت کی دلیل: یعنی گنگاروں اور مجرموں کو حقیقی کامیابی اور بھلائی عاصل نہیں ہو سکتی۔ اب تم خود فیصلہ کر لوکہ ظالم و مجرم کون ہے۔ اگر (بفرض محال) میں جھوٹ بنا کر خدا کی طرف منسوب کرتا ہوں تو مجھ سا ظالم کوئی نہیں ہوسکتا لیکن گذشتہ آیت میں جو دلیل بیان کی گئی ، اس سے ثابت ہو چکا کہ یہ اختال بالکل باطل ہے۔ پس جب میرا سچا ہونا ثابت ہے اور تم جمل یا عناد سے خدا کے کلام کو جھٹلا رہے ہوتواب زمین کے پردہ پر تم سے بڑا ظالم کوئی نہیں ہوسکتا۔

وَيَعْبُدُونَ مِنَ دُونِ اللهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَ لَا يَنْفَعُهُمْ وَ لَا يَنْفَعُهُمْ وَ يَقُولُونَ هَؤُلَآءِ شُفَعَا وُنَا عِنْدَ اللهِ طَقُلُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلَآءِ شُفَعَا وُنَا عِنْدَ اللهِ طَقُلُ اتَّنَبِّؤُنَ اللهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي اللهِ طَقُلُ اللهَ عِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمُوتِ وَلَا فِي الْاَرْضِ طَسُبُحْنَهُ وَ تَعْلَى السَّمُوتِ وَلَا فِي الْاَرْضِ طَسُبُحْنَهُ وَ تَعْلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ عَلَى اللهَ عَمَّا يُشْرِكُونَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

وَمَا كَانَ النَّاسُ اِلَّآ اُمَّةً وَّاحِدَةً فَاخْتَلَفُوا لَا كَلِمَةُ سَبَقَتُ مِنَ فَاخْتَلَفُوا لَا كَلِمَةُ سَبَقَتُ مِنَ وَلَوْ لَا كَلِمَةُ سَبَقَتُ مِنَ رَبِّكَ لَقُضِى بَيْنَهُمُ فِيْمَا فِيْهِ يَخْتَلِفُونَ رَبِّكَ لَقُضِى بَيْنَهُمُ فِيْمَا فِيْهِ يَخْتَلِفُونَ

11. اور پرستش کرتے ہیں اللہ کے سوا اس چیز کی جو نہ نقصان پہنچا سکے ان کو نہ نفع اور کہتے ہیں یہ تو ہمارے سفارشی ہیں اللہ کے پاس [۳] تو کہ کیا تم اللہ کو بتلاتے ہو جو اسکو معلوم نہیں آسمانوں میں اور نہ زمین میں وہ پاک ہے اور برتر ہے اس سے جمکو شریک کرتے ہیں

19

الا۔ بتوں کی سفار ش کا عقیدہ: وہ معاملہ تو خدا اور پیغمبر کے ساتھ تھا۔ اب ان کی خدا پر ستی کا عال سنئے کہ خدا کو چھوڑ کر ایسی چیزوں کی پرستش کرتے ہیں جن کے قبضہ قدرت میں نفع و ضرر کچھ بھی نہیں۔ جب پوچھا جاتا ہے تو کھتے ہیں کہ بیشک بڑا خدا تو ایک ہے جس نے آسمان زمین پیدا کئے ، مگر ان اصنام (بتوں) وغیرہ کو نوش رکھنا اس لئے ضروری ہے کہ یہ سفار ش کر کے بڑے خدا سے دنیا میں ہمارے اہم کام درست کرا دیں گے اور اگر موت کے بعد دوسری زندگی کا سلسلہ ہوا تو وہاں بھی ہماری سفارش کریں گے باقی چھوٹے موٹے کام جو نود ان کے حدود اختیار میں ہیں ان کا تعلق تو صرف ان ہی سے ہے۔ بناءً علیہ ہم کو ان کی عبادت کرنی جائے۔

۳۷۔ یعنی بتوں کا شفیع ہونا اور شفیع کا متی عبادت ہونا دونوں دعوے غلط اور بے اصل ہیں ۔ اور ظاہر ہے کہ خدا کے علم میں وہ ہی چیز ہوگی جو واقعی ہو۔ لہذا تعلیم الهی کے خلاف ان غیر واقعی اور خود تراشیدہ اصول کو جی بجانب ثابت کرنا، گویا خدا تعالیٰ کو ایسی چیزوں کے واقعی ہونے کی خبر دینا ہے جن کا وقوع آسمان و زمین میں کہیں بھی اسے معلوم نہیں ۔ یعنی کمیں ان کا وجود نہیں، ہوتا تواس کے علم میں ضرور ہوتا۔ پھراس سے منع کیوں کرتا۔

۳۳۔ تق کی نشانی کا مطالبہ: ممکن تھا مشرکین کہتے کہ غدا نے تمہارے دین میں منع کیا ہوگا ہمارے دین میں منع نہیں کیا۔ اس کا جواب دے دیاکہ اللہ کا دین ہمیثہ سے ایک ہے۔ اعتقادات حقہ میں کوئی فرق نہیں ۔ درمیان میں جب لوگ بہک کر جدا جدا ہو گئے۔ خدا نے ان کے سمجھانے اور دین حق پر لانے کو انبیاء مبھجے۔ کسی زمانہ اور کسی ملت میں خدا نے شرک کو جائز نہیں رکھا۔ باقی لوگوں کے باہمی اختلافات کوزبر دستی اس لئے نہیں مٹایا گیاکہ پہلے سے خدا کے علم میں یہ بات طے شدہ تھی کہ دنیا دار عمل (موقع واردات) ہے قطعی اور آخری فیصلہ کی عبگہ نہیں ۔ یہاں انسانوں کو کب واختیار دے کر قدرے آزاد چھوڑ دیا گیا ہے کہ وہ جو چاہیں راہ عمل میں اختیار کریں ۔ اگریہ بات پیشتر طے مذہو چکی ہوتی تو سارے اختلافات کا فیصلہ ایک دم کر دیا جاتا <sub>۔</sub>

وَ يَقُولُونَ لَوْ لَا آُنْزِلَ عَلَيْهِ ايَةُ مِّنَ رَّبِهِ ٢٠ - اور كُمْ مِين كيول مَا ارْي اس پرايك نثاني اس کے رب سے سو تو کہہ دے کہ غیب کی بات اللہ فَقُلُ إِنَّمَا الْغَيْبُ لِلهِ فَانْتَظِرُوا ۚ إِنِّي ہی جانے سو منتظر رہو میں بھی تمہارے ساتھ انتظار کریا عَكُمْ مِّنَ الْمُنْتَظِرِينَ ﴿ ہوں [۳۳]

۲۱۔ اور جب چکھائیں ہم لوگوں کو مزا اپنی رحمت کا بعد وَ إِذَا آَذَقُنَا النَّاسَ رَحُمَةً مِّنَّ بَعْدِ ضَرَّآءَ ایک تکلیف کے جوان کو پہنچی تھی اسی وقت بنانے مَسَّتُهُمْ إِذَا لَهُمْ مَّكُرُّ فِيَّ ايَاتِنَا لَا قُلِ اللَّهُ لگیں جیلے ہاری قدرتوں میں کہہ دے کہ اللہ سب اَسْرَعُ مَكْرًا لَّ إِنَّ رُسُلَنَا يَكُتُبُونَ مَا سے جلد بنا سکتا ہے جیلے تحقیق ہمارے فرشتے لکھتے تَمُكُرُ وْنَ 🗇 میں حلیہ بازی تمہاری [۴۵]

۳۷۔ یعنی جن نشانیوں کی وہ فرمائش کرتے تھے ، ان میں سے کوئی نشانی کیوں نہ اتری جواب کا عاصل یہ ہے کہ صداقت کے نشان پہلے بہتیرے دیکھ کیکے ہو۔ فرمائشی نشان دکھلانا ضروری نہیں نہ چنداں مفید ہے۔ آئندہ جو غدا کی مصلحت ہو گی وہ نشان دکھلائے گا۔ اس کا علم خدا ہی کو ہے کہ متنقبل میں کس شان اورنوعیت کے نشان ظاہر کرے گا۔ سوتم منتظر ہو، ہم بھی انتظار کرتے ہیں۔ "موضح القرآن" میں ہے یعنی اگر کہیں کہ ہم کا ہے سے جانیں کہ تمہاری بات سچ ہے، فرمایا کہ آگے دیکھیو حق تعالیٰ اس دین کوروش کرے گا اور مخالفت ذلیل ہوں گے ۔ برباد ہو جائیں گے سوویسا ہی ہوا ۔ پچ کی نشانی ایک بار کافی ہے اور ہر بار مخالف ذلیل ہوں تو فیصلہ ہو جائے ۔ حالانکہ فیصلہ کا دن دنیا میں نہیں۔

هُوَ الَّذِى يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ لَمْ حَتَى الْمَوْ وَالْبَحْرِ لَمْ عَلَى الْمَا اللهِ الْمَا اللهِ الْمَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ الله

مِنَ الشُّكِرِينَ 🗃

۲۱۔ وہی تم کو پھراتا ہے جنگل اور دریا میں یہاں تک کہ جب تم بیٹھے کشتیوں میں اور لے کر چلیں وہ لوگوں کو اچھی ہوا سے اور خوش ہوئے اس سے آئی کشتیوں پر ہوا تند اور آئی ان پر موج ہر جگہ سے اور جان لیا انہوں نے کہ وہ گھر گئے لگارنے لگے اللہ کو خالص ہوکر اس کی بندگی میں اگر تو نے بچا لیا ہم کو اس سے تو بیشک ہم رمیں گئے شکر گذار

فَلَمَّآ اَنَجُهُمْ إِذَا هُمْ يَبُغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ لَا يَأْتُهُمْ النَّاسُ إِنَّمَا بَغُيُكُمْ عَلَى الْحَقِّ لَا يَأْتُكُمْ عَلَى الْخُونِ الدُّنْيَا ثُمَّ الْيَنَا انْفُسِكُمْ لَمَّتَاءَ الْحَلُوةِ الدُّنْيَا ثُمَّ الْيَنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمُ مَرْجِعُكُمْ فِنَتِيَّ كُمْ بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُونَ عَلَى الْمُنْتَمِ

إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيُوةِ الدُّنْيَا كَمَآءِ اَنْزَلْنَهُ مِنَ السَّمَآءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ مِمَّا يَا كُلُ النَّاسُ وَالْاَنْعَامُ حَتَّى إِذَا آخَذَتِ يَا كُلُ النَّاسُ وَالْاَنْعَامُ حَتَّى إِذَا آخَذَتِ الْاَرْضُ زُخُوفَهَا وَازَّ يَّنَتُ وَظَنَّ اَهْلُهَا الْاَرْضُ زُخُوفَهَا وَازَّ يَّنَتُ وَظَنَّ اَهْلُهَا اللَّارُضُ زُخُوفَهَا وَازَّ يَّنَتُ وَظَنَّ اَهُلُهَا اللَّالَةِ اللَّهُمُ قَلْدِرُونَ عَلَيْهَا لَا اللَّهَا المُرُنَا لَيُلًا اوَ اللَّهُمُ قَلْدِرُونَ عَلَيْهَا لَا اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُمُ قَلْدِرُونَ عَلَيْهَا لَا اللَّهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلُولُولُولُولُول

اسی وقت زمین میں ناحق کی [۲۳] سنو لوگو تمہاری اسی وقت زمین میں ناحق کی [۲۳] سنو لوگو تمہاری شرارت ہے تمہی پر نفع اٹھا لو دنیا کی زندگانی کا پھر ہمارے پاس ہے تم کولوٹ کرآنا پھر ہم بتلا دیں گے جو کچھ کہ تم کرتے تھے [۲۷]

۱۲۰ دنیا کی زندگانی کی وہی مثل ہے جیسے ہم نے پانی اثارا آسمان سے پھر رلا ملا نکلا اس سے سبزہ زمین کا جو کہ کھائیں آدمی اور جانور [۲۸] یماں تک کہ جب پکرئی زمین نے رونق اور مزین ہو گئی اور خیال کیا زمین والوں نے کہ یہ ہمارے ہاتھ لگے گی [۲۹] ناگاہ پہنچا اس پر ہمارا عکم رات کو یا دن کو پھر کر ڈالا اس کو کاٹ کر ڈھیر گویا کل یمان نہ تھی آبادی اسی طرح ہم کھول کر بیان کرتے میں نشانیوں کو ان لوگوں کے سامنے جو خور میں آبادی

۳۹۔ بحری طوفان اور کفار: "یعنی ابتداء میں ہوا نوشگوار اور موافق تھی۔ مسافر ہنستے کھیلتے آرام سے چلے جارہے تھے کہ یکا یک ایک زور کا طوفانی جھکڑ چلنے لگا اور چاروں طرف سے پانی کے پہاڑاٹھ کر کشتی (یا جماز) سے ٹکرانے لگے ۔ جب سمجھ لیا کہ ہر طرف سے موت کے منہ میں گھرے ہوئے میں۔ بھاگئے اور لکلنے کی کوئی سبیل نہیں ، تو سارے فرضی معبوودوں کو چھوڑ کر خدائے واحد کو لیکارنے لگے جواصل فطرت انسانی کا تقاضا تھا ہر چیز سے مایوس ہوکر خالص خداکی بندگی اختیار کی اور بڑے کیے عمدو پیمان باندھے

کہ اگر اس مصیبت سے خدا نے نجات دی تو ہمیشہ اس کے شکر گذار رہیں گے۔ کوئی بات کفران نعمت کی نہ کریں گے۔ لیکن جمان ذرا امن نصیب ہوا ساحل پر قدم رکھتے ہی شرارتیں اور ملک میں اود هم مچانا شروع کر دیا، تصور می عہد پر قائم نہ رہے جمان ذرا اس آیت میں ان مدعیان اسلام کے لئے بڑی عبرت ہے جو جماز کے طوفان میں گھر جانے کے وقت بھی خدائے واحد کو چھوڑ کر غیراللہ کو مدد کے لئے لیکارتے ہیں۔

عکرمہ بن ابو جمل کا واقعہ: فتح مکہ کے بعد ابو جمل کا بیٹا عکر مہ مسلمان نہ ہوا تھا مکہ سے بھاگ کر بحری سفر افتیار کیا۔ تھوڑی دور جاکر کشتی کو طوفانی ہواؤں نے گھیر لیا، نافدا نے مسافروں سے کہا کہ ایک فدا کو پکارو۔ یہاں تمہارے معبود کچھ کام نہ دیں گے عکرمہ نے کہا کہ یہی تو وہ فدا ہے جس کی طرف محمد التی آئی آئی ہم کو بلاتے ہیں۔ اگر دریا میں رب محمد کے بدون نجات نہیں مل سکتی تو فتکی میں بھی اس کی دستگیری اور اعانت کے بغیر نجات پانا محال ہے۔ اے فدا باگر تو نے اس مصیبت سے نکال دیا تو میں واپس ہو کر محمد التی آئی آئی گیا کی فدمت میں جاتھ دول گا۔ مجھے امید ہے کہ وہ اپنے افلاق کریمہ سے میری تقصیرات کو معاف فرمائیں گے۔ چنانچہ حضور التی آئی فدمت میں عاضر ہو کر مشرف با سلام ہوئے۔ رضی اللہ تعالیٰ عمنہ۔

٣٠ يعنى تمهارى شرارت كا وبال تمهيں پر پڑے گا۔ اگر چندروز شرارتيں كر كے فرض كرو كچھ دنيا كا نفع عاصل كر ہى ليا توانجام كار پھر خداكى طرف لوٹنا ہے۔ وہاں تمهارا سب كيا دھراآگے آئے گا۔ خداوندرب العزت سزا دے كر بتلا دے گاكہ تمهارے كر توت كيسے تھے۔

۳۸۔ دنیا کی زندگی کی مثال: بعض نے فاخت کے طلب ہو ذبات الاکڑ ض کے معنی کثرت پیداوار کے لئے ہیں۔ کیونکہ جب زمین کی پیداوار زیادہ قوی ہوتی ہے تو گئجان ہو کر ایک جزء دوسرے سے مل جاتا اور لیٹ جاتا ہے بعض نے "بہ" کی "باء" کو مصاحبت کے لئے لئے کر یہ معنی کئے ہیں کہ زمین کا سبزہ پانی کے ساتھ رل مل جاتا ہے۔ کیونکہ نبات اجزائے مائیہ کو اپنا اندر جذب کرتے ہیں، جس طرح کھانا انسان کا جزو بدن بنتا ہے۔ ایے ہی پانی، گویا نباتات کی غذا بنتی ہے۔ مترجم کے صنبع سے مترقح ہوتا ہے کہ انتلاط سے یہ مراد لے رہے ہیں کہ زمین اور پانی کے ملنے سے جو سبزہ نکلتا ہے اس میں آدمی کی اور جانوروں کی نورات مخلوط (رلی ملی) ہوتی ہے مثلاً گیبول کے درخت میں دانہ ہے جو انسان کی غذا بنتی ہے اور بھوسہ بھی ہے جو جانوروں کی نوراک ہے۔ اس طرح درخوں میں پیمل اور پتے لگتے ہیں جن میں سے ہرایک کے کھانے والے علیحدہ میں۔ جانوروں کی نوراک ہے۔ اس طرح درخوں میں پیمل اور پتے لگتے ہیں جن میں سے ہرایک کے کھانے والے علیحدہ میں۔ جانوروں کی نوراک ہو گئی کہ مالکوں کو پر رونق اور مزین کر دیا اور کھیتی وغیرہ ایسی تیار ہو گئی کہ مالکوں کو کامل بھروسہ ہوگیا کہ اب اس سے یورا فائدہ اٹھانے کا وقت آگیا ہے۔

جہ یعنی ناگاں خدا کے عکم سے دن میں یارات میں کوئی آفت پہنی (مثلاً بگولا آگیا، یا اولے پڑگئے یا ٹذی دل پہنے گیا۔ وعلیٰ ہذا القیاس) اس نے تمام زراعت کا ایما صفایا کر ڈالا، گویا کہی بیماں ایک تذکا بھی نہ اگا تھا۔ ٹھیک اسی طرح حیات دنیا کی مثال سمجے لو کہ نواہ کتنی ہی حمین اور ترویازہ نظر آئے ۔ حتی کہ بے وقوف لوگ اس کی روفق و دلر بائی پر مفوں ہو کر اصل حقیقت کو فراموش کر دیں لیکن اس کی یہ شادابی اور نینت و بہجت محض چند روزہ ہے جو بہت جلد زوال و فنا کے ہاتھوں نسیا منبیا ہو جائے گی ۔ حضرت شاہ صاحب نے اس مثال کو نہایت لطیف طرز میں خاص انسانی حیات پر منظم کیا ہے ۔ یعنی پانی کی طرح روح آسمان (عالم بالا) سے آئی، کالبد خاکی میں مل کر قوت پکڑی، دونوں کے ملئے سے آدمی بنا، پھر کام کئے انسانی اور جوانی دونوں طرح کے ۔ جب ہر ہنر میں پورا ہوا اور اس کے متعلقین کو اس پر بھروسہ ہوگیا، ناگیاں موت آپنجی جس نے ایک دم میں سارا بنا بیا کھیل ختم کر دیا۔ پھر ایسا بے نام و نشان ہواگویا کہی زمین پر آباد ہی نہ ہوا تھا۔ (فائدہ) کیکڈ اُڈ دُنھا اُڑا (رات کو یا دن بنایا کھیل ختم کر دیا۔ پھر ایسا بے نام و نشان ہواگویا کہی زمین پر آباد ہی نہ ہوا تھا۔ (فائدہ) کیکڈ اُڈ دُنھا اُڑا (رات کو یا دن بنایا کھیل ختم کر دیا۔ پھر ایسا بی اور دن میں اور عموا بیدار ہوتے میں مطلب یہ ہے کہ جب غدا کا عکم آ پہنے، پھر موا ہویا بالگا، غافل ہویا بیدار، کوئی شخص کسی عالت میں اس کوروک نہیں سکتا۔

وَاللّٰهُ يَدُعُوٓ اللّٰهِ دَارِ السَّلْمِ ﴿ وَ يَهْدِى مَنُ يَشَاءُ اللهِ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ ﴿

لِلَّذِيْنَ أَحْسَنُوا الْحُسَنَى وَ زِيَادَةٌ وَ لَا يَلَّذِيْنَ أَحْسَنُوا الْحُسَنَى وَ زِيَادَةٌ وَ لَا يَرُهَقُ وُجُوْهَهُمْ قَتَرُ وَ لَا ذِلَّةُ الْولَبِكَ الْجُوْدَ الْحَلِدُونَ عَلَى الْجُنَّةِ فَهُمْ فِيْهَا خَلِدُونَ عَلَى اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

۲۵۔ اور اللہ بلاتا ہے سلامتی کے گھر کی طرف اور دکھلاتا ہے جس کو چاہے راستہ سیدھا [۳]

۲۹۔ جنوں نے کی مجلائی انکے لئے ہے مجلائی اور زیادتی [<sup>۲۳]</sup> اور نہ چڑھے گی ان کے منہ پر سیاہی اور نہ رسوائی وہ ہیں جنت والے وہ اسی میں رہا کریں گے [<sup>۳۳]</sup>

الا دارالسلام کی دعوت: یعنی دنیا کی زائل و فانی زندگی پر مت ریجھو۔ دارالسلام (جنت) کی طرف آؤ۔ خداتم کوسلامتی کے گھر کی طرف بلا رہا ہے اور وہاں تک پہنچنے کا راسۃ بھی دکھلاتا رہا ہے۔ وہ ہی گھر ہے جہاں کے رہنے والے ہر قسم کے رنج و غم، پریثانی، تکلیف، نقصان، آفت اور فنا و زوال و غیرہ سے صبح و سالم رہیں گے ۔ فرشتے ان کو اسلام کریں گے نود رب العزت کی طرف سے تحفہ سلام پہنچے گا۔

۴۲ ۔ دیدار الهی کی نعمٰت: بھلے کام کرنے والوں کو وہاں مھلی جگہ ملے گی ۔ (یعنی جنت) اور اس سے زیادہ بھی کچھ ملے گا۔ یعنی

۳۷۔ آخرت میں کفار کے چرسے: یعنی عرصات محشر میں جس طرح کفار فجار کے چروں پر سخت ذلت وظلمت چھائی ہوگی ۔ جنتیوں کے چرے اس کے خلاف ہوں گے۔ سیاہی اور رسوائی کیسی وہاں تو نور ہی نور اور رونق ہی رونق ہوگی۔

وَالَّذِیْنَ کَسَبُوا السَّیِّاتِ جَزَآ مُ سَیِّتَ ﴿ مَالَهُمْ مِّنَ اللّٰهِ عَرَاهُ اللّٰهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلْمَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِي

۲۸۔ اور جس دن جمع کریں گے ہم ان سب کو پھر کہیں گے شرک کرنے والوں کو کھڑے ہواپنی اپنی جگہ تم اور تمہارے شریک [۲۶] پھر تڑا دیں گے ہم آپس میں انکو اور کہیں گے ان کے شریک تم ہماری تو بندگی نہ کرتے تھے

 فَكَفٰى بِاللهِ شَهِيئًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ اِنُ كُنَّا عَنْ عِبَادَتِكُمُ لَخْفِلِينَ 
اللهُ اللهُ عَنْ عِبَادَتِكُمُ لَخْفِلِينَ اللهُ ال

هُنَالِكَ تَبُلُوا كُلُّ نَفْسٍ مَّآ اَسُلَفَتُ وَرُدُّوَ الِيَ اللهِ مَوْلِهُمُ الْحَقِّ وَ ضَلَّ عَنْهُمُ وَرُدُّوْ اللهِ مَوْلِهُمُ الْحَقِّ وَ ضَلَّ عَنْهُمُ عَنْهُمُ مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ أَ

۲۹۔ سواللہ کافی ہے شاہد ہمارے اور تمہارے بیچ میں ہم کو تمہاری بندگی کی خبر نہ تھی [۴۷]

۳۰۔ وہاں جانچ نے گا ہر کوئی جواس نے پہلے کیا تھا اور رجوع کریں گے اللہ کی طرف جو سچا مالک ہے ان کا اور جاتا رہے گا انکے پاس سے جو جھوٹ باندھا کرتے تھے [۲۸]

مہم یعنی بدی سے زائد نہ ہوگا۔ کم سزا دیں یا بعض برائیوں کو بالکل معاف کر دیں ان کو اختیار ہے۔

۳۵۔ یعنی ان کے چرے اس قدر سیاہ و تاریک ہوں گے گویا اندھیری رات کی تہیں ان پر جا دی گئی ہیں۔ (اعاذنا اللہ منہا)
سے یعنی جن کو تم نے اپنے خیال میں خدا کے شریک ٹھمرا رکھا تھا، یا جن کو خدا کے بیٹے بیٹیاں کہتے تھے ، مثلاً میئے جو نصاری کے نزدیک ''ابن اللہ'' بلکہ ''عین اللہ'' تھے یا ''ملائکۃ اللہ'' یا ''احبار'' و ''رہبان ''کہ انہیں بھی ایک حیثیت سے خدائی کا منصب دے رکھا ، یا اصنام واوثان جن پر مشرکین مکہ نے خدائی کے اختیارات تقیم کر رکھے تھے ، سب کو حب مرانب اپنی اپنی جگہ کھڑے ہونے کا حکم ہوگا۔

ہم۔ باطل معودوں کی کفار سے بیزاری: یعنی اس وقت عجیب افراتفری اور نفسی نفسی ہوگ۔ عابدین و معودین میں جدائی پڑ جائے گی اور دنیا میں اپنے اوہام و خیالات کے موافق ہورشتے ہوڑر کھے تھے، سب توڑ دیے جائیں گے۔ اس ہولناک وقت میں جہا مشرکین کواپنے فرضی معودوں سے بہت کچھ توقعات تھیں، وہ صاف ہواب دے دیں گے کہ تمہارا ہم سے کیا تعلق۔ تم جھوٹ بختے ہوکہ ہاری بندگی کرتے تھے۔ (تم اپنے عقیدہ کے موافق جن چیز کو پوجتے تھے۔ اس کے لئے وہ خدائی صفات تجویز کرتے تھے، ہوئی الواقع اس میں موہود نہیں تھیں۔ تو تقیقت میں وہ عبادت اور بندگی واقعی "میخ" یا ملائکہ کی مذہوئی اور منہ تھیت میں بے جان مورتیوں کی پوجا تھی۔ محض اپنے خیال اور وہم یا شیطان لعین کی پرستش کو فرشت ، یا نبی یا نیک انسان یا کسی تصویر وغیرہ کے نامزد کر دیتے تھے ) خداگواہ ہے کہ ہماری رضا یا اذن سے تم نے یہ حرکت نہیں گی۔ ہم کو کیا خبر تھی کہ انتہائی عاقت و سفاہت سے خدا کے مقابلہ میں ہمیں معبود بنا ڈالو گے۔ (تنبیہ) یہ گفتگواگر صفرت "میخ" وغیرہ ذوی العقول مخلوق کی طرف سے مانی جائے توکوئی اشکال نہیں۔ اور "اصنام" (بوں) کی جانب سے ہوتو کچھ بعید نہیں کہ جی تعالیٰ مشرکین کی

انتهائی مایوسی اور حسرت ناک درماندگی کے اظہار کے لئے اپنی قدرت کاملہ سے پتھر کی مورتیوں کو گویا دے قَالُوَّ ا اَنْطَقَنَا اللهُ الَّذِیِّ اَنْطَقَ کُلَّ شَیْءٍ ( ہم السجدة رکوع )۔

۴۸۔: یعنی جھوٹے اور بے اصل توہمات سب رفو چکر ہو جائیں گے ۔ ہر شخص بہ رای العین مثاہدہ کر لے گاکہ اس سپے مالک کے سوار جوع کرنے کا کوئی ٹھکانا نہیں ۔ اور ہر ایک انسان کو اپنے تمام برے بھلے اعمال اندازہ ہو جائے گاکہ کتنا وزن رکھتے ہیں۔ میں ۔

قُلُ مَنْ يَّرُزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ اَمَّنَ قُلُ مَنْ يَّرُزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ اَمَّنَ قُلُ مَنْ يَّرُزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ اَمَّنَ قُلُ مُنَ يَّخُوجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ مِنَ الْمَيِّتِ وَ يُخُوجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ مِنَ الْمَيِّ وَ يُخُوجُ الْمَيِّ وَ يُخُوجُ الْمَيِّ وَ يُخُوجُ الْمَيِّ مَنَ اللَّهُ ۚ فَقُلُ اللَّهُ ۚ فَقُلُ اللَّهُ ۚ فَقُلُ اللَّهُ وَمَالِهُ اللّهُ وَلَهُ مَرَا مِهِ وَاللّهُ وَلَا مِلْهُ وَلَا مَا لِلْمُ وَلَا مُولِ كَلِي اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ مَلُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْمَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْمَ اللّهُ وَلَا الْمُلَالُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ا

۳۲۔ سویہ اللہ ہے رب تمہارا سچا پھر کیا رہ گیا ہے کے بیچے مگر بھٹکنا سو کھال سے لوٹے جاتے ہو[۵۳]

فَذَٰلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ الْحَقُّ ۚ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ الْحَقِّ الْحَقِّ اللهُ رَبُّكُمُ الْحَقِّ الْحَقِّ اللهُ الضَّللُ الصَّللُ اللهُ اللهُ

اَفَلَا تَتَّقُونَ 🚍

**79۔** آسمان کی طرف سے بارش اور حرارت شمس وغیرہ پہنچتی ہے اور زمینی مواد اس کے ساتھ ملتے ہیں تب انسان کی روزی مہیا ہوتی ہے۔

۔ یعنی ایسے عجبیب و غریب مجیرالعقول طریقہ سے کس نے کان اور آنگھ پیدا کی۔ پھر ان کی حفاظت کا سامان کیا۔ کون ہے جو ان تمام قویٰ انسانی کا حقیقی مالک ہے کہ جب چاہے عطا فرما دے اور جب چاہے چھین لے۔

۵۱۔ مثلاً ''نطفہ'' یا ''بیضہ'' سے جاندار کو، پھر جاندار سے نطفہ اور بیضہ کو نکالتا ہے۔ یا روعانی اور معنوی طور پر جو شخص یا قوم مردہ ہو چکی اس میں سے زندہ دل افراد پیداکرتا ہے اور زندہ قوموں کے اخلاف پر ان کی بد بختی سے موت طاری کر دیتا ہے۔ ۵۲۔ یعنی دنیا کے تمام کاموں کی تدبیر وانتظام کون کرتا ہے۔ ۵۳۔ اللہ خالق و مالک اور مدہر الامور ہے: مشرکین کو بھی اعتراف تھا کہ یہ امور کلیہ اور عظیم الثان کام اللہ کے سوا کوئی نہیں کر سکتا۔ اس لئے فرمایا کہ جب اصلی خالق و مالک اور تمام عالم کا مدہر اسی کو مانتے ہو، پھر ڈرتے نہیں کہ اس کے سوا اور دوسروں کو معبود بناؤ۔ معبود تو وہ ہی ہونا چاہئے جو خالق کل ، مالک الملک، رب مطلق اور متصرف علی الاطلاق ہو۔ اس کا اقرار کر کے کہاں الملئے پاؤں واپس جارہے ہو۔ جب سچا وہ ہی ہے تو پچ کے بعد بجز جھوٹ کے کیارہ گیا۔ پچ کو چھوڑ کر جھوٹے اوہام میں بھٹکنا عاقل کا کام نہیں ہوسکتا۔

كَذْلِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِيْنَ فَسَقُوَّا اَنَّهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿

قُلْ هَلْ مِنْ شُرَكَا بِكُمْ مَّنْ يَّبُدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ثُمَّ يُعِيدُهُ أَقُلِ اللهُ يَبُدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ فَانِّى تُؤُفَكُونَ ﴿

۳۳۔ اس طرح شمیک آئی بات تیرے رب کی ان نافرمانوں پر کہ یہ ایمان نہ لائیں گے [۵۳]

۳۷۔ پوچھ کوئی ہے تمہارے شریکوں میں جو پیدا کرے فلق کو پھر دوبارہ زندہ کرے توکمہ اللہ پیدا کرتا ہے پھراس کو دہرائے گا سوکھال سے پلٹے جاتے ہو[۵۵]

۳۵۔ پوچھ کوئی ہے تمہارے شریکوں میں جو راہ بتلائے صحیح تو کہ اللہ راہ بتلاتا ہے صحیح تو اب جو کوئی راہ بتائے صحیح اسکی بات ماننی چاہئے یا اسکی جو آپ نہ پائے راہ مگر جب کوئی اور اسکو راہ بتلائے سو کیا ہو گیا تم کو کیما انصاف کرتے ہو[۵۶]

۳۹۔ اور وہ اکثر چلتے ہیں محض اُلکل پر سواُلکل کام نہیں دیتی جق بات میں کچھ بھی [۵۷] اللہ کو خوب معلوم ہے جو کچھ وہ کرتے ہیں

۵۴۔ یعنی اللہ نے ازل سے ان مترد سرکثوں کی قسمت میں ایان نہیں لکھا۔ جس کا سبب علم الہی میں ان کی سرکشی اور

نا فرمانی ہے۔ اس طرح خدا کی لکھی ہوئی بات ان پر فنق و نا فرمانی کی وجہ سے راست آئی۔

۵۵۔ مبداء ومعاد کا اثبات: یمال تک "مبدأ" کا ثبوت تھا اب "معاد" کا ذکر ہے ۔ یعنی جب اعتراف کر پچے کہ زمین ، آسمان ،
سمع وبصر موت و حیات سب کا پیدا کرنے والا اور تھا منے والا وہ ہی ہے توظاہر ہے کہ مخلوق کو مرنے کے بعد دوبارہ پیدا کرنا اور
دہرا دینا بھی اسی کا فعل ہوسکتا ہے۔ پھر انبیاء علیم السلام کی زبانی جب وہ خود اس دہرانے کی خبر دیتا ہے تو اس کی تسلیم میں کیا
عذر ہے۔ "مبداء" کا اقرار کر کے "معاد" کی طرف سے کمال پلٹے جاتے ہو۔

81۔ ہدایت صرف اللہ کی طرف سے ہے: "مبداء" و"معاد" کے بعد درمیانی وسائط کا ذکر کرتے ہیں۔ یعنی جس طرح اول پیدا کرنے والا اور دوبارہ جلانے والا وہ ہی خدا ہے ، ایسے ہی "معاد" کی صحیح راہ بتلانے والا بھی کوئی دوسرا نہیں ۔ خدا ہی بندوں کی صحیح اور پھی رہنائی کر سکتا ہے۔ مخلوق میں کوئی بڑا ہویا چھوٹا، سب اسی کی رہنائی کے مختاج میں ۔ اسی کی ہدایت ورہنائی پر سب کو چلنا چا بیئے بت مسکین توکس شار میں ہیں جو کسی کی رہنائی سے بھی چلنے کی قدرت نہیں رکھتے۔ بڑے برئے مقربین (انبیاء وملائکہ علیم السلام) بھی برابر یہ اقرار کرتے آئے میں کہ خدا کی بدایت و دسکیری کے بدون ہم ایک قدم نہیں اٹھا سکتے ۔ ان کی رہنائی بھی اسی لئے بندوں کے حق میں قابل قبول ہے کہ خدا بلاواسطہ ان کی رہنائی فرماتا ہے ۔ پھر یہ کس قدر نا انصافی ہے کہ انسان اس بادی مطلق کو چھوڑ کر باطل اور کمزور سمارے ڈھونڈے ۔ یا مثلاً احبار و رہبان پر برہمنوں اور ممنتوں کی رہنائی پر اندھا دھند

۱۵۰ توحید کے علاوہ ہر نظریہ ظن و تخین ہے: جب معلوم ہو چکا کہ "مبدی" و"معید" اور ہادی وہ ہی اللہ ہے تواس کے غلاف شرک کی راہ افتیار کرنے والوں کو سوچنا چاہئے کہ ان کے ہاتھ میں کونسی دلیل و برہان ہے جس کی بناء پر "توحید" کے مسلک قوم و قدیم کو چھوڑ کر صلالت کے گڑھے میں گرہے جا رہے ہیں۔ چ تو یہ ہے کہ ان کے پاس سوا ظنون واوہام اور اُلکل پچو باتوں کے کوئی چیز نہیں۔ بھلا اُلکل کے تیر حق وصداقت کی بحث میں کیا کام دے سکتے ہیں۔

۳۷۔ اور وہ نہیں یہ قرآن کہ کوئی بنا لے اللہ کے سوا [۵۹] اور لیکن تصدیق کرتا ہے اگلے کلام کی [۵۹] اور بیان کرتا ہے ان چیزوں کو جو تم پر لکھی گئیں جس میں کوئی شبہ نہیں پروردگار عالم کی طرف سے [۲۰]

وَمَا كَانَ هَٰذَا الْقُرُانُ اَنُ يُّفَتَرٰى مِنَ دُونِ اللهِ وَلَكِنَ تَصُدِينَ اللَّهِ اللَّهِ وَلَكِنَ تَصُدِينَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلَكِنَ تَصُدِينَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ الْكِتْبِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِنْ رَّبِ الْعَلَمِينَ عَلَيْهِ مِنْ رَّبِ الْعَلَمِينَ عَلَيْهِ مِنْ رَّبِ الْعَلَمِينَ عَلَيْهِ مِنْ رَبِ

اَمْ يَقُولُونَ افْتَرْمهُ فَقُلُ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّتُلِهِ وَ ادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِّنَ دُونِ اللهِ إِنْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِيْنَ هِ

بَلُ كَذَّبُوْا بِمَا لَمْ يُحِينُطُوْا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمُ تَأْوِيْلُهُ لَا كَذَٰلِكَ كَذَّبَ الَّذِيْنَ مِنَ يَأْتِهِمُ تَأُويْلُهُ لَا كَذَٰلِكَ كَذَّبَ الَّذِيْنَ مِنَ قَبُلِهِمْ فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّلِمِيْنَ قَبُلِهِمْ فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّلِمِيْنَ

۳۸۔ کیا لوگ کہتے ہیں کہ یہ بنا لایا ہے تو کہہ دے تم کے آؤ ایک ہی سورت ایسی اور بلا لوجس کو بلا سکو اللہ کے سوا اگر تم سچے ہو[الا]

79۔ بات یہ ہے کہ جھٹلانے لگے جس کے سمجھنے پر انہوں نے قابو نہ پایا [17] اور ابھی آئی نہیں اسکی حقیقت [17] اسی طرح جھٹلاتے رہے ان سے اگلے سو دیکھ لے کیسا ہوا انجام گنگاروں کا

(F9)

۵۸۔ قرآن اللہ کے سواکوئی نہیں بنا سکتا؛ پھلی آیات میں فرمایا تھا کہ مشرکین محض ظن و تخین کی پیروی کرتے ہیں ۔ مالانکہ پیروی کے قابل اس کی بات ہے جو صبیح راستہ بتلائے ۔ اسی مناسبت سے یہاں قرآن کریم کا ذکر شروع کیا کہ آج دنیا میں وہ ہی ایک کتاب صبیح راستہ بتلانے والی اور ظنون و اوہام کے مقابلہ میں سبیح حقائق پیش کرنے والی ہے ۔ اس کے علوم و معارف ، احکام و قوانین ، اور معجزانہ فصاحت و جزالت پر نظر کر کے کہنا پڑتا ہے کہ یہ قرآن وہ کتاب نہیں جو غدا وند قدوس کے سواکوئی دوسرا شخص بنا کر پیش کر سکے ۔ پورا قرآن تو بجائے نود رہا اس کی ایک سورت کا مثل لانے سے بھی تمام جن و انس عاجز ہیں جیسا کہ آگے آتا ہے۔

09 ۔ قرآن کا کلام الهی ہونا اس سے ظاہر کہ وہ تمام کتب ساویہ سابقہ کی سچائی پر مہر تصدیق ثبت کرتا ، ان کے اصل مضامین کی حفاظت اوران کی پیشین گوئیوں کی صداقت کا علانیہ اظہار کرتا ہے ۔

۔ یعنی احکام الهید اوران حقائق و معارف کو جو پھچلی کتابوں میں نہایت اجالی طور پر مذکور تھیں کافی تفصیل سے بیان کرتا ہے ۔ پچ تو یہ ہے کہ اس کتاب میں عاقل کے لئے شک و شبہ کی قطعا گنجائش نہیں ۔ ایسا جامع ، بلیغ، پر حکمت اور نور و صداقت سے مجمرا ہوا کلام رب العالمین ہی کا ہو سکتا ہے ۔

١٦ ـ كفار كو قرآن كريم كا چيلنج: يعنى اگر ميں بنا لايا ہوں تو تم مبھى ميرى طرح بشر ہو سب مل كر ايك سورت جيسى سورت بنا لاؤ ـ

ساری مخلوق کو دعوت دو، جن وانس کو جمع کر لو، تمام جمان کے قصیح وبلیغ پڑھے لکھے اوران پڑھ اکٹھے ہوکر ایک چھوٹا سا کلام قرآن کی مانند پیش کر دو تو سمجھ لیا جائے کہ قرآن بھی کسی بشر کا کلام ہے۔ جس کا مثل دوسرے لوگ لا سکتے ہیں۔ مگر محال ہے کہ ابدالآباد تک کوئی مخلوق ایسا حوصلہ کر سکے۔ قرآن کریم ہی وہ کتاب ہے جس میں تہذیب اغلاق ، تدن ومعاشرت، عکومت و سیاست ، معرفت و رومانیت ، تزکیه نفوس ، تنویر قلوب ، غرضیکه وصول الی الله اور تنظیم و رفاهیی خلائق کے وہ تمام قوانین و طربق موجود میں ، جن سے آفرینش عالم کی غرض پوری ہوتی ہے ۔ اور جن کی ترتیب و تدوین کی ایک امی قوم کے فرد سے کبھی امید نہیں ہو سکتی تھی۔ پھران تمام علوم وہدایات کا تکفل کرنے کے ساتھ اس کتاب کی غلغلہ انداز فصاحت وبلاغت ، جامع و موثر اور دلربا طرز بیان ، دریا کا ساتموج ، سهل ممتنع سلاست وروانی آسالیب کلام کا تفنن اور اس کی لذت و حلاوت اور شهنشاماینه شان و شکوہ یہ سب چیزیں ایسی میں جنوں نے بڑے زور شور اور بلند آہنگی سے سارے جمان کو مقابلہ کا چیلنج دے دیا ہے ۔ جس وقت قرآن کے جال جمال آراء نے غیب کی نقاب الٹی اور اولاد آدم کو اپنے سے روشناس کیا، اس کا برابریہ ہی دعویٰ رہا کہ میں خدائے قدوس کا کلام ہوں۔ اور جس طرح خدا کی زمین جیسی زمین ، خدا کے سورج جیسا سورج اور خدا کے آسمان جیسا آسمان پیدا کرنے سے دنیا عاجز ہے ، اسی طرح خدا کے قرآن یہا قرآن بنانے سے بھی دنیا عاجز رہے گی۔ قرآن کے مٹانے کی لوگ سازشیں کریں گے ، مکر گانٹھیں گے ، مقابلہ کے جوش میں کٹ مریں گے ، اپنی مدد کے لئے دنیا کی ہڑی ہڑی طاقنوں کو دعوت دیں گے ، کوئی حیلہ ، کوئی تدبیر، کوئی داؤر پچ اٹھا نہ رکھیں گے۔ اپنے کواور دوسروں کو مصیبت میں ڈالیں گے سارے مصائب و دوا ہی کا تحل ان کے لئے ممکن ہو گا مگر قرآن کی چھوٹی سی سورت کا مثل لانا ممکن نہ ہو گا"۔ قُلُ لَینِ اجْتَمَعَتِ الْلِانْسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَنْ يَاٰتُوا بِمِثْلِ هٰذَا الْقُرّانِ لَا يَاٰتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا (بن اسرائيل رکوع۱۰) اس مسئلہ پر ہم نے "اعجاز القرآن" کے نام سے ایک مستقل رسالہ لکھا ہے جبے شوق ہو ملاحظہ کر لے۔ ٦٢۔ قرآن کی تکذیب محض نافہمی اور تعصب کی وجہ سے ہے: یعنی قرآن کو "مفتریٰ" کہنا سمجھ کر نہیں ، محض جمل و سفاہت اور قلت تدبر سے ہے۔ تعصب و عناد انہیں اجازت نہیں دیتا کہ ٹھنڈے دل سے قرآن کے حقائق اور وجوہ اعجاز میں غور کریں۔ بد فہمی یا قویٰ فکریہ کے ٹھک استعال نہ کرنے کی وجہ سے جب قرآن پاک کے دلائل و عجائب کو پوری طرح نہیں سمجھ سکے ، تو جھٹلانا شروع کر دیا۔

18۔ بعض مفسرین نے 'آباویل'' کے معنی ''تفسیر'' کے لئے میں ۔ یعنی مطالب قرآن ان کے دماغ میں نہیں اترے اور بعض

نے قرآنی پیش گوئیاں مرادلی ہیں۔ یعنی تکذیب کی ایک وجہ بعض سادہ لوتوں کے حق میں یہ بھی ہے کہ متنقبل کے متعلق قرآن نے جو خبریں دی میں ، ان کے وقوع کا ابھی وقت نہیں آیا۔ لہذا وہ منتظر میں کہ ان کا ظہورکب ہوتا ہے۔ مگر سوچنا جاہئے کہ یہ وجہ تکذیب کی کیسے ہو سکتی ہے ؟ زائداز زائد توقف کی وجہ ہو تو ہو۔

100

وَمِنْهُمُ مَّنُ يُؤْمِنُ بِهِ وَ مِنْهُمُ مَّنُ لَّا يُؤْمِنُ ع بِه ورَبُّكَ اعْلَمُ بِالْمُفْسِدِيْنَ ﴿

وَ إِنَّ كَذَّبُوكَ فَقُلْ لِيَ عَمَلِي وَ لَكُمْ عَمَلُكُمْ ۚ اَنْتُمْ بَرِيِّئُونَ مِمَّاۤ اَعْمَلُ وَ اَنَابَرِيْ أُمِّمَّا تَعْمَلُونَ 📾

وَمِنْهُمُ مَّنُ يَّسْتَمِعُونَ اِلَيْكَ لَا اَفَانْتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ وَلَوْ كَانُوْ الَّا يَعُقِلُونَ ﴿ وَ مِنْهُمُ مَّنُ يَّنْظُرُ إِلَيْكَ ﴿ اَفَانْتَ تَهْدِى الْعُمْنِي وَ لَوْ كَانُوْا لَا يُبْصِرُونَ ﴿

إِنَّ اللَّهَ لَا يَظُلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَّلَكِنَّ النَّاسَ

اَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُوْنَ ٢ ۶۲۔ یعنی آگے چل کر ان میں کچھ لوگ مسلمان ہونے والے ہیں۔ انہیں چھوڑ کر جو باقی لوگ شرارت پر قائم رہیں گے ، خدا سب کو نوب جانتا ہے موقع پر مناسب سزا دے گا۔

**الله کے انتخارت کو کفار سے بیزاری کا حکم: یعنی اگر ایسے دلائل و براہین سننے کے بعد بھی یہ لوگ آپ کی تکذیب کریں تو کہہ دیجئے کہ** ہم اپنا فرض اداکر چکے ، تم سمجھانے پر نہیں مانتے تواب میرا تمہارا راستہ الگ الگ ہے۔ تم اپنے عمل کے ذمہ دار ہو میں

۸۰۔ اور بعضے ان میں یقین کریں گے قرآن کا اور بعضے یقین نہ کریں گے اور تیرا رب خوب جانتا ہے شرارت والول کو [۲۳]

۴۱۔ اور اگر تجھ کو جھٹلائیں تو کھہ میرے لئے میرا کام اور تہارے لئے تہارا کام تم پر ذمہ نہیں میرے کام کا اور مجھ پر ذمہ نہیں جو تم کرتے ہو<sup>[10]</sup>

اور بعضے ان میں کان رکھتے ہیں تیری طرف کیا تو سنائے گا بہروں کواگرچہ ان کو سمجھ منہ ہو

۴۲ اور بعضے ان میں نگاہ کرتے ہیں تیری طرف کیا تو راہ دکھائے گا اندھوں کو اگرچہ وہ سوجھ مذر کھتے ہوں [17]

۴۳ ۔ اللہ ظلم نہیں کرتا لوگوں پر کچھ بھی لیکن لوگ اینے اوپر آپ ظلم کرتے ہیں [24]

اپنے عمل کا ۔ ہرایک کو اس کے عمل کا ثمرہ مل کر رہے گا۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ (معاذاللہ) "اگر اللہ کا حکم غلط پہنچاؤں تومیں گنگار ہوں ، اور میں سچ لاؤں تم یہ مانو توگناہ تم پر ہے۔ بہرحال ماننے میں کسی طرح تمہارا نقصان نہیں ''۔ 77۔ کفار اندھے اور بے عقل میں: بعض لوگ بظاہر قرآن شریف اور آپ کا کلام مبارک سنتے میں اور آپ کے معجزات و کالات دیکھتے میں مگر دیکھنا سننا وہ نافع ہے جو دل کے کانوں اور دل کی آئکھوں سے ہو۔ یہ آپ کے اختیار میں نہیں کہ آپ دل کے بمرول کو اپنی بات سنا دیں بحالیکہ وہ سخت بمرہ پن کی وجہ سے قطعاکسی کلام کو نہ سمجھ سکتے ہوں یا دل کے اندھوں کو راہ حق دکھلا دیں جبکہ انہیں کچھ بھی نہ سوجھتا ہو۔ ''موضح القرآن'' میں ہے۔ ''یعنی کان رکھتے میں یا نگاہ کرتے میں اس توقع پر کہ آپ ہمارے دل پر تصرف کر دیں جیما بعضوں پر ہوگیا، سویہ بات اللہ کے ہاتھ ہے ؛؛ بعض مفسرین نے لَا یَعْقِلُونَ سے مطلق عقل کی اور لَا يُبْعِبِرُ وْنَ سے بصیرت کی نفی مراد لی ہے ۔ مطلب یہ ہے کہ ایسے اندھے بہرے جوعلاوہ یہ سننے اور یہ دیکھنے کے ہر قیم کی سمجھ بوجھ سے محروم ہیں ۔ ان کوآپ کس طرح سنا اور دکھا کر منوا سکتے ہیں ۔

٧٤ يعني جن كے دل ميں اثر نهيں ہوتا يہ ان ہى كى تقصير ہے ۔ فود اپنى بے اعتداليوں اور غلط كاريوں سے انہوں نے قوائے ادراکیہ کو تباہ کر لیا ہے۔ ورنہ اصل فطرت سے ہرآ دمی کو غدا نے سمجھنے اور قبول کرنے کی استعداد بخثی ہے۔

وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ كَأَنُ لَّمْ يَلْبَثُوًّا إِلَّا ٢٥- اور بن انكو جمع كرے كا كويا وہ نہ رہے تھے سَاعَةً مِّنَ النَّهَارِ يَتَعَارَفُوْنَ بَيْنَهُمُ لَ قَدُ خَسِرَ الَّذِيْنَ كَذَّبُوا بِلِقَآءِ اللهِ وَمَا كَانُوا

مُهُتَدِيْنَ 🗃

وَ إِمَّا نُرِيَنَّكَ بَعُضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَّكَ فَالِيَنَا مَرْجِعُهُمُ ثُمَّ اللَّهُ شَهِيَدُّ عَلَىٰ مَا يَفُعَلُونَ 📆

مگر ایک گھڑی دن <sup>[۱۸]</sup>ایک دوسرے کو پہچانیں گے [19] بدیشک خمارے میں ریٹ جنموں نے جھٹلایا اللہ سے ملنے کواور یہ آئے وہ راہ پر [۰۰]

 ہم دکھائیں گے تجھ کو کوئی چیزان وعدوں میں سے بو کئے میں ہم نے ان سے یا وفات دیں تجھ کو سو ہاری ہی طرف ہے ان کو لوٹنا پھر اللہ شاہد ہے ان کاموں پر جو کرتے ہیں [۱۰]

**۱۸۔ دنیوی زندگی کی حقیقت: یعنی محشر کے ہولناک اہوال و حوادث کو دیکھ کر عمر بھر کا عیش وآرام اس قدر حقیر و قلیل نظر آئے گا گویا** 

دنیا میں ایک گھڑی سے زیادہ مُمہرے ہی نہ تھے۔ اور افنوس کریں گے کہ ساری عمر کیسی فضول اور بے کارگذری ، جیسے آدمی گھنٹہ دو گھنٹہ یوں ہی گپ شپ میں بیکار گذار دیتا ہے۔ نیز وہاں کی زہرہ گداز مصائب کو دیکھ کر خیال کریں گے کہ گویا دنیا میں کچھ مدت قیام ہی نہ ہوا جو یہ وقت آلیا۔ گھڑی دو گھڑی مُمہرے اور یہاں آپھنے۔ کاش وہاں کی مدت قیام کچھ طویل ہوتی تو یہ دن اس قدر جلد نہ دیکھنا پڑا۔ بعض مفسرین نے کہا کہ برزخ (قبر) میں مُمہر نے کی مدت کوایک گھڑی کے برابر سمجھیں گے ۔ واللہ اعلم۔

19 ـ مگر کچھ مدد نہ کر سکیں گے ۔ نفی نفی پڑی ہوگی۔ بھائی بھائی کے اور بیٹا باپ کے کام نہ آئے گا۔ فکلا اَنْسَابَ بَیْنَهُمْ یَوْمَیِذٍ وَّلَا یَتَسَآءَ لُوْنَ (المومنون رکوع۲) یَوْمَر یَفِیُّ الْمَرْءُ مِنْ اَخِیْدِ وَاُمِّم وَاَبِیْدِ وَصَاحِبَتِه وَبَنِیْدِ (عبس رکوع)

٠٠ ـ باقی جنول نے لقاء اللہ کی تصدیق کی اور سیدھی راہ پر چلے وہ سراسر فائدہ میں ہیں۔

ا>۔ آتھنرت سے کئے گئے وعدوں کا ایفاء: یعنی ہم نے کفار کو عذاب دینے اور اسلام کو غالب و منصور کرنے کے جو وعدے کئے میں ، خواہ ان میں سے بعض وعدے کئی عدتک آپ کی موجودگی میں پورے کر کے دکھا دیے جائیں ، جیسے "بدر" وغیرہ میں دکھلا دیا۔ یا آپ کی وفات ہو جائے ۔ اس لئے آپ کے سامنے ان میں سے بعض کا ظہور نہ ہو۔ ہم صورت یہ یقینی ہے کہ وہ سب پورے ہوکر رہیں گے۔ اگر کئی مصلحت سے دنیا میں ان کفار کو سزا نہ دی گئی تو آخرت میں ملے گی۔ ہم سے پچ کر کھاں مطال سکتے میں ۔ سب کو ہماری طرف لوٹ کر آنا ہے اور ان کے تمام اعمال ہمارے سامنے میں ۔ صفرت شاہ صاحب لکھتے میں اس طرف کہ غلبہ اسلام کچھ حضرت کے روبر و ہوا اور باقی آپ کی وفات کے بعد خلفاء کے ہا تھوں سے ۔ گویا خَتَوَ قَدِیَنَگُ میں اس طرف اشارہ ہوا ہے ۔ واللہ اعلم ۔

وَ لِكُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولُ ۚ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمُ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَسُولُهُمُ قُضِى بَيْنَهُمُ بِالْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ قُضِى بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ

(TZ)

پر ظلم نهیں ہوتا [۲۰]

، اور ہر فرقہ کا ایک رسول ہے پھر جب پہنچا الکے

یاس رسول ان کا فیصلہ ہوا ان میں انصاف سے اور ان

وَ يَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعُدُ إِنْ كُنْتُمَ اللهِ عَدُ إِنْ كُنْتُمَ اللهِ عَدِهِ اللهِ عَدِهِ اللهِ عَد طدِقِينَ ﷺ

قُلُ لَآ اَمْلِكُ لِنَفْسِئَ ضَرًّا وَّلَا نَفْعًا اِلَّا مَاشَآءَ اللهُ لَلْكُلِّ اُمَّةٍ اَجَلُّ لَا إِذَا جَآءَ اللهُ لَاللهُ لَا لِكُلِّ اُمَّةٍ اَجَلُ لَا إِذَا جَآءَ اللهُ مُ لِكُلِّ اُمَّةٍ اَجَلُ لَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

قُلُ اَرَءَيْتُمُ إِنْ اَتَٰكُمُ عَذَابُهُ بَيَاتًا اَوُ نَهَارُهُ بَيَاتًا اَوُ نَهَارًا مَّاذَا يَسْتَعُجِلُ مِنْهُ الْمُجْرِمُونَ ﴿

اَثُمَّ إِذَا مَا وَقَعَ امَنْتُمْ بِهِ ﴿ الْكُنَ وَقَدُ كُنْتُمْ بِهِ ﴿ الْكُنَ وَقَدُ كُنْتُمُ بِهِ ﴿ الْكُن وَقَدُ كُنْتُمُ بِهِ الْكُن وَقَدُ كُنْتُمُ بِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالِمُ اللّ

۴۹۔ تو کہہ میں مالک شہیں اپنے واسطے برے کا نہ بعطے کا مگر جو چاہے اللہ ہر فرقہ کا ایک وعدہ ہے جب آ پہنچے گا ان کا وعدہ پھر نہ پیچھے سرک سکیں گے ایک گھڑی اور نہ آگے سرک سکیں گے [۲۶]

۵۰۔ تو کہہ بھلا دیکھو تو اگر آ پہنچے تم پر عذاب اس کا راتوں رات یا دن کو تو کیا کر لیں گے اس سے پہلے گنظہ[۵]

اہ۔ کیا پھر جب عذاب واقع ہو چکے گاتب اس پر یقین کرو گے اب قائل ہوئے اور تم اسی کا تقاض کرتے تھے [۲۰]

۲)۔ ہرامت کے لئے رسول بھیجاگیا: پہلے اس امت اور اس کے رسول اکرم الٹی ایکی کا ذکر تھا۔ اب عام اقوام وامم کا ضابط بتلاتے میں کہ ہر جاعت اور ہر فرقہ کے پاس ندا کے ادکام پہنچانے والے بھیجے گئے میں جن کو "رسول" کھئے۔ تاکہ نداکی حجت تام ہوا تمام جوت سے پہلے کسی کو عذاب نہیں دیا جاتا۔ لوگ عل پہلے سے کرتے ہیں۔ مگر دنیا میں ان کو سزا رسول پہنچنے اور حجت تمام کرنے کے بعد دی جاتی ہے ندا کے یماں یہ ظلم اور اندھیر نہیں کہ بدون پیشتر سے آگاہ کرنے اور ملزم ثابت ہونے کے مجر موں کو فیصلہ سنا دیا جائے۔ قیامت میں بھی باقاعدہ پیشی ہوگی، فرد جرم لگائیں گے، گواہ پیش ہول گے، ہر قوم کے ساتھ ان کے پینمبر موبود ہوں گے ان کے بیانت وغیرہ کے بعد نهایت انساف سے فیصلہ ہوگا۔ وَ اَشْرَقَتِ الْاَرْحُشُ بِنُوْدِ رَبِّهَا وَ وُضِعَ الْمُحَتِّ وَ هُمْ لَا یُظُلِمُونَ (الزم رکوع) ) مجاہد وغیرہ نے آیت کو قیامت کے انوال پر عل کیا ہے۔

۷۔ یعنی عذاب آنے کی جو دھمکیاں دیتے ہو محض جھوٹ اور بے اصل ہیں۔ اگر واقعی تم سے ہوتو لے کیوں نہیں آتے۔ آخر یہ وعدہ کب پورا ہو گا۔ ۱۹۷۷ یعنی عذاب وغیرہ بیجنا غدا کا کام ہے ، میرے قبضہ اور اغتیار میں نہیں۔ میں نود اپنے نفع نقصان کا صرف اس قدر مالک ہوں جتنا للہ چاہے۔ پھر دوسروں پر کوئی بھلائی برائی وارد کرنے کا متقل اغتیار مجھے کہاں سے ہوتا۔ ہر قوم کی ایک مدت اور میعاد غدا کے علم میں مقرر ہے۔ جب میعاد پوری ہوکر اس کا وقت پہنچ جائے گا۔ ایک سکنڈ کا تخلف نہ ہو سکے گا۔ غرض عذاب کے لئے جلدی مچانے سے کچھ فائدہ نہیں۔ غدا کے علم میں جو وقت طے شدہ ہے اس سے ایک منٹ آگے بیچھے منیں سرک سکتے۔ زمخش کے نزدیک لایک شکا خرق کا شاعة گولا یک شکت قدم و تاخر کا نفیایا اثبا تا اعتبار نہیں۔ فتبہلہ۔

3 - کفار کا مطالبہ عذاب احمقانہ ہے: یعنی رات کو سوتے ہوئے یا دن میں جب تم دنیا کے دھندوں میں مثغول ہو، اگر اچانک خدا کا عذاب آ دبائے تو مجرم جلدی کر کے کیا بچاؤ کر سکیں گے ؟ جب بچاؤ نہیں کر سکتے پھر وقت پو چھنے سے کیا فائدہ ؟ مترجم نے مما ذَا یَسْتَعَجِلُ مِنْهُ الْمُجْرِ مُوْنَ کا یہ ترجمہ حضرت شاہ صاحبؒ کے مذاق کے موافق کیا ہے ۔ عموما مفسرین نے یہ مطلب لیا ہے کہ عذاب الی کے آنے میں کونسی ایسی خوشی اور مزے کی بات ہے جس کی وجہ سے مجرمین جلدی طلب کر رہے میں یا یہ کہ تعجب کا مقام ہے کہ مجرمین کیسی سخت خوفناک چیز کے لئے جلدی مچارہے میں ۔ مالانکہ ایک مجرم کے لائق تو یہ تھاکہ وہ آنے والی سزا کے تصور سے کانب المحتا اور ڈر کے مارے ملاک ہوجاتا۔ (البحرالمحیل) ۔

7)۔ مطالبہ عذاب کہ وجہ: یعنی عذاب کے لئے جلدی کرنا اس بناء پر ہے کہ انہیں اس کے آنے کا یقین نہیں۔ اس وقت یقین ہوتا تو فائدہ ہو گا۔ اس وقت غدا کی طرف سے کہہ دیا جائے گا کہ اچھا اب قائل ہوتے ہو، اور پہلے سے جھٹلاتے رہے۔ کیونکہ تقاضا کرنا بھی جھٹلانے اور مذاق اڑانے کی نیت دیا جائے گا کہ اچھا اب قائل ہوتے ہو، اور پہلے سے جھٹلاتے رہے۔ کیونکہ تقاضا کرنا بھی جھٹلانے اور مذاق اڑانے کی نیت سے تھا۔ اس وقت اقرار کرنے سے کچھ نفع نہیں۔ فکر مَا رَاوَ ا بَاسَنَا قَالُو ٓ اُمَنّا بِاللهِ وَحُدَهُ وَ کَفَرُ نَا بِمَا کُنّا بِهِ مُشْرِکِیْنَ۔ فکر مَا یَا مُنْ یَا فِی مِنَا فِی عِبَادِم وَ حَسِرَ هُنَا لِلهِ اللّٰتِی قَدْ خَلَتْ فِی عِبَادِم وَ حَسِرَ هُنَا لِكَ الْکُفِرُ وَنَ (المومن رکوع ہے)۔

۵۲۔ پھر کہیں گے گہنگاروں کو چکھتے رہو عذاب ہمیشگی کا وہی بدلا ملتا ہے جو کچھ کاتے تھے [<sup>۱</sup>۲۰]

 وَلَوْ اَنَّ لِكُلِّ نَفْسٍ ظَلَمَتُ مَا فِي الْأَرْضِ لَافْتَدَتْ بِهِ ﴿ وَاسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَاوُا الْغَذَابَ ۚ وَقُضِى بَيْنَهُمُ بِالْقِسُطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ يُظُلَمُونَ ﴿ يُظُلَمُونَ ﴿ يُظُلَمُونَ ﴿ يَظُلَمُونَ ﴿ يَظُلَمُونَ ﴿ يَعُلَمُونَ ﴿ يَظُلَمُونَ ﴿ يَظُلَمُونَ ﴾ في المُحافِق الله المُحافِق المُحافِق الله المُحافِق المِحافِق المُحافِق المُحافِق

اَلَآ إِنَّ لِلهِ مَا فِي السَّمٰوٰتِ وَالْأَرْضِ اللَّهِ إِنَّ وَعُدَ اللهِ حَقُّ وَّلٰكِنَّ اَكْثَرَهُمُ لَا يَعْلَمُوْنَ هِي

هُوَ يُحْيِ وَيُمِيْتُ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿

يَايُّهَا النَّاسُ قَدُ جَاءَتُكُمُ مَّوَعِظَةُ مِّنُ رَّبِكُمُ وَشِفَاءُ لِمَا فِي الصُّدُورِ لِهُ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِلمُؤمِنِينَ هِي الصُّدُورِ لِهِ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِلمُؤمِنِينَ هِي

قُلُ بِفَضْلِ اللهِ وَبِرَحُمَتِهٖ فَبِذَٰلِكَ فَلۡيَفۡرَحُوۡا ۚ هُوَ خَيۡرُ مِّمَّا يَجُمَعُوۡنَ ۚ

۵۳۔ اور تجھ سے خبر پوچھتے ہیں کیا پچ ہے یہ بات تو کمہ البتہ قیم میرے رب کی یہ پچ ہے اور تم تھ کا نہ سکو گے [۸۸]

۵۴۔ اور اگر ہو ہر شخص گنگار کے پاس جتنا کچھ ہے زمین میں البتہ دے ڈالے اپنے بدلے میں [۶۹] اور چھپے چھپے پچھتائیں گے جب دیکھیں گے عذاب اور ان میں فیصلہ ہو گا انصاف سے اور ان پر ظلم نہ ہو گا [۸۰]

۵۵۔ سن رکھواللہ کا ہے جو کچھ ہے آسمان اور زمین میں من رکھو وعدہ اللہ کا پچ ہے [۱۸] پر بہت لوگ نہیں جانتے [۲۸]

۵۶۔ وہی جلاتا ہے اور مارتا ہے اور اسی کی طرف میر جاؤ گے [۸۳]

۵۷۔ اے لوگو تمہارے پاس آئی ہے نصیحت تمہارے رب سے اور شفا دلوں کے روگ کی اور ہدایت اور رحمت مسلمانوں کے واسطے [۸۴]

۵۸۔ کمہ اللہ کے فضل سے اور اسکی مهربانی سے سو اس کی مهربانی سے سو اس پر انکو نوش ہونا چاہئے [۸۵] یہ بہت ہے ان چیزوں سے جو جمع کرتے ہیں [۸۱]

››۔ بو کفر وشرک اور تکذیب کرتے رہے تھے اب ہمیشہ اس کا مزہ چکھتے رہو۔ یہ قیامت میں کہا جائے گا۔

۸۷۔ حیات بعدالمات یقین: یعنی غلفت کے نشہ میں پور ہوکر تعجب سے پوچھے ہیں کہ کیا یہ پتے ہم موت کے بعد دوبارہ زندہ کئے جائیں گے اور دائمی عذاب کا مزہ پھیں گے ؟ کیا واقع ریزہ ریزہ ہوکر اور خاک میں مل کر پھر از سر نوہم کو موجود کیا جائے گا ؟ آپ فرما دیجئے کہ تعجب کی کیا بات ہے، یہ چر تو یقینا ہونے والی ہے۔ تہمارا مٹی میں مل جانا اور پارہ پارہ ہو جانا غدا کو اس سے عاجز نہیں کر سکنا کہ پہلے کی طرح تہمیں دوبارہ پیدا کر دے اور شرار تول کا مزہ چھائے ۔ ممکن نہیں کہ اس کے قبضہ سے نکل جمالو اور فرار ہوکر (معاذ اللہ) اسے عاجز کر سکو۔ (تنبیہ) اس آیت کے مثابہ دوآیتیں قرآن کریم میں ہیں ایک سورہ "با" میں و قال اللّذِینَ کَفَرُو الّذِینَ کَفَرُو اللّذِینَ کِو مَنا ہوں کی مناسبت سے عافظ ابن کثیر نے آیت عاضرہ کو معاد کے متعلق رکھا ہے۔

<mark>9)۔</mark> یعنی اگر روئے زمین کے خزانے فرض کرواس کے قبضہ میں ہوں توکوشش کرے کہ یہ سب دے کر غدا کے عذاب سے اپنے کو بچا ہے۔

٨٠ ـ آخرت میں کفار کا پیمتاوا: دل میں اپنی حرکتوں پر پشیان ہوں گے اور چاہیں کہ لوگوں پر پشیانی کا اظہار نہ ہو۔ مگر تا بکے کچھ دیر آثار ندامت ظاہر نہ ہونے دیں گے ۔ آخر بے اختیار ظاہر ہو کر رہیں گے ۔ اس وقت کہیں گے ۔ یا حَسْرَ ٹی عَلیٰ مَا فَرَّ طُٹُ فِیۡ جَنْبِ الله اور یَا وَیُلْنَا قَدۡ کُنَّا فِیۡ غَفَلَةٍ مِیۡنَ هٰذَا ۔

۸۱ \_ یعنی سارے جمان میں حکومت صرف اللہ کی ہے ۔ انصاف ہو کر رہے گا۔ کوئی مجرم نہ کہیں بھاگ سکتا ہے نہ رشوت دے کرچھوٹ سکتا ہے ۔

۸۲ یعنی سوء استعداد بد فہمی اور غلفت سے اکثر لوگ ان حقائق کو نہیں سمجھتے ۔ اسی لئے جو زبان پر آئے بک دیتے ہیں۔ اور جو جی میں آئے کرتے ہیں ۔

۸۳ مبلانا اور مارنا جب اسی کا فعل ہے تو دوبارہ زندہ کرنا کیا مشکل ہے۔

۸۷۔ قرآن کریم کی بعض اہم صفات: یہ سب صفات قرآن کریم کی ہیں۔ قرآن اول سے آخرتک نصیحت ہے ، جو لوگوں کو مملک اور مضرباتوں سے روکتا ہے۔ دلوں کی بیاریوں کے لئے نسخہ شفاء ہے۔ وصول الی اللہ اور رضائے خداوندی کا راستہ بتاتا ہے اور اپنے ماننے والوں کو دنیا و آخرت میں رحمت الهید کا مشخق شمہراتا ہے۔ بعض محققین کے نزدیک اس آیت میں نفس

انسانی کے مرانب کال کی طرف اشارہ ہے۔ یعنی ہوشخص قرآن کریم سے تمسک کرے ان تمام مراتب پر فائز ہوسکتا ہے۔ (۱)

اپنے ظاہر کو نالائق افعال سے پاک کرنا۔ لفظ "موعظة" میں اس کی طرف اشارہ ہے (۲) باطن کو عقائد فاسدہ اور ملکات ردیہ سے خالی کرنا جو شِفآ آئے لِّمَا فِی الصَّدُو رِ سے مفوم ہوتا ہے۔ (۳) نفس کو عقائد حقہ اور اظافق فاصلہ سے آراستہ کرنا ، جس کے لئے لفظ "ہدیٰ" زیادہ مناسب ہے۔ (۳) ظاہر و باطن کی درستی کے بعد انوار رحمت السیہ کا نفس پر فائض ہونا جو لفظ "رحمت" کا مدلول ہے۔ امام فخرالدین رازیؒ نے جو تقریر کی ہے اس میں ان چار لفظوں سے شریعت ، طریقیت ، حقیقت ، اور نبوت و خلافت کی طرف علی الترتیب اشارہ کیا ہے۔ یمال اس کی تفصیل کا موقع نہیں ۔ اور نہ اس قسم کے مضامین غالص تفسیر کی مد میں آسکتے میں ۔

۸۵۔ اللہ تعالیٰ کی نعمت پر نوش ہونا: "فرح" ( نوش ہونا ) محمود بھی ہے اور مذموم بھی ۔ کسی نعمت پر اس حیثیت سے نوش ہونا اور اکرانا کہ اللہ کے فضل ورحمت سے ملی ہے ، محمود ہے ۔ جیسے یماں فرمایا فَبِذٰلِكَ فَلْيَفْرَ حُوّا اور حطام دنیا پر نوش ہونا اور اکرانا خصوصایہ خیال کر کے کہ ہم کو اپنی لیاقت سے عاصل ہوئی ہے، سخت مذموم ہے ۔ قارون اپنے مال و دولت کی نسبت کہتا تھا۔ اِنَّمَا اُوْ تِینُدُهٔ عَلیٰ عِلْمٍ عِنْدِی اس کو فرمایا کا تَفْرَحُ إِنَّ اللهُ لا یُحِبُّ الْفَرِحِیْنَ وَ ابْتَنِعْ فِیْمَا اِنَاكَ اللهُ الدَّالَ اللهُ الدَّارَ اللهُ لا یُحِبُّ الْفَرِحِیْنَ وَ ابْتَنِعْ فِیْمَا اِنَاكَ اللهُ الدَّارَ اللهُ لا یُحِبُّ الْفَرِحِیْنَ وَ ابْتَنِعْ فِیْمَا اِنَاكَ اللهُ الدَّارَ اللهُ لا یُحِبُّ الْفَرِحِیْنَ وَ ابْتَنِعْ فِیْمَا اِنَاكَ اللهُ الدَّارَ اللهُ لا یُحِبُّ الْفَرِحِیْنَ وَ ابْتَنِعْ فِیْمَا اِنَاكَ اللهُ الدَّارَ اللهُ لا یُحِبُّ الْفَرِحِیْنَ وَ ابْتَنِعْ فِیْمَا اِنَاكَ اللهُ الدَّارَ اللهُ لا یُحِبُّ الْفَرِحِیْنَ وَ ابْتَنِعْ فِیْمَا اِنَاكَ اللهُ الدَّارَ اللهُ اللهُ الدَّرَةَ وَلَا تَنْسَى نَصِیْبَكَ مِنَ الدُّنْهَا اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

۸۶ ۔ اللہ تعالیٰ کی نعمت پر خوش ہونا: یعنی اصلی چیز خدا کا فضل ورحمت ہے ۔ انسان کو اسی کی تلاش کرنی چاہئے ۔ مال و دولت ، جاہ وحثم ، سب اس کے مقابلہ میں پہچ ہیں ۔

قُلُ اَرَءَيْتُمُ مَّا اَنْزَلَ اللهُ لَكُمْ مِّنَ رِّزُقٍ فَلَ اللهُ لَكُمْ مِّنُ رِّزُقٍ فَجَعَلْتُمْ مِّنُهُ حَرَامًا وَّحَللًا فَلَ اللهُ اَذِنَ لَكُمْ اَمْ عَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ ﴿

وَمَا ظَنُّ الَّذِيْنَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ
يَوْمَ الْقِيْمَةِ ﴿ إِنَّ اللهَ لَذُو فَضُلٍ عَلَى
عُوْمَ الْقِيْمَةِ ﴿ إِنَّ اللهَ لَذُو فَضُلٍ عَلَى
عُلَا يَشُكُرُونَ ۚ الْكَثَرَهُمُ لَا يَشُكُرُونَ ۚ

۵۹۔ توکہ بھلا دیکھو تواللہ نے ہو آثاری تمہارے واسط روزی پھرتم نے مٹھرائی اس میں سے کوئی حرام اور کوئی طلال کہ کیا اللہ نے افتراکرتے کوئی طلال کہ کیا اللہ نے افتراکرتے ہو[۸۰]

70۔ اور کیا خیال ہے جھوٹ باندھنے والوں کا اللہ پر قیامت کے دن [۸۸] اللہ تو فضل کرتا ہے لوگوں پر اور لیکن بہت لوگ حق نہیں مانے [۸۹]

وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنٍ وَمَا تَتُلُوا مِنْهُ مِنَ عَمَلٍ اللّه كُنّا قُرُانٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ اللّه كُنّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِينضُونَ فِيهِ وَمَا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِينضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْرُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ يَعْرُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلَا وَلَا فِي السّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرَ اللّهِ فِي كُتُ مِنْ ذَلِكَ وَلَا هُمُ اللّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ اللّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ اللّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ

18۔ اور نہیں ہونا تو کسی عال میں اور نہ پڑھتا ہے اس میں سے کچھ قرآن اور نہیں کرتے ہوتم لوگ کچھ کام کہ ہم نہیں ہوتے عاضر تمہارے پاس جب تم مصروف ہوتے ہو اس میں اور غائب نہیں رہتا تیرے رب سے ایک ذرہ بھر زمین میں اور نہ آسمان میں اور نہ بھوٹا اس سے اور نہ بڑا جو نہیں ہوئی کتاب میں اور نہ بڑا جو نہیں ہوئی کتاب میں [9۰]

٦٢ یاد رکھو جو لوگ اللہ کے دوست ہیں نہ ڈر ہے ان پر اور نہ وہ خمکین ہول گے [۹۱]

۸۰۔ ملت و رمت صرف اللہ کا کام ہے: یعنی قرآن جو تصیحت ، شفاء اور ہدایت ورحمت بن کر آیا ہے وہ ہی استناد اور تمسک کرنے کے لائق ہے۔ احکام الهیه کی معرفت اور علال و حرام کی تمیزاسی سے ہو سکتی ہے ۔ یہ کیا واہیات ہے کہ خدا نے تو تمہارے انتفاع کے لئے ہر قیم کی روزی پیدا کی ۔ پھر تم نے محض اپنی آراء واہواء سے اس میں سے کسی چیز کو علال ، کسی کو حرام محمرالیا ۔ بھلا تحلیل و تحریم کا تم کو کیا حق ہے ۔ کیا تم یہ کھنے کی جرأت کر سکتے ہو کہ خدا تعالیٰ نے ایسا حکم دیا، یا یوں ہی خدا پر افتراء کر رہے ہو۔ اگلی آیت میں صاف اشارہ کر دیا کہ بجزافتراء علی اللہ کے اور کچھ نہیں ۔ (تنبیہ) جن چیزوں کو علال و حرام کیا تھا ان کا مفصل تذکرہ سورہ مائدہ اور انعام میں گذر چکا۔

۸۸۔ یعنی یہ لوگ روز قیامت کے متعلق کیا خیال کر رہے ہیں کہ کیا معاملہ ان کے ساتھ ہو گا۔ سخت پکڑے جائیں گے یا سے چھوٹ جائیں گے ۔ عذاب بھگتنا پڑے گا یا نہیں ۔ کن خیالات میں پڑے ہیں ۔ یادر کھیں جو دردناک سزا ملنے والی ہے وہ ٹل نہیں سکتی۔

۸۹۔ یعنی خدا اپنے فضل سے دنیا میں بہت کچھ مہلت دیتا ہے ۔ بہت سی تقصیرات سے درگذر کرتا ہے۔ لیکن بہت لوگ نرمی اور اغاض کو دیکھ کر بجائے شکر گذار ہونے کے اور زیادہ دلیراور بے خون ہو جاتے ہیں۔ آخر سزا دینی پڑتی ہے ۔

## علم حق باتو موا سا ہاکند پونتواز حد بگذری رسواکند

۔ وہ اللہ کو ہر ذرہ کا علم ہے: پہلے قرآن کریم کے اوصاف بیان کئے تھے کہ وہ سراپا نور ہدایت، شفائے قلوب، نعمت محلی اور رحمت کبری ہے پھر اشارہ کیا کہ ہدایت و بصیرت کی ایسی صاف روشی کو چھوٹر کر لوگ اپنے اوبام و نیالات کے اندھیرے میں بھی ہے بھرتے میں اور خدا پر افزاء کر کے اس کے فشل و انعام کی ناقدری کرتے میں۔ اس آیت میں متنبہ کیا کہ لوگ کس عال میں ہیں۔ اور پینغبر علیہ السلام کی کیا شان ہے۔ آپ شب و روز مالک حقیقی کی وفادراری اور ہمدردی طافق کی بن شکون محظیمہ میں ہیں۔ اور پینغبر علیہ السلام کی کیا شان ہرآن کریم پر ھنے پڑھانے کے وقت ظاہر ہوتی ہے یعنی قرآن کے ذریعہ ہے بو جاد آپ کر رہے ہیں وہ سب بھی خدان کی جو انتیازی شان قرآن کریم پر ھنے پڑھانے کے وقت ظاہر ہوتی ہے یعنی قرآن کے ذریعہ ہے بو جاد آپ کر رہے ہیں وہ سب بھی غدا کی نظر کے سامنے جاد آپ کر رہے ہیں وہ سب بھی غدا کی نظر کے سامنے کو برابر دیکھ رہا ہے۔ فواہ اسے خدائی نظر کے سامنے کو برابر دیکھ رہا ہے۔ فواہ نے خدائی کر اور اس میں مشول و منعک ہو جاتی ہے۔ نواہ اسے خدائی تکئی تشر اللہ فیا قبلہ کرتے ہیں وہ سب بھی غدا کی تشر اللہ فیا گئی ہو اللہ کا نظر کہ سے خواہی ہو کہ کہ اس کے علم میں تھوئی بڑی چیز پوشیدہ شمیں تو ان مکذبین و معاندین شہرت ہے جے "تدبیر" میں صحیفہ علم السی سے نیچ اتر کر تام "ماکان وہا یکون" کا عال "کاب میین" (لوح محفوظ) میں شہرت ہے جے "تدبیر" میں صحیفہ علم السی کہنا چاہے ۔ جب می تعالی پر کوئی ادفی ہے ادنی چیز پوشیدہ شمیں تو ان مکذبین و معاندین کی ہر پھوئی بری حرکت خدا کے سامنے میں ، ان کے بالمقابل دوستوں کا ذرہ ذرہ عال بھی اس کے علم میں ہو اگلی آیات طرح دشموں کے معاملات اس کے سامنے میں ، ان کے بالمقابل دوستوں کا ذرہ ذرہ عال بھی اس کے علم میں ہے اگلی آیات میں ان کو بشارت سائی گئی۔

19۔ اولیائے اللہ کی خوف و حزن سے حفاظت: ابن کثیر نے روایات حدیثیہ کی بنا پر اس کا مطلب یہ بیان کیا ہے کہ "اولیاء اللہ"
(خدا کے دوستوں) کوآخرت میں اہوال کا کوئی خوف نہیں ہوگا اور نہ دنیا کے چھوٹ جانے پر خمکین ہوں گے۔ بعض مفسرین
نے آیت کو کچھ عام رکھا ہے یعنی ان پر اندیشہ ناک حوادث کا وقوع نہ دنیا میں ہوگا نہ آخرت میں اور نہ کسی مطلوب کے فوت
ہونے پر وو مغموم ہوتے ہیں گویا خوف حق یا غم سے غم آخرت کی نفی مراد نہیں بلکہ دنیا میں دنیوی خوف و غم کی نفی مراد ہے
جس کا اخمال مخالفت اعداء وغیرہ سے ہو سکتا ہے وہ مومنین کاملین کو نہیں ہوگا۔ ہر وقت ان کا اعتماد اللہ پر ہوتا ہے اور تمام
واقعات تکوینیہ کے خالی از حکمت نہ ہونے کا اعتماد رکھتے ہیں۔ اس اعتماد واعتماد کے استخسا سے انہیں خوف و غم نہیں ساتا۔

میرے زردیک لا خَوَفَ عَلَیْهِم کا مطلب یہ لیا جائے کہ اولیا اللہ پر کوئی نوفناک چیز (ہلاکت یا متدبہ نقصان) دنیا و آخرت میں واقع ہونے والی نہیں۔ اگر فرض کیجئے دنیا میں صورتا کوئی نقصان پایٹ ہمی آئے تو چونکہ نتیجہ وہ ان کے حق میں نفع عظیم کا ذریعہ بنتا ہے اس لئے اس کو مقدبہ نقصان نہیں کہا جاسکتا۔ رہا کسی سبب دنیوی یا افروی کی وجہ سے ان کو کسی وقت نوف لا حق ہونا وہ آیت کی اس تقریر کے منافی نہ ہوگا کیونکہ آیت نے صرف یہ خبر دی ہے کہ ان پر کوئی نوفناک چیز نہ پڑے گی یہ نہیں کہا کہ انہیں کسی وقت نوف لا حق نہ ہوگا۔ شاید کلا یکٹونکہ آیت نے صرف یہ خبر دی ہے کہ ان پر کوئی نوفناک چیز نہ پڑے گی یہ نہیں کہا کہ انہیں کسی وقت نوف لا حق نہ ہوگا۔ شاید کلا یکٹون نوفناک چیز نہ بڑے گئے ہم کی اسب کو یک نوفناک چیز نہ ہوگا۔ شاید کلا یکٹون نوفناک میں متقبل سے ہے۔ یعنی موت کے وقت اور موت تعبیر اختیار کرنے میں یہ ہی بحد ہو۔ باقی "لا یکٹونون" کا تعلق میرے خیال میں متقبل سے ہے۔ یعنی موت کے وقت اور موت اور فرمایا کہ یکٹوئون کی کہ کوئی کہ اُلگائیکٹ اُلگا تکٹونون کا کا کمٹر کو تک کہ کوئی کہ اُلگائیکٹ اُلگا تکٹونون کا واللہ تعالی اعلم مرادہ۔ اور فرمایا کیا یکٹوئون کی اللہ تعالی اعلی مرادہ۔

الَّذِيْنَ امَنُوْا وَكَانُوْا يَتَّقُوْنَ ﴿

لَهُمُ الْبُشُرَى فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَفِي الْأَخِرَةِ لَا تَبُدِيْلَ لِكَلِمْتِ اللهِ لَا تَبُدِيْلُ فَي الْمُؤرِّدُ الْمَظِينَمُ اللهِ اللهِ

وَلَا يَحْزُنُكَ قَوْلُهُمُ ۗ إِنَّ الْعِزَّةَ لِلهِ جَمِيْعًا ۗ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ ﴿

اَلاَ إِنَّ لِلهِ مَنْ فِي السَّلْمُوتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ اللهِ وَمَا يَتَّبِعُ اللَّذِيْنَ يَدُعُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ وَمَا يَتَّبِعُ اللَّذِيْنَ يَدُعُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ شُركاءَ أَانَ يَتَّبِعُونَ اللهَ الظَّنَّ وَ إِنْ هُمُ اللَّا يَخُرُ صُوْنَ هَا

۹۳ ۔ جولوگ کہ ایان لائے اور ڈرتے رہے [۹۳]

۱۳۔ ان کے لئے ہے نوشخبری دنیا کی زندگانی میں اور آخرے میں <sup>[۹۳]</sup> بدلتی نہیں اللہ کی باتیں <sup>[۹۳]</sup> یہی ہے بڑی کامیابی

18۔ اور رنج مت کر ان کی بات سے اصل میں سب زور اللہ کے لئے ہے وہی ہے سننے والا جاننے والا آ<sup>40</sup>

77۔ سنتا ہے بیشک اللہ کا ہے جو کوئی ہے آسمانوں میں اور جو کوئی ہے آسمانوں میں اور یہ جو پیچھے پڑے ہیں اللہ کے سویہ کچھ نہیں مگر اللہ کے سوا شریکوں کو پکارنے والے سویہ کچھ نہیں مگر شکلیں سیچھے پڑے ہیں اپنے خیال کے اور کچھ نہیں مگر اُلکلیں دوڑاتے ہیں [47]

۹۲ ۔ اولیاء کی تعربیت: یہ "اور اولیاء اللہ" کی تعربیت فرمائی یعنی مومن متقی خدا کا ولی ہوتا ۔ پہلے کئی مواقع میں معلوم ہو چکا ہے کہ ایان و تقویٰ کے بہت سے مدارج میں ۔ پس جس درجہ کا ایان و تقویٰ کسی میں موجود ہو گا اس درجہ میں ولایت کا ایک حصہ اس کے لئے ثابت ہو گا۔ پھر جس طرح مثلاً دس بیس روپیہ بھی مال ہے اور پچاس سو، ہزار دو ہزار، لاکھ دو لاکھ روپیہ بھی ۔ لیکن عرف عام میں دس بیں روپیہ کے مالک کو"مالدار" نہیں کہا جاتا۔ جب تک معتدبہ مقدار مال و دولت کی موجود یہ ہو۔ اسی طرح سمجھ لیجئے کہ ایان و تقویٰ کسی مرتبہ میں ہو، وہ ولایت کا شعبہ ہے اور اس حیثیت سے سب مومنین فی الجلہ "ولی" کہلائے جاسکتے ہیں۔ کیکن عرف میں ''ولی'' کہا جاتا ہے جس میں ایک خاص اور ممتاز درجہ ایان و تقویٰ کا پایا جاتا ہو، اعادیث میں کچھ علامات وآثار اس ولایت کے ذکر کئے گئے ہیں۔ مثلاً ان کو دیکھنے سے خدا یاد آنے لگے یا مخلوق خدا سے ان کو بے لوث محبت ہو، عارفین نے اپنے اپنے مذاق کے موافق ولی کی تعریفیں کی مہیں جن کی تفصیل کا یہاں موقع نہیں۔

٩٣ : اولياء الله كے لئے دنيا ميں كئي طرح كى بشارتيں ميں مثلاً حق تعالىٰ نے انبياء كى زبانى جو لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وغيره كى بثارت دی ہے یا فرشتے موت کے قریب ان کو کہتے ہیں۔ اَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِی كُنْتُمْ تُوْعَدُونَ (مَ السجده رکوع ۲ ) یا کثرت سے سچے اور مبارک خواب انہیں نظر آتے ہیں یا ان کی نسبت دوسرے بندگان خدا کو دکھائی دیتے ہیں جو مدیث صحیح کے موافق نبوۃ کے چھیالیں اجزاء میں سے ایک جزو ہے ۔ یا ان کے معاملات میں غداکی طرف سے خاص قسم کی تائید وامداد ہوتی ہے یا خواص میں اور کبھی خواص سے گذر کر عوام میں بھی ان کو مقبولیت حاصل ہوتی ہے۔ اور لوگ ان کی مدح و ثنا اور ذکر خیر کرتے ہیں۔ یہ سب چیزیں دنیوی بشارت کے تحت میں درجہ بدرجہ آ سکتی ہیں۔ مگر اکثر روایات میں لَ**ھُمُ** الْبُشْرِای فِی الْحَلِوةِ الدُّنْيَا کی تفير رويائے صالح سے کی گند ہے۔ واللہ اعلم۔ رہی بثارت افروی وہ فود قرآن میں منصوص ہے۔ بُشُرَا كُمُ الْيَوْمَر جَنَّاتُ تَجُرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ اور مدیث میں بھی یہ ہی تفیر منقول ہے۔ ۹۴۔ یعنی اللہ کی باتیں اور اس کے وعدے سب پختہ اور اٹل ہیں۔ جو بشارتیں دی ہیں ضرور پہنچ کر رہیں گی۔

<mark>90</mark>۔ اوپر سے اعدائے مکذبین کا ذکر چلا آیا تھا ان کے بالمقابل دوستوں کا تذکرہ فرمایا اور ان کو دارین میں محفوط رہنے کی بشارت سائی۔ اسی سلسلہ میں حضور کٹٹٹاکیلیم کو تسلی دی جاتی ہے کہ آپ کٹٹٹاکیلیم احمقوں اور شربروں کی باتوں سے رنجیدہ یہ ہوں ، غلبہ اور زور سب خدا کے لئے ہے وہ اپنے زور تائید سے حق کو غالب و منصور اور مخالفین کو ذلیل ورسوا کر کے چھوڑے گا وہ ان کی سب باتیں سنتا اور سب حالات جانتا ہے۔ 97۔ یعنی کل زمین و آسمان میں خدائے واحد کی سلطنت ہے۔ سب جن وانس اور فرشتے اسی کے مملوک و مخلوق ہیں۔ مشرکین کا غیراللہ کو پکارنا اور انہیں خدائی کا حصہ دار بنانا، محض اُلکل کے تیراور واہی تباہی خیالات ہیں۔ ان کے ہاتھ میں نہ کوئی حقیقت ہے۔ نہ حجت و برہان ، خالی اوہام وظنون کی اندھیریوں میں پڑے ٹھوکریں کھا رہے ہیں۔

هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الَّيْلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا اللَّافِيَ ذَلِكَ لَا يُتِ لِقَوْمِ تَسْمَعُهُ نَ

يَّسْمَعُوْنَ ﴿ قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَدًا سُبْحُنَهُ ﴿ هُوَ الْغَنِيُ ﴿ قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَدًا سُبْحُنَهُ ﴿ هُوَ الْغَنِيُ ﴿ لَا لَهُ مَا فِي الْاَرْضِ ﴿ إِنْ لَهُ مَا فِي الْاَرْضِ ﴿ إِنْ السَّمُوٰتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ ﴿ إِنْ

عِنْدَكُمْ مِّنَ سُلُطْنٍ بِهٰذَا لَا اَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَالَا تَعْلَمُونَ ﴿

قُلُ إِنَّ الَّذِيْنَ يَفُتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لَا يُفُرِّ فَي اللهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ اللهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ اللهِ الْمُونَ اللهِ الْمُونَ اللهِ الْمُؤْنَ اللهِ اللهِ الْمُؤْنَ اللهِ اللهِ الْمُؤْنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُو

اہے وہی ہے جس نے بنایا تمہارے واسطے رات کو کہ چین حاصل کرو اس میں اور دن دیا د کھلانے والا بیشک اس میں نشانیاں میں ان لوگوں کے لئے جو سنتے میں [۹۷]

17۔ کہتے ہیں مٹھرا لیا اللہ نے بیٹا وہ پاک ہے وہ بے نیاز ہے اسی کا ہے جو کچھ ہے آسمانوں میں اور جو کچھ ہے زمین میں نہیں تمہارے پاس کوئی سند اس کی کیوں جھوٹ کہتے ہو اللہ پر جس بات کی تم کو خبر نہیں [۹۸]

19۔ کہہ جو لوگ باندھتے ہیں اللہ پر جھوٹ بھلائی نہیں پاتے

۰۰۔ تھوڑا سا نفع اٹھا لینا دنیا میں پھر ہماری طرف ہے ان کو لوٹنا پھر چکھائیں گے ہم انکو سخت عذاب بدلا ان کے کفر کا [۹۹]

ہو۔ دن اور رات میں اللہ کی نشانیاں: دن رات اور اندھیرے اجائے کا پیدا کرنے والا وہی ایک خدا ہے ۔ اس سے خیر و شراور تمام متقابل اشاء کی پیدائش کو سمجھ لو۔ اس میں مجوس کے شرک کا رد ہو گیا۔ اور ادھر بھی لطیف اشارہ کر دیا کہ جس طرح رات کی تاریکی کے بعد خدا روز روشن کو لاتا ہے اور دن کے اجائے میں وہ چیزیں نظر آتی میں جو شب کی ظلمت میں دکھائی نہ دیتی تھیں۔ ا پیے ہی مشرکین کے اوہام و ظنون کی اندھیریوں کا پردہ چاک کرنے کے لئے اس نے قرآن کریم کا آفتاب چمکایا جولوگوں کو وصول الی اللہ کا ٹھیک راستہ دکھانے والا ہے۔

۹۸۔ عیبائیوں کے شرک کارد: اس میں عیبائیوں کے شرک کارد ہے جو صفرت میج کو خدا کا بیٹا کہتے تھے تیجھے کی بات یہ ہے کہ اگر وہ واقعی طور پر "میج" کو خدا کا صلبی بیٹا تیجھے ہیں تو اس سے بڑھ کر کیا گنتا خی ہوگی۔ خداوند قدوس بالبداہة بیوی بچوں سے پاک ہے۔ اور اگر بیٹے سے مراد متبئی ہے تو خدا کو اس کی ضرورت کیا پیش آئی کہ ایک مخلوق کو متبئی بنائے۔ کیا معاذاللہ اسے اولاد کی صورت اور بیٹا نہ ہونے کا غم تھا؟ یا یہ فکر تھی کہ اس کے بعد مال و دولت کا وارث اور اس کا نام رش کرنے والا کون ہوگا؟ یا یہ کہ بڑھا ہے اور حرج مرج میں کس سے سہارا ملے گا؟ (العیاذ باللہ) وہ تو سب سے بے نیاز ہے اور سب ہروقت اس کے مختاج میں سے سہارا ملے گا؟ (العیاذ باللہ) وہ تو سب سے بے نیاز ہے اور سب ہروقت اس کے مختاج میں۔ اس کی معلوک و مخلوق ہیں۔ پھر مالک و معلوک اور عبل و مخلوق بیں۔ پھر مالک و معلوک اور عبل و مخلوق کے درمیان ان نبی رشتوں کی کہاں گئبائش ہے۔ یہ بڑی سخت بات ہے کہ خدا کی نسبت محض جمالت سے ایسی جھوٹی اور بے سند باتیں کہی بائیں۔

99۔ عیسائیوں کے شرک کا رد: یعنی خدا پر جھوٹ باندھنے والے نواہ دنیا میں کلیسی ہی طاقت رکھتے ہوں اور اپنے سازوسامان پر مغرور ہوں لیکن انہیں حقیقی بھلائی اور کامیابی ہر گر: نصیب نہیں ہو سکتی۔ تصوڑے دن دنیا کے مزے اڑا لیں انجام کار انکا معاملہ خداکی طرف رجوع ہوگا۔ جہاں سے اپنے جرائم کی پاداش میں نہایت سخت عذاب کا مزہ چکھیں گے۔

ا>۔ اور سنا ان کو عال نوح کا [۱۰۰] جب کھا اپنی قوم کو
اے قوم اگر بھاری ہوا ہے تم پر میرا کھڑا ہونا اور
نصیحت کرنا اللہ کی آیتوں سے تو میں نے اللہ پر بھروسہ کیا
اب تم سب مل کر مقرر کروا پنا کام اور جمع کروا پنے
شریکوں کو پھر نہ رہے تم کوا پنے کام میں شبہ پھر کر گذرو
میرے ساتھ اور مجھ کو مہلت نہ دو [۱۰۱]

وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَا نُوْحٍ اِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَقَوْمِهِ يَقَوْمِهِ يَقَوْمِ إِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ مَّقَامِى يَقُومِ إِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ مَّقَامِى وَتَذْكِيرِى بِايْتِ اللهِ فَعَلَى اللهِ تَوَكَّلْتُ فَاجُمِعُوَّا اَمْرَكُمْ وَشُرَكَا ءَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُنَ فَاجُمِعُوَّا اَمْرَكُمْ عَلَيْكُمْ عَمَّةً ثُمَّ اقْضُوَّا إِلَى وَلَا اَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوَّا إِلَى وَلَا تُنْظِرُونِ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوَّا إِلَى وَلَا تُنْظِرُونِ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوا إِلَى وَلَا تَنْظِرُونِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عُلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ

۷۷۔ پھر اگر منہ پھیرو گے تو میں نے نہیں چاہی تم سے مزدروی میری مزدوری ہے اللہ پر اور مجھ کو حکم ہے کہ رہول فرمانبردار [۱۰۲]

فَإِنُ تَوَلَّيْتُمُ فَمَا سَالَٰتُكُمُ مِّنَ اَجُرٍ لَا إِنَّ اَجُرٍ لَا إِنَّ اَجُرِ كَانَ اَكُونَ مِنَ اَجُرِ كَانُ اَكُونَ مِنَ اَجُرِي اِلَّا عَلَى اللهِ وَالْمِرْتُ اَنُ اَكُونَ مِنَ اللهِ لَوَالْمِرْتُ اَنُ اَكُونَ مِنَ اللهِ لَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

۰۱۔ واقعہ نوح سے عبرت: یعنی اہل مکہ کو نوخ اور اس کی قوم کا عال سنا ۔ ٹاکہ معلوم ہو کہ مکذبین و مفترین کو تقیقی کامیابی عاصل نہیں ہو سکتی ۔ ان کی اپھل کود اور پھک دمک محض چند روزہ ہے جو انجام کار ہلاکت ابدی پر منتی ہوتی ہے ۔ اہل مکہ کو قوم نوخ کا قصہ من کر عبرت عاصل کرنا چاہئے کہ اگر وہ غاتم الانبیاء ﷺ کی تکذیب و عداوت اور اپنی شرکیات سے بازنہ آئے تو ان کا انجام بھی سوویہ ہی ہوستا ہے ۔ جو نوح کی تکذیب کرنے والوں کا ہوا۔ نیزاس واقعہ کے بیان کرنے میں پینجبر علیہ السلام کو تسلی دینا ہے کہ آپ ان لوگوں کی دشمنی اور شرارت سے زیادہ دلگیر نہ ہوں ۔ ہر نبی کو اس قیم کے عالات کا مقابلہ کرنا پڑا ہے ۔ پھر آخر میں حق بی غالب ہوکر رہا اور حق وصداقت کے دشمن تباہ و برباد کر دیے گئے ۔ عام سامعین کو ان واقعات کے ایے مفصل بیان سے یہ سبق ملت ہے کہ نبی عربی ﷺ ورجودامی ہونے اور کئی مخلوق کے سامنے ایک منٹ کے لئے بھی زانوئے تلمذ تہ بیان سے یہ سبق ملت ہوئی قوموں کے اس قدر صبح اور چیخة اتوال بیان فرماتے ہیں جو نظاہر بدون تعلیم اور طویل استفادہ کے ممکن نہیں ، غیار ماننا پڑے گا کہ آپ کا معلم کوئی انسان نہیں بلکہ سب انسانوں کا پیدا کرنے والا ہے ۔ یہ تو آپ کی سے پائی کی ایک دلیل نہیں۔ ہوگی ۔

۱۰۱۔ حضرت نوح علیہ السلام کا پیغمبرانہ یقین: یعنی تمہاری خوشی یا خوشی یا موافقت و مخالفت کی مجھے ذرہ برابر پروا نمیں۔ تمام پیغمبروں کی طرح میرا بھروسہ صرف خدائے واحد پر ہے۔ اگر تم میری نصیحت و فہائش سے برا مانو تو مانا کرو۔ میں اپنے فرائش منصبی کے اداکر نے میں قصور نمیں کر سکتا۔ تم برا مان کر مجھ سے دشمنی کرواور نقصان پہنچانا چاہو تو یہ چیز میرے ارادوں پر قطعا اثر ڈالنے والی نمیں ۔ بوکچھ تمہارے امکان میں ہے شوق سے کر گذرو میرے خلاف مثورہ کر کے کوئی تجویز پختہ کر لو۔ اپنے رفقائے کاربلکہ فرضی معبودوں کو بھی جمع کر کے ایک غیر مشکوک اور غیر مشتبہ رائے پر قائم ہوجاؤ۔ پھر متفقہ طاقت سے اسے جاری کر ڈالو ، ایک منٹ کی مملت بھی مجھ کو نہ دو۔ پھر دیکھ لوکہ پینمبرانہ استقامت و توکل کا پہاڑتام دنیا کی طاقتوں اور تدبیروں کو کچل کر کس طرح یاش یاش کر ڈالتا ہے۔

۱۰۲ یعنی تمہارے مقابلہ میں نہ جانی و بدنی تکالیف سے گھبراتا ہوں اور نہ مالی نقصان کی کوئی فکر ہے کیونکہ میں نے خدمات تبلیغ

و دعوت کا کچھ معاوضہ تم سے کبھی طلب نہیں کیا جو یہ اندیشہ ہوکہ تمہاری نا نوشی سے میری تنؤاہ بند ہو جائے گی یا کم از کم تم کو یہ کہنے کا موقع ملے گاکہ میری ساری جدوجہ مال کی حرص اور روپیہ کے لا کچ سے تبھی میں جس کا کام کر رہا اور عکم بجالا رہا ہوں اسی کے ذمہ میری اجرت ہے جب میں اس کا فرمانبردار ہوں اور خدمت مفوضہ بے نوف و خطر انجام دیتا ہوں تو کیسے ممکن ہے کہ وہ اسینے فضل ورحمت کے دروازے مجھ پر نہ کھولے رکھے۔

۳۷۔ پھراس کو جھٹلایا سو ہم نے بچالیا اسکو اور جو اس کے ساتھ تھے کشتی میں اور ان کو قائم کر دیا جگہ پر اور ڈبا دیا ان کو جھٹلاتے تھے ہماری باتوں کو سو دیکھ لے کیسا ہواانجام ان کا جن کو ڈرایا تھا [۱۳]

فَكَذَّبُوهُ فَنَجَّيْنُهُ وَمَنُ مَّعَهُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنُهُمُ خَلَيْفَ وَاغْرَقُنَا الَّذِيْنَ كَذَّبُوْا بِالْتِنَا فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُنْذَرِيْنَ عَلَى الْمُنْذَرِيْنَ عَلَى الْمُنْذَرِيْنَ عَلَى الْمُنْذَرِيْنَ عَلَى الْمُنْذَرِيْنَ عَلَى اللّٰمُنْذَرِيْنَ عَلَى اللّٰمُنْذَالِكُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰذَالِيْنَ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ ا

۲۶۔ پھر بھیج ہم نے نوح کے بعد کتنے پینمبران کی قوم کی طرف پھر لائے انکے پاس کھلی دلیلیں سوان سے یہ نہ ہواکہ ایمان لے آئیں اس بات پر جمکو جھٹلا کیکے تھے پہلے سے [۱۲۰] اسی طرح ہم مہر لگا دیتے ہیں دلوں پر عدسے نکل جانے والوں کے [۱۰۰]

ثُمَّ بَعَثَنَا مِنْ بَعْدِه رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمُ فَجَآءُوَ هُمُ بِالْبَيِّنْتِ فَمَا كَانُوَا لِيُؤْمِنُوا بِيُوْمِنُوا بِيمَا كَذَّبُوا بِهِ مِنْ قَبُلُ لَا كَذَٰلِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوْبِ الْمُعْتَدِيْنَ عَ

۱۰۳ یعنی جس کے پاس چشم عبرت ہو وہ دیکھ لے کہ جھٹلانے والوں کا انجام کیا ہوا۔ ان لوگوں کو سینکروں برس نوخ نے نصیحت کی ، نفع و ضرر سے آگاہ کیا ، جب کوئی بات موثر نہ ہوئی بلکہ الٹا عناد و فرار بڑھٹا گیا۔ اس وقت خدا نے سخت طوفان پانی کا بھیجا۔ سب مکذبین غرقاب کر دیے گئے۔ صرف نوخ اور چند نفوس جوان کے ساتھ کشتی پر سوار تھے ، محفوظ رہے ۔ انہی سے آگے نسل انسانی چلی ۔ اور ڈوبنے والوں کی جگہ یہ ہی آباد ہوئے۔ نوخ کا کچھ قصہ سورہ اعراف میں گذر چکا۔

۱۰۲ دوسرے پیغمبروں کی تکذیب: یعنی نوخ کے بعد ہوڈ، صالح، لوط، ابراہیم، شعیب وغیرہ انبیاء کو اپنی اپنی قوم کی طرف کھلے ہوئے نشانات دے کر بھیجا۔ لیکن جس جمالت اور کفر کی عالت میں وہ لوگ اپنے اپنے پیغمبر کی بعثت سے پہلے تھے اور جن چیزوں کو پیشتر سے جھٹلاتے چلے آرہے تھے، یہ توفیق نہ ہوئی کہ انبیاء کے تشریف لانے اور سمجھانے کے بعدان کو مان لیتے۔

بلکہ جن اصول صیحہ کی تکذیب پہلے قوم نوخ کر چکی تھی، ان سیموں نے بھی ان کے ماننے سے انکار کر دیا اور جب پہلی مرتبہ منہ سے "نہ" نکل گئی، ممکن نہ تھا کہ پیمر کبھی "ہاں" نکل سکے اسی بے ایانی اور تکذیب حق پر آخر تک اڑے رہے۔

۱۰۵۔ دلوں پر مهر لگنے کے اسباب: جو لوگ تکذیب و عداوت حق میں حدسے نکل جاتے ہیں ان کے دلوں پر مهر لگنے کی یہ ہی صورت ہوتی ہے کہ اول تکذیب کرتے ہیں ، پھراس پر ضداور اصرار کرتے کرتے محض دشمنی اور عناد کی روش اخدیتار کر لیتے ہیں۔ یماں تک کہ دل کی کلیں بگر جاتی ہیں اور قبول حق کی استعداد باقی نہیں رہتی۔

ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ مُّوَسَى وَهُرُونَ اللَّ فِرْعَوْنَ وَمَلَاْيِهِ بِالْتِنَا فَاسْتَكْبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًا مُّجْرِمِينَ ﴿

فَلَمَّا جَآءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوَّا إِنَّ هَلَمًا الْحَقُّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوَّا إِنَّ هَلَا لَسِحْرُ مُّبِينُ هَ

قَالَ مُوْسَى اَتَقُوْلُوْنَ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَكُمْ لَا السَّحِرُوْنَ ﴿ السِّحِرُوْنَ ﴿ السِّحِرُونَ ﴿ السِّحِرُونَ ﴿ السِّحِرُونَ ﴿ السِّحِرُونَ ﴿ السِّحِرُونَ ﴿ السَّعِرُونَ ﴿ السَّعِرُ وَنَ السَّعِرُ وَاللَّهُ السَّعِرُ وَاللَّهُ السَّعِرُ وَاللَّهُ السَّعِرُ وَاللَّهُ السَّعِرُ وَاللَّهُ السَّعِرُ وَالْكُولُ السَّعِرُ وَاللَّهُ السَّعِلَ السَّعَلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ السَّعِلَ السَّعِلِ السَّعِلَ السَّعِلَى السَّعِلَ السَّعِلَ السَّعِلَى السَّعِلَ السَّعِلَ السَّعِلِي السَّعِلَى السَّعِلَ السَّعِلَى السَّعِلَى السَّعِلَى السَّعِيلِ السَّعِلَى السَّعِلَى السَّعِلَ السَّعِلَ السَّعِلَ السَّعِلَ السَّعِلَ السَّعِلَى السَّعِلَ السَلَّعِلَى السَّعِلَ السَّعِلْ السَلَّعِلَى السَلَّعِلَ السَّعِلَى السَاعِلَى السَّعِلَى السَّعِلَى السَاعِلَيْكِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْلِي الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَ

قَالُوَّا اَجِئْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمَّا وَجَدُنَا عَلَيْهِ اللَّهِ الْكِلْرِيَاءُ فِي الْبَاءَنَا وَتَكُوْنَ لَكُمَا الْكِلْرِيَاءُ فِي الْأَرْضِ وَمَا نَحُنُ لَكُمَا بِمُؤْمِنِينَ عَلَى الْأَرْضِ وَمَا نَحُنُ لَكُمَا بِمُؤْمِنِينَ عَلَى الْأَرْضِ وَمَا نَحُنُ لَكُمَا بِمُؤْمِنِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ عَلَى اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

۵۷۔ پھر جھیجا ہم نے ان کے پیچے موسی اور ہارون کو فرعون اور اس کے سرداروں کے پاس اپنی نشانیاں دے کر پھر سکھر کرنے لگے اور وہ تھے لوگ گہرگار[۱۰۰]

۲۶۔ پھر جب پہنچی ان کو پیچی بات ہمارے پاس سے کہنے لگے یہ توجادو ہے کھلا [۱۰۰]

>> کہا موسی نے کیا تم یہ کہتے ہو تی بات کو جب وہ پہنچ تمہارے پاس کیا یہ جادو ہے اور نجات نہیں پاتے جادو کرنے والے [۱۰۸]

۸۷۔ بولے کیا تو آیا ہے کہ ہم کو پھیر دے اس رستہ سے جس پر پایا ہم نے اپنے باپ دادوں کو اور تم دونوں کو سرداری مل جائے اس ملک میں اور ہم نہیں ہیں تم کوماننے والے [۱۰۹]

۱۰۱- یعنی جرائم پیشہ لوگ تھے، نافرمانی کی نوقبول حق کی اجازت کمال دیت ۔ تکجر مانع ہواکہ خداکی نشانیوں کو دیکھ کر اس کے سفراء کے سامنے گردن جھ کائیں۔ وَ جَحَدُوْ ا بِهَا وَ اسْتَیْقَنَتْهَا اَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَ عُلُوَّا (النمل رکوع) یہ ہی تکبرتھا جس نے فرعون سے یہ الفاظ کملوائے۔ اَلَمْ نُرُبِّكَ فِیْنَا وَلِیْدًا وَ لَیِثْتَ فِیْنَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِیْنَ (شعراء رکوع)۔ ۱۰۷۔ حضرت موسی علیہ السلام کے واقعہ سے استدلال: یعنی عصا اور ید بیضا وغیرہ کے معجزات دیکھ کر اور موسی کی نہایت پر تاثیر باتیں من کر کھنے لگے کہ یہ سب کھلا ہوا جادو ہے ۔ کیونکہ ان کے خیال میں تمام فوق العادت چیزوں کا آخری درجہ "جادو" ہی ہو سکتا تھا۔

۱۰۸ یعنی می کو جادو کہتے ، کیا جادوالیا ہوتا ہے ؟ اور کیا جادو کرنے والے نبوت کا دعویٰ کر کے می و باطل کی کشکش سے کامیاب نکل سکتے ہیں۔ سحر اور معجزہ میں تمیز نہ کر سکیل ان کوتاہ فہمول کا کام ہے جو سونے اور پیتل میں تمیز نہ کر سکیل پیغمبر کے روش چرے ، پائیزہ افلاق ، نور تقویٰ ، پر شوکت و عظمت احوال میں بدیمی شمادت اس کی موجود ہوتی ہے کہ جادوگری اور شعبدہ بازی سے انہیں کوئی دورکی نسبت بھی نہیں چھر پیغمبر کو ساح کہناکس درجہ بے حیائی یا دیوانگی ہے۔

1-9 یعنی معاذاللہ تم دنیا کے حراص اور بدنیت ہوایک سیاسی تحریک کو مذہبی رنگ میں پیش کرتے ہو۔ تمہاری غرض یہ معلوم ہوتی ہے کہ مذہبی حیثیت سے ایک انقلاب عظیم برپا کر کے اس ملک میں اپنی عکومت اور سرداری جاؤ۔ اور یمال کے قدیم سرداروں (قبطیوں) کو برطرف کر دو۔ مویاد رہے کہ یہ نواہش پوری ہونے والی نہیں ۔ ہم لوگ ہرگز تمہاری بات نہ مانیں گ نہ تمہاری بزرگی کمجھی تسلیم کریں گے۔

وَقَالَ فِرْعَوْنُ ائْتُونِي بِكُلِّ سُحِرٍ عَلِيْمٍ عَيْ

فَلَمَّا جَآءَ السَّحَرَةُ قَالَ لَهُمُ مُّوْسَى اَلْقُوَا مَآ اَنْتُمُ مُّلْقُونَ ﴿

فَلَمَّآ اَلْقَوْا قَالَ مُوسَى مَا جِئْتُمْ بِهِ لَا اللهَ لَا اللهَ لَا اللهَ لَا اللهَ لَا اللهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِيْنَ عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ عَمَلَ اللهَ عَمْلُ اللهَ اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

۹)۔ اور بولا فرعون لاؤ میرے پاس جو جادوگر ہو بڑھا ہوا[۱۰۱]

۸۰۔ پھر جب آئے جادوگر کھا ان کو موسی نے ڈالو جو تم ڈالتے ہو["]

۸۱۔ پھر جب انہوں نے ڈالا موسی بولا کہ جو تم لائے ہو موسی بولا کہ جو تم لائے ہو موسی بولا کہ جو تم لائے ہو موجد و جادو ہے ایسال اللہ اسکو بگاڑتا ہے بیشک اللہ نہیں سنوارتا شریروں کے کام [الله]

۱۱۔ جادواور معجزہ کا فرق: یہ موسیٰ کی تقریر کا جواب تھا۔ یعنی رہا سحراور معجزہ کا جھگڑا اس کا علاََ تصفیہ کئے دیتے ہیں کہ اس ملک کے بڑے برجے ماہر جادوگر اکٹھے کئے جائیں ، آپ چھران کے نوارق کے مقابل اپنے معجزات دکھلائیں ۔ دنیا مثاہدہ کر لے گ کہ تم چیغمبر ہویا (معاذاللہ) جادوگر ہو۔ اس کے لئے فرعون نے تمام ملک میں گثتی جاری کر دی اور آدمی بھیج دیے کہ مثاق اور

ماہر جادوگر جماں کہیں ہوں فوڑا عاضر کئے جائیں ۔ اس کا مفصل واقعہ سورہ اعراف میں گذر چکا۔ وہاں ملاحظہ کر لیا جائے۔ ااا۔ دوسری جگہ مذکور ہے کہ ساحرین نے موسیٰ سے دریافت کیا تھا کہ اپنا کرتب دکھلانے میں تم پہل کرتے ہویا ہم کریں اس کے جواب میں موسیٰ نے فرمایا کہ جوتم کو دکھلانا ہے دکھلاؤ کیونکہ باطل کی پوری زور آزمائی اور نمائش کے بعد حق کا آنا اور باطل کو پنچا د کھاکر ملیامیٹ کر دینا زیادہ موثر اور غلبہ حق کوزیادہ واضح کرنے والا ہے۔

۱۱۲۔ ساحرین کا جادو: ساحرین نے اپنی لاٹھیاں اور رسیاں زمین پر پھینک دیں اور تخیل و نظر بندی سے دیکھنے والوں کو ایسا معلوم ہونے لگا گویا تمام میدان زندہ سانپوں سے بھرا ہوا ہے۔ موسیٰ نے فرمایا کہ جادویہ ہے وہ جادویہ تھا جیے فرعون اور اس کے خوشامدیوں نے جادو کہا تھا۔

۱۱۳۔ حق ہمیشہ غالب ہوتا ہے: یعنی بس تم اپنی قوت صرف کر چکے اب سنبھل جانا کہ خدا اپنی قدرت ورحمت سے یہ سب بنا بنایا کھیل بگاڑتا ہے جو میرے مقابلہ میں پھر کبھی نہیں سنور سکے گا۔ کیونکہ خداکی عادت و حکمت کے غلاف ہے کہ مصلح و مفسد کے مقابلہ کے وقت جبکہ اس سے مقصود خالص اتمام حجت ہو مفیدوں اور شریروں کی بات سنوار دے اور کلمہ حق کو پہت و مغلوب کر دے۔

> وَيُحِقُّ اللَّهُ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهِ وَلَوْ كُرهَ ع الْمُجْرِمُونَ اللهُ

فَمَآ امَنَ لِمُوْسَى إِلَّا ذُرِّيَّةٌ مِّنُ قَوْمِهِ عَلَى خَوْفٍ مِّنْ فِرْعَوْنَ وَمَلَاْيِهِمُ أَنْ يَّفْتِنَهُمُ لَ وَ إِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالٍ فِي الْأَرْضِ \* وَ إِنَّهُ لَمِنَ الْمُسْرِفِينَ 🖀

وَقَالَ مُوسَى يَقَوْمِ إِنْ كُنْتُمُ امَنْتُمْ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوٓ الزَّ كُنْتُمُ مُّسُلِمِينَ ﴿

۸۲۔ اور اللہ سچا کرتا ہے حق بات کو اپنے حکم سے اور پڑے برا مانیں گنرگار

۸۳ ۔ مچر کوئی ایان مہ لایا موسی پر مگر کچھ لڑکے اس کی قوم کے [۱۱۳] ڈرتے ہوئے فرعون سے اور انکے سرداروں سے کہ کہیں انکو بچلا نہ دے [۱۵] اور فرعون چڑھ رہا ہے ملک میں اور اس نے ہاتھ چھوڑ رکھا

۸۴۔ اور کہا موسی نے اے میری قوم اگر تم ایان لائے ہو اللہ پر تو اسی پر جھروسہ کرو اگر ہو تم فرمانبردار [۱۱]

۱۱۷۔ حضرت موسی علیہ السلام پر ایمان لانے والے: بنی اسرائیل فرعونیوں کے ہاتھوں سخت مصیبت اور ذلت اٹھا رہے تھے اور پرانی پیشین گوئیوں کے مطابق منتظر تھے کہ فرعون کے مظالم کا غاتمہ کرنے اور اس کی سلطنت کا تختہ اللینے والا اسرائیلی پیغمبر مبعوث ہو۔ موسیٰ ٹھیک اسی شان سے تشریف لائے جس کا انہیں انتظار تھا۔ اس لئے تمام بنی اسرائیل قدرتی طور پر موسیٰ کی بعثت کو نعمت عظمیٰ سمجھتے تھے وہ دل سے حضرت موسیٰ کوسچا جانتے اور ان کی عزت کرتے تھے۔ مگر اکثر آدمی فرعون اور فرعونی سرداروں سے نوفزدہ تھے اسی لئے ابتداء میں شرعی طور پر ایان نہیں لائے وقت کے منتظر رہے کہ جس وقت حق کا غلبہ ہو گا مسلمان ہو جائیں گے ۔ بنی اسرائیل کے تھوڑے سے نوجوانوں نے ہمت کر کے باوجود فرعونیوں سے خائف ہونے کے اینے اسلام کا اظہار واعلان کر دیا ۔ چند گئے چنے قبطی بھی جو فرعون کی قوم سے تھے ، مشرف بایان ہوئے ۔ اخیر میں جب موسیٰ کا اثر اور حق کا غلغلہ بڑھتا گیا تب پوری قوم بنی اسرائیل کی جو تقریبلچھ لاکھ بالغ مردوں پر مثقل تھی مسلمان ہو گئے:۔ یہاں ابتداء کا قصہ

<u>اا۔</u> ان کے سرداروں سے مرادیا تو فرعون کے حکام و عال ہیں یا بنی اسرائیل کے وہ سردار مراد ہیں جو نوف یا طمع وغیرہ کی وجہ سے اپنے ہم قوموں کو فرعون کی مخالفت سے ڈراتے دھمکاتے تھے اور بچلا دینے کا مطلب یہ ہے کہ فرعون ایان لانے کی خبر س کر سخت ایذائیں پہنچائے جن سے گھبراکر ممکن ہے بعض ضعیف القلب راہ حق سے بحل جائیں۔

۱۱۱ یعنی ان کا خوف کھانا بھی کچھ بیجا نہ تھا ، کیونکہ اس وقت ملک میں فرعون کی مادی طاقت بہت بڑھ پڑھ کر تھی اور اس کا ظلم وعدوان اور کفر و طغیان عد سے متجاوز ہو چکا تھا۔ کمزوروں کو ستانے کے لئے اس نے بالکل ہاتھ چھوڑ رکھا تھا۔

الله یعنی گھبرانے اور خوف کھانے کی ضرورت نہیں۔ ایک فرمال بردار مومن کا کام اپنے مالک کی طاقت پر بھروسہ کرنا ہے جے خدا کی لا محدود قدرت ورحمت پریقین ہوگا ، وہ یقینا ہر معاملہ میں خدا پر اعتماد کرے گا اور اس اعتماد کا اظہار جب ہی ہو سکتا ہے کہ بندہ اپنے کو بالکلیہ خدا کے سپرد کر دے اسی کے عکم پر پلے اور تمامی جدوجمد میں صرف اسی پر نظر رکھے۔

ہمارے یہ آزما ہم پر زور اس ظالم قوم کا [^||

٨٦ ـ اور چھڑا دے ہم کو مهربانی فرما کر ان کافر لوگوں [119]

فَقَالُوا عَلَى اللهِ تَوَكَّلْنَا وَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا مَهُ مِهِ لِياكِ اللهِ يَجْمِه كياك رب فِتُنَةً لِّلْقَوْمِ الظِّلِمِينَ ﴿

وَنَجِّنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكُفِريْنَ

بیان ہوا ہے۔

وَ اَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى وَاَخِيْهِ اَنُ تَبَوَّا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوْتًا وَّ اجْعَلُوْا بُيُوْتًا وَّ اجْعَلُوْا بُيُوْتًا وَّ اجْعَلُوْا بُيُوْتًا وَ اجْعَلُوْا بُيُوْتَكُمْ قِبْلَةً وَ اَقِيْمُوا الصَّلُوةَ ﴿ وَبَشِّرِ بُيُوْتِ مِنْ عَيْ اللَّهُ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِيْنَ عَيْ

وَقَالَ مُوسَى رَبَّنَا إِنَّكَ اتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَاةً زِيْنَةً وَّامُوالًا فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَالُا وَمَلَاةً زِيْنَةً وَّامُوالًا فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَالُا رَبَّنَا لِيُضِلُّوا عَنْ سَبِيْلِكَ ثَرَبَّنَا اطْمِسُ عَلَى الْمُوالِهِمُ وَاشْدُدُ عَلَى قُلُوبِهِمُ فَلَا يُؤْمِنُوا حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الْاَلِيْمَ عَلَى مُوالِهِمُ وَاشْدُدُ عَلَى قُلُوبِهِمُ فَلَا يُؤْمِنُوا حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الْاَلِيْمَ عَلَى مُؤَالِيْمَ عَلَى الْمُؤَالِيمَ عَلَى الْمُؤَالِيْمَ عَلَى مُؤَالِيْمَ عَلَى مُؤَالِيْمَ عَلَى الْمُؤَالِيْمَ عَلَى الْمُؤَالِيْمِ عَلَى الْمُؤَالِيْمَ عَلَى الْمُؤَالِيْمَ عَلَى الْمُؤَالِيْمَ عَلَى الْمُؤَالِيْمَ عَلَى الْمُؤَالِيْمِ عَلَى الْمُؤَالِيْمُ عَلَى الْمُؤَالِيْمَ عَلَى الْمُؤَالِيْمَ عَلَى الْمُؤَالِيْمُ عَلَى الْمُؤَالِيْمِ اللَّهُ الْمُؤَالِيْمَ عَلَى الْمُؤَالِيْمِ اللَّهُ الْمُؤَالِيْمُ الْمُؤَالَّةُ عَلَى الْمُؤَالِيْمِ الْمُؤَالِيْمَ عَلَى الْمُؤَالِيْمِ الْمُؤَالِيْمُ الْمُؤْمِلُولُومِ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤَالِيْمَ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤُمُ الْمُؤْمِلِيْمِ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْمِلِيْمَ الْمُؤْمِلِيْمَ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْمِلِيْمِ الْمُؤْمِلِيْمِ الْمُؤْمِلِيْمِ الْمُؤْمِلِيْمِ الْمُؤْمِلِيْمِ الْمُؤْمِلِيْمُ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلِيْمِ الْمُؤْمِ الْمُ

۸۰۔ اور حکم بھیجا ہم نے موسی کو اور اسکے بھائی کو کہ مقرر کرواپتی قوم کے واسطے مصر میں سے گھر [""] اور بناؤاپنے گھر قبلہ رواور قائم کرونماز [""] اور نوشخبری دے ایان والوں کو [""]

۸۸۔ اور کھا موسی نے اے رب ہمارے تو نے دی ہے فرعون کو اور اس کے سرداروں کو رونق اور مال دنیا کی زندگی میں [۳۳] اے رب اس واسطے کہ بمکائیں تیری راہ سے [۴۳] اے رب مٹا دے ان کے مال اور سخت کر دے ان کے دل کہ نہ ایمان لائیں جب تک دیکے لیں عذاب دردناک [۳۵]

۱۱۸۔ موسیٰ کی نصیحت پر انہوں نے اغلاص کا اظہار کیا کہ بیشک ہمارا بھروسہ خالص خدا پر ہے اسی سے دعاکرتے ہیں کہ ہم کو ان ظالموں کا تختہ مثق نہ بنائے اس طرح کہ یہ ہم پر اپنے زور وطاقت سے ظلم ڈھاتے رہیں۔ اور ہم ان کا کچھ نہ بگاڑ سکیں۔ ایسی صورت میں ہمارا دین بھی خطرہ میں ہے اور ان ظالموں یا دوسرے دیکھنے والوں کو یہ ڈینگ مارنے کا موقع ملے گا اگر ہم حق پر نہ ہوتے تو تم پر ایسا تسلط و تفوق کیوں عاصل ہوتا اور تم اس قدر پست و ذلیل کیوں ہوتے۔ یہ خیال ان گمراہوں کو اور زیادہ گمراہ کر دے گا۔ گویا ایک حیثیت سے ہمارا وجود ان کے لئے فتنہ بن جائے گا۔

119 یعنی ان کی غلامی اور محکومیت سے ہم کو نجات دے اور دولت آزادی سے مالا مال فرما۔

۱۲۰۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "جب فرعون کی ہلاکت کا وقت قریب آیا تو عکم ہواکہ اپنی قوم بنی اسرائیل کوان میں شامل نہ رکھو۔ اپنا محلہ جدا بساؤکہ آگے ان پر آفتیں آنے والی ہیں اس وقت تمہاری قوم ظاہری طور پر بھی آفتوں سے الگ تھلگ رہے" مفسرین نے تَبَّوًا لِقَوْ مِکُمَا بِمِصْرَ بُیُوْ تَا سے مرادیہ لی ہے کہ اپنے مکانوں میں مٹھرے رہواور ان میں سے بعض کو عبادت کے لئے مخصوص کر لو۔

۱۲۱۔ بنی اسرائیل کونماز کا حکم: فرعون نے مسجدیں اور عبادت گامیں فراب کر دی تھیں۔ کوئی باہر نکل کر خداکی عبادت نہ کر سکتا تھا۔ بحالت مجبوری عکم ہواکہ مکان میں کوئی جگہ نماز کے لئے رکھو جو قبلہ رو ہو۔ نماز ترک مت کروکہ اسی کی برکت سے خداکی مدد آتی ہے وَ اسْتَعِیْنُوْ ا بِالصَّبْرِ وَ الصَّلُوة ہجرت سے پہلے مکہ میں ایسا ہی حال مسلمانوں کا تھا۔

۱۲۲۔ دنیا میں فتح ونصرت کی اور آخرت میں نجات ورضائے الهی کی۔

۱۲۳۔ یعنی ہر قسم کا سامان رونق و آسائش کا دیا۔ مثلاً حن صورت ، سواری ، عدہ پوشاک ، اُنات البیت وغیرہ اور مال و دولت کے خزانے ، سونے چاندی وغیرہ کی کانیں عطا فرمائیں۔

۱۲۲ فرعون کے مال و عکومت کی حکمت: اگر لیکیضِد اُتو ا میں لام تعلیل لیا جائے تو مطلب یہ ہے کہ تکویتی طور پر یہ سامان ان نابکاروں کو اس لئے دیا گیا کہ مغرور ہو کر فود گراہ ہوں اور دوسروں کو گراہ کرنے میں فرچ کریں۔ بڑی آزادی سے دل کھول کر زور لگا لیں آفر میں دیکے لیں گے کہ وہ کچہ بھی کام نہ آیا۔ جب خالق فیروشر کا اللہ ہے اور ظاہر ہے کہ اس کا کوئی فعل خالی از حکمت ضرور ہوگی۔ وہ ہی حکمت شریروں کو اس قدر منیں ہو سکتا۔ لامحالہ "خالہ "فاق شر" میں بھی جموعہ عالم کے اعتبار سے کوئی حکمت ضرور ہوگی۔ وہ ہی حکمت شریروں کو اس قدر سامان دیے جانے میں سمجھ لیجئے۔ کُلًا نُھِدُ ہَو ہُلاّءِ وَ ہَو ہُلاّءِ مِنْ عَطَآء دَیِّكَ (بنی اسرائیل رکوع) اِنَّمَا تُمّلِئ لَمُعُمْ لِیُرْدُا دُوْا اِثْمًا (آل عمران رکوع ۱۸) بعض مفرین نے لیکھِند لُوّا میں "لام عاقبہ" لیا ہے جیسے فالنّدَقطلہ الله فور عَوَنَ لِیککُونَ لَکُمُ مُ عَدُوًّا وَ حَزَدَا میں "لام عاقبہ" اس وقت مطلب یہ ہوگا کہ یہ سامان دیا تو اس لئے تھا کہ امور فیر میں فرچ کریں اور نعموں کو لے کر منعم حقیق کو پہانیں ۔ اس کے شکر گذار بندے بنیں۔ مگر اس کے برظاف انہوں نے اپنی بین خرچ کریں اور نعموں کو لوگوں کو برکانے اور گمراہ کرنے میں ایسا بے دریخ فرچ کیا گویا وہ اس کام کے لئے ان کو دی گئن شمیں اس تفیر پرکوئی اشکال وارد نہیں ہوا۔

110 سے اس ملیہ السلام کی بددھا: جب موسی مدت دراز تک ہر طرح ہدایت کر کچے اور عظیم الثان معجزات دکھلا کچے گر معاندین کا جمود و عناد بڑھتا ہی رہا۔ حتی کہ تجربہ اور طول صحبت یا وحی الهی سے پوری طرح ثابت ہوگیا کہ یہ لوگ کچھی ایمان لانے والے نہیں ، تب ان کی ہلاکت کی دعا فرمائی تا ان کی گندگی سے دنیا جلد پاک ہو اور دوسروں کے لئے ان کی بد انجامی درس عبرت سنے۔ آپ نے بد دعاکی کہ خداوندا! ان کے اموال کو تباہ اور ملیا میٹ کر دے۔ اور ان کے دلوں پر سخت گرہ لگا دے جن میں کچھی ایمان ویقین نفوذ نہ کرے۔ بس اسی وقت یقین عاصل ہو جب اپنی آئکھوں سے عذاب الیم کا مشاہدہ کر لیں یہ دعا ان

کے حق میں ایسی سمجھو جیسے ابلیں کو ''لعنۂ اللہ'' یا کفار کو ''خذکھم اللہ'' کہا جاتا ہے۔ حالانکہ ان کی ملعونیت وخذلان کا قطعی فیصلہ پیشتر سے کیا جاچکا ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ نے آیت کی تقریر دوسری طرز سے کی ہے، فرماتے ہیں "سچے ایان کی ان سے امید بنہ تھی مگر جب کچھ آفت پڑتی تو جھوٹی زبان سے کہتے کہ اب ہم مانیں گے اس میں عذاب تھم جاتا کام فیصل نہ ہوتا۔ دعا اس واسطے مانگی کہ یہ جھوٹا ایان نہ لائیں دل ان کے سخت رمیں تا عذاب پڑ چکے اور کام فیصل ہو"۔

قَالَ قَدْ أُجِيْبَتُ دَّعْوَتُكُمَا فَاسْتَقِيْمَا وَ لَا ١٨٥ فرمايا قبول هو عِلى دعا تمارى [١٦٦] موتم دونول تَتَّبِغَنِّ سَبِيْلَ الَّذِينَ لَا يَعُلَمُونَ 📾

> وَجُوزُنَا بِبَنِيِّ إِسْرَآءِيْلَ الْبَحْرَ فَٱتْبَعَهُمُ فِرْعَوْنُ وَجُنُوْدُهُ بَغُيًّا وَّ عَدُوًا ﴿ حَتَّى إِذَآ اَدْرَكَهُ الْغَرَقُ لا قَالَ امَنْتُ اَنَّهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا الَّذِيِّ امَنَتُ بِهِ بَنُوَّا اِسْرَآءِيْلَ وَ اَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ 🗈

النَّانَ وَقَدُ عَصَيْتَ قَبَلُ وَكُنْتَ مِنَ المُفسِدِينَ 🗃

فَالْيَوْمَ نُنَجِّيْكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ ايَةً ﴿ وَ إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ عَنُ ع ايْتِنَالَغْفِلُونَ ﴿

ا ثابت رہواور مت چلوراہ انکی جو ناواقف ہیں [۲۷]

 ۹۰۔ اور پارکر دیا ہم نے بنی اسرائیل کو دریا سے پھر پیچھا کیا ان کا فرعون نے اور اس کے لٹکر نے شرارت سے اور تعدی سے یہاں تک کہ جب ڈوبنے لگا بولا یقین کر لیا میں نے کہ کوئی معبود نہیں مگر جس پر کہ ایان لائے بنی اسرائیل اور میں ہوں فرمانبرداروں میں

e۱۔ اب یہ کہتا ہے اور تو نافرمانی کرتا رہا اس سے پہلے اور ریا گمراہوں میں [۱۲۸]

٩٢ ـ مو آج بچائے دیتے ہیں ہم تیرے بدن کو ٹاکہ ہووے تو اپنے پچھلوں کے واسطے نشانی اور بیشک بہت لوگ ہماری قدرتوں پر توجہ نہیں کرتے [۱۲۹]

۱۲۷۔ روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت موسیٰ دعا کرتے تھے اور ہارون "آمین" کہتے جاتے تھے۔ اس لحاظ سے دَعْوَتُكُمَا فرمايا۔ ۱۲۷۔ یعنی اپنا کام استقلال اور ثابت قدمی سے انجام دیتے رہو۔ اگر قبول دعا کے آثار دیر سے ظاہر ہوں تو نادان لوگوں کی طرح شتانی مت کرووقت مقدر پریہ ہی ہوکر رہے گا۔ گھبرانے سے کچھ عاصل نہیں۔

۱۲۸۔ غرق کے وقت فرعون کا کلمہ ایان: موسیٰ کئی لاکھ بنی اسرائیل کولیکر مصر سے نکلے ، فرعون کو خبر ہوئی توایک لشکر جرار لے کر تعاقب کیا۔ تا اس کے پنجہ ظلم سے چھوٹنے نہ پائیں۔ بنی اسرائیل جب بحر قلزم کے کنارے پہنچے ، تو سخت پریشان ہوئے آگے سمندر اور پیچھے فرعون کا لشکر دباتا چلا آرہا تھا موسیٰ نے تسلی دی اور حق تعالیٰ کے حکم سے لاٹھی دریا پر ماری۔ سمندر کا پانی ادھرادھر کھڑا ہوگیا اور درمیان میں خدا نے بارہ راستے خٹک بنا دیے۔ یہ پار ہوئے ، ادھر فرعون لشکر سمیت سمندر کے کنارے پہنچ گیا۔ خٹک راستے دیکھ کر سب نے اسی میں گھوڑے ڈال دیے ۔ جب ایک ایک کر کے تمام فوج دریا کے وسط میں پہنچی ، پانی کو عکم ہواکہ مل جائے تو فورًا پانی کے طبقات مل گئے ، سب لشکر اور سامان موجوں کی نذر ہوگیا۔ فرعون نے دیکھاکہ اب ڈوہتا ہوں اس وقت گھبرا کر ایان و اسلام کا لفظ زبان پر لایا کہ شاید بنی اسرائیل کا خدا ایان کا لفظ س کر دریا کی موجوں سے باہر نکال دے۔ اس پر خدا کی طرف سے ارشاد ہوا۔ ''لُکٹُنَ وَ قَدُ عَصَیْتَ قَبْلُ النِ یعنی ساری عمر مخالف ہو کر گمراہی پھیلاتا اور شرارتیں کرتارہا۔ اب عذاب دیکھ کریقین لایا اس وقت کایقین کیا معترب فکم یک یَنْفَعُهُمْ اِیْمَانُهُمْ لَمَّا رَأَوْا بِأَسَنَا سُنَّتَ اللهِ الَّتِيْ قَدْ خَلَتْ فِيْ عِبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَا لِكَ الْكُفِرُونَ (المومن ركوع) \_ (تنبير) قبض روح اور معائنه عذاب کے وقت ایان لانا "ایان غرغرہ" یا "ایان بأس" یا "ایان یاس" کملاتا ہے۔ جو "اہل السنة والجاعت" کے نزدیک نافع نہیں شیخ عبدالوہاب شعرانی نے "کتاب الیواقیت و لجواہر" میں "فتوعات مکتبہ" سے عبارت نقل کی ہے۔ جس میں ایان فرعون کی بابت یہ ہی تصریح ہے اور دیباچہ میں لکھا ہے کہ "فتوعات" کے نسخوں میں ملحدین و زیادقہ نے بہت سی عبارتیں موسوس کر دی ہیں میرے پاس جو نہایت مستند و معتبر نسخہ "فتوعات" کا ہے اس میں ان عبارتوں کا پہتہ نہیں ۔ واللہ اعلم۔ (فائده) اخیروقت میں فرعون سے لفظ المَنْتُ كملاكر صرت موسىً كى دعا فكلا يُؤْمِنُو احَتَّى يَرَوُ العَذَابَ الْألِيْم كى مقبولیت کا خدا نے مثاہدہ کرا دیا۔

179۔ فرعون کی لاش کو عبرت بنایا گیا: "موضح القرآن" میں ہے کہ جیسا بے وقت ایان لایا، بے فائدہ، ویسا ہی اللہ نے مرے پہنچھ اس کا بدن دریا میں سے نکال کر ٹیلے پر ڈال دیا کہ بنی اسرائیل دیکھ کر شکر کریں اور پیچھے آنے والے اس کے حال سے عبرت پکڑیں۔ وریذ اس کوبدن کے بچنے سے کیا فائدہ۔ جیسا بے فائدہ ایان تھا ویسی ہی بے فائدہ نجات مل گئی۔ جدید تحقیقات

سے ثابت ہوا ہے کہ فرعون کی لاش آج تک محفوظ علی آتی ہے لیکن الفاظ قرآنی کی صحت اس کے ثبوت پر موقوف نہیں۔

(اتفاق) بنی اسرائیل کے نجات پانے اور فرعون کے غرق ہونے کا واقعہ عاشورہ کے دن ہوا ۔ اور اتفاق سے آج بھی جب بندہ یہ سطریں لکھ رہا ہے ۔ یوم عاشورہ ۱۳۴۸ ہجری ہے خدا ہم کو دنیا وآخرت میں اپنے عذاب سے محفوظ رکھے اور دشمنان دین کا ببڑہ غرق کرے ۔ آمین ۔

وَلَقَدُ بَوَّانَا بَنِيَّ إِسْرَآءِيلَ مُبَوَّا صِدُقٍ وَرَزَقْنَاهُمُ مِّنَ الطَّيِّبَاتِ فَمَا اخْتَلَفُوا حَلَى مَنَ الطَّيِّبَاتِ فَمَا اخْتَلَفُوا حَلَى جَآءَهُمُ الْعِلْمُ لَا إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى حَلَى جَآءَهُمُ الْعِلْمُ لَا إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمُ يَوْمَ الْقِلْمَةِ فِيْمَا كَانُوا فِيْهِ يَخْتَلِفُونَ عَلَى الْقِلْمَةِ فِيْمَا كَانُوا فِيْهِ يَخْتَلِفُونَ عَلَى الْقَلْمُ الْقِلْمَةِ فِيْمَا كَانُوا فِيْهِ يَخْتَلِفُونَ عَلَى الْقَلْمُ الْقِلْمَةِ فِيْمَا كَانُوا فِيْهِ

فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِّمَّا اَنْزَلْنَا اِلَيْكَ فَسُئِلِ اللَّذِيْنَ يَقْرَءُونَ الْكِتْبَ مِنْ قَبْلِكَ لَقَدُ اللَّذِيْنَ يَقْرَءُونَ الْكِتْبَ مِنْ قَبْلِكَ لَقَدُ جَاءَكَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِيْنَ فَي الْمُعْتَرِيْنَ فَي اللّهُ ال

وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْيِ اللهِ فَتَكُونَ مِنَ الْخُسِرِينَ ﴿

۹۳۔ اور جگہ دی ہم نے بنی اسرائیل کو پہندیدہ جگہ اور کھانے کو دیں سخری چیزیں [۳۰] ہوان میں سپووٹ منہیں پڑی بیان کو خبر بیشک تیرا رب ان میں فیصلہ کرے گا قیامت کے دن جس بات میں کہ ان میں میصوٹ بڑی [۳۱]

۹۴۔ سواگر تو ہے شک میں اس چیز سے کہ آثاری ہم نے تیری طرف تو پوچھ ان سے جو پڑھتے ہیں کتاب تجھ سے پہلے بیشک آئی ہے تیرے پاس حق بات تیرے رب سے سوتو ہرگز مت ہوشک کرنے والا

۹۵۔ اور مت ہوان میں جنوں نے جھٹلایا اللہ کی باتوں کو پھر تو بھی ہوجائے خرابی میں پڑنے والا

۱۳۰۔ یعنی فرعونیوں کو ہلاک کر کے اول ملک مصر دیا۔ پھر کچھ عرصہ کے بعد عالقہ کو نکال کر ملک شام دیا گیا۔ دونوں ملک سرسبزو شاداب ہیں جمال سخری اور لذیذ چیزوں کی افراط ہے ۔ غرضیکہ بنی اسرائیل علال وطیب نعمتوں سے مالا مال کر دیے گئے۔ ۱۳۱۔ بنی اسرائیل میں اختلاف اور فرقہ بندی: یعنی مادی انعام واکرام کے ساتھ دینی وروعانی نعمت سے سرفراز فرمایا کہ تورات

شریف کا علم دیا۔ جس میں دین کے اصول و فروع بیان ہوئے تھے۔ اور اگلے پچھلوں کے متعلق خبریں تھیں ان واضح حقائق سے خبردار ہونے کے بعد لائق نہ تھاکہ ایسی صاف چیزوں میں انتلاف کر کے آپس میں پھوٹ ڈالیں۔ اور فرقہ بندی کی نحوست میں گرفتار ہوں ۔ مگر باوجود علم صحیح اور خبر صادق پہنچ جانے کے طرح طرح کے انتلافات پیدا کئے اور پھوٹ ڈال کر رہے۔ بعض احکام میں اپنے پیغمبر (موسیٰ) سے بھی کٹ مجتی کی جیسا کہ ذبح بقر کے واقعہ میں گذرا ۔ بعد میں آنے والے پیغمبروں خصوصا غاتم النبیین اللہ اللہ کی بعض نے تصدیق اور اکثروں نے تکذیب کی حالانکہ ان کے متعلق بہت سی پیشین گوئیوں پر مطلع ہو چکے تھے ۔ بلکہ بعثت محدی سے پہلے نبی آخر الزمال کی آمد کے منتظر تھے اور مشرکین سے کہتے تھے کہ ہم پیغمبرآخر الزمال کے ساتھ ہو کر تمہاری خبرلیں گے۔ یہ صرف اسی مسئلہ میں اختلاف ہوا بلکہ خوداینے مذہب میں تحریف کر کے اصول وفروع بدل ڈالے اور رفتہ رفتہ بیبیوں فرقے پیدا ہو گئے۔ میخ سے تین سو برس بعد قسطنطین اعظم جو ایک فلتفی مزاج بادشاہ تھا ازراہ نفاق دین نصرانیت میں داخل ہوا تو پا دریوں نے اس کی خاطر جدید قوانین وضع کئے اور نئی شریعت بنائی اس نے ان کے لئے بڑے بڑے گر جا اور معابد و مثاہد تعمیر کرائے اور اس نئے دین مسحی کو جو اصلی مسحیت کو بگاڑ کر تیار کیا گیا تھا خوب اشاعت ہوئی ۔ بجز چند تارک الدنیا راہبوں کے جو بستیوں سے الگ جنگلوں اور پہاڑوں میں جارہے تھے ، کوئی شخص اصلی دین مسحی پر قائم یہ رہا تھا۔ صلیب کی پرستش ، مشرق کی طرف نماز پڑھنا ، کلیساؤں میں میح و مریم وغیرہ کی تصاویر پوجنا ، خنزیر وغیرہ کو حلال کرنا اور اسی طرح کی تحریفات نے تقیقی میحیت کو بالکل مسح کر ڈالا۔ اور یہ ہی مسح شدہ میںحیت ساری دنیا پھیل گئی۔ یہ زمانہ تھا۔ جب ملک شام بیت المقدس، جزیرہ اور بلا دروم پر "نصاریٰ" کا تسلط تھا۔ تاآنکہ فاروق اعظم کے عمد میں صحابہؓ نے ان ممالک کو نصاریٰ کے قبضہ سے نكالا \_ والله الحد والمنه \_

إِنَّ الَّذِيْنَ حَقَّتُ عَلَيْهِمُ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا ١٩٦- بن پر ثابت بو پكى بات تير ارب كى وه ايان نه يُؤُمِنُونَ

> وَلَوْ جَآءَتُهُمْ كُلُّ ايَةٍ حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الْأَلِيْمَ 🚭

٩٤ ۔ اگرچه پہنچیں انکو ساری نشانیاں جب تک یہ دیکھ لیں عذاب در دناک [۱۳۳]

فَلَوُ لَا كَانَتُ قَرُيَةُ امَنَتُ فَنَفَعَهَآ اِيُمَانُهَآ إِلَّا قَوْمَ يُونُسُ لَمَّآ امَنُوا كَشَفُنا عَنْهُمُ عَذَابَ الْخِزِي فِي الْحَلْوةِ الدُّنْيَا وَمَتَّعْنْهُمُ إلى حِيْنِ عَيْ

الله عران کی خانیت: بظاہریہ خطاب پیغمبر علیہ السلام کو ہے لیکن حقیقت میں آپ کو مخاطب بنا کر دوسروں کو سنانا مقصود ہے ۔ جوایک امی کی زبان سے ایسے عظیم الثان حقائق و واقعات س کر حیرت زدہ رہ جاتے تھے اور جہل و تعصب کی وجہ سے ان کی واقفیت میں شک و تردد کا اظہار کرنے لگتے تھے۔ ورنہ ظاہر ہے کہ آپ نود اپنی لائی ہوئی چیزوں میں کیسے شک و شبہ کر سکتے تھے اور جس کی طرف تمام دنیا کو دعوت دیتے اور پہاڑ سے زیادہ مضبوط یقین سننے والوں کے قلوب میں پیدا کر دیتے تھے ، اسی کو نوداپنی زبان سے کیے جھٹلاتے ۔ چند آیات کے بعد صاف فرما دیا قُلْ یّا یُٹھا النّاسُ اِنْ کُنْتُمْ فِي شَكٍّ مِّنْ دِيْنِي الْخ یہ آیت صاف بتلا رہی کہ شک کرنے والے دوسرے لوگ تھے جن کے مقابلہ میں آپ اپنے غیر متزلزل اوراٹل عقیدہ کا اعلان کر رہے ہیں ۔ بہرمال ان آیات میں پیغمبر کی زبان سے قرآن کے ہرایک مخاطب کو متنبہ کیا کہ کفروتکذیب کی بھاری شک سے شروع ہوتی ہے۔ اگرتم کو قرآن کے بیان کردہ واقعات میں شک و شبہ پیدا ہو تواس کا فورًا علاج کرو۔ یعنی جولوگ کتب سابقہ کا علم رکھتے ہیں ان سے تحقیق کر لو۔ آخر ان میں کچھ آدمی سچے اور انصاف پیند بھی ہیں۔ وہ بتائیں گے کہ نبی امی نے جو کچھ بیان فرمایا کہاں تک درست ہے۔ بلاشہ جو کچھ آپ لائے وہ سے کے سوا کچھ نہیں ، وہ پرورد گار کا آثارا ہوا ہے جس میں شک و تردد کی قطعا گنجائش نہیں ۔ اگر بے ہودہ شکوک کا علاج یہ کیا جائے تو چند روز میں شک ترقی کر کے امتراء (جدل ) اور امتراء ترقی کر کے تکذیب کی مدتک جا پہنچے گا جس کا نتیجہ خسران و خرابی کے سواکچھ نہیں ۔ تکذیب کے بعدایک اور درجہ ہے ۔ جہاں پہنچ کر دل پر مهر لگ جاتی ہے تکذیب کرتے کرتے قبول حق کی استعداد بھی برباد ہو جاتی ہے۔ ایسا شخص اگر دنیا جمان کے سارے نشان دیکھ لے تب بھی ایان نہ لائے۔ اسے عذاب الیم دیکھ کر ہی یقین آئے گا۔ جبکہ اس یقین سے کچھ فائدہ نہیں پہنچ سکتا۔ ( فائدہ ) کلمة ربك (ربكى بات) سے مراد غالباوہ ہے جو دوسرى ملك فرمايا۔ لَاَمْلَتَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِيْنَ يعنى دوزخ کو جن وانس سے بھروں گا۔ جن لوگوں پر بد بختی ، سوء استعداد اور شامت اعال سے یہ بات علم الهی میں ثابت ہو چکی۔

یماں ان کا ذکر ہے۔

۱۳۳ء حضرت یونس علیه السلام کی قوم کا ایان لانا: یعنی جتنی بستیاں تکذیب انبیاء اور شرارتوں کی وجہ سے مستوجب عذاب شھریں ان میں سے کسی کوایسی طرح ایان لانے کی نوبت نہ آئی جو عذاب الهی سے نجات دیتا۔ صرف یونس کی قوم کی ایک مثال ہے جس نے ایان لا کر اپنے کو آسمانی عذاب سے بال بال بچا لیا جو بالکل ان کے سروں پر منڈلا رہا تھا۔ غدا نے ایان کی بدولت دنیوی زندگی میں ان پر سے آنے والی بلا ٹال دی اور جس وقت تک انہیں دنیا میں رہنا تھا یہاں کے فوائد و ہر کات سے منتفع کیا ۔ مفسرین نے نقل کیا ہے کہ حضرت یونسؑ سرزمین "موصل" میں اہل موصل کی طرف مبعوث ہوئے ۔ وہاں کے لوگ بت پرست تھے۔ یونٹ لگاثار سات سال تک پندو نصیحت کرتے رہے۔ انہوں نے ایک یہ سنی یوما فیوما انکار وتکذیب بڑھتا رہا۔ آخر حضرت یونس نے تنگ آگر ان کوآگاہ کیا کہ (بازیہ آئے تو) تین دن کے اندر عذاب آنے والا ہے۔ جب تیسری شب آئی یونس آدھی رات گذرنے پر بستی سے نکل کھئے ہوئے صبح ہوتے ہی آثار عذاب کے نظر آنے لگے۔ آسمان پر نہایت ہولناک اور سیاہ بادل چھا گیا جس سے سخت دھواں نکلتا تھا۔ وہ ان کے مکانوں سے قریب ہوتا جاتا تھا حتی کہ ان کی چھتیں بالکل تاریک ہو گئیں۔ یہ آثار دیکھ کر جب انہیں ملاکت کا یقین ہو گیا تو یونس کی تلاش ہوئی۔ وہ نہ ملے تو سب لوگ عورتوں بچوں سمیت بلکہ مواشی اور جانوروں کو بھی ساتھ لے کر جنگل میں نکل آئے اور سچے دل سے خدا کی طرف رجوع ہوئے خوف سے چیخیں مارتے تھے اور بڑے اخلاص و تضرع سے خدا کو بکار رہے تھے۔ چاروں طرف آہ و بکا کی آوازیں بلند ہو رہی تھیں اور کہتے جاتے تھے کہ امَنَا بِمَا جَاءَ بِم يونس جو كچھ يونسُ لائے ہم اس پرايان لاتے ہيں۔ حق تعالىٰ نے ان كے تضرع وبكار پر رحم فرمايا اور آثار عذاب جو ہویدا ہو چکے تھے اٹھا لئے گئے۔ یہاں پہنچ کر علمائے سلف کے دو قول میں اکثرعلماء کہتے میں کہ ابھی اصلی عذاب کا معائنہ ان کو یہ ہوا تھا۔ صرف علامات وآثار نظرآئے تھے۔ ایسے وقت کا ایان شرعا معتبراور نافع ہے ۔ ایان بائس جو معتبر و مقبول نہیں اس سے مرادیہ ہے کہ عین عذاب کو دیکھ کر اور اس میں میصنس کر ایمان لائے جیسے فرعون نے سمندر کی موجوں میں میصنس کر اقرار کیا تھا۔ بعض علماء کے نزدیک قوم یونسؑ کا ایان بھی فرعون کی طرح ایان بائس تھا جو عام ضابطہ کے موافق نافع یہ ہونا چاہئے تھا۔ لیکن حق تعالیٰ نے محض اپنے فضل سے خلاف قاعدہ بطور استثناء اس قوم کا یہ ایان معتبررکھا۔ فرعون کے ایان کی طرح رد نہیں فرمایا۔ پھر انتلاف ہوا ہے کہ آیا ان کے ایان کا معتبر ہونا صرف دنیوی زندگی تک محدود تھاکہ دنیا میں آنے والا عذاب ٹل گیا۔ یا آخرت میں بھی موجب نجات ہو گا۔ "ابن کثیر" نے دوسرے اخمال کو ترجیح دی ہے یعنی دنیا وآخرت دونوں جگہ مفید ومعتبر ہوگا۔ واللہ اعلم۔ حضرت ثاہ صاحبؒ نے نہایت لطیف و دقیقی طرز میں آیت کی تفسیر کی ہے۔ یعنی دنیا میں عذاب دیکھ کر یقین لانا کسی کو کام نہیں آیا۔ مگر قوم یونس کو اس واسطے کہ ان پر حکم عذاب نہ پہنچا تھا۔ حضرت یونس کی ثنابی سے محض صورت عذاب کی نمودار ہوئی تھی (تا ان کی نظر میں حضرت یونس کی بات جھوٹی نہ ہو) وہ ایمان لائے پھر پچ گئے اور صورت عذاب ہٹا لی گئی۔ اسی طرح مشرکین مکہ کہ فتح مکہ میں فوج اسلام ان پر پہنچی قتل و غارت کے لئے۔ لیکن ان کا ایمان قبول ہوگیا اور امان ملی "حضرت یونس کے قصہ کا بقیہ سورہ صافات وغیرہ میں آئے گا۔

99۔ اور اگر تیرا رب چاہتا بیثک ایان لے آتے بطنے اوگ کہ زمین میں ہیں سارے تام اب کیا تو زبر دستی کے ایک کے اور کیا تو زبر دستی کے ایکان [۱۳۳]

وَ لَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيْعًا ﴿ اَفَانْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوْ امْؤُمِنِينَ ﴿ يَكُونُوْ امْؤُمِنِينَ ﴿ يَكُونُوْ امْؤُمِنِينَ ﴿

۱۰۰۔ اور کسی سے نہیں ہو سکتا کہ ایان لائے مگر اللہ کے حکم سے اور وہ ڈالٹا ہے گندگی ان پر جو نہیں سوچے [۳۵]

وَمَا كَانَ لِنَفُسِ اَنْ تُؤْمِنَ اِللَّا بِإِذْنِ اللهِ ﴿ وَ يَخُعُلُ اللَّهِ خَلَ اللَّهِ ﴿ وَ يَجُعُلُ الرِّجُسَ عَلَى اللَّذِيْنَ لَا يَعُقِلُونَ ﷺ

۱۰۱۔ تو کھ دیکھو تو کیا کچھ ہے آسمانوں میں اور زمین میں اور خوست میں اور کچھ کام نہیں آئیں نشانیاں اور ڈرانے والے ان لوگوں کو جو نہیں مانتے [۱۳]

قُلِ انْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَٰوْتِ وَ الْاَرْضِ لَّ وَمَا تُغْنِي اللَّائِثُ وَالنَّنْذُرُ عَنْ قَوْمٍ لَّا يُؤْمِنُونَ عَنْ قَوْمٍ لَّا يُؤْمِنُونَ عَنْ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ عَنْ قَوْمٍ لَا

۱۳۷- یعنی آپ کویہ قدرت نہیں کہ زبردسی کسی کے دل میں ایان آثار دیں۔ غدا چاہتا توبیشک سب آدمیوں کے دلوں میں ایان ڈال سکتا تھا۔ مگر جیساکہ پہلے متعدد مواضع میں تقریر کی جا چکی ہے ، ایساکرنا اس کی تکوینی حکمت و مصلحت کے غلاف تھا، اس لئے نہیں کیا۔

۱۳۵ء الله کی توفیق کے بغیرایان نہیں ملتا: خداکی مثیت و توفیق اور حکم تکوینی کے بدون کوئی ایان نہیں لا سکتا۔ اور یہ حکم و توفیق ان ہی کے حق میں ہوتی ہے جو خدا کے نشانات میں خور کریں ۔ اور عقل و فہم سے کام لیں ۔ جو لوگ سوچنے سمجھنے کی تکلیف گوارا نہیں کرتے انہیں خدا تعالیٰ کفرو شرک کی گندگی میں پڑار ہے دیتا ہے۔

۱۳۹۔ یعنی سوچنے اور غور کرنے والوں کے لئے آسمان و زمین میں خدا کی قدرت و حکمت اور توحید و تفرید کے کیا کچھ نشان موجود میں۔ بلکہ ذرہ ذرہ اور پتہ پتہ اس کی توحید پر دلالت کرتا ہے۔ لیکن جو کسی بات کو ماننا اور تسلیم کرنا نہیں چاہتے ان کے لئے یہ سب نشانات و دلائل بے کارمیں ۔ اور ڈرانے والے پیغمبروں کی تنبیہ و تخویف بھی غیر مؤثر ہے۔

> فَهَلُ يَنْتَظِرُونَ إِلَّا مِثْلَ آيَّامِ الَّذِينَ خَلَوُ ا مِنْ قَبُلِهِمْ ﴿ قُلْ فَانْتَظِرُوٓ الِّنِّي مَعَكُمْ مِّنَ الُمُنْتَظِرِينَ 🖭

ثُمَّ نُنَجِّى رُسُلَنَا وَالَّذِيْنَ امَنُوا كَذٰلِكَ المُؤمِنِينَ اللهُ عَلَيْنَا نُنْجِ الْمُؤمِنِينَ

قُلُ يَايُّهَا النَّاسُ إِنَّ كُنْتُمْ فِي شَكٍّ مِّنَ دِينِي فَلا آعُبُدُ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنَ دُونِ اللهِ وَلَكِنَ اَعْبُدُ اللهَ الَّذِي يَتَوَفَّىكُمْ عَلَى وَ أُمِرُ ثُ أَنُ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿

۱۰۲۔ سواب کچھ نہیں جس کا انتظار کریں مگر انہی کے سے دن جو گذر کے ہیں ان سے سیلے تو کمہ اب راہ دیکھومیں بھی تمہارے ساتھ راہ دیکھتا ہوں [ہما]

۱۰۳ پھر ہم بچا کیتے ہیں اپنے رسولوں کو اور ان کو جو ایان لائے اسی طرح ذمہ ہے ہمارا بچا دیں گے ایان والول كو [۴٣]

۱۰۴۔ کمہ دے اے لوگواگر تم شک میں ہومیرے دین سے تو میں عبادت نہیں کرتا جن کی تم عبادت کرتے ہو اللہ کے سوا اور لیکن میں عبادت کرتا ہوں اللہ کی جو تھینچ لیتا ہے تم کواور مجھ کو حکم ہے کہ رہوں ایان والوں

۱۳۷۔ ایسی ضدی اور معاند قوم کے لئے جو کسی دلیل اور نشان کو نہ مانے ، اور کچھ باقی نہیں بجزاس کے کہ گذشتہ مکذبین پر جو آفات و حوادث نازل ہوئے میں ان کا یہ مبھی انتظار کریں۔ سو بہترہے تم اور ہم دونوں مل کر اس وقت کا انتظار کرتے ہیں۔ تاکہ صادق و کاذب کا آخری فیصلہ سامنے آجائے۔

۱۳۸ یعنی جیسے پہلی قوموں کے ساتھ ہماری عادت رہی ہے کہ مکذبین کو ہلاک کر کے پیغمبروں اور مومنین کو بچایا۔ اسی طرح موجود اور آئندہ مومنین کی نسبت ہارا وعدہ ہے کہ ان کو نجات دیں گے آخرت میں عذاب الیم سے اور دنیا میں کفار کے مظالم اور سختیوں سے ہاں شرط یہ ہے کہ مومنین مومنین ہوں ۔ یعنی و صفات و خصال رکھتے ہیں جو قرآن و مدیث میں مومنین کی بیان ہوئی ہیں۔ وَ أَنُ أَقِمُ وَجُهَكَ لِللَّايْنِ حَنِيُفًا ۚ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿

وَلَا تَدُعُ مِنُ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَانَ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ الظَّلِمِينُ عَلَى الظَّلِمِينُ عَلَى الظَّلِمِينُ عَلَى الطَّلِمِينُ عَلَى الطَّلِمِينُ عَلَى السَّلِمِينُ عَلَى الطَّلِمِينُ عَلَى السَّلِمِينُ عَلَى اللهِ الطَّلِمِينُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

وَإِنْ يَّمْسَسُكَ اللهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يَّمْسَلُكَ اللهُ بِخَيْرٍ فَلَا رَآدَّ لِفَضْلِهِ هُوَ هُوَ وَإِنْ يُبُرِدُكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَآدَّ لِفَضْلِهِ فَيُ يُضَيِّبُ بِهِ مَنْ يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ فَوَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيْمُ عَلَى اللهُ الرَّحِيْمُ عَلَى اللهُ اللهُ الرَّحِيْمُ عَلَى اللهُ اللهُ الرَّحِيْمُ عَلَى اللهُ الله

۱۰۵ اور پیر که سیدها کر منه اپنا دین پر حنیف ہو کر اور مت ہوشرک والوں میں

۱۰۶۔ اور مت بکار اللہ کے سوا ایسے کو کہ یہ بھلا کرے تیرا اور یہ برا پھر اگر تو ایسا کرے تو تو بھی اس وقت ہو ظالموں میں [۱۳۹]

۱۰۰۔ اور اگر پہنچا دیوے تجھ کو اللہ کچھ لکلیف تو کوئی نہیں اس کو ہٹانے والا اس کے سوا اور اگر پہنچانا چاہے تجھ کو کچھ بھلائی تو کوئی پھرنے والا نہیں اس کے فضل کو پہنچائے اپنا فضل جس پر چاہے اپنے بندوں میں اور وہی ہے بخشے والا مہربان [۱۳۰]

179\_ آتھ تھے ہے کہ میں اللہ علیہ وسلم کی زبان سے توحید کی تعلیم و آگید: یعنی اگر میرا طریقہ اور مسلک دینی تمہاری سمجھ میں نہیں آیا اس لے اس کی نسبت شکوک و شبات میں پھنے ہوئے ہو تو میں تمہیں اپنے دین کا اصل اصول ( ہو توحید خالص ہے ) سمجھائے دیتا ہوں۔ خلاصہ یہ ہے کہ میں تمہارے ان فرضی معودوں کی عبادت سے سخت نفور اور بیزار ہوں جس کے اختیار کرنے کا امکان بھی کہمی میری طرف سے دل میں نہ لانا۔ میری عبادت خالص اس خداوند قدوس کے لئے ہے جس کے قبضہ میں تمہاری سب کی جانیں ہیں۔ کہ جب تک چاہے انہیں جموں میں چھوڑے رکھے اور جب چاہے ایک دم میں کھینے لے گویا موت و حیات کا رشتہ جس کے ہاتھ میں ہے بندگی اس کی ہو سمحتی ہے نہ صرف یہ کہ جوارح سے اس کی بندگی کی جائے ضروری ہے کہ دل میں اس کی توحید و تفرید پر پورا بھین وایان ہواور ظاہر و باطن میں اس دین عنیف پر جو ابر اہیم خلیل اللہ کا دین ہے پوری ہمت دل میں اس کی توحید و تفرید پر پورا بھین وایان ہواور ظاہر و باطن میں اس دین عنیف پر جو ابر اہیم خلیل اللہ کا دین ہے پوری ہمت اور توجہ سے مستقیم رہ کر شرک عبی و ففی کا تسمہ نہ لگا رہنے دیا جائے۔ جس طرح عبادت صرف اس کی کریں۔ استعانت کے اور جسی اس کو پکاریں کیونکہ ہر قیم کا نفع نقصان اور جملائی برائی تنا اس کے قبضہ میں ہے مشرکین کی طرح ایسی چیزوں کو مدد کے لئے پکارن جو کسی نفع نقصان کے مالک نہ ہوں سخت بے موقع بات بلکہ ظلم عظیم (یعنی شرک ) کا ایک شعبہ ہے۔ اگر

بفرض محال نبی سے ایسی حرکت صادر ہو توان کی عظیم الثان شخصیت کو لحاظ کرتے ہوئے ظلم اعظم ہو گا۔ معرب میں ان جب سے کی بند مینوکا جب کرفت میں انتہاں کا مند تن ایس ایکے شد تن دار سے ایک ایس کی ماتہا کا ایک

۱۳۰۰ جب ان چیزوں کے بکارنے سے منع کیا جن کے قبضہ میں تمہارا بھلا براکچھ نہیں تو مناسب ہواکہ اس کے بالمقابل مالک علی الاطلاق کا ذکر کیا جائے جو تکلیف وراحت اور بھلائی برائی کے پورے سلسلہ پر کامل اختیار اور قبضہ رکھتا ہے جس کی جیجی ہوئی تکلیف کو دنیا میں کوئی نہیں ہٹا سکتا ۔ اور جس پر فضل ورحمت فرمانا چاہے کسی کی طاقت نہیں کہ اسے محروم کر سکے ۔

۱۰۸۔ کہہ دے اے لوگو پہنچ چکا حق ہم کو تمہارے رب سے اب جو کوئی راہ پر آئے سووہ راہ پاتا ہے اپنے بھلے کو اور جو کوئی بمکا پھرے سو بمکا پھرے گا اپنے برے کو اور میں تم پر نہیں ہول مختار [۱۳]

قُلُ يَايُّهَا النَّاسُ قَدُ جَآءَكُمُ الْحَقُّ مِنُ رَبِّكُمُ الْحَقُّ مِنُ رَبِّكُمُ فَمَنِ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِئ لِنَفْسِه وَ مَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَ مَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَ مَا اَنَاعَلَيْكُمُ بِوَكِيْلٍ فَيَى

وَ اتَّبِعُ مَا يُوْخَى اِلَيْكَ وَاصْبِرُ حَتَّى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

109۔ اور تو عل اسی پر جو عکم پہنچے تیری طرف اور صبر کر جب تک فیصلہ کرے اللہ اور وہ ہے سب سے بہتر فیصلہ کرنے والا [۱۲۶]

۱۴۱۔ یعنی می واضح طور پر دلائل و برامین کے ساتھ پہنچ کا جس کے قبول نہ کرنے کا کوئی معقول عذر کسی کے پاس نہیں خدا کی آخری حجت بندوں پر تمام ہو گئی۔ اب ہر ایک اپنا نفع نقصان سوچ لے۔ جو خدا کی بتلائی ہوئی راہ پر پلے گا دنیا و آخرت میں کامیاب ہوگا۔ جو اسے چھوڑ کر ادھر ادھر بھٹکتا پھرے گا خود پریٹان اور ذلیل و خوار رہے گا۔ اپنے بھلے برے کو خوب سمجھ کر ہر شخص اپنے مستقبل کا انتظام کرلے اور جو راستہ پہند ہوا فتیار کرے۔ پیغمبر کوئی مختار بنا کر نہیں بھیجے گئے جو تمہارے افعال کے ذمہ دار اور جواب دہ ہوں ان کا کام صرف آگاہ کر دینے کا ہے۔ اس پر چلنا، چلنے والے کے افتیار میں ہے۔

۱۸۲ آتھ میں اللہ علیہ وسلم کو تسلی: اس میں آتھ رہ گئی ہے کہ اگریہ لوگ حق کو قبول نہ کریں تو اپنے کو ان کے غم میں نہ گھلائیں۔ آپ لٹٹٹ آلیم فا تعالیٰ کے احکام کی پیروی کرتے رہے اور تبلیغ وغیرہ کے کام میں لگے رہے ۔ اور جو شدائد اس راستہ میں پہنچیں ان پر صبر کیجئے مخالفین کی ایذاء رسانیوں کو تحل کرتے رہنا چاہئے ہے ۔ یماں تک خدا آپ کے اور ان کے درمیان بہترین فیصلہ کر دے یعنی حب وعدہ آپ لٹٹٹ آلیم کی مضور و غالب کرے یا جاد کا عکم جھجدے ۔ تم سورۃ یونس مبنہ تعالیٰ و فضلہ ۔ فللہ الحمد علیٰ ذلک ۔

ركوعاتهاا

ا سُوْرَةُ هُوْدٍ مَكِّيَّةُ ٢٥

ایاتها ۱۲۳

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ یہ کتاب ہے کہ جانچ لیا ہے اسکی باتوں کو پھر کھولی گئی میں ایک حکمت والے خبردار کے پاس سے [ا]

۲۔ کہ عبادت نہ کرو مگر اللہ کی [۲] میں تم کو اسی کی طرف سے ڈر اور خوشخبری سناتا ہوں [۳]

۳۔ اور یہ کہ گناہ بخثواؤاپنے رب سے پھر رجوع کرواسکی طرف کہ فائدہ پہنچائے تم کو اچھا فائدہ ایک وقت مقرر تک آئی اور دیوے ہر زیادتی والے کو زیادتی اپنی [۴] اور اگر تم پھر جاؤ کے تو میں ڈرتا ہوں تم پر ایک بڑے دن کے عذاب سے [۲]

الَّرْ اللَّهُ كُتِكُ أُحُكِمَتُ اللَّهُ أَثُمَّ فُصِّلَتُ مِنَ لَكُمْ فُصِّلَتُ مِنَ لَكُمْ فُصِّلَتُ مِنَ لَكُمْ فُصِّلَتُ مِنَ لَكُمْ مَنَ كَمُومِ خَبِيْرٍ فَي اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

اَلَّا تَعْبُدُوۡۤ اللَّهُ اللهُ ﴿ إِنَّنِى لَكُمۡ مِّنَهُ نَذِيْرُ وَبَشِيرُ ﴿

وَّ أَنِ اسْتَغُفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوَّا إلَيْهِ يُو الْمَدِّ عُرُوَّا إلَيْهِ يُمَتِّعُ كُمْ مَّتَاعًا حَسَنًا إلَى اَجَلٍ مُّسَمَّى وَّ يُمَتِّعُ كُمْ مَّتَاعًا حَسَنًا إلَى اَجَلٍ مُّسَمَّى وَّ يُمُوِّ عُكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كُبِيْرٍ فَ فَاللَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيْرٍ فَ فَاللَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيْرٍ فَ فَاللَّهُ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيْرٍ فَ فَاللَّهُ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيْرٍ فَي

ا۔ قرآن کی عظمت و شرف: یعنی یہ قرآن کریم وہ عظیم الثان اور جلیل القدر کتاب ہے جس کی آیتیں لفظی و معنوی ہر حیثیت سے نہایت بچی تلی باون تولہ پاؤرتی ہیں۔ نہ ان میں تناقض ہے نہ کوئی مضمون حکمت یا واقع کے خلاف ہے نہ باعتبار معجزانہ فضاحت و بلاغت کے ایک حرف پر بحتہ چینی ہو سکتی ہے۔ جس مضمون کو جس عبارت میں اداکیا ہے محال ہے کہ اس سے بہتر تعبیر ہو سکے ۔ الفاظ کی قبا معانی کی قامت پر ذرا بھی نہ ڈھیلی ہے نہ تنگ۔ جن اصول و فروع ، اخلاق واعال اور قیمتی پندو سے بہتر تعبیر ہو سکے ۔ الفاظ کی قبا معانی کی قامت پر ذرا بھی نہ ڈھیلی ہے نہ تنگ۔ جن اصول و فروع ، اخلاق واعال اور قیمتی پندو سے سے بہتر تعبیر ہو سکے ۔ الفاظ کی قبام معانی کی قامت پر ذرا بھی نہ ڈھیلی ہو کے لئے استعال کی گئی ہیں ۔ وہ سب علم و حکمت کے کانے سے میں تلی ہوئی ہیں ۔ قرآنی خفائق و دلائل ایسی مضبوط و محکم ہیں کہ زمانہ کتنی ہی پلیٹیاں کھائے ان کے بدلنے یا غلط ہونے کا کوئی امکان نہیں ۔ عالم کے مزاج کی پوری تشخیص کر کے اور قیامت تک پیش آنے والے تغیرات و حوادث کو من کل الوجوہ جانچ امکان نہیں ۔ عالم کے مزاج کی پوری تشخیص کر کے اور قیامت تک پیش آنے والے تغیرات و حوادث کو من کل الوجوہ جانچ

تول کر ایسی معتدل اور ابدی غذائے روح مائدہ قرآنی کے ذریعہ سے پیش کی گئی ہے جو تناول کرنے والوں کے لئے ہر وقت اور ہر حالت میں مناسب و ملائم ہو۔ ان تمام حکیانہ نوبیوں کے باو جودیہ نہیں کہ اجال و ابہام کی وجہ سے کتاب معمہ اور چینتاں بن کر رہ جاتی بلکہ معاش و معاد کی تمام مهات کو نوب کھول کر سجھایا ہے اور موقع ہموقع دلائل توحید، احکام ، مواعظ، قصص ، ہر چیز ہڑی نوبصورتی اور قرینہ سے الگ الگ رکھی ہے۔ اور تمام ضروریات کا کافی تفصیل سے بیان ہوا ہے۔ نرولی حیثیت میں بھی یہ حکمت مرعی رہی ہے کہ پورا قرآن ایک دم نہیں آثارا۔ بلکہ وقتا قوقیا موقع و مصلحت کے لحاظ سے علیحدہ آیات کا نرول ہوتا رہا۔ قرآن میں ان تمام باریکیوں کو مجتمع دیکھ کر آدمی جیران ہو جاتا ہے مگر جیرت کی کوئی وجہ نہیں۔ اگر حکیم مطلق اور خبیر ہر تق کے کلام میں سب حکمتیں اور نوبیاں جمع نہ ہوں گی تواور کس کلام میں توقع کی جاسکتی ہے۔

۲۔ یعنی اس محکم ومفسل کتاب کے نازل کرنے کا بڑا مقصد یہ ہے کہ دنیا کو صرف خدائے واحد کی عبادت کی طرف دعوت دی جائے۔ اور اس کے طریقے سخمائے جائیں۔ اس عظیم و جلیل مقصد کے لئے پہلے اندیاء تشریف لائے تھے۔ وَ مَا اَرْ سَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوجِیِّ اِلْیَهِ اَنَّهُ لَاّ اِللهَ اِلَّا اَنَا فَاعْبُدُونِ (الاندیاء رکوع) وَ لَقَدْ بَعَثْنَا فِی کُلِّ اُمَّةٍ رَّسُولًا اَنْ اعْبُدُ اللهَ وَ اجْتَنِبُوا الطَّاعُونَ وَ (النحل رکوع ۵)۔

۳۔ یعنی جوکتاب کو مانے اور شرک چھوڑ کر خدائے واحد کی عبادت کرے اسے فلاح دارین کی نوشخبری سناتے ہیں۔ جو نہ مانے اور کفر و شرک اختیار کرے اس کو عذاب الهی سے ڈراتے ہیں۔

۲۔ رجوع الی اللہ کے فوائد: ہو پچھلی تقصیرات معاف کرائے اور آئندہ کے لئے غدا کی طرف دل سے رہوع ہو تو دنیا کی زندگی اپھی طرح گذر ہے کیونکہ مومن قانت نواہ کسی حال میں ہو۔ مگر غدا کے فضل و کرم کی بڑی بڑی امیدیں رکھتا ہے وہ حق تعالیٰ کی رضاء ہوئی اور متقبل کی عظیم الثان نوشحالی کے تصور میں اس قدر گمن رہتا ہے کہ یمال کی بڑی بڑی سختیوں کو خاطر میں نہیں لا آ وہ جب خیال کرتا ہے کہ میں اپنی زندگی کے فرائض صبح طور پر انجام دے رہا ہوں جس کا صلہ مجھ کو ضرور ایک دن عرش والی سرکار سے طبخ والا ہے تو اپنی کامیابی اور حق تعالیٰ کے وعدوں پر احتاد کر کے اس کا دل جوش مسرت سے اجھلنے لگتا ہے۔ اسے دنیا کی تصور میں وہ سکون قلبی اور راحت باطنی نصیب ہوتی ہے جو بادشاہوں کو بیشار سامانوں اور اموال و خزائن سے حاصل نمیں ہو سکتی بلکہ بعض اوقات یماں کی چندروزہ تکلیفوں اور سختیوں میں وہ لذت پاتے ہیں جو اغذیاء و ملوک اپنے عیش و عاصل نمیں محوس نمیں کرتے۔ ایک محب وطن سیاسی قیدی کواگر فرض کیجے یقین ہوجائے کہ میری اسیری سے ملک اجنبیوں کی جمہوریہ کا صدر بنا دیا جائے گا۔ توکیا اسے جیل خانہ کی بند کو ٹھری غلامی سے آزاد ہو جائے گا اور مجھے قید سے نکلتے ہی ملک کی جمہوریہ کا صدر بنا دیا جائے گا۔ توکیا اسے جیل خانہ کی بند کو ٹھری

میں سرور واطمینان کی کیفیت اس بادشاہ سے زیادہ عاصل مذہوگی ؟ جس کے لئے ہر قسم کے سامان عیش وطرب فراہم میں مگر اندیشہ لگا ہوا ہے کہ وہ ایک ہفتہ کے اندر نہایت ذلت کے ساتھ تخت شاہی سے آثارا جانے والا ہے۔ اسی پر دنیا کے جیل خانہ میں ایک مومن قانت کی زندگی کو قیاس کر لو۔

<mark>۵۔</mark> جو جس قدریادہ بڑھ کر عمل کرے گا اسی قدر خدا کے فضل سے زیادہ حصہ پائے گا ۔ آخرت میں اجر و ثواب اور دنیا میں مزید طانیت عاصل ہوگی ۔

1۔ یعنی میری بات نہ مانو گے تو قیامت کو عذاب یقینی ہے ، باقی یہ فرمانا کہ ""میں ڈرنا ہوں"" اس سے مقصود حضور کی عام شفقت و ہمدردی خلائق کا اظہار کرنا ہے۔

اِکی اللّٰہِ مَرْجِعُکُمْ ۚ وَهُوَ عَلَیٰ کُلِّ شَیْءٍ اللّٰہِ مَرْجِعُکُمْ ۚ وَهُوَ عَلَیٰ کُلِّ شَیْءٍ اللّٰہِ مَرْجِعُکُمْ ۚ وَهُو عَلَیٰ کُلِّ شَیْءٍ اللّٰہِ مَرْجِعُکُمْ ۖ وَهُو عَلَیٰ کُلِّ شَیْءٍ اللّٰہِ مَرْجِعُکُمْ ۖ وَهُو عَلَیٰ کُلِّ شَیْءٍ اللّٰہِ مَرْجِعِ اللّٰہِ مَرْجِعُکُمْ اللّٰہِ مَرْجِعُ اللّٰهِ مَرْجِعُ کُمْ اللّٰهِ مَرْجِعِ اللّٰهِ مَرْجِعُ کُلُمْ اللّٰهِ مَرْجِعِ اللّٰ اللّٰهِ مَرْجِعُ کُمْ اللّٰهِ مَرْجِعُ کُمْ اللّٰہِ مَرْجِعِ اللّٰهِ مَرْجِعُ کُمْ اللّٰهِ مَرْجِعِ مُ اللّٰهِ مَرْجِعِ اللّٰمِ مَرْجِعِ اللّٰ اللّٰهِ مَرْجِعُ کُمْ اللّٰهِ مَرْجِعِ اللّٰهِ مَرْجِعِ اللّٰهِ مَر

الآ اِنَّهُمْ يَنْنُوْنَ صُدُوْرَهُمْ لِيَسْتَخَفُوْا جَمْ النِّ عِنْ اللهِ عِنْ اللهِ عَنْ يَسْتَغُشُوْنَ ثِيَابَهُمْ لَا يَعْلَمُ لَا يَعْلَمُ لَا يَعْلَمُ لَا يَعْلَمُ لَا يَعْلَمُ لَا يَعْلَمُ وَنَا اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهُمْ لِذَاتِ مِن وَوَجَانَ وَاللهِ وَلا يَعْلِمُ وَنَ وَمَا يُعْلِمُ وَنَ اللهُ عَلِيمُ إِنَّا اللهِ عَلِيمُ إِنَّا اللهِ عَلِيمُ إِنَّا اللهِ عَلَيْهُمْ إِذَاتِ اللهِ عَلَيْهُمْ إِذَاتِ اللهِ عَلَيْهُمْ إِذَاتِ اللهِ عَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ إِنَّا اللهِ عَلَيْهُمْ إِنَّا اللهِ عَلَيْهُمْ إِنَّا اللهِ عَلَيْهُمْ إِنَّا اللهِ عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنَّا اللهِ عَلَيْهُمْ إِنَّا اللهِ عَلَيْهُمْ إِنَّا عَلَيْهُمْ إِنَّا اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ إِنَّا عَلَيْهُمْ إِنَّا عَلَيْهُمْ إِنَّا اللهِ عَلَيْهُمْ إِنَّا عَلَيْهُمْ إِنَّا عَلَيْهُمْ إِنَّا عَلَيْهُمْ إِنَّا عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنَّا عَلَيْهُمْ إِنَّ اللهُ عَلَيْهُمْ إِنَّهُ عَلِيمُ أَوْنَ وَمَا يُعْلِمُ وَنَ وَمَا يُعْلِمُ وَاللهُ عَلَيْهُمْ إِنَّا عَلَيْهُمْ إِنَّ اللهُ عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنْ عَلَيْهُمْ إِنَّا عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنْ عَلَيْهُمْ إِنْ اللهِ عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَى مَا عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُ إِنَا عَلَاهُ إِنْ عَلَيْهُمْ إِنْ عَلَيْهُمْ أَنَامِ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْهُمْ إِنْ عَلَيْهُمْ إِنْ عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنْ عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنْ عَلَيْهُمْ إِنْ عَا عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَيْهُمْ إِنْ عَلَاهُمْ إِنَا عَلَيْهُ إِنْ عَلَيْهُمْ إِنْ عَلَيْهُمْ إِنَا عَلَاهُ عَلَاهُمُ إِنْ اللّهُ عَلَيْهُمْ أَلُوا عَلَاهُمْ إِنَا عَلَيْهُ أَلُوا عَلَاهُ عَلَيْه

الصُّدُورِ ﴿

کے سزا دینے کے لئے ضروری ہے کہ مجرم عاضر ہو عاکم سزا دینے کی پوری قدرت اور کامل اختیار رکھتا ہو۔ مجرمین کی کل کارروائیاں اس کے علم میں ہوں۔ اِلَی اللهِ مَرْ جِعُ کُمْ میں بتلا دیا کہ مجرم و غیر مجرم سب کو غدا کے یماں عاضر ہونا ہے۔ وَ هُو عَلَیٰ کُلِّ شَیْءَ قَدِیْرٌ میں قدرت و اختیار کا عموم بیان فرمایا اور اَلاّ اِنَّهُمْ یَثُنُونَ صُدُورَ هُمْ سے بِذَاتِ الشَّدُورِ تَک اس کے علم محیط کی وسعت کو ظاہر کیا کہ غدا ہر کھلی چیز کو یحال جانتا ہے حتی کہ دلوں کی مت میں جو خیالات ، اللَّسُدُورِ تَک اس کے علم محیط کی وسعت کو ظاہر کیا کہ غدا ہر کھلی چیز کو یحال جانتا ہے حتی کہ دلوں کی مت میں جو خیالات ، ارادے اور نیتیں پوشیدہ ہوتی میں ان پر بھی مطلع ہے چرکوئی مجرم اپنے جرم کوکس طرح اس سے مخفی رکھ کر نجات پا سکتا ہے۔ صحابہ کرام کا ایجان کامل اور جیاء: تنبیہ: ان آیات کی شان نزول میں مفسرین کا اختلاف ہے ۔ صحیح ترین روایت ابن عباس کی معاری میں مفسرین کا اختلاف ہے ۔ صحیح ترین روایت ابن عباس کی بخاری میں ہے کہ بعض مسلمانوں پر جیا کا اس قدر عد سے زیادہ غلبہ ہوا کہ استخبایا جاع کے وغیرہ ضروریات بشری کے وقت کسی بخاری میں ہو کیا میں مفسرین کا اختلاف ہے کہ بعض مسلمانوں پر جیا کا اس قدر عد سے زیادہ غلبہ ہوا کہ استخبایا جاع کے وغیرہ ضروریات بشری کے وقت کسی بخاری میں ہے کہ بعض مسلمانوں پر جیا کا اس قدر عد سے زیادہ غلبہ ہوا کہ استخبایا جاع کے وغیرہ ضروریات بشری کے وقت کسی

صہ بدن کو برہنہ کرنے سے شرماتے تھے کہ آسمان والا ہم کو دیکھتا ہے۔ برہنہ ہونا پڑتا تو غلبہ حیا سے جھکے جاتے اور شرمگاہ کو چھانے کے لئے سینہ کو دہرا کئے لیتے تھے۔ اس طرح کے آثار کبھی کبھی غایت تأدب مع اللہ اورغلبہ حیا سے ناشی ہوسکتے ہیں۔ اور ایسے لوگ ""صوفیہ"" کی اصطلاح میں ""مغلوب الحال"" کہلاتے ہیں چونکہ صحابہؓ کا کسی مسئلہ میں ایسا غلواور تعمق آئندہ امت کو ضیق میں مبتلا کر سکتا تھا اس لئے قرآن نے اَلا جِینَ کیستَغُشُونَ ثِیَابَهُمْ النِ سے انکی اصلاح فرما دی۔ یعنی اگر ہوقت ضرورت بدن کھولنے میں غدا سے حیا آتی ہے اس لئے جھکے جاتے ہو تو غور کرو کہ کپڑے پہننے کی حالت میں تمہارا ظاہر و باطن کیا خدا کے سامنے نہیں ہے ؟ جب انسان اس سے کسی وقت نہیں چھپ سکتا پھر ضرورت بشریہ کے متعلق اسقدر غلو سے کام لینا ٹھیک نہیں۔ واضح ہوکہ ربط آیات کے لئے اس بات کی ضرورت ہے کہ ایک آیت کا مضمون دوسری کے مضمون سے مناسبت رکھنا ہو، سبت نزول سے مناسب رکھنا ضروری نہیں۔

وَمَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ اِلَّا عَلَى اللهِ رِزُقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَ مُسْتَوُدَعَهَا لَ كُلُّ فِي كِتْبِ مُّبِينٍ ﴿ کتاب میں [۱۰]

> وَ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَٰوٰتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ اَيَّامِ وَّكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَآءِ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴿ وَلَهِنَ قُلْتَ إِنَّكُمْ مَّبْعُوْثُونَ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ لَيَقُولَنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوٓ اإنْ هٰذَآ إِلَّا سِحْرٌ مُّبِينٌ ﴿

 ٦- اور کوئی نہیں ہے چلنے والا زمین پر مگر اللہ پر ہے اس کی روزی [^] اور جانتا ہے جہاں وہ ٹھمرنا ہے اور جال سونیا جاتا ہے [٩] سب کچھ موبود ہے کھلی

﴾۔ اور وہی ہے جس نے بنائے آسمان اور زمین چھ دن میں ["] اور تھا اس کا تخت پانی پر ["] ٹاکہ آزمائے تم کو کہ کون تم میں اچھا کرتا ہے کام [۳] اور اگر تو کھے کہ تم اٹھو گے مرنے کے بعد توالبتہ کافر کہنے لگیں یہ کچھ نہیں مگر جادو ہے کھلا ہوا [۳]

۸۔ اللہ تعالیٰ تمام جانداروں کورزق پہنچاتا ہے: پہلے علم الهی کی وسعت بیان ہوئی تھی۔ یہ اسی مضمون کا تکلہ ہے۔ یعنی زمین پر چلنے والا ہر جاندار جبے رزق کی اعتیاج لا حق ہو،اس کوروزی پہنچانا خدا نے محض اپنے فضل سے اپنے ذمہ لازم کر لیا ہے ۔ جس قدر روزی جس کے لئے مقدر ہے یقیناِ پہنچ کر رہے گی۔ جو وسائل واساب بندہ اختیار کرتا ہے ، وہ روزی پہنچے کے دروازے ہیں ۔ اگر آدمی کی نظر اسباب و تدابیر اختیار کرتے وقت مسبب الاسباب پر ہو، تو یہ توکل کے منافی نہیں۔ البتہ خدا کی قدرت کو ان اسباب عادیہ میں محصور و مقید نہ سمجھا جائے ۔ وہ گاہ بگاہ سلسلہ اسباب کوچھوڑ کر بھی روزی پہنچاتا یا اور کوئی کام کر دیتا ہے۔ بہر حال جب تمام جانداروں کی حسب استعداد غذا اور معاش مہیا کرنا حق تعالیٰ کا کام ہے تو ضروری ہے کہ اس کاعلم ان سب پر محیط ہو۔ وریہ ان کی روزی کی خبر گیری کیسے کر سکے گا۔

9۔ متقراور متودع کے معانی: صرت شاہ صاحب لکھے ہیں ""متقر (جال معمراً ہے) بہشت و دوزخ اور متودع (جال مونیا جاتا ہے) اس کی قبر ہے ۔ پہلے و مامین کا آبّت النح میں دنیوی زندگی کا بیان تھا۔ یہاں برزخ اور آخرت کا بیان ہوا مطلب یہ ہواکہ خدا ابتداء سے انتناء تک تمہاری ہت کے تام درجات کا علم رکھتا ہے۔ ""متقر" و""متودع ""کی تعین میں مفسرین کے بہت اقوال میں پہلے مورہ انعام میں بھی ہم کچھ لکھ کچھ ہیں۔ ابن کثیر نے کہاکہ زمین میں جہاں تک چلے پھرے اس کے منتنائے سیرکو مستقراور پھر پھراکر جس محکانے پر آئے اسے مستودع کتے ہیں۔ ابن عباس کے نزدیک اس زندگی میں جہاں رہے وہ مستقراور موت کے بعد جہاں دفن کیا جائے وہ مستودع ہے ۔ مجابد نے مستقر سے رحم مادر اور مستودع سے صلب پرر مرادلی ہے ۔ عطاء نے اس کے عکس کا دعویٰ کیا ۔ بعض متفلہ فین کا خیال ہے کہ زمین میں جوانات کا جو مسکن بالفعل ہے اسے مستقراور وجود ( فعلی سے پہلے جن مواد و مقار میں رہ کر آئے انہیں مستودع کہا گیا ہے ۔ یعنی جن تعالیٰ ان تمام مخیط سے ہر مواد اور اطوار و ادوار کا عالم ہے جن میں سے کوئی جوان گذر کر اپنی موجود میئت کذائی تک پہنچا ہے ۔ وہ ہی اپنے علم محیط سے ہر جب وجود میں اس کی استعداد کے مناسب وجود و کالات وجود فائض کرتا ہے ۔

ا۔ یعنی لوح محفوظ میں جو صحیفہ علم الهی ہے پھر علم الهی میں ہر چیز کلیے موجود نہ ہوگی۔

اا۔ یہ علم کے بعد قدرت کا بیان ہے ۔ اس کی تفسیر سورہ اعراف کے ساتویں رکوع میں گذر چکی ۔

۱۱۔ زمین و آسمان سے پہلے پانی کی تخلیق: یعنی آسمان و زمین کی پیدائش سے پہلے پانی مخلوق ہوا جو آئندہ اشاء کا مادہ حیات بننے والا تھا۔ وَ جَعَدَلْنَا مِنَ الْمُمَاءِ کُلَّ شَیْءٍ حَیِّ (الانبیاء رکوع۳) اس وقت عرش خداوندی اسی کے اوپر تھا جیسے اب سماوات کے اوپر ہے گویا یہ ایک صورت تھی جو اس تقیقت کو ظاہر کر رہی تھی کہ کائنات کا مادہ اور ذریعہ حیات بالکلیہ رب العرش کے تسلط و تصرف اور قیومیت مطلقہ کے ماتحت ہے۔ واللہ اعلم۔

۱۳۔ تخلیق کی غرض و غایت: یعنی اس سارے نظام کی تخلیق و ترتیب سے مقصود تمہارا یہاں بسانا اور امتحان کرنا ہے۔ کہ کہاں

تک اس عجیب و غریب نظام اور سلسله مصنوعات میں غور کر کے خالق و مالک کی صیح معرفت عاصل کرتے اور مخلوقات ارضی و ساوی سے منتفع ہو کر محن ثنا سی اور سپاس گذاری کا فطری فرض بجا لاتے ہو۔ یہ مقام تمہاری سخت آزمائش کا ہے۔ مالک حقیقی دیجھتا ہے کہ تم میں سے کونسا غلام صدق و اغلاص اور سلیقہ مندی سے اپھا کام کرتا اور فرائض بندگی انجام دیتا ہے۔ ہوا۔ جب یہ دنیا امتحان و آزمائش کی وجہ ہے تو ضرور ہے کہ اس کے بعد مجازات (انعام و انتقام) کا سلسلہ ہوتا شاکرین و کافرین کو اپنے اپنے کئے کا پھل ملے ۔ اسی لئے یماں بعث بعد الموت کا ذکر کیا گیا۔ یعنی کفار مکہ کو یقین نہیں آنا کہ موت کے بعد دوبارہ المخائے جائیں گے اور اپنے ہرائم کی سزا بھگتیں گے۔ جب وہ قرآن میں یا حضور کی زبان سے بعث بعد الموت کا نہایت مؤثر بیان سنتے ہیں تو کہتے ہیں کہ آپ کا یہ بیان کھلا ہوا جادو ہے جس نے بہت سے لوگوں کو مرعوب و مسحور کر لیا۔ مگر یادر کھئے ہم پر یہ جادو چلنے والا نہیں ۔ (ابن کشے)۔

وَلَيِنَ اَخَّرُنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِلَى أُمَّةٍ مَّعُدُودَةٍ لَّيَقُولُنَّ مَا يَخْبِسُهُ اللَّا يَوْمَ يَعْبُسُهُ اللَّا يَوْمَ يَعْبُسُهُ اللَّا يَوْمَ يَاتِيهُمُ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمُ وَحَاقَ بِهِمُ مَّا يَاتُو اللهِ يَسْتَهُرُ وُفًا عَنْهُمُ وَحَاقَ بِهِمُ مَّا كَانُو اللهِ يَسْتَهُرُ وُفَى اللَّا اللهِ يَسْتَهُرُ وُفَى اللَّا اللهِ يَسْتَهُرُ وُفَى اللهِ اللهِ يَسْتَهُرُ وُفَى اللهِ اللهِ يَسْتَهُرُ وُفَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وَلَيِنَ اَذَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنَّا رَحْمَةً ثُمَّ نَزَعْنُهَا مِنْهُ ۚ إِنَّهُ لَيَّوُشُ كَفُورُ ۚ ۚ فَ وَلَيِنَ اَذَقُنٰهُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ السَّيِّاتُ عَنِي ۚ إِنَّهُ لَفَرِحُ

فَخُورُ ﴿

۸۔ اور اگر ہم روکے رکھیں ان سے عذاب کو ایک مدت معلوم تک تو کہنے لگیں کس چیز نے روک دیا عذاب کو سنتا ہے جس دن آئے گا ان پر نہ پھیرا جائے گا ان سے اور گھیر لے گی ان کو وہ چیز جس پر مٹھٹھے کیا کرتے تھے [13]

9۔ اور اگر ہم چکھا دیں آدمی کو اپنی طرف سے رحمت پھروہ چھین لیں اس سے تووہ ناامید ناشکر ہوتا ہے [۱۶]

۱۰۔ اور اگر ہم چھاویں اسکو آرام بعد تکلیف کے جو پہنچی تھی اسکو تو بول اٹھے دور ہوئیں برائیاں مجھ سے وہ تو انزانے والا شیخی نورا ہے [۱۰]

10۔ یعنی جب ان کی شرارتوں پر عذاب الهی سے ڈرایا جاتا ہے مگر غداکی حکمت ایک مدت معین تک عذاب کو روکے رکھتی ہے توتکذیب واستزاء کے طور پر کھتے ہیں کہ وہ عذاب کھاں ہے، آخر آتا کیوں نہیں ؟کس چیز نے اسے پکرارکھا ہے فرماتے ہیں

کیا مذاق کرتے ہو ۔ وقت معین پر جب عذاب آئے گا کسی کے ٹالے نہ ٹلے گا۔ اور ہر طرف سے گھیر کر تباہ و برباد کر کے چھوڑے گا۔

11۔ آدمی کی ناشکری اور شخی: یعنی اب تو کہتے ہیں عذاب کہاں ہے کیوں نہیں آنا لیکن آدمی بودا اور تھڑ دلا اتنا ہے کہ اگر خدا چند روز اپنی مہربانی سے عیش وآرام میں رکھنے کے بعد لکلیف میں مبتلا کر دے تو پچھلی مہربانیاں بھی مبطلا دیتا ہے اور نا امید ہو کر آئندہ کے لئے آس توڑ بیٹھتا ہے۔ گذشتہ پر ناشکری اور آئندہ سے مایوسی ، یہ ہی اس کی زندگی کا عاصل ہے۔

۱۔ یعنی مصیبت کے بعداگر خدا آرام و آسائش نصیب کرے تو سمجھتا ہے کہ گویا اب ہمیثہ کے لئے مصائب و تکالیف کا خاتمہ ہو چکا ، پچھلی کیفیت کبھی لوٹ کر آنے والی نہیں ۔ اس وقت غافل و مغرور ہو کر شیخیاں مارتا اور اتراتا پھرتا ہے عالانکہ چاہئے تھا کہ پچھلی حالت یاد کر کے خدا کا شکر اداکرتا اور اس کے اصان کے سامنے جھک جاتا۔

إِلَّا اللَّذِيْنَ صَمَرُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ اللهِ اللَّهِ الصَّلِحٰتِ اللهُ اللَّهُ مَا مَعُفِرَةُ وَ اَجْرُ كَبِيرُ عَلَى اللَّهُمُ مَتَعُفِرَةُ وَ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوْخَى إلَيْكَ وَضَآيِقٌ بِهِ صَدُرُكَ أَنْ يَتُوْلُوا لَوْلاَ أُنْزِلَ عَلَيْهِ كَنْزُ أَوْ جَآءَ مَعَهُ مَلَكُ الْوَلاَ أَنْتَ عَلَيْهِ كَنْزُ أَوْ جَآءَ مَعَهُ مَلَكُ الْآيَ الْمَا أَنْتَ نَذِيرُ وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَ كِيْلُ شَيْءٍ وَ كِيلُ شَيْءَ وَ كَيْلُ شَيْءَ وَ اللهُ عَلَى مُلِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِينَ عَيْ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِينَ عَيْ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِينَ عَيْ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِينَ عَيْ

اا۔ مگر جو لوگ صابر میں اور کرتے میں نیکیاں انکے واسطے بخش ہے اور ثواب بڑا [۱۸]

11۔ سو کمیں تو چھوڑ بیٹھے گا کچھ چیزان میں سے جو وحی آئی تیری طرف اور تنگ ہو گا اس سے تیرا جی اس بات پر کہ وہ کھتے ہیں کیوں نہ اترااس پر خزانہ یا کیوں نہ آیا اسکے ساتھ فرشتہ تو تو ڈرانے والا ہے اور اللہ ہے ہر چیز کا ذمہ دار [1]

۱۳ کیا کھتے ہیں کہ بنالیا ہے تو قرآن کو کہہ دے تم بھی اے آؤایک دس سورتیں ایسی بناکر اور بلا لوجس کو بلا سکو اللہ کے سوااگر ہوتم سے

۱۸۔ یعنی جو عال اوپر عام انسانوں کا بیان ہوا۔ اس سے اللہ کے وہ بندے متثنیٰ ہیں جو تکلیف و مصیبت کا مقابلہ صبرواستقامت سے کرتے اور امن وراحت کے وقت شکر گذاری کے ساتھ عمل صالح میں مستعدی دکھاتے ہیں۔ ایسے اولوالعزم وفاداروں کی

جاعت ہی عظیم الثان بخش وانعام کی منتق ہے۔

۱۹۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بے مثال عزیمت: مشر کین مکہ شرک و بت پرستی کی تر دید سے بہت غیظ کھاتے تھے مشر کا نہ خرافات پر جس قدران کی تحمیق و تجمیل کی جاتی اسی قدران کے غصہ کی آگ بھڑکتی تھی۔ کبھی کوشش کرتے تھے کہ آپ کواس معاملہ میں ذرا ڈھیلا کر دیں اور اس سب سے بڑے اور بنیادی مسلہ کی تبلیغ میں نرمی اور تسامل برتنے پر آمادہ کریں جب ادھر سے مایوس ہوتے تو محض دق کرنے کو عجیب بیہودہ فرمائشیں کرنے لگتے مثلاً یہ کہتے کہ آپ سچے ہیں اور منصب رسالت پر مامور ہو کر آئے ہیں توآپ کے ساتھ خدا کے یہاں سے مال و دولت کا بڑا خزانہ آنا چاہئے تھا۔ یا آسمان سے ایک فرشتہ آیا جوآپ کے ہمراہ تصدیق کے لئے ہر طرف جایا کرتا۔ لَوْ لَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ كُنْنُ أَوْجَآءَ مَعَدُ مَلَكُ ( مود رکوع ۲ ) گویا جب آپ کی بات منوانے کے لئے نہ مادی طاقت ساتھ ہے نہ رومانی پھر ہم کس طرح تسلیم کر سکتے ہیں۔ آپ ان بیبودہ شبات اور فرمائشوں سے سخت مغموم اور دلگیر ہوتے تھے۔ ممکن ہے کبھی ایسا خیال بھی دل میں گذرتا ہو کہ ان کے معبودوں کے معاملہ میں اگر خدا کی جانب سے اس قدر سختی اختیار کرنے کا حکم یہ رہے ، تردید کی جائے مگر فی الحال قدرے نرمی اور رواداری کے ساتھ شاید زیادہ مؤثر اور مفید ہویا جو فرمائشیں یہ لوگ کرتے ہیں ان کی یہ ضد بھی کسی مدتک پوری کر دی جائے توکیا عجب ہے مسلمان ہو جائیں۔ بمرعال وہ ایسا نازک اور پر خطر وقت تھا کہ تمام دنیا باطل پرستی کے شور سے گونج رہی تھی صرف ایک مقدس ہستی تھی جس کے علقوم سے حق کی آواز نکل کر باطل کے قلعوں میں زلزلہ ڈالتی تھی۔ آپ چاروں طرف سے موذی دشمنوں کے نرغہ میں گھررہے تھے ۔ کوئی جھٹلاتا کوئی طعن کرتا کوئی مذاق اڑاتا تھا۔ اس ماحول کا تصور کرو۔ اور اس مبلغ اعظم کی قوت قلب اور ہمت مردانہ کا اندازہ لگاؤ، جس کا تمام تراعتماد والکال ظاہری اسباب سے ہٹ کر خداوند قدوس کے وعدوں پر تھا۔ آپ جب محزون و دلگیر ہوتے تو صرف اپنے پرورد گار کی آواز سے ہی تسلی پاتے اور دنیا کے مقابلہ میں تازہ دم ہو کر کھڑے ہو جاتے تھے اسی سلسلہ میں یہ آیتیں نازل ہوئیں۔ جن کا عاصل یہ ہے کہ آپ ان لوگوں کی بیودہ خرافات اور فرمائشوں کی وجہ سے اس قدر فکر منداور غمگین نہ ہوں یہ اپنے دل میں ان لوگوں کی مراعات کا خیال لائیں۔ کہیں ایسا ہو سکتا ہے کہ وحی الہی نے جو چیزیں آپ کو سکھلائی ہیں اور جس بے نوف و خطر تبلیغ کا عکم دیا ہے اس کے بعض حصہ کوان لوگوں کی خرافات سے تنگ دل ہوکر چھوڑ بیٹھیں۔ جب یہ نہیں ہو سکتا ، کیونکہ پیغمبرانہ عصمت اور اولوالعزمی مانع ہے تو تنگدل ہونے سے کیا فائدہ۔ آپ کا کام صرف بھلے برے سے آگاہ کر دینا ہے ان کی ہدایت کی ذمہ داری آپ پر نہیں۔ خدا تعالیٰ جس کے سپرد ہر چیز ہے ان کا معاملہ بھی اسی کے سپرد کیجئے اور صبر و استقامت کے ساتھ فرائض تبلیغ کی انجام دہی میں ثابت قدم رہے۔

191

فَالَّمْ يَسْتَجِيْبُوْا لَكُمْ فَاعْلَمُوَّا أَنَّمَا أُنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ وَ أَنْ لَآ اِللهَ اِلَّا هُوَ فَهَلُ أَنْتُمُ مُسْلِمُوْنَ ﴿

مَنُ كَانَ يُرِيدُ الْحَلُوةَ الدُّنْيَا وَ زِيْنَتَهَا نُوفِّ الدُّنْيَا وَ زِيْنَتَهَا لَا نُوفِّ اللَّهُمُ فِيهًا وَهُمْ فِيهًا لَا يُبْخَسُونَ عَمَالَهُمْ فِيهًا وَهُمْ فِيهًا لَا يُبْخَسُونَ عَلَى

أُولَٰبِكَ الَّذِيْنَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الْأَخِرَةِ إِلَّا النَّارُ اللَّهِ اللَّخِرَةِ اللَّا النَّارُ اللَّهُ وَ حَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَ الطِلُّ مَّا النَّارُ اللَّهُ وَ حَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَ الطِلُّ مَّا النَّارُ اللَّهُ وَ حَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَ الطِلُّ مَّا النَّارُ اللهُ اللهُ

اَفَمَنُ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّنَ رَّبِهِ وَيَتُلُوهُ شَاهِدُ مِّنَهُ وَمِنَ قَبُلِهِ كِتْبُ مُوْسَى إِمَامًا وَّ شَاهِدُ مِّنَهُ وَمِنَ قَبُلِهِ كِتْبُ مُوْسَى إِمَامًا وَ رَحْمَةً أُولَلِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَنُ يَكُفُرُ بِهِ مِنَ الْآحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُةً فَلَا تَكُ بِهِ مِنَ الْآحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُةً فَلَا تَكُ فِي مِنْ الْآحُزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُةً فَلَا تَكُ فِي مِنْ الْآحُزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُةً فَلَا تَكُ فِي مِنْ اللَّائِ مِنْ رَبِّكَ وَلَكِنَ فَي مِنْ رَبِّكَ وَلَكِنَ الْكَوْرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ عَلَى النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ عَلَى النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ عَلَى اللَّهُ الْمَوْنَ عَلَى اللَّهُ الْمَوْنَ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللَّهُ اللْمُؤْنِ اللِهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنُ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنُ اللْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنُ اللْمُؤْنُ اللْمُؤْنُ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنُ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنُ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنُ اللْمُؤْنُ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمِؤْنُ اللِمُؤْنُ اللْمُؤْنُ اللْمُؤْنُ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنُ اللْم

۱۲۔ پھر اگر مذ پورا کریں تمہارا کہنا تو جان لوکہ قرآن تو اترا ہے اللہ کی وحی سے اور یہ کہ کوئی عاکم نہیں اسکے سوا پھراب تم حکم مانتے ہو[۲۰]

31۔ جو کوئی چاہیے دنیا کی زندگانی اور اسکی زینت بھگنا دیں گے ہم انکوان کے عمل دنیا میں اور انکواس میں کچھ نقصان نہیں [17]

۱۹۔ یہی ہیں جن کے واسطے کچھ نہیں آخرت میں آگ کے سوا [۲۲] اور برباد ہوا جو کچھ کیا تھا یہاں اور خراب گیا جو کایا تھا [۲۳]

ا۔ بھلا ایک شخص ہو ہے صاف رسۃ پر اپ رب
کے اور اس کے ساتھ ساتھ ہے ایک گواہ اللہ کی طرف
سے اور اس سے پہلے گواہ تھی موسی کی کتاب رسۃ
بٹلاتی اور بخثواتی (اورونکی برابر ہے)[۲۳] یہی لوگ
مانتے ہیں قرآن کو اور جو کوئی منکر ہو اس سے سب
فرقوں میں سے سو دوزخ ہے مٹھکانہ اس کا [۲۵] ہو تو مت رب کی طرف سے اور پر بہت سے لوگ یقین نہیں
رب کی طرف سے اور پر بہت سے لوگ یقین نہیں

۲۰۔ قرآن جیسی دس سورتیں بنا لاؤ۔ کفار کو چیلنج: "یعنی فرمائشی معجزے طلب کرتے ہیں ، جن کا دیا جانا مصلحت نہیں۔ اور جو

سب سے بڑا معجزہ (قرآن) ان کے سامنے ہے، اسے مانتے نہیں، کہتے ہیں یہ تو (معاذاللہ) تہماری بنائی ہوئی گھڑنت ہے۔
اس کا جواب دیا کہ تم بھی آخر عرب ہو، فصاحت و بلاغت کا دعویٰ رکھتے ہو، سب مل کر ایسی ہی دس سورتیں گھڑکر پیش کر دواور
اس کام میں مدد دینے کے لئے تمام مخلوق کو بلکہ اپنے ان معبودوں کو بھی بلا لاؤ جنہیں خدائی کا شریک سمجھتے ہو۔ اگر نہ کر سکو اور
کمھی نہ کر سکو گے تو سمجھ لوکہ ایسا کلام خالق ہی کا ہو سکتا ہے۔ جس کا مثل لانے سے تمام مخلوق عاجزرہ جائے۔ تو بیقینا یہ وہ کلام
ہے جو خدا نے اپنے علم کامل سے پینغمبر پر آثارا ہے بیشک جس کے کلام کا مثل نہیں ہو سکتا اس کی ذات و صفات میں کون
شریک ہو سکتا ہے۔ ایسا ہے مثال کلام اسی بے مثال خدا کا ہے جس کا کوئی شریک نہیں۔ کیا ایے واضح دلائل کے بعد بھی
مسلمان ہونے اور خدا کا حکم بردار بننے میں کسی چیز کا انتظار ہے (تنبیہ) اعجاز قرآن کی کچھ تفصیل سورہ ""یونس" میں گذر چکی۔ ابتداء
میں پورے قرآن سے تحدی کی گئی تھی۔ پھر دس سورتوں سے ہوئی ۔ پھر ایک سورت سے جیسا کہ بقرہ اور یونس میں گذرا۔ گویا

ا کفار کی نیکیوں کی جزا دنیا میں: یعنی ایسے واض مجبوت کے بعد جو شخص قرآن پر ایان لانا ، یا اس کے بتلائے ہوئے راسۃ پر منیں چلتا بلکہ دنیا کی چند روزہ زندگی اور فانی نمیپ ٹاپ ہی کو قبلہ مقصود شمراکر علی جدو دجہ کرتا ہے۔ اگر بظاہر کوئی نیک کام مثلاً نیرات وغیرہ کرتا ہے تو اس سے بھی آخت کی بہتری اور خدا کی خوشنودی مقصود شمیں ہوتی محض دنیوی فوائد کا ماصل کر لینا پیش نظر ہوتا ہے۔ ایسے لوگوں کی بابت خواہ یمود و نساری ہوں یا مشرکین یا منافقین یا دنیا پرست ریا کار مسلمان۔ بتلا دیا کہ دنیا ہی میں ان کا بھگتان کر دیا بائے گا۔ جو اعال اور کوشٹیں وہ حصول دنیا کے لئے کریں گے ان کے کم وکیف کو ملحوظ رکھتے ہوئے خدا تعالیٰ اپنے علم و حکمت سے جس قدر مناسب بانے گا اور دینا چاہے گا۔ یمیں عطا فرما دے گا۔ امادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ کا فرجو نیزات و فیرہ کے کام کرے اس کی یہ فائی اور صوری حنات جو روح ایمان سے پیجر خالی میں ، دنیا میں رائیگاں شہیں باتیں ان نیزات و فیرہ کے کام کرے اس کی یہ فائی اور صوری حنات جو روح ایمان سے پیجر خالی میں ، دنیا میں رائیگاں شہیں باتیں ان کے بعد دوسری زندگی میں کوئی چیزات کے کام آنے والی شہیں۔ جس کا فرکے لئے جس درجہ کی سزا تجویز ہو چکی ہو وہ کہمی اس سے کہ بدلہ میں نوان خیزات کی گوئی گا آئے وائی اور روان ایمان کر جس کی ان کے جس کی کہ بوئی کے تو میں جو وہ کمی سرا تجویز ہو چکی ہو تھا مگذ گئے گئر گئر گئے گئے آئیا لکہ فیٹے کا ما مضدی اور مجابہ کے جی میں جو وعید جھ بھتے تھ میں اسل ہو چکی ، اب ہارے پاس تیرے لئے گئے شہیں۔ فرشتوں کو عکم ہو گا کہ اسے جسم میں لے جاؤ۔ (اعادیا اللہ آئی وہ دنیا میں ماصل ہو چکی، اب ہارے پاس تیرے لئے گئے شیں۔ فرشتوں کو عکم ہو گا کہ اس جسم میں لے جاؤ۔ (اعادیا اللہ کو ددنیا میں ماصل ہو چکی، اب ہارے پاس تیرے لئے گئر نمیں۔

منها)

۲۲۔ یعنی ان اعمال پر دوزخ کے سوا اور کسی چیز کے مستحق نہیں۔ کفار ابدی طور پر اور ریا کار مسلمان محدود مدت کے لئے۔ ہاں خدا تعالیٰ بعض مومنین کو محض اپنے فضل وکرم سے معان فرما دے، وہ الگ بات ہے۔

۲۳۔ یعنی دنیا میں جو کام دنیوی اغراض کے لئے کئے تھے ، آخرت میں پہنچ کر ظاہر ہو گاکہ وہ سب برباد ہوئے اور ریا کاری یا دنیا پرستی کے سلسلہ میں بظاہر جونیکیاں کائی تھیں ، سب یوں ہی خراب گئیں ، یمال کوئی کام نہ آئی۔

۲۲ شابد کی تقیر: یعنی یہ شخص اور وہ ریاکار دنیا پرست بن کا ذکر سلط بوا، کیا برابر ہوسکتے میں ؟ ہرگز نہیں۔ "بیند" (ساف رست ) سے مراد وہ رستہ ہے جس پر انسان اپنی اصلی اور صحیح فطرت کے موافق بیانا چابتا ہے ۔ بشر طیکہ گردوہیش کے حالات و خیالات سے متاثر نہ ہو۔ اور وہ توجید، اسلام اور قرآن کا راستہ ہے۔ فکافیم وَجھک لِلدّین خِلدِّ اللّهِ الّیٰ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

۲۵۔ نجات کا واحد راستہ قرآن ہے: یعنی یہود، نصاریٰ، بت پرست، مجوس، عرب، عجم، یورپ، ایشیا، کسی فرقہ جاعت اور ملک وملت سے تعلق رکھتا ہو جب تک قرآن کو نہ مانے گا نجات نہیں ہو سکتی ۔ جیسا کہ صبیح مسلم وغیرہ کی بعض اعادیث میں آپ اللہ علی ایم نے بہت تصریح و تعمیم کے ساتھ بیان فرمایا ہے۔

۲۶۔ یہ خطاب ہر شخص کو ہے جو قرآن سے یا حضور کیا گیا آغم کو مخاطب بنا کر دوسروں کو سنانا مقصود ہے کہ قرآن کی صداقت اور ""من

الله" ہونے میں قطعا شک وشبہ کی گنجائش نہیں ۔ جولوگ نہیں مانتے وہ احمق ہیں یا معاند۔

وَمَنُ اَظُلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا اللهِ كَذِبًا اللهِ وَيَقُولُ اللهِ كَذِبًا أَولَيْكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمُ وَيَقُولُ الْآشَهَادُ هَوُلاَءِ الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمُ أَلاَشُهَادُ هَوُلاَءِ اللَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمُ أَلاَ لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظّلِمِينَ فَي

الَّذِيْنَ يَصُدُّوْنَ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ وَ يَبْغُونَهَا عِوجًا وَهُمْ بِاللَّاخِرَةِ هُمْ كُفِرُوْنَ ﴿ وَهُمْ بِاللَّاخِرَةِ هُمْ كُفِرُوْنَ ﴿ وَهُمْ يَكُونُوا مُعْجِزِيْنَ فِي اللَّهِ اللَّهِ لَمُ مَن دُونِ اللهِ الْاَرْضِ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِّنْ دُونِ اللهِ مِنْ اَوْلِيَا ء يُضْعَفُ لَهُمُ الْعُذَابُ مَا كَانُوا مَا كَانُوا كَانُوا كَانُوا يَسْتَطِيْعُونَ السَّمْعُ وَمَا كَانُوا كَانُوا كَانُوا مَا كَانُوا السَّمْعُ وَمَا كَانُوا السَّمْ وَمَا كَانُوا السَّمْعُ وَمَا كَانُوا السَّلْمُ الْمُعْرِقِي السِّورِي اللَّهُ الْمُعْرِقِي السِّورِي اللَّهُ الْمُعْرِقِي السِّورُ السِّورُ السِّورِي اللَّهُ الْمُعْرِقِي السِّورُ السِّورُ السِّورُ السُّورُ السِّورُ السِّورُ السِّورُ السِّورُ السِّورُ السِّورُ السِّورُ السِّلَا السُّورُ السِّورُ السُّورُ السُّورُ السِّلَا السُّورُ السُّلْورُ السَّلْمُ السُّلَا السُّلْورُ السُّلُولُ السُّورُ السُّلْمُ الْمُولِي اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْرِقُ السَّلَالِ السَّلَالِي السُّلْمُ الْمُعْرَاقُ السُّلُولُ السُّلَالِي اللْمُولُولُ الْمُولُولُ السُّلُولُ السُّلُولُ السَّلْمُ الْمُولِي الْمُعْمُ الْمُولُ الْمُولِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِ

۱۸۔ اور اس سے بڑھ کر ظالم کون جو باندھے اللہ پر جھوٹ [۲۰] وہ لوگ روبرو آئیں گے اپنے رب کے اور کہیں گے والے یہی ہیں جنوں نے کہیں گے گواہی دینے والے یہی ہیں جنوں نے جھوٹ کما تھا اپنے رب پر [۲۸] من لو پھڑکار ہے اللہ کی ناانصاف لوگوں پر

19۔ جو کہ روکتے ہیں اللہ کی راہ سے اور ڈھونڈھتے ہیں اس میں کجی اور وہی ہیں آخرت سے منکر [19]

۲۰۔ وہ لوگ نہیں تھ کانے والے زمین میں جماگ کر اور نہیں انکے واسطے اللہ کے سواکوئی جایتی [۳۰] دونا ہے ان کے لئے عذاب [۳۰] نہ طاقت رکھتے تھے سننے کی اور نہ دیکھتے تھے استے [۳۰]

۲۰۔ یعنی قرآن جھوٹ اور افتراء نہیں۔ خدا کا سچاپہ پیغام ہے جس کو قبول کرنا ضروری ہے خوب سمجھ لو کہ اس شخص سے زیادہ ظالم کوئی نہیں ہو سکتا جو خدا پر جھوٹ باندھے۔ مثلاً اس کا کلام نہ ہو اور کہہ دے کہ اس کا کلام ہے یا واقعی اس کا ہو اور خدا بار بار فرمائے کہ میرا کلام ہے مگر باوجود روش دلائل کے جھٹلا تا رہے اور کہتا رہے کہ اس کا نہیں۔

۲۸۔ یعنی محشر میں خدا کے سامنے علیٰ رؤس الاشاد پیش ہوں گے اور ان کی شرارتوں کے دفتر کھولے جائیں گے اس وقت گواہی دینے والے (ملائکہ ، انبیاء ، صالحین بلکہ خود ان کے ہاتھ پاؤں ) کہیں گے کہ یہ ہی وہ بد بخت ظالم ہیں جنوں نے اپنے پرورد گارکی نسبت جھوٹ بکا تھا۔

79۔ یہ حق تعالیٰ کا ارشاد ہے۔ یعنی جو لوگ ظلم اور ناانصافی سے خداکے کلام کو جھوٹا بتلاتے ہیں اور سب سے بڑھ کر آخرت کے منکر ہیں دوسروں کو خداکی راہ پر چلنے سے روکتے اور اس تلاش میں رہتے ہیں کہ سیدھے راستہ کو ٹیڑھا ثابت کریں۔ ایسے ظالموں پر خداکی خصوصی لعنت ہے۔

۳۰۔ یعنی اتنی وسیع زمین میں نہ کہیں مھاگ کر خدا سے چھپ سکتے میں اور نہ کوئی مدد گار اور حایتی مل سکتا ہے جو خدا کے عذاب سے بچا دے۔

۳۱ کیونکہ خود گمراہ ہوئے اور دوسروں کو گمراہ کیا۔

۳۲ یعنی دنیا میں ایسے اندھے بہرے بنے کہ نہ حق بات سننے کی تاب تھی نہ فدا کے نشانوں کو دیکھتے تھے جنہیں دیکھ کر ممکن تھا راہ ہدایت پالیتے۔ حضرت شاہ صاحبؒ نے اس کا مطلب یہ لیا ہے کہ اللہ پر جھوٹ بولا ، بے اصل اور غلط باتیں اس کی طرف منسوب کیں ۔ کمال سے لائے ؟ خمیب سے سن نہ آتے تھے ، خمیب کو دیکھتے نہ تھے پھران کا ماخذ کیا ہے۔

أُولَيِكَ الَّذِيْنَ خَسِرُوَّا اَنْفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَّا كَانُوْا يَفْتَرُوْنَ ﴿

لَاجَرَمَ أَنَّهُمْ فِي الْأَخِرَةِ هُمُ الْأَخْسَرُونَ

إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوَا وَعَمِلُوا الصَّلِخَتِ وَالْخَبَتُوَا وَعَمِلُوا الصَّلِخَتِ وَاخْبَتُوَا إِلَى رَبِّهِمُ الْوَلَلِكَ اَصْحٰبُ الْجَنَّةِ هُمْ فِينَهَا خُلِدُونَ ﴿

مَثَلُ الْفَرِيْقَيْنِ كَالْاَعْلَى وَالْاَصَمِّ وَالْاَصَمِّ وَالْبَصِيْرِ وَالسَّمِيْءِ هَلْ يَسْتَوِيْنِ وَالسَّمِيْءِ هَلْ يَسْتَوِيْنِ عَلَى مَثَلًا الْفَلَاتَذَكُّرُوْنَ ﴿ مَثَلًا الْفَلَاتَذَكُّرُوْنَ ﴿ مَثَلًا الْفَلَاتَذَكُّرُوْنَ ﴿

ہ سے بہ سے بر میں ہو کھو بلیٹھے اپنی جان اور گم ہو گیا ان سے جو جھوٹ باندھا تھا [۳۳]

۲۲۔ اس میں شک نہیں کہ یہ لوگ آخرت میں یہی میں سب سے زیادہ نقصان میں

۲۳۔ البتہ جو لوگ ایان لائے اور کام کئے نیک اور عام کئے نیک اور عاجزی کی اپنے رب کے سامنے وہ ہیں جنت کے رہنے والے وہ اسی میں رہا کریں گے [۲۳]

۲۴۔ مثال ان دونوں فرقوں کی جیسے ایک تو اندھا اور بہرا اور دوسرا دیکھتا اور سنتا کیا برابر ہے دونوں کا عال پھر کیا تم غور نہیں کرتے [۴۵]

**۳۳**۔ جان کا کھو بیٹھنا، یہ کہ ابدی عذاب میں گرفتار ہوئے اور سب جھوٹے دعوے وہاں پہنچ کر گم ہوگئے۔

۳۴۔ منکرین کی بدانجامی کے بالمقابل مومنین کا انجام نیک بیان فرمایا۔ ان کی عاجزی خدا کوپسند آئی اس لئے اپنی دائمی خوشنودی كامقام عطا فرمايايه

٣٥ ـ كفار اور مومنين كا فرق: يعني منكرين توانده بهرے ميں جيها كه دوتين آيت پيلے فرمايا تھا مَا كَانُوْ ا يَسْتَطِيْعُوْنَ السَّمْعَ وَمَا كَانُوْا يُبْصِرُوْنَ مِهر جِهِ نه نود نظرآئے نه دوسرے كى بن سكے ، اس كا آغاز وانجام كيے ان روش ضمير ایانداروں کے برابر ہو سکتا ہے جو بصیرت کی آمکھوں سے حق وباطل اور بھلے برے میں تمیز کرتے اور اپنے ہادیوں کی باتیں بگوش ہوش سنتے ہیں۔ غور کروکہ دونوں کا انجام یحسال کس طرح ہو سکتا ہے ؟ آگے حضرت نوخ کی قوم کا قصہ اسی مضمون کی تائید میں پیش کرتے میں۔

> وَلَقَدُ اَرْسَلْنَا نُوْحًا إِلَى قَوْمِهُ ۗ إِنِّي لَكُمْ نَذِيْرُ مُّبِينُ ﴿

اَنَ لَا تَعَبُدُوٓ اللَّهَ اللَّهَ ﴿ إِنِّيٓ اَخَافُ عَلَيْكُمْ ٢٦ - كه نه پستش كروالله كے موا [٢٠] ميں دُرتا ہوں تم عَذَابَ يَوْمِ اللِّيمِ 🗃

> فَقَالَ الْمَلَا ُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا مِنْ قِوْمِهِ مَا نَرْىكَ إِلَّا بَشَرًا مِّثْلَنَا وَمَا نَرْىكَ اتَّبَعَكَ إِلَّا الَّذِيْنَ هُمْ اَرَاذِلُنَا بَادِىَ الرَّايِ ۚ وَ مَا نَرِى لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلِ بَلُ نَظُنُّكُمْ كْذِبِينَ 🗟

۲۵۔ اور ہم نے بھیجا نوح کو اسکی قوم کی طرف کہ میں تم کو ڈرکی بات ساتا ہوں کھول کر [۳]

پر دردناک دن کے عذاب سے [۴۸]

۲۷۔ پھر بولے سردار جو کافر تھے اس کی قوم کے ہم کو تو تو نظر نہیں آنا مگر ایک آدمی ہم جیسا اور دیکھتے نہیں کوئی تا بع ہوا ہو تیرا مگر جو ہم میں نیچ قوم ہیں بلا تامل اور ہم نہیں دیکھتے تم کواور اپنے کچھ بڑائی بلکہ ہم کوتو خیال ہے کہ تم سب جھوٹے ہو[۲۹]

سے یعنی نہایت وضاحت کے ساتھ وہ چیزیں بتلاتا ہوں جن کے ازتکاب پر مہلک عذاب نازل ہونے کا اندیشہ ہے۔ یا جواس عذاب سے محفوظ رہنے کے ذرائع میں۔ ٣٠ يعني وَدّ، سواع ، يغوث ، يعوق ، نسركي جن كا ذكر سوره نوح ميں آئے گا۔

۳۸۔ یعنی غیراللہ کی پرستش سے بازیہ آنے کی صورت میں سخت عذاب آنے کا ڈر ہے ۔ دردناک دن سے وہ دن مراد ہے جس میں المناک اور دردانگیز توادث کا وقوع ہو۔ مثلاً قیامت کا دن یا وہ دن جس میں قوم نوح غرقاب کی گئی۔

79۔ حضرت نوح علیہ السلام اور ان کی قوم کا مناظرہ: یعنی رسول کو تمام قوم کے مقابلہ میں کوئی نمایاں امتیاز ہونا چاہئے۔ لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ تم ہماری طرح بنس بشر سے ہو۔ آسمان کے فرشتے نہیں۔ جس کے سامنے نواہ مخواہ انسانوں کی گردئیں جمک جائیں۔ پھر بشر بھی ایسے نہیں جے کوئی خاص تفوق اور ہوائی ہم پر حاصل ہوتی مثلاً ہوے دولت مندیا جاہ و عکومت کے مالک ہوتے ، ہولوگ تمہمارے پیرو ہوئے وہ بھی ماشاء اللہ سب مفلس ، رذیل ، پست اور ادنی طبقہ کے لوگ ہیں جن کے ساتھ بلیٹھنا بھی ہم جیسے شریفوں کے لئے ننگ و حار کا موجب ہے۔ توکیا ساری غدائی میں سے تم ہی ملے تھے جنہیں غدانے اپنے منصب سفارت پر مامور فرمایا۔ آثر ہم تم سے حب نسب ، مال و دولت ، غلق و ظبی کس بات میں کم تھے ؟ جو ہمارا انتخاب اس عمدہ کے لئے نہ ہوگیا۔ کم از کم آپ کا انباع کرنے والے ہی کوئی معزز اور ہوئے آدمی ہوتے۔ بھلا ان موجوں اور تجاموں کا تابع ہو جانا آپ کے لئے نہ ہوگیا۔ کم از کم آپ کا انباع کرنے والے ہی کوئی معزز اور ہوئے آدمی ہوتے ۔ بھلا ان موجوں اور تجاموں کا تابع ہو جانا آپ رذالت بالکل عیاں ہے۔ یہ سوچوں اور جو تھے اور بدون خور و تامل کے ظاہری اور سرسری طور پر ایان لے آنا آپ کا کوئیا کال ہے ؟ بلکہ ہمارا نیال تو یہ ہے کہ تم اور تمہارے ساتھی سب جھوٹے ہو۔ تم نے ایک بات بنائی اور چند ہے وقونوں نے باس میں ہیں ملا دی۔ ناکہ اس طرح ایک نئی تحریک اشاکر کوئی امتیاز اور ہزرگی حاصل کر لیں۔ یہ ان ملعونوں کی تقریر کا ماصل تھا۔ نوخ بیاں میں بے ووات کیا آگے آتا ہے۔

۲۸۔ بولا اے قوم دیکھو تو اگر میں ہوں صاف راسۃ پر اپنے رہ کے اور اس نے بھیجی مجھ پر رحمت اپنے پاس سے پھراس کو تمہاری آنگھ سے مخفی رکھا تو کیا ہم تم کو مجبور کر سکتے ہیں اس پر اور تم اس سے بیزا ہو[۴]

قَالَ يَقَوْمِ اَرَءَيُتُمُ إِنَّ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّنَ رَّيِّ وَ اللَّذِي رَحْمَةً مِّنَ عِنْدِم فَعُمِّيَتُ عَلَيْكُمُ اللَّارِمُكُمُوْهَا وَانْتُمُ لَهَا عَلَيْكُمُ الْكُرْمُكُمُوْهَا وَانْتُمُ لَهَا كُرِهُوْنَ ﴿ وَ يَقَوْمِ لَآ اَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالًا ﴿ إِنَّ اَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالًا ﴿ إِنَّ اَجْرِىَ إِلَّا عَلَى اللهِ وَ مَآ اَنَا بِطَارِدِ الَّذِيْنَ الْجُرِى إِلَّا عَلَى اللهِ وَ مَآ اَنَا بِطَارِدِ الَّذِيْنَ الْمُنُوا الْمِنُوا اللهِ وَ مَآ اَنَا بِطَارِدِ اللَّذِيْنَ اللهِ وَ مَآ اَنَا بِطَارِدِ اللَّذِيْنَ اللهِ وَ مَآ اَنَا بِطَارِدِ اللَّهِ مَا اللهِ وَ مَآ اَنَا بِطَارِدِ اللَّهِ وَ مَآ اَنَا بِطَارِدِ اللَّهِ مَا اللهِ وَ مَآ اَنَا بِطَارِدِ اللَّهِ مَا اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ فَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الل

۳۰۔ اور اے قوم کون چھڑائے مجھ کو اللہ سے اگر ان کو ہانک دول کیا تم دھیان نہیں کرتے [۲۳]

۲۹۔ اور اے میری قوم نہیں مانگتا میں تم سے اس

پر کچھ مال میری مزدوری نہیں مگر اللہ پر اور میں نہیں

ہانکنے والا ایان والوں کو ان کو ملنا ہے اپنے رب سے

[۳] لیکن میں دیکھتا ہوں تم لوگ جاہل ہو[۳۳]

۲۰۰۰ حضرت نوح علیہ السلام کی تقریر: یعنی یہ صبیح ہے کہ پینمبر کو عام انسانوں سے بالکل ممتاز ہونا چاہئے ۔ لیکن وہ امتیاز مال و دولت ملک و عکومت اور دنیا کی ٹیپ ٹاپ میں نہیں ، بلکہ اعلیٰ اغلاق ، بہترین ملکات ، تقویٰ ، غدا تر ہی ، حق پرستی ، در دمندی غلائق اور ان صریح آیات و نشانات پلیش کرنے سے ان کو امتیاز عاصل ہوتا ہے جو حق تعالیٰ بطور اتھام مجت و اکھال نعمت ان کے اندر قائم کرتا یا ان کے ذریعہ سے ظاہر فرماتا ہے وہ وحی الهی اور ربانی دلائل و برامین کی روشنی میں صاف راستہ پر چلتے ہیں اور دن رات غدا کی خصوصی رحمتیں ان پر بارش کی طرح برستی ہیں نوخ نے فرمایا کہ اگریہ سب چین مجھ میں کھلے طور پر موبود ہوں اور یقینا موبود ہیں ۔ لیکن جن طرح اندھے کو سورج کی رشنی نظر نہیں آتی ، تمماری اسکھیں بھی اس فور الهی کے دیکھنے سے قاصر رمیں ،
وکیا ہم زبردستی مجبور کر کے تم سے اس فور اور رحمت کا افرار کراسکتے ہیں جس سے تم اس قدر نفور و بیزار ہوکہ آگھ کھول کر دیکھنا بھی گوار نہیں کرتے ۔ غلاصہ یہ ہوا کہ میری بزرگ و برتری جو تم کو نظر نہیں آتی ، یہ اس لئے ہے کہ تممارے دل کی اسکھیں اندھی ہیں گوار نہیں ۔

الا۔ یعنی میں تبلیغ کے کام کی کوئی تخواہ تم سے نہیں مانگنا، جو مالی خود غرضی کا شبہ ہو۔ میں اپنے پروردگار کا نوکر ہوں اسی کے یمال سے مزدوری ملے گی۔ بحداللہ نہ مجھے تمہارے مال کی طلب ہے نہ ضرورت ۔ پھر غربوں کو چھوڑ کر مالداروں کی طرف کیوں بھلوں ۔ اگر تم میرے اتباع کو محض ان کے افلاس یا پیشہ کی وجہ سے حقیر و ذلیل سمجھتے ہو تو خوب سمجھ لوکہ میں وہ نہیں جو دولت ایمان کے سرمایہ داروں کو ظاہری خمتہ عالی کی بناء پر جانوروں کی طرح دھکے دے کر نکال دوں انہیں ایک روز اپنے پروردگار سے ملنا ہے ۔ وہ میری شکایت اس کے دربار میں کریں گے کہ آپ کے پیغمبر نے متحبر دنیاداروں کی خاطر ہم غریب وفاداروں کو نکال

دیا تھا۔ میں ظاہر عال کے غلاف یہ کیونکر سمجھ لوں کہ ان کا ایمان محض ظاہر اور سرسری ہے۔ دلوں کو چیرکر دیکھنا میرا کام نہیں۔ یہ پرورد گار کے یہاں پتہ چلے گاکہ ان کے دلوں کی کیا عالت تھی۔

۲۷۔ یعنی جہل و حاقت سے انجام پر نظر نہیں کرتے ، صرف انکی ظاہری شکتگی دیکھ کر حقیر سمجھتے ہو۔ اور ایسی مہل در نواست کرتے ہو کہ ان کو ہٹا دیا جائے تو ہم تمہارے پاس آئیں۔ کیا غربت اور کسب علال کوئی عیب ہے ؟ یہ ہی چیز تو ہے جو حق کے قبول کرنے میں مزاحم نہیں ہوتی عموما دولت و جاہ کا نشہ انسان کو قبول حق سے محروم رکھتا ہے۔ اسی لئے ہرقل کی عدیث میں آتا ہے کہ انبیاء کے متبعین ضعفاء ہوتے ہیں بمرعال تم نہیں جانے کہ سب کو غدا کے پاس جمع ہوتا ہے ، وہاں پہنچ کر ظاہر ہوگا کہ ایبے کو ان سے بہتر سمجھنا تمہارا جاہلانہ غرور تھا۔

۳۷۔ یعنی میں تمہارے کبرو غرور اور جمالت سے متاثر ہوکر اپنا نقصان کیسے کروں۔ اگر تمہاری رعایت سے میں نے خدا کے مخلص بندوں کو دھکے دیدیے تواس کی سنزا اور گرفت سے مجھ کو کون بچا سکے گا۔

قَالُوا لِنُوْحُ قَدْ جُدَلْتَنَا فَاكَثَرُتَ جِدَالَنَا فَاكْثَرُتَ جِدَالَنَا فَاكْثَرُتَ جِدَالَنَا فَأَكْثَرُتَ مِنَ الصّدِقِينَ عَلَى السّدِقِينَ عَلَى السّدُونَ عَلَى السّدِقِينَ عَلَى السَدِقِينَ عَلَى ع

قَالَ إِنَّمَا يَأْتِيُكُمُ بِهِ اللهُ إِنْ شَاءَ وَمَا اَنْتُمُ بِمُعْجِزِيْنَ ﴿

اللہ کے اور میں نہیں کہتا تم کو کہ میرے پاس میں خزانے اللہ کے اور نہ میں خبر رکھوں غمیب کی اور نہ کھوں کہ میں فرشتہ ہوں اور نہ کھوں گا کہ جو لوگ تمہاری آنکھ میں حقیر میں نہ دے گا ان کو اللہ جھلائی اللہ خوب جانتا ہے جو کچھ انکے جی میں ہے یہ کھوں تو میں بے انسان ہوں [۲۲]

۳۲۔ بولے اے نوح تونے ہم سے جگھڑاکیا اور بہت جھگڑ چکا اب لے آجو تو وعدہ کرتا ہے ہم سے اگر توسیا ہے ۔

[۲۵]

۳۳۔ کہا کہ لائے گا تواس کواللہ ہی اگر چاہیے گا اور تم نہ تھ کا سکو گے بھاگ کر [۳] وَلَا يَنْفَعُكُمْ نُصْحِى ٓ إِنْ اَرَدْتُ اَنْ اَنْصَحَ لَكُمْ إِنْ كَانَ اللهُ يُرِيْدُ اَنْ يُتُغُوِيَكُمْ ﴿هُوَ رَبُّكُمْ ﴿ وَ اِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿

۳۳۔ اور یہ کارگر ہوگی تم کو میری نصیحت جو چاہوں کہ تم کو نصیحت کروں اگر اللہ چاہتا ہو گا کہ تم کو گمراہ کرے وہی ہے رب تمہارا اور اسی کی طرف لوٹ جاؤ گے [۴۶]

مہم کفار نے نوخ کو کہا تھا کہ تم ہمارے بیلے بشرہ و بتھے اور دولت کے اعتبارے بھی کچے امتیاز نہیں رکھتے اس کا بواب نمایت متات وانصاف کے ساتھ دیتے ہیں کہ بیٹک بیسا امتیاز تم دیکھنا چاہتے ہواں کا ہم دعوی نہیں رکھتے۔ بلاشہ میں ایک بشر ہوں، فرشتہ نہیں نہ نمام باتوں کے اسپے سارے خوانے میرے تصرف واغتیار میں دیدیے ہیں، نہ تمام غیب کی باتوں پر مطلع کیا گیا ہوں، لیکن ان تمام باتوں کے اعتباف کے ساتھ ہماری طرح یہ کچی نہ کوں گاکہ جولوگ تمہاری نگوہ میں معیوب و حقیر ہیں (یعین میں اور میرے دفقاء) ان کو غدا ہر گرکوئی فیر ( بھلائی ) نہیں دے سکتا۔ مثلاً ان میں ہے کسی کو نبوت و حکمت عطا فرما دے اور باقیوں کو ایمان و عرفان کی دولت سے بہرہ ورکرے۔ نوب سمجھ لوجی تعالیٰ ان کے دلوں کی استعدادات و کیفیات کو پوری طرح جانتا ہو باقیں اور باطنی اتوال و کیفیات کے موافق براؤ کرتا ہے۔ اس نے جو فاص مہرائی مجھ ہے۔ ہرا کیک کی استعداد کے مناسب فیض پہنچاتا اور باطنی اتوال و کیفیات کے موافق براؤ کرتا ہے۔ اس نے جو فاص مہرائی مجھ دیتے ہیں۔ غدا تعلیٰ نے بھی جو بواطن کا جانے والا ہے انہیں کوئی عرت و شرف نہیں بیتا، تو نمایت ہے اصول اور نمانسائی کی بیا میرے ساتھیں پر کی ہے ، وہ تمہاری آگھ سے پوشیدہ ہے۔ آگر میں یہ کھنے لگوں کہ جو تمایت باتیں اور نمیت اور فوان ساڑھے نو سو برس ان میں رہے۔ شب و روز سرا واعلانیۃ انہیں نسیحت کرتے کی بیت ہوں و فراً ہو تا کی بھرا و نوبی ماروز کی مول کو نوان ساڑ و کوئی کا سلسلہ بند کیجے۔ بس آگر آپ سے ہیں تو جس عذاب کی دھمکیاں جو دہ فوراً لے آؤ۔ ناکہ یہ روز روز کا بھرا اختم ہو۔ حقائی سے میں آگر آپ سے ہیں تو جس عذاب کی دھمکیاں دیتے ہیں اور وروز کی روگ کو کے عاج بوکر کہا کہ اب یہ سلسلہ بند کیجے۔ بس آگر آپ سے ہیں تو جس عذاب کی دھمکیاں دیتے ہوں ہوراً لے آؤ۔ ناکہ یہ روز روز کا بھرا اختم ہو۔

۳۹۔ حضرت نوح علیہ السلام کا جواب؛ یعنی یہ چیز میرے قبضہ میں نہیں۔ خدا جس وقت اپنی حکمت کے موافق چاہے گا عذاب نازل کر دے گا ہمارا فرض صرف آگاہ کر دینا تھا۔ باقی عذاب تو ایسی ہولناک اور عظیم الثان چیز ہے جس کا لے آنا اور دفع کر دینا دونوں پہلو قوائے بشریہ کے دائرہ سے غارج ہیں۔ جب مثیت الهی ہوگی تو کہیں جھاگ کر پناہ نہ لے سکو گے۔ ایسا کون ہے جو غدا کو (معاذ اللہ) تھ کا کر عاجز کر سکے۔

۴۷\_ یعنی کفرپر اس قدر اصرار و ضد اور انتهائی شوخ چشمی سے نزول عذاب کی استدعاء پتہ دیتی ہے کہ خدا کا ارادہ یہ ہی ہے کہ تم کو گمراہی میں روا رہنے دے اور آخر کار ہلاک کر دے۔ پس اگر تمہاری بدکر داری کے سبب سے خدا نے یہ ہی چاہا تو میں کتنا ہی نصیحت و خیرخواہی کر کے تم کو نفع پہنچانا چاہوں ، کچھ نافع اور موثر نہ ہوگا۔ تمہارا رب وہ ہی ہے جس کے ملک و تصرف میں ہر چیز ہے۔ جیسا جس کے ساتھ معاملہ کرے کوئی روک نہیں سکتا۔ سب کواسی کی طرف لوٹ کر جانا ہے وہ ہی سب کے اعال کی جزاء سنزا دینے والا ہے ( ربط) حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "" یہاں تک جتنے سوالات واعتراضات اس قوم کے تھے ، وہ ہی تھے حضرت کی قوم کے ، گویا یہ سب جواب ان کو ملے۔ ایک ان کا نیا دعویٰ تھا ، اسے آگے قصہ کے درمیان میں بیان فرماتے

> اَمُ يَقُو لُونَ افْتَرْمُ ۚ قُلَ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَعَلَىَّ ع اِجْرَامِي وَ اَنَا بَرِيْ } مِّمَا تُجْرِمُونَ ﴿

وَ أُوْحِيَ إِلَىٰ نُوْجٍ اَنَّهُ لَنُ يُّؤُمِنَ مِنُ قَوْمِكَ إِلَّا مَنْ قَدُ امَنَ فَلَا تَبُتَيِسُ بِمَا كَانُوًا يَفْعَلُوْ نَ 📆

وَاصْنَعِ الْفُلُكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلَا تُخَاطِبُنِيَ فِي الَّذِينَ ظَلَمُوًا ۚ إِنَّهُمُ مُّغُرَقُونَ

وَيَصْنَعُ الْفُلْكَ " وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَأٌ مِّنْ قَوْمِهِ سَخِرُوا مِنْهُ ۖ قَالَ إِنْ تَسْخَرُوا مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنْكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ ﴿

٣٥ - كيا كيت ميں كه بنا لايا قرآن كو [٢٨] كه دے أكر ميں بنا لایا ہوں تو مجھ پر ہے میراگناہ اور میرا ذمہ نہیں جو تم گناه کرتے ہو[۴۹]

m<sub>3</sub>۔ اور حکم ہوا طرف نوح کی کہ اب ایان نہ لائے گا تیری قوم میں مگر جوایان لاچکا سو غمگین یه ره ان کاموں پر جوکر رہے ہیں [۵۰]

۳۷۔ اور بناکشتی روبرو ہمارے اور ہمارے حکم سے اور بنہ بات کر مجھ سے ظالموں کے حق میں یہ بیشک غرق ہوں گے [۱۵]

۳۸۔ اور وہ کشی بناتا تھا [۵۲] اور جب گذرتے اس پر سرداراس کی قوم کے ہنسی کرتے اس سے [۵۳] بولا اگر تم بنستے ہو ہم سے تو ہم بنستے ہیں تم سے جیسے تم

۸۷۔ واقعہ نوح علیہ السلام پر کفار مکہ کا اعتراض: یہ گفتگو کفار مکہ کی آنحضرت النافی آیلی کے ساتھ تھی کہ قرآن آپ نود بنا لائے ہیں۔ خدا کا کلام نہیں ہے۔ حضرت نوخ کتاب نہ لائے تھے جوان کی قوم یہ بات کہتی۔ (کذا فی الموضح) لیکن بعض مفسرین نے اس آیت کو بھی نوٹ کے قصہ کا جزو بتلایا ہے۔ یعنی ان کی قوم نے کہا کہ جن باتوں کو نوٹ خدا کی طرف منسوب کرتے ہیں وہ نود ان کی گھڑنت ہیں۔ بعض نے کہا کہ گھڑنت ہیں۔ بعض نے کہا کہ گفتگو تو اہل مکہ کی حضور سے ہے مگر اس کا تعلق خاص نوٹ کے قصہ سے تھا۔ گویا وہ کہتے تھے کہ یہ داستان آپ نے جھوٹ بنالی ہے۔ واقع میں ان قصول کی کوئی اصل نہیں۔

9.0

49۔ انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا جواب: قرآن کو مفتریٰ کھنے کا تحقیقی جواب اس سورت میں ایک رکوع پہلے گذر چکا۔ یہاں آخری بات فرمائی یعنی قرآن کا کلام الهی ہونا نهایت واضح و محکم دلائل سے باربار ثابت کیا جا چکا ہے۔ ایسی روش چیزی تکذیب کر کے جوگناہ تم سمیٹ رہے ہو۔ اس کا وبال تم ہی پر پڑے گا۔ اُس کی فکر کرو۔ میں کافی تبلیغ کرکے بری الذمہ ہو چکا ہوں۔ اب جو غلطیاں تم کرواس کا میں ذمہ دار نہیں۔ ہاں بفرض محال اگر میں نے افتراء کیا ہوتواس کا گناہ مجھ پر پڑ سکتا ہے۔ سو محداللہ ایسا ہوا نہیں۔

۔ ۔ حضرت نوح علیہ السلام کی دعا اور اس کا جواب؛ جب قوم کی ایذائیں عدسے گذر گئیں۔ تو نوخ نے سینکروں برس ظالموں کی زہرہ گداز جفائیں جھیلنے کے بعد غدا کے آگے شکوہ کیا اِنّی مَغَلُو بُ فَانْتَصِرُ کہ میں مغلوب وضعیت ہوں۔ آپ ان سے بدلہ لیجئے۔ ارشاد ہواکہ جن گئے چنے افراد کی قسمت میں ایان لانا تھا، لا چکے ۔ آئندہ ان میں کوئی ایان لانے والا نہیں ہے لہذا اب آپ ان کی عداوت و تکذیب اور ایذار سانی سے زیادہ غمگین نہ رہیں۔ عنقریب خداکی شمشیر انتقام بے نیام ہونے والی ہے جوسب شرارتوں اور شریروں کا خاتمہ کر ڈالے گی۔

ا۵۔ کشی بنانے کا عکم: حق تعالیٰ نے نوخ سے فرمایا کہ ایک کشی ہمارے روبرو (یعنی ہماری حفاظت ونگرانی میں) ہمارے عکم اور تعلیم والهام کے موافق تیار کرو۔ کیونکہ عنقریب پانی کا سخت نوفناک طوفان آنے والا ہے جس میں یہ سب ظالمین و مکذبین یقینا غرق کئے جائیں گے ان کے حق میں اب یہ فیصلہ نافذ ہوکر رہے گا۔ آپ کسی ظالم کی سفارش وغیرہ کے لئے ہم سے کوئی بات نہ کریں۔ آنے والا عذاب بالکل اٹل ہے ۔ حضرت ابراہیم نے جب قوم لوط کے حق میں جھگرنا شروع کیا تھا۔ ان کو بھی اسی طرح کا ارشاد ہوا تھا۔ آب ایک اٹل ہے ۔ حضرت ابراہیم نے جب قوم کو طرح کا ارشاد ہوا تھا۔ آبائی ہے نے شرح کا ارشاد ہوا تھا۔ آبائی ہے نے شرح کا ارشاد ہوا تھا۔ آبائی ہے کہ خیر میں عن ہے گر کو کی اسی طرح کا ارشاد ہوا تھا۔ آبائی ہے کہ اس کے خیر میں عن ہے گرا ہے کہ کا رہود رکوع ہی ا

۵۲ حضرت نوح علیه السلام کی کشتی: کہتے ہیں کشتی سالهاسال میں تیار کی ۔ کشتی کیا تھی بڑا جماز تھا۔ جس میں الگ الگ درجے

تھے۔ مفسرین نے اس کی تفاصیل میں بہت سی مبالغہ آمیزاور عجیب و غریب روایات بیان کی میں جن میں اکثر اسرائیلیات میں۔

<mark>۵۳۔ قوم کا استراء؛</mark> کہ دیکھو! پیغمبرسے بڑھئی بن گئے کہھی ایک عجیب سی چیز دیکھ کر نوخ سے پوچھتے کہ یہ کیا بنا رہے ہو؟ آپ فرما دیتے کہ ایک گھر بناتا ہوں جو پانی پر چلے گا اور ڈو بنے سے بچائے گا۔ وہ من کر ہنسی اڑاتے کہ خثک زمین پر ڈو بنے کا بچاؤ کر رہے ہیں۔

۱۵۰ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "وہ بنتے تھے کہ ختک زمین پر غرق کا بچاؤکرتا ہے۔ یہ بنتے تھے اس پر کہ موت سرپر کھڑی ہے اور یہ بنتے ہیں " اس تفییر کے موافق مترجم محقق نے فیافنا نَسْخُرُ مِنْکُمْ الح کا ترجمہ بصیغہ عال کیا ہے۔ ابن کثیر وغیرہ نَسْخُرُ مِنْکُمْ الح کا ترجمہ بصیغہ عال کیا ہے۔ ابن کثیر وغیرہ نَسْخُرُ مِنْکُمْ میں استقبال کے معنی مراد لیتے ہیں۔ یعنی آج تم ہمیں احمق بناتے اور بنتے ہو۔ لیکن وہ زمانہ قریب ہے کہ اس کے جواب میں تمہاری حاقت وسفاہت پر ہم کو بننے کا موقع ملے گا، جب تم اپنے جرائم کی پاداش میں سزایاب ہو گے۔

فَسَوْفَ تَعُلَمُونَ لامَنُ يَّأْتِيُهِ عَذَابٌ يُّخُزِيُهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُّقِيئمٌ ﴿

حَتَّى إِذَا جَآءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُّوُرُ لَا قُلْنَا الْحَمِلُ فِيهَا مِنُ كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَ الْحَمِلُ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَ اَهْلَكَ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنُ الْمَنَ أُومَانُ الْمَنَ أُومَانًا أَلَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلِمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُلُمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُ

وَقَالَ ارْكَبُوَا فِيهَا بِسُمِ اللهِ مُحَجَرِبهَا وَمُرُسْبِهَا ﴿إِنَّ رَبِّي لَغَفُورُ رَّحِيْمُ ﴿

۵۵ \_ یعنی اب زیادہ تاخیر نہیں \_ جلد آشکارا ہو جائے گاکہ دنیا کا رسواکن اور آخرت کا دائمی عذاب کس پر نازل ہوتا ہے ؟

۳۹۔ اب جلد جان لو گے کہ کس پر آتا ہے عذاب کہ رسواکرے اسکواور اتر تا ہے اس پر عذاب دائمی [۵۵]

۲۰ یماں تک کہ جب پہنچا عکم ہمارا اور جوش مارا تنور
نے [۵۲] کہا ہم نے پڑھا لے کشتی میں ہر قسم سے جوڑا
دو عدد [۵۰] اور اپنے گھر کے لوگ مگر جس پر پہلے ہو چکا
ہے عکم [۵۸] اور سب ایمان والوں کو اور ایمان نہ
لائے تھے اس کے ساتھ مگر تھوڑ ہے [۵۹]
ایم۔ اور بولا سوار ہو جاؤ اس میں اللہ کے نام سے
ہے اس کا چلنا اور شھہرنا تحقیق میرا رب ہے بخشے والا
مہربان [۲۰]

10- تنور سے پانی کا ابلنا: "یعنی نوخ کشی تیار کرتے رہے یہاں تک کہ وصدہ کے موافق خدا کا عکم پہنچ گیا۔ "بادلوں" کو کہ بر س بریں اور زمین کو کہ ابل پڑے ، اور فرشتوں کو کہ تعذیب وغیرہ کے متعلق اپنے فرائض منصبی کا سرانجام کریں۔ آخراو پر سے بارش آگی اور نیخے زمین کی سطح سے پہنوں کی طرح ہوش مار کر پانی البلنے لگا۔ حتی کہ روٹی پکانے کے تنوروں میں جمال آگ ہمری ہوتی ہیں کہ ہے، پانی اہل پڑا (تنبیہ) "تنور" کے معنی میں اختلاف ہے۔ بعض مطلق روٹی پکانے کا تنور مراد لیلتے ہیں۔ بعض کتے ہیں کہ ایک تنور صفرت توا سے منتقل ہوتے ہوتے حضرت نوخ کے پاس پہنچا تھا وہ ان کے گھر میں طوفان کا نشان متھمرایا گیا تھا۔ کہ بہا اس سے پانی البلے کشی میں سوار ہو جاؤ۔ بعض کے نزدیک تنور کوئی خاص پھٹمہ "کوفہ" یا "جزیرہ" میں تھا۔ بعض نے دموی کیا ہے تنور صبح کے اجالے اور روشنی کو کھا ہے۔ یعنی صبح کی روشنی نوب پھٹنے لگے۔ الوحیان کتے ہیں کہ "فارالتنور" مکن ہے۔ "ظہور عذاب" اور "شہرت ہول" سے کنایہ ہو جلیے "حمی الوطیس" شدت حرب سے کنایہ ہے۔ ابن عباس سے متقول ہے۔ "ظہور عذاب" اور "شہرت ہول" سے کنایہ ہو جلیے "حمی الوطیس" شدت حرب سے کنایہ ہے۔ ابن عباس سے متقول ہے کہ تنور کے معنی وجہ ارض (سطح زمین ) کے ہیں۔ ہم نے اور بو تفیر کی مقدم اسی معنی کو رکھا ہے اشارہ بعض دوسرے معنی کی طوف بھی کہ ویشا اور ان کشریہ ہی تفیر لکھنے کے بعد فرماتے ہیں ۔ وہذا قول جمہور السلف و علماء الخلف واللہ اعلم۔ "

9.4

۵۸۔ یعنی مقدر ہو چکا ہے کہ وہ ظالموں کے زمرہ میں داخل ہونے کی وجہ سے غرق کئے جائیں گے وَ لَا تُخَاطِبْنِی فِیْ الَّذِیْنَ ظَلَمُوۤ الِنَّهُمۡ مُغۡرَقُوۡنَ اس سے مراد ہے نوخ کا بیٹا ""یام "" جس کا لقب کنعان تھا اور کنعان کی والدہ ""واعلہ ""گھر والوں میں سے یہ دونوں علیحدہ رہے اور غرق ہوئے۔

۵۹ یعنی اسی مردیا کم وبیش۔

دونوں ) لے کر کشتی پر سوار کر لو۔

- 10 سوار ہونے کی دعا: "نوخ نے اپنے ساتھیوں کو فرمایا کہ بنام خداکشی پر سوار ہو جاؤ، کچھ فکر مت کرواس کا چلنا اور ٹھرنا سب خدا کے اذن و حکم اور اس کے نام کی برکت سے ہے۔ غرقابی کوکوئد: اندیشہ نہیں۔ میرا پروردگار مومنین کی کونا بیوں کو معاف کرنے والا اور ان پر بے حد مہربان ہے۔ وہ اپنے فضل سے ہم کو صبح سلامت آثارے گا۔ اس آیت سے نکاتا ہے کہ کشتی وغیرہ پر سوار ہوتے وقت ""بسم اللہ" کہنا چاہئے۔

وَهِى تَجُرِى بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالَجِبَالِ وَ وَنَادَى نُوْحٌ ابْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ يُبُئَى وَنَادَى نُوْحٌ ابْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ يُبُئَى الرَّكَبُ مَّعْنَا وَلَا تَكُنُ مَّعَ الْكَفِرِيْنَ هَ قَالَ سَاوِى إلى جَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَآءِ قَالَ سَاوِى إلى جَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ اللهِ اللهِ عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنَ امْرِ اللهِ اللهِ اللهِ وَلَا مَنَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ اللهِ وَبَنَ مِنَ الْمُؤْمُ فَكَانَ مِنَ الْمُعْرَقِينَ هَا لَهُ مُؤْمُ فَكَانَ مِنَ اللهِ اللهُ وَحُمَنَ مِنَ اللهُ مُؤْمُ فَكَانَ مِنَ اللهُ اللهُ وَحُمَا الْمُؤْمُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ هَا الْمُؤْمُ فَكَانَ مِنَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وَ قِيْلَ يَارُضُ ابْلَعِي مَآءَكِ وَ يُسَمَآءُ الْأَمْرُ الْقَلِعِي وَغِيْضَ الْمَآءُ وَقُضِي الْأَمْرُ وَالْسِتَوَتُ عَلَى الْجُوْدِيِّ وَقِيْلَ بُعُدًا لِّلْقَوْمِ الظَّلِمِيْنَ ﴿

وَنَادَى نُوَحُرَّبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنَ اَهْلِي وَنَادَى نُوَحُرَّبَهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنَ اَهْلِي وَ الْنَتَ اَحُكُمُ وَ اِنَّ وَعُدَكَ الْحَقُّ وَ اَنْتَ اَحُكُمُ الْحُكِمِيْنَ عَ

47۔ اور وہ لئے جارہی تھی انکو لہروں میں جیسے پہاڑ اور رکارا نوح نے اپنے بیٹے کو اور وہ ہو رہا تھا کنارے اسے بیٹے سوار ہو جا ساتھ ہمارے اور مت رہ ساتھ کا فرول کے [17]

۳۳۔ بولا جا لگوں گاکسی پہاڑ کو جو بچا لے گا مجھ کو پانی سے اللہ اللہ کو نکم سے مگر اللہ کو کم سے مگر جس پر وہی رحم کرے اور عائل ہو گئی دونوں میں موج پھر ہوگیا ڈو بنے والوں میں [۲۳]

۳۷ ۔ اور حکم آیا اے زمین نگل جا اپنا پانی اور اے آسمان تھم جا اور سکھا دیا گیا پانی اور ہو چکا کام اور کشتی ٹھمری جودی پہاڑ پر اور حکم ہواکہ دور ہو قوم ظالم [۲۲]

43۔ اور لکارا نوح نے اپنے رب کو کھا اے رب میرا بیٹا ہے میرے گھر والوں میں اور بیشک تیرا وعدہ سیا ہے اور توسب سے بڑا عاکم ہے

۱۱۔ صرت نوح علیہ السلام کا اپنے بیٹے کو سمجھانا؛ یعنی کشتی پہاڑ جیسی موجوں کو چیرتی بچھاڑتی بے خوف و خطر علی جارہی تھی۔ سوار ہونے کے بعد نوخ نے اپنے بیٹے یام (کنعان) کو جو اپنے باپ بھائی وغیرہ سارے کنبہ سے کنارے ہوکر کا فرول کی صحبت میں تھا آواز دی کہ ان بدبخت کا فرول کی معیت چھوڑ کر ہمارے ساتھ سوار ہو جا اِ تا اس مصیبت عظمیٰ سے نجات پاسکے۔ (تنبیہ) یا تو

هوداا

9.1

۱۳ یعنی کس خبط میں بڑا ہے۔ یہ معمولی سلاب نہیں۔ عذاب الهی کا طوفان ہے۔ پہاڑکی کیا حقیقت کوئی چیزآج عذاب سے نہیں بچا سکتی ہاں خدا ہی کسی پر رحم کرتے تو پچ سکتا ہے مگر اس ہنگامہ داروگیراور مقام انتقام میں کٹر مجرموں پر رحم کیسا ہے ؟ باپ بیٹے کی یہ گفتگو پوری نہ ہوئی تھی کہ پانی کی ایک موج نے درمیان میں مائل ہوکر ہمیشہ کے لئے دونوں کو جداکر دیا۔ ۶۴۔ طوفان اور اس کا غاتمہ: "ایک مدت تک اس قدر پانی برسا گویا آسمان کے دھانے کھل گئے۔ اور زمین کے پر دے پھٹ رپے۔ درخت اور پہاڑیاں تک پانی میں چھپ گئیں۔ اصحاب سفینہ کے سواتمام لوگ جن کے حق میں نوخ نے دعاکی تھی رَبِّ لَا تَذَرُ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِيْنَ دَيَّارًا (نوح ركوع٢) غرق ہوئے۔ اس وقت خداوند قدوس نے زمین كوحكم دیا کہ اپنا پانی نگل جا! اور بادل کو فرمایا کہ تھم جا! پھر کیا مجال تھی کہ دونوں اس کے امتثال عکم میں ایک لمحہ کی تاخیر کرتے۔ چنانچہ پانی ختک ہونا شروع ہو گیا۔ کشتی ""جودی"" پہاڑ پر جا لگی جو بعض کے نزدیک موصل میں تھا۔ اور جو کام خدا نے چاہا (یعنی مجرمین کو سزا دینا) وہ پورا ہو چکا ظالموں کے حق میں کہہ دیا گیا کہ خدا کی رحمت سے دور ہو کر ہمیشہ کے لئے مصیبت وہلاکت کے غار میں پڑے رہو۔ (تنبیہ) اس میں انتلاف ہے کہ طوفان نوح تمام دنیا میں آیا یا خاص ملکوں میں ۔ اس کے فیصلہ کا یمال موقع نہیں ۔ مگر یاد رہے کہ "" دائرۃ المعارف"" میں بعض محققین یورپ کے ایسے اقوال و دلائل نقل کئے میں جو عموم طوفان کی تائید کرتے ہیں۔ جو لوگ عام طوفان کے قائل ہیں ان میں سے اکثر کے نزدیک موجودہ دنیا کے کل انسان نوخ کے تین بیٹوں سام ، عام ، یافث کی اولاد ہیں۔ وَ جَعَلْنَا ذُرِّ یَتَدُ هُمُ الْبَاقِینَ طوفان سے جو بچے اور حیوانات ہلاک ہوئے ، ان کا اہلاک بطور تعذیب نہ تھا بلکہ جیسے خدا دوسرے اساب طبیعیہ کے ذریعہ سے ان پر موت وارد کرتا ہے اور وہ ظلم نہیں ہوتا۔ اسی طرح یہاں ان کی موت اس ذریعہ سے اس واقع ہوئی آخراب بھی جو سیلاب اور طوفان آتے ہیں ان میں کتنے جانور اور بیحے ہلاک ہو جاتے ہیں ۔

قَالَ لِنُوْحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنُ اَهْلِكَ ۚ إِنَّهُ عَمَلُّ عَمَلُ عَلَيْ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

قَالَ رَبِّ إِنِّى آَعُو ذُبِكَ أَنُ اَسْتَلَكَ مَا لَيْسَ لِيُ بِهِ عِلْمُ ﴿ وَ إِلَّا تَغُفِرُ لِي وَ تَرْحَمُنِيَ آكُنُ مِنَ الْخُسِرِيْنَ ﴿

قِيْلَ لِنُوْحُ اهْبِطْ بِسَلْمٍ مِّنَّا وَ بَرَكْتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمْمٍ مِّمَّنُ مَّعَكَ وَ أُمَمُ عَلَيْكَ وَ أُمَمُ مَّنَ مَّعَكَ وَ أُمَمُ مَّنَا عَذَابُ الِيْمُ عَلَيْهُمْ مِّنَّا عَذَابُ الِيْمُ عَلَيْهُمْ مِّنَّا عَذَابُ الِيْمُ عَلَيْهُمْ مِّنَا عَذَابُ الْمِيْمُ عَلَيْهُمْ مِّنَا عَذَابُ الْمِيْمُ عَلَيْهُمْ مِّنَا عَذَابُ الْمِيْمُ عَلَيْهُمْ مِّنَا عَذَابُ الْمِيْمُ عَلَيْهُمْ مِنْنَا عَذَابُ الْمِيْمُ عَلَيْهُمْ مَنْ الْمِيْمُ عَلَيْهُمْ مِنْنَا عَذَابُ الْمِيْمُ عَلَيْهُمْ مِنْنَا عَذَابُ الْمِيْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ مَنْ الْمِيْمُ مَنْ الْمُعْمَ مِنْ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُنْعُمْ مُنْهُمْ مَنْ الْمُعْمَ مِنْنَا عَذَابُ الْمِيْمُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ

۲۷۔ فرمایا اے نوح وہ نہیں تیرے گھر والوں میں اس کے کام میں خراب سومت پوچھ مجھ سے جو تجھ کو معلوم نہیں میں نصیحت کرتا ہوں تجھ کو کہ نہ ہوجائے توجا ہلوں میں [۲۵]

۲۷۔ بولا اے رب میں پناہ لیتا ہوں تیری اس سے کہ پوچھوں تجھے سے ہو معلوم نہ ہو مجھ کو [۲۲] اور اگر تو نہ بخشے مجھے کو اور رحم نہ کرے تو میں ہوں نقصان والوں میں [۲۷]

۳۸۔ حکم ہوا اے نوح اتر سلامتی کے ساتھ ہماری طرف سے اور بر کتوں کے ساتھ تجھ پر اور ان فرقوں پر جو تیرے ساتھ ہیں اور دوسرے فرقے ہیں کہ ہم فائدہ دیں گے انکو پھر پہنچے گا ان کو ہماری طرف سے عذاب دردناک

10- اپنے بیٹے کے بارے میں حضرت نوح علیہ السلام کی دعا کے اسباب: نوخ نے یہ کس وقت عرض کیا کنعان کے غرق ہونے سے پہلے یا غرق ہونے کے بعد دونوں احمال میں۔ نیز کنعان کواس کی منافقانہ اوجاع واطوار دیکھ کر غلط فہمی سے مومن سمجھ رہے تھے یا کافر سمجھ ہوئے بارگاہ رب العزت میں یہ گذارش کی۔ دونوں باتوں کا امکان ہے۔ اگر مومن سمجھ کر غرقابی سے پہلے عرض کیا تھا تو مقصود اپنی اضطرابی کیفیت کا اظہار اور غدا سے کہ کر اس کے بچاؤ کا انتظام کرنا تھا۔ اور اگر غرقابی کے بعد یہ گفتگو ہوئی تو محض معاملہ کی اصل حقیقت معلوم کرنے کی غرض سے اپنا خلجان یا اشکال پیش کیا۔ یعنی غداوندا! تو نے میرے گھر والوں کو بچانے کا وعدہ کیا تھا۔ اور کنعان مومن ہونے کی وجہ سے ایکا خمین شکیق عَلَیْدِ الْقَوْلُ کے استثناء میں بظاہر داخل نہیں۔ پھر اس کی غرقابی کا راز کیا ہے ؟ بلاشبہ آپ کا وعدہ سے ایک کو یہ خیال نہیں گذر سکتا کہ معاذ اللہ وعدہ ظلافی کی ہو۔ آپ اعکم پھر اس کی غرقابی کا راز کیا ہے ؟ بلاشبہ آپ کا وعدہ سے ایک کو یہ خیال نہیں گذر سکتا کہ معاذ اللہ وعدہ ظلافی کی ہو۔ آپ اعکم

الحاکمین اور شنشاہ مطلق ہیں۔ سمجھ میں آئے یہ یہ آئے ، کسی کو حق نہیں کہ آپ کے فیصلہ کے سامنے دم مار سکے ، یا آپ کو وعدہ خلافی پر مجبور کر دے نہ کسی کا یہ منصب ہے کہ آپ کے حکم ناطق کے متعلق کسی قسم کی نکتہ چینی کر سکے فقط قلبی اطمینان کے لئے بطریق استعلام واستفسار اس واقعہ کا راز معلوم کرنا چاہتا ہوں۔ جواب ملایہ ان گھر والوں میں سے نہیں جن کے بچانے کا وعدہ تھا بلکہ إلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ ميں ثامل ہے۔ کيونکہ اس کے عمل خراب ہيں۔ تم کواس کے کفروشرک کی خبر نہیں۔ مقام عجب ہے کہ پیغمبرانہ فراست کی روشی میں صریح آثار کفر کے باوجود ایک کافر کا عال مثتبہ رہے۔ جس شخص کا واقع حال تمہیں معلوم نہیں اس کے بارہ میں ہم سے ایسی نامناسب رعایت یا اس طرح کی کیفیت مت طلب کرو۔ مقربین کو لائق نہیں کہ وہ بے سوچے سمجھے ادب ناشناس جاہلوں کی سی باتیں کرنے لگیں۔ آیت کی یہ تقریر اس صورت میں ہے کہ نوخ کنعان کو مومن سمجھتے ہوں اور اگر کافر سمجھتے تھے تو شائد اس در نواست یا سوال کا منشاء یہ ہو کہ انجاء کے ذکر میں اہل کو چونکہ عام مومنین سے الگ کر کے بیان فرمایا تھا، اس سے نوخ نے یہ خیال کیا کہ میرے اہل کو اس دنیوی عذاب سے محفوظ رکھنے کے لئے ایان شرط نہیں اور اِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَیْهِ الْقُوْلُ مُجُل تھا۔ اس لئے اس کے مصداق کی تعین نہیں کر سکے۔ بناءً علیہ شفقت پدری کے جوش میں عرض کیا کہ إله العالمین! میرا بیٹا یقینا میرے اہل میں داخل ہے جس کے بچانے کا آپ وعدہ فرما کے میں۔ پھرید کیوں غرق کیا جارہا ہے یا غرق کر دیا گیا۔ جواب ملا کہ تمہارا پہلا ہی مقدمہ (ان ابنی من املی ) غلط ہے۔ جس اہل کے بچانے کا وعدہ تھا اس میں یہ داخل نہیں کیونکہ اس کے کرتوت بہت خراب میں۔ نیز إلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ کے مصداق کا تم کو کچھ علم نہیں کہ وہ کون لوگ میں پھر جس چیز کا علم تم نہیں رکھتے اس کی نسبت ایسے محاجہ کے رنگ میں سوال یا در خواست کرنا تمهارے لئے زیبا نہیں <sub>-</sub>

910

17۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ "آدمی وہ ہی پوپھتا ہے جو معلوم نہ ہو۔ لیکن مرضی معلوم ہونی چاہئے یہ کام جاہل کا ہے کہ بڑے کی مرضی پوپھنے کی نہ دیکھے۔ پھر پوپھے" ۔ مرضی کیوں نہ تھی ؟ اسے ہم فائدہ گذشتہ میں بیان کر چکے ہیں۔

7۔ حضرت نوح علیہ السلام کی توبہ: حضرت نوخ کانپ اٹھے اور توبہ کی ، لیکن یہ نہ کھا کہ پھر ایسا نہ کروں گا کہ اس میں دعویٰ نکاتا ہے۔ بندہ کو کیا مقدور ہے ۔ چاہئے اسی کی پناہ مانگے کہ مجھ سے پھر نہ ہواور دل میں عزم نہ کرنے کا رکھے۔ حضرت آدم اور یونس وغیرہ کی توبہ کے جوالفاظ قرآن میں نقل ہوئے ہیں ان میں یہ ہی ادب ملحوظ رہا ہے۔

**۱۸۔ سلامتی اور برکت کا وعدہ: یعنی کثتی سے جودی پر۔ پھر جودی سے زمین پر اترے۔ برکتیں اور سلامتی آئندہ تم پر اور ان اقوام** 

پر رہے گی۔ جو تمہارے ساتھیوں سے پیدا ہونے والی ہیں۔ فی الحال جو زمین طوفان سے باکل اجڑ گئی ہے خدا دوبارہ آباد کر دے گا اور اس کی رونق و برکت مچھر عود کر آئے گی۔ "" سلامت"" کے لفظ سے گویا حق تعالیٰ نے تسلی فرما دی کہ مچھر ساری نوع انسانی پر قیامت سے پہلے ایسی عام ہلاکت نہ آئے گی۔ مگر بعضے فرقے ہلاک ہوں گے۔

تِلْكَ مِنُ اَثْبَاءِ الْغَيْبِ نُوْحِيْهَا إِلَيْكَ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا اَنْتَ وَلَا قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ كُنْتَ تَعْلَمُهَا اَنْتَ وَلَا قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ كُنْتَ تَعْلَمُهَا اَنْتَ وَلَا قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ كُنْتَ قَعْلَمُهُا الْفَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِيْنَ عَلَى اللّهُ الْفَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِيْنَ عَلَى اللّهُ الْفَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِيْنَ عَلَى اللّهُ الْفَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِيْنَ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ الللللللللللللللللللللّهُ اللللل

وَ إِلَى عَادٍ أَخَاهُمُ هُوَدًا ۖ قَالَ يَقَوْمِ الْمُعَدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِّنَ اللهِ غَيْرُهُ ۚ إِنَّ الْمُفْتَرُونَ ۚ اللهَ مَا لَكُمْ مِّنَ اللهِ غَيْرُهُ ۚ إِنَّ انْتُمْ اللهَ مُفْتَرُونَ ۚ

يْقَوْمِ لَآ اَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ اَجُرًا ﴿ إِنْ اَجُرِيَ إِلَّا عَلَى الَّذِي فَطَرَنِي ۚ اَفَلَا تَعْقِلُونَ ۚ

میں ہے۔ یہ باتیں منجلہ غیب کی خبروں کی ہیں کہ ہم بھیجتے میں تیری طرف نہ تجھ کو ان کی خبر تھی اور نہ تیری قوم کو اس سے پہلے [۱۹] سو تو صبر کر البتہ انجام مسلا ہے درنے والوں کا [۱۰]

۵۰۔ اور عاد کی طرف ہم نے بھیجا انکے بھائی ہود کو بولا اے قوم بندگی کرواللہ کی کوئی تمہارا عاکم نہیں سوائے اس کے تم سب جھوٹ کہتے ہو[۱۰]

۵۱۔ اے قوم میں تم سے نہیں مانگتا اس پر مزدوری میری مزدوری اسی پر ہے جس نے مجھ کوپیدا کیا <sup>[۲۰]</sup> پھر کیا تم نہیں سمجھتے [۲۰]

19۔ یعنی یہ دلائل نبوت میں سے ہے کہ ایک امی کی زبان سے امم سابقہ کے ایسے مستند و مفصل واقعات سنوائے جائیں۔
 ۲۹۔ جیسے نوخ اور ان کے رفقاء کے انجام بھلا ہوا آپ کے ساتھیوں کا مستقبل بھی نہایت تابناک اور کامیاب ہے۔ آپ کفار کی ایذاؤں پر صبر کریں ، گھبرا کر تنگدل نہ ہوں۔ جیسے نوخ نے ساڑھے نوسو ہرس صبر کیا۔

ا>۔ کہ پتھرکے بت بھی بااختیار عاکم بلکہ معبود میں۔ سورہ اعراف میں قوم ہود کا قصہ گذر چکا۔

۷۶۔ قوم عاد کو صرت ہود علیہ السلام کی تبلیغ: یعنی تمہارے مال کی مجھے ضرورت نہیں۔ میرا پیدا کرنے والا ہی تمام دنیوی ضروریات اور آخروی اجرو ثواب کا کفیل ہے۔ یہ بات ہرایک پینمبر نے اپنی قوم سے کہی تاکہ نصیحت بے لوث اور مؤثر ہو۔ لوگ انکی محنت کو دنیوی طمع پر محمول نہ کریں۔

۔ یعنی اس قدر غبی ہو، اتنی موٹی بات بھی نہیں سمجھتے کہ ایک شخص بے طمع بے غرض ، محض دردمندی اور خیر نواہی سے

تمهاری فلاح دارین کی بات کہتا ہے۔ تم اسے دشمن اور بدخواہ سمجھ کر دست وگریباں ہوتے ہو۔

وَ يَقَوْمِ اسْتَغَفِرُوْا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوْبُوَّا إِلَيْهِ يُو يَقُوْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الللِّهُ اللَّهُ الللْلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللْمُ الللْمُ اللْمُ اللللْمُ اللَّالِمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْ

۵۲۔ اوراے قوم گناہ بخثواؤا پنے رب سے پھر ربوع کرو اسکی طرف [۴۶] چھوڑے گا تم پر آسمان سے دھاریں [۴۵] اور زیادہ دے گا تم کو زور پر زور اور روگر دانی مذکرو گئنگار ہوکر [۴۶]

قَالُوْا لِهُوْدُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ وَّمَا نَحُنُ بِتَارِكِيَ الْهَتِنَا عَنْ قَوْلِكَ وَمَا نَحُنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿

۵۳۔ بولے اے ہود تو ہمارے پاس کوئی سند لے کر نہیں آیا اور ہم نہیں چھوڑنے والے اپنے مٹھاکروں (معبودوں) کو تیرے کئے سے اور ہم نہیں تجھ کو مانے والے [20]

۴۷۔ اسی سورت کے شروع میں اس جلہ کی تفسیر گذر چکی۔

۵۰۔ یعنی موقع بہ موقع خوب بارشیں دے گا۔ وہ قوم چونکہ تھیتی ، باغ لگانے سے بڑی دلچپی رکھتی تھی اس لئے ایان لانے کے ظاہری فوائد و برکات وہ بیان کئے جو ان کے حق میں خصوصی طور پر موجب تر غیب ہوں۔ لکھتے ہیں کہ وہ لوگ تین سال سے خشک سالی اور امساک باراں کی مصیبت میں گرفتار تھے۔ ہوڈ نے وعدہ کیا کہ ایان لاکر خدا کی طرف رجوع ہو گے تو یہ مصیبت دور ہوجائے گی۔

۲>۔ یعنی مالی اور بدنی قوت بڑھائے گا اولاد میں برکت دے گا۔ نوشحالی میں ترقی ہوگی، اور مادی قوت کے ساتھ رومانی وایانی قوت کا اضافہ کر دیا جائے گا۔ بشرطیکہ خدا تعالیٰ کی طرف رجوع ہوکر اس کی اطاعت سے مجرموں کی طرح روگردانی نہ کرو۔
>>۔ قوم عاد کا ایمان لانے سے انکار: یہ ان کی کھلی ہٹ دھرمی تھی ہو کہتے تھے کہ آپ کوئی واضح سند اور دلیل اپنی صداقت کی منیں لائے خدا جے پینمبری کے عمدہ پر فائز کرے، ضرور ہے کہ اس کو تقرر کی سند اور پروانہ عطا فرمائے۔ چنانچ حدیث میں ہے کہ جو نبی مبعوث ہوا اس کے ساتھ الیے واضح نشان بھیجے گئے جس پر آدمی ایمان لانا چامیں تو لاسکتے میں۔ اس لئے بالیقین کہا جا سکتا ہوا نشان میں کہ ہوڈ نے نشان پیش کئے ہوں گے مگر وہ لوگ ہٹ دھرمی اور بے حیائی سے یہ ہی کہتے رہے کہ آپ کوئی کھلا ہوا نشان منیں لائے (شاید یہ مراد ہو کہ ایسانشان نہ لائے جو سب کی گردنیں پکڑ کر ایمان لانے پر مجور کر دے) ہمرحال ہم محض تیرے منیں لائے (شاید یہ مراد ہو کہ ایسانشان نہ لائے جو سب کی گردنیں پکڑ کر ایمان لانے پر مجور کر دے) ہمرحال ہم محض تیرے

کہنے سے اپنے معبودوں کو نہیں چھوڑ سکتے۔ نہ کبھی تیری رسالت پر ایان لا سکتے ہیں۔

مِنَ دُونِهِ فَكِيدُونِيَ جَمِيْعًا ثُمَّ لَا تُنظِرُونِ ﴿

اِنِّى تَوَكَّلُتُ عَلَى اللهِ رَبِّى وَ رَبِّكُمُ مَا مِنَ وَآبَّةٍ اِلَّا هُوَ اخِذُ بِنَاصِيَتِهَا اللهِ رَبِّى عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمِ ﴿

ا ۱۵۰ ہم تو یہی کہتے ہیں کہ تجھ کو آسیب پہنچایا ہے کسی ہمارے مٹھاکروں (معبودوں) نے بری طرح [۱۸] بولا میں گواہ کرتا ہوں اللہ کو اور تم گواہ رہوکہ میں بیزار ہوں ان سے جن کو تم شریک کرتے ہو ۔۔۔ اس کے سوا سو برائی کرو میرے حق میں تم سب

مل کر پھر مجھ کو مہلت یہ دو

۵۹۔ میں نے بھروسہ کیا اللہ پر جو رب ہے میرا اور تمہارا کوئی نہیں زمین پر پاؤں دھرنے والا مگر اللہ کے ہاتھ میں ہے چوٹی اسکی بیشک میرا رب ہے سیدھی راہ راہا]

۸۷۔ صرت ہود علیہ السلام پر آسیب کا الزام: یعنی یہ ہوتم ہمکی بہتی باتیں کرتے ہواور سارے ہمان کو بیوقوف بتلا کر اپنا دشمن بنا رہے ہو۔ ہمارا خیال یہ ہے کہ ہمارے دیوتاؤں میں سے کسی نے آسیب پہنچا کر تمہیں مجنون اور پاگل کر دیا ہے (العیاذ باللہ) تم ہو ان کی عبادت سے روکتے اور برا مبطلا کہتے تھے ، انہوں نے اس گتاخی کی سزا دی کہ اب تم بالکل دیوانوں کی سی باتیں کرنے لگد

32۔ حضرت ہود علیہ السلام کا ہواب: یعنی وہ بیچاری پھر کی مورتیں تو مجھے کیا گرند پہنچا سکتیں ، تم سب ہو ہڑے شہ زور ، تنومند اور طاقتور نظر آتے ہوا پے دیوتاؤں کی فوج میں ہھرتی ہو کر اور مجھ بیلے یکہ و تنا پر پوری قوت سے بیک وقت ناگال حلہ کر کے بھی میرا بال بیکا نہیں کر سکتے۔ سنو میں غدا کو گواہ بنا کر اعلان کرتا ہوں اور تم سب بھی اس پر گواہ رہوکہ میں تمہارے جھوٹے دیوتاؤں سے قطعا بیزا ہوں۔ تم سب جمع ہو کر جو برائی مجھے پہنچا سکتے ہو پہنچاؤے نہ ذرا کوتا ہی کرو نہ ایک منٹ کی مجھے مہلت دو۔ اور نوب سمجھ لوکہ میرا بھروسہ غدائے وحدہ لا شریک لہ پر ہے جو میرا رب ہے اور وہ ہی تمہارا بھی مالک و عاکم ہے۔ گوبد فہمی سے تم نہیں سمجھتے۔ نہ صرف میں اور تم بلکہ ہر چھوٹی بڑی چیز جو زمین پر چلتی ہے خالص اس کے قبضہ اور تصرف میں ہے گویا ان نہیں سمجھتے۔ نہ صرف میں اور تم بلکہ ہر چھوٹی بڑی چیز جو زمین پر چلتی ہے خالص اس کے قبضہ اور تصرف میں ہے گویا ان

کے سرکے بال اس کے ہاتھ میں ہیں جدھر چاہے پکڑ کر کھینچے اور پھیر دے۔ کسی کی مجال نہیں کہ اس کے قبضہ واختیار سے
نکل کر بھاگ جائے ۔ نہ ظالم اس کی گرفت سے چھوٹ سکتے ہیں نہ سچے اس کی پناہ میں رہ کر رسوا ہو سکتے ہیں۔ بلاشبہ میرا پروردگار
عدل وانصاف کی سیدھی راہ پر ہے۔ اس کے یمال نہ ظلم ہے نہ بے موقع انعام ، اپنے بندوں کو نیکی اور خیر کی جو سیدھی راہ اس
نے بتلائی ، بیٹک اسی پر چلنے سے وہ ملتا ہے اور اس پر چلنے والوں کی حفاظت کرنے کے لئے خود ہروقت وہاں موجود ہے۔

۵۶۔ پھر اگر تم منہ پھیرو گے تو میں پہنچا چکا تم کو ہو میں۔
 میرے ہاتھ بھیجا تھا تمہاری طرف اور قائم مقام کرے۔
 گا میرا رب کوئی اور لوگ اور نہ بگاڑ سکو گے اللہ کا کچھے
 تحقیق میرارب ہے ہرچیز پر نگہان [۸۰]

فَانُ تَوَلَّوا فَقَدُ اَبْلَغَتُكُمْ مَّا اُرْسِلْتُ بِهَ اِلَيْكُمْ ﴿ وَيَسْتَخْلِفُ رَبِّى قَوْمًا غَيْرَكُمْ ۚ وَلَا تَضُرُّونَهُ شَيْئًا ۖ إِنَّ رَبِّى عَلَى كُلِّ شَيْءٍ

حَفِيظُ 🖪

۵۸۔ اور جب پہنچا ہمارا عکم بچا دیا ہم نے ہود کو اور ہو لوگ ایان لائے تھے اس کے ساتھ اپنی رحمت سے اور بچا دیا انکوایک بھاری عذاب سے [۸]

وَلَمَّا جَآءَ اَمْرُنَا نَجَّيْنَا هُوَدًا وَّ الَّذِيْنَ الْمَوْدُا وَ الَّذِيْنَ الْمُودُا وَ الَّذِيْنَ المَنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَا ۚ وَنَجَيْنُهُمُ مِّنَ عَذَابِ غَلِيْظٍ 
عَذَابٍ غَلِيْظٍ 
عَذَابٍ غَلِيْظٍ 
عَذَابٍ غَلِيْظٍ 
عَذَابٍ غَلِيْظٍ 
عَذَابٍ غَلِيْظٍ 
عَذَابٍ غَلِيْظٍ 
عَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِدُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

۸۰۔ یعنی ایسی صاف اور کھری کھری باتیں من کر بھی نہ مانو گے تو اب میرا کچھ نقصان نہیں۔ میں فرض تبلیغ پوری طرح ادا کرچکا۔ تم اپنی فکر کر لوضرور ہے کہ اس قیم کی ہٹ دھرمی اور تعصب و عناد پر آسمان سے عذاب آئے جو تم کو ہلاک کر ڈالے ۔ غدا کی زمین تمہاری تباہی سے ویران نہ ہوگی ، وہ دوسرے لوگوں کو تمہارے اموال وغیرہ کا وارث بنا دے گا۔ تمہارا قصہ ختم کر دینے سے یاد رکھو غدا کا یا اس کے پینمبروں کا کچھ نہیں بگرتا نہ اس کا ملک خراب ہوتا ہے۔ جب وہ ہر چیز کا محافظ و نگھبان ہے تو ہر قابل حفاظت چیز کی حفاظت کے سامان اپنی قدرت کاملہ سے کر دے گا۔

۱۸۔ قوم ہود علیہ السلام پر عذاب: یعنی سات رات اور آٹھ دن مسلسل آندھی کا طوفان آیا جیسا کہ سورہ اعراف میں ہم ذکر کر بھکے ہیں مرکان گر گئے ، چھتیں اڑ گئیں، درخت جڑ سے اکھڑ کر کھیں کے کھیں جا پڑے۔ ہوا ایسی مسموم تھی کہ آدمیوں کی ماک میں داخل ہو کر نیچے سے نکل جاتی اور جسم کو پارہ پارہ کر ڈالتی تھی۔ اس ہولناک عذاب سے ہم نے ہوڈ اور ان کے ساتھیوں کو جو آخر میں چار ہزارتک پہنچ گئے تھے۔ بالکل محفوط رکھا اور ایمان و عمل صالح کی بدولت آخرت کے بھاری عذاب سے بھی ان کو نجات

دے دی۔

وَ تِلْكَ عَادُ اللهِ جَحَدُوْا بِالْتِ رَبِّهِمُ وَعَصَوْا رُسُلَهُ وَاتَّبَعُوْا اَمْرَ كُلِّ جَبَّارٍ وَعَصَوْا رُسُلَهُ وَاتَّبَعُوْا اَمْرَ كُلِّ جَبَّارٍ

عَنِيۡدٍ 🕾

وَ أُتَبِعُوا فِي هَٰذِهِ الدُّنْيَا لَعُنَةً وَ يَوْمَ الْتُنْيَا لَعُنَةً وَ يَوْمَ الْقِيْمَةِ اللَّا الْقَيْمَةِ اللَّا الْقَيْمَةِ اللَّا الْقَيْمَةِ اللَّا الْقَيْمَةِ اللَّا الْقَادِقَوْمِ هُوْدٍ أَلَا الْمَادِقَوْمِ هُوْدٍ أَلَا الْمَادِقَوْمِ هُوْدٍ أَلَا الْمَادِقَوْمِ هُوْدٍ أَلَا اللَّهُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللللْمُ اللَّلَّةُ اللَّهُ اللْمُؤْمِ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُؤْمِ اللللْمُؤْمِ اللللللْمُؤْمِ اللللْمُؤْمِ اللللللْمُ الللللللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ اللللللْمُؤْمِ الللللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الللللللْمُؤْمِ اللللللْمُؤْمِ الللللْمُؤْمِ اللللللْمُؤْمِ اللللللْ

وَ إِلَى ثُمُودَ اَخَاهُمْ طَلِحًا ۗ قَالَ لِقَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ غَيْرُهُ ۚ هُو اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ غَيْرُهُ ۚ هُو انْشَاكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَ اسْتَعْمَرَكُمْ فِيها انْشَاكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَ اسْتَعْمَرَكُمْ فِيها فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا اللهِ ۚ اللهِ ۚ إِنَّ رَبِّيَ فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا اللهِ ۚ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله وَ اللهُ وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ اللهُ وَالله وَ الله وَ اللهُ وَ الله وَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَا اللهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّ

قَالُوُا يُطْلِحُ قَدُ كُنْتَ فِيْنَا مَرُجُوَّا قَبُلَ هَا يُعْبُدُ ابَآؤُنا وَ هُذَآ اَتَنُهُنَآ اَنُ نَّعُبُدَ مَا يَعْبُدُ ابَآؤُنا وَ إِنَّنَا لَفِي شَكِّ مِّمَّا تَدُعُوْنَآ اِلَيْهِ مُرِيْبٍ عَلَى الْنَالُومُ مُرِيْبٍ عَلَى اللّهُ اللّهُ مُرْيَبٍ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

۵۹۔ اور یہ تھے عاد کہ منکر ہوئے اپنے رب کی باتوں سے اور یہ مانا اسکے رسولوں کو اور مانا حکم انکا جو سرکش تھے مخالف [۸۲]

۱۵۔ اور پیچھے سے آئی انکواس دنیا میں پھٹکار اور قیامت
 کے دن بھی [۸۳] س لو عاد منکر ہوئے اپنے رب سے
 س لو پھٹکار ہے عاد کو جو قوم تھی ہود کی [۸۴]

الا۔ اور ثمود کی طرف بھیجا ان کا بھائی صالح [^^] بولا اے قوم بندگی کرواللہ کی کوئی حاکم نہیں تمہارا اس کے سوا اسی نے بنایا تم کوزمین سے [^^] اور بسایا تم کواس میں سوگناہ بخٹواؤاس سے اور ربوع کرواسکی طرف تحقیق میرارب نزدیک ہے قبول کرنے والا [^^]

17۔ بولے اے صالح تجے سے تو ہم کو امید تھی اس سے پہلے کیا تو ہم کو منع کرتا ہے کہ پرستش کریں جنگی پرستش کریں جنگی پرستش کرتے رہے ہمارے باپ دادے اور ہم کو تو شبہ ہے اس میں جس کی طرف تو بلاتا ہے ایسا کہ دل نہیں مانتا [۸۸]

۸۲ \_ یعنی ان کے کھنڈرات کو چشم عبرت سے دیکھوکہ یہ وہ قوم عاد تھی جن کے بڑوں نے بہت طمطراق سے اپنے پرورد گار کی

باتوں کا مقابلہ کیا اور اس کے پیغمبروں کی نافرمانی کی۔ اور چھوٹوں نے بڑے شیطانوں کی پیروی کی۔ آخر دونوں تباہ و برباد ہوئے۔ (تنبیہ) ""رسلہ" ثاید اس لے فرمایا کہ ایک کی تکذیب سب پیغمبروں کی تکذیب ہے۔ کیونکہ توحید وغیرہ اصول دین میں سب متفق اور ایک دوسرے کے مصدق میں یعنی غدا کی لعنت (پھٹکار) دنیا میں ان کے پیچے لگا دی گئن کہ جمال جائیں ساتھ ہو۔ جائے۔ اور قیامت تک جمال ان کا ذکر ہولعنت کے ساتھ ہو۔

914

۸۳ بلکہ قیامت کے بعد بھی وہ ان کا پیچھا نہ چھوڑے گی لعنت کا طوق ہمیشہ ان کے گلے میں پڑارہے گا۔

۸۸۔ عاد اور قوم ہود پر لعنت: "بعض مفسرین نے کھا کہ قیامت کے دن یوں پکارا جائے گا۔ اَلآ اِنَّ عَادًا کَفَرُوَ اللهٰ (تنبیه) عاد کے ساتھ قوم ہود کا لفظ یا تواس لئے بڑھایا کہ دونوں کا تصور سننے والے کے دماغ میں ساتھ ساتھ آئے ۔ یعنی ہود کا کیا عال تھا اور یہ اسی کی قوم تھی جس کا حشریہ ہوا۔ اور ممکن ہے اس پر تنبیہ کرنا ہوکہ عاد دومیں "اولیٰ" اور "اخریٰ" اسی لئے ایک عالم فرمایا وَ اَنَّهُ اَهْلَكَ عَادًا اللَّوْلَى (النِم رکوع میں عاد اولیٰ مراد ہے جس کی طرف ہود مبعوث ہوئے تھے۔ واللہ اعلم۔

۸۵ ۔ ان کا قصہ اعراف میں گذر چکا۔

۸۶۔ حضرت صالح علیہ السلام کا اپنی قوم سے خطاب: یعنی اول آدم کو مٹی سے پیدا کیا۔ پھر زمین سے غذائیں پیدا کیں جن سے نطفہ وغیرہ بنتا ہے جو مادہ ہے آدمی کی پیدائش کا۔

۸۰۔ یعنی پیدا کر کے باقی رکھا۔ بقاء کا سامان کیا۔ زمین کے آباد کرنے کی ترکیبیں بتلائیں تدابیرالهام فرمائیں، جب وہ ایسا منعم و محن ہے تو چاہئے آدمی اسی کی طرف ایان و طاعت کے ساتھ رجوع کرے اور کفر و شرک وغیرہ جو گناہ کر چکا ہے ان کی معافی چاہے ، وہ ہم سے بالکل نزدیک ہے، ہر بات خود سنتا ہے اور جو توبہ و استغفار صدق دل سے کیا جائے اسے من کر قبول کرتا ہے۔

۸۸۔ قوم کا اعتراض اور شبہ: یعنی تجھ سے امید تھی کہ آگے چل کر بڑا فاضل اور نیک مرد ہو گا جل کو معزز بررگوں کا جانشین سمجھ کر قوم سر پر بٹھائے گی۔ تیری پیشانی سے رشد و صلاح کے آثار ہویدا تھے۔ سب کو توقع تھی کہ متقبل قریب میں بڑا فائدہ تجھ سے پہنچ گا۔ رائے و تدبیر، صلاح و مثورہ سے اپنے قومی بھائیوں کی رہنائی اور نہایت قوت قلب کے ساتھ آبائی مذہب کی عایت و تائید کرے گا یہ درست ہے کہ ابتدا سے تجھ کو بت پرستی مبنوض تھی اور عام قومی مذہب سے الگ تھلگ رہتا تھا۔ تاہم تیری

سمجھ اور فطری قابلیت پر اعتاد کر کے ہم کو امید رہی کہ آگے چل کر عقل و تجربہ کی پہنگی کے بعدیہ روش نہ رہے گی۔ لیکن افسوس کیک بیک توایسی باتیں کرنے لگا جس نے تام امیدوں پر پانی چیر دیا تو نے ہمارے آباؤ اجداد کے قدیم مذہب کے خلاف علانیہ جماد شروع کر کے سب توقعات خاک میں ملا دیں کیا تو یہ چاہتا ہے کہ ہم ایک خدا کو لے کر سارے پر انے دیوباؤں کو چھوڑ بیٹھیں۔ ہمارے نزدیک بزرگوں کی روش کے خلاف ایسا مسلک اختیار کرنا سخت شبہ کی چیز ہے۔ جے ہمارا دل کسی طرح نہیں مانتا۔ ""موضح القرآن "" میں ہے ""یعنی ہونمار لگتا تھا کہ باپ دادے کی راہ روش کرے گا۔ تولگا مٹانے ""۔

۱۹۲ اور اے قوم یہ اونٹنی ہے اللہ کی تمہارے لئے نشانی سوچھوڑ دو اسکو کھاتی پھرے اللہ کی زمین میں اور مت ہاتھ لگاؤ اس کو بری طرح پھر تو آپکڑے گا تم کو عذاب بہت جلد

٦٥۔ پھر اسکے پاؤں کائے تب کما فائدہ اٹھالو اپنے گھروں میں تین دن یہ وعدہ ہے جو جھوٹا نہ ہو گا[۹]

77۔ چھر جب پہنچا عکم ہمارا بچا دیا ہم نے صالح کو اور ہو ایان لائے اسکے ساتھ اپنی رحمت سے اور اس دن کی رسوائی سے [۹۲] بیشک تیرا رب وہی ہے زور والا زردست [۹۲]

قَالَ يَقَوْمِ اَرَءَيْتُمُ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّنُ رَّقِيْ وَاتْسِيْ مِنْهُ رَحْمَةً فَمَنُ يَّنْصُرُنِيْ مِنَ اللهِ إِنْ عَصَيْتُهُ أَنْ فَمَا تَزِيدُونَنِيْ غَيْرَ تَخْسِيْرِ عَ

وَ يَقَوْمِ هَذِهِ نَاقَةُ اللهِ لَكُمُ ايَةً فَذَرُوْهَا تَاكُمُ ايَةً فَذَرُوْهَا تَاكُلُ فِي اللهِ وَ لَا تَمَسُّوُهَا بِسُوَّءٍ فَيَا خُذَكُمْ عَذَابٌ قَرِيْبٌ ﴿

فَعَقَرُوُهَا فَقَالَ تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمُ ثَلثَةَ اَيَّامٍ لَذَلِكَ وَعُدُّ غَيْرُ مَكُذُوبٍ 
فَلَمَّا جَآءَ اَمُرُنَا نَجَّيْنَا طِلِحًا وَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَّا وَ مِنْ خِزْيِ الْمَنُوا لَكُويُ الْعَزِيْزُ 
فَيُومِيدٍ لَا إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيْزُ 
فَيُ وَمِيدٍ لَا إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيْزُ 
فَيُ وَمِيدٍ لَا إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيْزُ 
عَنْ الْعَرْقِيْدُ الْعَالِمُ الْعَلَىٰ الْعَرْالُكُولُ الْعَالِمُ الْعَلَىٰ الْعَالِمُ الْعَلَىٰ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ عَلَيْ الْعَلَىٰ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَ

۸۹۔ حضرت صالح علیہ السلام کا جواب: یعنی تمہارے شک و شبہ کی وجہ سے میں ایک صاف راسۃ کیسے چھوڑ سکتا ہوں۔ خدا نے مجھ کو سمجھ دی اور اپنی رحمت عظیمہ سے منصب پیغمبری عطاکیا۔ اب اگر فرض کیجئے میں اس کی نافرمانی کرنے لگوں اور جن چیزوں کے پہنچانے کا حکم ہے یہ پہنچاؤں تومچھ کواس کی سزاسے کون بچالے گا۔

٩٠ ۔ اونٹنی کا نشان: یعنی بجائے اس کے کہ اینے سے خیرخواہ اور محن کی قدر کرتے مجھے فرائض دعوۃ و تبلیغ سے رک جانے کا مثورہ دے کر ناقابل تلافی نقصان پہنچانا چاہتے ہو۔ بعض سلف نے اس جلہ کا مطلب یہ لیا ہے کہ تمہاری گفتگو سے مجھ میں کوئی چیز نہیں بڑھتی بجزاس یقین کے کہ تم اپنا سخت نقصان کر رہے ہو۔ مگر سیاق کے مناسب پہلے معنی میں۔

گئے اپنے گھروں میں اوندھے پڑے ہوئے

وَ أَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُو اللَّهِ عَالَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ فِي دِيَارِهِمْ لَجْتِمِينَ ﴿

كَانُ لَّمُ يَغُنَوُا فِيُهَا ۗ اَلَّا إِنَّ تُمُوُدَاْ اللهُ عُدَّا لِنَّهُمُ ﴿ أَلَا بُعُدًا لِّتَمُوْدَ ﴿

وَلَقَدُ جَآءَتُ رُسُلُنَاۤ اِبْرٰهِیْمَ بِالْبُشُرٰی قَالُوًا سَلمًا لَ قَالَ سَلمٌ فَمَا لَبِثَ أَنُ جَآءَ

بِعِجُلِ حَنِيْدٍ 🛅

فَلَمَّا رَآ اَيْدِيَهُمُ لَا تَصِلُ اِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَ اَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيْفَةً <sup>﴿</sup> قَالُوْا لَا تَخَفُ إِنَّا أُرْسِلْنَا إلى قَوْمِ لُوْطِ ﴿

۶۸۔ جیسے کبھی رہے ہی مذشھے وہاں <sup>[۹۳]</sup> س لو ثمود منکر ہوئے اپنے رب سے من لو پھٹکار ہے ثمود کو [۹۵] 19۔ اور البتہ آ چکے ہیں ہارے بھیج ہوئے ابراہیم کے پاس خوشخبری لے کر بولے سلام وہ بولا سلام ہے مچر دیر ینه کی کہ لے آیا ایک بچھڑا تلا ہوا [۹۹]

٠٠ پر جب ديکها ان کے ہاتھ نہيں آتے کھانے پر تو کھٹکا اور دل میں ان سے ڈرا <sup>[۹۷]</sup> وہ بولے مت ڈر ہم بھیج ہوئے آئے ہیں طرف قوم لوط کی [۹۸]

ا۹۔ قوم کی نافرمانی: حضرت صالح سے قوم نے معجزہ طلب کیا تھا۔ وہ انہیں دکھلا دیا۔ اس واقعہ کی پوری تفصیل اور الفاظ کی تشریح سورہ اعراف میں آٹھویں پارہ کے ختم پر گذر عکی ہے ۔ وہاں ملاحظہ کرلی جائے۔ 97۔ یعنی جب عکم عذاب پہنچا تو ہم نے صالح اور ان کے ساتھیوں کو بچا دیا۔ اور کا ہے سے بچا دیا ؟ اس دن کی رسوائی سے وَمِنْ خِزْیِ یَوْمِبِدٍ نَجَیْنَا کی شرح و تفصیل ہے۔

**97۔ یعنی جے پاہے ہلاک کر دے اور جے پاہے بچا دے۔** 

94۔ قوم صالح علیہ السلام پر عذاب: "یعنی بے نام ونشان ہوگئے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""ان پر عذاب آیا اس طرح کہ رات کو پڑے سوتے تھے۔ فرشۃ نے چنگھاڑ ماری۔ سب کے جگر پھٹ گئے"" بعض آیات میں رَجْفَد کالفظ آیا ہے۔ یعنی زلزلہ یا کیچی سے ملاک ہوئے سورہ اعراف میں ہم اس کے متعلق تطبیق کی صورت لکھ چکے ہیں۔

<mark>۹۵</mark>۔ یعنی جواپنے پرورد گار کی آیات واحکام سے منکر ہواس کی بیا گت بنتی ہے اورایسی پھٹکار پڑتی ہے۔ س کر عبرت عاصل کرو۔

99۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ممان فرضے: اس سورت کے قصص کی ترتیب ""اعراف کی ترتیب "" کے موافق ہے۔ صرف قوم لوط کے قصہ سے پہلے یہاں ابراہیم کا تصورُ اسا قصہ بیان فرمایا ہے۔ مگر تعبیرایسی رکھی جو ظاہر کرتی ہے کہ مقصود اصلی لوظ کا قصہ بیان کرنا ہے۔ پونکہ اس میں اور ابراہیم کے قصہ میں کھن طرح کی مناسبت اور تعلق پایا جاتا تھا اس لئے بطور تمہید و توطیہ ابراہیم کا قصہ مذکور ہوا۔ لوظ حضرت ابراہیم کے فالہ زاد بھائی ہیں جو آپ کے ہمراہ عراق سے جمرت کر کے آئے ۔ ایک ہی جاعت فرشتوں کی دونوں کے پاس بھیجی گھڑے۔ حضرت ابراہیم نے قوم لوط کی ہلاکت کے مسئلہ میں فرشتوں سے بحث کی جو آگے آتی ہے۔ یہ فرشتے نمایت حمین و جمیل نوجوانوں کی شکل میں لوظ کی طرف جاتے ہوئے حضرت ابراہیم کے پاس نوشخبری کے کر آئے کہ حق تعالیٰ نے ان کو اپنا فلیل بنایا ہے اور اس بڑھا ہے میں حضرت سارہ کے بطن سے بیٹا عطاکر نے والا ہے۔ نیز یہ کہ قوم لوط کے بدمعاشوں اور ظالموں کے وجود سے عنقریب دنیا پاک کر دی جائے گی۔

42۔ فرشتوں کا کھانے سے انکار: کہ آخریہ کون ہیں ،کس غرض سے آئے ہیں ؟ ہم کھانا پیش کرتے ہیں ،یہ اسے ہاتھ نہیں لگاتے اس وقت کے دستور کے موافق جو مھان کھانے سے انکار کرتا ،سجھا جاتا تھا کہ یہ کسی اچھے خیال سے نہیں آیا۔ ابراہیم گھرائے کہ اگر آدمی ہیں تو کھانے سے انکار کرنا ضرور کچھ معنی رکھتا ہے اور فرشتے ہیں تو نہ معلوم کس مطلب کے لئے بھیجے گئے ہیں آیا مجھ سے کوئی غلطی ہوئی یا میری قوم کے حق میں کوئی ناخوشگوار چیز لے کر آئے۔ اسی حیص و بیص میں زبان سے اظہار مجھی کر دیا۔ اِنّا مِنْ کُمْ وَجِدُونَ کَا بِعَیٰ ہم کو تم سے اندیشہ ہے۔ عموا مفسرین نے ابراہیم کے خوف کی یہ ہی توجیات بیان کی ہیں۔ مگر حضرت شاہ صاحب نے میرے نزدیک نہایت لطیف توجیہ کی "کہ فرشتوں کے ساتھ جو عذاب الہی

تھا اور شان و غضب وانتقام کے مظہر بن کر قوم لوط کی طرف جارہے تھے اس کا طبعی اثریہ تھاکہ ابراہیم کے قلب پر ایک طرح کے خوف وخشیت کی کیفیت طاری ہوئی۔ جس کا اظہار انہوں نے ""انا منکم وجلون""کہہ کر کیا۔ یعنی ہم کو تم سے ڈر لگتا ہے۔ واللہ

۔ <mark>۹۸</mark> یعنی ڈرنے کی کوئی بات نہیں ہم فرشتے ہیں جو قوم لوط کو تباہ کرنے کے لئے بیھجے گئے ہیں ۔ آپ کچھ اندیشہ ضرر کا مذ<u>ک</u>یجئے۔ ا > ۔ اور اس کی عورت کھڑی تھی تب وہ ہنس پڑی پھر ہم نے خوشخبری دی اسکو اسحق کے پیدا ہونے کی اور اسی کے پیچیے یعقوب کی [۹۹]

۷)۔ بولی اے خرابی کیا میں بچہ جنوں گی اور میں بڑھیا ہوں اور یہ خاوند میراہے بوڑھا <sup>[۱۰۰]</sup> یہ تو ایک عجیب بات ہے[ااا

۲۷۔ وہ بولے کیا تو تعجب کرتی ہے اللہ کے حکم سے اللہ کی رحمت ہے اور بر کتیں تم پر اے گھر والو تحقیق اللہ ہے تعریف کیا گیا بڑائیوں والا [۱۰۲]

۸۷۔ پھر جب جاتا رہا ابراہیم سے ڈر اور آئی اس کو خوشخبری جھگڑنے لگا ہم سے قوم لوط کے حق میں

۵>۔ البتہ ابراہیم تحل والا نرم دل ہے رجوع رہنے والا ۲۵۔ اے ابراہیم چھوڑیہ خیال وہ توآچکا عکم تیرے رب کا اور ان پر آنا ہے عذاب جو لوٹایا نہیں جاتا [۱۰۳]

وَامْرَاتُهُ قَآبِمَةٌ فَضَحِكَتُ فَبَشَّرْنَهَا بِإِسْحٰقَ ﴿ وَمِنْ وَّرَآءِ إِسْحٰقَ يَعْقُونَ ﴿ قَالَتُ يُويُلَنِّي ءَالِدُ وَ أَنَا عَجُوزٌ وَّ هٰذَا بَعْلِي شَيْخًا ﴿ إِنَّ هٰذَا لَشَيْءُ عَجِيبٌ ﴿

قَالُوٓا اَتَعۡجَبِينَ مِنَ اَمۡرِ اللَّهِ رَحۡمَتُ اللَّهِ وَبَرَكْتُهُ عَلَيْكُمْ اَهْلَ الْبَيْتِ الْإِنَّهُ حَمِيْدُ مَّجِيْدُ 🔁

فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرُهِيْمَ الرَّوْءُ وَجَآءَتُهُ الْبُشَرى يُجَادِلُنَا فِي قَوْمِ لُوْطٍ ﴿

إِنَّ إِبْرِهِيْمَ لَحَلِيْمُ أَوَّاهُ مُّنِيْبُ عَيْ

يَابُرُهِيمُ أَعْرِضُ عَنْ هٰذَا ۚ إِنَّهُ قَدْ جَآءَ اَمْرُ رَبِّكَ ۚ وَ اِنَّهُمُ اتِيْهِمُ عَذَابٌ غَيْرُ

مَرُ دُوْدٍ 🚭

99 - حضرت ساره علیه السلام اور حضرت ابراهیم علیه السلام کو بشارت: یعنی حضرت ساره جو مهانوں کی خدمت گذاری یا اور کسی کام کے لئے وہاں کھڑی تھیں اس ڈر کے رفع ہونے سے خوش ہو کر ہنس پڑیں۔ حق تعالیٰ نے خوشی پر اور خوشیاں سنائیں کہ تجھ کو اس عمر میں بیٹا ملے گا۔ (اسحیٰ ) اور اس کی نسل سے ایک بچتا یعقوب عطا ہوگا۔ جس سے ایک بڑی مصاری قوم بنی اسرائیل اٹھنے والی ہے یہ بشارت حضرت سارہ کو شاید اس لئے سائی گئی کہ حضرت ابراہیم کے ایک بیٹا (اسمعیل) حضرت ہاجرہ کے بطن سے پہلے ہی موجود تھا۔ سارۂ کو تمنا تھی کہ مجھے بھی بیٹا ملے۔ مگر بوڑھی ہو کر مایوس ہو چکی تھیں۔ اس وقت یہ بشارت ملی۔ بعض علماء نے حضرت سارۂ کے بننے کی اور بھی توجیات کی ہیں مگر ظاہر وہ ہی ہے جو ہم نے بیان کیا۔ علماء نے وَمِنَ وَّرَآءِ إِسْحُقَ يَعْقُوْبَ سِي استدلال كيا ہے كه صرت اسحق "" ذيح "" نه تھے اسمعيل تھے (راجع ابن كثير) ۱۰۰۔ یماں پیو ٹیکتی کا لفظ ایسا ہے جیسے ہمارے محاورات میں عورتیں کہہ دیتی میں کہ میں ""نگوڑی"" کیا اس بڑھا بے میں اولاد جنوں گی حضرت سارۂ کی عمر کہتے ہیں اس وقت ننانوے سال تھی اور حضرت ابراہیمؑ سوسال یا اس سے بھی متجاوز تھے۔ ۱۰۱ - حضرت ساره عليه السلام كا تعجب اوراس كا جواب: يعني ايسا ہو توبالكل انوكھي اور عجيب و غريب بات ہوگی ۔ ۱۰۲ یعنی جس گھرانے پر خدا کی اس قدر رحمتیں اور بر کیش نازل ہورہی ہیں اور جنہیں ہمیشہ معجزات و خوارق دیکھنے کا اتفاق ہوتا رہا ، کیا ان کے لئے یہ کوئی تعجب کا مقام ہے ؟ ان کا تعجب کرنا خود قابل تعجب ہے۔ انہیں لائق ہے کہ بشارت من کر تعجب کی عگہ خدا کی تحمید و تمجید کریں کہ سب برائیاں اور خوبیاں اسی کی ذات میں جمع میں۔ (تنبیہ) بعض محققین نے لکھا ہے کہ نمازوں میں جو درود شریف پڑھتے ہیں اس کے الفاظ میں اس آیت سے اقتباس کیا گیا ہے۔

971

۱۰۳ فرشتوں سے صفرت ابراہیم علیہ السلام کا مکالمہ: یعنی ادھر سے مطان ہوئے تو فوزا قوم لوط کے مسئلہ میں فرشتوں سے بحث شروع کر دی۔ جس کا خلاصہ سورہ عنجوت میں بیان فرمایا کہ فرشتوں نے ابراہیم کو مطلع کیا کہ ہم ان بستیوں کو ہلاک کرنے آئے میں ابراہیم ہوئے کہ ان میں تو خود لوظ موجود میں (ایک پیغمبر کے ان میں موجود ہوتے ہوئے کیسے ہلاک کئے جاسختے میں جن فرشتوں نے کہا ہم سب کو جانے میں جو وہاں رہتے میں۔ لوظ اور اس کے متعلقین کو وہاں سے علیحہ کر کے عذاب نازل کیا جائے گا۔ تفاسیر میں اس بحث کی جو تفاصیل بیان ہوئی میں اللہ جانے کہاں تک صبحے میں۔ بہرعال اس بحث کو مبالغۃ لفظ فیجادِلُنکا سے تعبیر فرمایا۔ جس سے صاف مترشح ہوتا ہے کہ ابراہیم اپنی فطری شفقت ، نرم نوئن اور رحم دلی سے اس قوم پر ترس کھاکر جق تعالیٰ کی جناب میں کچے سفارش کرنا چاہتے تھے اسی کا جواب دیا کہ اس خیال کو چھوڑ ہے۔ ان ظالموں کا پیانہ لبریز ہو چکا ہے اب غدا کا حکم واپس نہیں ہوسکتا۔ عذاب آگر رہے گا جوکسی سفارش یا دعا وغیرہ سے نہیں ٹل سکتا۔

وَلَمَّا جَآءَتُ رُسُلُنَا لُوَطًا سِيِّءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا وَّقَالَ هٰذَا يَوْمُرُ عَصِيْبُ عَ

وَجَآءَةٌ قَوْمُهُ يُهُرَعُونَ إلَيْهِ وَمِنْ قَبُلُ كَانُوا يَعْمَلُونَ السَّيِّاتِ فَالَ يَقَوْمِ كَانُوا يَعْمَلُونَ السَّيِّاتِ قَالَ يَقَوْمِ هَوُكَا يَعْمَلُونَ السَّيِّاتِ قَالَ يَقَوْمِ هَوُكَا إِبَنَاتِيَ هُنَّ اَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُوا اللهَ وَلَا تُخُرُونِ فِي ضَيْفِي فَالَّيْسَ مِنْكُمْ وَلَا تُخُرُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ وَلَا تُخُرُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ وَلَا تُخُرُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ وَلَا تَخُرُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ وَلَا تُخُرُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ وَكُمْ وَلَا تَخُرُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ وَلَا تَخُرُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ وَلَا تَكْمُ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللللللللللّ

قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ اوِيِّ إِلَى رُكُنٍ شَدِيْدٍ ﴿

>>۔ اور جب چہنچ ہمارے بیھیج ہوئے لوط کے پاس غمگین ہوا انکے آنے سے اور تنگ دل ہوا دل میں اور بولا آج دن بڑا سخت ہے [۴۰]

۸>۔ اور آئی اس کے پاس قوم اسکی دوڑتی بے اختیار اور آگ سے کر رہے تھے برے کام [۱۰۵] بولا اے قوم یہ میری بیٹیاں عاضر میں یہ پاک میں تم کو اُن سے سو ڈرو تم اللہ سے اور مت رسوا کرو مجھ کو میرے معانوں میں کیا تم میں ایک مرد بھی نہیں نیک چلن [۱۰۱]

۹)۔ بولے تو تو جانتا ہے ہم کو تیری بیٹیوں سے کچھ غرض نہیں اور تجھ کو تو معلوم ہے جو ہم چا ہتے ہیں [۱۰۰]

۸۰ کھنے لگا کاش مجھ کو تمہارے مقابلہ میں زور ہوتا یا جا بیٹھتا کسی مشتکم پناہ میں [۱۰۸]

۱۰۲۰ فرشتوں کا حضرت لوط علیہ السلام کے پاس آنا: فرشتے نهایت حمین وجمیل بے ریش و بروت نوبوانوں کی شکل میں تھے۔ ابتداءً حضرت لوظ نے نہ پہچانا کہ فرشتے میں ۔ معمولی مهان سمجھے۔ ادھراس قوم کی بے حیائی اور خوئے بد معلوم تھی۔ سخت فکر مند اور تنگ دل ہوئے کہ یہ بدمعاش ان مهانوں کا پیچھا کریں گے۔ مهانوں کو چھوڑنا بھی مشکل اور ان خبیثوں کے ہاتھوں سے چھڑانا بھی دشوار، گویا ساری قوم سے لڑائی مول لینا ہے۔

۱۰۵ قوم لوط کی بے حیائی: یعنی اس قوم کو نامعقول حرکتوں اور خلاف فطرت فواحش کی جو عادت پڑی ہوئی تھی کھاں چین سے بیٹھنے دیتی وہ ایسے خوب صورت لڑکوں کی خبر پاتے ہی نہایت بے حیائی کے ساتھ لوظ کے مکان پر اندھا دھند پڑھ دوڑھے اور پوری قوت و شدت سے مطالبہ کیا کہ مهان ان کے حوالے کر دیے جائیں کیونکہ ہم پہلے ہی منع کر چکے ہیں کہ تم کسی مرد کو اپنا مهان بنہ بنایا کرو۔ یہاں آنے والے مهانوں کو ہم پر چھوڑ دو ہم جو چاہیں کریں۔

974

101 توم کو صفرت لوط علیہ السلام کی فمائش: صفرت لوظ نے معانوں کی آبرو کیانے کے لیے ہر قدم کی کوشش کی ۔ آخری بات اس شوت پرست قوم سے یہ کئی کہ ظالموا یہ میری بیڈیاں تہارے لئے عاضر ہیں ۔ نکاح ہوبانے پران سے بطریق علال تمتع کر سخت ہو ہو نمایت پائیزہ اور شائشہ طریقہ ہے ۔ ندا سے ڈرنا چاہئے کہ پاک اور مشروع طریقہ کو چھوڑ کر ایسے نلاف فطرت گندے کا موں میں مبتلا ہوتے ہو۔ کم از کم میری ہی رعایت کرو کہ میں ان مقد م معانوں کے سامنے شرمندہ اور رموانہ ہوں۔ معان کی بے عزتی میزبان کی بے عزتی میں ایک شخص بھی نمیں ہو سیدھی سیدھی باتوں کو سمجھ کرنیکی اور تقویٰ کی راہ افتدار کرے۔ میزبان کی بے عزق ہے ۔ کیا تم میں ایک شخص بھی نمیں ہو سیدھی سیدھی باتوں کو سمجھ کر نیکی اور تقویٰ کی راہ افتدار کرے۔ رمانی یہ بھو گؤ کہ عِبْدَا بیڈیاں کہا گیا۔ کیونکہ پینغمبر امت کے جق میں روحانی باپ ہوتا ہے اور و لیے بھی محاورات میں قوم کے بڑے بوڑھ سب کی لڑکیوں کو اپنی بیٹی کی ہوں گی اس وقت کافر کا نکاح مسلمان عورت سے جائز تھا۔ بعض مفرین نے فرمایا کہ لوظ کا مقصود اس قول سے نکاح و فیرہ کچھ نہ تھا۔ بلکہ ان کی زیاد تیوں معانوں کی آبرو بچانے کی دھن میں انتائی تواضح سے یہ لفظ کے۔ ٹاکہ ان میں غیرت و حیا کا کچھ شائبہ اور آدمیت کا کوئی ذرہ بھی مودود ہو تو یہ لفظ میں کر جھینپ جائیں اور زمی افتیار کر لیں۔ گر وہ ایسے حیادار کا ہے کو تھے ؟ کان پر جوں بھی نہ رینگی۔ بیٹھ سے نیادہ ہے باک ہو کر بے فیری کی معانوں کی آبرو کو کے فیری کی مودود ہو تو یہ لفظ می کروکہ ہیں جائیں اور زمی افتیار کر لیں۔ گر وہ ایسے حیادار کا ہے کو تھے ؟ کان پر جوں بھی نہ رینگی۔ بیٹھ سے نیادہ ہے باک ہو کر بے فیری کا مظاہرہ کرنے گئے۔

۱۰۷۔ پھراتنی حجت وتکرارکیوں کر رہا ہے۔ ہم اپنا ناپاک ارادہ پورا کئے بدون یہ ہٹیں گے۔

1.0 حضرت لوط علیہ السلام کی گھبراہٹ: لوظ کی زبان سے انتہائی گھبراہٹ اور پریٹانی میں بے ساختہ یہ الفاظ نکلے کہ "کاش مجھ میں بذات نود تم سب سے لڑنے اور مقابلہ کرنے کی طاقت ہوتی یا کوئی طاقتور اور مضبوط پناہ دینے والا ہوتا۔ یعنی میراکند اور جھتا یہاں ہوتا۔ عدیث میں نبی کریم لٹاؤلیکو نے فرمایا یکڑ حکم اللّه کُو طّا لَقَدُ کَانَ یَاوِی إِلَی رُکُنِ شَدِید خدا لوظ پر رحم فرمائے ، بیٹک وہ مضبوط و منتکم پناہ عاصل کر رہے تھے۔ یعنی خداوند قدوس کی۔ مگر اس وقت سخت گھبراہٹ اور بیحد ضین کی وجہ سے ادھر خیال نہ گیا۔ بے ساختہ ظاہری اسب پر نظر گئن۔ لوظ کے بعد جو اندیاء مبعوث ہوئے سب بڑے جھے اور قبیلہ والے تھے۔

قَالُوا يٰلُوَطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَنَ يَصِلُوٓا اِلَيْكَ فَاسْرِ بِاَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ الَّيْل وَلَا يَلْتَفِتُ مِنْكُمْ أَحَدُ إِلَّا امْرَاتَكَ ۗ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَآ اصَابَهُمُ لَا إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصُّبُحُ ﴿ اَكَيْسَ الصُّبُحُ بِقَرِيْبِ ﴿ فَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَ اَمُطَرُنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّنُ سِجِّيُل<sup>َا</sup> مَّنْضُوْدٍ ﴿

مُّسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ ۖ وَمَا هِيَ مِنَ ﴿ الظُّلِمِينَ بِبَعِيْدٍ ﴿

وَ اِلَىٰ مَدْيَنَ اَخَاهُمْ شُعَيْبًا ۖ قَالَ لِيْقَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِّنَ اللهِ غَيْرُهُ ۚ وَ لَا تَنْقُصُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيْزَانَ إِنِّيَّ اَرْمِكُمْ بِخَيْرٍ وَّ إِنِّيٓ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ مُّحِيْطٍ 🗈

۸۱۔ ممان بولے اے لوط ہم مجھیج ہوئے ہیں تیرے رب کے ہرگز نہ پہنچ سکیں گے تجھ تک [۱۰۹] مو لے نکل اپنے لوگوں کو کچھ رات سے اور مڑ کرینہ دیکھے تم میں کوئی مگر عورت تیری کہ اس کو پہنچ کر رہے گا جوان کو پہنچے گا<sup>[اا]</sup>ان کے وعدہ کا وقت ہے صبح کیا صبح نہیں ہے نزدیک [اا]

۸۲۔ مچھر جب پہنچا حکم ہمارا کر ڈالی ہم نے وہ بستی اوپر ینچے اور برسائے ہم نے اس پر پتھر کنکر کے [۱۳] تہہ بہ

۸۳ ۔ نشان کئے ہوئے تیرے رب کے پاس <sup>[۱۱۳]</sup> اور نہیں ہے وہ بستی ان ظالموں سے کچھ دور [۱۱۵] ۸۴۔ اور مدین کی طرف بھیجا ان کے بھائی شعیب کو بولا اے میری قوم بندگی کرواللہ کی کوئی نہیں تمہارا معبود اس کے سوائے اور یہ گھٹاؤ ماپ اور تول کو [۱۲] میں دیکھتا ہوں تم کو آسودہ حال اور ڈرتا ہوں تم پر عذاب ے ایک گھیر لینے والے دن کے [۱۷]

۱۰۹۔ حضرت لوط علیہ السلام کو فرشتوں کی تسلی: جب لوظ کے اضطراب و قلق کی حد ہو گئن، ، تب ممانوں نے کہا کہ حضرت! آپ کس فکر میں میں مطلق پریشان منہ ہوں ، ہم خدا کے بیمجے ہوئے فرشتے ہیں جوان کو بتاہ و ہلاک کرنے کے لئے آئے ہیں۔ یہ فبیث ہمارا توکیا بگاڑ سکتے آپ تک بھی نہیں پہنچ سکیں گے۔ تفاسیر میں ہے کہ وہ شریر لوگ دروازہ توڑ کریا دیوار پھاند کر اند گھے جاتے تھے ، تب جبریل نے فدا سے اجازت لے کر لوظ کو علیحدہ بٹھا دیا اور ایک ذرا بازوان ملعونوں کی طرف ہلایا جو سب کے سب نہیٹ اندھے ہوگئے اور کہنے لگے کہ بھاگو! لوظ کے ممان تو بڑے جادوگر معلوم ہوتے ہیں۔

970

۱۱۔ عذاب الهی کی خبر: یعنی ضبح کو عذاب آنے والا ہے، تھوری رات رہے آپ اپنے متعلقین کولے کریمال سے تشریف لے جائے اور اپنے ہمراہیوں کو ہدیات کر دیجئے کہ جلدی کریں اور کوئی پیچھے مڑکر بھی نہ دیجھے ہاں تیری عورت کہ وہ ساتھ نہ جائے گی یا چیچے پھر کر دیجھے گی۔ اس طرح اسی عذاب کی لپیٹ میں آجائے گی جو سب قوم کو پہنچنے والا ہے۔ کہتے ہیں اسی عورت نے قوم کو ممانوں کی آمد سے مطلع کیا تھا۔

ااا۔ یعنی نوش ہوجائے اب ان ظالموں کے ہلاک ہونے میں کچھ دیر نہیں ہے۔ صبح ہوتے ہی سب کا صفایا ہوجائے گا۔

الا۔ قوم لوط پر ذلت وہلاکت کا عذاب: جبریل نے ان بستیوں کو اٹھا کر آسمان کے قریب سے نیچے پٹک دیا۔ اس طرح سب بستیاں نہ وبالا ہو گئیں۔ پھران کی نکایت اور ذلت ور سوائی کی پوری شخمیل کے لئے اوپر سے جھانوے اور پھر برسائے گئے۔ شہر کی آبادی سے الگ جو افراد اس قوم کے جس جگہ تھے وہیں پھروں سے ہلاک کئے گئے (العیاذ باللہ) (تنبیہ) ہو سزا اس قوم کو اوپر نے کہ مناسبت بھی رکھتی ہے۔ اوپر نے کی ملی وہ ان کی شرمناک حرکت سے ظاہری مناسبت بھی رکھتی ہے۔

۱۱۳۔ "منضود"" کے معنی مترجم محقق نے "" نہ بہ نہ" کئے ہیں ۔ بعض نے یہ معنیٰ لئے کہ پتھر مسلسل یکے بعد دیگرے برس رہے تھے۔

۱۱۴۔ نشان زدہ پتھر: یعنی کوئی خاص علامت ان پر تھی جو عام پتھروں سے ممتاز کر کے ظاہر کرتی تھی کہ یہ عذاب الہی کے پتھر ہیں۔ بعض کہتے ہیں کہ ہر پتھر پر اس کا نام درج تھا جس کی ہلاکت کا وہ سبب بنا ۔ واللہ اعلم۔

110 یعنی باعتبار زمانہ کے بھی قریب ہے کیونکہ عاد و ثمود اور قوم نوح کے وغیرہ کے بعدیہ واقعہ ہوا۔ اور باعتبار مکان کے بھی کیونکہ ان کی بستیاں مدینہ اور شام کے درمیان میں تھیں۔ گذرنے والے قافلے وہاں کھنڈرات مثاہدہ کرتے تھے۔ یا اس جلہ وَ مَا هِنتی مِنَ الظّلِمِینُ بِبَعِیْدٍ کا مطلب یہ ہے کہ اس طرح کا عذاب الیے ظالموں سے اب بھی کچھ دور نہیں۔ ہمیشہ خدا کے غضب سے ڈرتے رہنا چاہئے۔ (تنبیہ) اس قصہ کے بعض اجزا اعراف میں گذر کے بین وہاں ملا ظھ کئے جائیں۔ اس قصہ بھی سورہ اعراف میں گذر چکے ہیں وہاں ملا ظھ کئے جائیں۔

۱۱۱۔ حضرت شعیب علیہ السلام کی اپنی قوم کو تبلیغ: یعنی خدا نے فراغت اور آسودگی عنایت کی تو ڈرتے رہو کہیں نافرمانی سے چھن نہ جائے اور آسائش و خوشحالی سلب ہوکر دنیوی یا اخروی عذاب مسلط نہ کر دیا جائے۔

۸۵۔ اور اے قوم پورا کرو ماپ اور تول کو انصاف سے ایم اور نہ گھٹا دو لوگوں کو ان کی چیزیں [۱۹] اور مت مجاؤ زمین میں فیاد [۱۳]

۸۶۔ ہو مچ رہے اللہ کا دیا وہ بہتر ہے تم کو اگر ہو تم ایان والے [۱۳] اور میں نہیں ہوں تم پر نگہان [۱۳۲]

۸۰۔ بولے اے شعیب کیا تیرے نماز پڑھنے نے تجھ کو یہ سکھایا کہ ہم چھوڑ دیں جن کو پوجتے رہے ہمارے باپ دادے یا چھوڑ دیں کرنا جو کچھ کہ کرتے ہیں اپنے مالوں میں تو ہی بڑابا وقار ہے نیک چلن [۱۳۳]

۸۸۔ بولا اے قوم دیکھو تو اگر مجھ کو سمجھ آگئی اپنے رب
کی طرف سے اور اس نے روزی دی مجھ کو نیک روزی

[۱۲۳] اور میں یہ نہیں چاہتا کہ بعد کو خود کروں وہ کام جو
تم سے چھڑاؤں [۱۲۵] میں تو چاہتا ہوں سنوارنا جماں تک
ہو سکے اور بن آنا ہے اللہ کی مدد سے اسی پر میں نے
محروسہ کیا ہے اور اسی کی طرف میرار جوع ہے [۱۲۷]

وَ يَقَوْمِ اَوْفُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيْزَانَ بِالْقِسُطِ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ اَشْيَآءَهُمُ وَلَا تَعْتَوُا فِي الْارُضِ مُفْسِدِيْنَ عَنَ عَثَوُا فِي الْارْضِ مُفْسِدِيْنَ هِي

بَقِيَّتُ اللهِ خَيْرُ لَّكُمْ إِنَّ كُنْتُمْ مُّؤَمِنِينَ ﴿ وَمَا اَنَاعَلَيْكُمْ بِحَفِينٍ ﴿ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَيْكُمْ بِحَفِينٍ ﴿ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّاعِلَالِي اللَّهُ اللّ

قَالُوا يَشُعَيْبُ اَصَلُوتُكَ تَامُرُكَ اَنَ نَتُرُكَ مَا يَعْبُدُ ابَآؤُ نَآ اَوُ اَنْ نَفْعَلَ فِي آمُوالِنَا مَا نَشْعُ الْمَا الْآشِيدُ اللَّهُ الرَّشِيدُ الْمَا لَا شَيْدُ اللَّهُ الرَّشِيدُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن لَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ الللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ

تَوْفِيُقِينَ إِلَّا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَ إِلَيْهِ

اُنِیْبُ 📾

۱۱۸ یعنی اب تک جوظلم و عدوان کا معیار و قانون تھا اس کی اصلاح کرو۔

۱۱۹\_ یعنی صرف ماپ تول میں نہیں بلکہ کسی چیزمیں بھی لوگوں کے حقوق تلف مت کرو۔

۱۲۰ یعنی شرک و کفر سے یا کم ناپنے تولنے سے یا دوسری طرح اتلاف حقوق اور ظلم وستم کر کے زمین میں فساد مت مچاؤ۔ کھتے ہیں وہ لوگ ڈکیتی ڈالنے تھے اورامانت میں خیانت کرتے تھے۔

976

۱۲۱۔ ملال مال میں برکت: ایک ایاندا کے لئے اللہ کا دیا ہوا جو ٹھیک ٹھیک حقوق اداکر کے پچے رہے گو قلیل ہواس کثیر سے بہتر ہے جو حرام طریقہ سے حاصل کیا جائے یا جس میں لوگوں کے حقوق مارے جائیں۔ مال حلال میں جو ٹھیک ماپ تول کر لیا دیا جائے فی الحال برکت ہوتی ہے اور غدا کے یہاں اجر ملتا ہے۔

۱۲۲۔ یعنی میں نے تم کو نصیحت کر دی۔ آگے اس کا ذمہ دار نہیں کہ تم سے زبر دستی عمل کرا کے چھوڑوں۔ ۱۲۳۔ حضرت شعیب علیہ السلام سے قوم کا استراء: یہ بطور استراء و تمسخر کمہ رہے تھے کہ بس زیادہ بزرگ نہ بنئے کیا ساری قوم

المار حصرت تعیب علیہ اسلام سے وقع 6 اسمراء؛ یہ بھورامہراء و سحر ہہ رہے سے کہ بن ریادہ بزرگ نہ بینے لیا ساری وقم میں ایک آپ ہی بڑے علیہ اور احمق ہی رہے ؟ میں ایک آپ ہی بڑے ہی بڑے عقمند، باوقار اور نیک علی رہ گئے ہیں ؟ باقی ہم اور ہمارے بزرگ سب بابل اور احمق ہی رہے ؟ حضرت شعیب نماز بہت کثرت سے پڑھتے تھے کہنے لگے کہ شاید آپ کی نمازیہ عکم دیتی ہے کہ ہم سے باپ دادوں کا پرانا دین پھڑوا دیں اور ہمارے اموال میں ہمارا مالکانہ افتیار نہ رہنے دیں۔ بس آپ اپنی نماز پڑھ جائیے، ہمارے مذہبی و دنیوی معاملات اور ماپ تول کے قصوں میں دخل دینے کی ضرورت نہیں۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں۔ "جاہلوں کا دستور ہے کہ نیکوں کے کام آپ نہ کر سکیں تو انہی کو پڑانے لگیں۔ یہ ہی خصلت ہے کفر کی " ۔ بعض مفسرین نے اِنگافَ لاَنْتُ الْحَلِيمُ مُلَّ اللَّ شِیدُدُ کو استراء پر نہیں۔ واقعیت پر عل کیا ہے۔ یعنی تو ایک سمجھدار، باوقار اور نیک علی آدمی ہے۔ پھرالیی بے موقع باتیں کیوں کرنے رکا۔ بیلے صالح کو کہا تھا۔ قد گُذت فیڈنکا مَن جُولًا قَبْلَ هٰذَا اَتَنْهَا اَنْ نَعْبُدُ مَا یَعْبُدُ اَبَاؤُ نَا اللَّ

۱۲۴ حضرت شعیب علیہ السلام کا جواب: یا توظاہری روزی مراد ہے یعنی ماپ تول میں کمی بیشی کئے بدون علال و طیب طریق سے روزی مرحمت فرمائی یا باطنی روزی یعنی علم و حکمت اور نبوت عطاء کی ، غلاصہ یہ ہے کہ اگر حق تعالیٰ نے مجھ کو فہم و بصیرت دے کر وہ صاف راسة دکھلا دیا جو تم کو نظر نہیں آتا اور اس دولت سے مالا مال کیا جس سے تہمیں حصہ نہیں ملا ، توکیا اس کا حق یہ ہے کہ میں "معاذ اللہ" تمہاری طرح اندھا بن جاؤں اور فدا کے احکام سے روگر دانی کرنے لگوں ، یا تمہارے استزاء و تمسخر سے گھراکر نصیحت کرنا اور سمجھانا چھوڑ دوں ؟ ہرگر نہیں۔

۱۲۵ یعنی جن بری باتوں سے تم کوروکتا ہوں میری یہ خواہش نہیں کہ تم سے علیحدہ ہوکر خود ان کا ازتکاب کروں مثلاً تمہیں تارک الدنیا بناؤں اور خود دنیا سمیٹ کر گھر میں بھر لوں، نہیں جو نصیحت تم کو کرتا ہوں میں تم سے پہلے اس کا پابند ہوں، تم یہ الزام مجھ پر نہیں رکھ سکتے کہ میری نصیحت کسی نود غرضی اور ہوا پر ستی پر محمول ہے۔

۱۲۱۔ میری تمام تر کوشش یہ ہے کہ تمہاری دینی و دنیوی حالت درست ہو جائے ۔ موبودہ ردی حالت سے نکل کر بام ایان و عرفان پر چڑھنے کی کوشش کرو۔ اس مقصد اصلاح کے ہے سوا دوسرا مقصد نہیں، جبے میں اپنے مقدور واستطاعت کے موافق کسی عال نہیں چھوڑ سکتا ، باقی یہ کہ میری بات بن آئے اور اپنی کوشش میں کامیاب ہو جاؤں ، یہ سب خداوند قدوس کے قبضہ میں ہے۔ اسی کی امداد و توفیق سے سب کام انجام پا سکتے ہیں ، میرا بھروسہ اسی پر ہے اور ہر معاملہ میں اسی کی طرف رجوع کرتا

۸۹۔ اور اے قوم نہ کائیو میری ضد کر کے بیہ کہ پڑے وَ يٰقَوۡمِ لَا يَجُرِمَنَّكُمُ شِقَاقِيٓ اَنُ يُّصِيْبَكُمْ مِّنْلُ مَآ اَصَابَ قَوْمَ نُوْجٍ اَوْ پر اور قوم لوط تو تم سے کچھ دور ہی نہیں [۱۳۷] قَوْمَ هُوْدٍ أَوْ قَوْمَ صلِحٍ ﴿ وَمَا قَوْمُ لُوْطٍ

مِّنْكُمْ بِبَعِيْدٍ ﴿

وَ اسْتَغُفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوَّا اِلَيْهِ ۖ اِنَّ رَبِّيْ رَحِيْمُ وَّ دُوْدُ 🚍

قَالُوُا يٰشُعَيْبُ مَا نَفُقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَ إِنَّا لَنَرْ بِكَ فِينَا ضَعِينُقًا ۚ وَ لَوْ لَا رَهُطُكَ لَرَجَمُنْكَ وَمَآ أَنْتَ عَلَيْنَا بِعَزِيْزِ عَ

۱۲۷۔ یعنی میری صنداور عداوت کے جوش میں ایسی حرکتیں مت کرنا جوتم کوگذشتہ اقوام کی طرح سخت تباہ کن عذاب کا مستحق بنا

تم پر جیسا کچھ کہ پڑ چکا قوم نوح پر یا قوم ہود پر یا قوم صالح

۹۰۔ اور گناہ بخثواؤ اپنے رب سے اور رجوع کرو اسکی طرف البنة ميرارب ہے مهربان محبت والا [١٦٨]

۹۱۔ بولے اے شعیب ہم نہیں سمجھتے بہت باتیں جو تو کتا ہے [۱۲۹] اور ہم تو دیکھتے ہیں کہ تو ہم میں کمزور ہے [۳۰] اور اگرینہ ہوتے تیرے بھائی بند تو تجھ کو تو ہم سنگیار کر ڈالتے اور ہماری نگاہ میں تیری کچھ عزت نہیں [۱۳] دیں ، نوح ، ہود اور صالح علیم السلام کی امتوں پر تکذیب و عداوت کی بدولت جو عذاب آئے وہ پوشیدہ نہیں ۔ اور لوظ کی قوم کا قصہ توان سب کے بعد ماضی قریب میں ہوا ہے اس کی یاد تمہارے عافظہ میں تازہ ہوگی ان نظائر کو فراموش مت کرو۔

979

۱۲۸ کیسا ہی پرانا اور کٹر مجرم ہوجب صدق دل سے اس کی بارگاہ میں رجوع ہو کر معافی چاہے وہ اپنی مہربانی سے معاف کر دیتا ہے ۔ بلکہ اس سے محبت کرنے لگتا ہے۔

179۔ قوم شعیب علیہ السلام کی ہٹ دھرمی: سمجھے سب کچھ تھے لیکن عناد اور حق پوشی سے ایسا کھتے تھے کہ تیری بات کچھ نہیں سمجھتے نہ معلوم کیا مجدوبوں کی بڑ ہانک رہا ہے (العیاذ باللہ) اور اگر واقع وہ ایسی سیدھی اور صاف باتیں بے توجہی یا غباوت کی وجہ سمجھتے نہ تھے تو یہ کلام اپنے ظاہر پر محمول ہوگا۔

۱۳۰ یعنی ایک کمزور اور بے حقیقت آدمی نواہ مؤاہ سارے جمان کو اپنا دشمن بنا رہا ہے اسے چاہئے اپنے عال پر رہم کھائے، بیٹے بیٹے بیٹے بیٹائے بیٹائے اپنے کو موت کے منہ میں ڈالنے سے کیا فائدہ ہے (تنبیہ) بعض سلف سے "ضعیف" کے معنی "ضریر البصر" (نابینا) کے منقول ہیں۔ شاید کسی فاص وقت میں عارضی طور پر ظاہری بینائی جاتی رہی ہو۔ بیسے یوسٹ کے فراق میں حضرت یعقوب کا عال ہوا تھا۔ مفسرین نے بعض روایات نقل کی ہیں کہ حضرت شعیب روتے بہت تھے، حتی کہ نگاہ جاتی رہی حق تھا کی میں کہ حضرت شعیب روتے بہت تھے، حتی کہ نگاہ جاتی رہی حق تعالیٰ نے فرمایا کہ شعیب اس قدر کیوں روتا ہے ؟ جنت کے شوق میں یا دوزخ کے ڈرسے ؟ عرض کیا پرورد گار اتیری لقاء کا خیال کر کے روتا ہوں کہ جن وقت آپ کا دیدار ہوگا نہ معلوم میرے ساتھ کیا برتاؤ کریں گے ؟ ارشاد ہوا تجے کو ہماری لقاء (دیدار) مبارک ہو، اے شعیب اسی لئے میں نے اپنے کلیم موسی ابن عمران کو تیری خدمت کے لئے کھڑا کر دیا ہے ، کہتے ہیں غدا نے انکی بینائی واپس کر دی۔ واللہ تعالیٰ اعلم بصحة ۔

ا۱۳ ۔ یعنی تیرے کنبہ کے لوگ جو ہمارے ساتھ ہیں ان کا خیال آیا ہے ورنہ اب تک تجھے سنگیار کر ڈالتے ۔

۹۲۔ بولا اے قوم کیا میرے بھائی بندوں کا دباؤتم پر ازیادہ ہے اللہ سے اور اس کو ڈال رکھا تم نے پیپٹے بیٹھے بھلا کر تحقیق میرے رب کے قابو میں ہے جو کچھ کے آبو میں ہے جو کچھ

قَالَ يَقَوْمِ اَرَهُطِئَ اَعَزُّ عَلَيْكُمْ مِّنَ اللهِ وَرَآءَ كُمْ ظِهْرِيَّا اللهِ اللهِ اللهِ وَرَآءَ كُمْ ظِهْرِيَّا اللهِ اللهِ وَرَآءَ كُمْ ظِهْرِيَّا اللهِ اللهِ وَرَآءَ كُمْ طِهْرِيَّا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وَيٰقَوْمِ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ اِنِّي عَامِلُ السَوْفَ تَعُلَمُونَ المَنْ يَّأْتِيهِ عَذَابُ يُّخُزِيْهِ وَمَنْ هُوَ كَاذِبٌ ۖ وَارْتَقِبُوٓا اِنِّي مَعَكُمْ رَقِيْبُ 📳

وَلَمَّا جَآءَ اَمْرُنَا نَجَّيْنَا شُعَيْبًا وَّ الَّذِينَ امَنُوْا مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَّا وَاَخَذَتِ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دِيَارِهِمْ جْثِمِينَ ﴿

كَأَنْ لَّمْ يَغْنَوْا فِيهَا ﴿ اللَّا بُعُدًا لِّمَدْيَنَ كَمَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا المِعِدَتُ ثَمُو دُهِ

وَلَقَدُ أَرُسَلُنَا مُؤسَى بِالْتِنَا وَسُلُطْنِ ١٩٦ اور البَة بَيْ عِلَى مِن مُوسَ كُواپِيْ نَثَانيانِ اور مُّبِيِّنِ ﴿

۹۳۔ اور اے میری قوم کام کئے جاؤ اپنی جگہ میں بھی کام کرتا ہوں آگے معلوم کر لوگے کس پر آیا ہے عذاب ر سوا کرنے والا اور کون ہے جھوٹا اور ٹاکتے رہو میں بھی تمہارے ساتھ پاک رہا ہوں [۳۳]

۹۴ ۔ اور جب پہنچا ہمارا حکم بچا دیا ہم نے شعیب کواور جو ا عان لائے تھے اسکے ساتھ اپنی مہربانی سے اور آپکرا ان ظالموں کو کڑک نے پھر صبح کو رہ گئے اپنے گھروں میں اوندھے رہے ہوئے

ہے مدین کو جیسے پھٹکار ہوئی تھی ثمود کو [۱۳۵]

واضح سند دے کر [۳۷]

<mark>۱۳۲</mark> یعنی افسوس اور تعجب ہے کہ خاندان کی وجہ سے میری رعایت کرتے ہو، اس وجہ سے نہیں کرتے کہ میں خدا کا بھیجا ہوا ہوں اور صاف و صریح نشانات اپنی سچائی کو دکھلا رہا ہوں۔ گویا تمہاری نگاہ میں میرے خاندان کی عزت اور اس کا دباؤ خداوند قدوس سے زیادہ ہے ۔ خدا کی عظمت و جلال کو ایسا مبلا دیا کہ تھجی تمہیں تصور بھی نہیں آیا۔ جو قوم خدا تعالیٰ کو مبلا کر (معاذ اللہ ) پس پثت ڈالدے اسے یاد رکھنا چاہئے کہ اس کے تمامی افعال واعال خدا تعالیٰ کے علم و قدرت کے اعاطہ میں ہیں تم کوئی کام کرو اورکسی حالت میں ہو، ایک آن کے لئے بھی اس کے قابوے باہر نہیں۔

۱۳۳۔ قوم کو عذاب کی خبر: یعنی اچھاتم اپنی صداور ہٹ پر جمے رہو، میں خدا کی توفیق سے راہ ہدایت پر ثابت قدم ہوں عنقریب پتہ

عل جائے گاکہ ہم میں سے کس کو خدا کا عذاب فضیحت کرتا ہے اور کون جھوٹا ثابت ہوتا ہے ۔ اب ہم اور تم دونوں آسمانی فیصلہ کا انتظار کرتے ہیں ۔

941

۱۳۲۱۔ قوم شعیب علیہ السلام پر اللہ کا عذاب: یہاں قوم شعیب کا کڑک (فرشۃ کی چےنی) سے ہلاک ہونا مذکور ہے اور اعراف میں "رجنہ" کا لفظ آیا ہے۔ یعنی زلزلہ سے ہلاک ہوئے۔ اور سورہ شعراء میں عَذَا بُ یَوْ مِر الظُّلَّة آیا ہے۔ جن کا مطلب یہ ہے کہ عذاب کے بادل سائبان کی طرح ان پر محیط ہوگئے۔ ابن کثیر لکھے ہیں کہ یہ تنیوں قیم کے عذاب اس قوم کے بی میں جمع کر دیا ہے گئے تھے۔ پھر ہر سورت میں وہاں کے سیاق کے مناسب عذاب کا ذکر کیا گیا ۔ اعراف میں تعاکہ ان لوگوں نے شعیب سے کہا کہ ہم تم کو اور تمہارے سائمیوں کو اپنی سرزمین سے نکال دیں گے۔ وہاں بتلا دیا کہ جن زمین سے نکالنا چاہتے تھے، اسی کے زلزلہ سے ہلاک ہوئے یماں ان کے سخت گستانا نہ مقالات کا ذکر تھا، اس لئے بالمقابل آسانی ""صبح" (کوک) کا ذکر فرمایا۔ گویا عذاب السی کی ایک کڑک میں ان کی سب آوازیں گم ہو گئیں ، سورہ شعراء میں ان کا یہ قول نقل کیا ہے فائس قبط عَلَیْنَا کیسَفًا مِنَ السَّمَاءِ إِنْ کُنْتَ مِنَ الصَّادِقِیْنَ یعنی اگر تو بچا ہے تو ہم پر آسمان کا ایک ٹکڑاگرا دے، اس کے مقابلہ میں کے مقابلہ میں کا ایک ٹکڑاگرا دے، اس کے مقابلہ میں عَذَا ہُ یَوْ فِر الظُّلَة کا تذکرہ فرمایا"

۱۳۵\_ یعنی دونول ""صیحہ"" سے ہلاک ہوئے۔

۱۳۹۔ صرت موسی علیہ السلام کی نشانیاں اور معجزات: نشانیوں سے غالبا معجزات اور وہ نوآیتیں مراد ہیں ، جن کا ذکر وَ لَقَدُ التَیْنَا مُوَ سُی قِسْمَ ایکاتِ میں ہوا ہے۔ ان میں سے معجزہ عصا جو جو نمایت ظاہر و قاہر معجزہ تھا شاید سُلطانُ مُبِینُ مُبِینُ سے وہ رش دلائل مراد ہوں جو صرت موسی نے فرعون کے سامنے خدا تعالیٰ کے وجود و روض صند) فرمایا۔ یا سُلطانُ مُبِینُ سے وہ رش دلائل مراد ہوں جو صرت موسیٰ نے فرعون کے سامنے خدا تعالیٰ کے وجود و توحید وغیرہ کے متعلق پیش کئے جن کا ذکر دوسرے مقامات میں آئے گا۔ اور ممکن ہے سُلطانُ مُبِینُ سے اس کے لغوی معنی (یعنی کھلا ہوا غلبہ) مراد لئے گئے ہوں ، کیونکہ فرعونیوں کے مقابلہ پر بار بار صرت موسیٰ کو نمایاں غلبہ اور فتح مبین عاصل ہوتی رہی۔

۹۶۔ فرعون اور اس کے سرداروں کے پاس مچھر وہ علم پر فرعون کے اور نہیں بات فرعون کی کچھ کام کی [۱۳۷] اِلى فِرْعَوْنَ وَمَلَاْيِهِ فَاتَّبَعُوَّا اَمْرَ فِرْعَوْنَ ۚ وَمَاۤ اَمۡرُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيْدٍ ۗ يَقُدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيمَةِ فَاَوْرَدَهُمُ الْقِيمَةِ فَاَوْرَدَهُمُ الْقِيمَةِ فَاَوْرَدَهُمُ النَّارَ فَي اللَّهُ الْمَوْرُودُ وَ الْمَارَ اللَّهُ اللَّ

وَ أُتُبِعُوا فِي هٰذِهٖ لَعُنَةً وَيَوْمَ الْقِيمَةِ لَا يَوْمَ الْقِيمَةِ لَا يَئُسَ الرِّفُدُ الْمَرُ فُوْدُ ۚ

ذلِكَ مِنَ اَنْبَآءِ الْقُرٰى نَقُصُّهُ عَلَيْكَ مِنْهَا قَالِكَ مِنْهَا قَالِكَ مِنْهَا قَالِيمُ وَحَصِيدُ عَلَيْكَ مِنْهَا

وَمَا ظَلَمُنْهُمُ وَلَكِنَ ظَلَمُوۤا اَنُفُسَهُمُ فَمَآ اَغُنَتُ عَنْهُمُ الْكِنَ ظَلَمُوۤا اَنُفُسَهُمُ فَمَآ اَغُنَتُ عَنْهُمُ الْهَتُهُمُ الَّتِيِّ يَدُعُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللّٰهِ مِنْ شَيْءٍ لَّمَّا جَآءَ اَمْرُ رَبِّكَ ﴿ وَمَا زَادُوْهُمْ غَيْرَ تَتُبِيْبٍ 

رَادُوْهُمْ غَيْرَ تَتُبِيْبٍ 

رَادُوْهُمْ غَيْرَ تَتُبِيْبٍ 

رَادُوْهُمْ عَيْرَ تَتُبِيْبٍ 

رَادُوْهُمْ عَيْرَ تَتُبِيْبٍ 

رَادُوهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الْهُ الْمُ الْمُ الْمُؤْمِنِ اللّٰهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنِ اللّٰهِ عَلَى الْمُؤْمِ الْمِؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْ

وَ كَذٰلِكَ اَخُذُ رَبِّكَ اِذَآ اَخَذَ الْقُرٰى وَهِيَ ظَالِمَةُ ۗ اللَّهُ اللَّ

إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَةً لِّمَنُ خَافَ عَذَابَ الْأَخِرَةِ ﴿ اللَّهِ فَا اللَّهِ الْأَخِرَةِ ﴿ ذَٰلِكَ يَوْمُرُ ذَٰلِكَ يَوْمُرُ مَّجُمُو عُ لَا النَّاسُ وَذَٰلِكَ يَوْمُرُ مَّشْهُو دُنِكَ يَوْمُرُ مَّشْهُو دُنِكَ فَيَ

۹۸۔ آگے ہو گا اپنی قوم کے قیامت کے دن پھر پہنچائے انکوآگ پر اور براگھاٹ ہے جس پر پہنچے [۱۳۸]

99۔ اور چیچھے سے ملتی رہی اس جہان میں لعنت اور دن قیامت کے بھی براانعام ہے جوان کوملا [۱۳۹]

۱۰۰۔ یہ تھوڑے سے حالات میں بستیوں کے کہ ہم ساتے میں تجھ کو بعض ان میں سے ابتک قائم میں اور بعض کی جڑکٹ گئی [۱۳۰]

۱۰۱۔ اور ہم نے ان پر ظلم نہیں کیا لیکن ظلم کر گئے وہی اپنی جان پر پھر کچھ کام نہ آئے ان کے شاکر (معبود) جن کو لچارتے تھے سوائے اللہ کے کسی چیز میں جس وقت پہنچا علم تیرے رب کا [۱۳] اور نہیں برطایا انکے حق میں سوائے ہلاک کرنے کے [۱۳] برطایا انکے حق میں سوائے ہلاک کرنے کے [۱۳] برطایا کے حق میں سوائے ہلاک کرنے کے [۱۳] بہتیوں کو اور وہ ظلم کرتے ہوتے ہیں بیشک اس کی پکڑا ہے بہتیوں کو اور وہ ظلم کرتے ہوتے ہیں بیشک اس کی پکڑا دردناک ہے شدت کی [۱۳]

۱۰۳۔ اس بات میں نشانی ہے اس کو جو ڈرتا ہے آخرت کے عذاب سے [۱۳۳] وہ ایک دن ہے جس میں جمع ہول گے سب لوگ اور وہ دن ہے سب کے پیش ہونے کا [۱۳۵]

۱۳۷ فرعون کی حالت: یعنی کھلے کھلے نشان دیکھ کر بھی فرعونیوں نے پیغمبر خدا کی بات نہ مانی ، اسی دشمن خدا کے عکم پر چلتے رہے۔ مالانکہ اس کی کوئی بات ٹھ کانے کی نہ تھی ، جبے مان کر انسان مجلائی حاصل کر سکتا ۔

۱۳۸۔ جس طرح یہاں کفروتکذیب میں ان کا امام تھا، قیامت کے دن بھی امام رہے گا۔ جو لوگ دنیا میں اس کی اندھی تقلید کر رہے تھے ، وہ اس کے پیچھے تیچھے آخری منزل (جہنم) تک پہنچ جائیں گے ، یہ ہی وہ گھاٹ جہاں ٹھنڈے پانی کی جگہ جھسم کر دینے والی آگ ملے گی۔

179۔ یعنی رہتی دنیا تک لوگ فرعون اور فرعونیوں پر لعنت بھیجتے رہیں گے ۔ پھر قیامت میں ملائکۃ اللہ اور اہل موقف کی طرف سے لعنت پڑے گی ۔ غرض لعنت کا سلسلہ لگاتاران کے ساتھ ساتھ چلتارہے گا ۔ گویا یہ انعام ہے جوان کے کارناموں پر دیا گیا۔

''ا۔ یعنی پچھلی قوموں کے قصے جو تم کو سنائے گئے کہ کس طرح انہوں نے پیغمبروں کی تکذیب اور گستا خیاں کیں، پھر کس طرح تباہ ہوئے ۔ ان میں سے بعض کی بستیاں ابھی آباد ہیں جیسے ""مصر" جو فرعون کا مقام تھا اور بعض اجر گئیں ۔ مگر ان کے کچھ کھنڈر باقی ہیں ۔ جیسے قوم لوط کی بستیاں اور بعض کا نشان بھی صفحہ ہستی پر باقی نہ رہا۔

۱۲۱۔ پیچملی قوموں کی ہلاکت کے اسبب؛ یعنی خدا نے کسی کو بے قصور نہیں پکڑا ہوظلم کا وہم ہو سکے ، جب وہ جرائم کے ارتکاب میں حدسے نکل گئے اور اس طرح اپنے کو کھلم کھلا سزا کا مستی شھرا دیا تب خدا کا عذاب آیا۔ پھر دیکھ لوجن معبودوں ( دیوباؤں ) کا انہیں بڑا سہارا تھا اور جن سے بڑی بڑی توقعات قائم کر رکھی تھیں وہ ایسی سخت مصیبت کے وقت کچھ بھی کام نہ آئے۔

۱۲۲۔ باطل معبود کام کیا آتے ؟ الٹے ہلاکت کا سبب بے ۔ جب انہیں نفع و ضرر کا مالک سمجھا ، امیدیں قائم کیں ، پڑھاوے پڑھا نے ۔ تنظیم اور ڈنڈوت کی ، تو یہ روز بد دیکھنا پڑا۔ تکذیب انبیاء و غیرہ کا جو عذاب ہوتا ، شرک و بت پر ستی کا عذاب اس پر مزید

۱۳۳۱۔ یعنی ظالموں کو بڑی عد تک مہلت دی جاتی ہے جب کسی طرح باز نہیں آتے تو پکڑ کر گلا دبا دیا جاتا ہے مجرم چاہے کہ تکلیف کم ہو، یا اس کی پکڑ سے چھوٹ کر بھاگ نکلے ، ایں خیال است و محال است و جنوں۔

۱۹۷۷۔ ان واقعات سے عبرت پکروو: "یعنی دنیا جو"" دار عمل "" ہے جب اس میں شرک و کفر اور تکذیب اندیاء پر سزائیں ملتی میں اور اس قدر سخت ملتی میں تو یہ ایک نشان اس بات کے معلوم کرنے کا ہے کہ آفزت میں جو غالص دار جزاء ہے کیا کچھ سزا ان جرائم پر ملے گی ؟ اور کیا صورت رستگاری کی ہوگی۔ عظمند آدمی کے لئے جو اپنے انجام کو سوچ کر ڈرٹا رہتا ہے اس چیز میں بڑی عبرت و نصیحت ہے۔

۱۳۵ ۔ ان واقعات سے عبرت پکراو: یعنی تمام دنیا کا بیک وقت فیصلہ اسی دن ہو گا جب سارے اولین وآخرین اکٹھے کئے جائیں گے اور کوئی شخص غیر عاضر منہ رہ سکے گا۔ گویا خدائی عدالت کی سب سے بڑی پیشی کا دن وہ ہی ہو گا۔

يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسُ إِلَّا بِإِذْنِهِ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَّسَعِيْدُ 📾

فَامَّا الَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ لَهُمُ فِيهَا زَفِيرُ وَّشَهِيْقُ فَيْ

خْلِدِيْنَ فِيْهَا مَا دَامَتِ السَّمْوٰتُ وَالْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ ۖ إِنَّ رَبَّكَ فَعَّالُ لِّمَا يُريَّدُ 😇

وَ اَمَّا الَّذِيْنَ سُعِدُوْا فَفِي الْجَنَّةِ خُلِدِيْنَ فِيْهَا مَا دَامَتِ السَّمَٰوٰتُ وَالْاَرْضُ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ مَعَطَاءً غَيْرَ مَجُذُو ذِ

وَمَا نُؤَخِّرُهُ إِلَّا لِاَجَلٍ مَّعُدُو دٍ 🖶

١٠٥ جس دن وه آئے گا بات نه کر سکے گا کوئی جاندار مگر اسکے حکم سے سوان میں بعضے بدبخت میں اور بعضے نیک بخت [۱۳۷]

۱۰۴۔ اور اس کو ہم دیر جو کرتے ہیں سوایک وعدہ کے

لئے جو مقرر ہے [۱۳۹]

۱۰۶ سوجو لوگ بد بخت میں وہ تو آگ میں میں انکو وہاں چیخا ہے اور دہاڑنا

۱۰۶ء ہمیشہ رمیں اس میں جب تک رہے آسمان اور زمین مگر جو پاہے تیرارب بیٹک تیرارب کر ڈالیا ہے جو

۱۰۸ء اور جو لوگ نیک بخت میں سو جنت میں ہیں ہمیشہ رمیں اس میں جب تک رہے آسمان اور زمین مگر جو چاہے تیرارب بخش ہے بے انتہا<sup>[۱۳۸</sup>

۱۳۹۔ یعنی اللہ کے علم میں جو میعاد مقرر ہے وہ پوری ہو جائے گی۔ تب وہ دن آئے گا، تاخیر سے یہ گان مت کروکہ یہ محض فرضی اور وہمی باتیں میں ۔

۱۳۷ یعنی کوئی شخص ایسی بات جو مقبول و نافع ہو بدون عکم الهی کے یہ کر سکے گا اور محثر کے بعض مواقف میں تو مطلقا ایک حرف بھی اذن واجازت کے بدون منہ سے نہ نکال سکیں گے۔

۱۴۸ ۔ ایک اشکال اور اس کا جواب: ان آیات کے دومعنی ہوسکتے ہیں ایک پیہ کہ جس قدر مدت آسمان وزمین دنیا میں باقی رہے اتنی مدت تک اشقیا دوزخ میں اور سعداء جنت میں رمیں گے۔ مگر جواور زیادہ چاہے تیرارب وہ اسی کو معلوم ہے۔ کیونکہ ہم جب طویل سے طویل زمانہ کا تصور کرتے ہیں تو اپنے ماحول کے اعتبار سے بڑی مدت یہ ہی خیال میں آتی ہے۔ اسی لئے مَا ذَامَتِ السَّمَٰوٰتُ وَ الْأَرْضُ وغيره الفاظ محاورات عرب مين دوام كے مفوم كو اداكرنے كے لئے بولے جاتے ہيں۔ باقی دوام و ابدیت کا اصلی مدلول جے لا محدود زمانہ کھنا چاہئے وہ حق تعالیٰ ہی کے علم غیر متناہی کے ساتھ مختص ہے جس کو مَاشَاءَ رَبُّكَ سے اداكيا۔ دوسرے معنی آيات كے يہ ہوسكتے ہيں كہ لفظ مَادَامَتِ السَّمَٰوٰتُ وَ الْأَرْضُ كوكنايہ دوام سے مانا جائے۔ یا آسمان وزمین سے آخرت کا زمین و آسمان مراد لیا جائے۔ جیسے فرمایا یَوْمَر تُبَدَّلُ الْاَرْضُ غَیْرَ الْاَرْضِ وَ السَّهٰ وَت رَابِ اهيم ركوع > ) مطلب به مواكه اثقياء دوزخ اور سعداء جنت ميں اس وقت تك رميں كے جب تك آخرت کے زمین وآسمان باقی رمیں ، یعنی ہمیشہ مگر جو چاہے تیرارب تو موقوف کر دے ہاں ہمیشہ یہ رہنے دے۔ کیونکہ جنتیوں اور دوز خیوں کا خلود بھی اسی کی مثیت واختیار سے ہے لیکن وہ چاہ چکا کہ کفار و مشر کین کا عذاب اور اہل جنت کا ثواب کبھی موقوف یہ ہو گا۔ چانچ فرمایا ۔ وَمَاهُمْ بِخَارِجِیْنَ مِنَ النَّارِ (بقرہ رکوع۲۰) اور یُرِیّدُوْنَ اَنْ یُخْرُجُوْا مِنَ النَّارِ وَمَاهُمْ بِخَارِجِينَ مِنْهَا (مائده ركوع٢) اور لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ العَذَابُ وَلَا هُمْ يُنْظَرُونَ (بقره ركوع١١) اور إنَّ اللهَ لَا يَغُفِرُ أَنْ يُّشْرَكَ بِهِ وَ يَغُفِرُ مَادُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ (نَهَءَ ركوع ١٨) اى پرتام الل اسلام كا اجاع رما ہے۔ اور ہمارے زمانہ کے بعض نام نہاد مفسرین نے جو کچھاس کے خلاف چیزیں پیش کی میں وہ یا روایت ضعیفہ و موضوعہ میں یا اقوال غریبہ ماولہ۔ یا بعض آیات واحادیث ہیں جن کا مطلب کوماہ نظری یا بدقہمی سے غلط سمجھ لیا گیا ہے ۔ اگر خدا کی توفیق سے متثقل تفییر لکھنے کی نوبت آئی، اس میں مفصل کلام کیا جائے گا۔ اختصار کی وجہ سے یہاں گنجائش نہیں، رہا عصاۃ موحدین کا مسئلہ یعنی جو مسلمان گناہوں کی بدولت دوزخ میں ڈالے جائیں گے (العیاذ باللہ) ان کے متعلق اعادیث صحیہ نے ہم کو غدا کی مثلیت پر مطلع کر دیا ہے کہ ایک دن ضروران کو نکال کر جنت میں پنچائیں گے ۔ جمال سے کسی جنتی کو کبھی نکلنا نہیں ۔ شایدا سی لحاظ سے جنتیوں کے ذکر میں عَطَآءً غَیْرَ مَجْذُو فِ اور اثقیاء کے ذکر میں اِنَّ رَبَّكَ فَعَّالٌ لِّمَا يُرِیدُ ارثاد ہوا۔ تا معلوم ہوجائے کہ بعض اثقیاء دوزخ سے نکالے جائیں گے مگر سعید کوئی جنت سے خارج نہ کیا جائے گا۔ (تنبیہ) إلَّا مَاشَآءَ رَبُّكَ سے متنبہ فرما دیا کہ خدا کے ہمیشہ رہنے اور مخلوق کے ہمیشہ رہنے میں فرق ہے کسی مخلوق کا ہمیشہ رہنا ۔ بہمہ وجوہ خدا کی مشیت پر

موقوف ہے ۔ وہ جب چاہے فناکر سکتا ہے ۔ نیزیہ جتلا دیاکہ جزاء و سزاء دینا اس کے افتیار و مشیت کے تابع ہے ""آریہ سماج "" وغیرہ کے عقیدہ کے موافق وہ اس پر مجبور نہیں۔

> فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّمَّا يَعُبُدُ هَوُلَآءٍ مَا يَعْبُدُونَ إِلَّا كَمَا يَعْبُدُ ابَآؤُهُمْ مِّنُ

قَبْلُ ۗ وَ إِنَّا لَمُوَفُّوهُمْ نَصِيْبَهُمْ غَيْرَ ع مَنْقُوسٍ

وَلَقَدُ اتَّيُنَا مُوسَى الْكِتْبَ فَاخْتُلِفَ فِيُهِ ٢ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتُ مِنْ رَّبِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمُ وَإِنَّهُمُ لَفِي شَكٍّ مِّنَهُ مُرِيْبٍ عَيْ وَ إِنَّ كُلًّا لَّمَّا لَيُوَفِّينَّهُمْ رَبُّكَ أَعْمَالَهُمْ طُ إِنَّهُ بِمَا يَعُمَلُونَ خَبِيرٌ عَ

فَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ وَمَنْ تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوُا الْإِنَّةُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ عَ

۱۰۹۔ سوتو نہ رہ دھوکے میں ان چیزوں سے جن کو پوجتے میں یہ لوگ کچھ نہیں پوجتے مگر ویسا ہی جیسا کہ پوجتے تھے انکے باپ دادے اس سے پہلے اور ہم دینے والے میں انکواز کا حصہ یعنی عذاب سے بلا نقصان [۱۳۹]

ا۔ اور البتہ ہم نے دی تھی موسی کو کتاب پھر اس میں بھوٹ رو گئی اور اگر یہ ہوتا ایک لفظ کہ پہلے فرما چکا تھاتیرارب تو فیصلہ ہو جاتا ان میں اوران کواس میں شبہ ہے کہ مطمئن نہیں ہونے دیتا [۱۵۰]

ااا۔ اور جتنے لوگ ہیں جب وقت آیا پورا ( بھگتا دے گا) دے گارب تیرا ان کوان کے اعال اس کو سب فبرہے جو کچھ وہ کر رہے میں [۱۵۱]

۱۱۲۔ سوتوسیدھا چلا جا جیسا تجھ کو حکم ہوا اور جس نے توبہ کی تیرے ساتھ اور مدسے مذہر مھوبیشک وہ دیکھتا ہے جو کچھ تم کرتے ہو[اها]

۱۲۹۔ یعنی اتنی مخلوق کا شرک و بت پرستی کے راسۃ پر پڑلینا اور اب تک سزایاب نہ ہونا ، کوئی ایسی چیز نہیں جس سے دھوکہ کھا کر آدمی شبہ میں پڑ جائے ۔ یہ لوگ اپنے باپ دادوں کی کورانہ تقلید کر رہے ہیں وہ جھوٹے معبود ان کے کیا کام آئے، جوان کے کام آئیں گے ؟ یقیناِ ان سب کو آخرت میں عذاب کا پورا حصہ ملے گا ۔ جس میں کوئی کمی نہ ہوگی یا کبھی کم نہ کیا جائے گا۔ گویا لفظ

غَیْرَ مَنْقُوْ صِ عَطَآءً غَیْرَ مَجْذُو دِ کے مقابل ہوا۔ بعض مفسرین کہتے ہیں کہ دنیا میں رزق وغیرہ کا جو حصہ مقدر ہے وہ پورا ملے گا۔ پھر شرک کی پوری سزا بھگتیں گے۔

۔ اور فیر کے اقتلاف کی حکمت: موئ کو تورات دے کر جمیجا تو آپس میں چھوٹ پڑگئ ، کسی نے قبول کیا کسی نے نہ کیا۔
جس طرح آج قرآن عظیم کے متعلق یہ ہی افتلاف ہورہا ہے۔ بیٹک خدا کو قدرت تھی کہ یہ افتلاف و تفریق پیدا نہ ہونے دیتا یا پیدا ہو ویچئے بعد تام مکذین کا فرزا استیسال کر کے سارے جھڑے ایک دم میں چکا دیتا۔ مگر اس کی حکمت تکویتی اس کو مقتصی نہ ہوئی۔ ایک بات اس کے یمان پہلے سے طے شدہ ہے کہ انسان کو ایک خاص حدتک کب و افتیار کی آزادی دے کر آزمائے کہ وہ کس راست پر پاتا ہے آیا خالق و مخلوق کا ٹھیک شھیک جی پہچان کر فدا کی رحمت و کر امت کو متحق بنتا ہے یا مجروی اور خلط کاری سے فطرت صیحے کی رہ خائی کو فیرباد کہ کر اپنے کو خصنب و سخا کا مظہر شھرانا ہے۔ لیکبلگو کھم آئے گئم آئے سن نے مملاً اسی مقسد کو پیش نظر رکھتے ہوئے انسان کی ساخت ایسی بنائی کہ وہ نیکی یا بدی کے افتیار کرنے میں بالکل مجبور و مضطر نہ ہواس کا لازمی نتیج یہ ہے کہ دنیا میں فیروشر اور نیک و بدکی باہمی آوریش جاری رہے بعدہ مرتوم و مضوب علیحدہ کئے جائیں۔ تا باللّا حمن کر حجم کر بھگ کے ساتھ لاکم کھکر تھے تھے تھے مین المجلّق کو النتائی سوالی بات بھی پوری ہو۔ غالبا یہ ہی وہ کلمہ (لفظ) ہے جو اگر نظر کی جو کی وجہ سے شک میں پڑے آگر نہ فرما چکا تو سب افتلافات کا ایک دم خاتمہ کر دیا جاتا۔ عام لوگ ان حکمتوں کو نہ سمجے سکنے کی وجہ سے شک میں بڑے آئیدہ بھی ان افتلافات کا ایک دم خاتمہ کر دیا جاتا۔ عام لوگ ان حکمتوں کو نہ سمجے سکنے کی وجہ سے شک میں بڑے و کے میں کہ آئندہ بھی ان افتلافات کا فیصلہ ہوگایا شہیں۔

ا ۱۵ ۔ یعنی ابھی وقت نہیں آیا کہ ہرایک کے عمل کا پورا بھگتان کیا جائے ۔ لیکن جب وقت آئے گا تو یقینا ذرہ ذرہ کا حیاب کر دیا جائے گا تا نیر عذاب سے یہ یہ سمجھو کہ اسے تمہارے اعال کی خبر نہیں ۔

101 اوامہ پر استفامت کا حکم: آپ ان مشرکین کی جھنجھٹ میں نہ پڑیے ۔ آپ کو اور ان لوگوں کو جنوں نے کفروغیرہ سے توبہ کر کے آپ کی معیت اختیار کر لی اور حق تعالیٰ کی طرف رجوع کیا ، احکام الهید پر نهایت پامردی اور استقلال کے ساتھ ہمیشہ جمے رہنا چاہئے ۔ حقائد اخلاق ، عبادات ، معاملات ، دعوۃ و تبلیغ وغیرہ ہر چیز میں افراط و تفریط سے علیحہ ہو کر توسط و استفامت کی راہ پر سیدھے چلے جاؤ۔ کسی معاملہ میں افراط یا تفریط کی جانب اختیار کر کے حدسے نہ نکلو، اور یقین رکھو کہ حق تعالیٰ ہر آن تمہارے اعال کو دیکھ رہا ہے ۔

وَلَا تَرُكَنُوَ الِلَى الَّذِيْنَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ لَا قَرَمَا لَكُمْ مِّنَ دُوْنِ اللهِ مِنْ اَوْلِيَا ءَ ثُمَّ لَا تُنْصَرُونَ ﷺ ثُمَّ لَا تُنْصَرُونَ ﴿

وَاقِمِ الصَّلُوةَ طَرَفِي النَّهَارِ وَزُلَفًا مِّنَ النَّهَارِ وَزُلَفًا مِّنَ النَّيْلِ النَّيْلِ النَّيِّاتِ النَّيْلِ النَّيِّاتِ النَّيِّاتِ النَّيِّاتِ النَّيِّاتِ النَّيِّاتِ النَّيِّاتِ النَّيِّاتِ النَّيِّاتِ النَّيِّاتِ النَّيْلُ الْحَسَلُتِ النَّيْلِ اللَّهُ عَلَى النَّيْلِ اللَّهُ عَلَى النَّيْلِ اللَّهُ عَلَى النَّيْلِ اللَّهُ عَلَى النَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْعَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِمُ عَلَمُ عَلَى الْمُعَلِمُ عَ

۱۱۳۔ اور مت جھکوان کی طرف جو ظالم ہیں پھرتم کو لگے گی آگ اور کوئی نہیں تمہارا اللہ کے سوا مدد گار پھر کہیں مدد نہ پاؤگے [۱۵۳]

۱۱۷۔ اور قائم کر نماز کو دونوں طرف دن کے اور کچھ ٹکڑوں میں رات کے [۱۵۲] البتہ نیکیاں دور کرتی ہیں برائیوں کو یہ یاد گاری ہے یادر کھنے والوں کو [۱۵۵]

100- پہلے لَا تَطُغُول میں مدسے نکلنے کو منع کیا تھا۔ اب بتلاتے ہیں کہ جو لوگ ظالم (مدسے نکلنے والے) ہیں، ان کی طرف تمہارا ذرا سا میلان اور جھ کاؤ بھی نہ ہو۔ ان کی موالات ، مصاحب ، تعظیم و تکریم ، مدح و ثنا ، ظاہری تشبہ ، اشتراک عمل ہر بات سے حب مقدور مخترز رہو، مبادا آگ کی لیٹ تم کو نہ لگ جائے۔ پھر نہ خدا کے سواء تم کوکوئی مدد گار ملے گا اور نہ خدا کی طرف سے کچھ مدد پہنچے گی۔

۱۵۸۔ نمازوں کے اوقات: ظالموں کی طرف مت جھو۔ بلکہ خدائے وحدہ لا شریک لہ کی طرف جھو۔ یعنی صبح و شام اور رات کی تاریک میں خوع و خضوع سے نمازیں اداکروکہ یہ ہی بڑا ذریعہ خداکی مدد عاصل کرنے کا ہے۔ (تنبیہ) دن کے دونوں طرف یعنی طلوع و غروب سے پہلے فجر اور عصر کی نمازیں مراد ہیں۔ یا ایک طرف فجر اور دوسری طرف مغرب کورکھا جائے ۔ کہ وہ بھی بالکل غروب کے متصل ہوتی ہے۔ اور بعض سلف کے نزدیک اس میں فجر اور ظہر و عصر تینوں نمازیں داخل ہیں۔ گویا دن کے دو سے کرکے پہلے صد میں فجر کو اور دوسرے حصد میں جو نصف النمار سے شروع ہوکر غروب پر ختم ہوتا ہے ، دونوں نمازوں (ظہر و عصر) کو شمار کر لیا۔ اور ڈرکھًا مِن اللّی لیے فقط "عثاء" یا "مغرب و عثاء" دونوں مراد ہیں ابن کثیر نے یہ اختال بھی لکھا ہے کہ طکر فی النہ ایل میں یہ ہی تین نمازیں فرض ہوئی تعین نمازیں فرض ہوئی تعین ۔ بعدہ تہجد کی فرضیت منبوخ ہوئی اور باقی دو کے ساتھ تین کا اضافہ کیا گیا۔ واللہ اعلم۔

۱۵۵ ناز کے فوائد: ینعی نازوں کا قائم رکھنا، فداکی یادگاری ہے۔ جیسے دوسری جگہ فرمایا۔ اَقِیم الصَّلُوةَ لِذِ کُرِی ۔ یا یہ مطلب ہے کہ اِنَّ الْحَسَلُتِ یُذْهِبُنَ السَّیِّاتِ کا ضابط یادر کھنے والوں کے لئے یادر کھنے کی چیز ہے۔ جے کہی فراموش

وَ اصْبِرُ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ اللهَ الله ضائع نهيں كرتا ثواب نيكى الله الله لا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ اللهَ الله صَابَع نهيں كرتا ثواب نيكى

(114)

فَلُولًا كَانَ مِنَ الْقُرُونِ مِنْ قَبُلِكُمْ أُولُوا بَقِيَةٍ يَّنْهَوْنَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الْاَرْضِ اللَّا عَنِ الْفَسَادِ فِي الْاَرْضِ اللَّا عَنْهَمْ وَاتَّبَعَ الَّذِينَ قَلِيلًا مِّمَّنُ اَنْجَيْنَا مِنْهُمْ وَاتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مَا التَّرِفُوا فِيْهِ وَكَانُوا مُجُرِمِينَ طَلَمُوا مَا التَّرِفُوا فِيْهِ وَكَانُوا مُجُرِمِينَ

وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرٰى بِظُلْمٍ وَّ اَهُلُهَا مُصْلِحُونَ ﷺ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وَلَوۡ شَآءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ اُمَّةً وَّاحِدَةً وَّاحِدَةً وَّاحِدَةً وَّاحِدَةً وَّاحِدَةً وَّا الْمَانُ وَلَى الْمُؤنَ مُخْتَلِفِينَ فَيْ

إِلَّا مَنُ رَّحِمَ رَبُّكَ ﴿ وَلِذَٰلِكَ خَلَقَهُمُ ﴿ وَلِذَٰلِكَ خَلَقَهُمُ ﴿ وَتَمَّتُ مَنَ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَاَمُكَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِيْنَ ﴿

۱۱۱۔ سوکیوں نہ ہوئے ان جاعوں میں ہوتم سے پہلے تھیں ایسے لوگ جن میں اثر خیررہا ہوکہ منع کرتے رہتے بگاڑ کرنے سے ملک میں مگر تصوڑے کہ جن کو ہم نے بگاڑ کرنے سے ملک میں مگر تصوڑے کہ جن کو ہم نے بچا لیا ان میں سے اور چلے وہ لوگ (اور پیچھے پڑے رہے ظالم اسی چیز کے جس میں ان کو عیش ملا) جو ظالم تھے وہی راہ جس میں عیش سے رہتے تھے اور تھے گڑگار [۱۵۷]

۱۱۷۔ اور تیرا رب ہرگز ایسا نہیں کہ ہلاک کرے بستیوں کو زبر دستی سے اور لوگ وہاں کے نیک ہوں [۱۵۸]

۱۱۸ء اور اگر چاہتا تیرا رب کر ڈالٹا لوگوں کو ایک راستہ پر اور ہمیشہ رہتے ہیں اختلاف میں

۱۱۹۔ مگر جن پر حم کیا تیرے رب نے [۱۵۹] اور اس واسطے انکو پیدا کیا ہے اور پوری ہوئی بات تیرے رب کی کہ البتہ بھر دوں گا دوزخ جنوں سے اور آدمیوں سے اکھٹے [۱۲۰] 101۔ صبراور صلوۃ کا تعلق: "قرآن کریم میں غور کرنے سے ظاہر ہوتا ہے کہ حق تعالیٰ کی امداد واعانت عاصل کرنے میں دو چیزوں کو غاص دخل ہے۔ ""صلوۃ"" اور صبر وَ السّتَعِیّنُو ا بِالصّبرِ وَ الصّبلوۃ (بقرۃ) یماں بھی ""صلوۃ"" کے بعد صبر کا عکم فرمایا۔ مطلب یہ ہے کہ مومن غدا کی عبادت و فرمانبرداری میں ثابت قدم رہے اور کسی دکھ درد کی پروانہ کرے، تب غدا کی مدد و نصرت عاصل ہوتی ہے اس کے یمال کسی نیکو کار کا اجر ضائع نہیں ہوتا، بلکہ اندازہ سے زائد ملتا ہے۔

۱۵۰ مصلحین کی ضرورت اور اہمیت: یہ پیچھلوں کا عال سناکر امت محدیہ کو اہمارا گیا ہے کہ ان میں "امر بالمعروف" اور "نہی عن المنکر" کرنے والے بخرت موبود رہنے چاہئیں۔ گذشتہ قومیں اس لئے تباہ ہوئیں کہ عام طور پر لوگ عیش و عشرت کے نشہ میں چور ہوکر جرائم کا ازتکاب کرتے رہے اور بڑے بااثر آدمی جن میں کوئی اثر خیر کا باقی تھا، انہوں نے منع کرنا چھوڑ دیا، اس طرح کفر و عصیان اور ظلم و طغیان سے دنیا کی جو عات بگڑ رہی تھی ۔ اس کا سنوار نے والا کوئی نہ رہا۔ چند گفتی کے آدمیوں نے "امر بالمعروف" کی کچھے آواز بلند کی مگر نقار غانہ میں طوطی کی صدا کون سنتا تھا، نتیجہ یہ ہوا کہ وہ منع کرنے والے عذاب سے محفوط رہے باقی سب قوم تباہ ہوگئن نہ تھاہ صاحب لکھتے ہیں "نیک لوگ غالب ہوتے تو قوم ہلاک نہ ہوتی۔ تھوڑے تھے سوآپ نچ گئے" عدیث سیح میں ہے کہ جب ظالم کا ہاتھ پکڑ کر ظلم سے نہ روکا جائے اور لوگ "امر بالمعروف" و " نہی عن المنکر " ترک کر بیٹیں، تو عریب ہے کہ خدا تعالیٰ ایسا عام عذاب بیجے جو کسی کو نہ چھوڑے (العیاذ باللہ )۔

۱۵۸ یعنی جس بستی کے لوگ اپنی عالت درست کرنے کی طرف متوجہ ہوں ، نیکی کو رواج دیں ، ظلم و فعاد کو روکیں ، تو خداوند قدوس کی بیہ شان نہیں کہ خواہ مخاہ انہیں زبردستی پکڑ کر ہلاک کر دے۔ عذاب اسی وقت آتا ہے جب لوگ کفر و عصیان یا ظلم و طغیان میں عدسے نکل جائیں۔

109۔ یعنی جیبا کہ بارہا پہلے لکھا جا چکا ہے خدا تعالیٰ کی حکمت تکوینی اس کو مقتضی نہیں ہوئی کہ ساری دنیا کو ایک ہی راستہ پر ڈال دیتا اسی لئے حق کے قبول کرنے میں ہمیشہ اختلاف رہتا ہے اور رہے گا۔ مگر فی الحقیقت اختلاف اور پھوٹ ڈالنے والے وہ لوگ جنوں نے صاف و صریح فطرت کے خلاف حق کو جھٹلایا۔ اگر فطرت سلیمہ کے موافق سب چلتے تو کوئی اختلاف نہ ہوتا۔ اسی لئے اللّا مَنْ دَّ جِمَ رَبُّكَ سے متنبہ فرما دیا کہ جن پر خدا نے ان کی حق پر ستی کی بدولت رحم کیا وہ اختلاف کرنے والوں سے متثنی ہیں۔

١٦٠ ـ تخليق عالم كي غرض وغايت: "يعني دنياكي آفرينش سے غرض بير ہي ہے كہ حق تعالىٰ كي ہر قىم كى ""صفات جاليه"" و"" قهريه""

کا ظہور ہواس لئے مظاہر کا مختلف ہونا ضروری ہے تاکہ ایک جاعت اپنے مالک کی وفاداری واطاعت دکھا کر رحمت و کرم اور رضوان و غفران کا مظہر بنے ۔ جو اِلَّا مَنْ رَّحِمَ رَبُّكَ كى مصداق ہے اور دوسرى جاعت اپنى بغاوت و غدارى سے اس كى صفت عدل و انتقام کا مظهر بن کر عبس دوام کی سزا بھگتے۔ جس پر خدا کی یہ بات پوری ہو لَاَ مُلَئَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَ النَّاسِ اَجْمَعِيْنَ بهرمال آفرينش عالم كا تشريعي مقصد عبادت ہے وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُوْنَ (الذاریات رکوع۳) اور تکوینی غرض یہ ہے کہ تشریعی مقصد کواپنے کسب واختیار سے پورا کرنے اور یہ کرنے والے دوگروہ ایسے موجود ہوں جو حق تعالیٰ کی صفات جلالیہ و جالیہ یا بالفاط دیگر لطف و قمر کے مورد مظہر بن سکیں در کارخانہ عثق از کفر ناگزیر است۔ دوزخ کرابیوز دگر بولہب نہ باشند۔ مچھر لطف و کرم کے مظاہر بھی اپنے مدارج استعداد و عمل کے اعتبار سے مختلف ہوں گے۔ گلمائے رنگ رنگ سے ہے رونق دمن۔ اے ذوق اس جماں کو ہے زیب اختلاف سے۔

وَ كُلًّا نَّقُصُّ عَلَيْكَ مِنَ أَنُّبَآءِ الرُّسُل مَا نُثَبِّتُ بِهِ فُؤَادَكَ ۚ وَجَآءَكَ فِي هٰذِهِ الْحَقُّ وَمَوْعِظَةً وَذِكُرى لِلْمُؤْمِنِينَ عَ نصیحت اور یا داشت ایان والول کو [۱۱۱]

> وَقُلُ لِّلَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ ﴿إِنَّا عُمِلُونَ ﴿

> > وَانْتَظِرُوُا ۚ إِنَّا مُنْتَظِرُوْنَ ﴿

وَ لِلَّهِ غَيْبُ السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضِ وَ اِلَيْهِ يُرْجَعُ الْاَمْرُ كُلَّهُ فَاعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعُمَلُونَ ﴿

ا ۱۶ ۔ قصص قرآن کی حکمت اور فوائد: اوپر بہت سے انبیاء ورسل کے قصص مذکور ہوئے تھے ، اب ختم سورت پر ذکر قصص کی

۱۲۰۔ اور سب چیز بیان کرتے ہیں ہم تیرے پاس ر سولوں کے احوال سے جس سے تسلی دیں تیرے دل کو اور آئی تیرے پاس اس سورت میں تحقیق بات اور

۱۲۱۔ اور کہہ دے ان کو جو ایان نہیں لاتے کام کئے جاؤاپنی مبگہ پر ہم بھی کام کرتے ہیں

۱۲۲ ـ اورانتظار کرو ہم بھی منتظر میں [۱۲۲]

۱۲۳۔ اور اللہ کے یا س ہے چھی بات آسمانوں کی اور زمین کی اور اس کی طرف رہوع ہے سب کام کا سو اسی کی بندگی کر اور اسی پر مجھروسہ رکھ اور تیرا رب بیخبر نہیں جو کام تم کرتے ہو<sup>[۱۹۳</sup>] هوداا

بعض محمتوں پر تنبیہ فرماتے ہیں۔ یعنی گذشتہ اقوام ورسل کے واقعات من کر پینمبر کا قلب بیش از بیش ساکن و مطمئن ہوتا ہے۔
اور امت کو تحقیقی باتیں معلوم ہوتی ہیں۔ جن میں نصیحت و تذکیر کا بڑا سامان ہے۔ آدمی جب سنتا ہے کہ میرے ابنائے نوح
پہلے فلاں فلاں جرائم کی پاداش میں ہلاک ہو بلے ہیں توان سے بہنے کی کوشش کرتا ہے اور جب دیکھتا ہے کہ فلاں راستہ اختیار
کرنے سے پہلے فول کو نجات ملی تو طبعا اس کی طرف دوڑتا ہے فی الحقیقت قرآن کریم میں قصص کا حصہ اس قدر موثر و مذکر واقع ہوا
ہے کہ کوئی شخص جس میں تصورًا سا آدمیت کا جز ہواور نوف خداکی ذراسی ٹیس دل میں رکھتا ہوا نہیں من کر متاثر ہوئے بغیر نہیں
دہ سکتا۔ باقی قصص یا بعض دوسرے مضامین کی تکرار جو قرآن کریم میں پائی جاتی ہے اس پر ہم نے رسالہ ""القاسم"" کے ابتدائی
دور میں ایک مستقل مضمون لکھا ہے اسے ملاحظ کر لیا جائے۔

977

197- آتھزت صلی اللہ علیہ وسلم کو توکل کا حکم: اس مضمون کی آیات پہلے اس سورت میں گذر چکی ہیں۔ مطلب یہ ہے کہ اگر میری بات نہیں مانتے تو بہتر ہے تم اپنی ضد پر جمے رہو، میں اپنے مقام پر متنقیم ہوں ۔ نیز تم میرے لئے توادث دہر کا انتظار کرتے رہو، میں تمہارے انجام بد کا منتظر ہوں۔ چند روز میں پتہ چل جائے گا کہ ظالموں کا اونٹ کس کروٹ بیٹھتا ہے۔ یکتر بیٹٹ بِکُمُ الدَّوَ ایِرَ عَلَیْهِمُ دَایِرَةُ السَّوْءِ۔

۱۹۳۱ یعنی آپ ان کے کفروشرات سے دلگر نہ ہوں اپنا کام کئے جائیں اور ان کا فیصلہ خدا کے توالہ کریں ، اس سے آسمان و زمین کی کوئی بات چھی شہیں ، سب معاملات ہر چرکر اسی کی طرف لوٹے والے ہیں۔ وہاں ان کو پتہ لگ جائے گا کہ وہ کس خبط میں پڑے ہوئے تھے ۔ آپ تو دل و جان سے اپنے پر وردگار کی بندگی اور فرمانبرداری میں لگے رہئے ۔ اور تنا اسی کی اعانت پر ہمروسہ رکھئے ۔ وہ تمہارے مخلصانہ اعمال سے بے خبر شہیں ان کے مناسب تم سے معاملہ کرے گا۔ حدیث میں ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنهم نے موال کیا یا رسول اللہ ! آپ پر بڑھا پے کے آثار بہت جلد آگئے ؟ فرمایا شَیَّبَتُنِی هُو دو اَخُو اَتُهَا مورہ ہود اور اور اس کی بمنوں نے مجھے بوڑھا کر دیا ۔ بعض علماء نے لکھا ہے کہ مورہ ہود کی جس آیت نے آپ کو بوڑھا کر دیا یہ تھی ۔ فاستیقیم کما اُمِرِ تَ وَ مَنْ تَنابَ مَعَكَ وَ لَا تَطْغَوْ اللہ اِنَّةُ بِمَا تَعْمَدُونَ بَصِدِیْ رزقنا اللہ سجانہ وتعالیٰ الا سجانہ وسئة نبیہ صلی اللہ علیہ وسلم ۔

تم سورة بود بفضله ومنه ـ

ركوعاتهاا

١١ سُوْرَةُ يُوسُفَ مَكِّيَّةُ ٥٣

ایاتها ۱۱۱

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ یہ آیتیں میں واضح کتاب کی [۱]

۲۔ ہم نے اس کو آثارا ہے قرآن عربی زبان کا تاکہ تم سجھ لو[۲]

اللَّ " تِلْكَ الْيُ الْكِتْبِ الْمُبِيْنِ ﴿ قَ اللَّهِ اللَّهِ الْمُبِيْنِ ﴾ إِنَّا اَنْزَلْنٰهُ قُرُءْنًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمُ تَعْقِلُونَ

۳۔ ہم بیان کرتے ہیں تیرے پاس بہت اچھا بیان اس واسطے کہ بھیجا ہم نے تیری طرف یہ قرآن اور تو تھا اس سے پہلے البتہ بیخروں میں [۳]

نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ بِمَآ الْوَصَصِ بِمَآ الْوَحَيْنَآ اِلَيْكَ هَٰذَا الْقُرَانَ اللَّوَ الْفَرَانَ اللَّهُ وَ اِنْ كُنْتَ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الْغَفِلِينَ ﴿

ا۔ جس کا من عنداللہ ہونا بالکل واضح ہے اور جن احکام و شرائع یا مواعظ و نسائے پر وہ مثنل ہے نہایت روش اور صاف ہیں۔

۲۔ عربی میں قرآن کے نزول کی حکمت: یعنی عربی زبان جو تمام زبانوں میں زیادہ فصح و وسیع اور مضابط و پر شوکت زبان ہے ،

زول قرآن کے لئے منتخب کی گئی۔ جب فود پیغمبر عربی میں توظاہر ہے کہ دنیا میں اس کے اولین مخاطب عرب ہوں گے ۔ پھر
عرب کے ذریعہ سے چاروں طرف یہ روشی پھیلے گی۔ اس کی طرف لَعَلَّکُمْ تَعَقِلُونَ میں اثارہ فرمایا کہ تمہاری زبان میں اثار نے کی ایک وجہ یہ ہے کہ تم جو پیغمبر کی قوم ہواول اس کے علوم و معارف کا مزہ چکھو پھر دوسروں کو پخھاؤ۔ چانچ ایہا بی موا۔ ابن کثیر لکھتے میں۔ اُنڈوِلَ اَشْرَفُ الْکُتُبِ بِاَشْرَفِ اللّٰهُ اَتِ عَلَیٰ اَشْرَفِ اللّٰهُ سُو فِ اللّٰهُ سُلُ فِ شَهُوْرِ السَّنَةِ وَهُو رَمْضَانُ۔ الْمُكُلُ مِنْ کُلُ الوُجُوْءِ ۔

٣۔ احن القصص کی وجہ نزول: "یعنی اس وحی کے ذریعہ سے جو قرآن کی صورت میں تم پر نازل ہوتی ہے۔ ہم ایک نہایت اچھا

بیان نہایت حمین طرز میں تم کو ساتے ہیں۔ جس سے اب تک اپنی قوم کی طرح تم بھی بے خبر تھے ۔ گویہ واقع کتب تاریخ اور بائیبل میں پہلے سے مذکور تھا مگر محض ایک افسانہ کی صورت میں تھا۔ قرآن کریم نے اس کے ضروری اور مفید اجزاء کو ایسی عجیب ترتیب اور بلیغ و موثر انداز میں بیان فرمایا جس نے نہ صرف سپلے تذکرہ نویسوں کی کوتاہیوں پر مطلع کیا بلکہ موقع بہ موقع نهات ہی اعلیٰ نتائج کی طرف رہنائی کی اور قصہ کے ضمن میں علوم وہدایات کے ابواب مفتوح کر دئے۔ یہ بات کہ خداوند قدوس کی تقدیر کوکوئی چیز نہیں روک سکتی ، اور خدا جب کسی پر فضل کرنا چاہیے تو سارا جمان مل کر بھی اپنی ساری امکانی تدابیر سے اسے محروم نہیں کر سکتا، صبر واسقامت دنیوی واخری کامیابی کی کلید ہے ، حید و عداوت کا انجام خذلان و نقصان کے سواکچھ نہیں ، عقل انسانی بڑا شریف جوہر ہے جس کی بدولت آدمی بہت سی مشکلات پر غالب آیا اور اپنی زندگی کو کامیاب بنا لیتا ہے ۔ اغلاقی شرافت اور پاکدامنی انسان کو دشمنوں اور عاسدوں کی نظر میں بھی آخر کار معزز بنا دیتی ہے۔ یہ اور اس قسم کے بے شار حقائق میں جن پر اس احن القصص کے ضمن میں متنبہ فرمایا ہے ۔ مفسرین نے اس سورت کی شان نزول میں کئد، روایتیں نقل کی ہیں۔ سب کے ملانے سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ یمود نے مشرکین مکہ کے ذریعہ سے امتحانا یہ سوال کیا کہ حضرت ابراہیم اور ان کی اولاد تو شام میں رہتی تھی ، پھر ""بنی اسرائیل"" مصر میں کیسے پہنچ گئے جو موسیٰ کو فرعون سے مقابلہ کی نوبت آئی۔ شاید مسلمانوں کو بھی ایک مفصل تاریخی واقعہ جو بصائر و ہر سے معلوم ہو سننے کا اشتیاق ہوا ہو گا۔ ادھراس قصہ کے ضمن میں جن احوال و حوادث کا تذکرہ ہونے والا تھا، وہ کئی طرح نبی کریم النافیلیم اور آپ کی قوم کے حالات سے مثابہت رکھتے تھے۔ اور ان کا ذکر آنحضرت کٹاٹیکیٹی کے حق میں موجب تسکین خاطراور آپ کی قوم کے حق میں موجب عبرت تھا۔ ان وجوہ سے یہ پورا واقعہ کافی بسط و تفصیل سے قرآن کریم میں بیان فرمایا۔ تا پڑھنے والوں کو معلوم ہو جائے کہ اسرائیل (یعنی حضرت یعقوب ) اور ان کی اولاد کے شام سے مصر آنے کا سبب حضرت یوسٹ کا واقعہ ہوا ہے۔ پھر وہیں ان کی نسل پھیلی اور بڑھتی رہی تاآنگہ حضرت موسیٰ نے اگر فرعون اور قبطیوں کی غلامی سے انہیں نجات دلائی۔

م ہے جن وقت کما یوسف نے اپنے باپ سے اے إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيْهِ يَاكَبَتِ إِنِّي رَأَيْتُ أَحَدَ باپ میں نے دیکھا نواب میں گیارہ ستاروں کواور سورج کو اور چاند کو دیکھا میں نے انکو اینے واسطے سجدہ کرتے ہوئے [۴]

عَشَرَكُوْكَبًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَايْتُهُمْ لِي سُجِدِينَ ٢

۵۔ کما اے بیٹے مت بیان کرنا نواب اپنا اپنے بھائیوں کے آگے بھر وہ بنائیں گے تیرے واسطے کچھ فریب البتہ شیطان ہے انسان کا صریح دشمن [۵] قَالَ يٰبُنَىَّ لَا تَقُصُصْ رُءَيَاكَ عَلَى اِخُوتِكَ فَيَكِينُدُوا لَكَ كَيْدًا لَا إِنَّ الشَّيْطُنَ لِلْإِنْسَانِ عَدُقُّ مُّبِينُ ﴿

۷۔ حضرت یوسف علیہ السلام کا خواب: یعنی گیارہ ستارے اور چاند سورج میرے آگے جھک رہے اور پست ہو رہے ہیں۔ یہ خواب لڑکین میں دیکھا تھا۔ پچ ہے ""ہونہار بروے کے چکنے چکنے یات"

3۔ یعنی شیطان ہر وقت انسان کی گھات میں لگا ہے۔ وسوسہ اندازی کر کے بھائیوں کو تیرے خلاف اکسا دے گا۔ کیونکہ نواب کی تعبیر بہت ظاہر تھی ، اور یوسٹ کے بھائیوں کو جو بہر عال خاندان نبوت میں سے تھے ، ایسے واضح نواب کا سمجھ لینا کچھ مشکل نہ تھے کہ گیارہ ستارے گیارہ بھائی ہیں اور چاند سورج ماں باپ ہیں گویا یہ سب کسی وقت یوسٹ کی عظمت شان کے سامنے سر جھکائیں گے۔

برادران یوسف: چنانچ آفر سورت میں یا آبت هذا تا آویل رُهٔ یکای مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَها رَقِع حَقًا که کرای طوف اثاره کیا۔ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت یعقوب نواب سے پیشتری یہ محبوس کرتے سے کہ یوسف کے ساتھ باپ کی خصوصی محبت کو دیکھ کراس کے علاقی ہمائی دل ہی دل میں کرھے میں ۔ اب انہوں نے خیال کیا کہ اگر کمیں یہ نواب من پائے تو شیطان حد کی آگر ان کے دلوں میں بھراکا دے گا اور بوش حد میں آنکھیں بند کر کے ممکن ہے وہ کوئی ایسی حرکت کر گذریں جو یوسف کی افتہت اور فودان کی رسوائی اور بدانجامی کو موجب ہو۔ اس لئے آپ نے یوسف کو منع فرما دیا کہ اپنا نواب بھائیوں کے روبروظاہر نفتہ اور فودان کی رسوائی اور بدانجامی کو موجب ہو۔ اس لئے آپ نے یوسف کو منع فرما دیا کہ اپنا نواب بھائیوں کے روبروظاہر نفتہ نہ کریں۔ یوسف کالیک حقیقی بھائی "بنیامین" تھا۔ اس کے سامنے ذکر کرنے کی بھی اجازت نہیں دی، گواس سے برائی کا کچھ اندیشہ نہ تھا، لیکن یہ ممکن تھا کہ وہ من کر بے احتیاطی سے دوسروں کے سامنے تذکرہ کر دے۔ اور اس طرح یہ نبر لوگوں میں شائع ہو جائے (تنہیہ) جافظ ابن تیمیٹ نے ایک مستقل رسالہ میں لکھا ہے کہ قرآن لغت، اور عقلی اعتبارات میں سے کوئی چیزاس خوال کی تائید نہیں کرتی کہ برادران یوسف انبیاء تھے ، نہ رسول کریم الی فظام بنا کریج ڈالنا اور بلاد کفری طرف میں کوئی اس کا قائل تھا جھوٹ والدین ، قطع رحم ، مملمان بھائی کے قتل پر اقدام کرنا ، اس کو غلام بنا کریج ڈالنا اور بلاد کفری طرف کیا سنجی میں ) مندوب کی جا سے تی تیں (العیاذ بھوٹ اور جیلے بنانا، وغیرہ ایسی حرکات شنیعہ کیا کسی نبی کی طرف (نواہ قبل از بعثت ہی سی) مندوب کی جا سکتی میں (العیاذ بلالہ) بن کوگوں نے برادران یوسف کی نبوت کا خیال ظاہر کیا جو اس کے پاس لفظ "اسباط" کے سواکوئی دلیل نہیں۔ حالان کہ برادران یوسف کی نبوت کا خیال ظاہر کیا جب ان کے پاس لفظ "اسباط" کے سواکوئی دلیل نہیں۔ حالانکہ باللہ کا بی کوگوں نے برادران یوسف کی نبوت کا خیال ظاہر کیا جب ان کے پاس لفظ "اسباط" کے سواکوئی دلیل نہیں۔ عالانکہ

""اساط"" خاص صلبی اولا د کو نہیں بلکہ اقوام وامم کو کہتے ہیں۔ اور بنی اسرائیل کی اساط پر تقیم حضرت موسیٰ کے عہد میں ہوئی۔ ٦۔ اور اسی طرح برگزیدہ کرے گا تجھ کو تیرا رب <sup>[۱]</sup> اور سکھلائے گا تجھ کو ٹھ کانے پر لگانا باتوں کا [۶] اور پورا کرے گا اپنا انعام تجھ پر اور یعقوب کے گھر پر [^] جیسا پورا کیا ہے تیرے دو باپ دادوں پر اس سے پہلے ابراہیم اور اسحق پر <sup>[9</sup>] البتہ تیرا رب خبردار ہے حکمت

وَ كَذَٰلِكَ يَجۡتَبِينُكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيْلِ الْاَحَادِيْثِ وَيُتِمُّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَعَلَى الِ يَعْقُونَ كُمَا آتَمَّهَا عَلَى ٱبَوَيْكَ مِنْ قَبُلُ إِبْرُهِيْمَ وَ إِسْحٰقَ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ عَلِيْمُ ع حکیم ا

 ۲۔ حضرت یوسف علیہ السلام کی نبوت کی پیشگوئی: یعنی جس طرح ایسا اچھا نواب دکھلایا ، اسی طرح محض جاذبہ رحمت سے اپنی بارگاہ قرب میں تجھ کو خصوصی مقام عطاء فرمائے گا۔ چنانچہ نبوت عطاء فرمائی اور طرح طرح کی ظاہری و باطنی نوازشیں کیں۔ ﴾۔ حضرت یوسف علیہ السلام کو تعبیر خواب کا علم: مثلاً تعبیر رؤیا ، یعنی خواب س کر اس کے اجزا کو ذہانت و فراست سے مٹھ کا نے لگا دینا۔ یا ہربات کے موقع و محل کو سمجھنا، اور معاملات کے عواقب و نتائج کو فورًا پرکھ لینا۔ یا خدا اور پیغمبروں کے ارشادات اقوام و اممم کے قصص اور کتب منزلہ کے مضامین کی نہ تک پہنچ جانا ۔ یہ سب چیزیں ""ماویل الاعادیث کے تحت میں مندرج ہو سکتی

٨۔ یعنی افروی تعمقوں کے ساتھ دنیوی تعمتیں عطا فرمائے گا۔ نبوت کے ساتھ! بادشاہت میں حصہ دے گا اور شدائد و محن سے نجات دے کر خوشحالی و فراغ بالی کی زندگی نصیب کرے گا۔

<mark>9۔</mark> یعقوبؑ کے گھرانے کو دنیوی مکروہات اور مادی <sup>ت</sup>کلیفوں سے رہائی دے گا اور آئندہ ان کی نسل سے بڑے بڑے پیغمبر اور بادشاہ پیدا کرے گا۔ حضرت یعقوبؑ نے تواضعا اپنا نام نہیں لیا۔ اپنے والد حضرت اسحاق اور ان کے والد حضرت ابراہیمؑ کا ذکر فرمایا۔ حضرت ابراہیمؑ کو خدا نے اپنا خلیل او عربی بنایا ، ان کے دشمن نمرود کا ہلاک کیا، آگ کے شعلوں کو ان کے لئے گلزار بنا دیا، حضرت اسحاق کونبوت عطاکی ، پھران کے سلب سے حضرت یعقوب جیسانبی پیداکیا۔ جس سے تمام انبیائے بنی اسرائیل کا سلسله علا۔ حدیث صبح میں ہے۔ ""الکریم ابن الکریم ابن الکریم ابن الکریم یوسف بن یعقوب بن اسحق بن ابراهیم "" (تنبیه ۹ حضرت یعقوبؑ نے جو پیشنگوئی کی اس کا کچھ حصہ تو غالباً حضرت یوسٹ کے خواب سے سمجھے اور اس سے کہ اتنی چھوٹی عمر میں ایسا

موزوں و مبارک خواب دیکھا۔ اور کچھ حضرت یوسٹ کے خصائل و شمائل سے یا وحی الهی کے ذریعہ سے مطلع ہوئے ہوں گے۔ ۱۔ یعنی وہ ہرایک کی مناسبت واستعداد سے باخبر ہے اپنی حکمت سے اسی کے مناسب فیض پہنچاتا ہے۔

›۔ البتہ ہیں یوسف کے قصہ میں اور اس کے بھائیوں کے قصہ میں نشانیاں پوچھنے والوں کے لئے [ا]

۸۔ جب کھنے لگے البتہ یوسف اور اس کا بھائی زیادہ
 پیارا ہے ہمارے باپ کو ہم سے اور ہم ان سے قوت
 والے لوگ ہیں البتہ ہمارا باپ صریح خطا پر ہے [۱]

لَقَدُ كَانَ فِي يُوسُفَ وَ اِخُوتِهِ الْيَثُ لِللَّمَا بِلِينَ فِي يُوسُفَ وَ اِخُوتِهِ الْيَثُ لِي

اا۔ قصہ یوسف علیہ السلام میں نشانیاں ہیں: "یعنی جو لوگ اس طرح کے واقعات دریافت کر کے کسی نیچے پر پہنچنا چاہتے ہیں ان کے لئے یوسف اور ان کے بھائیوں کی سرگذشت میں ہدیات و عبرت کی بہت سے نشانیاں موجود ہیں۔ اس قد کو س کو قلوب میں جق تعالیٰ کی عظیم قدرت و حکمت کا نقش جم جاتا ہے۔ نبی کریم الٹی ایٹی کی صداقت کا بین ثبوت ماتا ہے کہ آپ باوجود امی جونے اور کسی کتاب یا معلم سے استفادہ نہ کرنے کے الیہ منتی و منضبط تاریخی تھائین کا ایکٹاف فرما رہے ہیں جن کے بیان کی بھرا اللہ مرانی کے کوئی توجیہ نہیں جو سکتی۔ فسوسا قریش کہ کے لئے (جو یہود کے اکسانے سے اس قصہ کے متعلق حضور کے اکسانے سے اس قصہ کے متعلق حضور کیا اس فیصہ کے متعلق حضور کے انسانے سے اس فیصہ کے متعلق حضور کے انسانے سے اس فیصہ کے متعلق انسان کو گھر سے نکالا، کارائی دن آیک یوسف کی طرح نادم و مختاج ہو کر آئے۔ یوسف کو ندا نے دین و دنیا کے اعلی مناصب پر فائز کیا اور انہوں نے اگر ایک دن آیک یوسف کی طرح نادم و مختاج ہو کر آئے۔ یوسف کو ندا نے دین و دنیا کے اعلی مناصب پر فائز کیا اور انہوں نے مختلک اس طرح حضرت محمد رسول اللہ لٹی لیکٹی برادری نے آپ کے متعلق ناپاک منصوبے باندھ ۔ دکھ پہنچاہ ہے، عزت و شھیک اس طرح حضرت محمد رسول اللہ لٹی لیکٹی برادری نے آپ کے متعلق ناپاک منصوبے باندھ ۔ دکھ پہنچاہ ہے، عزت و آبو پر جلے کے، حق کہ وطن چھوڑ نے پر مجبور کیا۔ لیکن جاد وہ دن آنے والا تھا جب وطن سے علیحدہ ہو کر آپ کی کامیابی اور وفت بھائیوں کی گذشتہ تقصیرات آبو بہائیوں کی گذشتہ تقصیرات پر بعینہ حضرت یوسف والے کامات "لاتشریب علیم الیوم" فرما کر قام کھو کھینے دیا۔

۱۱۔ برادران یوسف علیہ السلام کا حمد: حضرت یعقوب یوسف اور ان کے عینی جماع ی بنیامین سے بہت زیادہ محبت کرتے تھے کونکہ یہ دونوں اپنے علاقی بھائیوں سے چھوٹے تھے ، والدہ کا انتقال ہو چکا تھا اور خاص حضرت یوسف کی نسبت اپنے نور فراست یا الہام ربانی سے سمجھ بچکے تھے کہ ان کا مستقبل نہایت درخثان ہے اور نبوت کا خداندانی سلسلہ ان کی ذات سے وابسۃ ہونے والا ہے ۔ نود یوسف کا حس صورت و سیرت اور کال ظاہری و باطنی پدر بزرگوار کی محبت خصوسی کو اپنی طرف جذب کرتا تھا۔ دوسرے بھائیوں کو یہ چیز ناگوار تھی ۔ وہ کہتے تھے کہ وقت پر کام آنے والے تو ہم میں ۔ ہمارا ایک طاقتور جھا ہے جو باپ کی ضعیفی میں کام آسکتا ہے ان چھوٹے لڑکوں سے کیا امید وہ سکتی ہے ؟ ان ہی خیالات کے ماتحت اپنے والد بزرگوار کی نسبت کہتے تھے کہ وہ اس معاملہ میں سخت خلطی اور صریح خطاء پر ہمیں ۔ اپنے نفع و نقصان کا صبحے موازنہ نہیں کرتے ۔

9۔ مار ڈالو یوسف کو یا پھینک دو کسی ملک میں کہ خالص رہے تم پر توجہ تمہارے باپ کی [<sup>17]</sup> اور ہو رہنا اس کے بعد نیک لوگ [<sup>17]</sup>

اقْتُلُوْا يُوْسُفَ آوِاطُرَحُوْهُ اَرْضًا يَّخُلُ لَكُمْ وَجُهُ اَبِيْكُمْ وَتَكُونُوْا مِنْ بَعْدِه قَوْمًا طَلِحِيْنَ ﴿ وَتَكُونُوا مِنْ بَعْدِه قَوْمًا طَلِحِيْنَ ﴿

۱- بولا ایک بولنے والا ان میں مت مار ڈالو یوسف کو اور ڈال دو اس کو گمنام کنؤئیں میں کہ اٹھالے جائے اس کوکوئی مسافراگر تم کوکرنا ہے [۱۵]

قَالَ قَا بِلُّ مِّنْهُمُ لَا تَقْتُلُوا يُوسُفَ وَالْقُوهُ فِي غَلْبَتِ الْجُبِّ يَلْتَقِطُهُ بَعْضُ السَّيَّارَةِ إِنْ كُنْتُمْ فَعِلِينَ

11۔ حضرت یوسف علیہ السلام کے قبل کا منصوبہ: یعنی رشک و حد کی آگ اندر ہی اندر سلگتی رہی۔ آخر آپس میں مثورہ کیا کہ یوسف کی موجودگی میں ممکن نہیں کہ والد بزرگوار کی خصوصی محبت و توجہ کو ہم اپنی طرف کھینچ سکیں ، اس لئے یوسف کا قصہ ہی یہاں سے ختم کر دینا چاہئے نواہ قبل کر دویا کسی دور دراز ملک کی طرف بھینک دو جہاں سے واپس نہ آسکے۔ جب وہ نہ رمیں گے توباپ کی ساری توجہات اور مہربانیوں کے ہم ہی تنها حقدار رہ جائیں گے۔ بنیامین کے معاملہ کو غالبا ان کے یہاں کوئی اہمیت نہیں تھی ، گویا اس کی محبت کو یوسف کی محبت کا ضمیمہ سمجھتے تھے۔

۱۲۔ یعنی ایک مرتبہ قتل وغیرہ کا گناہ کرنا پڑے گا۔ اس سے فارغ ہوکر توبہ کر لیں گے اور خوب نیک بن جائیں گے گویا، رند کے رندر ہے ہاتھ سے جنت نہ گئی۔ بعض مفسرین نے وَتَكُو نُوْا مِنْ بَعْدِهٖ قَوْمًا طبلِحِیْنَ کے معنی یہ لئے ہیں کہ یوسٹ

کے بعد ہمارے سب کام ٹھیک اور درست ہو جائیں گے کیونکہ پدر بزرگوار کا دست شفقت یوسٹ سے مایوس ہوکر صرف ہمارے ہی سروں پر رہا کرنے گا۔

979

<u>۱۵۔ یمودا کی تجویز: یہ کہنے ولا یمودا تھا۔ یعنی قتل کرنا بہت سخت بات ہے اور ہمارا مقصد بدون اس کے مجھی عاصل ہو سکتا ہے </u> اگرتم یوسٹ کویماں سے علیحدہ کرنا چاہتے ہوتوآسان صورت یہ ہے کہ اس کوبستی سے دور کسی گمنام کنویں میں ڈال دو۔ ابوحیان نے بعض اہل لغت سے نقل کیا ہے کہ ""غیابت الجب"" اس طاقچہ وغیرہ کو کہتے ہیں جو کنویں (باولی) میں پانی سے ذرا اوپر بنا ہوا ہو۔ غرض یہ تھی کہ ہم خواہی نخواہی عدًا ہلاک کرنے کا گناہ اپنے سرینہ لیں۔ ایسے کنویں میں ڈال دینے کے بعد ممکن ہے کوئی میافرادھرسے گذرے اور خبر پاکر کنویں سے نکال لے جائے۔ اس صورت میں ہمارا مقصد عاصل ہو جائے گا اور خون ناحق میں ہاتھ رنگین یہ کرنے پڑیں گے گویا سانپ مرجائے گا اور لاٹھی نہ ٹوٹے گی۔

قَالُوْ اللَّا اللَّهُ لَا تَامَنَّا عَلَى يُؤسُفَ وَ الدِّبُ لِهِ اللَّهِ كَا بَاتِ هِ كَهُ تُوامِتُ اللَّهِ كُو إِنَّا لَهُ لَنْصِحُونَ عَ

> اَرْسِلُهُ مَعَنَا غَدًا يَّرْتَعُ وَيَلْعَبُ وَ إِنَّا لَهُ لَحْفِظُونَ 🖀

> قَالَ إِنِّي لَيَحْزُنُنِيَّ أَنْ تَذْهَبُوا بِهِ وَ أَخَافُ أَنْ يَّا كُلَهُ الدِّئْبُ وَ اَنْتُمْ عَنْهُ غَفِلُونَ عَ

ہارا یوسف پر اور ہم تواسکے خیرا نواہ میں [۱۶]

۱۲۔ بیجے اسکو ہمارے ساتھ کل کو خوب کھائے اور کھیلے اور ہم تواسکے نگہان میں [۱۷]

۱۳۔ بولا مجھ کو غم ہوتا ہے اس سے کہ تم اس کو لے جاؤ اور ڈرتا ہوں اس سے کہ کھا جائے اسکو بھیڑیا اور تم اس سے بیخ رہو [۱۸]

١٦۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ پہلے بھی باپ سے اس قیم کی در نواست کر چکے تھے مگر ان کا دل انکے ساتھ بھیجنے پر مطمئن

ا۔ حضرت یوسف علیہ السلام کو ساتھ لے جانے کی در خواست: یعنی ایسے خوبصورت بچے کے قوی گھر میں خالی پڑے رہنے سے بیکار ہوئے جاتے ہیں۔ مناسب ہے کہ ہمارے ساتھ اس کو بکریاں پرانے کے لئے جنگل بھیج دیجئے۔ وہان جنگل کے مپل میوے خوب کھائے گااور کھیل کود سے جہانی ورزش بھی ہو جائے گی۔ کہتے ہیں ان کا کھیل بھاگ دوڑ اور تیراندازی تھی۔ اور ویسے بھی بچوں کے لئے مناسب مدتک کھیلنا جیسا کہ ابوحیان نے کہا ہے نشاط و شکفتگی کا موجب ہے۔ غرض یعقوب سے یوسٹ کو ساتھ لے جانے کی پرزور درخواست کی اور نہایت موکد طریقہ سے اطمینان دلایا کہ ہم برابر اس کی حفاظت کریں گے ۔ مفسرین نے لکھا ہے کہ خود یوسٹ کو بھی جدا گانہ طور پر ساتھ چلنے اور باپ سے اجازت لینے کی تر غیب دی۔

90.

۱۸۔ یعنی یوسٹ کی جدائی اور تمہارے ساتھ جانے کا تصور ہی مجھے غمگین بنائے دیتا ہے اس پر یہ نوف مزید رہا کہ بچہ ہے ۔ تمہاری بے خبری اور غفلت میں بھیڑیا وغیرہ کوئی درندہ یہ بچاڑ کھائے ۔ لکھا ہے کہ اس جنگل میں بھیڑیے کثرت سے تھے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ ""ان کوآگے چل کر بھیڑیے کا بہانہ کرنا تھا وہ ہی ان کے دل میں نوف آیا""۔ بعض محققین کا خیال یہ ہے کہ اَخَافُ اَنْ یَا کُلُهُ الذِّنْبُ فرمانا حضرت یعقوب جیسے پیغمبر کے درجہ توکل و تفویض سے ذرا نازل بات تھی۔ اس کا جواب یہ ملاکہ لڑکوں نے گویا ان کے منہ میں سے بات پکڑلی۔ جواندیشہ ظہار کیا تھا وہ ہی واقعہ بناکر لے آئے۔

میں وقت ور تو تو ہم نے سب کچھ گنوا دیا<sup>[و]</sup>

۱۵۔ پھر جب لیکر چلے اس کواور متفق ہوئے کہ ڈالیں اسکو گمنام کنویں میں اور ہم نے اشارہ کر دیا اسکو کہ تو جتائے گا انکوان کا یہ کام اور وہ تجھ کو نہ جانیں گے [۲۰]

 اور آئے اپنے باپ کے پاس اندھیرا پڑے روتے ہوئے [۱۱]

قَالُوا لَيِنَ أَكُلُهُ الذِّئْبُ وَنَحْنُ عُصْبَةً إِنَّآ ١٦- بولِ الرَّكَالَيا ال كو بحيريا اور بم ايك جاءت إِذًا لَّخْسِرُونَ 🖭

> فَلَمَّا ذَهَبُوا بِهِ وَ أَجْمَعُوَّا أَنْ يَجْعَلُوهُ فِي غَيْبَتِ الْجُبِّ وَ أَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنَبِّئَنَّهُمُ بِٱمۡرِهِمُ هٰذَا وَهُمۡ لَا يَشۡعُرُونَ 👜

وَجَآ ءُوٓ البَاهُمْ عِشَآءً يَّبُكُونَ ﴿

<u>19۔ یعنی اگر ہماری جیسی طاقتور جاعت کی موجودگی میں چھوٹے بھائی کو بھیڑیا کھا جائے تو سمجھو</u>کہ ہم بالکل ہی گئے گذرے ہوئے اس سے بڑھ کر کیا خیارہ ہو گا کہ دس گیارہ تنومند جھائیوں کی آنکھوں کے سامنے سے ایک کمزور بچہ بھیڑیے کے منہ میں پہنچ جائے۔ ایسا ہو تو کہنا چاہئے کہ ہم نے اپنا سب کچھ گنوا دیا۔

۲۰۔ مفسرین نے بہت سے درمیانی قصے نہایت درد انگیزاور رقت خیز پیرایہ میں نقل کئے ہیں جنہیں سن کر پتھر کا کلیجہ موم ہو جائے۔ خدا جانے وہ کھاں تک صحیح میں۔ قرآن کریم اپنے خاص نصب العین کے اعتبار سے اس قیم کی تفاصیل کو زیادہ در نور اعتناء اور لائق ذکر نہیں سمجھتا کیونکہ ان اجزاء سے کوئی مہم مقصد متعلق نہیں ہے۔ قرآن کریم اپنے سامعین کے دلوں میں وہ رقت پیدا کرنا چاہتا ہے جس کا منشاء خاص ایمان و عرفان ہو۔ عام رقت ہو ہر کافر و مومن بلکہ جوانات تک میں طبعا مشرک ہے اس پر عام خطباء کی طرح زور ڈالنا قرآن کی عادت نہیں۔ یہاں بھی اس نے درمیانی واقعات عذف کر کے آخری بات بتلا دی کہ برادران یوسف یوسف کو بلطائف الحیل باپ کے پاس سے لے گئے اور مٹھری ہوئی قرار داد کے موافق کنویں میں ڈالنے کا تہیہ کر لیا۔ اس وقت ہم نے یوسف کو اشارہ کیا جس کی دوسروں کو مطلق خبر نہیں ہوئی کہ گھبراؤ نہیں ، ایک وقت آیا چاہتا ہے کہ یہ سب کارروائیاں تم ان کو یاد دلاؤ گے اور اس وقت تم الیے بلند مقام اور اعلیٰ مرتبہ پر ہو گے کہ یہ تم کو پہچان نہ سکیں گ یا طول عمد کی وجہ سے تم کو شاخت نہ کر سکیں گے۔ یہ خدائی اشارہ خواب میں ، بوایا بیداری میں ، بطریق الهام ہوایا فرشتہ کے ذریعہ سے ، اس کی تفصیل قرآن میں نہیں ۔ البتہ ظاہر الفاظ کو دیکھ کر کہا گیا ہے کہ وجی کا آنا چالیں برس کی عمر پر موقوف نہیں ہے ۔ کیونکہ حضرت یوسف اس وقت بہت کم عمر تھے ۔ واللہ اعلم ۔

901

11۔ صرت یعقوب علیہ السلام کے سامنے ہمائیوں کا گریہ: یا تو گھر پہنچتے ہینچتے اندھیرا ہوگیا یا جان بوچھ کر اندھیرے سے آئے کہ دن کے اجابے میں باپ کو منہ دکھانا زیادہ مشکل تھا اور رات کی سیاہ چادر بے حیائی، سنگدلی اور جھوٹی آہ و بکا کی کسی حد تک پردہ داری کر سکتی تھی۔ اعمش نے خوب فرمایا کہ برادران یوسٹ کا گریہ و بکا سننے کے بعد ہم کسی شخص کو محض چشم اشکبار سے سچا منہیں سمجھ سکتے۔

قَالُوا يَابَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكُنَا يُولُوا يَابَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكُنَا يُوسُفَ عِنْدَ مَتَاعِنَا فَاكَلَهُ الدِّئْبُ وَمَا يُوسُفُ مِنِ لَّنَا وَلَوْ كُنَّا طِدِقِينَ عَ

وَجَاءُوْ عَلَى قَمِيْصِه بِدَمِر كَذِبٍ فَالَ بَلُ سَوَّلَتُ لَكُمْ اَنْفُسُكُمْ اَمْرًا فَصَبْرُ جَمِيْلُ وَاللهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ جَمِيْلُ وَاللهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ

ا۔ کھنے لگے اے باپ ہم لگے دوڑنے آگے نکلنے کو اور چھوڑا یوسف کو اپنے اسبب کے پاس پھر اس کو کھا گیا بھیویا [۲۲] اور تو باور یہ کرے گا ہمارا کہنا اور اگرچہ ہم سیجے ہوں [۲۳]

۱۸۔ اور لائے اس کے کرتے پر لہو لگا کر جھوٹ [۲۳]

بولا یہ ہر گرنہیں بلکہ بنا دی ہے تم کو تمہارے جیول
نے ایک بات اب صبر ہی بہتر ہے اور اللہ ہی سے
مدد مانگتا ہوں اس بات پر جو تم ظاہر کرتے ہو[۲۵]

19۔ اور آیا ایک قافلہ پھر بھیجا اپنا پانی بھرنے والا اس نے لٹکایا اپنا ڈول کھنے لگا کیا خوشی کی بات ہے یہ ہے ایک لڑکا <sup>[۲۱]</sup> اور چھیا لیا اس کو تجارت کا مال سمجھ کر [۲۷] اور اللہ خوب جانتا ہی جو کچھ وہ کرتے ہیں [۲۸] ۲۰۔ اور پیچ آئے اسکو مھائی ناقص قیمت کو گُنتی کی چونیاں <sup>[۲۹]</sup>اور ہورہے تھے اس سے بیزار <sup>[۳۰]</sup>

وَجَا ءَتُ سَيَّارَةٌ فَأَرُسَلُوْا وَارِدَهُمْ فَأَدُلَى دَلُوَةً ۚ قَالَ لِبُشُرِى هٰذَا غُلِمُ ۗ وَٱسَرُّوۡهُ بِضَاعَةً وَاللهُ عَلِيثُمُّ بِمَا يَعْمَلُونَ عَ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَخُسٍ دَرَاهِمَ مَعُدُوْدَةٍ ع كَانُوا فِيْدِمِنَ الزَّاهِدِيْنَ ﴿

۲۲۔ مھائیوں کی جھوٹی کھانی: یعنی ہم نے حفاظت میں کچھ کو تاہی نہیں کی ہمارے کپڑے لئے وغیرہ قابل حفاظت چیزیں جمال رکھی تھیں وہیں یوسٹ کو بٹھلایا اور ایک دوسرے سے آگے نکلنے کو بھاگ دوڑ شروع کی ۔ بس ذرا آنکھ سے او جھل ہونا تھا کہ بھیڑیے نے یوسٹ کوآ دبویا۔ اس موقع پر اتنی ذرا سی دیر میں احمال بھی نہ تھا کہ جھیڑیا پہنچ کر فورًا یوسٹ کو شکار کر لے گا۔

۲۳ یعنی یوسٹ کے معاملہ میں پہلے ہی سے آپ کو ہماری طرف بدگانی ہے۔ اگر آپ کے نزدیک ہم بالکل سچے بھی ہوں تب بھی اس معاملہ خاص میں کسی طرح ہماری بات کا یقین نہیں کر سکتے۔

۲۴۔ ایک بکری یا ہرن وغیرہ ذبح کر کے اس کا خون یوسٹ کی قمیض پر چھڑک لائے تھے وہ جھوٹا خون پیش کر کے باپ کویقین دلانے لگے کہ بھیریے کے زخمی کرنے سے یہ کرمۃ نون آلود ہوگیا۔

۲۵۔ حضرت یوسف علیہ السلام کا خون آلود کرتہ: "بھلا جس کو شام میں بیٹے کر مصر سے یوسٹ کے کرنہ کی خوشبو آتی تھی وہ بکری کے نون پر یوسٹ کے نون کا گان کب کر سکتا تھا۔ انہوں نے سنتے ہی جھٹلا دیا۔ اور جیسا کہ بعض تفاسیر میں ہے کہنے لگے کہ وہ بھیڑیا واقع بڑا علیم ومتین ہو گا جو یوسٹ کو لے گیا اور خون آلود کرنة کو نهایت اعتیاط سے صحیح و سالم آثار کر رکھ گیا ۔ پچ ہے "" دروغ گورا عافظہ نہ باشد""۔ خون کے چھنیٹے تو دیے مگر یہ خیال نہ رہا کہ قمیص کو بے ترتیبی سے نوچ کر اور پھاڑ کر پیش کرتے ۔ صرت یعقوبؑ نے صاف طور پر فرما دیاکہ یہ سب تمہاری سازش اور اپنے دلوں سے تراشی ہوئی باتیں ہیں ۔ بہرعال میں صبر جمیل افتیار کرتا ہوں جس میں نہ کسی غیر کے سامنے شکوہ ہو گا نہ تم سے انتقام کی کوشش۔ صرف اپنے خدا سے دعاء کرتا ہوں کہ اس صبر میں میری مدد فرمائے اور اپنی اعانت غیبی سے جو باتیں تم ظاہر کر رہے ہو، ان کی حقیقت اس طرح آشکاراکر دے کہ سلامتی کے ساتھ یوسٹ سے دوبارہ ملنا نصیب ہو۔ معلوم ہوتا ہے کہ یعقوب کو مطلع کر دیا گیا تھا کہ جس امتحان میں وہ مبتلا کئے گئے ہیں وہ پورا ہو کر

رہے گا اور ایک مدت معین کے بعد اس مصیبت سے نجات ملے گی۔ فی الحال ڈھونڈھنے یا انتقامی تدابیر اختیار کرنے سے کوئی فائدہ نہیں ۔ یوسٹ ابھی ملیں گے نہیں۔ ہاں دوسرے بیٹے ساری دنیا میں رسوا ہو جائیں گے اور ممکن ہے کہ طیش میں آگر خود یعقوب کو ایذا پہنچانے کی کوشش کریں۔ کذا قال الامام الرازی فی الکبیر۔ واللہ اعلم۔

۲۱۔ کنویں میں صرت یوسف علیہ السلام کے تین دن: کہتے ہیں تین روز تک یوسف کنویں میں رہے۔ قدرت البی نے حفاظت کی۔ ایک بھائی یہودا کے دل میں ڈال دیا کہ وہ ہر روز کنویں میں کھانا پہنچا آتا تھا۔ ویسے بھی سب بھائی خبر رکھتے تھے کہ مہیں نہیں۔ کسی دوسرے ملک کا مسافر نکال لے جائے تو ہمارے درمیان میں سے یہ کانٹا نکل جائے۔ پچ ہے گل است سعدی و درچشم دشمناں غاراست۔ آخر مدین سے مصر کو جانے والا ایک قافلہ ادھر سے گذرا، انہوں نے کنوال دیکھ کر اپنا آدمی پانی بھرنے والے بھرنے کو بھیجا، اس نے ڈول پھانیا تو صرت یوسف چھوٹے تو تھے ہی ڈول میں ہو بیٹے اور رسی ہاتھ سے پکرا کی کھینچے والے نے ان کا حن و جال دیکھ کر بے ساختہ نوشی سے لکارا کہ یہ تو عجیب لڑکا ہے بڑی قیمت کو بکے گا۔

۲۷۔ یعنی کھینچنے والے نے اس واقعہ کو دوسرے ہمراہیوں سے چھپانا چاہا کہ اوروں کو خبر ہوگی توسب شریک ہو جائیں گے ۔ شاید یہ ظاہر کیا کہ یہ غلام اس کے مالکوں نے مجھ کو دیا ہے تا مصر کے بازار میں فروخت کروں ۔

۲۸۔ یعنی بھائی بے وطن کرنا چاہتے تھے اور قافلہ والے بچ کر دام وصول کرنے کا ارادہ کر رہے تھے اور غدا تعالیٰ خزائن مصر کا ملک بنانا چاہتا تھا۔ وہ اگر چاہتا توان کارروائیوں کو ایک سیکنڈ میں روک دیتا ، لیکن اس کی مصلحت تاخیر میں تھی ، اس لئے سب چیزوں کو جانتے اور دیکھتے ہوئے انہیں ڈھیل دی گئی۔

19 بھائیوں کا حضرت یوسف علیہ السلام کو فروخت کرنا: بھائیوں کو خبر ہوئی کہ قافلہ والے نکال لے گئے۔ وہاں پہنچ اور ظاہر کیا کہ یہ ہمارا غلام بھاگ آیا ہے پونکہ اسے بھاگنے کی عادت ہے اس لئے ہم رکھنا نہیں چاہتے، تم خریدو تو خرید سکتے ہو۔ مگر بہت سخت نگرانی رکھنا کہیں بھاگ نہ جائے۔ کہتے میں اٹھارہ درہم یا کم وبیش میں بچ ڈالا، اور نو بھائیوں نے دو دو درہم (تقریبا آٹھ آٹھ آٹھ آئے۔ کئے۔ ایک بھائی یہودا نے حصہ نہیں لیا۔

٣٠ يعنى اس قدر ارزال بيچنے سے تعجب مت كرو۔ وہ اتنے بيزار تھے كہ مفت ہى دے ڈالنے تو مستبعد نہ تھا۔ جو پيسے مل گئ غنيمت سجھا بعض مفسرين كھتے ہيں آیت میں اس بيع كا ذكر ہے جو قافلہ والوں نے مصر پہنچ كركى ۔ اگر ايسا ہو تو كھا جائے گا كہ برخى ہوئى چيزكى قدر نہ كى ۔ اور يہ انديشہ رہاكہ پھركوئى آكر دعوىٰ نہ كر بيٹھے ۔ نيز آبق (بھگوڑا) ہونے كا عيب سن چكے تھے ، اس لئے ستے داموں پچ ڈالا ۔ والظاہر ہوالال ۔ واللہ اعلم ۔ وَقَالَ الَّذِى اشْتَرْدهُ مِنْ مِّصْرَ لِامْرَاتِهَ اكْرِمِى مَثُودهُ عَسَى اَنْ يَّنُفَعَنَا اَوُ نَتَخِذَهُ وَلَدًا وَكَذٰلِكَ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي نَتَخِذَهُ وَلَدًا وَكَذٰلِكَ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي الْاَرْضِ وَلِنُعَلِّمَةً مِنْ تَاوِيلِ الْاَحَادِيثِ الْاَرْضِ وَلِنُعَلِّمَةً مِنْ تَاوِيلِ الْاَحَادِيثِ وَاللّهُ غَالِبٌ عَلَى اَمْرِهِ وَلَكِنَّ اَكْثَرَ النَّاسِ وَاللّهُ غَالِبٌ عَلَى اَمْرِهِ وَلَكِنَّ اَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ هَا لَكُنَّ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ هَا

وَلَمَّا بَلَغَ اَشُدَّهَ اتَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمًا وَعِلْمًا وَعِلْمًا وَعِلْمًا وَ عِلْمًا وَ عِلْمًا وَ كَذَٰلِكَ نَجُزِى الْمُحْسِنِينَ ﴿

الا۔ اور کھا جس شخص نے خرید کیا اسکو مصر سے اپنی عورت کو آبرو سے رکھ اس کو شاید ہمارے کام آئے یا ہم کر لیں اسکو بدیٹا [۳] اور اسی طرح جگہ دی ہم نے یوسف کو اس ملک میں اور اس واسطے کہ اسکو سکھائیں کچھ مشمکا نے پر بٹھانا باتوں کو [۳۳] اور اللہ در رہتا ہے اپنے کام میں ولیکن اکثر لوگ نہیں جانے [۳۳]

۲۷۔ اور جب پہنچ گیا اپنی قوت کو دیا ہم نے اسکو عکم اور علم [۲۳] اور ایسا ہی بدلہ دیتے ہیں ہم نیکی والوں کو [۳۵]

۳۱۔ حضرت یوسف علیہ السلام عزیز مصر کے بیماں: کہتے ہیں مصر پہنچ کر نیلام ہوا۔ عزیز مصر جو وہاں کا مدارالمهام تھا، اسی کی بولی پر معاملہ ختم ہوا۔ اس نے اپنی عورت (زلیخا یا راعیل) سے کہا کہ نہایت پیارا۔ قبول صورت، اور ہونہار لڑکا معلوم ہوتا ہے۔ اس کو پوری عزت وآبرو سے رکھو۔ غلاموں کا معاملہ مت کرو۔ شاید بڑا ہو کر ہمارے کام آئے ۔ ہم اپنا کاروبار اس کے سپر دکر دیں یا جب اولا د نہیں ہے توبیٹا بنالیں۔

۳۲۔ حضرت یوسف علیہ السلام کو عطائے تمکین: یعنی ہم نے اپنی قدرت کاملہ اور تدبیر لطیف سے یوسف کو بھائیوں کی عاسدانہ سختیوں اور کویں کی قید سے نکال کر عزیز مصر کے یہاں پہنچا دیا۔ پھر اس کے دل میں یوسف کی محبت و وقعت القا فرمائی اس طرح ہم نے ان کو مصر میں ایک معزز جگہ دی اور اہل مصر کی نظروں میں ان کو وجہ یہ و محبوب بنا دیا۔ تابیہ چیزآئندہ ترقیات اور سر بلندیوں کا پیش خیمہ ہو اور بنی اسرائیل کو مصر میں بسانے کا ذریعہ بے ۔ ساتھ ہی یہ بھی منظور تھا کہ عزیز مصر کے یہاں رہ کر براے سرداروں کی صحبت دیکھیں تا سلطنت کے رموز و اشارات سمجھنے اور تمام باتوں کو ان کے شمکانے پر بٹھانے کا کامل سلیقہ اور تجربہ عاصل ہو (تنبیہ) اس مورت کے پہلے رکوع میں "تاویل الاعادیث" کا لفظ گذر چکا ہے۔ اس کی تفسیر وہاں ملاحظہ کر لی

۳۳۔ حضرت یوسف علیہ السلام کاعلم و حکمت: یعنی بھائیوں نے یوسٹ کوگرانا چاہا۔ خدا نے ان کو آسمان رفعت پر پہنچا دیا۔ اکثر لوگ کوناہ نظری سے دیکھتے نہیں کہ انسانی تدبیروں کے مقابلہ میں کس طرح خدا کا بندوبست غالب آیا ہے۔

۳۷۔ یعنی جب یوسٹ کے تمام قوی مد کال کو پہنچ گئے تو خدا کے یہاں سے عظیم الثان علم و حکمت کا فیض پہنچا۔ نہایت مشکل عقدے اپنی فہم رساسے عل کرتے ، بڑی خوبی اور دانائی سے لوگوں کے نزاعات چکاتے دین کی باریکیاں سمجھتے، جو زبان سے کہتے وہ کر کے دکھاتے ۔ تعبیر رویاء کا علم توان کا محضوص حصہ تھا۔

<mark>۳۵۔</mark> جو لوگ فطرت کی رہنائی یا تقلید صالحین اور توفیق ازلی سے فوائب و حوادث پر صابر رہ کر عمدہ اخلاق اور نیک چال چلن اختیار کرتے ہیں حق تعالیٰ ان پرایسے ہی انعام فرماتا ہے۔

وَرَاوَدَتُهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَنْ نَّفُسِهِ وَعَلَّقَتِ الْاَبُوَابَ وَقَالَتُ هَيْتَ لَكَ فَقَالَ وَعَلَّقَتِ الْاَبُوَابَ وَقَالَتُ هَيْتَ لَكَ فَقَالَ مَعَاذَ اللهِ إِنَّهُ رَبِّيَ آخْسَنَ مَثُوَاى أَاللهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظِّلِمُوْنَ عَلَى اللهِ الظِّلِمُوْنَ عَلَى اللهِ الظِّلِمُوْنَ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَنَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَنَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَنَ اللهِ اللهُ اللهُ وَنَ اللهِ اللهُ اللهُ وَنَ اللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهِ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وَلَقَدُ هَمَّتُ بِهِ ۚ وَهَمَّ بِهَا لَوَلَا اَنَ اَنَ اَلَهُ اَلَٰ اللّٰ اللللّٰ اللّٰ اللّٰ

۲۳۔ اور پھسلایا اسکواس عورت نے جبکے گھر میں تھا اپنا جی تھامنے سے اور بند کردیئے دروازے اور بولی شاہی کر دیئے دروازے اور بولی شاہی کر [۳۶] کہا غدا کی پناہ وہ عزیز مالک ہے میرا اچھی طرح رکھا ہے مجھ کو بیشک جھلائی شہیں پاتے جو لوگ کہ لیے انصاف ہول [۳۷]

۲۲۔ اور البیۃ عوت نے فکر کیا اس کا اور اس نے فکر
کیا عورت کا [۲۸] اگر نہ ہوتا یہ کہ دیکھے قدرت اپنے
رب کی [۲۹] یوں ہی ہوا تاکہ ہٹائیں ہم اس سے برائی
اور بے حیائی البیۃ وہ ہے ہمارے برگزیدہ بندول
میں [۲۸]

۳۱۔ حضرت یوسف علیہ السلام کا کرا امتحان: "ادھر تو الطاف غیبیہ حضرت یوسٹ کی عجیب و غریب طریقہ سے تزبیت فرما رہے تھے ۔ ادھر عزیز کی بیوی (زلیخا) نے ان کے سامنے ایک نہایت ہی مزلۃ الاقدام موقع امتحان کا کھڑا کر دیا۔ یعنی حضرت یوسٹ کے حن و جال پر زلیخا مفتون ہو گئی اور دلکثی و ہوشرہائی کے سارے سامان جمع کر کے چاہا کہ یوسٹ کے دل کوان کے قابوسے باہر کر دے۔ ایک عیش و نشاط کے سامان ، نفسانی جذبات پورے کرنے کے لئے ہر قیم کی سولتیں ، یوسف کا ہر وقت زایخا کے گھر میں موجود رہنا ، اس کا نہایت محبت اور پیار سے رکھنا تنہائی کے وقت خود عورت کی طرف سے ایک خواہش کا بیتا بانہ اظہار ، کسی خیر کے آنے جانے کے سب دروازے بند ، دوسری طرف جوانی کی عمر ، قوت کا زمانہ ، مزاج کا اعتدال ، تجرد کی زندگی ، یہ سب دواعی واسباب ایسے تھے جن سے ٹکرا کر بڑے سے بڑے زاہد کا تقویٰ بھی پاش پاش ہو جاتا مگر خدا نے جس کو محن قرار دے کر علم و حکمت کے رنگ میں رنگین کیا اور پینمبرانہ عصمت کے بلند مقام پر پہنچایا، اس پر کیا مجال تھی کہ شیطان کا قابو چل جاتا۔ اس نے ایک لفظ کھا "معاذاللہ" (خداکی پناہ ) اور شیطانی جال کے سارے علقے توڑ ڈالے کیونکہ جس نے خداکی پناہ لی اس پر کس کا وار چل سکتا ہے ؟

964

پا بانا نہ عصمت کے منافی ہے نہ ان کے مرتبہ کو گھٹاتا ہے۔ بلکہ صحیح مسلم میں ابوہر پرہ کی حدیث ہے کہ اگر بندہ کا میلان کسی برائی کی طرف ہوا لیکن اس پر عل نہ کیا تواس کے فرد حنات میں ایک نیکی لکھی باتی ہے۔ ندا فرماتا ہے کہ اس نے (باوجود رخبت و میلان) میرے نوف سے اس برائی کو ہاتھ نہ لگایا۔ ہم حال باوجود اشتراک لفظی کے زینخا کے "ہم" اور یوسٹ کے "ہم" میں زمین و آسمان کا تفاوت ہے اس برائی کو ہاتھ نہ لگایا۔ بلکہ سیاق و الحاق میں بہت سی دلائل یوسٹ کی طرح الموسٹ کی طرح یوسٹ کے ھم پر "لام" اور "قد" داخل کیا گیا۔ بلکہ سیاق و الحاق میں بہت سی دلائل یوسٹ کی طہارت و خواہم نہیں۔ جو فور کرنے والوں پر پوشیدہ نہیں۔ تفصیل "روح المعانی" اور "مجبیر" وغیرہ میں موجود ہے۔ نراہت پر قائم فرمائیں۔ جو فور کرنے والوں پر پوشیدہ نہیں۔ تفصیل "روح المعانی" اور "مجبیر" وغیرہ میں موجود ہے۔ پر تاہم کی بہان" دلیل کیا تھی ہونگی حرمت و شناعت کا وہ عین الیقین جو حق تعالیٰ نے ان کو عطا فرمایا۔ یا وہ ہی دلیل جو فود انہوں نے پرنے کے مقابلہ میں یا نِنَّم کی تو میں کہ نظر آئے کہ الگی دانتوں میں دبائی سامنے کھڑے میں۔ بعض نے کہا کہ کوئی غیبی تحریر نظر پڑی حال سے اس وقت حضرت یعقوب نظر آئے کہ الگی دانتوں میں دبائی سامنے کھڑے میں۔ بعض نے کہا کہ کوئی غیبی تحریر نظر پڑی جس میں اس فعل سے روکا گیا تھا۔ واللہ اعلم۔

۰۸۔ یعنی یہ برہان دکھانا اور ایسی طرح ثابت قدم رکھنا اس لئے تھا کہ یوسٹ ہمارے برگزیدہ بندوں میں ہیں۔ لہذا کوئی چھوٹی بڑی برائی خواہ ارادہ کے درجہ میں ہویا عمل کے ، ان تک نہ پہنچ سکے۔

وَاسْتَبَقَا الْبَابَ وَقَدَّتُ قَمِيْصَهُ مِنُ دُبُرٍ وَاسْتَبَقَا الْبَابِ وَقَدَّتُ قَمِيْصَهُ مِنْ دُبُرٍ وَالْفَيَاسَيِّدَهَا لَدَا الْبَابِ فَقَالَتُ مَا جَزَآءُ مَنُ اَرَادَ بِاَهْلِكَ سُوِّءًا إِلَّا اَنْ يُسْجَنَ اَوْ عَذَابُ اَلِيْمُ عَذَابُ اَلِيمُ عَذَابُ الْمِيمُ

قَالَ هِيَ رَاوَ دَتُنِيْ عَنُ نَّفُسِيْ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنُ اَهُلِهَا ۚ إِنْ كَانَ قَمِيْصُهُ قُدَّ مِنُ قُبُلٍ مِّنَ اَهُلِهَا ۚ إِنْ كَانَ قَمِيْصُهُ قُدَّ مِنْ قُبُلٍ فَصَدَقَتُ وَهُوَ مِنَ الْكُذِبِيْنَ ﴿

۲۵۔ اور دونوں دوڑے دروازہ کو اور عورت نے چیر ڈالا اس کا کرنہ چیچے سے اور دونوں مل گئے عورت کے خاوند سے دروازہ کے پاس [۴] بولی اور کچھ سزا نہیں ایے شخص کی جو چاہے تیرے گھر میں برائی مگر یہی کہ قید میں ڈالا جائے یا عذاب دردناک [۴]

۲۹۔ یوسف بولا اس نے خواہش کی مجھ سے کہ نہ تھاموں اپنے جی کو اور گواہی دی ایک گواہ نے عورت کے لوگوں میں سے [۲۳] اگر ہے کرتا اس کا پھٹا آگے سے تو عورت پھی ہے اور وہ ہے جھوٹا

۲۷۔ اور اگر ہے کرمۃ اس کا پھٹا چیھے سے تو یہ جھوٹی ہے اور وہ سچا ہے

۲۸۔ پھر جب دیکھا عزیز نے کرمۃ اس کا پھٹا ہوا پیچے سے کہا بیشک یہ ایک فریب ہے تم عورتوں کا البتہ تمهارا فریب برا ہے

۲۹۔ یوسف جانے دے اس ذکر کو اور عورت تو بخثوا اپنا گناه بیشک تو ہی گنه گار تھی [۴۴] وَ إِنْ كَانَ قَمِيْصُهُ قُدَّ مِنْ دُبُرِ فَكَذَبَتُ وَهُوَ مِنُ الصَّدِقِينَ عَ

فَلَمَّا رَا قَمِيْصَهُ قُدَّ مِنْ دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ مِنْ كَيْدِ كُنَّ ﴿ إِنَّ كَيْدَ كُنَّ عَظِيْمٌ ﴿

يُوسُفُ اَعْرِضُ عَنْ هٰذَا لَكُ وَ اسْتَغْفِرِي ﴿ لِذَنْبِكِ اللَّهِ كُنْتِ مِنَ الْخُطِيِينَ ﴿ لَيُ اللَّهُ اللَّ

ا الله ۔ حضرت بوسف علیہ السلام کا بھاگنا: آگے بوسٹ تھے کہ جلدی دروازہ کھول کر نکل جائیں ۔ اور پیچھے زلیخا انہیں روکنے کے لئے تعاقب کر رہی تھی۔ اتفاقا یوسٹ کے قمیص کا پچھلا صہ زایخا کے ہاتھ میں آگیا۔ اس نے پکڑ کر کھینچنا چاہا۔ کھینچا تانی میں کرمة پھٹ گیا۔ مگر یوسٹ جوں توں کر کے مکان سے نکلنے میں کامیاب ہو گئے۔ ادھریہ دونوں آگے پیچھے دروازہ پر پہنچے ، ادھر عورت کا خاوند عزیز مصر بھی پہنچ گیا۔ عورت نے فورًا بات بنانی شروع کی۔

۸۲ زلیخا کا الزام: عورت نے الزام یوسٹ پر رکھاکہ اس نے مجھ سے برا ارادہ کیا۔ ایسے شخص کی سزایہ ہونی چاہئے کہ جیل خانہ مھیجا جائے یا کوئی اور سخت مار پڑے۔

۴۳ ۔ حضرت یوسف علیہ السلام کی صفائی: اب یوسٹ کو واقعہ ظاہر کرنا پڑا کہ عورت نے میرے نفس کو بے قابو کرنا چاہا۔ میں نے بھاگ کر جان بچائی۔ یہ جھکڑا ابھی چل رہا تھا کہ خود عورت کے خاندان کا ایک گواہ عجیب طریقہ سے یوسٹ کے حق میں گواہی دینے لگا۔ بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ شیر نوابچہ تھا، جو خدا کی قدرت سے حضرت یوسٹ کی براءت و وجاہت عنداللہ ظاہر کرنے کو بول پڑا۔ اور بعض علماء کہتے ہیں کہ بچپہ نہیں کوئی مرد دانا تھا جس نے ایسی پتہ کی بات کہی۔ واللہ اعلم۔ ۴۴۔ ایک شخص کی دانائی اور گواہی: اگر گواہ شیر خوار بچہ تھا جیسا کہ بعض معتبرروایات میں ہے تب تواس کا بولنا اور ایسی گواہی دینا جو انجام کار یوسٹ کے حق میں مفید ہو، نود مستقل دلیل یوسٹ کی سچائی کی تھی۔ کرمۃ کا آگے یا پیچھے سے پھٹا ہونا شہادت سے زائد بطور ایک علامت اور قریبنہ کے سمجھنا چاہئے۔ اور اگر گواہ کوئی مرد دانا تھا تو بظاہر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ وہ خارجی طریقہ سے حقیقت عال پر مطلع ہو چکا تھا مگر اس نے نہایت دانائی سے ایے پیرایہ میں شادت ہو دفعہ کسی کی جانبداری پر بھی مجمول نہ ہواور آخر کار
یوسٹ کی براءت ثابت کر دے۔ جو پیرایہ اظہار واقعہ کا اس نے اغتیار کیا وہ غیر جانبداروں کے نزدیک نہایت معقول تھا۔ کیونکہ
اگر عورت کے دعویٰ کے موافق یوسٹ نے (معاذاللہ) اس کی طرف اقدام کیا توان کا چرہ عورت کی طرف ہو گا توظا ہریہ ہے کہ
کشش میں کرنہ بھی سامنے سے پھٹے اور اگر یوسٹ کا کہنا صبح ہے کہ عورت مجھ کو اپنی طرف بلاتی تھی، میں دروازہ کی طرف بھاگا،
اس نے پکڑنے کے لئے میرا تعاقب کیا تو کھل ہوئی بات ہے کہ کرنہ پیچھ سے پھٹا ہوگا۔ کیونکہ اس صورت میں یوسٹ اس کی
طرف متوجہ نہیں تھے بلکہ ادھر سے پیٹے پھیر کر بھاگ رہے تھے۔ ہموال جب دیکھاگیا کہ کرنہ آگے سے نہیں پیچھے سے پھٹا ہو
طرف متوجہ نہیں تھے بلکہ ادھر سے پیٹے پھیر کر بھاگ رہے تھے۔ ہموال جب دیکھاگیا کہ کرنہ آگے سے نہیں پیچھے سے پھٹا ہو
کارروائی اسی قسم کی ہے جو عموما عورتیں کیا کرتی میں اس نے یوسٹ سے استدعا کی کہ جو ہونا تھا ہو چکا۔ آئندہ اس کا ذکر مت کرو کہ
عنت رسوائی اور بدنا می کا موجب ہے۔ اور عورت کو کہا کہ یوسٹ سے یا غدا سے اپنے قصور کی معافی مانگ، بیٹینا قصور تیرا ہی تھا۔

۳۔ اور کھنے لگیں عورتیں اس شہر میں عزیز کی عورت خواہش کرتی ہے اپنے غلام سے اسکے جی کو فریفتہ ہوگیا اس کا دل اسکی محبت میں ہم تو دیکھتے ہیں اسکو صریح خطا پر [۴۵]

الله بهر جب سنا اس نے ان کا فریب [۳] بلوا بھیجا انکو اور تیار کی انکے واسطے ایک مجلس اور دی انکو ہر ایک کے ہاتھ میں ایک چھری اور بولی یوسف نکل آ ایک کے ہاتھ میں ایک چھری اور بولی یوسف نکل آ انکے سامنے بھر جب دیکھا اس کو ششدر رہ گئیں اور کاٹ ڈالے اپنے ہاتھ[۲۸] اور کھنے لگیں عاشا للہ نہیں یہ شخص آدمی یہ توکوئی فرشۃ ہے ہزرگ [۲۸]

أَعْتَدَتُ لَهُنَّ مُتَّكَا وَ اتَتُ كُلَّ وَاحِدَةٍ مِنْهُنَّ سِكِيْنًا وَ قَالَتِ اخْرُجُ عَلَيْهِنَّ فَيْنَهُنَّ سِكِيْنًا وَ قَالَتِ اخْرُجُ عَلَيْهِنَّ فَيْنَهُنَّ لِمُنْهُنَّ اكْبَرُنَهُ وَقَطَّعْنَ آيَدِيَهُنَّ فَلَمَّا رَآيَنَهُ الْكِيهُنَّ وَقَطَّعْنَ آيَدِيَهُنَّ وَقُلَّعْنَ آيَدِيَهُنَّ وَقُلَّعْنَ آيَدِيهُنَّ وَقُلَّعْنَ آيَدِيهُنَّ وَقُلَّعْنَ آيَدِيهُنَّ وَقُلْعُنَ آيَدِيهُنَّ وَقُلْعُنَ اللهِ مَا هٰذَا بَشَرًا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

۳۷۔ بولی میہ وہی ہے کہ طعنہ دیا تھا تم نے مجھ کو اسکے واسطے [۴۹] اور میں نے لینا چاہا تھا اس سے اس کا جی عرصر اس نے متھام رکھا [۵۰] اور بیشک اگر نہ کرے گا جو میں اسکو کہتی ہوں تو قید میں پڑے گا اور ہو گا ہے عرب [۵۱]

قَالَتُ فَذَٰلِكُنَّ الَّذِی لُمُتُنَّنِیَ فِیُهِ ﴿ وَ لَقَدُ رَاوَدُتُّهُ عَنَ نَّفُسِهِ فَاسْتَعْصَمَ ﴿ وَلَبِنَ لَّمُ يَفْعَلُ مَا الْمُرُهُ لَيُسْجَنَنَّ وَ لَيَكُونَا مِّنَ الصَّغِرِيْنَ ﴿

۲۵۔ شہر کی عورتوں میں چرچا: یعنی شدہ شدہ عورتوں نے کہنا شہروع کیا کہ عزیز کی عورت اپنے نوبوان غلام پر مفتون ہو گئی۔ چاہتی ہے کہ اس کے نفس کو بے قابوکر دے۔ غلام کی محبت اس کے دل کی متہ میں پیوست ہو چکی ہے۔ عالانکہ ایسے معزز عہدہ دار کی بیوی کے لئے یہ سخت شرمناک بات ہے کہ وہ ایک غلام پر گرنے لگے ، ہمارے نزدیک اس معاملہ میں وہ علانیہ غلطی پر سے۔

۲۹۔ عورتوں کی گفتگو کو مکر (فریب) اس لئے کہا کہ مکاروں کی طرح چھپ چھپ کریہ باتیں کرتی تھیں۔ اور زایخا پر طعن کر کے گویا اپنی پارسائی کا اظہار مقصود تھا۔ عالانکہ یوسٹ کے بے مثال حن و جال کا شہرہ جس عورت کے کان میں پڑتا تھا، اس کی دید کا اشتیاق دل میں چنگیاں لینے لگتا تھا۔ کچھ بعید نہیں کہ زلیخا پر طعن و تشنیع اور نکتہ چینی کرنے والیوں کے دلوں میں یہ ہی غرض اشتیاق دل میں چنگیاں لینے لگتا تھا۔ کچھ بعید نہیں کہ زلیخا پر طعن و تشنیع اور نکتہ چینی کرنے والیوں کے دلوں میں یہ ہی غرض پوشیدہ ہوکہ زلیخا کو غصہ دلا کر کسی ایسی حرکت پر آمادہ کر دیں جو یوسٹ کے دیدار کا سبب بن جائے۔ یا زلیخا کے دل میں اس کی نفرت بٹھا کر اپنی طرف مائل کرنے کا موقع نکالیں اور یہ بھی ممکن ہے کہ زلیخا نے بعض عورتوں کو اس معاملہ میں اپنا راز دار بنایا ہو۔ اس نے راز داری کی عبد پر دہ دری اور خوردہ گیری شروع کر دی بھرمال ان کی گفتگو کو لفظ ""مکر"" سے اداکرنے میں یہ سب اختلات میں۔

۱۹۷۰ حضرت یوسف علیہ السلام کا بے مثال حن: یعنی دعوت کر کے ان عورتوں کو بلوا بھیجا اور کھانے پینے کی ایک مجلس ترتیب دی۔ جس میں بعض چیزیں چاقو سے تراش کر کھانے کی تھیں۔ چنانچ کھانے اور میوے وغیرہ ان کے سامنے پن کر ہر ایک عورت کے ہاتھ میں ایک چاقو دے دیا۔ تا تراشنے کے قابل چیزوں کے کھانے میں کسی کو کلفت انتظار اٹھانا نہ پڑے۔ یہ سب سامان درست کر کے اس نے حضرت یوسٹ کو جو کمیں قریب ہی موجود تھے آواز دی کہ ادھر نکل آئے۔ نکانا تھا کہ بجلی سی کوند گئن؟۔ تام عورتیں یوسٹ کے حن و جال کا دفعہ مثاہدہ کرنے سے ہوش و حواس کھو پیٹھیں۔ اور مدہوشی کے عالم میں چھریوں سے پھلوں کی جگہ ہاتھ کاٹ لئے۔ گویا قدرت نے یہ ایک منتقل دلیل یوسٹ کی نزاہت وصداقت پر قائم فرما دی کہ جس کے سے پھلوں کی جگہ ہاتھ کاٹ لئے۔ گویا قدرت نے یہ ایک منتقل دلیل یوسٹ کی نزاہت وصداقت پر قائم فرما دی کہ جس کے

جال بے مثال کی ذرا سی جھلک نے دیکھنے والی عورتوں کے حواس گم کر دیے۔ بحالیکہ یوسٹ نے آنکھ اٹھا کر بھی ان کے حن و خوبی کی طرف نہ دیکھا۔ تو یقینا واقعہ یوں ہی ہوا ہو گا۔ کہ زلیخا اس کے جال ہوشربا کو دیکھ کر ہوش و خرد کھو بیٹھی ۔ اور وہ معصوم فرشتہ کی طرح اپنا دامن عفت بچاتا ہوا صاف نکل گیا۔

۲۸۔ یعنی حن و جال اور نورانی صورت کے اعتبار سے فرشۃ معلوم ہوتا ہے۔ کسی نے نوب کہا ہے۔ قَوْمُر إِذَا قُوْ بِلُوَا کَانُوْا مَلَا بِکَةً حُسْنًا وَإِنْ قُوْ تِلُوْا کَانُوْا عَفَارِ یُتًا ۔ یا حیاء و عفت اور پاکدامنی جو پھرہ اور پال ڈھال سے ٹپک رہی تھی اسے دیکھ کر کھا کہ یہ آدمی نہیں کوئی معصوم فرشۃ معلوم ہوتا ہے۔

49۔ اب زایخا کو موقع ملاکہ عورتوں کے طعن و تشنیع کا تیران ہی کی طرف لوٹا دے۔ گویا اس وقت فَذَ لِکُنِّ الَّذِی کُمْتُنَیِّ عِی فِیہِ کہہ کروہ اس شعر کا غلاصہ اداکر رہی تھی ایں است کہ نوں نوردہ و دل بردہ بے را۔ بسم اللہ اگر تاب نظم ہست کے را۔

30۔ حضرت یوسف علیہ السلام کی پاکدامنی کی گواہی: مجمع کا رنگ دیکھ کر زلیخا بالکل ہی کھل پڑی اور واقعہ کا صاف صاف اظہار کر دیا کہ بیثک میں نے ان کا دل لینا چاہا تھا۔ مگر اس بندہ غدا نے ایسا مضبوط تھا مے رکھاکہ کسی طرح نہ دیا۔ یہ غدا تعالیٰ نے شہر کی عورتوں کے مجمع میں حضرت یوسٹ کی کال عصمت و عفت اور غایت نزاہت و طہارت کا اقبالی ثبوت پیش کرا دیا۔ زلیخا کا عال اس وقت وہ ہی تھا جو کسی نے کہا ہے لا تحف ما سنعت بک الا شواق۔ واشرح ہواک فکلنا عثاق۔

ا۵۔ زلیخا کی اس گفتگو میں کچھ تو عورتوں پر اپنی معذوری اور نامرادی کا اظہار تھا، تا ان کی ہمدردی عاصل کر سکے۔ اور کچھ یوسٹ کو تحکانہ دھمکیوں سے مرعوب کرنا تھا کہ وہ نوفزدہ ہو کر آئندہ اس کی مطلب براری پر آمادہ ہو جائیں۔ عالانکہ عِنقا شکار کس نہ شود دام باز چیں۔ کا نجا ہمیشہ بادید ستت دام را۔

قَالَ رَبِّ السِّجْنُ اَحَبُّ إِلَىَّ مِمَّا يَدُعُونَنِيَّ اِلْكَيْهِ مَّا يَدُعُونَنِيَّ اللَّهِ مَّا يَدُعُونَنِيَ اللَّهِ وَ اللَّا تَصُرِفُ عَنِيٌ كَيْدَهُنَّ اَصُبُ الْلَهِ قَ وَ اكُنُ مِّنَ الْلَهِ لِينَ 
الْكَيْهِ نَّ وَ اكُنُ مِّنَ الْلَهِ لِينَ 
الْكَيْهِ نَّ وَ اكُنُ مِّنَ الْلَهِ لِينَ اللهِ اللهُ اللهُل

فَاسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ الْ

إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ اللَّهِ الْعَلِيْمُ

۳۳۔ یوسف بولا اے رب مجھ کو قید پسند ہے اس بات سے جمکی طرف مجھ کو بلاتی ہیں اور اگر تو مذ دفع کرے گا مجھ سے ان کا فریب تو مائل ہو جاؤں گا انکی طرف اور ہو جاؤں گا انکی طرف اور ہو جاؤں گا ہے عقل [۵۲]

۳۳۔ موقبول کر لی اس کی دعا اس کے رب نے پھر دفع کیا اس سے ان کا فریب <sup>[۵۳]</sup> البتہ وہی ہے سننے والا خبردار <sup>[۵۲]</sup>

۳۵۔ پھریوں سمجھ آیا لوگوں کی ان نشانیوں کے دیکھنے پر که قیدرکھیں اسکوایک مدت [۵۵]

m\_ اور داخل ہوئے قید خانہ میں اسکے ساتھ دو جوان کھنے لگا ان میں سے ایک میں دیکھتا ہوں کہ میں پخور اُ ہوں شراب اور دوسرے نے کہا میں دیکھتا ہوں کہ اٹھار رہا ہوں اینے سر پر روٹی کہ جانور کھاتے ہیں اس میں سے بتلا ہم کواس کی تعبیر ہم دیکھتے میں تجھ کونیکی والا [٢٥]

## ثُمَّ بَدَا لَهُمْ مِّنُ بَعْدِ مَا رَاوُا الْآلِيتِ الكَشُجُنُنَّهُ حَتَّى حِيْنِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَتَّى حِيْنِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّل

وَ دَخَلَ مَعَهُ السِّجْنَ فَتَليٰنِ ۖ قَالَ اَحَدُهُمَآ إِنِّيَّ أَرْدِنِيَّ أَعْصِرُ خَمْرًا ۚ وَقَالَ الْأَخَرُ إِنِّيَّ اَرْىنِيِّ اَحْمِلُ فَوْقَ رَاْسِيْ خُبْزًا تَاكُلُ الطَّيْرُ مِنْهُ ﴿ نَبِّئْنَا بِتَأُويُلِهِ ۚ إِنَّا نَرْ مِكَ مِنَ المُحسِنِينَ 🗃

۵۲ ـ حضرت یوسف علیه السلام کی دعا: معلوم ہوتا ہے کہ زیخا کا مایوسانہ غصہ اور مظلومانہ انداز بیان اس کی ہم جنسوں پر اثر کر گیا ۔ یا پہلے ہی سے کچھ ملی بھگت ہوگی۔ بہرمال لکھا ہے کہ اب عورتوں نے یوسٹ کو سمجھانا شروع کیا کہ تم کواپنی محسنہ اور سیدہ کا کہنا ماننا چاہئے۔ آخراس غریب پر اتنا ظلم کیوں کرتے ہو، پھریہ بھی سوچ لوکہ نافرمانی کا نتیجہ کیا ہوگا خواہ مخواہ مصیبت سرپر لینے سے کیا فائدہ۔ کہتے ہیں کہ بظاہر زبان سے وہ زلیخا کی سفارش کر رہی تھیں مگر دل ہرایک کا یوسٹ کواپنی طرف تھیپنچنا یاہتا تھا۔ یوسٹ نے جب دیکھاکہ یہ عورت بے طرح پیچھے پڑی ہے اور شیطان ہر طرف اپنا جال بچھانے لگا ہے تو نہایت عزم واستقلال اور پیغمبرانہ استقامت سے بارگاہ احدیت میں در نواست کی کہ مجھے ان کے مکرو فریب سے بچائے۔ اگر اس سلسلہ میں قید ہونا پڑے تو میں قید کو ارتکاب معصیت پر ترجیح دیتا ہوں۔ اگر آپ میری دستگیری نہ فرمائیں گے تو ڈر ہے کہ بے عقل ہو کر ان کی ابلہ فریبیوں کی طرف نہ جھک نہ پڑوں۔ یہاں یوسٹ کی زبانی یہ جتلا دیا کہ انبیاء کی عصمت بھی حق تعالیٰ کی دستگیری سے ہے اور یہ کہ وہ اپنی عصمت پر مغرور نہیں ہوتے ۔ بلکہ عصمت کا جو منشاء ہے ( حفاظت وصیانت الهی ) اسی پر نظر رکھتے ہیں ۔

۵۳ ـ یعنی ان کو عصمت و عفت پر پوری طرح ثابت قدم رکھا کسی کا فریب چلنے نہ دیا۔

۵۴۔ اللہ سے ہمیشہ اچھی چیز مانگنی چاہئے؛ لیعنی سب کی دعائیں سنتا ہے اور خبرر کھتا ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""ظاہر معلوم ہوتا ہے کہ اینے مانگنے سے قید میں پڑے ۔ لیکن اللہ تعالیٰ نے اتنا ہی قبول فرمایا کہ ان کا فریب دفع کر دیا ، باقی قید ہونا تھا قسمت میں ۔ آدمی کو چاہئے کہ گھبراکر اپنے حق میں برائی نہ مانگے ، پوری بھلائی مانگے گو ہو گا وہی جو قسمت میں ہے ""۔ ترمذی

میں ہے کہ ایک شخص کو صنور النَّیْ اَیَّمْ نے یہ دعا مانگنے سنا اَللَّهُمَّ اِنِّیْ اَسْأَلُکَ الصَّبْرَ (اے الله میں تجھ سے صبر مانگنا ہوں) آپ النِّیْ اِیَّمْ نے فرمایا سَاًلْتَ الله البَلَاءَ فَاسْأَلُه العَافِیَةَ (تو نے اللہ سے بلا طلب کی کیونکہ صبر توبلا پر ہوگا، اب تواس سے عافیت مانگ)۔

944

۵۵۔ حضرت یوسف علیہ السلام کی قید: یعنی باو بودیکہ حضرت یوسف کی براءت و نزاہت کے بہت سے نشان دیکھ بچکے تھے۔
پھر بھی ان کی مصلحت یہ ہوئی کہ یوسف کو ایک مدت تک قید میں رکھا جائے۔ تاکہ عام لوگ سمجھیں کہ قصور یوسف ہی کا تھا۔
عورت بیچاری مفت میں بدنام ہوئی۔ گویا عورت نے قید کی جو دهمکی دی تھی اسے پوراکرا کے چھوڑا۔ ان لوگوں کی غرض تو یہ ہوگ کہ عورت سے یہ بدنامی زائل ہو، نیزایک مدت تک یوسف اس کی نظر سے دور رہیں ، اور عورت کا مطلب یہ ہوگا کہ شاید قید کی سختیاں اٹھا کر یوسف کچھے زم پڑ جائیں۔ اس طرح اپنا مطلب نکال سکوں۔

27۔ دو قیریوں کے خواب: یعنی اسی زمانہ میں دو نوبوان قیدی جیل خانہ میں لائے گئے۔ جن میں ایک بادشاہ مصر (ریان بن الولید) کا نان بائی اور دوسرا ساقی (شراب پلانے والا) تھا۔ دونوں بادشاہ کو زہر دینے کے الزام میں مانوذ تھے۔ قید خانہ میں یوسٹ کی مروت وامانت ، راست گوئی ، حن اخلاق ، کثرت عبادت ، معرفت تعبیر اور جمدردی خلائق کا چرچا تھا۔ یہ دونوں قیدی حضرت یوسٹ کی مروت وامانت ، راست گوئی ، حن اخلاق ، کثرت عبادت ، معرفت تعبیر اور جمدردی خلائق کا چرچا تھا۔ یہ دونوں قیدی حضرت یوسٹ سے بہت مانوس ہو گئے اور بڑی محبت کا اظہار کرنے لگے۔ ایک روز دونوں نے اپنا اپنا نواب بیان کیا۔ ساقی نے کہا میں نواب میں دیکھتا ہوں کہ بادشاہ کو شراپ پلا رہا ہوں ، نان بائی نے کہا کہ میرے سر پر کئین ٹوکرے ہیں جس میں سے پرندے نوچ کر کھار رہے ہیں۔ یوسٹ کو بزرگ دیکھ کر تعبیر مانگی۔

قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامُ تُرُزَقَٰنِهٖ إِلّا اللّهِ وَهُمْ بِاللّهِ وَهُمْ بَوْلَوْ مِنْ وَهُمْ اللّهِ وَهُمْ بِاللّهِ وَهُمْ فَاللّهِ وَهُمْ بِاللّهِ وَهُمْ فَاللّهِ وَهُمْ فَاللّهُ وَلَهُ مَا عَلَاللّهُ وَلَا مَاللّهُ وَلَا مَا عَلَا اللّهُ وَلَا مَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَا مُعْلِمُ وَاللّهُ وَلَا عَلَا عُلْمُ اللّهُ وَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ وَالْمُ اللّهُ وَالْمُعْ وَالْمُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَا عُمْ مِلْ اللْمُعْمِلِهُ وَالْمُعْمُ وَاللّهُ وَلْمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلْمُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعْمُ وَاللْمُعْمِلُولُ وَاللْمُعْمُ وَاللْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمْ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْم

كٰفِرُونَ 😨

۵۷۔ قیدیوں کو حضرت یوسف علیہ السلام کی تبلیغ: یوسٹ نے اول ان کو تسلی دی کہ بیشک خوابوں کی تعبیر تمہیں بہت جلد معلوم ہوا چاہتی ہے روزمرہ جو کھاناتم کو ملتا ہے اس کے آنے سے پیشتر میں تعبیر بتلا کر فارغ ہو جاؤں گا۔ لیکن تعبیر خواب سے زیادہ ضروری اور مفیدایک چیز پہلے تم کو سناتا ہوں ۔ وہ یہ کہ تعبیر وغیرہ کا یہ علم مجھ کو کہاں سے حاصل ہوا۔ سویاد رکھو کہ میں کوئی پیشہ ور کاہن منجم نہیں بلکہ میرے علم کا سرچشمہ وحی اور الهام ربانی ہے جو مجھ کو حق تعالیٰ نے اس کی بدولت عطا فرمایا کہ میں نے ہمیتہ سے کا فروں اور باطل پرستوں کے دین و ملت کو چھوڑے رکھا اور اپنے مقدس آباؤاجداد (حضرت ابراہیم، حضرت اسحاق، حضرت یعقوب ) جیسے انبیاء مرسلین کے دین توحید پر چلا اور ان کا اسوہ حسنہ اختیار کیا ۔ ہمارا سب سے بڑا اور مقدم مطمح نظریہ ہی رہا که دنیا کی کسی چیز کو کسی درجه میں بھی خدا کا شریک به بنائیں به ذات میں ، به صفات میں ، به افعال میں ، به ربوبیت و معبودیت میں۔ صرف اسی کے آگے جھکیں ، اسی سے محبت کریں، اسی پر بھروسہ رکھیں اور اپنا جینا مرنا سب اسی ایک پرورد گار کے حوالہ کر دیں۔ بہرمال یوسٹ نے موقعہ مناسب دیکھ کر نہایت موثر طرز میں ان قیدیوں کو ایان و توحید کی طرف آنے کی ترغیب دی پیغمبروں کا کام یہ ہی ہوتا ہے کہ دعوت و تبلیغ حق کا کوئی مناسب موقع ہاتھ سے نہ جانے دیں۔ یوسٹ نے دیکھا کہ ان قیدیوں کے دل میری طرف متوجہ اور مجھ سے مانوس میں۔ قید کی مصیبت میں گرفتار ہو کر شاید کچھ زم بھی ہوئے ہوں گے۔ لاؤان عالات سے فرض تبلیغ کے ادا کرنے میں فائدہ اٹھائیں اول ان کو دین کی باتیں سکھلائیں۔ پھر تعبیر بھی بتلا دیں گے یہ تسلی پہلے کر دی کہ کھانے کے وقت تک تعبیر معلوم ہو جائے گی تا وہ نصیحت سے اکتائیں نہیں۔ (تنبیہ) بہت سے مفسرین نے لَا يَا تِيكُمَا طَعَامُر تُرَوْفَنِمَ الْح ك معنى يه لئ مين كه تهي كهانا تمهارك ياس نهين آنا ہے مگر مين آنے سے پہلے اس کی حقیقت پر تم کو مطلع کر دیا کرتا ہوں۔ یعنی آج کیا کھانا آئے گا ، کس قسم کا ہو گا۔ پھر تعبیر بتلانا کیا مشکل ہے۔ گویا اول حضرت یوسٹ نے معجزہ کی طرف توجہ دلا کر انہیں اپنی نبوت کا یقین دلانا چاہا، ٹاکہ آئندہ جو نصیحت کریں زیادہ موثر واوقع فی النفس ہو۔ اس تقدیر پر یوسٹ کا یہ معجزہ ایسا ہی ہوگا جیسے صرت میخ نے فرمایا تھا۔ وَ أُنَبِّئُكُمْ بِمَا تَأْكُلُوْنَ وَمَا تَدِّخِرُوْنَ فِي بَيْوَتِكُم \_ مَكر مترجم مُحققٌ نے پہلی تفسیر اختیار کی ہے واللہ اعلم \_ حضرت شاہ عبدالقادرٌ صاحب لکھتے ہیں " حق تعالیٰ نے قید میں یہ حکمت رکھی کہ ان کا دل کا فروں کی محبت سے (یعنی کا فرجوان کی محبت و مدارات کرتے تھے اس سے ) ٹوٹا تو دل پر اللہ کا علم روش ہوا۔ چاہا کہ اول ان کو دین کی بات سنا دیں پیچھے تعبیر کو اب کہیں۔ اس واسطے تسلی کر دی تا یہ گھبرائیں کہا کہ کھانے کے وقت تک وہ مبھی بتا دوں گا۔

946

وَ اتَّبَعْتُ مِلَّةَ ابَآءِ قَ اِبْرٰهِ يُمَ وَ اِسْحٰقَ وَ اِسْحٰقَ وَ يَعْقُونَ لَنَا اَنْ نُشْرِكَ بِاللهِ مِنْ يَعُقُونَ لِنَا اللهِ عَلَيْنَا وَعَلَى شَيْءٍ لَا ذَٰلِكَ مِنْ فَضْلِ اللهِ عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ

(TA)

يصَاحِبَي السِّجْنِ ءَارُبَابُ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرُ اللهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴿

يَصَاحِبِي السِّجُنِ اَمَّا اَحَدُكُمَا فَيَسَقِى رَبَّهُ خَمْرًا وَ اَمَّا اللَّخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَا كُلُ رَبَّهُ خَمْرًا وَ اَمَّا اللَّخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَا كُلُ الطَّيْرُ مِنْ رَّاسِه القُضِي اللَّمْرُ الَّذِي فِيهِ الطَّيْرُ مِنْ رَّاسِه القُضِي اللَّمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِينِ اللَّهِ

۳۸۔ اور پکڑا میں نے دین اپنے باپ دادوں کا ابراہیم اور اسحاق اور یعقوب کا ہمارا کام نہیں کہ شریک کریں اللہ کا کسی چیز کویہ فضل ہے اللہ کا ہم پر اور سب لوگوں پر لیکن بہت لوگ احمان نہیں مانتے [۵۸]

79۔ اے رفیقو قید خانہ کے بھلا کئی معبود جدا جدا بہتریا اللہ اکیلا زبر دست [۵۹]

الا۔ اے رفیقو قید خانہ کے ایک جو ہے تم دونوں میں مو پلائے گا اپنے خاوند (مالک) کو شراب اور دوسرا جو ہے سوسولی دیا جائے گا) پڑھ گا) پڑھ گا) پھر کھائیں گے جانور اس کے سرمیں سے فیصل ہوا وہ کام جس کی تحقیق تم چاہتے تھے [17]

۵۸۔ قیدیوں کو حضرت یوسف علیہ السلام کی تبلیغ: یعنی ہمارا خالص توحید اور ملت ابراہیمی پر قائم رہنا نہ صرف ہمارے حق میں بلکہ سارے جمان کے حق میں رحمت و فضل ہے ، کیونکہ خاندان ابراہیمی ہی کی شمع سے سب لوگ اپنے دلوں کے چراغ روش کر سکتے ہیں لیکن افسوس ہے کہ بہت سے لوگ خدا کی اس نعمت عظیمہ کی قدر نہیں کرتے ۔ چاہئے یہ تھا کہ اس کا احمان مان کر راہ توحید پر چلتے وہ الٹی ناشکری کرکے شمرک و عصیان کی راہ اختیار کر رہے ہیں ۔

39۔ یعنی مختلف انواع واشکال کے چھوٹے بڑے دیوتا جن پرتم نے خدائی اختیارات تقیم کررکھے میں ان سے لولگانا بہتر ہے
یااس اکیلے زبردست خدا سے جس کو ساری مخلوق پر کلی اختیار اور کامل تصرف و قبضہ عاصل ہے اور جس کے آگے نہ کسی کا حکم
علی سکتا ہے نہ اختیار، نہ اسے کوئی بھاگ کر ہرا سکتا ہے نہ مقابلہ کر کے مغلوب کر سکتا ہے ۔ خود سوچو کہ سر عبودیت ان میں
سے کس کے سامنے جھکایا جائے۔

۷۰۔ یعنی یوں ہی بے سنداور بے ٹھ کانے کچھ نام رکھ چھوڑے ہیں جن کے نیچے تقیقت ذرہ برابر نہیں۔ ان ہی نام کے خداؤں کی پوجاکر رہے ہو۔ ایسے جمل پر انسان کو شرمانا چاہئے۔

الد یعنی قدیم سے انبیاء علیم السلام کی زبانی یہ بی عکم بیجتا رہاکہ خداکی عبادت میں کسی کو شریک مت کرو۔ وَ سَتَلْ مَنْ اَرْ سَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُّ سُلِنَا آجَعَلْنَا مِنْ دُوْنِ الرَّ حُمْنِ اللِهَةَ يُعْبَدُوْنَ (زفرف رکوع)

۱۲۔ یعنی توحید خالص کے راستہ میں ایچ چیچ کچھ نہیں۔ سیدھی اور صاف سرک ہے جس پر علی کر آدمی بے کھٹکے خدا تک پہنچتا ہے لیکن بہت لوگ حاقت یا تعصب سے ایسی سیدھی بات کو بھی نہیں سمجھتے۔

18۔ قیریوں کے خواب کی تعبیر: فرض تبلیغ اداکرنے کے بعد یوسٹ نے ان کے خوالوں کی تعبیر بیان فرما دی۔ کہ جس نے خواب میں شراب بلاتے دیکھا اس کی تعبیر یہ ہی ہے کہ وہ بیداری میں بادشاہ کو شراب بلائے گا۔ اور جس نے سر پر سے جانوروں کو روٹیاں کھاتے دیکھا اس کی تعبیر یہ ہی ہے کہ وہ سولی دیا جائے گا۔ پھر جانور اس کے سر سے نوچ نوچ کر کھائیں گے۔ قضاء و قدر کا فیصلہ یہ ہی ہے جو کسی کے ٹالے ٹل نہیں سکتا۔ جو بات تم پوچھے تھے وہ میں بتلا دی۔ یہ بالکل طے شدہ امر ہے۔ جس میں تخلف نہیں ہوسکتا۔ چنانچ ایسا ہی ہوا۔ ساتی زہر نورانی کی تہمت سے بری ہوگیا اور خباز (نان بائی) کو جرم ثابت ہونے کی وجہ سے سزائے موت دی گئی۔

وَقَالَ لِلَّذِي ظُنَّ اَنَّهُ نَاجٍ مِّنْهُمَا اذْكُرْنِي عِنْدَ رَبِّكَ " فَٱنْسُهُ الشَّيْطُنُ ذِكْرَ رَبِّهِ عُ فَلَبِثَ فِي السِّجُن بِضُعَ سِنِينَ اللَّهِ عَلَى السِّجُن بِضُعَ سِنِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

وَ قَالَ الْمَلِكُ إِنِّي آرى سَبْعَ بَقَرْتٍ سِمَانِ يَّا كُلُهُنَّ سَبُعُ عِجَافٌ وَّسَبُعَ سُئُبُلتٍ خُضْرٍ وَّ أُخَرَ لِبِسْتٍ ۚ يَانُّهَا الْمَلَأُ اَفْتُونِي فِي رُءُيَاىَ إِنْ كُنْتُم لِلرُّءُيَا تَعُبُّرُونَ 🖺

۴۲۔ اور کہ دیا یوسف نے اسکو جمکو گان کیا تھاکہ یچے گا ان دونوں میں میرا ذکر کرنا اپنے خاوند (مالک) کے یاس [۱۴] سو بھلا دیا اسکو شیطان نے ذکر کرنا اپنے خاوند (مالک) سے مچررہا قید میں کئی برس [۲۵]

۲۳۔ اور کہا بادشاہ نے میں خواب میں دیکھنا ہوں سات گائیں موٹی انکو کھاتی میں سات گائیں دبلی اور سات بالیں ہری اور دوسری سوکھی <sup>[17]</sup> اے دربار والوتعبير كهو مجھ سے ميرے نواب كى اگر ہوتم نواب كى تعبر دینے والے [۱۷]

١٣ يهال ظن يقين كے معنى ميں ہے جيسے اَلَّذِيْنَ يَظُلْنُوْنَ اَنَّهُمْ مُلَا قُوْرَبِّهِمْ ميں ـ يعنى يوسفُ كو دونوں ميں سے جس شخص کی بابت یقین تھاکہ بری ہوجائے گا جب وہ قید خانہ سے نکلا تو فرمایا اپنے بادشاہ کی خدمت میں میرا بھی ذکر کرناکہ ایک ایسا شخص بے قصور قید خانہ میں برسوں سے پڑا ہے۔ مبالغہ کی ضرورت نہیں ۔ میری جو حالت تم نے مثاہدہ کی ہے بلا کم و کاست

**٦٥**۔ حضرت يوسف عليه الىلام كو عتاب آميز تنبيه: "يعنی شيطان نے چھوٹنے والے قيدی کے دل ميں مختلف خيالات و وساوس ڈال کر ایسا غافل کیا کہ اسے بادشاہ کے سامنے اپنے محن بزرگ (یوسٹ ) کا تذکرہ کرنا یاد ہی یہ رہا ۔ نتیجہ یہ ہوا کہ یوسٹ کو کئی سال اور قید میں رہنا پڑا۔ مدت دراز کے بعد جب بادشاہ نے ایک خواب دیکھا اور اس کی تعبیر کسی کی سمجھ میں یہ آئی تب اس شَّض كويوستْ يادآئے بيماكه آگے آتا ہے۔ وَقَالَ الَّذِيْ نَجَا مِنْهُمَا وَادَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ الْحَ بَعلانے كى نسبت شيطان کی طرف اس لئے کی گئی کہ وہ القائے وساوس وغیرہ کا ذریعہ ہے جو سبب بنتا ہے نسیان کا ۔ حضرت موسیٰ کے رفیق سفرنے کھا تھا۔ وَ مَا اَنْسَانِیۡهُ إِلَّا الشَّیۡطَانُ اَنْ اَذْ کُرَ ہُ (کہت رکوع ہ) لیکن ہرایک شرمیں تق تعالیٰ کوئی خیر کا پہلورکھ دیتا ہے ۔ یماں بھی گواس نسیان کا نتیجہ تطویل قید کی صورت میں ظاہر ہوا۔ تاہم حضرت شاہ صاحبؒ کی بھتہ آفرینی کے موافق اس میں یہ

تنبیہ ہو گئی کہ ایک پیغمبر کا دل ظاہری اساب پر نہیں مٹھرنا چاہئے ۔ بلکہ ابن جریر اور بغوی وغیرہ نے بعض سلف سے نقل کیا ہے کہ وہ فَانْسُهُ الشَّيْطُنُ ذِكْرَ رَبِّهِ كَي ضميريوست كى طرف راجع كرتے ميں ـ لُويا أَذْ كُرْ فِيْ عِنْدَ رَبِّكَ كَمَا ايك طرح کی غفلت تھی جو یوسٹ کو عارض ہوئی۔ انہوں نے قیدی کو کہا کہ اپنے رب سے میرا ذکر کرنا ۔ حالانکہ چاہئے تھا کہ سب ظاہری سہارے چھوڑ کر وہ خود اپنے رب سے فریاد کرتے ۔ بے شک کشف شدائد کے وقت مخلوق سے ظاہری استعانت اور اسباب کے مباشرت مطلقا حرام نہیں ہے ۔ لیکن ابرار کی حنات مقربین کی سیئات بن جاتی ہیں۔ جو بات عامة الناس بے کھٹکے کر سکتے ہیں انبیاء علیم السلام کے منصب عالی کے اعتبار سے وہ ہی بات ایک قسم کی تقصیر بن جاتی ہے۔ امتحان وابتلاء کے موقع پر انبیاء کی شان رفیع اسی کو مقتضی ہے کہ رخصت پر نظرینہ کریں ، انتہائی عزیمت کی راہ چلیں۔ چونکہ حضرت یوسٹ کا اُڈ کُڑ نِیْ عِنْدَ رَبِّكَ كَهَا عزیمت كے خلاف تھا، اس لئے عتاب آميز تنبيہ ہوئی كه كئی سال تك مزيد قيد اٹھانی پڑی اور اس لئے ""انساء"" کی نسبت شیطان کی طرف کی گئی۔ واللہ اعلم بالصواب۔ زیادہ تفصیل روح المعانی میں ہے۔ ۲۶۔ بادشاہ کا خواب: وہ سوکھی بالیں ہری بالوں پر لیٹتی ہیں اور انہیں خثک کر دیتی ہیں ۔ یہ خواب بادشاہ مصر""ریان ابن الولید"" نے دیکھا جو آخر کار حضرت یوسٹ کی رہائی اور ظاہری عروج کا سبب بنا۔ یوسٹ کے قصہ میں جا بجا اس پر متنبہ فرمایا ہے کہ غدا

جب کوئی بات چاہتا ہے غیر متوقع طریقہ سے اس کے ایسے اسباب فراہم کر دیتا ہے جن کی طرف آدمی کا خیال نہیں جاتا۔"

941

تعبیر معلوم نهیں [۱۸]

۴۵۔ اور بولا وہ جو بچا تھا ان دونوں میں سے اور یاد آ گیا<sup>۔</sup> اس کو مدت کے بعد میں بتاؤں تم کو اس کی تعبیر سوتم مح کر مجھیج [19]

قَالُوً ا أَضْغَاثُ أَحُلَامٍ وَمَا نَحُنُ بِتَأْوِيل ٢٣٠ بوك يه نيلى نواب ميں اور مم كوايے نوابوں كى الْأَخْلَامِ بِعْلِمِينَ

٧٤ ـ يعنى اگراس فن ميں کچھ مهارت رکھتے ہو تو ميرے خواب کی تعبير بتلاؤ ـ

وَ قَالَ الَّذِي نَجَا مِنْهُمَا وَادَّكُرَ بَعُدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنَبِّئُكُمْ بِتَأْوِيْلِهِ فَأَرْسِلُوْنِ 🚭

١٨ ـ معبرين كا جھوٹا عذر: معلوم ہوتا ہے كہ وہ لوگ اس فن سے جاہل تھے ۔ اپنے جہل كا صاف لفظوں ميں اقرار كرنے سے شرمائے تو یوں بات بنا دی کہ یہ کوئی خواب نہیں ، محض پریشان خیالات ہیں ، بسا اوقات انسان کو ندیند میں ایسی صورتیں مخیل ہو جاتی میں جولائق اعتناء نہیں ، نہ ہم ایسے نوابوں کی تعبیر کا علم رکھتے میں ۔ کیونکہ وہ علم رؤیا کے اصول کے ماتحت نہیں ہوتے۔ 19۔ بادشاہ کے سامنے حضرت یوسف علیہ السلام کا تذکرہ: اب نواب کے سلسلہ میں ساقی کو جو قید سے چھوٹ کر آیا تھا مدت کے بعد حضرت یوسف یاد آئے اس نے بادشاہ اور اہل دربار سے کھا کہ اگر مجھے ذرا جانے کی اجازت دو تو میں اس نواب کی تعبیر لا سکتا ہوں۔ قید خانہ میں ایک مقدس بزرگ فرشتہ صورت موجود ہے جو فن تعبیر کا ماہر ہے (ممکن ہے اس نے اپنے نواب کا قصہ بھی ذکر کیا ہو) میں تعبیر لینے کے لئے اس کی خدمت میں حاضر ہوتا ہوں ۔ چنانچہ اجازت دی گئی۔ اس نے یوسٹ کی خدمت میں حاضر ہوتا ہوں ۔ چنانچہ اجازت دی گئی۔ اس نے یوسٹ کی خدمت میں حاضر ہوتا ہوں اور کو دہ عرض کیا جو آگے آتا ہے۔

يُوسُفُ اَيُّهَا الصِّدِيْقُ اَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَّا كُلُهُنَّ سَبْعُ عِجَافُ وَ بَقَرَتٍ سِمَانٍ يَّا كُلُهُنَّ سَبْعُ عِجَافُ وَ سَبْعِ سُمُانٍ يَّا كُلُهُنَّ سَبْعُ عِجَافُ وَ سَبْعِ سُمُنُكُلْتٍ خُضُرٍ وَ اُخَرَ لِبِسْتٍ لَا لَّعَلِّيَ سَبْعِ سُمُنُكُلْتٍ خُضُرٍ وَ اُخَرَ لِبِسْتٍ لَا لَعَلِّيَ النَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ عَلَى اللَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنَ عَلَيْ اللَّهُ الْمُؤْنَ عَلَيْ اللَّهُ الْمُؤْنَ عَلَيْ اللَّهُ الْمُؤْنَ عَلَيْ اللَّهُ الْمُؤْنَ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْنَ عَلَيْ اللَّهُ الْمُؤْنَ عَلَيْ اللَّهُ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ اللَّهُ الْمُؤْنَ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ اللَّهُ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ اللَّهُ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَى الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَى الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمِثْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَى الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنُ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عُلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عُلِي الْمِنْ الْمُؤْنَ عَلَى الْمُؤْنَ عَلَى الْمُؤْنَ عَلَى الْمُؤْنَ عَلَى الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ عَلَيْ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُعُلِقُونُ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنُ الْمُؤْنَ الْمُ

قَالَ تَزُرَعُونَ سَبُعَ سِنِينَ دَابًا فَمَا حَصَدُتُهُمْ فَذَرُوهُ فِي شُنْبُلِمَ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّا تَأْكُلُونَ عَلَيْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ثُمَّ يَأْتِي مِنُ بَعْدِ ذَلِكَ سَبُعُ شِدَادُ يَّا كُلُنَ مَا قَدَّمَتُمْ لَهُنَّ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّا تُحْصِنُونَ هَ قَدَّمَتُمْ لَهُنَّ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّا تُحْصِنُونَ هَ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَامُر فِيهِ يُغَاثُ لَيُ النَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ هَ اللَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ هَ اللَّهُ الْوَلِيْ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُلْعُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ

49۔ جاکر کھا اے یوسف اے سچے [ ن ایکم دے ہم کو اس خواب میں سات گائیں موٹی انکو کھائیں سات دبلی اور دوسری سوکھی تاکہ لے جاؤں میں لوگوں کے پاس شاید انکو معلوم ہو[ ا ک ]

، ۲۷ ہے کہاتم کھیتی کرو گے سات برس جم کر سوجو کاٹواس کوچھوڑ دواس کی بال میں مگر تھوڑا ساجو تم کھاؤ

۴۸۔ پھر آئیں گے اس کے بعد سات برس سختی کے کھا جائیں گے جو رکھا تم نے انکے واسطے مگر تھوڑا سا جو روک رکھو گے بہے کے واسطے

۴۹۔ پھرآئے گااس کے پیچھے ایک بری اس میں مینہ برسے گالوگوں پر اور اس میں رس پچوڑیں گے [۲۲]

، ۔ قید خانے میں ساقی کی صرت یوسف علیہ السلام سے ملاقات: اُیُھاالصِّدِیْقُ کئے سے یہ غرض تھی کہ آپ مجم پچ میں۔ جو بات کبھی آپ کی زبان سے نکلی پچ ہوکر رہی امید ہے جو تعبیراس خواب کی دیں گے ہو یہ ہو پوری ہوکر رہے گی۔ یہ لفظ بتلارہا ہے کہ انبیاء علیم السلام کے صدق و دیانت کا نقش کس طرح عام و غاص کے قلوب پر بیٹے جاتا ہے۔ ۱۷۔ یعنی خواب کی تعبیراوراس کے ذریعہ سے آپ کی قدر و منزلت معلوم ہو۔

94.

۲)۔ بادشاہ کے نواب کی تعییر اور بشارت: یوسف نے تعییر بتلا نے میں دیر مذکی مذکوئی شرط لگائی ، مذا اس شخص کو شرمندہ کیا کہ تجے کو اتنی مدت کے بعد اب میرا خیال آیا۔ اس سے اندیاء علیم السلام کے اظلاق و مروت کا اندازہ ہوتا ہے۔ پھر وہ صرف نواب کی تعییر مائٹا تھا۔ آپ نے تین چیزن عطا فرمائیں۔ تعییر، تدییر، تبییرآپ کے کلام کا عاصل یہ تھا کہ سات موٹی گائیں اور سات ہری بالیں سات ہر میں۔ جن میں متواتز نوشحالی رہے گی، تحقیقوں میں نوب پیدوار ہوگی ، جوانات و نبات نوب ہوسی کے اس کے بعد سات سال قبط ہوگا جس میں ساراہ پھلا اندوختہ کھا کر ذالو گے۔ عرف آئندہ تخم رہزی کے لئے کچھ تعوازا سابق رہ بائے گا۔ یہ سات سال دبلی گائیں اور سوکھی بالیں میں جو موٹی گایوں اور ہری بالوں کو ختم کر دیں گی۔ تعییر بتلا نے کے دوران میں حضرت یوسف نے ازراہ شفقت و ہمدردی ظائق ایک تدبیر بھی تنقین فرما دی کہ اول سات سال میں جو پیداوار ہوا ہے ہدی میں حضرت یوسف نے ازراہ شفقت و ہمدردی ظائق ایک تدبیر بھی تنقین فرما دی کہ اول سات سال میں جو پیداوار ہوا ہے ہوئا اعتباط کے عاؤ۔ باتی غلہ بالوں میں رہے دو۔ تا اس طرح کیزے و فیرہ سے محفوظ رہ سکے۔ اور سات سال کی پیداوار پودہ سال تک کام میں میں بیدہ و سال تک کام معلوم ہوئی ہوگی ہوگی ہوئی سات سال قبل دری دوار سے بیدا ہوں گے ، بانوروں کے تحن دودھ سے جر بائیں گے اگو و فیرہ معلوم ہوئی ہوگی ہوئی سات سال قبل شراب کثیر کریں گے۔ یہ بانوروں کے تحن دودھ سے جر بائیں گے اگو و فیرہ میں نور نے تابل چیزوں سے لوگ شراب کثیر کریں گے۔ یہ آخری بات سائل کے حب عال فرمائی ۔ کیونکہ وہ یہ تی کام کرتا

۵۔ اور کھا باد شاہ نے لے آؤاسکو میرے پاس پھر جب پہنچا اس کے پاس بھیجا ہوا آدمی کھا لوٹ جا اپنے خاوند (مالک) کے پاس اور پوچھ اس سے کیا حقیقت ہے ان عور تول کی جنموں نے کائے تھے ہاتھ اپنے [۲۳] میرارب توان کا فریب سب جانتا ہے [۲۳] وَ قَالَ الْمَلِكُ اثْتُونِيْ بِهِ فَلَمَّا جَآءَهُ الرَّسُولُ قَالَ ارْجِعُ إِلَى رَبِّكَ فَسَّئَلُهُ مَا بَالُ الرَّسُولُ قَالَ ارْجِعُ إلى رَبِّكَ فَسَّئَلُهُ مَا بَالُ النِّسُوةِ الَّتِيُ قَطَّعُنَ آيَدِيَهُنَّ لَا إِنَّ رَبِيْ النِّسُوةِ الَّتِيُ قَطَّعُنَ آيَدِيَهُنَّ لَا إِنَّ رَبِيْ النِّسُوةِ الَّتِيُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَ

قَالَ مَا خَطُبُكُنَّ إِذْ رَاوَدُتُّنَّ يُوسُفَ عَنَ نَّفُسِهِ فَلْنَ حَاشَ لِلهِ مَا عَلِمُنَا عَلَيْهِ مِنَ شُوّءٍ فَلْنَ حَاشَ لِلهِ مَا عَلِمُنَا عَلَيْهِ مِنَ شُوّءٍ فَالَتِ امْرَاتُ الْعَزِيْزِ النَّنَ سُوّءٍ فَ قَالَتِ امْرَاتُ الْعَزِيْزِ النَّنَ الْعَزِيْزِ النَّنَ الْعَرَاتُ الْعَزِيْزِ النَّنَ الْعَرَاتُ الْعَزِيْزِ النَّنَ الْعَرَاتُ اللَّهِ وَ حَصْحَصَ الْحَقُّ النَّا رَاوَدُتُّلاً عَنْ نَفْسِهِ وَ النَّذَ لَمِنَ الطَّهِ قِينَ عَنَى اللَّهُ لَمِنَ الطَّهِ قِينَ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ لَمِنَ الطَّهِ قَالَ اللَّهُ لَمِنَ الطَّهِ الْعَلَى اللَّهُ لَمِنَ الطَّهِ قَالَ اللَّهِ اللَّهُ لَمِنَ الطَّهِ الْعَلَى اللَّهُ لَمِنَ الطَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ لَمِنَ الطَّهِ اللَّهُ الْعَلَى الْعُلْمُ اللَّهُ الْمِنَ الطَّهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُنَ الْمُ الْعُلْمُ الْمُؤْمِنَ الْمُعْلِمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُ الْمُؤْمِنَ الْمُلْمِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ ا

ذلِكَ لِيَعْلَمَ أَنِّى لَمُ أَخُنَهُ بِالْغَيْبِ وَ أَنَّ اللهَ لَا يَهْدِى كَيْدَ الْخَابِينِينَ ﴿

ا۵۔ کما بادشاہ نے عورتوں کو کیا حقیقت ہے تمہاری جب تم نے پھسلایا یوسف کو اسکے نفس کی حفاظت سے [۵۰] بولیں حاشا للہ ہم کو معلوم نہیں اس پر کچھ برائی بولی عورت عزیز کی اب کھل گئی پھی بات میں نے پھسلایا تھا اسکو اس کے جی سے اور وہ سچا ہے [۲۰]

۵۲۔ یوسف نے کہا یہ اس واسطے کہ عزیز معلوم کر لیوے کہ میں نے اسکی چوری نہیں کی چھپ کر اور یہ کہ اللہ نہیں چلاتا (چلنے نہ دیتا) فریب دغا بازوں کا [،،]

۳۵ - رہائی کا عکم اور صرت یوسف علیہ السلام کا صبر و تھل: "بادشاہ کچھ تو پہلے ہی ساقی کے تذکرے سے صرت یوسف کا معتقد ہو گیا تھا۔ اب جوالیسی موزوں و دلنشین تعبیر اور رعایا کی ہمدردی کی تدبیر سنی توان کے علم و فضل ، عقل و دانش اور حن اخلاق کا سکہ اس کے دل پر پیٹے گیا۔ فوزا عکم دیا کہ ایسے شخص کو میرے پاس لاؤ، تا اس کی زیارت سے ہمرہ اندوز ہوں اور اس کے مرتبہ اور قابلیت کے موافق عزت کروں قاصد پہام شاہی لے کر صرت یوسف کی خدمت میں عاضر ہوا۔ مگر یوسف کی نظر میں اپنی دبینی و قابلیت نے موافق عزت کروں قاصد پہام شاہی ہے اعلیٰ دنیوی عزت و وجاہت سے زیادہ مہم تھی۔ آپ جانے تھے کہ پینغمبر خدا کی نظر میں اور نیون کی برتری اور صفائی اعلیٰ سے اعلیٰ دنیوی عزت و وجاہت سے زیادہ مہم تھی۔ آپ جانے تھے کہ پینغمبر خدا کی نسبت لوگوں کی ادنی بدگانی جی ہدیات و ارشاد کے کام میں بڑی ہماری رکاوٹ ہے۔ اگر آج میں بادشاہی فرمان کے موافق نہیپ چپاتے قید خانہ سے نکل گیا اور جس جھوٹی تمت کے سلمہ میں سالما سال قید و بندگی مصائب اٹھائیں اس کا قطعی طور پر استیصال نہ ہوا تو بہت مکن ہے کہ بہت سے ناواقف لوگ میری عصمت کے متعلق تردد اور شبہ میں پڑے رہ جائیں اور عاسدین کچھ زمانہ کے بعدان ہی ہے اصل اثرات سے فائدہ اٹھا کر کوئی اور منصوبہ میرے خلاف کھڑا کر دیں۔ عورتوں کے واقعہ کی تحقیق پر اصرار: ان مصالح پر نظر کرتے ہوئے آپ نے عکم شاہی کے امتثال میں جلدی نہ کی بلکہ نمایت صبر واستقلال کا مظاہرہ کرتے ہوئے قاصد کو کہا کہ تواپنے مالک (بادشاہ) سے والیں جاکر دریافت کر کہ تجھ کوان عورتوں کے قصہ صبر واستقلال کا مظاہرہ کرتے ہوئے قاصد کو کہا کہ تواپنے مالک (بادشاہ ) سے والیں جاکر دریافت کر کہ تجھ کوان عورتوں کے قصہ

941

کی کچھ تقیقت معلوم ہے جنوں نے دعوت کے موقع پر اپنے ہاتھ کاٹ لئے تھے۔ حضرت یوسٹ کوان عورتوں کے ناموں کی کچھ تقیقت معلوم ہوگی۔ کہ خیال کیا ہوگا کہ ایسا واقعہ ضرور عام شہرت عاصل کر چکا ہے۔ اس لئے واقعہ کے ایک ممتاز جز (ہاتھ کا ٹے ) کو ظاہر کر کے بادشاہ کو توجہ دلائی کہ اس مشہور و معروف قصہ کی تفتیش و تحقیق کرے۔ غالبا اب وہ عورتیں بتلا دیں گی کہ تقسیر کس کی ہے۔ نبی کریم الٹی آیا ہی نہ اس مشہور و معروف تصہ کی تفتیش کے کال صبرو تھل کی اس طرح داد دی ہے۔ لکو لیسٹے ٹی کریم الٹی آیا ہی نہ شخص کی عدیث میں حضرت یوسٹ کے کال صبرو تھل کی اس طرح داد دی ہے۔ لکو لیسٹے ٹی المیسٹے نبی مما لیٹ گیو شف کا جَبَت الدیّاعی (اگر میں اتنی مدت قید میں رہتا جاتنا یوسٹ رہے تو بلانے والے کی اجابت کرتا یعنی فوزا ساتھ ہو لیتا ) محتقین کہتے ہیں کہ اس میں حضرت یوسٹ کے صبرو تھل کی تعریف اور لطیف رنگ میں کی ہے یہاں اختصار کی وجہ سے زیادہ نہیں لکھ سکتے۔

944

۷۶ - رہائی کا حکم اور حضرت یوسف علیہ السلام کا صبر و تحل: "حضرت یوسٹ نے ""سب کا فریب"" فرمایا، اس واسطے کہ ایک کا فریب تقا اور سب اس کی مدد گار تحییں اور اصل فریب والی کا نام شاید حق پرورش کی وجہ سے نہیں لیا۔ حیا کی وجہ سے گول مول فرمایا۔ کیونکہ جانتے تھے کہ اصل حقیقت آخر کھل کر رہے گی ۔ کذافی الموضح۔

۵۰۔ بادشاہ نے دریافت کرنے کا ایسا عنوان اختیار کیا گویا وہ پہلے سے خبرر کھتا ہے تا یہ دیکھ کر انہیں جھوٹ بولنے کی ہمت نہ ہو۔
نیز یوسٹ کی استفامت و صبر کا اثر پڑا ہو گا۔ کہ بدون اظہار براءت کے جیل سے نکلنا گوارا نہیں کرتے۔ اور اِنَّ دَیِّح

بِ کَیْدِهِ اِنَّ عَلِیْہُ کُہ کُر اَن کے "کید" کا اظہار فرما رہے ہیں۔ ادھر ساقی وغیرہ نے واقعات سنائے ہوں گے ان سے بھی
یوسٹ کی نزاہت اور عور توں کے مکائد کی تائید ملی ہوگی۔

۲۵۔ زیٹا کا اقرار جرم: سب عورتوں کی متفقہ شہادت کے بعد زلیخا نے بھی صاف اقرار کر لیا کہ قصور میرا ہے ۔ یوسٹ بالکل سچے
 میں بیشک میں نے ان کو اپنی جانب مائل کرنا چاہا تھا۔ لیکن وہ ایسے کا ہے کو تھے کہ میرے داؤمیں آجاتے۔

>>۔ یعنی اتنی تحقیق و تفتیش اس لئے کرائی کہ پیغمبرانہ عصمت و دیانت بالکل آشکارا ہو جائے اور لوگ معلوم کر لیں کہ خائنوں اور دغابازوں کا فریب اللہ چلنے نہیں دیتا ۔ چنانچہ عورتوں کا فریب نہ چلا۔ آخر حق ، حق ہوکر رہا۔ ۵۳۔ اور میں پاک نہیں کہنا اپنے جی کو بیٹک جی تو سکھلاتا ہے برائی مگر جو رخم کر دیا میرے رب نے بیٹک میرارب بخشے والا ہے مہربان [۸۷]

۵۴۔ اور کھا بادشاہ نے لے آؤ اسکو میرے پاس میں فالص کر رکھوں اسکو اپنے کام میں [۱۹] پھر جب بات پھیت کی اس سے کھا واقعی تو نے آج سے ہمارے پاس جگہ پائی معتبر ہوکر [۱۸]

وَقَالَ الْمَلِكُ ائْتُونِيْ بِهِ اَسْتَخْلِصُهُ لِنَهُ الْمَلِكُ ائْتُونِي بِهِ اَسْتَخْلِصُهُ لِنَهُ الْمَوْمَ لِنَهُ اللَّهُ قَالَ إِنَّكَ الْمَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ الْمِيْنُ عِيْ

۸۔ حضرت ہوست علیہ السلام کا اطلان براءت: پونکہ حضرت ہوست نے اپنی براءت پر بہت زیادہ زور دیا۔ ممکن تھا کوئی سطی آدی اس سے فخر و نازاور خرورا عجاب کا شبہ کرنے لگا اس لے اپنی نزاہت کی حقیقت کھول دی کہ میں کوئی شیخی نہیں مارتا نہا کہ ساف رہنے میں اپنے نفس پر بھروسہ کر سکتا ہوں۔ محض خدا کی رحمت واعانت ہے بو کسی نفس کو برائی سے روئی ہے ۔ یہ ہی رحمت خصوصی عصمت انبیاء علیم السلام کی کفیل و صنامن ہے ۔ وریہ نفس انسانی کا کام عموما برائی کی ترخیب دینا تھا۔ یہ ہی تصوصی توفیق و دعظیری نہ ہوتی تو میرا نفس بھی دوسرے نفوس بشریہ کی طرح ہوتا کوئی ترقی شخصی سے انتازہ کر دیا کہ نفس امارہ جب توبہ کر کے "لوامہ" بن جائے تو غدا اس کی پیٹھی تقصیرات معاف فرما دیتا ہے۔ بلکہ رفتہ رفتہ اپنی معملانہ " کے درجہ تک پہنچا دیتا ہے ۔ ( تنبیہ ) عافظ ابن تیمیہ اور ابن کثیر ذلیک لیکھکم آئی گئم آئی گئم آئی گئم سے میرانی سے "نفس مطمئنہ" کے درجہ تک پہنچا دیتا ہے ۔ ( تنبیہ ) عافظ ابن تیمیہ اور ابن کثیر ذلیک لیکھکم آئی گئم آئی گئم آئی گئم اس اقرار و معلوم کرانا ہے کہ میں نے اس کی پیٹھ تھی کوئی بڑی نیانت نہیں گی۔ پیٹک یوسٹ کو پھلانا چاہا تھا۔ مگر میری مراودت ان پر کارگر نہیں ہوئی۔ اگر میں نے اس کی پیٹھ تھی کوئی بڑی نیانت نہیں گورہ واٹن کا مقولہ خوار دیا ہے دینی سے مزید خوارس کا پردہ فاش ہوگر رہتا ۔ کوئکہ خوا دوسرے میری مراودت ان پر کارگر نہیں ہوئی۔ اگر میں جی پاک نہیں۔ ان سے تو ہوسٹ جیسا پاکباز انسان ہی محفوظ رہ سکتا ہے۔ جس پر غدا کی ظرح نفس کی طرح نفس کی شرارتوں سے میں بھی پاک نہیں۔ ان سے تو ہوسٹ جیسا پاکباز انسان ہی محفوظ رہ دیا ہے۔ جب پر غدا کی ضمیل ناص مہربانی اور رحمت ہے۔ ابو حیان نے بھی اس کونیا کا مقولہ قرار دیا ہے۔ لیکن لیکھکم اور گم آئم آئی کئم کی ضمیل ناص مہربانی اور رحمت ہے۔ ابو حیان نے بھی اس کونیا کا مقولہ قرار دیا ہے۔ لیکن لیکھکم اور گم آئی گئم کی ضمیل خوص میں میں بھی اس کونیا کا مقولہ قرار دیا ہے۔ لیکن لیکھگم اور گم آئی گئم کی ضمیمیں

بجائے عزیز کے یوسٹ کی طرف راجع کی ہیں۔ یعنی اپنی خطا کا صاف اقرار اس لئے کرتی ہوں کہ یوسٹ کو معلوم ہوجائے کہ میں نے اس کی عدم موجودگی میں کوئی غلط بات نہیں کہی نہ اپنے جرم کوان کی طرف منسوب کیا۔ واللہ اعلم۔ ۱۹۔ یعنی میرا مثیر خاص رہے گا۔

۸۰۔ عزیز مصر سے حضرت یوسف علیہ السلام کی گفتگو: "کچھ پہلے سے معتقد ہو چکا تھا۔ بالمثافہ باتیں س کر بالکل ہی گرویدہ ہو گیا اور عکم دے دیا کہ آج سے آپ ہمارے پاس نہایت معزز و معتبر ہو کر رہیں گے۔ حضرت شاہ صاحب کھتے ہیں کہ "اب عزیز کا علاقہ موقوف کیا اپنی صحبت میں رکھا""۔

قَالَ اجْعَلْنِي عَلَى خَزَآبِنِ الْأَرْضِ ۚ اِنِّي حَفِينُظُ عَلِينُمُ ﴿ وَالْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُ

وَ كَذَٰلِكَ مَكَّنَّا لِيُو سُفَ فِي الْأَرْضِ يَتَبَوَّا أُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَآءُ لَنُصِيْبُ بِرَحْمَتِنَا مَنَ نَشَآءُ وَلَا نُضِيْعُ آجُرَ الْمُحْسِنِيْنَ هَ

وَلَاَجُرُ الْأَخِرَةِ خَيْرُ لِللَّذِيْنَ امَنُوْا فَ وَكَانُوْا يَتَقُونَ ﴿ وَكَانُوْا يَتَقُونَ ﴿

وَجَآءَ إِخُوةُ يُؤسُفَ فَدَخَلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمُ وَهُمُ لَهُ مُنْكِرُونَ ﴿

وَلَمَّا جَهَّزَهُمْ بِجَهَازِهِمْ قَالَ ائْتُونِيْ بِأَخٍ لَا تَرَوُنَ ائْتُونِيْ بِأَخٍ لَكُمْ مِّنَ اَبِيْكُمْ اللا تَرَوُنَ اَنِيَّ اُوفِي الْكُيْلُ وَانَا خَيْرُ الْمُنْزِلِيْنَ 
الْكَيْلُ وَ اَنَا خَيْرُ الْمُنْزِلِيْنَ 
الْكَيْلُ وَ اَنَا خَيْرُ الْمُنْزِلِيْنَ 
الْكَيْلُ وَ اَنَا خَيْرُ الْمُنْزِلِيْنَ اللهَ

۵۵۔ یوسف نے کہا مجھ کو مقرر کر ملک کے خزانوں پر میں نگہبان ہوں نوب جانبے والا [۸]

27۔ اور یوں قدرت دی ہم نے یوسف کو اس زمین میں جگہ پکرٹا تھا اس میں جمال چاہتا [۸۲] پہنچا دیتے ہیں ہم رحمت اپنی جس کو چاہیں اور ضائع نہیں کرتے ہم بدلا بھلائی والوں کا

۵۷۔ اور ثواب آخرت کا بہتر ہے انکو جو ایمان لائے اور رہے پر ہیزگاری میں [۸۳]

۵۸۔ اور آئے بھائی یوسٹ کے مچھر داخل ہوئے اسکے پاس تو اس نے پہچان لیا انکو اور وہ نہیں پہچانتے [۸۴]

۵۹۔ اور جب تیار کر دیا انکو ان کا اسباب کما لے آیؤ میرے پاس ایک بھائی جو تمہارا ہے باپ کی طرف سے تم نہیں دیکھتے ہو کہ میں پورا دیتا ہوں ماپ اور خوب طرح آثارتا ہوں ممانوں کو[۸۵]

۱۸۔ صفرت یوسف طلیہ السلام مالیات کے سربراہ: یعنی دولت کی حفاظت بھی پوری کروں گا اور اس کی آمد و فرچ کے ذرائع اور حماب و کتاب سے فوب واقف ہوں یوسف نے فود در نواست کر کے مالیات کا کام اپنے سر لیا۔ تا اس ذریعہ سے عامہ خلائق کو پورا نفع پہنچا سکیں۔ ضوصا آنے والے نوفناک قط میں نہایت نوش انظامی سے مخلوق کی خبرگیری اور عکومت کی مالی حالت کو مصنبوط رکھ سکیں۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ انبیاء علیم السلام دنیا کی عقل بھی کامل رکھتے ہیں اور یہ کہ ہمدردی خلائق کے لئے مالیات کے قصوں میں پڑنا شان نبوت یا بزرگی کے خلاف نہیں سمجھتے ۔ نیزایک آدمی اگر نیک نیتی سے یہ سمجھے کہ فلاں منصب مالیات کے قصوں میں پڑنا شان نبوت یا بزرگی کے خلاف نہیں سمجھتے ۔ نیزایک آدمی اگر نیک نیتی سے یہ سمجھے کہ فلاں منصب کا میں اہل ہوں اور دوسروں سے یہ کام اہتھی طرح بن نہ پڑے گا تو مسلمانوں کی خیر طلبی اور نفع رسانی کی غرض سے اس کی نواہش یا در نواست کر سکتا ہے اور اگر حب ضرورت اپنے بعض خصال حسنہ اور اوصاف حمیدہ کا تذکرہ کرنا پڑے تو یہ ناجائز مدح سرائی میں داخل نہیں۔ عبدالرحمن بن سمرہ کی ایک عدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جو شخص از نود امارت طلب کرنا محض نفس پروری اور اس کے کندھوں پر ڈال دیا جاتا ہے۔ (غیبی اعانت مددگار نہیں ہوتی) یہ اس وقت ہے جب طلب کرنا محض نفس پروری اور جان کی خورہ اغراض کی بناء پر ہو۔ واللہ اعلم۔

۸۲۔ صنرت یوسف علیہ السلام کی حکومت: جمال چاہتے اترتے اور جو چاہتے تصرف کرتے۔ گویا ریان بن الولید برائے نام بادشاہ تھا حقیقت میں یوسف بادشاہ کر رہے تھے اور ""عزیز""کہہ کر پکارے جاتے تھے۔ جیبا کہ آگے آئے گا۔ بعض علماء نے لکھا ہے کہ بادشاہ آپ کے ہاتھ پر مسلمان ہوگیا۔ نیزاسی زمانہ میں عزیز مصر کا انتقال ہوا تو اس کی عورت زلیخا نے آپ سے شادی کر لیے۔ واللہ اعلم۔ محدثین اس پر اعتماد نہیں کرتے۔

۸۳ ـ آخرت کا اجر بہتر ہے: جو بھلائی اور نیکی کا راسۃ اختیار کرے خدا اس کو دنیا میں بھی میٹھا پھل دیتا ہے ۔ خواہ ثروت و عکومت یا بالذات عیش ، حیات طبیہ ، اور غنائے قلبی ، حضرت یوسٹ کو یہ سب چیزیں عنایت فرمائیں ۔ رہا آخرت کا اجر ، سو وہ ایک ایاندار و پر ہیزگار کے لئے دنیا کے اجر سے کہیں بہتر ہے ۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ۔ ""یہ جواب ہوا ان کے سوال کا کہ اولاد ابراہیم اس طرح "شام "" سے آئی مصر میں اور بیان ہوا کہ بھائیوں نے حضرت یوسٹ کو گھر سے دور پھین کا ذلیل ہو۔ اللہ نے عزت دی ۔ اور ملک پر اختیار دیا ۔ ایسا ہی ہوا ہمارے حضرت کو ""۔

۸۴۔ حضرت یوسف علیہ السلام کی بھائیوں سے ملاقات اور مدارات؛ موضح القرآن میں ہے ""جب حضرت یوسف ملک ""مصر"" پر مختار ہوئے نواب کے موافق سات برس نوب آبادی کی اور ملک کا اناج بھرتے گئے۔ پھر سات برس کے قحط میں ایک بھاؤ میانہ باندھ کر بکوایا اپنے ملک والوں کو اور پر دیسیوں کو سب کو برابر مگر پر دیسی کو ایک اونٹ سے زیادہ نہ دیتے تھے۔ اس میں ظلق بچی قط سے اور فزانہ بادشاہ کا بھر گیا۔ ہر طرف خبر تھی کہ مصر میں اناج ستا ہے ان کے بھائی فریدنے کی غرض سے آئے ""۔ ان کے تن و توش ، ہیات ، وضع قطع میں چندال تغیر نہ ہوا تھا۔ ادھر حضرت یوسٹ برابر اپنے بھائیوں کا تفقد کرتے رہے ہوں گے اور وہاں پہنچنے پر ان کا نام و نشان مبھی دریافت کر لیا ہوگا جیسا کہ سلاطین و اعیان سے ملاقات کرنے میں عموما ہوا کرتا ہے۔ چنانچہ بعض تفاسیر میں ہے کہ انہوں نے یوسٹ سے اپنا نام و نسب وغیرہ بیان کیا۔ ہاں یوسٹ جدائی کے وقت چونکہ بہت چھوٹے تھے اور بھائیوں کو بہلے سے ادھر خیال بھی تھا۔ نہ بادشاہوں کے یہاں عام آدمیوں کی یہ جرأت ہو سکتی ہے کہ ان کا نام ونسب وغیرہ دریافت کریں۔ اس لئے وہ یوسٹ کو یہ پہچان سکے۔

۸۵: بنیا مین کولانے کا حکم: حضرت یوسٹ نے اپنے بھائیوں کی خوب مدارات اور مہانداری کی۔ ایک ایک اونٹ فی کس غلہ دیا۔ یہ خاص مہربانی اور اخلاق دیکھ کر کہتے ہیں انہوں نے درخواست کی کہ ہمارے ایک علاقی بھائی (بنیامین ) کو بوڑھے غمزدہ باپ نے تسکین خاطر کے لئے اپنے پاس روک لیا ہے۔ کیونکہ اس کا دوسرا عینی بھائی (یوسٹ) جو باپ کو بے حد مجبوب تھا۔ مدت ہوئی کہیں جنگل میں ہلاک ہو چکا ہے۔ اگر بنیامیں کے حصہ کا غلہ بھی ہم کو مرحمت فرمائیں تو بڑی نوازش ہوگی۔ یوسٹ نے فرمایا کہ اس طرح غائب کا حصہ دینا خلاف قاعدہ ہے۔ تم پھر آؤ تو بنیامین کو ساتھ لاؤ تب اس کا حصہ پاسکو گے ۔ میرے اغلافق اور مهان نوازی کوتم خود مثاہدہ کر چکے ہو۔ کیا اس کے بعد تمہیں اپنے چھوٹے بھائی کے لانے میں کچھ تردد ہو سکتا ہے ؟

فَإِنْ لَّمْ تَأْتُونِيْ بِهِ فَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِنْدِي وَلَا تَقُرَبُوْنِ 🚭

قَالُوُا سَنُرَاوِ دُعَنْهُ أَبَاهُ وَ إِنَّا لَفْعِلُونَ 🚍

وَ قَالَ لِفِتُلِنِهِ اجْعَلُوا بِضَاعَتَهُمُ فِي رِحَالِهِمُ لَعَلَّهُمُ يَعْرِفُونَهَآ إِذَا انْقَلَبُوٓا إِلَّى اَهُلِهِمُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ 📆

ا ۶۰۔ پھراگر اس کو نہ لائے میرے پاس تو تمہارے لئے بھرتی نہیں میرے نزدیک اور میرے یاس نہ آئیو[۸۶]

الا۔ بولے ہم خواہش کریں گے اس کے باپ سے اور ہم کویہ کام کرنا ہے [۱۸]

٦٢ اور كهديا اينے خدمت گاروں كو ركھ دو انكى يونجى انکے اساب میں شایداس کو پہچانیں جب پھر کر پہنچیں اپنے گھر شاید وہ پھر آ جائیں [^^]

٨٦ \_ يعنى منه لائے توسمجھا جائے گا كه تم جھوٹ بول كر اور دھوكه دے كر خلاف قاعدہ ايك اونٹ زيادہ لينا چاہتے تھے ۔ اس كى

سزایہ ہوگی کہ آئندہ خود تمہارا حصہ بھی سوخت ہو جائے گا۔ بلکہ میرے پاس یا میرے قلمرومیں آنے کی بھی اجازت یہ ہوگی۔ ۸۷۔ یعنی گوباپ سے اس کا جدا کرنا سخت مشکل ہے۔ تاہم ہماری یہ کوشش ہوگی کہ باپ کوکسی تدبیر سے راضی کر لیں امید ہے کہ کسی نہ کسی طرح ہم اپنے مقصد میں کامیاب ہوکر رمیں گے۔

۸۸۔ حضرت یوسف علیہ السلام کا بھائیوں پر احسان: یعنی جو پونجی دے کر غلہ خریدا تھا، عکم دیا کہ وہ بھی خفیہ طور پر ان کے اسباب میں رکھ دو تا گھر پہنچ جب اساب کھولیں اور دیکھیں کہ غلہ کے ساتھ قیمت مبھی واپس دے دی گئی تو دوبارہ ادھرآنے کی ترغیب مزید ہوکہ ایسے کریم بادشاہ کمال ملتے ہیں۔ اور ممکن ہے قیمت نہ موجود ہونے کی بناء پر دوبارہ آنے سے مجبور رہیں اس لئے قیمت واپس کر دی ۔ بعض نے کہا یوسٹ نے بھائیوں سے قیمت لینا مروت وکرم کے خلاف سمجھا۔

فَلَمَّا رَجَعُوًّا إِلَّى آبِيهِمْ قَالُوا يَّابَانَا مُنِعَ مِنَّا الْكَيْلُ فَأَرْسِلْ مَعَنَآ اَخَانَا نَكْتَلُ وَ اللَّهِ مِانَى كُوكُم بَرِقَ لِهِ آئِينِ اور بم اللَّه إِنَّا لَهُ لَحْفِظُوْنَ 🚍

> قَالَ هَلُ امَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَآ اَمِنْتُكُمْ عَلَى اَخِيْهِ مِنُ قَبُلُ ۗ فَاللَّهُ خَيْرٌ حُفِظًا ۗ وَّهُوَ أَرْحَمُ الرِّحِمِينَ ﴿

> وَلَمَّا فَتَحُوا مَتَاعَهُمْ وَ جَدُوا بِضَاعَتَهُمُ رُدَّتُ اِلَيُهِمُ لَ قَالُوا يَابَانَا مَا نَبْغِي لَ هٰذِم بِضَاعَتُنَا رُدَّتُ إِلَيْنَا ۚ وَ نَمِيرُ اَهُلَنَا وَ نَحْفَظُ أَخَانَا وَنَزْدَادُ كَيْلَ بَعِيْرٍ ﴿ ذَٰلِكَ كَيْلُ يَّسِيرُ 🗃

عدد پھر جب چہنچ اپنے باپ کے پاس بولے اے ا باپ روک دی گئی ہم سے بھرتی سو بھیج ہمارے ساتھ نگهان میں [۸۹]

۶۲۰ کها میں کیا اعتبار کروں تمہارا اس پر مگر وہی جیسا اعتبار کیا تھا اس کے بھائی پر اس سے <u>پہلے</u> سو اللہ بہتر ہے نگہان اور وہی ہے سب مہربانوں سے مهربان [۹۰]

٦٥ ـ اور جب کھولی اپنی چیز بست پائی اپنی پورنجی کہ پھیر دی گئی انکی طرف بولے اے باپ ہم کو اور کیا چاہیئے یہ پونچی ہماری پھیر دی ہے ہم کو اب جائیں تو رسد لائیں ہم اپنے گھر کو اور خبرداری کریں گے اپنے بھائی کی اور زیادہ لیویں بھرتی ایک اونٹ کی <sup>[۹]</sup> وہ بھرتی آسان ہے [۹۲] یو سف ۱۲

قَالَ لَنُ أُرْسِلَةً مَعَكُمْ حَتَّى تُؤُتُونِ مَوْثِقًا مِّنَ اللهِ لَتَأْتُنَّنِي بِهَ إِلَّا أَنْ يُتُحَاطَ بِكُمْ ٢ فَلَمَّا اتَوْهُ مَوْثِقَهُمُ قَالَ اللهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَ كِيْلُ 📆

77 <sub>-</sub> کہا ہر گزینہ بھیجوں گا اسکو تمہارے ساتھ یماں تک کہ دو مجھ کو عمد خدا کاکہ البتہ پہنچا دو گے اسکو میرے یاس مگر یہ کہ گھیرے جاؤتم سب پھر جب دیا اسکو سب نے عمد بولا اللہ ہماری باتوں پر نگہان ہے [۹۳]

٨٩ ـ صرت يعقوب عليه السلام سے بيٹول كى در نواست: يعنى يوسٹ كى طرح اس كے متعلق كچھ تردد بذكيجئے ـ اب ہم چو كئے ہو گئے ہیں پوری طرح حفاظت کریں گے۔

941

. ۹- یعنی یہ ہی الفاظ وَ إِنَّا لَهُ لَحْفِظُونَ تم نے یوسف کے ساتھ لیجاتے وقت کھے تھے۔ پھر تمہارے وعدہ پر کیا اعتبار ہو۔ ہاں اس وقت ضرورت شدید ہے ۔ جس سے اغاض نہیں کیا جا سکتا۔ اس لئے تمہارے ساتھ بھیجنا نا گزیر معلوم ہوتا ہے۔ سومیں اس کو خدا کی حفاظت میں دیتا ہوں۔ وہ ہی اپنی مہربانی سے اسکی حفاظت کرے گا۔ اور مجھ کو یوسٹ کی جدائی کے بعد دوسری مصيبت سے بچائے گا۔

او\_ یعنی بنیامین کا حصہ۔

۹۲۔ "یعنی ایسی آسان مبھرتی کو چھوڑنا نہیں چاہئے۔ جس طرح ہو۔ بنیامین کو ہمارےساتھ بھیج دیجئے۔ بعض نے ذلیك گیٹلُّ یّسِیر میلے جو غلہ لائے تھے اس کی طرف کیا ہے اور ""یسیر"" کو مجعنی قلیل لیا ہے۔ یعنی جو پہلے لائے ہیں وہ عاجت کے اعتبار سے تھوڑا ہے قحط کے زمانہ میں کہاں تک کام دے گا۔ لہذا ضروری ہے کہ جس طرح بن پڑے ہم دوبارہ جائیں اور

٩٣ ـ حضرت يعقوب عليه السلام كابيبول سے عهد: "يعني اگر تقدير الهي سے كوئى ايسا عادثه آ جائے جس ميں تم سب گھر جاؤاور نكلنے کی کوئی سبیل مذرہے تب تو میں کیا کہہ سکتا ہوں۔ ہاں اپنے مقدور اور زندگی جھربنیامین کی حفاظت میں کوتاہی مذکروگے ۔ یہ پختہ عمد و پیان اور قسمیں لے کر زیادہ تاکید واہتام کے طور پر فرمایا وَ اللّٰهُ عَلیٰ مَا نَقُوْلُ وَ کِیْلٌ یعنی جو کچھ عمدو پیان ہم اس وقت کر رہے ہیں وہ سب خدا کے سپرد ہیں۔ اگر کسی نے خیانت اور بد عهدی کی وہ ہی سزا دے گا۔ یا یہ کہ قول و قرار تواپنے مقدور کے موافق پختہ کر رہے ہیں۔ لیکن ان باتوں سے جو مقصد اصلی ہے وہ خدا کی حفاظت و نگہانی سے ہی پورا ہو سکتا ہے۔ خدا نہ

چاہے تو سارے اسباب و تدابیر رکھی رہ جائیں کچھ نہ ہو۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں۔ ""ظاہری اسباب بھی پھنۃ کر لئے اور مجھروسہ اللہ پر رکھا۔ یہی عکم ہے ہر کسی کو۔

وَقَالَ لِبَنِيَ لَا تَدُخُلُوا مِنْ بَابٍ وَّاحِدٍ وَمَا أُغُنِى وَادَخُلُوا مِنْ اَبُوابٍ مُّتَفَرِقَةٍ وَمَا أُغُنِى وَادُخُلُوا مِنَ اللهِ مِنْ شَيْءٍ لَا إِن الْحُكُمُ إِلَّا عَنْكُمْ مِّنَ اللهِ مِنْ شَيْءٍ لَا إِن الْحُكُمُ إِلَّا لِللهِ لَمْ عَلَيْهِ فَلَيَتُوكُمُ اللهِ مِنْ شَيْءٍ لَا لِللهِ لَا عَلَيْهِ فَلَيَتُوكُمُ اللهِ لَا عَلَيْهِ فَلَيَتُوكُمُ اللهِ اللهِ لَا عَلَيْهِ فَلَيَتُوكُمُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ فَلَيَتُوكُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الل

وَلَمَّا دَخَلُوا عَلَى يُوسُفَ اوْى اِلَيْهِ اَخَاهُ قَالَ اِنِّيَ اَنَا اَخُوكَ فَلَا تَبْتَيِسُ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ عَلَى يَعْمَلُونَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ اللهُل

42۔ اور کھا اے بیٹو نہ داخل ہونا ایک دروازہ سے اور داخل ہونا کئی دروازوں سے جدا جدا اور میں نہیں بچا سکتا تم کو اللہ کی کسی بات سے حکم کسی کا نہیں ہوائے اللہ کے اسی پر مجھ کو بھروسہ ہے اور اسی پر مجھروسہ چا ہے مجمروسہ کرنے والوں کو [۹۲]

۱۹۸۔ اور جب داخل ہوئے جال سے کا تھا انکے بہاں سے کا تھا انکے بہاں سے کا تھا انکے بہاں سے کا تھا انکو بہت کے بہت میں سوپوری سے مگر ایک خواہش تھی یعقوب کے جی میں سوپوری کر چکا اور وہ تو خبردار تھا جو کچھ ہم نے اس کو سکھایا لیکن بہت لوگوں کو خبر نہیں [۹۹]

79۔ اور جب داخل ہوئے یوسٹ کے پاس اپنے پاس رکھا اپنے بھائی کو کھا تحقیق میں ہوں بھائی تیرا سو غمگین مت ہوان کاموں سے جوانہوں نے کئے ہیں [۹۷]

۹۲ ییول کو نصیحت: برادران یوسف پہلی مرتبہ جو مصر گئے تھے عام مسافروں کی طرح بلا امتیاز شہر میں داخل ہو گئے تھے ۔ لیکن یوسف کی خاص توجهات والطاف کو دیکھ کریقینا وہاں کے لوگوں کی نظریں ان کی طرف اٹھنے لگی ہوں گی۔ اب دوبارہ جانا خاص

شان واہتام سے بلکہ کہنا چاہئے کہ ایک طرف یوسف کی دعوت پر تھا۔ بنیامین جس کی حفاظت و محبت حضرت یعقوب یوسف کے بعد بہت کرتے تھے ، بھائیوں کے ہمراہ تھے ۔ یعقوب کو خیال گذرا کہ ایک باپ کے گیارہ وجہیہ و نوش روبیٹوں کا خاص شان سے بسیات اجھاعی شہر میں داخل ہونا خصوصا اس برناؤ کے بعد جو عزیز مصر (یوسف) کی طرف سے لوگ پہلے مشاہدہ کر چکے تھے ، ایسی چیز ہے جس کی طرف عام نگامیں ضرور اٹھیں گی۔ "العین جق" نظر لگ جانا ایک حقیقت ہے (اور آج کل مسمریزم کے عجائبات تو عموما اسی قوت نگاہ کے کرشے ہیں ) یعقوب نے بیٹوں کو نظر بداور حمد و خیرہ مکروبات سے بچانے کے لئے یہ ظاہری تدبیر تلقین فرمائی کہ متفرق ہو کر معمول حیثیت سے شہر کے مختلف دروازوں سے داخل ہوں ٹاکہ خواہی نخواہی پبلک کی ظرب ان کی طرف نہ اٹھیں ساتھ ہی ہے بھی ظاہر کر دیا کہ میں کوئی تدبیر کر کے قضاء و قدر کے فیصلوں کو نہیں روک سکتا۔ تمام کائنات میں عکم صرف غدا کا بھا ہے ۔ ہمارے سب انتظامات عکم الہی کے مقابلہ میں بیکار ہیں۔ ہاں تدبیر کرنا بھی اسی نے محایا ہے اور جائز رکھا ہے ۔ آدمی کو چاہئے کہ بچاؤ کی تدبیر کر لے مگر بھروسہ غدا پر رکھے گویا لوگوں کو سایا کہ میری طرح تم بھی نہ دل سے غدا کی حفاظت پر بھروسہ رکھو۔ تداہر پر مغرورہ بنو۔

90 \_ یعنی مختلف دروازوں سے علیحدہ علیحدہ ۔

91۔ تقدیر اور تدبیر کو جمع کرنا: یعنی جس طرح کها تھا داخل ہوئے ۔ تواگر چہ نظریا ٹوک نہ لگی ۔ لیکن تقدیر اور طرف سے آئی ۔ (بنیا مین کو الزام سرقہ کے سلسلہ میں روک لیا گیا ) تقدیر دفع نہیں ہوتی ۔ سوجن کو علم ہے ان کو تقدیر کا یقین اور اسباب کا بچاؤ دونوں عاصل ہوسکتے ہیں لیکن بے علم سے ایک ہوتو دوسرا نہ ہو، یاہمہ تن اسباب پر انکاکر کے تقدیر کا انکار کر بیٹھتا ہے یا تقدیر پر یقین رکھنے کے یہ معنی سمجھ لیتا ہے کہ اسباب کو معطل کر دیا جائے ۔ البتہ عارف اور باخبر لوگ تقدیر و تدبیر کو جمع کرتے اور ہر ایک کو اس کے درجہ میں رکھتے ہیں ۔

90 ۔ بنیامین سے حضرت یوسف علیہ السلام کا خصوصی معاملہ: حضرت یوسٹ نے بنیامین کے ساتھ ممتاز معاملہ کیا۔ اور خلوت میں آہستہ سے آگاہ کر دیا کہ میں تیرا تقیقی بھائی (یوسٹ) ہوں۔ جو مظالم ان علاقی بھائیوں نے ہم پر کئے کہ مجھے باپ سے جدا کر کے کنویں میں ڈالا، غلام بنا کر بیچا ۔ اور ہمارے باپ بھائی وغیرہ کو فراق کے صدمہ میں مبتلا کیا یا اب یماں آتے ہوئے تمارے ساتھ کوئی سختی کی ، ان باتوں سے خمگین مت ہو۔ وقت آگیا ہے کہ ہمارے سب غم غلط ہو جائیں اور سختیوں کے بعد حق تعالیٰ راحت و عزت نصیب فرمائے ۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ۔ اس بھائی کو جو یوسٹ نے آرزو سے بلایا اوروں کو حمد ہوا۔ اس سفر میں اس کوبات بات پر جھڑکتے اور طعنے دیتے۔ اب حضرت یوسٹ نے تسلی کر دی ۔

فَلَمَّا جَهَّزَهُمْ بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ السِّقَايَةَ فِي رَحْلِ اَخِيْهِ ثُمَّ اَذَّنَ مُؤَذِّنُ اَيَّتُهَا الْعِيْرُ إِنَّكُمْ لَسْرِقُونَ ﴿

قَالُوا وَ اَقُبَلُوا عَلَيْهِمُ مَّاذَا تَفُقِدُونَ عَلَيْهِمُ مَّاذَا تَفُقِدُونَ عَلَيْهِمُ

قَالُوا نَفْقِدُ صُواعَ الْمَلِكِ وَلِمَنْ جَآءَ بِهِ حِمْلُ بَعِيْرٍ وَانَا بِهِ زَعِيْمُ ﴿

قَالُوَا تَاللهِ لَقَدْ عَلِمْتُمْ مَّا جِئْنَا لِنُفُسِدَ فِي الْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سُرِقِيْنَ ﴿

قَالُوُا فَمَا جَزَآؤُهُ إِنْ كُنْتُمْ كَذِبِينَ ﴿
قَالُوُا جَزَآؤُهُ مَنْ وُّجِدَ فِي رَحْلِم فَهُوَ
جَزَآؤُهُ \* كَذٰلِكَ نَجْزِى الظّلِمِينَ ﴿

٠٠۔ پھر جب تیار کر دیا انکے واسطے اسباب انکا رکھ دیا پینے کا پیالہ اسباب میں اپنے بھائی کے پھر پکارا پکارنے والے نے اے قافلہ والوتم توالبتہ چور ہو[۹۸]

ا>۔ کھنے لگے منہ کر کے انکی طرف تمہاری کیا چیزگم ہوگئی [۹۹]

۲)۔ بولے ہم نہیں پاتے بادشاہ کا پیانہ اور جو کوئی اس کو لائے اسکو ملے ایک بوجھ اونٹ کا اور میں ہوں اس کا ضامن [۱۰۰]

47۔ بولے قسم اللہ کی تم کو معلوم ہے ہم شرارت کرنے کو نہیں آئے ملک میں اور یہ ہم کہمی پور تھے [11]

۲۷۔ بولے پھر کیا سزا ہے اسکی اگر تم نکلے جھوٹے [۱۰۰] ۵۷۔ کھنے لگے اس کی سزایہ کہ جس کے اسباب میں سے ہاتھ آئے وہی اسکے بدلے میں جائے ہم یہی سزا دیتے میں ظالموں کو [۱۰۰]

98۔ بھائیوں پر چوری کا الزام: یعنی جب یوسٹ کے عکم سے ان کا غلہ لدوایا اور سامان سفرتیار کیا گیا تو ایک چاندی کا پیالہ اپنے بھائی بنیامین کے اسباب میں بلا اطلاع رکھ دیا۔ جس وقت قافلہ روانہ ہونے لگا۔ محافظین کو پیالہ کی تلاش ہوئی۔ آفر ان کا شبہ اسی قافلہ پر گیا۔ قافلہ تصور کی دور نکلا تھا کہ محافظین میں سے کسی نے آواز دی کہ شھرو۔ تم لوگ یقینا چور معلوم ہوتے ہو۔ (تنبیہ) اگر یہ لفظ یوسٹ کے حکم سے کھے گئے تو مطلب ہو گا کہ کوئی مال چراتا ہے ، تم وہ ہو جنوں نے باپ کی چوری سے بھائی کو بچے ڈالا۔

99۔ یعنی ہم کو خواہ مخواہ چور کیوں بناتے ہو اگر تمہاری کوئی چیزگم ہوئی ہے وہ بتلاؤ، ہم ابھی کہیں گئے نہیں ہمارے اسباب میں

917

تلاش کرلو۔

۱۰۰۔ محافظین نے کہا، بادشاہ کے پانی پینے کا پیالہ یا غلہ ناپنے کا پیانہ گم ہوگیا ہے۔ اگر بدون حیل و حجت کے کوئی شخص عاضر کر دے گا تو غلہ کا ایک اونٹ انعام پائے گا۔ میں اس کا ذمہ دار ہوں۔

۱۰۱ یعنی مصر میں ہمارا چال چلن عام طور پر معلوم ہے کیا کوئی بتلا سکتا ہے کہ ہم نے یہاں کبھی کچھ شرارت کی ؟ نہ ہم شرارتوں کے لئے یہاں آئے ۔ اور نہ چوروں کے خاندان سے ہیں۔

۱۰۲۔ محافظین نے کہاکہ تم فضول مجتیں کر رہے ہو۔ اگر مال مسروقہ تمہارے پاس سے برآمد ہوگیا توکیا کروگے۔

۱۰۳۔ شریعت ابراہیمی میں چور کی سزا: یہ شریعت ابراہیمی میں چور کی سزاتھی یعنی جس کے پاس سے چوری نکلے وہ ایک سال تک غلام ہوکر رہے۔ برادران یوسٹ نے اپنے قانون شرعی کے موافق بے تامل سزا کا ذکر کر دیا کیونکہ انہیں پورایقین تھا کہ ہم چور نہیں۔ نہ چوری کا مال ہمارے پاس سے برآمد ہو سکتا ہے۔ اس طرح اپنے اقرار سے خود پکڑے گئے۔

فَبَدَا بِاَوْعِيَتِهِمْ قَبُلَ وِعَاءِ اَخِيْهِ ثُمَّ السَّتَخْرَجَهَا مِنُ وِعَاءِ اَخِيْهِ لَّ كَذَٰلِكَ السُّتَخْرَجَهَا مِنُ وِعَاءِ اَخِيْهِ لَّ كَذَٰلِكَ كِدُنَا لِيُوسُفَ لَمَا كَانَ لِيَاخُذَ اَخَاهُ فِي كِدُنَا لِيُوسُفَ لَمَا كَانَ لِيَاخُذَ اَخَاهُ فِي كِدُنَا لِيُوسُفَ لَمَا كَانَ لِيَاخُذَ اَخَاهُ فِي كِدُنِ الْمُلِكِ اللَّه اَنْ يَشَاءَ الله لَ نَرُفَعُ وَيُنِ الله لَا اَنْ يَشَاءُ لَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ دَرَجْتٍ مَّن نَشَاءُ لَ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمُ عَلَيم عَلِيمُ عَلَيم عَلِيم عَلَيم عَلَي عَلَيم عَلَيم عَلَيم عَلَيم عَلَيم عَلَيم عَلَي عَلَيم عَلَي عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُم عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُم عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُم عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُمُ عَلَيْكُم عَلَيْكُمُ عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُمُ عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُمُ عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُ

قَالُوَّا إِنْ يَسْرِقُ فَقَدُ سَرَقَ اَخُ لَّهُ مِنْ قَبُلُ فَالْمَوْا إِنْ يَسْرِقُ فَقَدُ سَرَقَ اَخُ لَّهُ مِنْ قَبُلُ فَالَسَرَّهَا فَاسَرَّهَا فَالَمَ يُبُدِهَا لَهُمُ قَالَ اَنْتُمُ شَرُّ مَّكَانًا وَاللهُ اَعْلَمُ بِمَا تَصِفُوْنَ عَلَى اللهُ اَعْلَمُ بِمَا تَصِفُوْنَ عَلَى اللهُ اَعْلَمُ بِمَا تَصِفُوْنَ عَلَيْ اللهُ اَعْلَمُ بِمَا تَصِفُوْنَ عَلَيْ اللهُ اَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ عَلَيْ اللهُ اَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ عَلَيْ اللهُ اَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ عَلَيْ اللهُ الله

اک پھر شروع کیں یوست نے انکی خرجیاں دیکھنی اپنے بھائی کی خرجی سے پہلے آخر کو وہ برتن نکالا اپنے بھائی کی خرجی سے پہلے آخر کو وہ برتن نکالا اپنے بھائی کی خرجی سے [۱۰۰] یوں داؤبتا دیا ہم نے یوست کو دین اسلامی کی خرجی سے اسلامی کو دین اسلامی کو دین (قانون) میں اس بادشاہ کے مگر جو چاہیے اللہ [۱۰۰] ہم درجے بلند کرتے ہیں جس کے چاہیں [۱۰۰] اور ہرجانئے والے سے اوپر ہے ایک جانے والا [۱۰۸]

کہے گلے اگر اس نے پرایا تو پوری کی تھی اسکے ایک بھائی نے بھی اس سے پہلے [۱۹] تب آہستہ سے کما یوسف نے اپنے جی میں اور انکو نہ جایا کما جی میں کہ تم بدتر ہو درجہ میں اور اللہ خوب جانتا ہے جو تم بیان کرتے ہو[۱۱]

قَالُوْا يَائَيُّهَا الْعَزِيْزُ إِنَّ لَهُ آبًا شَيْخًا كَبِيرًا فَخُذُ اَحَدَنَا مَكَانَهُ ۚ إِنَّا نَرْبِكَ مِنَ الْمُحْسِنِيْنَ ﴿

۸۷۔ کھنے لگے اے عزیز اس کا ایک باپ ہے بوڑھا بڑی عمر کا سورکھ لے ایک کو ہم میں سے اس کی جگہ ہم دیکھتے ہیں تو ہے احمان کرنے والا ["]

۱۰۲- بھائیوں کی تلاشی: یعنی اس گفتگو کے بعد محافظین ان کو" عزیز مصر " (یوسٹ) کے پاس لے گئے اور سب ماجرا کہ سنایا۔ انہوں نے تفتیش کا عکم دیا۔ پہلے دوسرے بھائیوں کی خرجیاں (زنبیلیں اور بیگ وغیرہ) دیکھے گئے ، پیالہ برآمدینہ ہوا۔ اخیر میں بنیامین کے اسباب کی تلاشی ہوئی ، چنانچے پیالہ اس میں سے نکل آیا۔

١٠٥ يا يول تدبير كي ہم نے يوست كے لئے۔

101۔ بنیامین کوروکنے کی تدبیر: یعنی بھائیوں کی زبان سے آپ ہی نکلا کہ جس کے پاس مال نکلے غلام بنا لو۔ اس پر پکڑے گئے وریہ عکومت مصر کا قانون یہ نہ تھا۔ اگر ایسی تدبیر نہ کی جاتی کہ وہ خود اپنے اقرار میں بندھ جائیں تو ملکی قانون کے موافق کوئی صورت بنیامین کوروک لینے کی نہ تھی۔

۱۰۰ یعنی جے چاہیں حکمت و تدبیر سکھلائیں۔ یا اپنی تدبیر نظیف سے سربلند کریں۔ دیکھووہ ہی لوگ جنہوں نے باپ کی چوری سے یوسٹ کو چند درہم میں بچ ڈالا تھا آج یوسٹ کے سامنے چوروں کی حیثیت میں کھڑے ہیں۔ شاید اس طرح ان کی پچھلی غلطیوں کا کفارہ کرنا ہوگا۔

۱۰۸ حضرت یوسف علیہ السلام کے تورید کی تقیقت: یعنی دنیا میں ایک آدمی سے زیادہ دوسرا دوسرے سے زیادہ تیبرا جانے والا ہے مگر سب جانے والوں کے اوپر ایک جانے والا اور ہے جے "عالم الغیب والشہادہ" کہتے ہیں ۔ (تنبیہ) واضح ہو کہ اس تمام واقعہ میں حضرت یوسف کی زبان سے کوئی لفظ فلاف واقع نہیں نکلا۔ نہ کوئی حرکت فلاف شرع ہوئی زیادہ سے زیادہ انہوں نے تورید کیا۔ "تورید" کا مطلب ہے ایسی بات کہنا یا کرنا جس سے دیکھنے سننے والے کے ذہن میں ایک ظاہری اور قریبی مطلب آئے ، لیکن متعلم کی مراد دوسری ہو جو ظاہری مطلب سے بعید ہے۔ اگرید ""تورید" کسی نیک اور مجمود مقسد کے لئے کیا جائے تواس کے جائز بلکہ مجمود ہونے میں شبہ نہیں ۔ اور کسی مذموم وقیع غرض کے لئے ہو تو وہ ""تورید" نہیں ، دھوکہ اور فریب جائے تواس کے جائز بلکہ مجمود ہونے میں شبہ نہیں ۔ اور کسی مذموم وقیع غرض کے لئے ہو تو وہ "تورید" نہیں ، دھوکہ اور فریب ہوں ۔ یہاں حق تعالیٰ کو منظور تھا کہ یعقوب کے ابتلاء وامتحان کی تخمیل کر دی جائے۔ یوسف کے بعد بنیامین بھی ان سے جدا ہوں ۔ ادھر مدت کے بچوڑے ہوئے دو عینی بھائی آئیں میں مل کر رمیں ۔ یوسف کو امتحان کی گھاٹیوں سے نکا لئے کے بعد اول بوسف کو امتحان کی گھاٹیوں سے نکا لئے کے بعد اول

علاقی جھائیوں پھر عینی بھائی پھر والد ہرزگوار اور سب کنبہ سے بتدریج ملائیں۔ دوسری طرف برادران یوسف سے بو غلطیاں ہوئی محصور سے کھی گھر شھوکریں کھاکر وہ بھی عفو ور ہم کے دروازہ پر پہنچ جائیں۔ اور نہ معلوم کیا کیا حکمتیں ہوں گی جن کی وجہ سے یوسف کو تھوڑا سا"توریہ" کرنے کی ہدایت ہوئی۔ انہوں نے پیالہ اپنے بھائی کے اسباب میں رکھا۔ پھر نہ کسی پراس کی چوری کا الزام لگایا نہ یہ کماکہ ہم فلال کوچوری کی سزا میں پکڑتے ہیں۔ صورتیں ایسی پیدا ہوتی چلی گئیں جن سے آخر میں بنیامین کے لئے اپنے بھائی کے پاس عزت وراحت کے ساتھ رہنے کی سبیل لگل آئی۔ مصلحۂ بعض ایسے الفاظ بیشک استعمال کئے جن کے معنی متبادر مردانہ تھے یا بعض چیزوں پر سکوت کیا جن کی نسبت اگر کچے ہولئے توراز فاش ہوکر اصل مقصد فوت ہوجاتا۔ واللہ اعلم۔ مردانہ تھے یا بعض چیزوں پر سکوت کیا جن کی نسبت اگر کچے ہولئے توراز فاش ہوکر اصل مقصد فوت ہوجاتا۔ واللہ اعلم۔ ۱۹۰۰ سے اشارہ یوسف کی طرف تھا۔ اپنی پاکبازی جانے کے لئے محض ناحق کو شی اور عناد سے بنیامین کے جرم کو پھٹے کر دیا اور ابنی مدت کے بعد بھی یوسف معصوم پر جھوٹی تہمت لگانے سے نہ شہرائے مفسرین نے اس موقع پر کئی قصے بیان کئے ہیں اپنی می طرف برادران یوسف نے پوری کے لفظ میں اشارہ کیا تھا۔ ان کے نقل کی یہاں عاجت شہیں۔

اا۔ بھائیوں کا صرت یوسف علیہ السلام پر پوری کا الزام: یعنی ایسا سخت لفظ من کر بھی یوسف بے قابو نہیں ہوئے ۔ کیونکہ مصلحت غداوندی افثائے راز کو متفضی نہ تھی۔ یوسف نے بات کو دل میں رکھا۔ بواب دے کر ان کے اتہام کی حقیقت نہ کھولی۔ اپنے جی میں کھا اَنْتُہُم شَرُّ مَّ کَانًا وَ اللّٰہُ اَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ یعنی الٹا پور کوتوال کو ڈانے مجھے پور بناتے ہو؟ مالانکہ تم نے ایسی پوری کی کہ بھائی کو باپ سے پر اکر بچ ڈالا۔ باتی میری پوری کا عال اللہ کو معلوم ہے۔ بعض مفسرین نے انشہُم شَرُ مَّ کَانًا الله کا مطلب یہ لیا ہے کہ یوسف نے ان کو نظاب کر کے کھاکہ تم بڑے ہی بدترین لوگ ہو۔ ابھی تو کہہ رہے تھے وَمَا کُنَّا سَادِ قِینَ ہم پوروں میں کے نہیں۔ جب ایک بھائی کے اساب میں سے مال برآمہ ہوا تو اس کے ساتھ دوسرے غیر عاضر بھائی کو بھی ملوث کرنے لگے گویا پوری کرنا تمہارا غاندانی پیشہ ہے (العیاذ باللہ) غدا نوب جانتا ہے کہ کے ساتھ دوسرے غیر عاضر بھائی کو بھی ملوث کرنے لگے گویا پوری کرنا تمہارا غاندانی پیشہ ہے (العیاذ باللہ) غدا نوب جانتا ہے کہ کہ ساتھ دوسرے غیر عاضر بھائی کو بھی ملوث کرنے لگے گویا پوری کرنا تمہارا غاندانی پیشہ ہے (العیاذ باللہ) غدا نوب جانتا ہے کہ میں بین میں کہاں تک سے ہو۔ وہ ہی تم کو غلط بیانیوں کی سزا دے گا۔

ااا۔ بھائیوں کی درخواست اور اس کا جواب: یعنی بوڑھ باپ کو بڑا صدمہ پہنچے گا۔ وہ ہم سب سے زیادہ اس کو اور اس کے بھائی یوسٹ کو چاہتے تھے۔ یوسٹ کے بعد اب اس سے اپنے دل کو تسلی دیتے ہیں۔ آپ اگر اس کی جگہ ہم میں سے کسی ایک کورکھ لیں تو بڑی مہربانی ہوگی۔ آپ ہمیشہ مخلوق پر احیانات کرتے ہیں اور ہم پر خصوصی احیان فرماتے رہے ہیں۔ امید ہم کواپنے کرم سے مایوس نہ فرمائیں گے۔

قَالَ مَعَاذَ اللهِ أَنُ نَّاخُذَ إِلَّا مَنُ وَّجَدْنَا عُ مَتَاعَنَا عِنْدَةً ﴿ إِنَّآ إِذًا لَّظِلِمُونَ ٥

فَلَمَّا اسْتَيْتُسُوا مِنْهُ خَلَصُوا نَجِيًّا لَ قَالَ كَبِيرُهُمْ أَلَمْ تَعْلَمُوٓا أَنَّ أَبَاكُمْ قَدْ أَخَذَ عَلَيْكُمُ مَّوْثِقًا مِّنَ اللهِ وَمِنُ قَبُلُ مَا فَرَّ طُتُّمُ فِي يُوسُفَ ۚ فَلَنَ ٱبْرَحَ الْاَرْضَ حَتَّى يَأْذَنَ لِئَ أَبِئَ أَوْ يَحْكُمَ اللَّهُ لِي ۚ وَهُوَ خَيْرُ الُحٰكِمِينَ 🕾

إرْجِعُوٓ ا إِلَّى اَبِيْكُمْ فَقُوْلُوْ ا يَّابَانَآ إِنَّ ابْنَكَ سَرَقَ ۚ وَمَا شَهِدُنَآ اِلَّا بِمَا عَلِمُنَا وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حُفِظِينَ ﴿

 ۹)۔ بولا اللہ پناہ دے کہ ہم کسی کو پکڑیں مگر جس کے پاس پائی ہم نے اپنی چیز<sup>[۱۱۱]</sup> تو تو ہم ضرور بے انصاف ہوئے [۱۱۳]

۸۰۔ پھر جب ناامید ہوئے اس سے اکیلے ہو بیٹے مثورہ کرنے کو بولا ان میں کا بڑا کیا تم کو معلوم نہیں کہ تمہارے باپ نے لیا ہے تم سے عمداللہ کا اور پہلے جو قصور کر چکے ہو یوسف کے حق (قصہ) میں سومیں تو ہرگزیز سرکوں گا اس ملک سے جب تک کہ حکم دے مجھ کو باپ میرا یا قضیہ چکا دے اللہ میری طرف اور وہ ہے سب سے بہتر چکانے والا [اس

۸۱۔ مچھر جاؤ اپنے باپ کے پاس اور کھو اے باپ تیرے بیٹے نے تو چوری کی اور ہم نے تو وہی کہا تھا جو ہم کو خبر تھی اور ہم کو غیب کی بات کا دھیان نہ

IIT۔ یعنی خدا پناہ میں رکھے ،کہ ہم کسی کو بے سبب دوسرے کے بدلے پکڑنے لگیں۔ہم تو صرف اسی شخص کوروکیں گے جس کے پاس سے اپنی چیزملی ہے۔ (وہ بنیامین ہے جو عینی بھائی ہونے کی حیثیت سے ہمارے پاس رہے گا) یمال مجھی الّکہ مَنْ وَّ جَدْنَا مَتَاعَنَا عِنْدَةٌ كَى مِلْه إلَّا مَنَ سَرَقَ نهين فرمايا جو مختصر تھا۔ كيونكه واقع كے فلاف ہوا۔ ۱۱۳ یعنی مجرم کے بدلہ میں بے قصور کو پکڑیں ۔ تو تمہارے خیال اور قانون کے موافق ہم بے انصاف مٹھمریں گے۔ ۱۱۲۔ بھائیوں کا آپ میں مثورہ: جب حضرت یوسٹ کا جواب س کر مایوس ہو گئے تو مجمع سے ہٹ کر آپ میں مثورہ کرنے لگے۔ اکثروں کی رائے ہوئی کہ وطن واپس جانا چاہئے ۔ ان میں جو عمریا عقل وغیرہ کے اعتبار سے بڑا تھا ، اس نے کہا کہ باپ کے سامنے ہم کیا منہ لے کر جائیں گے، جو عہد ہم سے لیا تھا اس کا کیا جواب دیں گے۔ ایک تقصیر تو پہلے یوسٹ کے معاملہ

میں کر چکے ہیں جس کا اثر آج تک موجود ہے ۔ اب بنیامین کو چھوڑ کر سب کا چلا جانا سخت بے حمیتی ہوگی ۔ سو واضح رہے کہ بندہ تو کسی حال یہاں سے ٹلنے والا نہیں۔ الا یہ کہ خود والد ہزرگوار مجھ کو یہاں سے چلیے جانے کا حکم دیں یا اس درمیان میں قدرت کی طرف سے کوئی فیصلہ ہو جائے مثلاً تقدیر سے میں یہیں مرجاؤں یا کسی تدبیر سے بنیامین کو چھڑا لوں۔ (تنبیہ) یہ کہنے والا غالبا وہ ہی بھائی تھا۔ جن نے یوسٹ کے معاملہ میں بھی نرم مثورہ دیا تھا۔ لَا تَقَتُلُو ا بُو سُفَ ۔

الے یعنی مجھے چھوڑ دواور تم سب جاکر باپ سے عرض کروکہ ایسا واقعہ پیش آیا جس کی کوئی توقع نہ تھی۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے میں ۔ ""یعنی تم کو قول دیا تھا اپنی دانست پر۔ یہ کیا خبر تھی کہ بنیامین چوری کر کے پکڑا جائے گا۔ یا ہم نے چور کر پکڑ رکھنا بتایا اپنے دین کے موافق ۔ یہ نہ معلوم تھا کہ بھائی پور ہے۔""

> وَسُّئِلِ الْقَرْيَةَ الَّتِيِّ كُنَّا فِيْهَا وَالْعِيْرَ الَّتِيِّ اَقْبَلْنَا فِيهَا ﴿ وَ إِنَّا لَصْدِقُونَ ﴿

> قَالَ بَلُ سَوَّلَتُ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمُرًا فَصَمْرُ جَمِيْلُ ﴿ عَسَى اللهُ أَنْ يَالْتِينِي بِهِمُ

جَمِيْعًا ﴿ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ ﴿ وَ تَوَلَّى عَنْهُمُ وَقَالَ يَاسَفٰي عَلَى يُوۡسُفَ وَابْيَضَّتْ عَيْنُهُ مِنَ الْحُزُنِ فَهُوَ كَظِيُّمْ ﴿

۸۲۔ اور پوچھ لے اس بستی سے جس میں ہم تھے اور اس قافلہ سے جس میں ہم آئے ہیں اور ہم بیشک پچ کہتے میں [۱۱۱]

۸۳۔ بولا کوئی نہیں بنالی ہے تمہارے جی نے ایک بات اب صبر ہی بہتر ( کام آئے ، بن پڑے ) ہے شاید اللہ لے آئے میرے پاس ان سب کو وہی ہے خبردار حکمتوں والا [۱۷]

۸۴۔ اور الٹا پھرا انکے پاس سے اور بولا اے افسوس یوست پر [۱۱۸] اور سفید ہو گئیں آنکھیں اسکی غم سے [۱۱۹] سو وہ آپ کو گھونٹ رہا تھا [۱۲۰]

الله یعنی آپ معتبرآدمی بھیج کر اس بستی والوں سے تحقیق کر لیں جمال نیہ واقعہ پیش آیا۔ نیز دوسرے قافلہ والوں سے دریافت فرما لیں جو ہمارے ساتھ رہے اور واپس آئے ہیں آپ کو ثابت ہوجائے گاکہ ہم اپنے بیان میں بالکل سچے ہیں۔

ا۔ حضرت یعقوب علیہ السلام کا صبر و استقامت: پہلی بار کی بے اعتباری سے اس مرتبہ بھی حضرت یعقوبؑ نے بیٹوں کا اعتباریه کیا۔ لیکن نبی کا کلام جھوٹ نہیں۔ بیٹوں کی بنائی بات تھی۔ حضرت یوسٹ بھی بیٹے تھے "گذافی الموضح""۔ گویا ""لگم "" کا خطا بجنس ابناء کی طرف ہوا۔ واللہ اعلم۔ بعض مفسرین نے یہ مطلب لیا ہے کہ تم یہاں سے حفاظت کے کیسے وعدے کر کے اصرار کے ساتھ لے گئے۔ وہاں پہنچ کر اتنا بھی یہ کھا کہ اس کے اسباب میں سے پیالہ برآمد ہونے سے پوری کیسے ثابت ہوگئی، شاید کسی اور نے پھیا دیا ہو۔ مدافعت توکیا کرتے یہ کہہ کر کہ پہلے اس کے بھائی نے بھی پوری کی تھی اس کے برم کو پہنچ کر دیا۔
تہمارے دل میں کھوٹ نہ ہوتا تو یہ طرز عمل اختیار نہ کرتے۔ اب باتیں بنانے کے لئے آئے ہو۔ بہرطال میں تو اس پر بھی صبر
تی کروں گا۔ کوئی حرف شکایت زبان پر نہ لاؤں گا۔ خداکی قدرت و رحمت سے کیا بعید ہے کہ یوسف، بنیامین اور وہ بھائی بو
بنیامین کی وجہ سے رہ گیا ہے سب کو میرے پاس جمع کر دے وہ سب کے احوال سے خبردار ہے اور ہر ایک کے ساتھ اپنی
حکمت کے موافق معاملہ کرتا ہے۔ اس سے اندازہ ہو سکتا ہے کہ ہر قیم کے پاس انگیزا توال اور مرورد ہور کے بعد بھی انبیاء کے
قلوب مایوس نہیں ہو سکتے۔ وہ ہمیشہ خداکی رحمت واسعہ پر اعتماد کرتے اور الطاف و مین کے امیدوار رہے ہیں۔
قلوب مایوس نہیں ہو سکتے۔ وہ ہمیشہ خداکی رحمت واسعہ پر اعتماد کرتے اور الطاف و مین کے امیدوار رہے ہیں۔
مارے بینی بے رونق یا بے نور ہوگئیں۔ علی اختلاف القولین۔

۱۱۰ صفرت یعقوب علیہ السلام کی آزمائش: حدیث میں ہے ذکوئی مَعَاشِهُ الْآخَینیاءِ اَهَدُّ بَلَاءٌ شُمَّ الْآ مَنْلُ فَالاَ مَنْلُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

قَالُوَا تَاللهِ تَفْتَوُا تَذَكُرُ يُوسُفَ حَتَى تَكُونَ حَرَضًا أَوْ تَكُونَ مِنَ اللهلِكِينَ عَلَى قَالَ إِنَّمَا أَشُكُوا بَتِنِي وَحُزْ فِيَ إِلَى اللهِ وَاعْلَمُ مِنَ اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ هَا

يْبَنِيَّ اذْهَبُوْا فَتَحَسَّسُوْا مِنْ يُّوْسُفَ وَاَخِيْهِ وَلَا تَاكِّسُوْا مِنْ رَّوْجِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهَا اللهِ اللهِ الهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهَا اللهِ ا

فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَيْهِ قَالُوا يَايُّهَا الْعَزِيْرُ مَسَّنَا وَاهْلَنَا الضُّرُ وَجِئْنَا بِبِضَاعَةٍ مُسَّنَا وَاهْلَنَا الضُّرُ وَجِئْنَا بِبِضَاعَةٍ مُّرُجُةٍ فَاوُفِ لَنَا الْكَيْلَ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا الْكَيْلَ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا الله يَجْزِى الْمُتَصَدِّقِيْنَ عَلَيْنَا الله يَعْمَلُونَ عَلَيْنَا الله عَلَمْتُمْ مَنَا فَعَلْتُمْ بِيُوسُفَ وَاخِيْهِ إِذْ النَّهُمُ جُهلُونَ هَا فَعَلْتُمْ بِيُوسُفَ وَاخِيْهِ إِذْ انْتُمْ جُهلُونَ هَا فَعَلْتُمْ بِيُوسُولُونَ هَا اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عُلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَا عَلَيْنَا عَلَانَا عَالْعُلَالَعُلَاكُونَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَل

۸۵۔ کہنے لگے قیم اللہ کی تو نہ چھوڑے گا یوسٹ کی یاد کوجب تک کہ گھل جائے یا ہوجائے مردہ

۸۶۔ بولا میں تو کھولتا ہوں اپنا اضطراب اور غم اللہ کے سامنے اور جانتا ہوں اللہ کی طرف سے جو تم نہیں جانتے [۱۲۱]

۸۷۔ اے بیٹو جاؤاور تلاش کرو یوسٹ کی اور اسکے بھائی
 کی اور ناامید مت ہو اللہ کے فیض سے بیشک نا امید
 نہیں ہوتے اللہ کے فیض سے مگر وہی لوگ جو کا فر ہیں
 اللہ کے فیض سے مگر وہی لوگ جو کا فر ہیں

۸۸۔ پھر جب داخل ہوئے اسکے پاس بولے اے عزیز
پڑی ہم پر اور ہمارے گھر پر سختی اور لائے ہیں ہم پونجی
ناقص سوپوری دے ہم کو بھرتی اور خیرات کر ہم پر اللہ
بدلہ دیتا ہے خیرات کرنے والوں کو [۲۳]

۸۹ ۔ کماکچھ تم کو خبر ہے کہ کیا گیا تم نے یوسف سے اور اسکے مھائی سے [۱۳۳] جب تم کو سمجھ نہ تھی [۱۳۵]

۱۲۱۔ موضح القرآن میں ہے ""یعنی کیا تم مجھ کو صبر سکھاؤ گے ؟ بے صبر وہ ہے جو مخلوق کے آگے غالق کے بیھیجے ہوئے درد کی شکایت کرے۔ میں تواسی سے کہتا ہوں جس نے درد دیا اور یہ بھی جانتا ہوں کہ (یوسٹ زندہ ہے ، ضرور ملے گا اور اس کا خواب پورا ہوکر رہے گا) یہ مجھ پر آزمائش ہے دیکھوں کس مدپر پہنچ کر بس ہو۔

171۔ بیٹوں کو حضرت یوسف علیہ السلام کی تلاش کا حکم اور نصیحت: یعنی حق تعالیٰ کی مہربانی اور فیض سے نامید ہونا کا فروں کا شیوہ ہے ۔ جنہیں اس کی رحمت واسعہ اور قدرت کا ملہ کی صیح معرفت نہیں ہوتی۔ ایک مسلمان کا کام یہ ہے کہ اگر پہاڑ کی چٹانوں اور سمندر کی موجوں کے برابر مایوس کن عالات پیش آئیں۔ تب بھی غدا کی رحمت کا امیدوار رہے اور امکانی کوشش میں پست ہمتی نہ دکھلائے ۔ جاؤ۔ کوشش کر کے یوسٹ کا کھوج لگاؤاور اس کے بھائی بنیامین کے چھڑانے کو کوئی ذریعہ تلاش کرو۔ کچھ بعید نہیں کہ حق تعالیٰ ہم سب کو چھر جمع کر دے۔ تیسرے بھائی کا ذکر شایداس لئے نہیں کیا کہ وہ باختیار نود محض بنیامین کی وجہ سے رکا ہے۔ بنیامین چھوٹ جائے تو وہ کیوں پڑا رہے گا۔

۱۲۵۔ حضرت یوسف علیہ السلام کا صبر و مروت: اللہ اکبر۔ صبر اور مروت و اخلاق کی حد ہوگئی کہ تمام عمر بھائیوں کی شکایت کا ایک حرف زبان پر نہ لائے ۔ اتنا سوال بھی اس لئے کیا کہ وہ لوگ اپنے ذہنوں میں بیسیوں برس پہلے کے عالات کو ایک مرتبہ متحضر کر لیں تا ماضی و حال کے موازنہ سے خدا تعالیٰ کے ان احمانات کی حقیقت روش ہو، جو یوسٹ پر ان مصائب و حوادث کے بعد ہوئے۔ جن کی طرف آگے ""قد من اللہ علینا"" میں اشارہ ہے پھر سوال کا پیرایہ ایسا زم اختیار کیا۔ جس میں ان کے جرم سے زیادہ

۱۲۴ء یعنی دونوں میں جدائی ڈالی اور دونوں سے بیر رکھا۔

معذرت کا پہلونمایاں ہے یعنی جو حرکت اس وقت تم سے صادر ہوئی۔ ناسمجھی اور بے وقوفی سے ہو گئن۔ تمہیں کیا معلوم تھاکہ یوسٹ کا خواب پورا ہوکر اور ہلال ایک روز بدر بن کر رہے گا۔

قَالُوَّ اءَانَّكَ لَانَتَ يُوسُفُ عَالَ اَنَا يُوسُفُ وَالْمَا اَنَا يُوسُفُ وَهَٰذَ آاخِي عَدَّ مَنَّ اللهُ عَلَيْنَا اِنَّهُ مَنُ يَتَقِ وَهَٰذَ آاخِي عَدْ مَنَّ اللهُ عَلَيْنَا اِنَّهُ مَنُ يَتَقِ وَيَصْمِرُ فَإِنَّ اللهَ لَا يُضِيعُ آجُرَ الْمُحْسِنِينَ وَيَصْمِرُ فَإِنَّ اللهَ لَا يُضِيعُ آجُرَ الْمُحْسِنِينَ

1

قَالُوْا تَاللهِ لَقَدُ اثَرَكَ اللهُ عَلَيْنَا وَ إِنْ كُنَّا لَخُطِيِينَ ﴿ لَكُمَّا لَا خُطِيِينَ ﴿

قَالَ لَا تَثُرِيْبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ لَا يَغُفِرُ اللهُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ اللهُ وَهُوَ ارْحَمُ الرَّحِمِيْنَ ﴿

اِذْهَبُوا بِقَمِيْصِى هَذَا فَالْقُوهُ عَلَى وَجُهِ
اَبِى يَأْتِ بَصِيرًا ۚ وَأَتُونِى بِاَهْلِكُمْ
اَبِى يَأْتِ بَصِيرًا ۚ وَأَتُونِى بِاَهْلِكُمْ
اَجْمَعِينَ ﴿

وَلَمَّا فَصَلَتِ الْعِيْرُ قَالَ اَبُوُهُمُ اِنِّي لَاجِدُ رِيْحَ يُوسُفَ لَو لَآانُ تُفَنِّدُونِ ﴿

9- بولے کیا پچ تو ہی ہے یوسف [۱۲۱] کما میں یوسف ہوں اور یہ ہے میرا بھائی [۱۲۰] اللہ نے احمان کیا ہم پر [۲۸] اللہ نے احمان کیا ہم پر [۲۸] اللبة جو کوئی ڈرتا ہے اور صبر کرتا ہے تواللہ ضائع نہیں کرتا جق نیکی والوں کا [۲۹]

ا9۔ بولے قسم اللہ کی البتہ پہند کر لیا تجھ کو اللہ نے ہم سے اور ہم تھے چو کئے والے [۳۰]

۹۲ کہا کچھ الزام نہیں تم پر آج بخشے اللہ تم کو [۱۳۱] اور وہ ہے سب مہربانوں سے مہربان [۱۳۲]

۹۳ \_ لیجاؤیہ کرتا میرا اور ڈالواسکو منہ پر میرے باپ کے کہ چلا آئے آئکھوں سے دیکھتا ہوا اور لے آؤ میرے پاس گھراپنا سارا[۱۳۳]

۱۹۲ ورجب جدا ہوا قافلہ کھا انکے باپ نے میں پاتا ہوں یو یوسف کی [۱۳۳] اگر نہ کھو مجھ کو کہ یوڑھا بہک گیا [۱۳۵]

۱۲۱۔ صرت یوسف علیہ السلام کو پہچانا؛ ممکن ہے اس سوال سے گھبرائے ہوں کہ اتنی مدت کے بعد یہ کون گھر کا بھیدی نکل آیا۔ پھر عزیز مصر کو یوسف کے قصہ سے کیا مطلب ۔ غیر معمولی مہربانیاں اور بنیامین کے ساتھ خصوصی برتاؤ پہلے سے دیکھ رہے تھے ۔ اس سوال نے دفعۂ ان کا ذہن ادھر منتقل کر دیا ہوکہ کہیں یوسٹ جے ہم نے مصری قافلہ کے ہاتھ بچ ڈالا تھا، یہ ہی تو نہیں ہے۔ جب ادھر توجہ ہوئی تو بغور دیکھا ہو گا اور ممکن ہے یوسٹ نے خود بھی اپنے کو اس دفعہ زیادہ واضح طور پر پیش کیا ہو۔ یا تصریحا کہہ دیا ہوکہ میں یوسٹ ہوں ۔ غرض وہ سخت متعجب و حیرت حیرت زدہ ہوکر بول اٹھے عَاِنَّكَ لَاَنْتَ مُبُوْ سُفُ ( سِج بتاؤ کیا تم ہی یوسٹ ہو؟)

۱۲۷۔ یعنی جس سے مجھ کو جدا کیا تھا آج میرے پاس بیٹھا ہے۔

۱۲۸۔ جدائی کو ملاپ سے ، ذلت کو عزت سے ، تکلیف کو راحت سے ، تنگی کو عیش سے بدل دیا۔ جو غلام بنا کر چند دراہم میں فروخت کیا گیا تھا ، آج غدا نے اسے ملک مصر کی عکومت بخشی۔

179۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""جس پر تکلیف پڑے اور وہ شرع سے باہر یہ ہواور گھبرائے نہیں توآخر بلا سے زیادہ عطا ہو۔" ۱۳۰۔ مجھائیوں کی ندامت: یعنی تجھ کو ہر حیثیت سے ہم پر فضیلت دی اور تواسی لائق تھا ہماری غلطی اور مبصول تھی کہ تیری قدر یہ پہچانی آخر تیرا خواب سچا اور ہمارا حمد بریکار ثابت ہوا۔

۱۳۱۔ حضرت یوسف علیہ السلام کا عفو و درگذر: یوسف بھائیوں سے اتنا بھی سننا نہیں چاہتے تھے ۔ فرمایا، یہ تذکرہ مت کرو آج میں تہیں کوئی الزام نہیں دیتا۔ تمہاری سب غلطیاں معاف کر چکا ہوں ۔ جو لفظ میں نے کے محض حق تعالیٰ کا اصان اور صبر و تقویٰ کا نتیجہ ظاہر کرنے کی نبیت سے کے آج کے بعد تمہاری تقصیر کا ذکر بھی نہ ہوگا۔ میں دعا کرتا ہوں کہ تم نے جو خطائیں خدا تعالیٰ کی کی ہیں، وہ بھی معاف کر دے۔

۱۳۲۔ میری مهربانی بھی اسی کی مهربانی کا ایک پر توہے۔

۱۳۳۱۔ حضرت یوسف علیہ السلام کی کرامت: "عنی میں بحالت موجودہ شام کا سفر نہیں کر سکتا۔ تم جاؤ والدین اور اپنے سب متعلقین کو یمال لے آؤ۔ چونکہ والد بزرگوار کی نسبت وحی سے یا بھائیوں کی زبانی معلوم ہوا ہو گا کہ بینائی نہیں رہی یا نگاہ میں فرق آگیا، اس لئے اپنا قمیص دے کر فرمایا کہ یہ ان کی آمکھوں کو لگا دینا بینائی بحال ہوجائے گی۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""ہر مرض کی اللہ کے ہاں دوا ہے ۔ آمکھیں گئی تھیں ایک شخص کے فراق میں ، اسی کے بدن کی چیز ملنے سے چنگی ہوئیں۔ یہ کرامت تھی حضرت یوسٹ کی "۔ اور کرامت یہ کمیں تب بھی آج کل واقعات و مشاہدات کی بناء پر یہ بات مان لی گئی ہے کہ کسی سخت صدمہ یا غیر معمولی نوشی کے اثر سے بعض نابینا دفعہ بینا ہو گئے میں ۔

۱۳۷۔ حضرت یعقوب علیہ السلام کو یوسف علیہ السلام کی خوشبون خدا کی قدرت یوسٹ مصر میں موجود میں۔ کبھی نہ کھا کہ یوسٹ کی خوشبوآتی ہے۔ کیونکہ خدا کو امتحان پوراکر ناتھا۔ اب بلانے کی ٹھھری تو ادھر قافلہ یوسٹ کا قمیص لے کر مصر سے نکلا ادھر پیراہن یوسفی کی خوشبو یعقوب کے مثام جان کو معطر کرنے لگی۔ ایک یہ کیا پورا واقعہ ہی عجائب قدرت کا ایک مرقع ہے ۔ یعقوب عیدے مشہور و معروف پیغمبر شام میں رمیں اور یوسف جیسی عبیل القدر شخصیت مصر میں بادشاہت کرے، یوسف کے بھائی کئی مرتبہ مصر آئیں، خود یوسف کے ممان بنیں، اس کے باوجود غداوند قدوس کی حکمت غامضہ اور مشیت قاہرہ کا ہاتھ باپ کو بیٹے سے بیسیوں برس تک علیحدہ رکھے اور خون کے آئسور لاکر امتحان کی شکمیل کرائے جَلّتْ فَدْرَ ثَدُّ وَعَنَّ سُلْطَانُدُ ۔ سے بیسیوں برس تک علیحدہ رکھے اور خون کے آئسور لاکر امتحان کی شکمیل کرائے جَلّتْ فَدُرَ ثَدُ وَعَنَّ سُلْطَانُدُ ۔ سے بیسیوں برس تک علیحہ در کھے اور خون کے آئسور لاکر امتحان کی شکمیل کرائے کے لئے فیدر شکھ اور شکھ اور خون کے اسور لاکر امتحان کی شکمیل کرائے کے کہدو گے ، بڑھا سٹھیا گیا ہے۔

## قَالُوْا تَاللهِ إِنَّكَ لَفِي ضَللِكَ الْقَدِيْمِ اللهِ

فَلَمَّآ أَنُ جَآءَ الْبَشِيرُ الله عَلَى وَجَهِم فَارُتَدَّ بَصِيرًا قَالَ الله اَقُلُ لَّكُمُ لَا إِنِّيَ اَعُلَمُ مِنَ اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿

قَالُوُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُلْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

قَالَ سَوْفَ اَسْتَغُفِرُ لَكُمْ رَبِّيَ لَا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيْمُ ﴿

فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَى يُوسُفَ اوَى اللهِ ابَوَيهِ وَلَيْهِ ابَوَيْهِ وَقَالَ ادْخُلُوا مِصْرَ إِنْ شَآءَ اللهُ امِنِينَ شَ

9۵۔ لوگ بولے قیم اللہ کی تو تو اپنی اسی قدیم غلطی میں ہے [۱۳۳]

99۔ پھر جب پہنچا نوشخبری والا ڈالا اس نے وہ کرتا اس کے مند پر پھر لوٹ کر ہوگیا دیکھنے والا [۱۳۷] بولا میں نے مد کھا تھا تم کو کہ میں جانتا ہوں اللہ کی طرف سے جو تم نہیں جانتے [۱۳۸]

۹۷۔ بولے اے باپ بخثوا ہمارے گناہوں کو بیشک ہم تھے چوکنے والے [۱۳۹]

۹۸۔ کہا دم لو بخثواؤں گاتم کو اپنے رب سے وہی ہے۔ بخشے والا مہربان [۱۳۰]

99۔ پھر جب داخل ہوئے یوسف کے پاس مگہ دی اپنے پاس ماں باپ کو اور کہا داخل ہو مصر میں اللہ نے عاما تو دل جمعی سے [۱۳]

۱۳۹ یعنی یوسٹ کی محبت ، اس کے زندہ ہونے اور دوبارہ ملنے کا یقین تیرے دل میں جاگزین ہے۔ وہ ہی پرانے خیالات میں جو یوسٹ کی خوشبو بن کر دماغ میں آتے میں۔

١٣٧ بينائي كي بحالي: يعني بينائي واپس آگئي، دوباره حب سابق نظرآنے لگا۔

۱<mark>۳۸</mark>۔ یعنی میں نے کہا نہ تھا یوسٹ کی خوشبوآ رہی ہے آخر سچ ہوا یا بیٹوں کو کہا تھا کہ یوسٹ کو تلاش کرو۔ اللہ کی رحمت سے کیا بعید ہے کہ ہم سب کو پھراکھٹا کر دے۔ دیکھ لووہ ہی صورت ہوئی۔

994

۱۳۹۔ بیٹوں کی ندامت اور معافی: یعنی توجہ اور دعاکر کے خدا سے ہمارے گناہ معاف کرائیے۔ ہم سے بڑی مجاری خطائیں ہوئی میں مطلب یہ تھاکہ پہلے آپ معاف کر دیں۔ پھر صاف دل ہوکر بارگاہ رب العزت سے معافی دلوائیں ۔ کیونکہ جو خود نہ بخشے وہ خدا سے کہاں بخثوائے گا۔

۱۴۰۔ حضرت یوسف علیہ السلام کا استقبال: یعنی قبول کی گھڑی آنے دو، اس وقت اپنے مہربان خدا کے آگے تمہارے لئے ہاتھ اٹھاؤں گا۔ کہتے میں جمعہ کی شب یا تہجد کے وقت کا انتظار تھا۔

۱۲۱۔ شہر سے باہر استقبال کو نکلے۔ ماں باپ کو اپنے قریب جگہ دی۔ (اس میں مفسرین کا افتلاف ہے بعض کا قول ہے کہ حضرت یوسٹ کی والدہ پیشتر وفات پاچکی تحییں جیسا کہ سابق فوائد میں گذر چکا، یمال خالہ کا ذکر ہے اور بعض کہتے ہیں کہ والدہ حیات تحییں ۔ اور حضرت یعقوب کے ساتھ مصر تشریف لائی تحییں ) سب کو فرمایا شہر میں چلو۔ قبط وغیرہ کا اب کچھ اندیشہ مت کرو۔ انشاء اللہ بالکل دلیمعی اور راحت واطمینان سے رہو گے۔ بعض مفسرین کہتے ہیں کہ یہ الفاظ شہر میں پہنچ کر کھے۔ گویا اُڈ خُلُق اهِ حَسَرَ اللہ بالکل دلیمعی ہوئے مصر میں قیام کر دبے کھئے۔

ادر اور اونچا بھایا اپنے ماں باپ کو تخت پر اور سب گرے اس کے آگے سجدہ میں [اس] اور کھا اے باپ یہ بیان ہے میرے اس پہلے نواب کا اس کو میرے رب رب نے پچ کر دیا [اس] اور اس نے انعام کیا مجھ پر جب مجھ کو نکالا قید خانہ سے اور تم کو لے آیا گاؤں سے بعد اس کے کہ جھگڑا ڈال چکا تھا شیطان مجھ میں اور میرے بھائیوں میں میرا رب تدبیر سے کرتا ہے جو چاہتا ہے بھائیوں میں میرا رب تدبیر سے کرتا ہے جو چاہتا ہے بھائیوں میں میرا رب تدبیر سے کرتا ہے جو چاہتا ہے بھائیوں میں میرا رب تدبیر سے کرتا ہے جو چاہتا ہے

وَرَفَعُ اَبُويُهِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرُّوا لَهُ السُجَّدًا وَقَالَ آبَابَ هٰذَا تَأْوِيلُ رُءْيَاى مِنْ السَّجَّدَا وَقَالَ أَعْدَ جَعَلَهَا رَبِّي حَقَّا وَقَدُ اَحْسَنَ بِيَ قَبُلُ وَقَدُ اَحْسَنَ بِيَ قَبُلُ وَقَدُ اَحْسَنَ بِيَ قَبُلُ وَقَدُ اَحْسَنَ بِيَ قَبُلُ وَعَدَ اَحْسَنَ بِي قَبُلُ وَعَدَ اَحْسَنَ بِي السِّجْنِ وَجَآءَبِكُمْ مِن السِّجْنِ وَجَآءَبِكُمْ مِن السِّجْنِ وَجَآءَبِكُمْ مِن البَّخِنِ وَجَآءَبِكُمْ مِن البَعْقِ وَبَيْنَ وَبَيْنَ الْمَعْلِينَ وَبَيْنَ وَبَيْنَ وَبَيْنَ وَبَيْنَ الْمَعْلِينَ الْمَعْلِينَ الْمَعْلِينَ الْمَعْلِينَ الْمَايَشَاءُ اللَّهُ الْمُولِينَ الْمَعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُولِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمَالِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَا الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِي الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُ

۱۰۱۔ اے رب تونے دی مجھ کو کچھ عکومت اور سکھایا مجھ کو کچھ بھیرنا باتوں کا [۱۳۵] اے پیدا کرنے والے آسمان اور آخرت اور زمین کے تو ہی میرا کارساز ہے دنیا میں اور آخرت میں موت دے مجھ کو اسلام پر [۱۳۳] اور ملا مجھ کو نیک بختوں میں [۱۳۷]

۱۰۱- یہ خبریں میں غیب کی ہم جھیجتے میں تیرے پاس اور تو نہیں تھا انکے پاس جب وہ ٹھمرانے لگے اپنا کام اور فریب کرنے لگے [۱۳۸] رَبِّ قَدُ اتَيْتَنِي مِنَ الْمُلُكِ وَعَلَّمْتَنِي مِنَ الْمُلُكِ وَعَلَّمْتَنِي مِنَ الْمُلُكِ وَعَلَّمُ السَّمُوتِ تَاوِيْلِ الْاَحَادِيْتِ فَاطِرَ السَّمُوتِ وَالْاَرْضِ أَنْتَ وَلِيّ فِي الدُّنْيَا وَالْاَحْرَةِ وَالْاَرْضِ أَنْتَ وَلِيّ فِي الدُّنْيَا وَالْاحْرَةِ وَالْاَحْرَةِ وَالْاَدْخِرَةِ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُولِي الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ ا

۱۹۲۱ باپ بیٹوں کا سجدہ تعظیمی: یوسف نے اپنی طرف سے والدین کی تعظیم کی، شخت پر بھلایا لیکن غدا کویوسف کی جو تعظیم کرانی شخصی اسے یوسف کب روک سکتے تھے۔ اس وقت کے دستور کے موافق ماں باپ اور سب بھائی یوسف کے آگے ہجدہ میں گر پڑے ۔ یہ ہجدہ تعظیمی شماجو بھول عافظ عادالدین ابن کثیر آدم کے زبانہ سے میخ کے عمد تک جائز رہا۔ البنہ شریعت محمد یہ ممنوع و جرام قرار دیا۔ بیبا کہ اعادیث کثیرہ اس پر شاہد میں ۔ بلکہ حضرت شاہ عبدالقاد از نے قرائی المصساجِدَ لِلْمِو اللهِ اس جمعنی عباد مراد نہیں گئے۔ محمن ہجک جانے کے معنی کئے میں کا اشارہ نکالا ہے بعض مضرین نے اس جگہ ہجدہ کے معنی متبادر مراد نہیں گئے۔ محض جمک جانے کے معنی کئے میں ۔ بعض کی عرب و عظمت دیکھ کر سب نے غدا کے سامنے ہجدہ شکر اداکیا۔ اس تقدیم پر و حَشُرُ و الکہ میں لام سبیۃ ہو گا۔ یعنی یوسف کے عرب و اقتدار کے سبب سے غدا کے آگے ہجدہ میں گر پڑے اس کی تعظیم اور عبادت دوالگ الگ چیزیں میں ۔ غیراللہ کی تنظیم کلیڈ ممنوع نمیں ، البتہ غیراللہ کی عبادت شرک جلی ہے۔ جس کی اجازت اگلی کہ کھی نمیں ہوئی ۔ بال " بجود تعلیم الفائد کو کسی درجہ میں نفع و ضرر کا مستقل مالک سمجھ کر سجدہ کرنا شرک علی ہے۔ جس کی اجازت کبھی کسی ملت ساوی میں نمیں جوئی۔ بال " بجود تعظیم" یعنی عقیدہ والس اللہ تعلیم و تکریم کے طور پر سم بہود ہونا شرائع سابقہ میں جائز تھا۔ شریعت محمد یہ علی صاحبا العساؤۃ والتسلیم نے اس کی بھی جو کاٹ دی ۔ حضرت شاہ ولی اللہ نے " بچو اللہ اللہ "" میں اقیام شرک پر جو دقیق بحث کی ہے اسے والتسلیم نے اس کی بھی جو کاٹ دی ۔ حضرت شاہ ولی اللہ نے " بچو اللہ البالغ " میں اقیام شرک پر جو دقیق بحث کی ہے اسے والتسلیم نے اس کی بھی جو کاٹ دی ۔ حضرت شاہ ولی اللہ نے " بچو اللہ البالغ " میں اقیام شرک پر جو دقیق بحث کی ہے اسے والتسلیم نے اس کی بھی جو کاٹ دی ۔ حضرت شاہ ولی اللہ نے " بچو اللہ البالغ " میں اقیام شرک پر جو دقیق بحث کی ہے اسے والتسلیم نے اس کی بھی جو کاٹ دی ۔ حضرت شاہ ولی اللہ نے " بچو اللہ البالغ " میں اقیام شرک پر جو دقیق بحث کی ہے اس

998

دیکھنا چاہئے۔

۱۳۳۔ یعنی میرااس میں کچھ دخل نہیں ۔ خواب کی تعبیر پوری ہونی تھی وہ خدا نے پوری کر دکھائی۔

۱۳۸۱۔ صفرت یوسف علیہ السلام کا تذکیر نعمت: خدا تعالیٰ کے احمانات ذکر فرمائے اور اس کی تدبیر لطیف کی طرف توجہ دلائی کہ کس طرح مجھ کو قید سے نکال کر ملک کا عاکم و مختار بنا دیا۔ اور اس جھڑے کے بعد جو شیطان نے ہم بھائیوں میں ڈال دیا تھا جبکہ کوئی امید دوبارہ ملنے کی نہ رہی تھی، کیسے اسباب ہمارے ملاپ کے فراہم کر دیے۔ اس موقع پر اپنی مصائب و تکالیف کا کچھ ذکر نہ کیا نہ کوئی حرف شکایت زبان پر لائے ، بلکہ بھائیوں کے واقعہ کی طرف بھی ایسے عنوان سے اشارہ کیا کہ کسی فریق کی زیادتی یا تقصیر ظاہر نہ ہونے پائے۔ مبادا بھائی س کر مجوب ہوں۔ اللہ اکبر، یہ اخلاق چیغمبروں کے سواکس میں ہوتے ہیں۔ تقصیر ظاہر نہ ہونے پائے۔ مبادا بھائی س کر مجوب ہوں۔ اللہ اکبر، یہ اخلاق چیغمبروں کے سواکس میں ہوتے ہیں۔ مدی سے ایس سورت کے پہلے رکوع میں تائو بیل الا کے ادبیث کی تفسیر گذر چکی۔

۱۹۹۱ ۔ حضرت یوسف علیہ السلام کی دعا: یا تو لقاء اللہ کے شوق میں فی الحال موت کی تمناکی یا یہ مطلب ہے کہ جب کھی موت آئے اسلام (یعنی کامل تسلیم ورضا) پر آئے (تنبیہ) مدیث میں آیا ہے کہ کوئی شخص کسی مصیبت اور تکلیف سے گھرا کر موت کی تمنا نہ کرے ۔ اس سے مفوم ہوتا ہے کہ جب لقاء اللہ یا اور کسی غرض صالح کی وجہ سے موت کی تمنا کر سکتا ہے ۔ بیسے سارین فرعون نے دعا کی تھی رَبَّنَا اَفَرِغَ عَلَیْنَا صَمْرًا وَ تَو فَیْنَا مُسْلِمِیْنَ ۔ یا صفرت مریم نے کہا تھا ۔ یالیّت یَنی مبل مبارین فرعون نے دعا کی تھی رَبَّنَا اَفَرِغَ عَلَیْنَا صَمْرًا وَ تَو فَیْنَا مُسْلِمِیْنَ ۔ یا صفرت مریم نے کہا تھا ۔ یالیّت یَنی مِثُ اَلَیْت عَمْرَ مُفْتُونِ اور مندا تھ میں مدیث ہے یکرہ الْمَوْتَ وَالْمَوْتُ خَمْرُ لِلْمُؤْمِنِ مِنَ الْفِتَن ۔ صفرت علی نے بھرم فتن کے وقت دعا کی ۔ اللّٰهُمَّ خُدْنِی اِلیّک عمیث میں ہے کہ خروج دجال کے وقت ایک شخص کسی قبر پرگذرے گا اور فتن وزلازل کو دیکھ کرکے گا ۔ یَالیّت یَنی مَکَانَک کاش کہ میں تیری جگہ ہوتا ۔

۱۳۷ یہ لفظ ایسے ہیں جیساکہ نبی کریم النی الموت میں فرماتے تھے۔ اَللّٰهُم فِی الرَّفِیْقَ الْاَعْلیٰ ۔ حضرت شاہ کی میں "علم کامل پایا، دولت کامل پائی، اب شوق ہوا اپنے باپ دادا کے مراتب کا ۔ گویا اَلْحِقْنِی بِالصّٰلِحِیْنَ سے یہ غرض ہوئی کہ میرا مرتبہ اسحاق وابراہیم کے مراتب سے ملا دے۔ حضرت یعقوب کی زندگی تک ملکی انتظامات میں رہے۔ ان کی وفات کے بعد اپنے اختیار سے چھوڑ دیا۔ مفری لکھتے ہیں کہ حضرت یعقوب نے وصیت فرمائی تھی کہ میری لاش ""شام "" لیجا کر دفن کرنا چنانچ جنازہ وہیں لے گئے۔ حضرت یوسٹ نے فرمایا تھاکہ ایک زمانہ آئے گا جب "" بنی اسرائیل "" مصر سے نکلیں

گے ۔ اس وقت میری لاش بھی اپنے ہمراہ لے جائیں ۔ چنانچہ حضرت موسیٰ جب بنی اسرائیل کو لے کر مصر سے نکلے ، حضرت

۱۴۸ء ان واقعات کا علم آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کی دلیل ہے: یعنی برادران یوسٹ جب ان کو باپ سے جداکر نے اور کنویں میں ڈالنے کو مثورے اور تدبیریں کر رہے تھے آپ ان کے پاس نہیں کھڑے تھے کہ ان کی باتیں سنتے اور عالات کا معائنہ کرتے ۔ پھر ایسے صبح واقعات بجزوحی الهی کے آپ کوکس نے بتائے ۔ آپ رسمی طور پر پڑھے لکھے نہیں ، کسی ظاہری معلم سے استفادہ کی نوبت نہیں ، پھریہ حقائق جن کی اس قدر تفصیل بائیبل میں بھی نہیں ، آپ کو غدا کے مواکس نے معلوم کرائیں ۔

وَمَآ اَكُثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ

(1.7)

وَمَا تَسْئَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ اَجُرٍ لَا اِنْ هُوَ اِلَّا اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مِنْ اَجُرٍ لَا اِنْ هُوَ اِلَّا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وَكَايِّنُ مِّنُ ايَةٍ فِي السَّمَٰوٰتِ وَالْاَرْضِ يَمُرُّوْنَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُوْنَ ﴿

وَمَا يُؤْمِنُ اَكْثَرُهُمْ بِاللهِ اِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

اَفَامِنُوَّا اَنْ تَأْتِيَهُمْ غَاشِيَةٌ مِّنْ عَذَابِ اللهِ اللهُ عُرُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

(1.4)

۱۰۳۔ اور اکثر لوگ نہیں ہیں یقین کرنے والے اگرچہ تو کتنا ہی چاہیے [۱۲۹]

۱۰۴۔ اور تو مانگتا نہیں ان سے اس پر کچھ بدلا یہ تو اور کچھ نہیں مگر نصیحت سارے عالم کو[۱۵۰]

۱۰۵۔ اور بہتیری نشانیاں ہیں آسمان اور زمین میں جن پر گذر ہوتا رہتا ہے ان کا اور وہ ان پر دھیان نہیں کرتے [۱۵۱]

۱۰۶۔ اور نہیں ایان لاتے بہت لوگ اللہ پر مگر ساتھ ہی شریک بھی کرتے میں [۱۵۲]

۱۰۶۔ کیانڈر ہوگئے اس سے کہ آ ڈھانکے انکوایک آفت اللہ کے عذاب کی یا آپنچے قیامت اچانک اور انکو خبرینہ ہو[۱۵۳] قُلُ هٰذِهٖ سَبِيۡلِيۡ اَدُعُوۡۤ اِلَى اللهِ تُصَعَلَى بَصِیۡرَةٍ اَنَا مِنَ اللهِ وَمَاۤ اَنَا مِنَ اللهِ وَمَا اللهُ وَمَا اللهِ وَمَا اللهِ وَمِمْ اللهِ وَمَا اللهِ وَمَا اللهِ وَمَا اللهِ وَمَاللهِ وَمَا اللهِ وَاللّهِ وَمَا اللهِ وَاللّهُ اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمَا اللّهِ وَاللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَاللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمَ

۱۰۸۔ کمہ دے یہ میری راہ ہے بلاتا ہوں اللہ کی طرف سمجھ بوچھ کر میں اور جو میرے ساتھ ہے اور اللہ پاک ہے اور میں نہیں شریک بتانے والوں میں [۱۵۲]

۱۳۹ یعنی باوجودیکہ آپ کی صداقت پر ایسی واضح دلائل موجود ہیں ، پھر بھی اکثر لوگ وہ ہیں جو کسی طرح ایمان لانے والے نہیں۔ ۱۵۰ یعنی نہیں مانتے نہ مانیں آپ کا کیا نقصان ہے۔ کچھ تبلیغ کی تخواہ تو آپ ان سے مانگتے نہ تھے کہ وہ بند کر لیں گے نصیحت اور فہائش تھی سوہو گئی اور ہورہی ہے۔

ا ۱۵ ۔ اللہ کی نشانیوں سے کفار کی غفلت: یعنی جس طرح آیات تنزیلیہ سن کر آپ پر ایمان نہیں لاتے ۔ ایسے ہی آیات تکوینیہ دیکھ کر غدا کی توحید کا سبق حاصل نہیں کرتے اصل یہ ہے کہ ان کا سننا اور دیکھنا محض سرسری ہے ۔ آیات اللہ میں غور و فکر کرتے تو کچھ فائدہ پہنچتا ۔ جب دھیان نہیں توایمان کہاں سے ہو۔

101 اللہ کی نشانیوں سے کفار کی غفلت: یعنی زبان سے سب کھتے ہیں کہ خالق و مالک اللہ تعالیٰ ہے ۔ مگر اس کے باوجود کوئی بتوں کو غدائی کا حصد دار بنا رہا ہے ۔ چنانچہ مشرکین عرب "تلبیہ" میں یہ لفظ کھتے تھے۔ لَبَّیْتِکَ اَللَّهُمَّ لَبَیْتِکَ لَا شَرِیْکَ لَکَ شَرِیْکَ لَکَ اللَّهُمُّ لَبَیْتِکَ لَا شَرِیْکَ لَکَ اللهُ عَلَیْکَ کُلُ شَرِیْکَ لَکَ اللهُ عَلَیْکَ کُلُ اللهُ عَلَیْکَ کُلُ الله عَلیْ بیٹیاں تجویز کرتا ہے ۔ کوئی اسے روح و مادہ کا مختاج بتاتا ہے ۔ کسی نے اجار و رہبان کو غدائی کے اختیارات دیدیے ہیں ۔ بہت سے تغزیہ پرستی ، قبر پرستی ، پیر پرستی کے خس و خاشاک سے توجید کے صاف چشمہ کو مکدر کر رہے ہیں ۔ ریا اور ہوا پرستی سے تو کتنے موحدین ہیں جو پاک ہوں گے ۔ غرض ایمان کا زبانی دعویٰ کر کے بہت کم ہیں جو عقیدہ یا عمل کے درجہ میں شرک جلی یا خفی کا ارتکاب نہیں کرتے (اعادنا اللہ من سائرانواع الشرک)

۱<mark>۵۳۔ یعنی ایسے بے فکر و بے خوف کیوں ہو رہے ہیں۔ کیا انہوں نے عذاب الهی یا قیامت کے ہولناک حوادث سے محفوظ رہنے کا کچھ انتظام کر لیا ہے۔</mark>

۱۵۸ ۔ توحید خالص کا راستہ میرا راستہ ہے: یعنی میرا راستہ یہ ہی خالص توحید کا راستہ ہے ۔ میں تمام دنیا کو دعوت دیتا ہوں سب خیالات واوہام کو چھوڑ کر ایک خدا کی طرف آئیں ، اس کی توحید ، اس کی صفات و کالات اور اس کے احکام وغیرہ کی صبیح معرفت صبیح راستہ سے حاصل کریں ۔ میں اور میرے ساتھی اس سیدھے راستہ پر ، حجت و برہان اور بصیرت و وجدان کی روشنی میں عل

رہے ہیں۔ خدا نے مجھ کو ایک نور دیا جل سے سب ہمراہیوں کے دماغ روش ہو گئے ۔ یہاں کسی کی اندھی تقلید نہیں۔ خالص توحید کا راہ رو ہر قدم پر اپنے باطن میں معرفت وبصیرت کی خاص روشنی اور عبودیت محضہ کی خاص لذت محوس کر کے بے ساختہ پکار اٹھتا ہے۔ شُبۂ مَحَانَ اللّٰهِ وَ مَا اَنَا مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ۔

وَمَآ اَرْسَلُنَا مِنْ قَبْلِكَ اللَّارِجَالَّا نُّوْجِئَ الْلَهِمْ مِّنْ اَهْلِ الْقُرٰى أَافَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْفَرْقِ مَّنْ اَهْلِ الْقُرْى أَافَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْاَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ أَوْلَدَارُ اللَّخِرَةِ خَيْرُ لِلَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ أَوْلَدَارُ اللَّخِرَةِ خَيْرُ لِلَّذِيْنَ التَّقُوا أَافَلَا تَعْقِلُونَ عَلَيْ

لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِمْرَةٌ لِآولِ الْكَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُّفْتَرٰى وَلَكِنَ الْاَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُّفْتَرٰى وَلَكِنَ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيْلَ كُلِّ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيْلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُّؤُمِنُونَ ﴿

10. اور جنتے بھیجے ہم نے تجھ سے پہلے وہ سب مرد ہی تھے کہ وجی بھیجتے تھے ہم انکو بہتیوں کے رہنے والے سوکیا ان لوگوں نے نہیں سیر کی ملک کی کہ دیکھ لیتے کیسا ہوا انجام ان لوگوں کا جو ان سے پہلے تھے اور آخت کا گھر تو بہتر ہے پر ہیز کرنے والوں کو کیا اب بھی نہیں سمجھتے [10.8]

۱۱۔ یمال تک کہ جب ناامید ہونے لگے رسول اور خیال کرنے لگے کہ ان سے جھوٹ کھا گیا تھا پہنچی انکو ہماری مدد پھر بچا دیا جنکو ہم نے چاہا اور پھرتا نہیں عذاب ہمارا قوم گنگار سے [۱۵۱]

ااا۔ البتہ انکے احوال سے اپنا عال قیاس کرنا ہے عقل والوں کو [۱۵۰] کچھ بنائی ہوئی بات نہیں لیکن موافق ہے اس کلام کے جواس سے پہلے ہے اور بیان ہر چیز کا اور بدایت اور رحمت ان لوگوں کو جوایان لاتے ہیں [۱۵۸]

100ء تام انبیاء مرد تھے: یعنی پہلے بھی ہم نے آسمان کے فرشتوں کو نبی بناکر نہیں بھیجا۔ انبیائے سابقین ان ہی انسانی بہتیوں کے رہنے والے مرد تھے ۔ پھر دیکھ لو ان کے جھٹلانے والوں کا دنیا میں کیا حثر ہوا۔ عالانکہ دنیا میں کافروں کو بھی بہا اوقات عیش نصیب ہو جاتا ہے۔ اور آخرت کی بہتری تو خالص ان ہی کے لئے ہے جو شرک و کفر سے پر ہیز کرتے ہیں۔ یہ تنبیہ ہے کفار مکہ کو کہ اگلوں کے احوال سے عبرت عاصل کریں۔ (تنبیہ) اس آیت سے نکلتا ہے کہ کوئی عورت نبی نہیں بنائی گئی۔ حضرت مریم کو بھی قرآن نے صدیقہ کا مرتبہ دیا ہے۔ نیز آیت سے ظاہر ہوتا ہے کہ اہل بوادی (جنگلی گنواروں) میں سے کوئی نبی مبعوث نہیں ہوا۔

۱<mark>۵۱۔ کفار کو تنبیہ: یعنی تاخیر عذاب سے دھوکہ مت کھاؤ۔ پہلی قوموں کو بھی لمبی مهلتیں دی گئیں ۔ اور عذاب آنے میں اتنی دیر</mark> ہوئی کہ منکرین بالکل بے فکر ہوکر بیش از بیش شرارتیں کرنے لگے۔ یہ عالات دیکھ کر پیغمبروں کو ان کے ایمان لانے کی امید نہ رہی ، ادھر خدا کی طرف سے انکو ڈھیل اس قدر دی گئی کہ مدت دراز تک عذاب کے کچھاتار نظر نہ آتے تھے ۔ غرض دونوں طرف کے حالات و آثار پیغمبروں کے لئے پاس انگیز تھے یہ منظر دیکھ کر کفار نے یقینی طور پر خیال کر لیا کہ انبیاء سے جو وعدے ان کی نصرت اور ہماری ملاکت کے گئے تھے سب جھوٹی باتیں میں ۔ عذاب وغیرہ کا ڈھکوسلہ صرف ڈرانے کے واسطے تھا۔ انبیاء کی نامیدی کا مفہوم: کچھ بعید نہیں کہ ایسی مایوس کن اور اضطراب انگیز حالت میں انبیاء کے قلوب میں بھی یہ خیالات آنے لگے ہوں کہ وعدہ عذاب کو جس رنگ میں ہم نے سمجھا تھا وہ صیحے نہ تھا۔ یا وساوس و خطرات کے درجہ میں بے اختیاریہ وہم گذرنے لگے ہوں کہ ہماری نصرت اور منکرین کی ہلاکت کے جو وعدے کئے گئے تھے کیا وہ پورے نہ کئے جائیں گے ؟ جیسے روسرى عِكْه فرمايا وَزُلْزِلُوْا حَتَّى يَقُول الرَّسُولُ وَالَّذِيْنَ امَنُوْا مَعَهُ مَتَى نَصْر اللهِ (بقره ركوع٢٦) جب مجرمين کی بے خوفی اورانبیاء کی تثویش اس مدتک پہنچ گئی اس وقت ناگہاں آسمانی مدد آئی۔ پھر جس کو خدا نے چاہا (یعنی فرمانبردار مومنین کو) محفوظ و مصنون رکھا۔ اور مجرموں کی جڑ کاٹ دی۔ (تنبیہ ۱) اللہ تعالیٰ کی غیر محدود رحمت و مہربانی سے مایوس ہونا کفر ہے۔ کیکن ظاہری عالات واساب کے اعتبار سے ناامیدی کفر نہیں ۔ یعنی یوں کہہ سکتے ہیں کہ فلاں چیز کی طرف سے جمال تک اساب ظاہری کا تعلق ہے مایو ہی ہے لیکن حق تعالیٰ کی رحمت کاملہ سے مایو ہی نہیں۔ آیت حَتیٰی إِذَا اسْتَیْتَاسَ الرُّ سُلُ میں یہ ہی مایوسی مراد ہے جو ظاہری عالت و آثار کے اعتبار سے ہو، ورنہ چیغمبر غدا کی رحمت سے کب مایوس ہو سکتے میں۔ (تنبیبہ ۲) کفر کا وسوسہ کفر نہیں یہ کسی درجہ میں ایمان یا عصمت کے منافی ہے۔ حدیث میں آیا ہے کہ صحابہ ؓ نے عرض یا رسول اللہ! ہم اپنے دلوں میں ایسی چیزیں (بے اختیار) پاتے ہیں جن کے زبان پر لانے سے ہم بہتر سمجھتے ہیں کہ جل کر کوئلہ ہو جائیں۔ آپ نے فرمایا کیا ایسا پاتے ہو؟ عرض کیا ""ہاں"" فرمایا "" ذالک صریح الا یان "" یہ تو کھلا ہوا ایان ہے۔

۱۵۸۔ قرآن کریم کے اوصاف: یعنی یہ کوئی افسانہ یا ناول نہیں ۔ تاریخی حقائق ہیں جن سے عقلمندوں کو سبق لینا چاہئے۔
۱۵۸ یعنی قرآن کریم جس میں یہ قصص بیان ہوئے کوئی جھوٹی بنائی ہوئی بات نہیں بلکہ تمام پہلی سچائیوں کی تصدیق کرنے والا اور ہر ضروری چیز کو کھول کر بیان کرنے والا ہے ۔ چونکہ ایاندار اس سے نفع اٹھاتے ہیں ، اس لحاظ سے ان کے حق میں خاص طور پر ذریعہ ہدایت ورحمت ہے ۔ نفعنا اللہ بعلومہ ورزقنا تلاویۃ آناء اللیل وآناء النہار واجعلہ ججۃ لنالا علینا آمین ۔

تم سورة يوسف عليه السلام بعون الله تعالى ـ

ركوعاتها٢

٣ سُوْرَةُ الرَّعْدِ مَدَنِيَّةُ ٩٦

ایاتها ۲۳

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ یہ آیتیں ہیں کتاب کی اور جو کچھاترا تجھ پر تیرے رب سے سو حق ہے لیکن بہت لوگ نہیں مانتے [ا]

اللَّمِّرِ " تِلُكَ الْتُ الْكِتٰبِ فَ الَّذِيَّ أُنْزِلَ اللَّهِ الْكَالِثُ الْكَاسِ الْكَالِّ الْكَاسِ اللَّكُ مِنْ رَّبِكَ الْحَقُّ وَلَكِنَّ اكْتَرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّال

لَعَلَّكُمْ بِلِقَاءِ رَبِّكُمْ تُوْقِنُونَ ﴿ وَهُوَ الَّذِي مَدَّ الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِي وَهُو الَّذِي مَدَّ الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِي وَانْهُرًا وَمِنْ كُلِّ الثَّمَرٰتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِي الَّيْلَ النَّهَارَ وَإِنَّ فِي وَرَحَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِي الَّيْلَ النَّهَارَ وَإِنَّ فِي وَرَحَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِي الَّيْلَ النَّهَارَ وَإِنَّ فِي وَرَحَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِي الَّيْلَ النَّهَارَ وَإِنَّ فِي وَالْمَالِ النَّهَارَ وَالْمَالِ النَّهَارَ وَالْمَالِ النَّهَارَ وَالْمَالُ النَّهَارَ وَاللَّهُ وَالْمُولِ اللَّهُا وَاللَّهُا وَاللَّهُا وَالْمُولُ الْمُعَالِ النَّهُا وَالْمُولِ اللَّهُا وَاللَّهُا وَالْمُولُ وَلَيْ الْمُؤْمِنِ وَعَلَيْ الْمُؤْمِنُ وَلَيْ الْمُؤْمِنِ فَيْ الْمُؤْمِنُ وَلَيْ النَّهُا وَاللَّهُا وَالْمُؤْمِنِ فِي الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمِنْ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَلَيْ الْمُؤْمِنِ وَلَيْ الْمُؤْمِنُ وَلَيْ الْمُؤْمِنُ وَلَيْ الْمُؤْمِنُ وَلَيْفِي الْمُؤْمِنُ وَلَيْهُا وَالْمُؤْمِنُ وَلَيْكُونُ وَالْمُؤُمُونُ وَالْمُؤُمُونُ وَالْمُؤُمُونُ وَالْمُؤُمُونُ وَلَوْلِي اللَّهُمُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْلُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤُمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَلَيْفُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَلَعْمُى الْمُؤْمِلُ وَلَالْمُؤْمُ وَلَيْفُونُ وَلَيْلُولُ الْمُؤْمِنُ وَلَيْلُ اللَّهُ وَلَيْفُونُ وَلَالِمُ وَلَيْفُونُ وَلَيْفِي الْمُؤْمِنُ وَلَالْمُؤْمُ وَلَالِمُ وَلَيْفُونُ وَالْمُؤْمِنُ وَلَيْفُولُومُ وَالْمُؤْمُ وَلَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُوالُمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَال

دُور.بَوِ عَرِي كِي مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِ

۲۔ اللہ وہ ہے جس نے اونچے بنائے آسمان بغیر ستون دیکھتے ہو[۱] پھر قائم ہوا عرش پر[۱] اور کام میں لگا دیا مورج اور چاند کو ہر ایک چلتا ہے وقت مقرر پر (تک) [۱] تدبیر کرتا ہے کام کی ظاہر کرتا ہے نشانیاں کہ (تاکہ) شاید تم اپنے رب سے ملنے کا یقین کرو[۵]

۳۔ اور وہی ہے جس نے بیصیلائی زمین اور رکھے اس میں بوچھ (پہاڑ) اور ندیاں [۱] اور ہر میوے کے رکھے اس اس میں جوڑے دو دو قسم [۱] ڈھانکتا ہے دن پر رات کو [۱] اس میں نشانیاں میں انکے واسطے جو کہ دھیان کرتے ہیں

ا۔ قرآن ایک واضح حقیقت: یعنی جو کچھ اس سورت میں پڑھا جانے والا ہے وہ عظیم الثان کتاب کی آیتیں میں ۔ یہ کتاب جو آپ

پر پرورد گار کی طرف سے اتاری گئی ۔ یقینا حق و صواب ہے لیکن جائے تعجب ہے کہ ایسی صاف اور واضح حقیقت کے ماننے سے بھی بہت لوگ انکار کرتے ہیں ۔

۲۔ بے ستون آسمان: یعنی اس دنیا کی ایسی عظیم الثان ، بلند اور مضبوط چست خدا نے بنائی جے تم دیکھتے ہو۔ اور لطف یہ ہے کہ کوئی ستون یا تھمبایا گرڈر دکھائی نہیں دیتا جس پر اتنی بڑی ڈاٹ کھڑی کی گئی بجزاس کے کیا کھا جائے کہ محض قدرت کے غیر مرئی ستون کے سمارے اس کا قیام ہے۔ و یُکمْسِكَ السَّمَاءَ اَنْ تَقَعُ عَلَی الْاَرْضِ اِلَّا بِاِذْنِهِ (جَ رَلُوعِهِ) کش اجمام کا نظریہ اگر صحیح ہو تو وہ اس آیت کے منافی نہیں ۔ کیونکہ کش کو عرفا عد نہیں کھتے اور اگر عد کھا جائے تو مرئی نہیں ہے۔ رُوی عنِ ابنِ عَبَاسٍ وَمُجَاهِدٍ وَ الْحَسَنِ وَ قَتَادَةً وَ غَيْرٍ وَ احِدٍ اَنَّهُمْ قَالُو الْهَا عُمُدُ وَ لَكِنْ لَا نَرَیٰ (ابن کثیرٌ) یعنی ان بزرگوں نے فرمایا کہ آسمانو نکے ستون ہیں جو ہم کونظر نہیں آتے۔ واللہ اعلم۔

۳۔ "استواء علی العرش"" کے متعلق سورہ اعراف آٹھویں پارہ کے آخر میں کلام کیاگیا ہے وہاں ملاحظہ کر لیا جائے۔

ہ۔ تسخیر شمس و قمر: یعنی سورج اپنا دورہ ایک سال میں اور چاندایک ماہ میں پورا کرتا ہے یا لِاَ جَلٍ مُنْسَمَّی کے معنی وقت مقررتک لئے جائیں تو یہ مطلب ہو گاکہ چاند سورج اسی طرح چلتے رمیں گے ۔ قیامت تک۔

۵۔ لقائے رب کا بقین: یعنی جس نے ایسی عظیم الثان مخلوقات کو پیدا کیا اسے تمہارا دوبارہ پیدا کرنا کیا مشکل ہے ۔ نیزایک باخبر ، مدبر، بیدا مغزاور طاقتور گور نمنٹ باغیوں اور مجرموں کو ہمیشہ کے لئے یوں ہی آزاد نہیں چھوڑے رکھتی۔ نہ وفادار امن پہندر عایا کی راحت رسانی سے اغاض کر سکتی ہے۔ پھر کیسے ممکن ہے کہ غداوند قدوس جوزمین و آسمان کے تخت کا تنا مالک اور اپنی تدبیر و حکمت سے تمام مخلوقات علوی و سفلی کا انتظام باحن اسلوب قائم رکھنے والا ہے۔ مطیع و عاصی کو یوں ہی ممل چھوڑے رکھے۔ ضرور ہے کہ ایک دن وفاداروں کو وفاداری کا صلہ ملے اور مجرم اپنی سزا کو پہنچیں۔ پھر جب اس زندگی میں مطیع و عاصی کے درمیان ہم ایسی صاف تفریق نہیں دیکھتے تو یقینا ماننا پڑے گا کہ اس زندگی کے بعد کوئی دوسری زندگی ہے جس میں سب کو کے سامنے عاض ہوکر عمر بھرکے اعال کا پھل چکھنا ہوگا۔

۲۔ یعنی پہاڑ جوایک جگہ کھڑے میں اور دریا جو ہروقت چلتے رہتے میں۔

﴾۔ پھلوں کے جوڑے: یعنی چھوٹا بڑا، کھٹا میٹھا، سیاہ سفید، گرم سرد، اور جدید تحقیق کے موافق ہرایک میں نر و مادہ بھی پائے جاتے ہیں۔

٨۔ اس كے معنى سورہ اعراف ميں آٹھويں پارے كے خاتمہ پر بيان ہو چكے وہاں ديكھ ليا جائے۔

وَفِي الْأَرْضِ قِطَعُ مُّتَجُولِتُ وَّجَنَّتُ مِّنَ الْأَرْضِ قِطَعُ مُّتَجُولِتُ وَّجَنَّتُ مِّنَ الْعُنَابِ وَّزَرُعُ وَّنَخِيلُ صِنْوَانُ وَّغَيْرُ صِنْوَانُ وَّغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْفَى بِمَآءٍ وَّاحِدٍ " وَ نُفَضِّلُ صِنْوَانٍ يُسْفَى بِمَآءٍ وَّاحِدٍ " وَ نُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الْأَكُلِ لَّ إِنَّ فِي ذَلِكَ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الْأَكُلِ لَّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتُ فِي الْمُكُلِ لَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الْأَكُلِ لَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾

وَ إِنْ تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُهُمْ ءَإِذَا كُنَّا تُرابًا ءَانًا لَفِي خَلْقٍ جَدِيْدٍ ﴿ أُولَيِكَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ ۚ وَ أُولَيِكَ الْاَغْلَلُ فِيَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ ۚ وَ أُولَيِكَ الْاَغْلَلُ فِي كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ ۚ وَ أُولَيِكَ الْاَغْلَلُ فِي كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ ۚ وَ أُولَيِكَ الْمَحْبُ النَّارِ ۚ هُمْ اَعْنَاقِهِمْ ۚ وَ أُولِيكَ اَصْحٰبُ النَّارِ ۚ هُمْ فِينَهَا خُلِدُونَ ۚ

وَ يَسْتَعْجِلُونَكَ بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ وَقَدُ خَلَتُ مِنْ قَبْلِهِمُ الْمَثُلْتُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَوَ قَدْ خَلَتُ مِنْ قَبْلِهِمُ الْمَثُلْتُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمُ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ الْعِقَابِ 

وَبَّكَ لَشَدِيدُ الْعِقَابِ 

وَ الْعَقَابِ 

وَ الْعَقَابِ 

وَ الْعَقَابِ 

وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَلَمُ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَقَابِ 
وَ الْعَلَمُ وَالْعَلَيْ 
وَ الْعَلَمُ وَالْعِقَابِ 
وَ الْعَلَمُ وَالْعُلِيْ 
وَ الْعَلَمُ وَالْعَلَيْ 
وَ الْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلَيْمِ وَالْعَلْمُ الْعُلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْمُ الْعُلْمُ وَالْمُ الْمُثَلِّمُ وَالْمُ الْعَلَمُ وَالْمُ وَالْمُ الْعُلْمُ وَالْمُ الْمُؤْمِدُ وَالْمُ الْعَلَمُ وَالْمُ الْعُلْمُ وَالْكُلْمُ وَالْمُ الْعُلْمُ وَالْمُ الْعُلْمُ وَالْمُ الْمُؤْمِدُ وَالْمُ الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُولِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُودُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِودُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُودُ وَالْمُؤْمِدُودُ وَالْمُعْمُودُ

وَ يَقُولُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَوْلَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ النَّهِ النَّهُ مِّنُ رَّبِهِ النَّمَا اَنْتَ مُنْذِرُ وَ لِكُلِّ النَّهُ مِنْ رَبِهِ النَّمَا اَنْتَ مُنْذِرُ وَ لِكُلِّ النَّهُ عَنْدِرُ وَ لِكُلِّ عَوْمٍ هَادٍ ﴿ قَوْمٍ هَادٍ ﴿ قَوْمٍ هَادٍ ﴿ النَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ

الله اور زمین میں کھیت ہیں مختلف ایک دوسرے (پاس پاس) سے متصل اور باغ ہیں انگور کے اور کھیتیاں ہیں اور کھیوریں ہیں ایک کی جڑ دوسری سے ملی ہوئی اور بعضی بن ملی انکو پانی بھی ایک ہی دیا جاتا ہی اور ہم ہیں کہ بڑھا دیتے ہیں ان میں ایک کوایک سے میووں میں ان چیزوں میں نشانیاں ہیں انکو جو غور کے میں [۹]

۵۔ اور اگر تو عجیب بات چاہے تو عجیب ہے ان کا کہنا کہ کیا جب ہو گئے ہم مٹی کیا نئے سرے سے بنائے جائیں گے [۱۰] وہی ہیں جو منکر ہو گئے اپنے رب سے اور وہی میں کہ طوق ہیں انکی گردنوں میں اور وہ میں دوزخ والے وہ اسی میں رہیں گے برابر[۱۱]

۲۔ اور جلد مانگتے ہیں تجھ سے برائی کو پہلے بھلائی سے

[ال] اور گذر کیے ہیں ان سے پہلے بہت سے عذاب

(مثالیں) اور تیرا رب معاف بھی کرتا ہے لوگوں کو

باوجود انکے ظلم کے اور تیرے رب کا عذاب بھی

سخت سے [ال]

اور کھتے ہیں کافر کیوں نہ اتری اس پر کوئی نشانی اسکے رب سے [۱۳] تیرا کام تو ڈر سنا دینا ہے اور ہر قوم
 کے لئے ہوا ہے راہ بتانے والا [۱۵]

9۔ زمین کی تعمتوں میں اللہ تعالیٰ کی نشانیاں: بلندآسمانوں کے مقابل پست زمین کا ذکر کیا۔ آسمان کے ساتھ چاند سورج کا بیان ہوا تھاکہ ہرایک کی رفتارالگ ہے اور ہرایک کا کام جدا گانہ ہے ۔ ایک کی گرم وتیز شعاعیں جو کام کرتی ہیں ، دوسرے کی ٹھنڈی اور دھیمی چاندنی سے وہ بن نہیں پڑتا۔ اسی طرح یہاں زمین کے مختلف احوال اور اس سے تعلق رکھنے والی مختلف چیزوں کا ذکر فرمایا ۔ کمیں پہاڑ کھڑے ہیں کمیں دریا رواں ہیں ، جو میوے اور پھل پیدا ہوتے ہیں ان میں بھی شکل ، صورت ، رنگ ، مزہ چھوٹے بڑے بلکہ نر و مادہ کا اختلاف ہے ۔ کجھی زمین دن کے اجالے سے روش ہو جاتی ہے کبھی رات کی سیاہ نقاب منہ پر ڈال لیتی ہے۔ پھر طرفہ تماشا یہ ہے کہ چند قطعات زمین جوایک دوسرے سے متصل میں ۔ ایک پانی سے سیراب ہوتے میں ، ایک سورج کی شعاعیں سب کو پہنچتی میں ،ایک ہی ہوا سب پر چلتی ہے۔ اس کے باوجود اس قدر مختلف پھول پھل لاتے میں اور باہم پیداوار کی کمی زیادتی کا اتنا فرق ہوتا ہے جو دیکھنے والوں کو حیرت زدہ کر دیتا ہے۔ غور و فکر کرنے والے ان نشانیوں کو دیکھ کر سمجھ کیتے میں کہ ایک ہی ابر رحمت کی آبیاری یا ایک ہی آفقاب ہدیات کی موجودگی میں انسانوں کے مادی و روعانی احوال کا انتلاف بھی کچھ مستبعد و مستنکر نہیں ہے اور یہ کہ لا محدود قدرت کا کوئی زبر دست ماتھ آسمان سے زمین تک تمام مخلوق کے نظام تر کیبی کواپنے قبضہ قدرت میں لئے ہوئے ہے۔ جس نے ہر چیز کی استعداد کے موافق اس کے دائرہ عمل واثر کی بہت مضبوط مد بندی کر رکھی ہے پھرالیے لامتناہی قدرت واختیار رکھنے والے خدا کو کیا مشکل ہے کہ ہم کو مرنے کے بعد دوبارہ زندہ کر دے اور اس عالم کے مخلوط عناصر کی کیاوی تحلیل کر کے ہر خیرو شرکواس کے منتقرمیں پہنچا دے۔

۱۰ یعنی اس سے زیادہ عجیب بات کیا ہوگی کہ جس نے اول ایک چیز بنائی وہ دوبارہ بنانے پر قادرینہ ہو؟ العیاذ باللہ۔

۱۱۔ بعث بعدالموت کا انکار اور اس کی سزا: گویا یہ لوگ بعث بعدالوموت کا انکار کر کے خداوند قدوس کی شمنشاہی سے منکر ہیں ۔ تو ا سے باغیوں کا انجام یہ ہی ہوتا ہے کہ گلے میں طوق اور ہاتھ پاؤں میں ہتھکڑیاں اور بیڑیاں پہنا کر ابدی جیل خانہ میں ڈال دیے جائیں جو حقیقت میں ایسے ہی مجرموں کے لئے بنایا گیا ہے۔

<mark>۱۲۔</mark> یعنی حق کو قبول نہیں کرتے جس سے دنیا وآخرت کی بھلائی ملے ۔ کفرافتیار کرتے ہیں اور کہتے ہیں عذاب لے آؤ۔ ا۔ حق تعالیٰ کا علم وتدبر: یعنی پہلے بہتیری قوموں پر عذاب آ چکے ہیں ۔ تم پر لے آنا کیا مشکل تھا، بات صرف اتنی ہے کہ تیرا پرورد گار اپنی شان علم و عفو سے ہر چھوٹے بڑے جرم پر فورًا گرفت نہیں کرتا۔ وہ لوگوں کے ظلم و ستم دیکھتا اور درگذر کرتا رہتا ہے حتی کہ جب مظالم اور شرارتوں کا سلسلہ مدسے گذر جاتا ہے اس وقت اس کے تباہ کن عذاب سے بچنے کی کوئی صورت نہیں رہتی۔

اَللهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنْثَى وَمَا تَغِينُ اللهُ يَعْلَمُ مَا تَغِينُ اللهُ يَعْلَمُ وَمَا تَغِينُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَزُدَادُ ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ اللهَ عَلَمُ اللهَ عَلَمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّ

علِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْكَبِيْرُ الْمُتَعَالِ

سَوَآءُ مِّنْكُمْ مَّنْ اَسَرَّ الْقَوْلَ وَ مَنْ جَهَرَ بِهُ وَمَنْ جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفٍ بِالَّيْلِ وَسَارِبُ بِالنَّهَارِ اللَّهَارِ اللَّهُ اللْلِلْ اللَّهُ الللْلِيْ اللْلِلْ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلِيْ الللْلِيْ الللِّهُ اللللْلِيْ الللْلِيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلِيْ الللِّهُ الللْلِيْ الللْلِيْ اللَّهُ اللْلِيْ اللَّهُ الللْلِيْ الللْلِيْ اللْمُعِلَى اللْمُ اللْمُلْلِي اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ الْم

۸۔ اللہ جانتا ہے جو پیٹ میں رکھتی ہے ہر مادہ <sup>[17]</sup> اور جو سکڑتے ہیں پیٹ اور بڑھتے ہیں اور ہر چیز کا اس کے یماں اندازہ ہے آ<sup>8]</sup>

9۔ جاننے والا پوشیدہ اور ظاہر کا سب سے بڑا برتر [<sup>۱۸</sup>]

۱۰۔ برابر ہے تم میں جو آہسۃ بات کھے اور جو کھے لیکار کر اور جو چھپ رہا ہے رات میں اور جو گلیوں میں پھرتا ہے دن کو [۱۹]

اا۔ اسکے بہرے والے ہیں بندہ کے آگے سے پیچے سے اسکی نگہانی کرتے ہیں اللہ کے حکم سے [۲۰] اللہ نہیں بدلتا کسی قوم کی عالت کو جب تک وہ نہ بدلیں جو ان کے جیول میں ہے اور جب چاہتا ہے اللہ کسی قوم پر آفت بھر وہ نہیں بھرتی اور کوئی نہیں ان کا اس کے سوا مدگار[۱]

۱/۰ یعنی جونشانی ہم مانگتے ہیں وہ کیوں نہیں اتری ، جے دیکھ کر ہم ایمان لانے پر مجبور ہوجاتے۔

12۔ کفار کا مطالبہ اور اس کا جواب: یعنی آیات کا آثار نا آپ کے قبضہ میں نہیں ، یہ تو خدا کا کام ہے جو آیت پینمبر کی تصدیق کے لئے مناسب ہو دکھائے آپ کا فرض اسی قدر ہے کہ خیر خواہی کی بات سنا دیں اور برائی کے مملک انجام سے لوگوں کو آگاہ کر دیں۔ پہلے بھی ہر قوم کی طرف ہادی (راہ بتانے والے اور نذیر ڈرانے والے) آتے رہے ہیں۔ ان میں سے کسی کا یہ دعویٰ نہیں ہوا کہ جو نشان معاندین طلب کریں گے ضرور دکھلا کر رہیں گے۔ ہاں خداکی راہ دکھانا ان کا کام تھا وہ ہی آپ کا ہے۔

البتہ وہ خاص خاص قوم کے لئے ہادی تھے آپ دنیا کی ہر قوم کے لئے میں۔

١٦ که مذکر ہے یا مونث ، پورا ہے یا ادھورا ، اچھا ہے یا برا ، وغیرہ ذلک من الاحوال ۔

۱۔ عل کے مراحل اور اللہ کا علم: یعنی عاملہ کے پیٹ میں ایک بچ ہے یا زیادہ، پورا بن چکا ہے یا ناتام ہے، تھوڑی مدت میں پیدا ہو گا یا زیادہ میں ۔ غرض پیٹ گھٹنے بڑھنے کے تمام اسرار واسباب اور اوقات وا توال کو پوری طرح جانتا ہے ۔ اور اپنے علم محیط کے موافق ہر چیز کو ہر عالت میں اس کے اندازہ اور استعداد کے موافق رکھتا ہے ۔ اس طرح اس نے جو آیات انبیاء علیم السلام کی تصدیق کے لئے آثاری ہیں ان میں غاص اندازہ اور مصالح و عکم ملحوظ رہی ہیں ۔ جس وقت جس قدر بنی آدم کی استعداد و صلاحیت کے مطابق نشانات کا ظاہر کرنا مصلحت تھا اس میں کمی نہیں ہوئی ۔ باقی قبول کرنے اور منتفع ہونے کے لحاظ سے لوگوں کا اختلاف ایسا ہی ہے جیسے توامل کے پیٹ سے پیدا ہونے والوں کے اتوال تفاوت استعداد و تربیت کی بناء پر مختلف ہوتے ہیں ۔

۱۸۔ حل کے مراحل اور اللہ کا علم یہ علم الهی کی لا محدود وسعت واعاطہ کا بیان ہوا یعنی دنیا کی کوئی کھلی چھپی چیزاس سے پوشیدہ نہیں اور تمام عالم اس کے زیر تصرف ہے۔

19۔ اللہ کا علم محیط: "علم الهی کا عموم بیان کر کے بلحاظ مناسبت مقام خاص احوال مکلفین کی نسبت بتلاتے ہیں کہ تمہارے ہر قول و فعل کو ہمارا علم محیط ہے۔ جو بات تم دل میں چھپاؤیا آہستہ کہواور جو علانیہ پکار کر کہو، نیز جو کام رات کی اندھیری میں پوشیدہ ہوکر کرو۔ اور جو دن دہاڑے برسر بازار کرو، دونوں کی حیثیت علم الهی کے اعتبار سے یحال ہے۔ بعض مفسرین نے آیت کو تین قسم کے آدمیوں پر مثمل بتلایا ہے۔ "من اسرا لقول" (جو بات کو چھپائے) مئٹ جَھرَ بِہ (جو ظاہر کرے) مئٹ هُو مُسْتَخْفِ بِالَّیْلِ وَسَادِ بُ بِالنَّهَادِ (جو اپنا کام رات کو چھپائے مثلاً شب کوچوری کرنا اور دن کو ظاہر کرے مثلاً دن میں غازیں پڑھنا) اللہ تعالیٰ کوسب یحمال طور پر معلوم ہیں۔ "

۲۰۔ اللہ کے پہرے دار: یعنی ہربندہ کے ساتھ خدا کے فرشتے مامور ہیں۔ جن میں بعض اس کے سب اگلے پھیلے اعال لکھتے ہیں اور بعضے غدا کے عکم کے موافق ان بلاؤں کو دفع کرنے کا ذریعہ بنتے ہیں۔ جن سے حق تعالیٰ بندہ کو بچانا چاہتا ہے۔ جس طرح اس عالم میں غدا کی عام عادت ہے کہ جو چیز پیدا کرنا چاہتے اس کے ظاہری اسباب مہیا کر دیتا ہے ، ایسے ہی اس نے کچھ باطنی اسباب و ذرائع پیدا کئے ہیں جن کو ہماری آئکھیں نہیں دیکھتیں۔ لیکن مشیت الہی کی تنفیذان کے واسطہ سے ہوتی ہے۔ اسباب و ذرائع پیدا کئے ہیں جن کو ہماری آئکھیں نہیں دیکھتیں۔ لیکن مشیت الہی کی تنفیذان کے واسطہ سے ہوتی رہتی ہے ، کسی اساب و فروال کا قانون: یعنی اللہ تعالیٰ اپنی نگبانی اور مہربانی سے جو ہمیشہ اس کی طرف سے ہوتی رہتی ہے ، کسی

قوم کو محروم نہیں کرتا۔ جب تک وہ اپنی روش اللہ کے ساتھ نہ بدلے۔ جب بدلتی ہے تو آفت آتی ہے۔ پھر کسی کے ٹالے نہیں ٹلتی۔ نہ کسی کی مدداس وقت کام دیتی ہے۔ (تنبیہ) یہاں قوموں کے عروج وزوال کا قانون بتایا ہے، اشخاص وافراد کا نہیں۔ قوم کی اچھی بری عالت متعین کرنے میں اکثریت اور غلبہ کا لحاظ ہوتا ہے۔

هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَّ طَمَعًا وَّ عُمَعًا وَّ عُمَعًا وَّ عُمَعًا وَّ عُمَعًا وَّ عُمُعًا وَّ عُمُعًا وَّ عُمُعًا وَ عُمُعًا وَ عُمُعًا السَّحَابَ الثِّقَالَ اللهِ

وَ يُسَبِّحُ الرَّعُدُ بِحَمْدِهِ وَالْمَلَيِكَةُ مِنَ خِينَفَتِهِ ۚ وَيُرْسِلُ الصَّوَاعِقَ فَيُصِينُ بِهَا خِينَفَتِهِ ۚ وَيُرْسِلُ الصَّوَاعِقَ فَيُصِينُ بِهَا مَنْ يَشَاءُ وَهُمَ يُجَادِلُونَ فِي اللهِ ۚ وَهُوَ شَرِينُدُ الْمِحَالِ اللهِ ۚ وَهُوَ شَدِينُدُ الْمِحَالِ اللهِ ۚ فَاللهِ ۚ وَهُوَ شَدِينُدُ الْمِحَالِ اللهِ ۚ وَاللهِ ۚ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ المُلْمُ اللهُل

۱۱۔ وہی ہے کہ تم کو دکھلاتا ہے بجلی ڈر کو (ڈرانے کو)
اور امید کو اور اٹھاتا ہے بادل محاری [۲۲]

۱۳۔ اور پڑھتا ہے گرج والا خوبیاں اسکی اور سب فرشتے اس کے ڈر سے [۲۳] اور بیجتا ہے کڑک بجلیاں پھر ڈالتا ہے جس پر چاہے اور یہ لوگ جھکڑتے ہیں اللہ کی بات میں اور اس کی آن ( پکڑ) سخت ہے [۲۳]

۲۲۔ بحلی و بارش میں نشانیاں: پہلے بندوں کی حفاظت کا ذکر تھا ، پھر بداعالیوں سے بوآفت و مصیبت آتی ہے اس کا ذکر ہوا معلوم ہواکہ خداکی ذات شان انعام وانتقام دونوں کی جامع ہے اس مناسبت سے یہاں بعض ایسے نشانهائے قدرت کی طرف توجہ دلائی جن میں بیک وقت امید و نوف کی دو متفناد کیفیتیں پیدا کرنے کی صلاحیت ہے۔ یعنی جب بحلی پھمکتی ہے تو امید بندھتی ہے کہ بارش آئے گی۔ اور ڈر بھی لگتا ہے کہ کمیں گر کر ہلاکت کا سبب نہ بن جائے۔ بھاری بادل پانی کے بھرے ہوئے آتے میں تو نوشی ہوتی ہے کہ باران رحمت کا نزول ہوگا ، ساتھ ہی فکر رہتی ہے کہ پانی کا طوفان نہ آجائے ، ٹھیک اسی طرح انسان کو چا بیٹے کہ رحمت البی کا امیدوار رہے مگر مکر اللہ سے مامون اور بے فکر نہ ہو۔

۲۳۔ تبیعے رمدکی توجیہ: "یعنی گرجے والا بادل یا فرشۃ زبان " حال " یا " قال " سے حق تعالیٰ کی تبیعے و تحمید کرتا ہے وَ اِنْ مِینَ شَیْءِ اِلّا یُسَیّے محمّد ہو کا لَکِنَ لّا تَفْقَهُوْ نَ مَسَیْءِ اِلّا یُسَائیل رکوع ۵) اور تمام فرشۃ بیبت و خوف کے ساتھ اس کی حمدوثنا اور تبیعے و تبجید میں مشغول رہے میں (تنبیہ) " "رعد" و " برق" و غیرہ کے متعلق آج کل کی تحقیق یہ ہے کہ بادلوں میں " توجہ " پائی جاتی ہے اور زمین میں " تحربائیہ سالب " توبادل زمین سے زیادہ نزدیک ہواس میں گاہ بگاہ زمین کی " سالب کربائیہ " سرایت کر جاتی ہے بھر اس بادل کے اوپر بسا اوقات وہ بادل گذرتے میں جن میں " تحربائیہ موجہ " موجود

ہے۔ اور یہ قاعدہ تجربہ سے معلو، ہو چکا ہے کہ مختلف قسم کے ""کہ ہائیہ"" رکھنے والے دوجسم جب محاذی ہوں تو ہرایک اپنے کہربائیہ کواپنی طرف تھینچنے ہیں تو دونوں کے مل جانے سے شدید حرارت پیدا ہو جاتی ہے اور اس حرارت شدیدہ سے دونوں بادلوں کے جم کے مناسب ایک آتشیں شعلہ اٹھنا ہے جو " صائقہ " کہلاتا ہے اسی صائقہ کی چک اور روشنی " "برق " کہلاتی ہے اور ہوا میں اس کے سرایت کرنے سے جو آواز نکلتی ہے وہ ""رعد"" ہے ""کہرباء"" کا بیہ ہی آتشیں شرارہ کبھی بادلوں اور ہواؤں کو بپھاڑ کر نیچے گرتا ہے ۔ جس کے نہایت عجیب و غریب افعال و آثار مثاہدہ کئے گئے ہیں ، علاوہ اس کے کہ وہ مکانوں کو گراتا ، پہاڑوں کو شق کرتا اور جانداروں کی ہلاکت کا سبب بنتا ہے ۔ بعض اوقات دیکھا گیا ہے کہ اس نے نہایت احتیاط سے ایک آدمی کے کپڑے آبار کر کسی درخت کی شاخ پر رکھ دیے میں مگر پہننے والے کے جسم کو کچھ صدمہ نہیں پہنچا۔ (دائرۃ المعارف فریدوجدی ) جے دیکھ کر خیال گذرتا ہے کہ بجلی کے اس آتشین شعلہ میں کوئی ذی شعور اور ذی اختیار قوت غیر مرئی طریقہ سے کام کر رہی ہے ہم کو ضرورت نہیں کہ اوپر بیان کئے ہوئے ""نظریہ "" کا انکار کریں ۔ لیکن یہ بیان کرنے والے خود اقرار کرتے ہیں کہ ""روح "" کی طرح ""قوت کهربائیه"" کی اصل حقیقت پر بھی اس وقت تک پر دہ پڑا ہوا ہے ۔ اندبیاء علیهم السلام اور دوسرے ارباب کشف و شود کا بیان یہ ہے کہ تمام نظام عالم میں ظاہری اساب کے علاوہ باطنی اساب کا ایک عظیم الثان سلسلہ کار فرما ہے۔ جو کچھ ہم یمال دیکھتے ہیں وہ صرف صورت ہے ۔ لیکن اس صورت میں جو غیر مرئی حقیقت پوشیدہ ہے اس کے ادراک تک عام لوگوں کی رسائی نہیں ۔ صرف آنکھ رکھنے والے اسے دیکھتے ہیں۔ آخرتم جو نظریات بیان کرتے ہو ( مثلاً یہ ہی قوت کہرہائیہ کا موجبہ سالبہ ہونا وغیرہ ) اس کا علم بھی چند حکائے طبیعین کے سوا بلاواسطہ کس کو ہوتا ہے۔ کم از کم اتنا ہی وثوق انبیاء کے مثاہدات وتجربات پر کر لیا جائے تو بہت سے اختلافات مٹ سکتے ہیں ۔ اعادیث سے پتہ چلتا ہے کہ دوسرے نوامیں طبیعیہ کی طرح بادلوں اور بار شوں کے انتظامات پر بھی فرشتوں کی جاعتیں تعینات میں جو بادلوں کو مناسب مواقع پر پہنچانے اور ان سے حب ضرورت و مصلحت کام لینے کی تدبیر کرتی ہیں۔ اگر تمہارے بیان کے موافق بادل اور زمین وغیرہ کی ""کھربائیہ "" کا مدبر کوئی غیر مرئی فرشتہ ہو تو انکار کی کونسی وجہ ہے ؟ جس کو تم ""شرارہ کہرہائیہ "" کہتے ہو چونکہ وہ فرشتہ کے خاص تصرف سے پیدا ہوتا ہے لہذا اسے ""وحی "" کی زبان میں ""مخاربی من نار"" ( فرشۃ کا آتشیں کوڑا ) کہدیا گیا تو کیا قیامت ہو گئی۔ اس کی شدت اور سخت اشتعال سے جو گرج اور کڑک پیدا ہوئی اگر حقیقت کو لحاظ کرتے ہوئے اسے فرشۃ کی ڈانٹ سے تعبیر فرمایا تو یہ نہایت ہی موزوں تعبیر ہے۔ بهرمال ""سائنس"" نے جس چیزی محض صورت کو سمجھا "" وحی"" نے اس کی روح اور حقیقت پر مطلع کر دیا ۔ کیا ضرورت ہے کہ خواہ مخاہ دونوں کو ایک دوسرے کا حریف مقابل قرار دے لیا جائے۔ علامہ محمود آلوسیؓ نے بقرہ کے شروع میں اس پر معقول بحث کی ہے۔ فلیراجع۔

۲۲- کیلی کی کوک میں نشانیاں: "ان جھڑنے والوں پر عذاب کی بجلی نہ گرا دے۔ عدیث میں ہے کہ حضور اللہ این آدمی بھجا کہ اسے میرے پاس بلا لاؤ۔ قاصد نے اس کو کہا کہ رسول اللہ اللہ اللہ این آدمی بھجا کہ اسے میرے پاس بلا لاؤ۔ قاصد نے اس کو کہا کہ رسول اللہ کون ہے ؟ اور اللہ کیا چیز ہے ؟ سونے کا ہے یا چاندی کا یا تا نے کا ؟ (العیاذ باللہ) تین مرتبہ یہ ہی گفتگو کی ۔ تبیسری مرتبہ بب وہ یہ گتا فائد کلمات بک رہا تھا، ایک بادل اٹھا فوڑا کبلی گری اور اس کی کھوپڑی سرسے جدا کر دی ۔ بعض روایات میں ہے کہ عامرین طفیل اور اربد بن ربیعہ نے آپ کی خدمت میں عاضر ، کو کہا کہ ہم اسلام لاتے ہیں بشرطیکہ آپ کے بعد ظلافت ہم کو ملے آپ نے الکار فرما دیا۔ دونوں یہ کہ کر اٹھے کہ ہم ""مدینہ" کی وادی کو آپ کے مقابلہ میں پیدل اور سواروں سے ہم میں گری گری گری گری ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ اس کوروک دے گا اور "انصار مدینہ" روکیں گے ۔ وہ دونوں چلے ، راستہ میں "اربد" پر بجلی گری اور عام طاعون کی گلٹی ہے ہلاک ، وا۔ (فائدہ) رعد کی آواز س کر کہنا چاہئے سَبہَ حَانَ مَنَ یُسَیِّحُ اللَّعُمُ لَا تَقَیُّلُنَا بِغَضَبِكَ وَ لَا تُھُلِکُنَا بِعَذَا بِکَ وَ عَافِنَا قَبُلَ ذٰلِکَ ۔ وَ الْمُدَّلِ بِحَدَّا بِکَ وَ عَافِنَا قَبُلَ ذٰلِکَ ۔

اللہ اس کا بکارنا کے ہے اور جن لوگوں کو کہ بکارتے ہیں اس کے سوا وہ نہیں کام آتے ان کے کچھ بھی مگر بینے کسی نے بھیلائے دونوں ہاتھ پانی کی طرف کہ آ بینچے اسکے منہ تک اور وہ کجھی نہ پہنچے گا اس تک اور جتنی بکارہے کا فروں کی سب گمراہی ہے [۲۵]

لَهُ دَعْوَةُ الْحَقِّ وَالَّذِيْنَ يَدُعُونَ مِنُ دُونِهِ لَا يَسْتَجِينُهُوْنَ لَهُمْ بِشَيْءٍ إلَّا كُونِهِ لَا يَسْتَجِينُهُوْنَ لَهُمْ بِشَيْءٍ إلَّا كَبَاسِطِ كَفَّيْهِ إلى الْمَآءِ لِيَبْلُخُ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَالِغِهِ وَمَا دُعَآءُ الْكَفِرِيْنَ إلَّا فِي ضَلَلِ عَنَ اللهِ فَي ضَلَلِ عَنَ اللهِ فَي ضَلَلِ عَنَ اللهِ فَي ضَلَلِ عَنَ اللهِ فَي ضَلَلْ عَنْ اللهِ فَي ضَلَلْ عَنْ اللهِ فَي ضَلَلْ عَنْ اللهِ فَي ضَلَلْ عَنْ اللهِ فَي ضَلْلُ عَنْ اللهِ فَي ضَلَلْ عَنْ اللهِ فَي ضَلَلْ عَنْ اللهِ فَي ضَلَلْ عَنْ اللهِ فَي صَلْلُ عَنْ اللهِ فَي صَلْلُ عَنْ اللهِ فَيْ اللهُ عَنْ اللهِ فَي صَلْلُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ فَي صَلْلُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللّهُ عَنْ الْهُ عَنْ اللّهُ عَنْ عَلَا اللّهُ عَنْ اللّهُ عَا عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللْهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا الْهُ عَلَا اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا اللّهُ عَلَا ا

وَ لِلهِ يَسُجُدُ مَنَ فِي السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَّكَرُهًا وَّظِللُهُمُ بِالْغُدُوِ وَ

الأصَالِ 🚭

10۔ اور اللہ کو سجدہ کرتا ہے جو کوئی ہے آسمان اور زمین میں خوشی سے اور زور سے اور انکی پرچھائیاں صبح اور شام [۲۶]

۲۵۔ معبودان باطل سے دعاکی مثال: یعنی پکارنا اس کا چاہئے جو ہر قٹم کے نفع و ضرر کا مالک ہے ۔ عاجز کو پکارنے سے کیا عاصل ؟ اللہ کے سوا کون ہے جس کے قبضہ میں اپنا یا دوسروں کا نفع و ضرر ہے ؟ غیراللہ کو اپنی مدد کے لئے بلانا ایسا ہے جیسے کوئی پیاسا کنویں کی من پر کھڑا ہوکر پانی کی طرف ہاتھ پھیلائے اور نوشامد کرے کہ میرے منہ میں پہنچ جا۔ ظاہر ہے قیامت تک پانی اس کی فریاد کو پہنچنے والا نہیں۔ بلکہ اگر پانی اس کی مٹھی میں ہو۔ تب بھی نود چل کر منہ تک نہیں جا سکتا۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے میں کہ "کافر جن کو پکارتے ہیں بعضے محض خیالات واوہام ہیں ، بعضے جن اور شیاطین ہیں ، اور بعضی چیزیں ہیں کہ ان میں کچھ نواص ہیں ، لیکن اپنے نواص کی مالک نہیں ۔ پھر ان کے پکارنے سے کیا عاصل "" ؟ جیسے آگ یا پانی اور شاید ستارے بھی اسی قسم میں ہوں۔ "

۲۶۔ مخلوقات کا اللہ کو سجدہ: حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں " جواللہ پر یقین لایا نوشی سے سررکھتا ہے اس کے حکم پر اور جو نہ یقین لایا آخر اس پر بھی بے افتیار اسی کا حکم جاری ہے اور پر چھائیاں صبح اور شام زمین پر پسر جاتی ہیں یہی ہے ان کا سجدہ "" ۔ مطلب یہ جو کہ جواہر ہوں یا اعراض کوئی چیزاللہ کے حکم تکوینی سے باہر نہیں ہو سکتی ۔ اس کے نفوذ و اقتدار کے سامنے سب منقاد اور سیر بسجود ہیں ۔ سایہ کا گھٹنا بڑھنا، دا ہنے بائیں مائل ہونا سب اسی کے ارادہ اور مشیت سے ہے ۔ صبح شام کا ذکر شاید اس لئے کیا کہ ان وقول میں زمین پر سایہ کا پھیلاؤ زیادہ نمایاں ہوتا ہے ۔

قُلْ مَنْ رَّبُ السَّمٰوتِ وَالْأَرْضِ فَيُلِ اللهُ لَا اللهُ الْمَاتَخَذْتُمُ مِّنَ دُوْنِهٖ اَوْلِيَاءَ لَا يَمْلِكُونَ لِانْفُسِهِمُ نَفْعًا وَّلا ضَرَّا فَيْل يَمْلِكُونَ لِاَنْفُسِهِمُ نَفْعًا وَلا ضَرَّا فَيْل هَلْ يَمْتُوى الْاَعْمٰى وَالْبَصِيرُ اللهِ هَلْ يَسْتُوى الْاعْمٰى وَالْبَصِيرُ اللهِ اللهِ تَسْتُوى الظُّلُمٰتُ وَالنُّورُ أَمْ جَعَلُوا لِلهِ تَسْتَوى الظُّلُمٰتُ وَالنُّورُ أَمْ جَعَلُوا لِلهِ شَرَكاءَ خَلَقُوا كَخَلْقِهٖ فَتَشَابَهَ الْخَلْقُ عَلَيْهِمُ فَيُ قُلُ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو الْوَاحِدُ الْقَهَارُ هَا اللهِ خَالِقُ كُلِّ شَيْءً وَهُو اللهُ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءً وَهُو اللهُ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءً وَهُو اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالِقُ كُلِّ شَيْءً وَهُو اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالِقُ كُلِّ شَيْءً وَهُو اللهُ اللهُ عَالِقُ كُلِ شَيْءً وَهُو اللهُ اللهُ عَالِقُ اللهُ عَالِقُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالِقُ اللهُ عَالِقُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَالَوْلُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَالَقُهُ اللهُ اللهُ عَالِولُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ عَالِولُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالِولُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَالُولُ اللهُ اللهُ

17۔ پوچھ کون ہے رب آسمان اور زمین کا کمدے اللہ ہے کہ پھر کیا تم نے پکڑے ہیں اس کے سوا ایسے حایتی جو مالک نمیں اپ بیطے اور برے کے [۲۰]کمہ کیا برابر ہوتا ہے اندھا اور دیکھنے والا یا کمیں برابر ہے اندھیرا اور اجالا [۲۸]کیا ٹھمرائے ہیں انہوں نے اللہ کے لئے شریک کہ انہوں نے کچھ پیدا کیا ہے جیسے پیدا کیا اللہ نے پھر مثتبہ ہو گئی پیدائش انکی نظر میں کمہ اللہ ہے پیدا کرنے والا ہر چیز کا اور وہی ہے اکیلا اللہ ہے پیدا کرنے والا ہر چیز کا اور وہی ہے اکیلا زبر دست [۲۹]

أَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَسَالَتُ أَوْدِيَةً لِقَدَرِهَا فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيًا لَّ وَمِمَّا يُوْقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ابْتِغَآءَ وَمِمَّا يُوْقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ابْتِغَآءَ حِلْيَةٍ اَوْ مَتَاءٍ زَبَدُ مِّثُلُهُ لَا كَذٰلِكَ حِلْيَةٍ اَوْ مَتَاءٍ زَبَدُ مِّثُلُهُ لَا كَذٰلِكَ يَضُرِبُ اللهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ لَا فَامَّا الزَّبَدُ فَيَذُهَبُ جُفَآءً وَامَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَذُهَبُ جُفَآءً وَامَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَذُهُ فَي الْارْضِ لَا كَذٰلِكَ يَضُرِبُ اللهُ فَيَمْكُثُ فِي الْارْضِ لَا كَذٰلِكَ يَضُرِبُ اللهُ الْمَثَالَ اللهُ الْمَثَالَ اللهُ الْمَثَالَ اللهُ اللهُ

۱۔ آثارا اس نے آسمان سے پانی پھر بہنے لگے نالے اپنی اپنی موافق پھر اوپر لے آیا وہ نالا جماگ بھولا ہوا اور جس چیز کو دھو نکتے ہیں آگ میں واسطے زیور کے یا اسباب کے اسمیں بھی جماگ ہے ویسا ہی یوں بیان (مھمراتا ہے) کرتا ہے اللہ حق اور باطل کو سو وہ جماگ تو جاتا رہتا ہے سوکھ کر اور وہ جو کام آتا ہے لوگوں کے سو باقی رہتا ہے زمین میں اس طرح بیان کرتا ہے اللہ مثالیں [۳۰]

۲۷۔ یعنی جب رہوبیت کا اقرار صرف خدا کے لئے کرتے ہو، پھر مدد کے لئے دوسرے حایتی کھاں سے تجویز کر لئے ۔ عالانکہ وہ برابر ذرہ نفع نقصان کا مستقل اختیار نہیں رکھتے۔

۲۸۔ یعنی موحد و مشرک میں ایسا فرق ہے جیسے بینا اور نابینا میں اور توحید و شرک کا مقابلہ ایسا سمجھو جیسے نور کا ظلمت ہے ۔ تو کیا ایک اندھیریوں میں پڑا ٹامک ٹوئیاں مار رہا ہواس مقام پر پہنچ سکتا ہے جہاں ایک موحد کو پہنچنا ہے جو فہم و ایس اندھا مشرک جو شرک کی اندھیریوں میں پڑا ٹامک ٹوئیاں مار رہا ہواس مقام پر پہنچ سکتا ہے جہاں ایک نتیجہ پر نہمیں پہنچ سکتے۔ بصیرت اور ایمان و عرفان کی روشنی میں فطرت انسانی کے صاف راستہ پر چل رہا ہے ؟ ہرگر دونوں ایک نتیجہ پر نہمیں پہنچ سکتے۔ ۲۹۔ یعنی جیسی مخلوقات خدا تعالیٰ نے پیدا کی ، کیا تمہارے دیوتاؤں نے ایسی کوئی چیز پیدا کی ہے جے دیکھ کر ان پر خدائی کا شبہ ہونے لگا۔ وہ تو ایک منحمی کا پر اور ایک مجھر کی ٹانگ بھی نہیں بنا سکتے۔ بلکہ تمام چیزوں کی طرح خود بھی اس الکیلے زبر دست خدا کی مخلوق ہیں۔ پھر ایسی عاجز و مجبور چیزوں کو خدائی کے تخت پر بھا دینا کس قدر گتا نی اور شوخ چشمی ہے۔

۳۰۔ تق و باطل کی مثال: آسمان کی طرف سے بارش اتری جس سے ندی نالے بہہ پڑے ۔ ہر نالے میں اس کے ظرف اور گنبائش کے موافق جتنا خدا نے چاہا پانی جاری کر دیا چھوٹے میں کم بڑے میں زیادہ ۔ پانی جب زمین پر رواں ہوا تو مٹی اور کوڑا کرکٹ ملئے سے گدلا ہوگیا۔ پھر میل کچیل اور جھاگ بچول کر اوپر آیا ۔ جیسے تیزآگ میں ، چاندی ، تانبا ، لوہا اور دوسری معدنیات پھلاتے میں تازیور ، برتن اور ہتھیار وغیرہ تیار کریں اس میں بھی اسی طرح جھاگ اٹھتا ہے مگر تصوری دیر بعد خشک یا منتشر ہوکر جھاگ جاتا رہتا ہے اور جواصلی کارآمد چیز تھی (یعنی پانی یا پھلی ہوئی معدنیات) وہ ہی زمین میں یا زمین والوں کے ہاتھ میں باقی رہ جاتی ہے۔ اور جواصلی کارآمد چیز تھی (یعنی پانی یا پھلی ہوئی معدنیات) وہ ہی زمین میں یا زمین والوں کے ہاتھ میں باقی رہ جاتی ہے۔

جس سے مختلف طور پر لوگ منتقع ہوتے ہیں۔ یہ ہی مثال ہی و باطل کی سمجھ لو۔ جب و جی آسمانی دین ہی کو لے کر اتر تی ہے تو تلوب بنی آدم اپنے اپنے ظرف اور استعداد کے موافق فیض عاصل کرتے ہیں ، پھر ہی اور باطل باہم بھڑ جاتے ہیں۔ تو میل ابھر آتا ہے۔ بظاہر باطل جھاگ کی طرح ہی کو دبا لیتا ہے ۔ لیکن اس کا یہ ابال عارضی اور بے بنیاد ہے تھوڑی دیر بعد اس کے بوش و خروش کا پہتہ نہیں رہتا۔ غدا جانے کدھر گیا۔ بواصلی اور کار آمد چیز جھاگ کے نیچے دبی ہوئی تھی (یعنی می وصداقت) بس وہ بی رہ گئی۔ دیکھو! غدا کی بیان کردہ مثالیں کیسی عجیب ہوتی ہیں کیسے موثر طرز میں سمجھایا کہ دنیا میں جب ہی و باطل بھڑتے ہیں یعنی دونوں کا جنگی مقابلہ ہوتا ہے تو گو برائے چدے باطل او نچا اور پھولا ہوا نظر آئے ، لیکن آخر کار باطل کو منتشر کر کے جی بی قاہر و غالب ہو کر رہے گا۔ کسی مومن کو باطل کی عارضی نمائش سے دھوکا نہ کھانا چاہئے اسی طرح کسی انسان کے حق بی ظاہر و غالب ہو کہ دیے گئے دیر کے لئے اوہام و وساوس زور شور دکھلائیں تو گھرانے کی بات نہیں ، تھوڑی دیر میں یہ اوبال میں جی قابل میں جی بیٹھ جائے گا اور غالص جی ثابت و مستقر رہے گا۔ گذشتہ آیات میں پونکہ توجید و شرک کا مقابلہ کیا گیا تھا، اس مثال میں جی و باطل کے مقابلہ کی کیفیت بنلا دی ، آگے دونوں کا انجام بالکل کھول کر بیان کرتے ہیں۔

لِلَّذِيْنَ اسْتَجَابُوْا لِرَبِّهِمُ الْحُسَلَٰ الْمُسَلَٰ وَالَّذِيْنَ لَمْ يَسْتَجِيْبُوْا لَهُ لَوْ اَنَّ لَهُمْ مَّا فِي وَالَّذِيْنَ لَمْ يَسْتَجِيْبُوْا لَهُ لَوْ اَنَّ لَهُمْ مَّا فِي الْاَرْضِ جَمِيْعًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَافْتَدُوْا بِهِ الْالْرُضِ جَمِيْعًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَافْتَدُوْا بِهِ أُولِيكَ لَهُمْ شُوَّءُ الْحِسَابِ لِلْ وَمَالُولَهُمُ أُولِيكَ لَهُمْ شُوِّءُ الْحِسَابِ لِلَّ وَمَالُولَهُمْ جُهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمِهَادُ ﴿

اَفَمَنُ يَعْلَمُ اَنَّمَا ٱنُولِ اِلَيْكَ مِنْ رَّبِكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ اَعْلَمِي اللَّالَيْكَ مِنْ رَّبِكَ الْحَقُّ كُمَنْ هُوَ اَعْلَمِي اللَّالَيْكَ اللَّالَةِ الْحَلَى الْمُلَوا الْكَلْبَابِ

۱۸۔ جنوں نے مانا اپنے رب کا عکم ان کے واسط بھلائی ہے [۱۳] اور جنوں نے اس کا عکم نہ مانا اگر انکے پاس ہو جو کچھ کہ زمین میں ہے سارا اور اتنا ہی اس کے ساتھ اور تو سب دلویں (دے ڈالیں) اپنے بدلہ میں [۲۳] ان لوگوں کے لئے ہے برا حماب [۲۳] اور میکانا ان کا دوزخ ہے اور وہ بری (برا بچھونا ہے) آرام کی عگہ ہے ۔ اور وہ بری (برا بچھونا ہے) اور ہو سکتا ہے کہ جو کچھ اترا تجھ پر تیرے رب آرام کی عگہ ہے ۔ حق ہے برابر ہو سکتا ہے اسکے جو کہ اندھا ہے ۔ حق ہے برابر ہو سکتا ہے اسکے جو کہ اندھا ہے ۔ سے حق ہے برابر ہو سکتا ہے اسکے جو کہ اندھا ہے ۔ سے حق ہے برابر ہو سکتا ہے اسکے جو کہ اندھا ہے ۔ سے حق ہے برابر ہو سکتا ہے اسکے جو کہ اندھا ہے ۔ سے حق ہی ہیں جنکو عقل ہے [۲۳]

ال۔ یعنی ایمان وعمل صالح اختیار کیا ان کے لئے دنیا وآخرت کی مجلائی ہے ، حقیقی خوشی اور قلبی طانبیت و سکون ان کے سواکسی کو حاصل نہیں ہوتا۔

۳۲۔ آخرت کی پریشانی: یعنی یماں تو خیر جس طرح گذرہے، لیکن آخرت میں ان کی عالت ایسی پریشانی اور گھبراہٹ کی ہوگی کہ اگر تمام دنیا کے خزانے ان کے ہاتھ میں ہوں بلکہ اسی قدر اور بھی تو تمنا کریں گے کہ ہم یہ سب فدیہ میں دیکر اس پریشانی سے چھوٹ جائیں۔ ""وانی کھم ذلک""

۳۳ یعنی حیاب میں کسی قسم کی رعایت اور درگذریہ ہوگی ایک ایک بات پر پوری طرح پکڑے جائیں گے۔

۳۷۔ مومن و کافر دونوں کا الگ الگ الگ انجام ذکر فرمانے کے بعد متنبہ کرتے ہیں کہ ایسا ہونا عین عقل و حکمت کے موافق ہے ۔ ۔ کوئی عقلمند یہ نہیں کہہ سکتا کہ ایک نیٹ اندھا جے کچھ نظر نہ آئے بوں ہی اناپ شناپ اندھیرے میں پڑا ٹھوکریں کھا رہا ہو، اس شخص کی برابری کر سکتا ہے جس کے دل کی آتکھیں کھلی ہیں اور پوری بصیرت کے ساتھ حق کی روشی سے مستفید ہو رہا

الَّذِيْنَ يُوْفُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَلَا يَنْقُضُونَ اللهِ وَلَا يَنْقُضُونَ الْمِيْثَاقَ ﴿

وَالَّذِيْنَ يَصِلُوْنَ مَآ اَمَرَ اللهُ بِهِ اَنْ يُتُوصَلَ وَيَخَافُوْنَ اللهُ بِهِ اَنْ يُتُوصَلَ وَيَخَافُوْنَ اللهُ عِهَ الْحِسَابِ

وَ الَّذِيْنَ صَمَرُوا ابْتِغَاءَ وَجُهِ رَبِّهِمُ وَ الَّذِيْنَ صَمَرُوا ابْتِغَاءَ وَجُهِ رَبِّهِمُ وَ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَ اَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقُنْهُمُ سِرًّا وَ عَلَانِيَةً وَ يَدُرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ أُولَيِكَ لَهُمُ عُقْبَى الدَّارِ ﴿

۲۰۔ وہ لوگ جو پورا کرتے ہیں اللہ کے عہد کو اور نہیں توڑتے اس عہد کو [۲۵]

11۔ اور وہ لوگ جو ملاتے ہیں جس کو اللہ نے فرمایا ملانا [۳] اور ڈرتے ہیں اپنے رب سے اور اندیشہ رکھتے ہیں برے حماب کا [۳]

۲۲۔ اور وہ لوگ جنوں نے صبر کیا خوشی کو اپنے رب کی اور قائم رکھی نماز اور خرچ کیا ہمارے دیے میں اور قائم رکھیے ) اور ظاہر (کھلے ) [۴۹] اور کرتے ہیں بائی کے مقابلہ میں بھلائی [۴۶] ان لوگوں کے لئے ہے آخرت کا گھر

۳۵۔ اہل عقل کی صفات: یعنی اللہ سے جو عهدازل میں ہو چکا ہے (عهدالت) جس پر انسان کی فطرت خود گواہ ہے اور جواندیاء کی زبانی عهد لئے گئے ان سب کو پورا کرتے ہیں۔ کسی کو توڑتے نہیں۔ نیز بذات خود کسی معاملہ میں خدا سے یا بندوں سے جو عهد و پیمان باندھتے ہیں (بشرطیکہ معصیت یہ ہو) اس کی خلاف ورزی نہیں کرتے۔

٣٦ يعنى صله رحم كرتے ہيں يا ايان كو عمل كے ساتھ يا حقوق العباد كو حقوق الله كے ساتھ ملاتے ہيں ، يا اسلامی اخوت كو قائم رکھتے ہيں ۔ يا انبياء عليهم السلام ميں تفريق نہيں كرتے كه كسى كومانيں كسى كونه مانيں ۔

۳۷ \_ یعنی حق تعالیٰ کی عظمت و جلال کا تصور کر کے لرزاں و ترساں رہتے ہیں اوریہ اندیشہ لگارہتا ہے کہ دیکھئے وہاں جب ذرہ ذرہ کا حیاب ہو گا۔ کیا صورت پیش آئے گی۔

۳۸۔ یعنی مصائب و شدائد اور دنیا کی مکروہات پر صبر کیا ۔ کسی تختی سے گھبرا کر طاعت کے راستہ سے قدم نہیں ہٹایا نہ معصیت کی طرف جھکے اور یہ صبر واستقلال محض مت تعالیٰ کی رضا و نوشنودی عاصل کرنے کے لئے دکھلایا۔ اس لئے نہیں کہ دنیا انہیں بہت صابر اور متقل مزاج کھے ۔ یہ اس لئے کہ بجز صبر کے چارہ یہ رہا تھا مجبور ہوگئے توصبر کرکے بیٹے رہے۔

**79۔ پوشیدہ کو شایداس لئے مقدم رکھاکہ پوشیدہ خیرات کرنا افضل ہے ۔ الا یہ کہ کہیں مصلحت شرعی علانیہ دینے میں ہو۔** 

بہ۔ یعنی برائی کا جواب بھلائی سے دیتے ہیں ، سختی کے مقابلہ میں نرمی برتے ہیں کوئی ظلم کرتا ہے یہ معاف کرتے ہیں۔ (بشرطیکہ معافی سے برائی ترقی کرنے کا اندیشہ نہ ہو) بدی سے پچ کرنیکی اختیار کرتے ہیں۔ اگر کہی کوئی برا کام ہو جاتا ہے تواس کے مقابلہ میں بھلا کام (یعنی توبہ اور اس گناہ کی تلافی ) کرتے ہیں۔

جَنّٰتُ عَدُنٍ يَّدُخُلُوْنَهَا وَمَنْ صَلَحَ مِنَ الْبَآيِهِمُ وَالْمَلْيِكَةُ الْبَآيِهِمُ وَالْمَلْيِكَةُ يَتِهِمُ وَالْمَلْيِكَةُ يَدْخُلُوْنَ عَلَيْهِمُ مِّنْ كُلِّ بَابٍ ﴿

سَلَمُ عَلَيْكُمُ بِمَا صَبَرْتُمُ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ فَي

۲۳۔ باغ ہیں رہنے کے [<sup>m]</sup> داخل ہوں گے ان میں اور جو روؤں اور جو روؤں اور جو روؤں میں اور جو روؤں میں اور اولا د میں [<sup>m]</sup> اور فرشتے آئیں ان کے پاس ہر دروازے سے

۲۴۔ کمیں گے سلامتی تم پر بدلے اسکے کہ تم نے صبر کیا سوخوب ملا عاقبت کا گھر[۴۳] 10- اور جولوگ توڑتے ہیں عہداللہ کا مضبوط کرنے کے بعد اور قطع کرتے ہیں اس چیز کوجس کو فرمایا اللہ نے جوڑنا اور فعاد اٹھاتے ہیں ملک میں ایسے لوگ انکے واسطے ہے لعنت اور انکے لئے ہے براگھر[مم]

وَالَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهُدَ اللهِ مِنْ بَعْدِ مِيْتَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَآ اَمَرَ اللهُ بِهَ اَنُ يُّوْصَلَ وَيَقْطِعُونَ مَآ اَمَرَ اللهُ بِهَ اَنُ يُّوْصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْآرُضِ الْولَيِكَ لَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَيْكَ لَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ شُوَّءُ الدَّارِ عَ

ام۔ یعنی جن میں ہمیشہ رمیں گے۔

۸۲۔ جنت میں اقرباء کی معیت: "آباء" کا لفظ تغلیبا کہا ہے جس میں امهات (مائیں ) بھی شامل میں ۔ یہ جنت کی بشارت کے ساتھ مزید خوشخبری سنائی کہ ایسے کاملین کو جن کی خصال اوپر بیان ہوئیں، جنت میں ایک نعمت و مسرت یہ حاصل ہوگی کہ وہ اور ان کے ماں باپ ، اولاد، بیویاں جو اپنی نیکی کی بدولت دخول جنت کے لائق ہوں سب اکھٹے رمیں گے حتی کہ ان متعلقین میں سے اگر کوئی کم رتبہ ہو گا تو حق تعالیٰ اپنی نوازش و مہربانی سے درجہ بڑھا کر اس مرد کامل سے نزدیک کر دے گا۔ وَ الَّذِیْنَ الْمَنْتُو ا وَ اتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيْمَانِ ٱلْحَقْنَابِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ (طورركوع) اس سے معلوم ہواكہ بدون ايان وعل صالح كے محض کاملین کی قرابت کافی نہیں ۔ ہاں ایان و عمل صالح موجود ہو تو تعلق قرابت سے کچھ ترقی درجات ممکن ہے ۔ واللہ اعلم ۔ ۱۳۷ مومنین کاملین کو فرشتوں کا سلام: صیح عدیث میں جنت کے آٹھ دروازے بیان ہوئے میں۔ مطلب یہ ہے کہ ان کاملین کی تعظیم وکریم کے لئے خدا کے پاک فرشتے ہر طرف سے تحائف وہدایا لے کر عاضر ہوں گے۔ اعادیث میں ہے کہ خلق اللہ میں سے اول وہ فقراء مهاجرین جنت میں داخل ہوں گے جو سختیوں اور لڑائیوں میں سینہ سپر ہوتے اور رخنہ بندی کے وقت کام آتے تھے ۔ جو عکم ان کوملتا اس کی تعمیل کے لئے ہمیشہ متعدرہتے دنیا کی حاجتیں اور دل کے ارمان دل ہی میں لے کریماں سے رخصت ہو گئے ۔ قیامت کے دن حق تعالیٰ فرمائے گا میرے وہ بندے کہاں میں (عاضر ہوں) جو میرے راستہ میں لڑے ، میرے لئے تکلیفیں اٹھائیں اور جماد کیا ۔ جاؤ بعنت میں بے کھٹلے داخل ہو جاؤ۔ پھر ملائکہ کو حکم ہو گاکہ میرے ان بندوں کے پاس عاضر ہوکر سلام کرو۔ وہ عرض کریں گے خداوندا! ہم تیری بہترین مخلوق میں کیا ہم بارگاہ قرب کے رہنے والوں کو حکم دیتے میں کہ ان زمینی باشندوں کے پاس عاضر ہوکر سلام کریں۔ ارشاد ہو گا ، ہاں یہ میرے وہ بندے میں جنہوں نے توحید پر جان دی ، دنیا کے سب ارمان اپنے سینے میں لے کر چلے آئے میرے راسۃ میں جاد کیا اور ہر تکلیف کو خوشی سے برداشت کرتے رہے۔ یہ س کر

فرشتے ہر طرف سے ان کی خدمت میں عاضر ہوں گے اور کہیں گے " سَلَاهُمُ عَلَیْکُمْ بِمَا صَبَرُتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَی الدّار عدیث میں ہے کہ نبی کریم النّافِیّقِ ہر سال کے آغاز میں قبور شداء پر تشریف لے جاتے اور فرماتے سَلَاهُم عَلَیْکُمْ بِمَا صَبَرُتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَی الدّار یہ ہی طرز عمل ابوبکر، عمراور عثمان رضی اللہ عنم کارہا۔

۱۳۸۰ اشقیاء کی علامات: سعداء کے مقابل یہاں اشقیاء کی عادات و خصال اور آخری انجام بتایا ہے۔ ان کا کام یہ ہے کہ ت تعالیٰ سے بدعمدی کریں ، جن چیزوں کے بوڑنے کا عکم تھا انہیں توڑیں ، ملک میں فتنہ و فساد کی آگ بھڑ کائیں دوسروں پر اور اپنی جانوں پر ظلم کرنے سے نہ رکیں ۔ یہ ہی لوگ میں جو غدا کی رحمت سے دور پھینک دیے گئے اور سب سے زیادہ برے مقام پر پہنچنے والے میں ۔

الله عَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَّشَآءُ وَيَقْدِرُ اللهُ عَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَّشَآءُ وَيَقْدِرُ اللهُ وَمَا الْحَلُوةُ وَمَا الْحَلُوةُ اللهُ نَيَا فِي الْأَخِرَةِ إِلَّا مَتَاءً شَيْ

وَ يَقُولُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَوُلَا النَّزِلَ عَلَيْهِ اليَّةُ مِّنُ رَّبِهِ الْقُلُ اللهَ يُضِلُّ مَنُ يَّشَآءُ اللهَ يُضِلُّ مَنُ يَّشَآءُ وَيَهْدِئَ إِلَيْهِ مَنْ اَنَابَ ﴿

اَلَّذِيْنَ امَنُوَا وَتَطْمَيِنُّ قُلُوْبُهُمُ بِذِكْرِ اللهِ ﴿ اَلَا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَيِنُّ الْقُلُوبُ ﴿

اَلَّذِيْنَ امَنُوَا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ طُوَبِي لَهُمَّ وَحُسۡنُ مَابٍ ﴿

۲۶۔ اللہ کثادہ کرتا ہے روزی جس کو چاہے اور تنگ کرتا ہے <sup>[۳۵]</sup> اور فریفتہ ہیں دنیا کی زندگی پر اور دنیا کی زندگی کچھ نہیں آخرت کے آگے مگر متاع (مال) حقیر [۳۲]

۲۰۔ اور کھتے ہیں کافر کیوں نہ اتری اس پر کوئی نشانی اس کے رب سے کہ دے اللہ گمراہ (بچلاتا ہے) کرتا ہے جس کو چاہے اور راہ دکھلاتا ہے اپنی طرف اسکو جور جوع ہوا[۲۷]

۲۸۔ وہ لوگ جو ایمان لائے اور پین پاتے ہیں انکے دل اللہ کی یاد ہی سے دل اللہ کی یاد ہی سے پین پاتے ہیں دل [۴۹]

۲۹۔ جو لوگ ایان لائے اور کام کئے اچھے نوشحالی (نوبی) ہے ایکے واسطے اور اچھا ٹھکانا [۵۰] دیا کی خوشحالی سعادت کا معیار نہیں: یعنی دنیا کے عیش و فراخی کو دیکھ کر سعادت و شقاوت کا فیصلہ نہیں ہوتا۔ نہ یہ ضروری ہے کہ جس کو دنیا میں فدا نے رزق اور پیبہ زیادہ دیا ہے وہ اس کی بارگاہ میں مقبول ہو۔ بہت سے مقبول بندے بطور آزمائش وامتحان یہاں عسرت کی زندگی بسر کرتے ہیں اور مردود مجرموں کو ڈھیل دی جاتی ہے وہ مزے اڑاتے ہیں ۔ یہ ہی دلیل اس کی ہے کہ اس زندگی کے بعد کوئی دوسری زندگی ہے جہاں ہر شخص کو اس کے نیک و بداعال کا پورا پورا پھل مل کر رہے گا۔ بہرمال دنیاکی تنگی و فراخی مقبول و مردود ہوے کا معیار نہیں بن سکتا۔

۳۹۔ دنیوی زندگی کی حقیقت: یعنی اس کو مقصود سمجھ کر اتراتے اور اکرئے ہیں۔ عالانکہ آخرے کے مقابلہ میں دنیا کی زندگی محض اپنی انگلی سے سمندر کو چھوئے تو وہ تری جو انگلی کو پہنچی ہے سمندر کے سامنے کیا حقیقت رکھی ہے۔ دنیا کی آخرت کے مقابل اتنی بھی حقیقت نہیں۔ لہذا عقلمند کو چاہئے کہ فانی کو باقی پر کو مقدم رکھے۔ حقیقت یہ ہے کہ دنیا آخرت کی گفیتی ہے بذات خود مقصود نہیں۔ یہاں کے سامانوں سے اس طرح تمتع کرو جو آخرت کی کامیابی کا ذریعہ بنے جیسے صحابہ رضی اللہ عنہم نے کیا۔

ہیں۔ فرمائشی نشانیوں کا مطالبہ: سینکروں نشانہ کھتے تھے مگر وہ ہی مرغے کی ایک ٹانگ پکردی ہوئی تھی کہ جو ہم کہتے ہائیں۔ وہ نشان دکھاؤ۔ مثلاً مکہ کے پہاڑوں کو ذرا اپنی جگہ سے سرکا کر کھیتی باڑی کے لئے زمین وسیع کر دو۔ یا زمین کو پھاڑ کر چھتے اور نہریل نشان دکھاؤ ہو ہم کو ایمان لانے پر نکال دویا ہمارے پرانے بزرگوں کو دوبارہ زندہ کر کے ہم سے بات پھیت کرا دو۔ غرض کوئی نشان ایسا دکھلاؤ ہو ہم کو ایمان لانے پر مجبور کر دے۔ اس کا جواب دیا کہ بیٹک غدا ایسے نشان دکھلانے پر قدرت رکھتا ہے۔ لیکن اس کی حکمت و عادت مقتضی منہیں کہ ہماری فرمائشیں پوری کیا کرے۔ پیغمبروں کی تصدیق کے لئے جس قدر ضرورت ہے اس سے زائد نشانات دکھلا چکا اور دکھلا رہا ہے دوسرے سینکروں معجزات سے قطع نظر کر کے اکیلا قرآن ہی کیبا عظیم الثان پیغمبر کی صداقت کا ہے۔ جب تم ان نشانوں کو دیکھ کر راہ راست پر نہ آئے اور حق کی طرف ربوع نہ ہوئے تو معلوم ہوا کہ قدیم قانون کے موافق ندا کی مشیت یہ ہی ہے کہ تم کو تہماری پہند کر دہ گمراہی میں چھوڑے رکھے۔ بلاشبہ اگر تم اپنے بڑے بڑے نشان دیکھ کر اس کی طرف ربوع ہوتے تو وہ اپنی عادت کے موافق تم کو آگے بڑھا تا اور تھیتی کامیابی تک پہنچنے کی رامیں دکھائے۔ جب تم نے نود یہ نہ چاہا تو اس کی حکمت بھی اس کو مقتضی ہے کہ تم میں مجوز نہ کرے۔ پھر فرمائشی نشان دکھلانے کی کیا ضرورت رہی ، بلکہ نہ دکھلانے میں تمہارا فائدہ

مَتَابِ 🗈

ہے کیونکہ سنت اللہ یہ ہے کہ فرمائشی نشان اسی وقت دکھلائے جاتے ہیں جب کسی قوم کا تباہ کرنا مقصود ہو۔ عدیث میں ہے کہ حق تعالیٰ نے فرمایا اے محد الٹی آیٹا اگرتم چاہوتو ہم ان کو فرمائشی نشان دکھلا دیں ، اس پر بھی یہ مانیں تواپیا عذاب بھیجا جائے گا جو دنیا میں کسی پر نہ آیا ہو۔ اور اگرتم چاہو تورحمت و توبہ کا دروازہ کھلا رکھیں۔ آپ نے دوسری شق کو اختیار فرمایا چنانچہ یہ ہی معاندانہ فرمائشیں کرنے والے بہت سے بعد کومسلمان ہوگئے۔

۴۸۔ اللہ کے ذکر میں ہی دلوں کا چین ہے: یہ خدا کی طرف رجوع ہونے والوں کا بیان ہوا۔ یعنی ان کو دولت ایان نصیب ہوتی ہے اور ذکر اللہ (خداکی یاد) سے چین اور اطمینان حاصل کرتے ہیں ۔ کیونکہ سب سے بڑا ذکر تو قرآن ہے اِنّا فَحْنُ خَزَّ لَنَا اللِّهِ كُرَ وَإِنَّالَهُ لَحَافِظُونَ جِهِ رَبِهِ كُران كے دلوں میں یقین كی كیفیت پیدا ہوتی ہے ۔ شہات اور وساوس شیطانیہ دور ہو کر سکون واطمینان میسرآتا ہے۔ ایک طرف اگر حق تعالیٰ کی عظمت و مهابت دلوں میں خوف و خثیت پیدا کرتی ہے تو دوسری طرف لا محدود رحمت ومغفرت کا ذکر قلبی سکون وراحت کے سامان بہم پہنچاتا ہے غرض ان کا دل ہر طرف سے ٹوٹ کر ایک خدا کی طرف جم جاتا ہے اور ذکر اللہ کا نوران کے قلوب سے ہر طرح کی دنیوی وحثت اور گھراہٹ کو دور کر دیتا ہے۔ <u>۴۹۔ یعنی دولت ، حکومت ، منصب ، جاگیریا فرمائشی نشانات کا دیکھ لینا ، کوئی چیزانسان کو تقیقی سکون واطمینان سے ہم آغوش</u> نہیں کر سکتی۔ صرف یا دالهی سے جو تعلق مع اللہ حاصل ہوتا ہے وہ ہی ہے جو دلوں کے اضطراب و وحثت کو دور کر سکتا ہے۔ ۵۰۔ "مترجم محقق نے ""طوبیٰ "" کے لغوی معنے لئے ہیں اسی کے اندر جنت کا وہ درخت بھی آگیا جے مدیث صحیح میں ""طوبیٰ "" کے نام سے موسوم فرمایا ہے۔

> كَذٰلِكَ أَرْسَلُنٰكَ فِي ٓ أُمَّةٍ قَدُ خَلَتُ مِنْ قَبُلِهَآ أُمَمُ لِّتَتُلُواْ عَلَيْهِمُ الَّذِيِّ اَوْحَيُنَآ اِلَيْكَ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّحْمٰن لَّ قُلُ هُوَ رَبِّيۡ لَآ اِلَّهَ اِلَّا هُوَ ۚ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَ اِلَيْهِ

۳۰۔ اس طرح تجھ کو بھیجا ہم نے ایک امت میں کہ گذر چکی ہیں اس سے پیلے بہت امتیں ٹاکہ سنا دے توانکو جو عکم بھیجا ہم نے تیری طرف <sup>[۵]</sup> اور وہ منکر ہوتے ہیں رحمن سے [ar] تو کہہ وہی رب میرا ہے کسی کی بندگی نہیں ایکے سوااسی پر میں نے بھروسہ کیا ہے اور اسی کی طرف آتا ہوں رجوع کر کے [۵۳]

الله اور اگر کوئی قرآن ہوا ہوتا کہ چلیں اس سے پہاڑیا ٹکڑے ہووے اس سے زمین یا بولیں ( بولنے لگیں ) اس سے مردے توکیا ہوتا بلکہ سب کام تواللہ کے ہاتھ میں میں [۵۳] سوکیا خاطر جمع نہیں ایان والوں کو اس پر کہ اگر چاہے اللہ تو راہ پر لائے سب لوگوں کو [۵۵] اور برابر پہنچتا رہے گا منکروں کو ان کے کرتوت پر صدمہ ( دھڑکا ) یا اترے گا انکے گھرسے نزدیک جب تک كه پینچ وعده الله كا بیشك الله غلاف نهیس کرتا اپنا وعده [۵۶]

وَلَوْ أَنَّ قُرُانًا شُيِّرَتُ بِهِ الْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتُ بِهِ الْأَرْضُ اَوْ كُلِّمَ بِهِ الْمَوْتَى لَا بَلُ لِلَّهِ الْأَمْرُ جَمِيْعًا ﴿ اَفَلَمْ يَاكِسِ الَّذِيْنَ امَنُوَّا اَنَ لَّوْ يَشَاءُ اللهُ لَهَدَى النَّاسَ جَمِيْعًا <sup>ط</sup>َوَلَا يَزَالُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا تُصِيْبُهُمْ بِمَا صَنَعُوْا قَارِعَةُ أَوْ تَحُلُّ قَرِيْبًا مِّنْ دَارِهِمْ حَتَّى يَأْتِيَ عُ وَعُدُ اللهِ ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يُخُلِفُ الْمِيْعَادَ ﴿

۵۱ ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت نیا واقعہ نہیں: یعنی جس طرح ہم اپنی طرف رجوع ہونے والوں کو کامیابی کی راہ دکھاتے ہیں۔ اسی طرح اس امت کی رہنائی کے لئے ہم نے تجھے مبعوث کیا تا جو کتاب اپنی رحمت کاملہ سے تجھ پر آثاری ہے آپ ان کو پڑھ کو سنا دیں آپ کا پیغمبر بنا کر بھیجا جانا کوئی انوکھی بات نہیں ،پہلی امتوں کی طرف بھی پیغمبر بھیجے جا پیلے ہیں جواس وقت تکذیب کرنے والوں کا حثر ہوا ان لوگوں کو بھی پیش نظر رہنا چاہئے۔

۵۲ رحان سے انکار: یعنی رحان نے اپنی رحمت کاملہ سے قرآن آبارا۔ اَلرَّ حَمْنُ عَلَّمَ الْقُرُ اَنَ اور آپ کور حمة للعالمين بنا کر جھیجا۔ مگر انہوں نے سخت ناشکری اور کفران نعمت پر کمر باندھ لی ۔ رحان کا حق ماننے سے منکر ہو گئے بلکہ اس نام سے ہی وحثت کھانے لگے۔ اسی لئے ""حدیدبیہ"" کے صلح نامہ میں بسم اللہ الرحمن الرحیم لکھنے پر جھکڑا ہو گیا ۔ وَإِذَا قِیْلَ لَهُمُ اسْجُدُو اللِرَّحْمٰنِ قَالُو اوَمَا الرَّحَمٰنُ (فرقان ركوع٥)

۵۳ یعنی جس رحان سے تم انکار کرتے ہو وہ ہی میرا رب ہے اور وہ ہی اللہ ہے جس کا کوئی شریک نہیں قُلِ اڈھُو اللّٰہَ أَوِ دَاعُوا الرَّحْمٰنَ ﴿ أَيُّامَّا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَا ءُ الْحُسْلَى (بني اسرائيل ركوع١١) ميرا آغاز وانجام سب اسي كے ہاتھ میں ہے اسی پر توکل کرتا ہوں ۔ نہ تمہارے انکار و تکذیب سے مجھے ضرر کا اندیشہ ہے نہ اس کی امداد واعانت سے مایوس ہول۔

۵۴ ـ کفار فرمائشی کتاب پر مجھی ایمان نہ لاتے: یہاں قرآن سے مراد عام کتاب ہے جیسا کہ ایک عدیث صحیح میں ""زپور"" پر لفظ قرآن کا اطلاق ہوا ہے یعنی اگر کوئی کتاب ایسی آثاری جاتی جس سے تمہارے یہ فرمائشی نشان پورے ہو جاتے تو وہ مجزاس قرآن کے اور کونسی ہو سکتی تھی یہ ہی قرآن ہے جس نے روعانی طور پر پہاڑوں کی طرح جمے ہوئے لوگوں کو ان کی جگہ سے ہٹا دیا۔ قلوب بنی آدم کی زمینوں کو بھاڑ کر معرفت الهی کے چٹمے جاری کر دیے۔ وصول الیٰ اللہ کے راستے برسوں کی جگہ منٹوں میں طے کرائے ۔ مردہ قوموں اور دلوں میں ابدی زندگی کی روح پھونک دی۔ جب ایسے قرآن سے تم کو شفاء ہدایت نصیب نہ ہوئی تو فرض کرو تمہاری طلب کے موافق اگر یہ قرآن مادی اور حسی طور پر بھی وہ سب چیزیں دکھلا دیتا جن کی فرمائش کرتے ہو۔ تب ہی کیا امید تھی کہ تم ایان لے آتے اور نئی مجتیں اور کج بحثیاں شروع یہ کرتے ، تم ایسے صدی اور سرکش واقع ہوئے ہو کہ کسی نشان کو دیکھ کر ایان لانے والے نہیں ۔ اصل یہ ہے کہ سب کام (ہدایت واضلال) اللہ کے ہاتھ میں ہیں جبے وہ نہ چاہیے قیامت تک ہدایت نہیں ہو سکتی ۔ لیکن وہ اسی کو چاہتا ہے جواپنی طرف سے قبول حق کی خواہش اور تڑپ رکھتا ہو۔ " ۵۵۔ شاید بعض مسلمانوں کو خیال گذرا ہو گاکہ ایک مرتبہ ان کی فرمائش ہی پوری کر دی جائے شاید ایان لے آئیں ان کو سمجھایا کہ غاطر جمع رکھواگر خدا یا ہے تو ہدون ایک نشان دکھلائے ہی سب کوراہ راست پر لے آئے ۔ لیکن پیر اس کی عادت و حکمت کے غلاف ہے۔ اس نے انسان کوایک مدتک کسب واختیار کی آزادی دے کر ہدایت کے کافی اسباب فراہم کر دیے، جو چاہے ان سے منتفع ہو۔ کیا ضرورت ہے کہ ان کی فرمائشیں پوری کی جائیں باوجود کافی سامان ہدایات موجود ہونے کے اگر معاندین نہیں مانتے اور اپنے ایان کو بیودہ فرمائشوں پر معلق کرتے ہیں۔ توہم نے یہ ارادہ بھی نہیں کیا کہ ساری دنیا کو ضرور منوا ہی دیا جائے آخر لَاَمُلَتَنَّ جَهَنَّهَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ والى بات بهي توپوري ، وكررب كي ـ ۵۹۔ کفار کے لئے قارعہ: یعنی یہ کفار مکہ فرمائشی نشانوں سے ماننے والے نہیں ۔ بیہ تواس طرح مانیں گے کہ برابر کوئی آفت و مصیبت خود ان پر یا ان کے آس پاس والوں پر پڑتی رہے گی۔ جبے دیکھ کر یہ عبرت عاصل کریں مثلاً جماد میں معلمانوں کے ہا تھوں سے کچھ قتل ہوں گے کچھ قید کئے جائیں گے کچھ دوسری طرح کے مصائب کا شکار ہوں گے ، یہ ہی سلسلہ رہے گا۔ جب تک خدا کا وعدہ پورا ہو یعنی مکہ فتح ہو اور ""جزیرۃ العرب"" شرک کی گندگی سے پاک و صاف ہو جائے بیشک خدا کا وعدہ اٹل ہے، پورا ہو کر رہے گا۔ بعض مفسرین نے اَو تَحُلُّ قَرِيْبًا مِنْ دَارِهِمْ مِين رسول الله النَّالَيْزَم کی طرف خطاب مانا ہے یعنی آپ ان کی بستی کے قریب اتریں گے جیسا کہ حدیبیہ میں ہوا۔ اس وقت ""قارعہ"" سے وہ سرایا مراد ہوں گے جن میں آپ بنفس تفیں شریک نہ ہوتے تھے۔ بعض سلف سے منقول ہے کہ آیت تمام کفار کے حق میں عام ہے۔ مکہ والوں کی تحضیص نہیں

۔ واللہ اعلم ۔

وَلَقَدِ اسْتُهُزِئَ بِرُسُلٍ مِّنْ قَبَلِكَ فَامُلَيْتُ لِلَّا فَامُلَيْتُ لِلَّا فَامُلَيْتُ لِلَّا فَامُلَيْتُ لِلَّا لِلَّذِيْنَ كَفَرُوا ثُمَّ اَخَذْتُهُمُ اللَّهُ فَكَيْفَ كَانَ

عِقَابِ

أَفَمَنُ هُوَ قَآيِمُ عَلَى كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَثُ وَجَعَلُوا لِلهِ شُرَكَآءَ وَكُلُ كُلِّ مَعُلُوا لِلهِ شُركَآءَ وَكُلُ قُلُ سَمُّوهُمُ أَلَمُ تُنَبِّئُونَةً بِمَا لَا يَعْلَمُ فِى سَمُّوْهُمُ أَلَمُ بِظَاهِرٍ مِّنَ الْقَوْلِ ثَبَلُ زُيِّنَ الْأَرْضِ اَمْ بِظَاهِرٍ مِّنَ الْقَوْلِ ثَبَلُ زُيِّنَ لِللَّهُ فَمَا لَا يَعْلَمُ فِي لِللَّذِينَ كَفَرُوا مَكُرُهُمْ وَ صُدُّوا عَنِ لِللَّذِينَ كَفَرُوا مَكُرُهُمْ وَ صُدُّوا عَنِ السَّينِيلِ ثُومَنُ يُتُضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنَ السَّينِيلِ وَمَنُ يُتُضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنَ السَّينِيلِ وَمَن يُضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِن هَادٍ هَا لَهُ مَن اللهِ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ هَا مَكْرُهُمْ وَ صُدُوا عَنِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ اللهِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ هَا مَنْ يَضْلِلُ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ اللهِ اللهِ فَمَا لَهُ مِنْ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ اللهِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ اللهُ فَمَا لَهُ مَنْ يَضُلِلُ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ اللهُ فَمَا لَهُ مَنْ اللهُ فَمَا لَهُ مَنْ اللهُ فَمَا لَهُ مَا لَهُ مَنْ اللهُ فَمَا لَهُ مَنْ اللهُ فَمَا لَهُ مَنْ اللهُ فَمَا لَهُ اللهُ فَمَا لَهُ مُنْ اللهُ فَمَا لَهُ اللهُ فَمَا لَهُ اللهُ فَمَا لَهُ اللهُ فَمَا لَلْهُ فَمَا لَهُ اللّهُ فَالِهُ لَهُ اللّهُ فَمَا لَهُ اللّهُ فَمَا لَهُ اللّهُ فَمَا لَهُ اللّهُ لَهُ مُنْ لَهُ اللّهُ فَا لَهُ اللّهُ فَا لَهُ اللّهُ فَمَا لَهُ اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ فَلَا لَلّهُ فَمَا لَهُ اللّهُ لَا اللّهُ فَمَا لَهُ اللّهُ لَا لَهُ اللّهُ فَمَا لَهُ اللّهُ فَمَا لَلْهُ اللّهُ فَمَا لَهُ اللّهُ فَمَا لَهُ اللّهُ فَا لَهُ اللّهُ فَا لَهُ اللّهُ فَا لَهُ اللّهُ فَا لَهُ اللّهُ لَا اللهُ لَهُ اللّهُ فَا لَهُ اللّهُ فَا لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ فَا لَهُ اللّهُ فَا لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَا لَهُ لَهُ اللّهُ لَا لَهُ لَا اللّهُ لَا لَهُ اللّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لِهُ لَا لَهُ لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَا لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَ

لَهُمُ عَذَابٌ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَلَعَذَابُ اللَّهُمُ عَذَابُ اللَّهِمِنُ وَّاقٍ ﴿ الْاَخِرَةِ اَشَقُ ۚ وَمَا لَهُمُ مِّنَ اللهِ مِنْ وَّاقٍ ﴿

۳۲۔ اور ٹھٹا کر چکے ہیں کتنے رسولوں سے تجھ سے پہلے سوڈھیل دی میں نے منکروں کو پھران کو پکڑ لیا سو کلیا تھا میرا بدلہ [۵۷]

۳۳۔ بھلا جو لئے کھڑا ہے ہرکسی کے سرپر جو کچھاس نے کیا ہے (اوروں کی برابر ہو سکتا ہے) اور مقرر کرتے ہیں اللہ کے لئے شریک [۸۸] کمہ ان کا نام لو [۵۹] یا اللہ کو بتلاتے ہو جو وہ نہیں جانتا زمین میں [۲۰] یا اللہ کو بتلاتے ہو جو وہ نہیں جانتا زمین میں اللہ بھلے سمجھا کرتے ہو اوپر ہی اوپر باتیں [۱۲] یہ نہیں بلکہ بھلے سمجھا دیے ہیں منکروں کو ان کے فریب اور وہ روک دیئے گئے میں راہ سے [۱۲] اور جس کو گھراہ کرے اللہ سوکوئی نہیں اسکوراہ بتانے والا [۱۲]

۳۳۔ ان کو مار پڑتی ہے دنیا کی زندگی میں [۲۳] اور آخرت کی مار تو بہت ہی سخت ہے اور کوئی نہیں انکواللہ سے بچانے والا [۲۵]

۵۵۔ یعنی سزا ملنے میں دیر ہو تو مت سمجھو کہ چھوٹ گئے ، گذشتہ مجرموں کو بھی پہلے ڈھیل دی گئن: ۔ پھر جب پکڑا تو دیکھ لوکیا حثر ہوا ۔ آج تک انکی تباہی کی داستانیں زبانوں پر ہیں ۔

۵۸۔ اللہ ہر شخص کے عل کی نگرانی کرتا ہے: یعنی جو غدا ہر شخص کے ہر عمل کی ہروقت نگرانی رکھتا ہے ، ایک لمحہ کسی سے غافل نہیں۔ ذرا کوئی شرارت کرے اسی وقت تنبیہ کر سکتا اور سزا دے سکتا ہے۔ کیا مجرم اس سے چھوٹ کر کہیں بھاگ سکتے

ہیں ، یا اس کی مثل پھرکی وہ مورتیاں ہو سکتی ہیں جو نہ دیکھتی ہیں نہ سنتی ہیں۔ نہ اپنے یا دوسرے کے نفع و ضرور کا کچھ اختیار رکھتی ہیں۔ تا اپنے یا دوسرے کے افغ و ضرور کا کچھ اختیار رکھتی ہیں۔ تعجب ہے کہ ایسے خدا کی موجودگی میں انسان ایسی عاجز و حقیر مخلوق کے آگے سر جھکائے اور اس کو خدائی کے اختیارات تفویض کر دے۔ اس ظلم کی بھی کوئی انتہا ہے کہ علیم الکل اور بہمہ صفت موصوف خدا کے شریک وہ ہوں جنہیں خود اپنے وجود کی خبر نہیں خوب سمجھ لو کہ جو کچھ ہم خفیہ یا علانیہ کرتے ہیں سب خدا کی آنکھ کے سامنے ہے۔ لوگوں کی ان مشرکانہ گتا خیوں سے وہ بے خبر نہیں ۔ جلدیا بدیر سزامل کر رہے گی۔

09۔ اللہ کے حصہ دار کہیں موجود نہیں: یعنی ذرا آگے بڑھ کر ان شرکاء کے نام تولواور پتے تو بتاؤ، کیا خدا وند قدوس کی یہ صفات سن کر جواوپر بیان ہوئیں کوئی حیاداران پتھروں کا نام بھی لے سکتا ہے؟ اور بے حیائی سے ""لات" و""عزیٰ" کے نام لینے لگو توکیا کوئی عاقل ادھرالتفات کر سکتا ہے؟ ۔

۱۰ یعنی خدا کوتام روئے زمین پر اپنی خدائی کا کوئی شریک (حصد دار) معلوم نہیں ۔ (کیونکہ ہے ہی نہیں جو معلوم ہو) کیا تم اے وہ چیز بتلاؤ کے جے وہ نہیں جانتا ؟ (العیاذ باللہ) (تنبیہ) زمین کی قید اس لئے لگائی کہ بت پرستوں کے نزدیک شرکاء (اصنام) کی قیام گاہ یہ ہی زمین تھی۔ ابو حیان نے لَا یَعْدَمُ کی ضمیر "ا" کی طرف لوٹائی ہے ۔ یعنی کیا خدا کو بتلاتے ہو کہ آپ کی خدائی کے حصد داروہ بت میں جوادنی ساعلم بھی نہیں رکھتے ؟

19۔ شرکاء کا عقیدہ صرف قول ہی قول ہے: پہلے فرمایا تھا ان شرکاء کا ذرا نام لو، پھر متنبہ فرمایا کہ جس چیز کا واقع میں ثبوت ہی نہیں اس کا نام کیا لیا جاسکتا ہے ؟ اب بتلاتے ہیں کہ کسی چیز کو غدا کا شریک محمرانا خالی الفاظ اور صوت محض ہے جس کے نیچ کوئی حقیقت نہیں ۔ مجرد ظن و تخین اور باطل اوہام سے چند بے معنی الفاظ بامعنی نہیں بن جاتے ۔ ثاید بِظَاهِرٍ مِینَ الْقُولِ میں ادھر بھی اثنارہ ہوکہ جو مشرکانہ باتیں وہ کر رہے ہیں اگر کورا نہ تقلید و متعصب سے خالی ہوکر اپنے ضمیر کی طرف رہوع کریں تو خود ان کا ضمیر بھی لغویات سے الکار کرے گا۔ اس لئے کہنا چاہئے کہ یہ سب اوپر اوپر کی باتیں ہیں ۔ جن کو انسانی ضمیر اور انسانی فطرت دونوں مردود ٹھمرا کے ہیں ۔

<mark>۹۲۔</mark> یعنی کچھ بھی نہیں۔ شرک کی حایت میں ان کی یہ مستعدی اور توحید کے مقابلہ میں اس قدر جدوجمد خالی نفس کا دھوکہ اور شیطان کا فریب ہے اسی نے ان کوراہ حق سے روک دیا ہے۔

<mark>97۔</mark> یعنی جبے خدا ہدایت کی توفیق نہ دے اسے کون راہ پر لا سکتا ہے اور وہ اس کو توفیق دیتا ہے جو باختیار خود ہدایت کے دروازے اپنے اوپر بند نہ کرلے۔ ۱۲/ مجاہدین کے ہاتھوں سے یا بلاواسطہ قدرت کی طرف سے ۔

10\_ یعنی بے سزا دیے چھوڑے گا نہیں۔ پھر وہاں کی سزا کا کیا پوچھنا۔

مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ لَا تَجْرِئُ مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ أَكُلُهَا دَآيِمٌ وَظِلُّهَا لَا مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ أَكُلُهَا دَآيِمٌ وَظِلُّهَا تَلَكَ عُقْبَى الَّذِينَ اتَّقَوُا فَى وَعُقْبَى اللَّذِينَ اتَّقَوُا فَى وَعُقْبَى اللَّذِينَ اتَّقَوُا فَى وَعُقْبَى اللَّذِينَ اتَّقَوُا فَى وَعُقْبَى اللَّذِينَ التَّقَوُا فَى وَعُقْبَى اللَّذِينَ النَّارُ عَلَى اللَّذِينَ النَّارُ عَلَى اللَّذِينَ النَّارُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الل

وَكَذَٰلِكَ اَنُزَلَنْهُ حُكُمًا عَرَبِيًّا ﴿ وَلَهِنِ اللَّهِ مُكُمًّا عَرَبِيًّا ﴿ وَلَهِنِ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ قَ لِيِّ وَلَا وَاقٍ ﴿ اللَّهِ مِنْ قَ لِيِّ وَلَا وَاقٍ ﴾

۳۵۔ عال جنت کا جس کا وعدہ ہے پر ہمیزگاروں سے بہتی ہیں اس کے نیچے نہریں میوہ اس کا ہمیشہ ہے

[17] اور سایہ بھی [۱۲] یہ بدلہ ہے ان کا جو ڈرتے رہے

[18] اور بدلہ منکروں کا آگ ہے [19]

۳۹۔ اور وہ لوگ جن کو ہم نے دی ہے کتاب نوش ہوتے ہیں اس سے جو نازل ہوا تجھ پر [۱۰] اور بعضے فرقے منیں مانے اسکی بعضی بات [۱۰] کہہ مجھ کو یہی عکم ہواکہ بندگی کروں اللہ کی اور شریک نہ کروں اس کا اسی کی طرف ہے میرا گھانہ [۱۰]

۳۷۔ اور اسی طرح آثارا ہم نے یہ کلام حکم عربی زبان میں [۲۰] اور اگر تو چلیے انکی خواہش کے موافق بعد اس علم کے جو تجھے کو پہنچ چکا کوئی نہیں تیرا اللہ سے حایتی اور نہ بچانے والا [۲۷]

۲۱۔ جس کی کوئی نوع کبھی ختم نہ ہوگی اور ہمیشہ وہ ہی ملے گا۔ جس کی خواہش کریں گے۔ لَا مَقْطُوْعَةٍ وَّ لَا مَمْنُوْعَةٍ (واقعہ رکوع)

۱۶۔ یعنی سایہ بھی ہمیشہ آرام دہ رہے گا نہ کجھی دھوپ کی تیش ہوگی نہ سردی کی تکلیف ۔ لَا یَرَوْنَ فِینَهَا شَمْسًا وَّ لَا زَمْهَرِیْرًا (دهررکوع)

۸۷۔ یعنی خدا سے ڈر کر شرک و کفر کوچھوڑے رکھا۔

79۔ اہل حق اور اہل باطل کا انجام ایک دوسرے کے بالمقابل بیان فرمایا۔ و بضدِّ هاتتبین الاَشْيَاءُ۔

۳۸۔ اور بھیج چکے ہیں ہم کتنے رسول تجھ سے پہلے اور ہم نے دی تھیں انکو جوروئیں اور اولا د اور نہیں ہوا کسی رسول سے کہ وہ لے آئے کوئی نشانی مگر اللہ کے اذن سے ہرایک وعدہ ہے لکھا ہوا [۵۶]

وَلَقَدُ اَرُسَلُنَا رُسُلًا مِّنَ قَبُلِكَ وَ جَعَلْنَا لَهُمُ اَزُواجًا وَّذُرِيَّةً ﴿ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ اَنْ لَكُمُ اَزُواجًا وَّذُرِيَّةً ﴿ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ اَنْ يَأْتِي بِايَةٍ إِلَّا بِإِذُنِ اللهِ ﴿ لِكُلِّ اَجَلٍ اَجَلٍ كَلِّ اَجَلٍ كَلِّ اَجَلٍ كَتَابُ ﴾

۳۹۔ مٹاتا ہے اللہ جو چاہے اور باقی رکھتا ہے اور اسی کے پاس ہے اصل کتاب [۲۶] ۳۰ ۔ اور اگر دکھلا دیں ہم تجھ کو کوئی وعدہ جو ہم نے کیا ہے ان سے یا تجھ کو اٹھالیویں سوتیرا ذمہ تو پہنچا دینا ہے اور ہمارا ذمہ ہے حماب لینا [۷۶]

وَ إِنْ مَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ اَوُ نَتَوَقَّيَنَّكَ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلْغُ وَعَلَيْنَا الْجَسَابُ عَلَيْكَ الْبَلْغُ وَعَلَيْنَا الْجِسَابُ

، کے نزول قرآن سے اہل کتاب اور مسلمانوں کی خوشی: "جن کو اب قرآن دیا ہے (یعنی مسلمان) اور جن کو پہلے ""توارت"" و "انجیل" وغیرہ دی گئی (یعنی "یمبود" و""نساری "") اس چیز کو بن کو خوش ہوتے ہیں جو آپ پر بازل کی گئی۔ مسلمانوں کا خوش ہونا تو ظاہر ہے کہ وہ اسی کتاب کو فلاح دارین کی کلید جانے تھے ، باقی یمود و نساری میں جو لوگ اہل علم و انساف اور فی الجلہ حق پرست تھے ان کے لئے بھی ایک طرح مسرت کا موقع تھا۔ کیونکہ وہ دیکھتے تھے کہ قرآن کلیبی فراغدلی سے ان کی اصل کتابوں پرست تھے ان کے انبیاء کی تعریف و تعظیم میں رطب اللیان ہے بلکہ سے اجار ورہبان کے وجود کو بھی معرض مدح میں پیش کی تصدیق اور ان کے انبیاء کی تعریف و تعظیم میں رطب اللیان ہے بلکہ سے اجار ورہبان کے وجود کو بھی معرض مدح میں پیش کی تصدیق اور ان کے انبیاء کی تعریف و تعظیم میں رطب اللیان ہو بلکہ سے اجار ورہبان کے وجود کو بھی معرض مدح میں پیش کرتا ہے۔ ذلِک بِاَنَّ مِنْ اُمْمُ قِسِّ یَسِٹِ قَرِ مُنْ اِنْ کار مشرف باسلام ہوئے۔

ا> \_ یعنی یہود و نصاریٰ یا عرب کے جاہلوں میں وہ جاعتیں بھی میں جو قرآن سے اس لئے نانوش میں کہ انہیں اس کی بعض

چیزوں سے انکار ہے اور یہ وہی چیزیں ہیں جوان کی تحریف و تبدیل یا آراء واہواء کے خلاف قرآن نے بیان کی ہیں۔

۱۵۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت توحید عالص کی طرف: یعنی کوئی خوش ہویا نا خوش میں تواسی خدائے وحدہ لا شریک لہ

کی بندگی کرتا ہوں جس کو سب انبیاء اور ملل بالاتفاق مانتے بلے آئے ۔ اس کے احکام و مرضیات کی طرف ساری دنیا کو دعوت دیتا ہوں اور خوب جانتا ہوں کہ میرا انجام اس کے ہاتھ میں ہے اسی کی طرف رجوع کرتا ہوں ، وہیں میرا مشکل نہ ہے ۔ وہ ہی مجھ کو افراب و منصور اور مخالفین کو مغلوب ورسواء کرے گا۔ لہذاکسی کے خلاف والکار کی مجھے قطعا پروا نہیں ۔

آخر کار غالب و منصور اور مخالفین کو مغلوب ورسواء کرے گا۔ لہذاکسی کے خلاف والکار کی مجھے قطعا پروا نہیں ۔

۳۶ ـ قرآن کا زول عربی زبان میں: "یعنی جیسے پیشتر دوسری کتابیں آثاری گئیں اس وقت یہ قرآن آثارا ہو عظیم الثان معارف و عکم پر مثقل اور حق و باطل کا آخری فیصلہ کرنے والا ہے ۔ پھر جس طرح ہر پینمبر کو اسی زبان میں کتاب دی گئی ہواس کی قومی زبان تھی ۔ ایسے ہی محمد عربی الله آنجو کو عربی قرآن دیا گیا ۔ بلاشہ قرآن جیسی معجز و جامع کتاب ایسی ہی زبان میں نازل ہونی چاہئے تھی ، جو نهایت بلیغ ، وسیع ، جامع ، منضبط، واضح ، پر مغز اور پر شوکت ہونے کہ وجہ سے ""ام الالسنہ ""اور "ملکۃ اللغات ""کہلانے کی مشخق ۔

۷۶۔ علم عظیم کی پیروی کرو: یعنی کسی کے انکار و نا نوشی کی ذرہ بھر پروا نہ کرو۔ حق تعالیٰ نے بوعلم عظیم تکو دیا ہے اس کی پیروی کرتے رہو۔ اگر بالفرض تم ان لوگوں کی خواہشات کی طرف جھک گئے تو اس کے وبال سے کون بچا سکتا ہے ۔ یہ خطاب ہر طالب حق کو ہے ۔ اور اگر حضور اللّٰی اللّٰہ مخاطب ہیں تو آپ کے سامنے رکھ کر دوسروں کو سنانا مقصود ہے جیسا کہ پہلے متعدد مواضع میں اس کی نظائر گذر چکیں ۔

3)۔ تمام انبیاء بشر تھے: یعنی پینمبر عربی اللی آیا کو نئی کتاب اور نئے احکام دے کر بیمجناکیا اچھنے کی بات ہو گئی جو اتنی تجلیں نکالی بات ہیں ہیں آفران سے پہلے بھی ہم نے جو پینمبر بیمجے وہ آسمان کے فرشتے نہ تھے اسی دنیا کے رہنے والے آدمی تھے ۔ جو کھانا کھاتے اپنی ضروریات اپنے ہاتھوں سے انجام دیتے اور بیوی پچے رکھتے تھے ۔ ان میں کسی کو یہ قدرت نہ تھی کہ لوگ جو نشانی مانگتے ضرور دکھلا دیتا، بلکہ موجودہ پینمبر کی طرح ہر چیز میں خدائی اذن کے منتظر رہتے تھے۔ وہ ہی نشان دکھاتے اور وہ ہی احکام مانگتے ضرور دکھلا دیتا، بلکہ موجودہ پینمبر کی طرح ہر چیز میں خدائی اذن کا عال یہ ہے کہ اس کے یماں ہر زمانہ اور ہر قرن کے مناسب مناتے تھے جس کا اذن غدا کے یماں سے ہوتا ۔ خدائی اذن کا عال یہ ہے کہ اس کے یماں ہر زمانہ اور ہر قرن کے مناسب جداگانہ حکم لکھا ہوا ہے اور ایک وعدہ ٹھمرا ہوا ہے جس کو نہ کوئی نبی بدل سکتا ہے نہ فرشتہ ۔ پھر جب ہر ایک پینمبر اپنے زمانہ کے مناسب احکام لائے اور اپنی صداقت کے نشان دکھانے میں پبلک کی خواہشات کے پابند نمیں رہے نہ اپنے کو توائح بشریہ اور تعلقات معاشرت سے پاک اور برتر ظاہر کیا توان ہی چیزوں کا محمد رسول اللہ النظر ایشانی پایا جانا الکار نبوت کی دلیل کیسے بن بشریہ اور تعلقات معاشرت سے پاک اور برتر ظاہر کیا توان ہی چیزوں کا محمد رسول اللہ النظر آئے آئے میں پایا جانا الکار نبوت کی دلیل کیسے بن

سکتی ہے۔

73۔ اللہ قضا وقدر کا مالک ہے: یعنی اپنی حکمت کے موافق جس عکم کو چاہے مندوخ کرے جے چاہے باقی رکھے۔ جس قوم کو چاہے مٹائے جے چاہے اس کی جگہ جا دے۔ جن پر اسباب کی تاثیر چاہے بدل ڈالے جن کی چاہے نہ بدلے۔ جو وعدہ چاہے شرائط کی موجودگی میں ظاہر کرے جو چاہے شرائط کے نہ پائے جانے کی بناء پر موقوف کر دے۔ غرض ہر قیم کی تبدیلی و تغیر، محو و اثبات نسخ واحکام اسی کے ہاتھ میں ہے۔ قضا وقدر کے تام دفاتر اسی کے قبضہ میں ہیں اور سب تفصیلات و دفاتر کی جڑ جے "ام الکتاب" کہنا چاہئے اسی کے پاس ہے یعنی "علم ازلی محیط" جو ہر قیم کے تبدل و تغیر سے قطعا منزہ و مبری اور لوح محفوظ کا ماخذ ہے۔

تقدیر معلق اور تقدیر مبرم: صرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ "" دنیا میں ہر چیز اسباب سے ہے ، بعضے اسباب ظاہر ہیں بعضے چھے ہیں ۔ اسباب کی تاثیر کا ایک طبعی اندازہ ہے ، جب اللہ چاہے اس کی تاثیر اندازہ سے کم یا زیادہ کر دے۔ جب چاہے ویسی ہی رکھے ۔ آدمی کھی کنکر سے مرتا ہے اور کچھی گولی سے بچتا ہے اور ایک اندازہ ہر چیز کا اللہ کے علم میں ہے ۔ جو ہرگز نہیں بداتا ۔ اندازے کو تقدیر کھتے ہیں ۔ یہ دو تقدیر بر ہوئیں ایک بدلتی ہے اور ایک نہیں بدلتی ۔ جو تقدیر بدلتی ہے اس کو معلق اور جو نہیں بدلتی اس کو مهرم کھتے ہیں " جن احادیث و آثار سے بعض افاضل کو قضاء مبرم کے بدلنے کا شبہ ہوا ہے ان کے متعلق یماں بدلتی ان و بھولی ایک متعلق میں کھا جائے گا۔ اگر خدا نے توفیق دی ۔ و بوالموفیق والمستعان ۔

››۔ یعنی جو وعدے ان سے کئے گئے ہیں ، ہم کو افتیار ہے کہ ان میں سے بعض آپ کے سامنے پورے کر دیں یا آپ کی وفات کے بعد ظاہر کریں نہ آپ کوان کے ظہور کی فکر میں پڑنا چاہئے اور نہ تاخیر وامهال دیکھ کر ان لوگوں کو بے فکر ہونا چاہئے ۔ فدا کے علم میں ہر چیز کا ایک وقت مناسب ہے جس کے پہنچنے پر وہ ضرور ظاہر ہوکر رہے گی۔ آپ اپنا فرض (تبلیغ) ادا کئے جائیے تکذیب کرنے والوں کا حیاب ہم فود بے باق کر دیں گے۔

اَوَلَمْ يَرَوَا اَنَّا نَاتِي الْأَرْضَ نَنْقُصُهَا مِنْ اللهِ عَلَى وَ سَيْنِ وَيَحْتَ كَهُ اللهُ يَحْكُمُ لَا مُعَقِّبَ اللهُ يَحْدُلُهُ اللهُ ال

الا \_ کیا وہ نہیں دیکھتے کہ ہم چلے آتے ہیں زمین کو گھٹاتے اس کے کناروں سے [^^] اور اللہ حکم کرتا ہے کوئی نہیں کہ پیچھے ڈالے اس کا حکم [^^] اور وہ جلد لیتا ہے حیاب[^^]

وَقَدُ مَكَرَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِهِمْ فَللَّهِ الْمَكْرُ جَمِيْعًا لَّ يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ لَ وَسَيَعْلَمُ الْكُفُّرُ لِمَنْ عُقْبَى الدَّارِ ٣

وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلًا ﴿ قُلُ كَفْى بِاللَّهِ شَهِيَدًّا بَيْنِيَ وَبَيْنَكُمُ لا وَمَنَ عِنْدَةُ عِلْمُ الْكِتْبِ ﴿

۴۲۔ اور فریب کر بیکے ہیں جوان سے پہلے تھے سواللہ کے ہاتھ میں ہے سب فریب [۱۸] جانتا ہے جو کچھ کانا ہے ہرایک جی [۸۲] اور اب معلوم کئے لیتے ہیں کافر کہ کس کا ہوتا ہے پچھلا گھر [۸۳]

۲۳ ما اور کہتے ہیں کا فر تو بھیجا ہوا نہیں آیا کہدے اللہ کافی ہے گواہ میرے اور تمہارے بیچ میں [۸۴] اور جس کو خبر ہے کتاب کی [۸۵]

۸>۔ اللہ کا حکم ضرور پورا ہوتا ہے: یعنی سرزمین مکہ کے آس پاس اسلام کا اثر پھیلتا جاتا اور کفرکی علداری کھٹتی جاتی ہے ۔ بڑے بڑے قبائل اور اشخاص کے قلوب پر اسلام کا سکہ بیٹے رہا ہے۔ اوس و خزرج کے دل حق وصداقت کے سامنے مفتوح ہورہے ہیں۔ اس طرح ہم آہستہ آہستہ کفرکی عکومت کو دباتے چلے آرہے ہیں۔ کیا یہ روش آثاران مکذبین کو نہیں بتلاتے کہ خدا فیصلہ ان کے متنقبل کے متعلق کیا ہو چکا ہے۔ ایک عقلمند سمجھ سکتا ہے کہ اسلام آج جس رفتار سے بڑھ رہا ہے وہ کسی طاقت سے رکنے والا نہیں ۔ لہذا انجام بینی اسی میں ہے کہ آنے والی چیز کو آئی ہوئی سمجھیں ۔

دعنی اس کا تکوینی عکم اور فیصلہ اٹل ہے۔ جب وقت آجائے توکس کی طاقت ہے کہ ایک منٹ کے لئے ملتوی کر کے

۸۰ \_ یعنی جمال حباب کا وقت آن پہنچا بچھر دیر یہ لگے گی ۔ یا جو چیزیقینا آنے والی ہے اسے جلد ہی سمجھو۔

۸۱ ۔ اللہ کی تدبیر خالب ہے: وہ نہ چاہے توسب فریب رکھے رہ جائیں ، یا یہ کہ خدا ان کے فریب کا توڑکر تا ہے ""مکر"" اصل میں خفیہ تدبیر کو کہتے ہیں ، اگر برائی کے لئے کی جائے بری ہے اور برائی دور کرنے کے لئے ہو تواچھی ہے یعنی انہوں نے چھپ چھپ کر ناپاک تدبیریں کیں لیکن خدا کی تدبیر سب پر غالب رہی ، اس نے وہ تدبیریں ان ہی پر الٹ دیں وَ لَا يَحِيْقُ الْمَكُنُ السَّيِّئُ إِلَّا بِأَهْلِهِ (فَاطْرِلُوعَ ٥) -

۸۲\_ یعنی جس سے کوئی حرکت و سکون اور کھلا چھپا کام پوشیدہ نہیں اس کے آگے کسی کا مکر کیا چل سکتا ہے وہ ان مرکاروں کو خوب مزہ چکھائے گا۔ ۸۳۔ یعنی جیسے اگلوں نے اپنے مکر کا انجام دیکھ لیا، موبودہ کفار کو بھی قدر عافیت معلوم ہوا چاہتی ہے۔

۸۳۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی صداقت پر اللہ کی گواہی: یعنی تمہارے جھٹلا نے سے کچھے نہیں ہوتا، جبکہ غداوند قدوس میری صداقت کے بڑے بڑے نشان دکھلا رہا ہے قرآن جواس کا کلام ہے، جیسے اپنے کلام الهی ہونے کی شمادت دیتا ہے اسی طرح میرے پیغمبر برحق ہونے کا گواہ ہے۔ اگر آنکھیں کھول کر دیکھو تو سخت ناموافق عالات میں بچ کا اس شان سے پھیلتے جانا اور دشمنوں تک کے دلوں میں گھر کرنا اور جھوٹ کا مغلوب و مقہور ہوکر سمٹتے رہنا غداکی طرف سے کھلی ہوئی گواہی میری حقانیت کی

ے۔

۸۵۔ اہل علم کی گواہی: یعنی جن کو قرآن کا علم اور اس کے حقائق کی خبر ہو گئن: ہے وہ بھی دل سے گواہ ہیں کہ میں نے کچھ جھوٹ نہیں بنایا۔ نیز جنہیں پہلی کتب ساویہ اور ان کی پیشین گوئیوں کی اطلاع ہے ان کے دل گواہی دیتے ہیں کہ محمد النہ الآئی الحکوہ سے ان پیشین گوئیوں کے مطابق تشریف لائے ہیں جو سینکروں برس پیشتر موسی اور میح کر چکے تھے۔ علیما وعلی نبینا الصلوة والسلام ۔ اے خدا تو گواہ رہ کہ جس چیز کی گواہی تو نے اور تیری کتاب والوں نے دی ، یہ عاجز خاطی بھی صدق دل سے اس کی گواہی دیتا ہے۔

تم سورة الرعد بعون الله وحن توفيقه ـ

## ركوعاتها،

## ١٢ سُوْرَةُ إِبْرُهِيْمَ مَكِّيَّةُ ٢٠

## ایاتها۵۲

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ الرمیہ ایک کتاب ہے کہ ہم نے آثاری تیری طرف کہ تو نکالے لوگوں کو اندھیروں سے اجالے کی طرف انکے رب کے حکم سے [۱] رستہ (راہ) پر (کی طرف) اس زبر دست نوبیوں والے

1۔ اللہ کہ جس کا ہے جو کچھ کہ موجود ہے آسمانوں میں اور جو کچھ ہے زمین میں <sup>[۱</sup>] اور مصیبت ہے کا فروں کو ایک سخت عذاب ہے <sup>[۱</sup>]

۳۔ جو کہ پہند رکھتے ہیں زندگی دنیا کی آخرت سے اور روکتے ہیں (نکالنا پروکتے ہیں (نکالنا پائے ہیں ) اس میں کجی وہ راستہ بھول کر جارات

الَّرْ " كِتْبُ اَنْزَلْنَهُ اِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمْتِ اِلَى النُّوْرِ لَا بِاذْنِ رَبِّهِمُ اللَّ صِرَاطِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْدِ فَيْ

الَّذِيْنَ يَسْتَحِبُّوْنَ الْحَيْوةَ الدُّنْيَا عَلَى الْمَدِيْنِ الْخِيْنِ الْحَيْوةَ الدُّنْيَا عَلَى اللهِ وَ المُخْرِةِ وَ يَصُدُّوْنَ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ وَ عِهْمَا اللهِ وَ عِهْمُ اللهِ وَ عِهْمُ اللهِ وَ عِهْمُ اللهِ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ وَ عِهْمُ اللهِ عَنْ اللهِ وَ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اله

ا۔ قرآن کی عظمت شان: یعنی اس کتاب کی عظمت شان کا اندزاہ اس بات سے کرنا چاہئے کہ ہم اس کے آثار نے والے ، اور آپ جیسی رفیع الثان شخصیت اس کی اٹھانے والی ہے اور مقصد مجھی اس قدر اعلیٰ وار فع ہے جس سے بلند تر کوئی مقصد نہیں ہو سکتا۔ وہ یہ کہ خدا کے عکم و توفیق سے تمام دنیا کے لوگوں کو خواہ عرب ہوں یا عجم ، کالے ہوں یا گورے ، مزدور ہوں یا سرمایہ دار بادشاہ ہوں یا رعایا سب کو جمالت و اوہام کی گھٹا ٹوپ اندھیریوں سے نکال کر معرفت و بصیرت اور ایمان و ایقان کی روشنی میں کھڑا کرنے کی کوشش کی جائے۔

۲۔ یعنی صیح معرفت کی روشنی میں اس راستہ پر عل پڑیں جوزبر دست و غالب ، ستودہ صفات ، شہنشاہ مطلق اور مالک الکل خدا کا

بتایا ہوا اور اس کے مقام رضاء تک پہنچانے والا ہے۔

<mark>۔ یعنی جولوگ ایسی کتاب نزال ہونے کے بعد کفر و شرک اور جہالت و ضلالت کی اندھیری سے یہ نکلے ان کو سخت عذاب اور</mark> ہلاکت خیز مصیبت کا سامنا ، آخرت میں یا دنیا میں بھی۔

۷۔ کفار کی دنیا کی محبت اور گمراہی: یہ کافروں کا عال بیان فرمایا کہ ان کا اوڑھنا بچھونا یہ ہی دنیا ہے آفرت کے مقابلہ میں اسی کو پہند کرتے اور ترجیح دیتے ہیں۔ شب وروزاسی کی محبت میں غرق رہتے ہیں اور دوسروں کو بھی چاہتے ہیں کہ دنیا کی محبت میں پہند کرتے اور ترجیح دیتے ہیں کہ دنیا کی محبت میں اور پہندا کر خدا تعالیٰ کی خوشنودی کے راستہ سے روک دیں۔ اسی لئے یہ فکر رہتی ہے کہ خدا کے دین میں کوئی عیب نکالیں اور سیدھے راستہ کوٹیرھا ثابت کریں۔ فی الحقیقت یہ لوگ راستہ سے بھٹک کر بہت ہی دور جا پڑے ہیں جن کے واپس آنے کی توقع نہن ہے خدا کی سیدے مار پڑے گی۔ تب آنکھیں کھلیں گی۔

وَمَآ اَرْسَلْنَا مِنْ رَّسُولٍ إلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمُ لَ فَيُضِلُّ اللهُ مَنْ يَّشَآءُ وَيَهُدِئ مَنْ يَّشَآءُ لَهُمَ الْعَزِيْرُ الْحَكِيْمُ ﴿

وَلَقَدُ اَرُسَلُنَا مُوَسَى بِالْتِنَآ اَنُ اَخْرِجُ
قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُمٰتِ إِلَى النُّوْرِ أَوَذَكِّرُهُمُ
بِاللهِ اللهِ أَلِنَ فِى ذَٰلِكَ لَالْيَتٍ لِّكُلِّ صَبَّارٍ
شَكُورِ ۚ

٣ ـ اور كوئى رسول نهيں بيجا ہم نے مگر بولى بولن والا اپنى قوم كى تأكه ان كو سمجھائے [۵] پھر راسة بھلاتا ہے (بھٹكاتا ہے) اللہ جس كو چاہے اور راسة دكھلا ديتا ہے (ديتا ہے) جمكو چاہے اور وہ ہے زبر دست حكمتول ديتا ہے (ديتا ہے) جمكو چاہے اور وہ ہے زبر دست حكمتول

۵۔ اور بھیجا تھا ہم نے موسی کو اپنی نشانیاں دے کر کہ نکال اپنی قوم کو اندھیروں سے اجائے کی طرف اور یاد دلا انکو دن اللہ کے البتہ اس میں نشانیاں ہیں اس کو جو صبر کرنے والا ہے شکر گذار (حق ماننے والا)

۵۔ تمام انبیاء اپنی قوم کی زبان بولتے تھے: یعنی جس طرح آپ کو ہم نے لوگوں کی ہدایت کے لئے یہ عظیم الثان کتاب عطا فرمائی ۔ پہلے بھی ہرزمانہ میں سامان ہدایات بہم پہنچاتے رہے میں۔ چونکہ طبعی ترتیب کے موافق ہر پیغمبر کے اولین مخاطب اسی قوم کے لوگ ہوتے ہیں جس میں سے وہ پیغمبراٹھایا جاتا ہے اس لئے اسی کی قومی زبان میں وحی بھیجی جاتی رہی ۔ تا احکام

الهيه کے سمجھنے سمجھانے ميں پوري سہولت رہے نبي كريم والتا الآئي كي امت دعوت ميں گوتام جن وانس شامل ہيں ، تاہم جس قوم میں سے آپ اٹھائے گئے اس کی زبان عربی تھی اور ترتیت طبعی کے موافق شیوع ہدایت کی یہ ہی صورت مقدر تھی کہ آپ کے اولین مخاطب اور مقدم ترین شاگر دایسی سہولت اور خوبی سے قرآنی تعلیمات و حقائق کو سمجھ لیں اور محفوطظ کر لیں کہ ان کے ذریعہ سے تمام اقوام عالم اور آنے والی نسلیں درجہ بدرجہ قرآنی رنگ میں رنگی جا سکیں۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا عربوں نے اپنے نبی کی صحبت میں رہ کر اپنی قومی زبان میں جس سے انہیں بے حد شغف تھا، قرآنی علوم پر کافی دسترس پائی ، پھروہ مشرق و مغرب میں پھیل پڑے اور روم و فارس پر چھا گئے۔ اس وقت قدرت نے عجمی قوموں میں ایسازبر دست جوش اور داعیہ کلام الهی کی معرفت اور زبان عربی میں مہارت عاصل کرنے کا پیدا فرما دیا کہ تھوڑی مدت کے بعد وہ قرآنی علوم کی شرح و تبین میں اپنے معاصر عربوں سے گوئے سبقت لے گئے بلکہ عموما علوم دینیہ وادہیہ کا مدار ثریا تک پرواز کرنے والے عجمیوں پر رہ گیا۔ اس طرح خدا کی حجت بندوں پر تمام ہوتی رہی اور وقتا فوقتا قرآنی ہدایات سے متنفید ہونے کے اساب فراہم ہوتے رہے۔ فالحد اللہ علیٰ ذلک۔ بهرعال خاتم الانبیاء ﷺ کے خاص قوم عرب میں سے اٹھائے جانے کی اگر کچھ وجوہ موجود ہیں (اور یقینا ہیں ) توان ہی وجوہ کے نتیجہ میں اس سوال کا جواب بھی آ جاتا ہے کہ قرآن عربی زبانی میں آثار کر خداوند عالم نے عربوں کی رعایت کیوں کی ؟ <mark>1۔</mark> یعنی تبیین وہدایت کے سامان مکمل کر دیے پھر جس نے ان سامانوں سے منتفع ہونا چاہا اس کی دستگیری فرماکر راہ پر لگا دیا جس نے روگر دانی کی اسے گمراہی میں چھوڑے رکھا۔ وہ زبر دست اور غالب ہے۔ چاہبے تو سب کو زبر دستی راہ ہدایت پر لگا دے۔ لیکن اسکی حکمت مقتضی ہوئی کہ انسان کو کسب واختیار کی ایک مدتک آزادی دے کر رحمت و غضب دونوں کے مظاہر کو دنیا میں باقی رہنے دے۔

>۔ حضرت موسی علیہ السلام کی آیات: "انثانیاں دے کر" یعنی معجزات دے کر جو "آیات تسعہ" کے نام سے مشہور ہیں ، یا آیات تورات مراد ہوں۔ اور ""یاد دلا ان کو دن اللہ کے "" یعنی ان دونوں کے واقعات یاد دلاؤ، جب ان پر شدائد و مصائب کے پہاڑ ٹوٹے پھر اللہ تعالیٰ نے ان سے نجات دی اور اپنی مہربانی مبذول فرمائی۔ کیونکہ دونوں قیم کے عالات سننے سے صابر وشاکر بندوں کو عبرت عاصل ہوتی ہے ، کہ مصیبت کے وقت گھرانا اور راحت کے وقت اترانا نہیں چاہئے جو لوگ پہلے کامیاب ہوئے ہیں وہ تختیوں پر صبر اور نعائے المید پر شکر کرنے سے ہوئے ہیں و تکھت کیلے مگل بَنِی السّر آءِیل بِما صَهرُ وَ اوَ دَمَّرُ ذَا مَا کَانَ یَصْنَعُ فِرْ عَوْنُ وَ قَوْمُهُ وَ مَا کَانُوْ ایعُو شُونَ (اعراف رکو ۱۲)۔

وَ إِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمُ إِذْ أَنْجُكُمْ مِّنُ الِ فِرْعَوْنَ يَسُوْمُوْنَكُمُ سُوَّءَ الْعَذَابِ وَيُذَبِّحُوْنَ اَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُوْنَ نِسَاءَكُمْ ﴿ وَ فِئ عَ ذَٰلِكُمْ بَلآءٌ مِّنُ رَّبِّكُمْ عَظِيْمٌ ﴿

وَ إِذْ تَاذَّنَ رَبُّكُمْ لَبِنُ شَكَرتُمُ لَاَزِيْدَنَّكُمْ وَلَيِنُ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي

 ۲۔ اور جب کہا موسی نے اپنی قوم کو یاد کرواللہ کا احسان اپنے اور جب چھڑا دیا تم کو فرعون کی قوم سے وہ پہنچاتے تھے تم کو برا عذاب [۸] اور ذیح کرتے تمہارے بیٹوں کواور زندہ رکھتے تمہاری عورتوں کواوراس میں مدد ہوئی تمہارے رب کی طرف سے بڑی [۹]

﴾۔ اور جب سنا دیا تمہارے رب نے اگر احمان مانو گے تواور بھی دوں گاتم کو [۱۰] اور اگر ناشکری کرو گے تو میرا عذاب البته سخت ہے [ا]

۸ ـ مثلاً تم كوغلام بنا ركھا تھا اور سخت بيگاريں ليتے تھے۔

9۔ بنی اسرائیل کی آزمائش: "کہ تم کو غلامی کی ذلت سے نکالا اور دولت آزادی سے مالا مال کیا۔ ""بلاء"" کے اصل معنیٰ آزمائش کے میں۔ تکلیف اور راحت دونوں مالتوں میں بندے کے صبرو شکر کی آزمائش ہے۔ وَ نَبُلُو کُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتُنَةَ (الانبياء ركوع ) وَبَلَوْ ناهُمْ بِالْحَسَنْتِ وَالسَّيّاتِ (اعراف ركوع ٢١) يونكه فرعونيول سے نجات دينا بؤي نعمت تھي تو یہاں آزمائش انعام سے ہوئی جیے مترجم محقق ٹے بطور حاصل معنی لفظ ""مدد"" سے تعبیر کیا۔ اس قسم کی آیت سورہ بقرہ اور اعراف میں گذر چکی ہے ، وہاں کے فوائد ملاحظہ کر لئے جائیں۔

۱۰۔ شکر سے نعمت بڑھتی ہے: موسیٰ کا مقولہ ہے یعنی وہ وقت بھی یاد کروجب تمہارے پرورد گارنے اعلان فرما دیا کہ اگر احیان مان کر زبان و دل سے میری نعمتوں کا شکر اداکرو گے تواور زیادہ نعمتیں ملیں گی جمانی ورومانی اور دنیوی واخروی ہرقعم کی۔ اا۔ موجودہ تعمتیں سلب کر لی جائیں گی اور ناشکری کی مزید سنزا الگ رہی ۔ حدیث میں ہے کہ حضور الٹیٹیالیٹوم کی خدمت میں ایک سائل آیا آپ نے ایک تھجور عنایت فرمائی اس نے یہ لی یا پھینک دی ۔ پھر دوسرا سائل آیا اس کو بھی ایک تھجور دی ، وہ بولا 

رکھے میں وہ اس (شکر گذار) سائل کو دلوا دے۔

وَ قَالَ مُوسَى إِنَّ تَكُفُّرُوَّا اَنْتُمُ وَ مَنْ فِي اللهَ لَغَنِيُّ حَمِيْدُ ﴿ اللهَ لَغَنِيُّ حَمِيْدُ ﴿

الله يَاتِكُمْ نَبَوُ اللَّهِ يَنَ مِنْ قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوْحٍ وَّعَادٍ وَّتُمُوْدَ أَ وَالَّذِيْنَ مِنْ بَعُدِهِمْ أَ نُوْحٍ وَّعَادٍ وَّتُمُوْدَ أَ وَالَّذِيْنَ مِنْ بَعُدِهِمْ أَلَا الله أَ جَاءَتُهُمُ رُسُلُهُمْ لِلا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا الله أَ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ وَالْبَيّنِاتِ فَرَدُّوا اَيْدِيهُمْ فِي اَفُواهِمِمْ وَالْبَيّنِاتِ فَرَدُّوا اَيْدِيهُمْ فِي اَفُواهِمِمْ وَقَالُوا إِنَّا كَفَرُ نَا بِمَا الرّسِلْتُمْ بِهِ وَ إِنَّا لَفِي شَكِّ مِي اللهِ مَلَ اللهِ مَلَ اللهِ مُلِينِ فَي قَالِمَ اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ وَاللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهُ اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهُ اللهِ مَلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ مَلْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

قَالُوٓ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِّثُلُنَا لَّ تُرِيدُونَ

اَنُ تَصُدُّوْنَا عَمَّا كَانَ يَعُبُدُ ابَآؤُنَا فَأْتُوْنَا

بِسُلُطْنٍ مُّبِينٍ

۸۔ اور کہا موسی نے اگر کفر (منکر ہوگے) کروگے تم اور جو لوگ زمین میں میں سارے تو اللہ بے پروا ہے سب خوبیوں والا [۱۱]

۹۔ کیا نمیں پہنی تم کو خبر ان لوگوں کی جو پہلے تھے تم سے قوم نوح کی اور عاد اور ثمود اور جو ان سے پیچے ہوئے کی کو انکی خبر نمیں مگر اللہ کو [سا] آئے انکے پاس انکے رسول نشانیاں لے کر پھر لوٹائے (الئے دے لئے) انہوں نے اپنے ہاتھ اپنے منہ میں [سا] اور بم کو تو شبہ بولے ہم نہیں مانتے جو تم کو دے کر بھیجا اور ہم کو تو شبہ بے اس راہ میں جمکی طرف تم ہم کو بلاتے ہو خلجان میں ڈالنے والا

۱۰۔ بولے انکے رسول کیا اللہ میں شبہ ہے جس نے بنائے آسمان اور زمین [۱۵] وہ تم کو بلاتا ہے تاکہ بخشے تم کو کچھ گناہ تمہارے [۱۶] اور ڈھیل دے تم کو ایک وعدہ تک جو شھر چکا ہے [۱۶] کھنے لگے تم تو یہی آدمی ہو ہم بیلے تم چاہتے ہو کہ روک دو ہم کو ان چیزوں سے بیلے تم چاہتے ہو کہ روک دو ہم کو ان چیزوں سے بیلے تم چاہتے ہو کہ روک دو ہم کو ان چیزوں سے بیلے تم چاہتے ہو کہ روک دو ہم کو ان چیزوں سے بیلے دادے سو لاؤ کوئی سند کھلی ہوئی [۱۸]

ا۔ ناشکری سے اللہ کا کچھ نہیں بگرتا: "یعنی کفران نعمت کا ضررتم ہی کو پہنچ گا۔ غدا کا کچھ نہیں بگرتا۔ اسے تمہارے شکریوں کی کیا عاجت ہے۔ کوئی شکر اداکرے یا یہ کرے، بہرعال اس کے حمید و محمود ہونے میں کچھ کمی نہیں آتی۔ صیح مسلم میں عدیث

قدى ہے جن ميں ہى تعالىٰ نے فرمایا "اے ميرے بندو اگر تمہارے اگلے پیچھے ، بن وانس سب کے سب ايک اعلى درجہ کے متقی شخص کے نمونہ پر ہو جائيں تو اس سے ميرے ملک ميں کچھ بڑھ نميں باتا۔ اور اگر سب اگلے پیچھے جن وانس مل کر بفرض محال ايک بدترين انسان بيلے ہو بائيں۔ (العياذ باللہ) تو اس سے ميرے ملک ميں ذرہ برابر کمی نميں ہوتی "۔

"ا۔ پیچھی قوموں کا علم صرف اللہ کو ہے: يہ مو می کے کلام کا تتمہ ہے ۔ يا اسے پھوڑ کر ہی تعالیٰ نے اس امت کو خطاب فرما یا ہے بمرحال اس ميں بتلايا کہ جو بے شار قوميں پہلے گذر پچيں ان کے تفصيلی سے اور انوال بجز خدا کے کسی کو معلوم نميں البت چند قوميں جو عرب والوں کے بمان زيادہ مشور تھيں ان کے نام لے کر اور بقيہ کو وَ الَّذِيْنَ مِنْ بِعْدِهِمْ ميں درج کر کے متنبہ فرماتے ہيں کہ ان اقوام کا جو کچھے حشر ہواکيا وہ تم کو نميں پہنچا۔ تعجب ہے اتنی قومیں پہلے تباہ ہو پچيں اور ان کے حال سے ابھی تک تمہیں عبرت حاصل نہ ہوئی۔ (تنبیہ) ابن عباس نے لَا يَعْلَمُ اللّٰ اللّٰهُ کو پڑھ کر فرمایا گذِب النّسَا ابْدُونَ ليعنی انساب کی پوری معرفت کا دعویٰ رکھنے والے جھوٹے ہیں ۔ عرفہ بن الزبير فرماتے ہیں کہ ہم نے کسی کو نمیں پایا جو معد بن یعنی انساب کی پوری معرفت کا دعویٰ رکھنے والے جھوٹے ہیں ۔ عرفہ بن الزبیر فرماتے ہیں کہ ہم نے کسی کو نمیں پایا جو معد بن عدن نے اوپر (تحقیقی طور پر) نسب کا عال بتانا ہو۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

۱۱۔ کفار کی اندیاء کے ساتھ بدسلوکی: "یعنی کفار فرط غیظ ہے اپنے ہاتھ کاٹے لگے جیسے دوسری بگہ ہے عَضُوّا عَکیّہ کُمُ الْا کَامِلَ مِنَ الْفَکَیْظِ یا اندیاء کی باتیں من کر فرط تعجب سے ہاتھ منہ پر رکھ لئے ، یا ہاتھ منہ کی طرف لے جا کر اشارہ کیا بس چپ رہتے ، یا ہاتھ منہ کی طرف اس زبان سے اس جواب کے مواکوئی توقع نہ رکھو، جوآگے آرہا ہے۔ یا پہنمبر کی باتیں من کر بنتے تھے اور کھی بندی کے دبانے کو منہ پر ہاتھ رکھ لیجے تھے اور یہ بھی ممکن ہے کہ آیدِ یہ بھم کی ضمیر کفار کی طرف اور اَفْقُ اهِ هِمْ کی ""رسل" کی طرف راج ہو، یعنی ملعونوں نے اپنے ہاتھ پہنمبروں کے منہ میں اڑا دئے کہ وہ بالکل بول نہ سکیں یا دونوں ضمیریں ""رسل" کی طرف راج ہوں ، یعنی ملعونوں نے اپنے ہاتھ پہر کر انہیں کے منہ میں ٹھونس دئے بعض کے زدیک یماں ""ایدی "" کی طرف ہوں ، یعنی بو عظیم الثان تعمیر انہیاء نے باتھ پیش کی تھیں مثلاً شرائع الہے وغیرہ ناقدری سے انہیں کی طرف لوٹا دیں۔ کی کو قبول نہ کیا جیسے ہارے محاورات میں کھتے ہیں کہ میں نے فلاں شخص کی چیزاس کے منہ پر ماری۔ بہرمال کوئی معنی لئے بائیں سب کا عاصل یہ ہے کہ انہوں نے تعمی نداوندی کی ناقدری کی اور انبیاء علیم السلام کی دعوت قبول نہ کی اور انبیاء علیم السلام کی دعوت قبول نہ کی باتھ بڑی ہے رخی بلکہ گستاخی سے پیش آئے۔

10 توحید میں شہ غیر عقلی ہے: یعنی غدا کی جستی اور وعدانیت توالیسی چیز نمیں جس میں شک و شبہ کی ذرا بھی گنجائش ہو۔ انسانی فطرت غدا کے وجود پر گواہ ہے ۔ علویات و سفلیات کا عجیب و غریب نظام شادت دیتا ہے کہ اس مشین کے پرزوں کو وجود کے سانچ میں ڈھالنے والا پھر انہیں جوٹر کر نہایت محکم و منظم طریقہ سے چلانے والا بڑا زردست ہاتھ ہونا چاہئے۔ جو کامل حکمت و اختراف سانچ میں ڈھالنے والا پھر انہیں کئے ہوئے ہو اس لئے کڑسے کٹر مشرک کو بھی کسی مذکسی رنگ میں اس بات کے اعتراف سے عالم کی مشین کو قابو میں کئے ہوئے ہو اس لئے کٹر سے کٹر مشرک کو بھی کسی مذکسی رنگ میں اس بات کے اعتراف سے عادر نہیں رہا کہ بڑا غدا جس نے آسمان و زمین و غیرہ کرات پیدا کئے وہ ہی ہو سکتا ہے جو تام چھوٹے چھوٹے دیوباؤں سے اونچے مقام پر براجان ہو۔ انبیاء کی تعلیم ہی ہے کہ جب انسانی فطرت نے ایک علیم و حکیم قادر توانا منبع الکالات غدا کا سراغ پا ایا پھر اوہام و ظون کی دلدل میں پھنس کر اس سادہ فطری عقیدہ کو کھلونا یا چیتاں کیوں بنایا جاتا ہے۔ وجدان شادت دیتا ہے کہ ایک قادر مطلق اور عالم الکل غدا کی موجودگی میں کسی پھر یا درخت یا انسانی تصویر یا سیارہ فلکی یا اور کسی مخلوق کو الوہیت میں شریک کرنا فطرت صیحہ کی آواز کو دبانے یا بگاڑنے کا مرادف ہے۔ کیا غداوند قدوس کی ذات و صفات میں (معاذ اللہ ) کچھ کمی

11۔ اہل عالم کواللہ کی دعوت: یعنی ہم نہیں بلاتے ۔ فی الحقیقت ہمارے ذریعہ سے وہ تم کواپنی طرف بلا رہا ہے کہ توحید وایمان کے راستہ پر چل کر اس کے مقام قرب تک پہنچو۔ اگر تم اپنی حرکتوں سے بازاگر ایمان وابقان کا طربق اختیار کر لو توایمان لانے سے پیشتر کے سب گناہ (بجز حقوق وزواجر کے ) معاف کر دے گا۔ پھر ایمان لانے کے بعد جیسا عمل کروگے اس کے موافق معاملہ ہو گا۔

۱۔ یعنی کفر وشرارت پر قائم رہے کی صورت میں جو جلد تباہ کئے جاتے اس سے محفوظ ہو جاؤ گے اور جتنی مدت دنیا میں رہو گے سکون والحمینان کی زندگی گذارو گے۔ یُمُتِع کُمْ مَتَاعًا حَسَنَا اور فَلَنُحْیِیَنَّهٔ حَیوٰ قَطَیْبَةً وغیرہ نصوص کے موافق۔ ۱۸۔ رسالت پر کفار کے اعتراضات: یعنی اچھا غدا کی بحث کو چھوڑ ہے۔ آپ اپنی نسبت کمیں کیا آپ آسمان کے فرشتے ہیں ؟ یا نوع بشر کے علاوہ کوئی دوسری نوع ہیں ؟ جب کچھ نہیں ہم ہی جیسے آدمی ہو تو آخر کس طرح آپ کی باتوں پر یقین کر لیں آپ کی خواہش یہ ہوگی کہ ہم کو قدیم مذہب سے ہٹا کر اپنا تابع بنا لیں تو خاطر جمع رکھئے یہ کبھی نہ ہوگا۔ اگر آپ اپنا امتیاز ثابت کرنا اور اس مقصد میں کامیاب ہونا چا ہتے ہیں تو کوئی ایسا کھلا ہوا نشان یا غدائی سرٹیفیکیٹ دکھلا ہے جس کے سامنے خواہی نہ خواہی سب کی گردئیں جھک جائیں۔ اور یہ اس وقت ممکن ہے جب ہماری فرمائش کے موافق معجزات دکھلائیں۔

قَالَتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ نَّحْنُ إِلَّا بَشَرُّ مِّنُلُكُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَمُنُّ عَلَى مَنْ يَّشَآءُ مِنْ عِبَادِمٍ ٣ وَمَا كَانَ لَنَآ اَنُ نَّاْتِيَكُمْ بِسُلُطْنِ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ وَعلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ عَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ وَمَا لَنَآ ٱلَّا نَتَوَكَّلَ عَلَى اللهِ وَقَدُ هَدْمَا سُبُلَنَا ﴿ وَ لَنَصْبِرَنَّ عَلَى مَآ اذَيْتُمُونَا ﴿ عَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴿

وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا لِرُسُلِهِمُ لَنُخْرِجَنَّكُمُ مِّنُ اَرْضِنَا اَوْ لَتَعُوْدُنَّ فِي مِلَّتِنَا لَا فَاوُحَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهُلِكَنَّ الظَّلِمِينَ ﴿ وَلَنُسُكِنَنَّكُمُ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَلْالِكَ لِمَنُ خَافَ مَقَامِئ وَخَافَ وَعِيْدِ عَ

وَاسْتَفْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّارِ عَنِيْدٍ ﴿

مِّنْ وَّرَآبِهِ جَهَنَّمُ وَيُسْفَى مِنْ مَّآءٍ صَدِيْدٍ

اا۔ ان کو کھا ان کے رسولوں نے ہم تو یہی آدمی میں جیسے تم لیکن اللہ احیان کرتا ہے اپنے بندوں میں جس پر یاہے <sup>[۱۹]</sup> اور ہارا کام نہیں کہ لے آئیں تہارے پاس سند مگر اللہ کے حکم سے اور اللہ پر بھروسہ چاہئے ایان والوں کو[۲۰]

۱۲\_ اور ہم کوکیا ہوا کہ مجھ وسہ یہ کریں اللہ پر اور وہ سمجھا چکا ہم کو ہماری رامیں <sup>[11]</sup> اور ہم صبر کریں گے ایڈا پر جو تم ہم کو دیتے ہو اور اللہ پر بھروسہ چاہئے بھروسے والول

۱۳۔ اور کما کافروں نے اپنے رسولوں کو ہم نکال دیں گے تم کو اپنی زمین سے یا لوٹ آؤ ہمارے دین میں [۲۳] تب حکم بھیجا انکو ان کے رب نے ہم غارت کریں گے ان ظالموں کو

۱۳۔ اور آباد کریں گے تم کواس زمین میں ان کے پیچھے [۲۳] پیر ملتا ہے اس کو جو ڈرتا ہے کھڑے ہونے سے میرے سامنے اور ڈرتا ہے میرے عذاب کے وعدہ

۵ا۔ اور فیصلہ ( فتح ) لگے ماننے پیغمبر<sup>[۲۷]</sup> اور نامراد ہوا ہرایک سرکش ضدی (ضد کرنے والا)[۲۰] اس کے دوزخ ہے اور پلائیں گے اس کو پانی پيپ کا [۲۸] ۲۳۔ رسولوں کو کفار کی دھمکیاں: یعنی اپنے تو کل وغیرہ کور بنے دو، زیادہ بزرگی مت جتاؤ۔ بس اب دوباتوں میں سے ایک بات ہو کر رہے گی یا تم (بعثت سے پہلے کی طرح) چپ چاپ ہم میں رل مل کر رہو گے اور جن کو تم نے بہ کایا ہے وہ سب ہمارے پرانے دین میں واپس آئیں گے ، ورنہ تم سب کو ملک بدر اور جلا وطن کیا جائے گا۔

۲۷۔ انبیاء سے اللہ تعالیٰ کا وعدہ: یعنی یہ تم کوکیا نکالیں گے ہم ہی ان ظالموں کو تباہ کر کے ہمیشہ کے لئے یہاں سے نکال دیں گے کہ پھر کھی واپس نہ آسکیں۔ اور ان کی جگہ تم کو اور تمہارے مخلص وفاداروں کو زمین میں آباد کریں گے۔ دیکھ لوکفار مکہ نے نبی کریم اللّٰیٰ ایّن اللّٰ اور مسلمانوں کو ہمیشہ کے لئے مکہ سے نکالنا چاہا، وہ ہی نکلنا آخر اس کا سبب بن گیا کہ وہاں اسلام اور مسلمانوں کا دائمی تسلط ہو اور کافر کا نشان باقی نہ رہے۔

۲۵۔ یعنی مذکورہ بالا کامیابی ان لوگوں کے لئے ہے جو خدا سے ڈرتے ہیں یہ خیال کر کے کہ وہ ہماری تمام حرکتوں کو برابر دیکھ رہا ہے اور ایک دن حماب دینے کے لئے اس کے سامنے کھڑے ہونا ہے جمال اس کے بے پناہ عذاب سے کوئی بچانے والا بنہ ہوگا۔

۲۱۔ اللہ سے انبیاء کی استعانت: یعنی پیغمبروں نے فدا سے مدد مانگی اور فیصلہ پاپا۔ پنانچہ نوٹ نے کہا تھا فافتہ بیڈنکا بیئنگم فنٹھا ق نیجیئی اللہ لوظ نے کہا رَبِّ نیجِیئی و اَهٰلِیْ مِمَّا یَعْمَلُوْنَ شعیب نے عرض کیا رَبَّنَاافَتہ بیڈننا وَبَیْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ مُوسی نے دماکی رَبَّنَا إِنَّكَ اتیئت فِرْ عَوْنَ وَمَلَائِهُ الله اور کفار نے بھی جب دیکھاکہ اتن طویل مدت سے مذاب کی دھمکیاں دی جارہی ہیں لیکن اس کے آثار کچھ نظر نہیں آتے تواستراء و تمخر سے کھنے لگے رَبَّنَا عَجِلُ لَنَّا قِطَّنَا قَبْلَ یَوْمِر الحِسَاب (س رکوع) اور اللّٰهُمَّ إِنْ کَانَ هٰذَا هُوَالْحَقَّ مِنْ عِنْدِكَ فَامُطِرُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ السَّمَاءِ اَوِ اقْتِنَا بِعَذَابٍ اَلِیْمٍ (انفال رکوع») یہ توقریش کے مقولے ہیں، قوم نوخ نے کہا تھا فائیفنا بِعَدُنا ۔ قوم شعیب نے کہا فاسْقِطْ عَلَیْنَا کِسَفًا وغیرہ ذلک۔ غرض دونوں طرف سے فیصلہ کی جلدی ہونے لگی۔

۲۷\_ یعنی پیغمبروں کا غدا کو پکارنا تھاکہ مدد آئی اور ہرایک سرکش اور ضدی نامراد ہو کر رہ گیا۔ جو کچھ خیالات پکا رکھے تھے ، ایک ہی پکڑ میں کافور ہوگئے نہ وہ رہے نہ ان کی توقعات رمیں ۔ ایک لمحہ میں سب کا خاتمہ ہوا۔ يَّتَجَرَّعُهُ وَ لَا يَكَادُ يُسِينُهُ وَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ بِمَيِّتٍ الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ بِمَيِّتٍ الْمَوْتُ وَمِنْ وَرَآيِهِ عَذَابُ غَلِيْظُ عَ

مَثَلُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمُ اَعْمَالُهُمُ كَرَمَادٍ الشُّتَدَّتُ بِهِ الرِّيْحُ فِي يَوْمِ كَرَمَادٍ الشُّتَدَّتُ بِهِ الرِّيْحُ فِي يَوْمِ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَى شَيْءً لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَى شَيْءً لَاللَّهُ الْبَعِيْدُ عَلَى الْمَالُ الْبَعِيْدُ عَلَى الْمَالُ الْبَعِيْدُ عَلَى الْمَالُ الْبَعِيْدُ عَلَى اللَّهُ الْمُالُ الْبَعِيْدُ عَلَى الْمَالُ الْمَالُ الْبَعِيْدُ عَلَى اللّهُ الْمُعْتَلِلُ الْمَالُ الْمِالُونُ الْمَالُ الْمِلْمُ الْمَالُ الْمُعَلِيْدُ الْمَالُ الْمَالُ الْمُعْلِلُ الْمَالُ الْمَالِ الْمِالْمُ الْمَالُ الْمَالُ الْمِالْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالِمُ الْمِالْمِيْمُ الْمُعْلِيْمُ الْمِلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمِيْدُ الْمُعْلِيْمُ الْمِنْ الْمِنْمُ الْمُعْلِيْمُ الْمُعْمِيْدُ الْمِنْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِنْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمِيْدُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمِيْدُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ

۱- گھونٹ گھونٹ پیتا ہے اسکواور گلے سے نہیں آثار سکتا [۲۹] اور چلی آتی ہے اس پر موت ہر طرف (جگہ)
 سے اور وہ نہیں مرتااور اس کے پیچے عذاب ہے سخت [۳۶]

۱۸۔ عال ان لوگوں کا جو منکر ہوئے اپنے رب سے انکے عمل میں جیسے وہ راکھ کہ زور کی چلے اس پر ہوا آندھی کے دن کچھ ان کے ہاتھ میں نہ ہو گا اپنی کائی میں سے یہی ہے بہک کر دور جا پڑنا [۳]

۲۸۔ دوزخیوں کا پانی: یعنی یہ تو یماں کا عذاب تھا، اس کے بعد آگے دوزخ کا بھیانک منظر ہے جمال شدت تشکی کے وقت ان کو پیپ یا پیپ جیسا پانی پلایا جائے گا۔

79۔ یعنی خوشی سے کھال پی سکیں گے۔ حدیث میں ہے کہ فرشتے لوہے کے گزر سرپر مارکر زبردستی منہ میں ڈالیں گے جس وقت منہ کے قریب کریں گے شدت حرارت سے دماغ تک کی کھال اترکر نیچے لئک پڑے گی، منہ میں پہنچ کر گلے میں پھنے گا، بڑی مصیبت اور تکلیف کے ساتھ ایک ایک گھونٹ کر کے علق سے نیچے آثاریں گے پیٹ میں پہنچنا ہو گاکہ آئتیں کٹ کر باہر آ جائیں گی۔ وَسُقُوْ ا مَاءً جَمِیْعًا فَقَطَّعَ اَمْعَاء هُمْ (محمد رکوع) وَ إِنْ یَسْتَغِیْنُوْ ا یُغَانُو بِمَآءِ کَالْمُهُلِ یَشْوی الْوُجُوْهَ (کھٹ رکوع) (اعادنا اللہ منا وسائر المومنین)۔

٣٠ دوزخ کے سخت احوال: یعنی اس کاپیناکیا ہوگا ہر طرف سے موت کا سامناکرنا ہوگا، سرسے پاؤں تک ہر عضو بدن پر سکرات موت طاری ہوں گے ، شش جمت سے مملک عذاب کی پڑھائی ہوگی ۔ اس زندگی پر موت کو ترجیج دیں گے ۔ لیکن موت بھی نہیں آئے گی ۔ جو سب تکلیفوں کا غاتمہ کر دے ۔ ایک عذاب کے پیچے دوسرا تازہ عذاب آئا رہے گا۔ کُلّمَا نضِہ جَتْ جُلُو دُھُمْ بَدَّ لَنَاهُمْ جُلُو دًا غَیْرَ هَا لِیَذُو قُوا الْعَذَابَ (نساء رکوعہ) شُمَّ لَا یَمُوتُ فِیْهَا وَلَا یَحْلِی (اعلیٰ رکوع)) جی ہے اب تو گھبرا کے یہ کھے ہیں کہ مرجائیں گے مرکے بھی چین نہ پایا توکد هرجائیں گے ۔ اَللَّهُمَّ یَحْلِی (اعلیٰ رکوع)) جی ہے اب تو گھبرا کے یہ کھے ہیں کہ مرجائیں گے مرکے بھی چین نہ پایا توکد هرجائیں گے ۔ اَللَّهُمَّ

احْفَظْنَا۔

الا کفار کے اعال کی مثال: بعض کفار کو یہ خیال ہو سکتا تھا کہ آخر ہم نے دنیا میں بہت سے اچھے کام صدقہ خیرات کی مد میں کئے ہماری خوش اخلاقی لوگوں میں مشہور ہوئی ، بہتیرے آدمیوں کی مصیبت میں کام آئے اور کسی نہ کسی عنوان سے خدا کی لوجا بھی کی ، کیا یہ سب کیا کرایا اور دیا لیا اس وقت کام نہ آئے گا ؟ اس کا جواب اس مثیل میں دیا ۔ یعنی جے خدا کی صبح معرفت منہیں ۔ محض فرضی اور وہمی خدا کو لوجتا ہے اس کے تمام اعمال محض بے روح اور بے وزن ہیں ۔ وہ محشر میں اسی طرح اڑ جائیں گے جس طرح آند ھی کے وقت جب زور کی ہوا چلے تو راکھ کے ذرات اڑ جاتے ہیں ۔ اس وقت کفار نیک عمل سے بالکل خالی ہاتھ ہوں گے ۔ حالانکہ وہ ہی موقع ہو گا جمال نیک عمل کی سب سے زیادہ ضرورت ہوگی ۔ اللہ اکبرا یہ کیسی حسرت کا وقت ہو گا کہ ہون عالی کو ذریعہ قرب و نجات سمجھے تھے وہ راکھ کے ڈھیر کی طرح عین اس موقع پر بے تھیقت ثابت ہوئے جب دوسرے لوگ بین نیکیوں کے شمر شیریں سے لذت اندوز ہورہے ہیں کہ بازار چندال کہ اگندہ تر ۔ تہی دست رادل پراگندہ تر ۔

اَلَمْ تَرَ اَنَّ اللهَ خَلَقَ السَّلْمُوتِ وَ الْأَرْضَ بِالْحَقِّ لَا اللهَ خَلَقِ السَّلْمُ وَيَأْتِ بِخَلْقٍ بِالْحَقِّ لَا يَشَا يُذْهِبُكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقٍ جَدِيْدٍ فَيَ

وَّ مَا ذٰلِكَ عَلَى اللهِ بِعَزِيْزِ 🚍

وَبَرَزُوْ اللهِ جَمِيْعًا فَقَالَ الضَّعَفَّوُ الِلَّذِيْنَ اسْتَكُمُرُوْ اللهِ جَمِيْعًا فَقَالَ الضَّعَفَّوُ اللهِ اللهِ مِنْ شَيْءً فَهَلَ انْتُمُ مُّغَنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ اللهِ مِنْ شَيْءً قَالُوُ اللهِ مِنْ شَيْءً قَالُوُ اللهِ مِنْ شَيْءً قَالُو اللهِ مِنْ شَيْءً قَالُو اللهِ مِنْ شَيْءً قَالُو اللهِ مِنْ شَيْءً قَالُو اللهِ مِنْ شَيْءً فَالُو اللهِ مِنْ شَيْءً فَاللهُ لَهُ دَيْنَا اللهُ لَهُ دَيْنَا كُمْ شَوَآءٌ عَلَيْنَا لَوْ هَذِينًا اللهُ لَهُ دَيْنَا مَا لَنَا مِنْ مَّحِيْضٍ شَيْ

19۔ تو نے کیا نہیں دیکھا کہ اللہ نے بنائے آسمان اور زمین جیسی چاہئے اگر چاہے تم کو لیجائے اور لائے کوئی پیدائش (مخلوق) نئی

۲۰\_ اوریه الله کو کچھ مشکل نهیں [۳۳]

11۔ سامنے کھڑے ہوں گے اللہ کے سارے [٢٠] پچر
کہیں گے کمزور بڑائی والوں کو ہم تو تمہارے تا بع تھے سو
کیا بچاؤ گے ہم کو اللہ کے کسی عذاب سے کچھ[٣٠] وہ
کہیں گے اگر ہدایت (راہ پر لانا) کرتا ہم کو اللہ تو البتہ ہم
تم کو ہدایت (راہ پر لاتے) کرتے اب برابر ہے
ہمارے حق میں ہم بے قراری کریں یا صبر کریں ہم کو
منہیں غلاصی [٢٥]

۱۲۔ اور بولا شیطان جب فیصل ہو چکا سب کام بیشک اللہ نے تم کو دیا تھا سچا وعدہ اور میں نے تم سے وعدہ کیا پھر (سو) جھوٹا کیا اور میری تم پر کچھ عکومت نہ تھی گریہ کہ میں نے بلایا تم کو پھر تم نے مان لیا میری بات کو سوالزام نہ دو مجھ کو اور الزام دو اپنے آپ کو نہ میں تہماری فریاد کو پہنچوں نہ تم میری فریاد کو پہنچو میں منکر ہول (مجھ کو قبول نہیں) جو تم نے مجھ کو شریک منایا تھا اس سے پہلے البتہ جو ظالم میں انکے لئے ہے عذاب دردناک [۲۶]

۳۳۔ دوسری زندگی کے دلائل: "یعنی شاید کفار کویہ خیال گذرے کہ جب مئی میں مل کر مئی ہو گئے ۔ پھر دوبارہ زندگی کھال ۔
قیامت اور عذاب و ثواب و غیرہ سب کھانیاں میں ، ان کو بتلایا کہ جس خدا نے آسمان و زمین کامل قدرت و حکمت سے پیدا کئے
اسے تمہارا از سر نو دوبارہ پیدا کرنا ، یا کسی دوسری مخلوق کو تمہاری جگہ لے آنا کیا مشکل ہے ؟ اگر آسمان و زمین کے محکم نظام کو دیکھ
کریہ یقین ہوتا ہے کہ اس کا پیدا کرنا اور قائم رکھنے والا کوئی صانع حکیم ہے جیبا کہ لفظ ""بالیق" میں تنبیہ فرمائی ، تو کیسے کہا جا سکتا
ہے کہ اس نے اشرف المخلوقات (انسان ) کو محض بے نتیجہ پیدا کیا ہوگا اور اس کی تخلیق و ایجاد سے کوئی عظیم الثان مقصد
متعلق نہ ہوگا۔ یقینا اس زندگی کے بعد کوئی دوسری زندگی ہوئی چاہئے جس میں آدم کی پیدائش کا مقصد عظیم اکمل واتم طریقہ سے
متعلق نہ ہوگا۔ یقینا اس زندگی کے بعد کوئی دوسری زندگی ہوئی چاہئے جس میں آدم کی پیدائش کا مقصد عظیم اکمل واتم طریقہ سے

**۳۳**\_ یعنی سب سے بڑی عدالت میں پیشی ہوگی۔

۳۷۔ آخرت میں کفار کی اپنے بڑوں سے مدد کا سوال: یہ اتباع اپنے متبوعین سے کہیں گے یعنی دنیا میں تم بڑے بن کر بیٹھے تھے اور ہم نے تمہاری بہت تابعداری کی تھی ، آج اس مصیبت کی گھڑی میں کچھ تو کام آؤ، کیا ایسا ہو سکتا ہے کہ عذاب الهی کے کئی حصہ کو ہم سے ذرا ملکا کر دو۔ یہ دوزخ میں جانے کے بعد کہیں گے یا میدان حشر میں ، ابن کشیر نے پہلے اخمال کو ترجیح

دى ہے لقولہ تعالىٰ وَإِذْيَتَحَاجُوْنَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الضَّعَفَاءُ لِلَّذِيْنَ اسْتَكُبَرُوْا إِنَّا كُنَّالَكُمْ تَبَعًا الآية وغير ذلك من الآيات ـ والله اعلم ـ

۳۵۔ ان کا جواب: یعنی اگر خدا دنیا میں ہم کو ہدایت کی توفیق دیتا تو تم کو بھی اپنے ساتھ سیدھے راسۃ پر لے چلتے۔ لیکن ہم نے مھوکر کھائی تو تمہیں بھی لے ڈو بے ۔ یا یہ مطلب ہے کہ اس وقت اگر خدا تعالیٰ ہم کو اس عذاب سے نکلنے کی کوئی راہ بتلا تا تو ہم تمہیں وہ ہی راہ بتا دیتے۔ اب تو تمہاری طرح ہم خود مصیبت میں مبتلا میں ، اور مصیبت بھی ایسی جس سے چھٹکارے کی صورت نہیں ۔ نہ صبر کرنے اور خاموش رہنے سے فائدہ ، نہ گھبرانے اور چلانے سے کچھ عاصل۔

<u>77۔ دوزخ میں شیطان کی تقریر: یعنی حیاب کتاب کے بعد جب جنتیوں کے بعنت میں اور دوزنیوں کے دوزخ میں جانے کا </u> فیصلہ ہو چکے اس وقت کفار دوزخ میں جاکر یا داخل ہونے سے پہلے اہلیں لعین کوالزام دیں گے کہ مردود تو نے دنیا میں ہماری راہ ماری اور اس مصیبت میں گرفتار کرایا۔ اب کوئی تدبیر مثلاً سفارش وغیرہ کا انتظام کرتا عذاب الهی سے رہائی ملے۔ تب ابلیس ان کے سامنے لیکچر دے گا جس کا عاصل یہ ہے کہ بیشک حق تعالیٰ نے صادق القول پیغمبروں کے توسط سے ثواب و عقاب اور دوزخ و جنت کے متعلق سیح وعدے کئے تھے جن کی سچائی دنیا میں دلائل و برامین سے ثابت تھی اور آج مشاہدے سے ظاہر ہے۔ میں نے اس کے بالمقابل جھوٹی باتیں کہیں اور جھوٹے وعدے کئے۔ جن کا جھوٹ ہونا وہاں بھی ادنیٰ فکر و تامل سے واضح ہو سکتا تھا اور یہاں تو آنگھ کے سامنے ہے ۔ میرے پاس نہ حجت و برہان کی قوت تھی نہ ایسی طاقت رکھتا تھا کہ زبر دستی تم کوایک جھوٹی بات کے مناننے پر مجبور کر دیتا ، بلاشبہ میں نے بدی میں تحریک کی اور تم کواپنے مثن کی طرف بلایا تم جھپٹ کر خوشی سے آئے اور میں نے جدھر شہ دی ادھر ہی اپنی رضاء ورغبت سے چل پڑے اگر میں نے اغواء کیا تھا تو تم ایسے اندھے کیوں بن گئے کہ نہ دلیل سی نہ دعوے کو پر کھا آتکھیں بند کر کے پیچھے ہولئے ۔ انصاف یہ ہے کہ مجھ سے زیادہ تم اپنے نفوں پر ملامت کرو۔ میرا جرم اغواء بجائے خود رہا۔ لیکن مجھے مجرم گردان کرتم کیسے بری ہو سکتے ہو۔ آج تم کو مدد دینا تو درکنار ، خود تم سے مدد لینا بھی ممکن نہیں۔ ہم اور تم دونوں اپنے اپنے جرم کے موافق سزا میں پکڑے ہوئے ہیں۔ کوئی ایک دوسرے کی فریاد کو نہیں پہنچ سکتا تم نے اپنی حاقت سے دنیا میں مجھ کو غدائی کا شریک ٹھہرایا (یعنی بعض توبراہ راست شیطان کی عبادت کرنے لگے اور بہتوں نے اس کی باتوں کوایسی طرح مانا اور اس کے احکام کے سامنے اس طرح تسلیم وانقیاد خم کیا جو خدائی احکام کے آگے کرنا چاہئے تھا) بہرعال اپنے جمل و غباوت سے جو شرک تم نے کیا تھا س وقت میں اس سے منکر اور بیزار ہوں۔ یا بِمَااَشْرَكْتُمُوْ نِيْ مِیں بائے سببیت لے کریہ مطلب ہوکہ تم نے مجھ کو خدائی کارتبہ دیا اس سبب سے میں بھی کافر بنا ۔ اگر

میری بات کوئی نہ پوچھتا تو میں کفرو طنیان کے اس درجہ میں کہاں پہنچتا۔ اب ہرایک ظالم اور مشرک کو اپنے کئے کی سزا در دناک عذاب کی صورت میں بھگتنا پا ہئے۔ شور مچانے اور الزام دینے سے کچھ عاصل نہیں۔ گذشتہ آیت میں ضعفاء و مشحرین (عوام و لیڈرول) کی گفتگو نقل کی گئی تھی، اسی کی مناسبت سے یہاں دوز خیول کے مہا لیڈر (ابلیس لعین) کی تقریر نقل فرمائی۔ چونکہ عوام کا الزام اور ان کی استدعاء دونوں بگہ یکاں تھی شاید اسی کے شیطان کی گفتگو کے وقت اس کا ذکر ضروری نہیں معلوم ہوا۔ واللہ اعلم۔ مقصود ان مکالمات کے نقل کرنے سے یہ کہ لوگ اس افراتفری کا تصور کر کے شیاطین الانس والجن کے اتباع سے باز رمیں۔

وَ أُدْخِلَ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ جَنَّتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِينَا الْاَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِينَهَا مِلْاَنْهُمُ خَلِدِيْنَ فِينَهَا مِلْاَمْ عَلَيْهَا مِللَّمُ عَلَيْهُا مِللَّمُ عَلَيْهَا مِللَّهُ عَلَيْهِا مِللَّمُ عَلَيْهَا مِللَّمُ عَلَيْهَا مِللَّمُ عَلَيْهَا مِللَّمُ عَلَيْهَا مِللْهُ عَلَيْهَا مِللَّهُ عَلَيْهَا مِللَّهُ عَلَيْهَا مِللَّمُ عَلَيْهَا مِللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهَا مِللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهَا مِلْكُونُ وَكِلْهِ عَلَيْهَا مِلْوَلِهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهَا مِلْكُونُ وَكُولُولُ فِي عَلَيْهَا مِلْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ فَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ع

اَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ اَصْلُهَا ثَابِتُ وَّفَرُعُهَا فِيُ السَّمَاءِ ﴿

تُؤُقِنَ أَكُلَهَا كُلَّ حِيْنٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَ يَخُونِ رَبِّهَا وَ يَضْرِبُ اللهُ الْاَمُثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمُ يَضْرِبُ اللهُ الْاَمُثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمُ يَضَرِبُ اللهُ الْاَمُثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمُ يَتَذَكَّرُونَ عَيْ

٣٠ يه بطور مقابله كفاركي سزاك بعد مومنين كا انجام بيان فرمايا۔

**٣٨\_ ابل جنت كا احوال: حضرت شاه صاحبٌ لكھتے ہيں كه دنيا ميں** ""سلام"" دعا ہے سلامتی ماننگنے كی ، وہاں ""سلام ""كهنا مباركباد ہے سلامتی ملنے پر ـ

۲۳۔ اور داخل کئے گئے جو لوگ ایان لائے تھے اور کام کئے تھے نیک باغوں میں جن کے نیچے بہتی ہیں کام کئے تھے نیک باغوں میں جن کے نیچے بہتی ہیں نہریں ہمیشہ رہیں (رہا کریں انہی میں) ان میں اپنے رہا کریں انہی میں) ان میں اپنے رہا کریں انہی میں) ان میں اپنے مہریں ہمیشہ رہیں (رہا کریں انہی میں) ان میں اپنے مہریں ہمیشہ رہیں (رہا کریں انہی میں) ان میں اپنے وہاں سلام [۲۸]

۲۴۔ تو نے مذ دیکھا کلیسی بیان کی اللہ نے ایک مثال
[۴۹] بات ستھری [۴۸] جلیے ایک درخت ستھرا [۴۸] اسکی
جڑ مضبوط ہے اور شمنے (شاخیں ) ہیں آسمان میں [۴۸]

10- لا آ ہے میں اپنا ہر وقت پر اپنے رب کے عکم ہے اللہ مثالیں لوگوں کے واسط تاکہ وہ فکر کریں (سوچیں)

۳۹۔ یعنی دیکھئے اور غور کیجئے کلیسی با موقع اور معنی خیز مثال ہے ۔ عقلمند جس قدر اس میں غور کرے سینکڑوں باریکیاں نکلتی چلی آئیں ۔

بہ۔ ستری بات "میں کلمہ توحید، معرفت الهی کی باتیں ، ایان وایانیات ، قرآن ، حدوثنا ، تسبیح و تهلیل ، سیج بولنا سب داخل ہے۔

الا۔ "کثر روایات و آثار میں یمال ""ستھرے درخت"" کا مصداق کھجور کو قرار دیا ہے ، گو دوسرے ستھرے درخت بھی اس کے تحت میں مندرج ہوسکتے ہیں۔

۲۷۔ کلمہ طیبہ کی مثال: یعنی اس کی جڑیں زمین کی گرائیوں میں پھیلی ہوں کہ زور کا جھکڑ بھی جڑے نہ اکھیڑ سکے اور پوٹی آسمان سے لگی ہو۔ یعنی شاخیں بہت اونچی اور زمینی کثافتوں سے دور ہوں۔

۳۷۔ یعنی کوئی فصل پھل سے غالی نہ جائے ۔ یا فرض کیجئے بارہ مہینے صبح و شام اس پر مازہ پھل لگا کرے ۔

وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيئَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيئَةٍ اجُتُثَّتُ مِنُ فَوْقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِنُ قَرَارٍ

۲۶۔ اور مثال گندی بات کی [۴۳] جیسے درخت گندا [۴۵] اکھاڑلیا (پھینکا) اسکوزمین کے اوپر سے کچھ نہیں اسکو مٹھراؤ (جاؤ) [۴۹]

۲۷۔ مضبوط کرتا ہے اللہ ایان والوں کو مضبوط بات سے دنیا کی زندگی میں اور آخرت میں [<sup>۲۸]</sup> اور بچلا (راہ محلا دیتا ہے) دیتا ہے اللہ بے اللہ جو یا ہے [<sup>۲۸]</sup> اور کرتا ہے اللہ جو یا ہے [<sup>۲۸]</sup>

۲۸۔ تو نے بنہ دیکھا انکو جنوں نے بدلہ کیا اللہ کے احمان کا ناشکری اور آثارا اپنی قوم کو تباہی کے گھر میں [۵۰] يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ امَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيْوةِ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا يَشَاءُ ﴿

اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ بَدَّلُوُا نِعْمَتَ اللهِ كُفُرًا وَاللهِ كُفُرًا وَاللهِ كُفُرًا وَاللهِ كُفُرًا وَالمَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

۳۷۔ کلمہ کفرکی مثال: کلمہ کفر، جھوٹی بات اور ہرایک کلام جو غدا تعالیٰ کی مرضی کے غلاف ہو" کلمہ خبیثہ "" میں داخل ہے۔ ۳۵۔ اکثر نے اس سے حظل (اندراین) مراد لیا ہے۔ گو عموم لفظ میں ہر خراب درخت شامل ہو سکتا ہے۔ الکہ ایک جو کچے نہ ہو، ذرا اشارہ سے اکھڑ جائے ۔ گویا اس کے بود ہے پن اور ناپائداری کو ظاہر فربایا، دونوں مثالوں کا عاصل ہے ہواکہ مسلمانوں کا دعو نے توجیہ وایان پکا اور بچا ہے ۔ جس کے دلائل نہایت صاف و صحیح اور مصنبوط ہیں، موافق فطرت ہونے کہ وجہ سے اس کی جڑیں قلوب کی پہنائیوں میں اتر جاتی ہیں اور اعال صالحہ کی شاخیں آسمان قبول سے جا لگتی ہیں۔ اِلمتید یہ مسلمہ المسلمیت و شیریں شرات سے موصدین کے کام و دہن المسلمیت المسلمیت و شیریں شرات سے موصدین کے کام و دہن ہمیشہ لذت اندوز ہوتے ہیں۔ الغرض جق و صداقت اور توجیہ و معرفت کا سدا بہار درخت روز بروز پھوتا بھتا اور بڑی پائداری کے ساتھ اونچا ہوتا رہتا ہے اس کے برظاف جھوٹی بات اور شرک و کفر کے دعوئے باطل کی جزبنیاد کچھ نہیں ہوتی ۔ ہوا کے ایک ساتھ اونچا ہوتا رہتا ہے اس کے برظاف جھوٹی بات اور شرک و کفر کے دعوئے باطل کی جزبنیاد کچھ نہیں ہوتی ۔ ہوا کے ایک بھٹے میں اکھڑ کر جا پڑتا ہے ۔ نا حق بات ان ہتیں نہیں نواہ کتنے ہی زور لگائے جائیں ۔ لیکن انسانی ضمیراور فطرت کے ظاف ہونے کی وجہ سے اس کی جزیں دل کی گھرائی میں نہیں نہیں جونے کی طرح اپنے پاؤں نہیں چاتے منا ساس سے دل میں نورپیدا ہوتا ہے ۔ امل معمور ہونے لگتی ہے ۔ اس کے فقل کی گھبائش مشہور ہے کہ جھوٹ کے پاؤں نہیں ہوتے یعنی چ کی طرح اپنے پاؤں نہیں چاتے ہواں اس کے نقل کی گھبائش مشہور ہے کہ جھوٹ کے پاؤں نہیں ہوتے یعنی ج کی طرح اپنے پاؤں نہیں جاتے یہاں اس کے نقل کی گھبائش منہیں۔

۱۹۷۰ مومنین کی قوت کلمہ توحید میں ہے: یعنی حق تعالیٰ توحید وایان کی باتوں سے (جن کی مضبوطی و پائداری پچھلی مثال میں ظاہر کی گئی) مومنین کو دنیا وآخرت میں مضبوط و ثابت قدرم رکھتا ہے رہی قبر کی منزل جو دنیا وآخرت کے درمیان برزخ ہے اس کوادھریا ادھر جس طرف چاہیں شمار کر سکتے ہیں ۔ چنانچ سلف سے دونوں قیم کے اقوال منقول ہیں ۔ غرض یہ ہے کہ مومنین دنیا کی زندگی سے لے کر محشرتک اس کلمہ طیبہ کی بدولت مضبوط اور ثابت قدم رہیں گے دنیا میں کلیبی ہی آفات و حوادث پیش آئیں ، کتنا ہی سخت امتحان ہو قبر میں نکیرین سے سوال وجواب ہو، محشر کا ہولناک منظر ہوش اڑا دینے والا ہو، ہر موقع پر یہ ہی کلمہ توحیدان کی یامردی اور استقامت کا ذریعہ ہے گا۔

۳۸۔ بے انصافوں سے مرادیہاں کفار و مشرکین ہیں ، وہ دنیا میں بھی بچلے اور اخیر تک بچلتے رہیں گے ۔ کبھی تقیقی کامیابی کا رستہ ہاتھ نہ لگے گا۔

<u>79۔ یعنی اپنی حکمت کے موافق جیبا معاملہ جس کے ساتھ مناسب ہوتا ہے کرتا ہے۔</u>

۵۰ کفار کی ناشکری انگی تباہی ہے: اس سے کفار و مشرکین کے سردار مراد ہیں ، خصوصا رؤسائے قریش جن کے ہاتھ میں اس وقت عرب کی باگ تھی ، یعنی حق تعالیٰ نے ان پر کیسے اصان کئے ، ان کی ہدایت کے لئے پیغمبر علیہ السلام کو بھیجا، قرآن آثارا، ا پنے حرم اور بیت کا مجاور بنایا۔ عرب کی سرداری دی انہوں نے ان نعمتوں اور اصانات کا بدلہ یہ کیا کہ خدا کی ناشکری پر کمر بستہ ہو گئے ، اس کی باتوں کو جھٹلایا ، اس کے پیغمبر سے لڑائی کی ، آخراپنی قوم کو لے کر تباہی کے گڑھے میں جاگرے۔

جَهَنَّمَ أَيَصْلَوْنَهَا وَبِئُسَ الْقَرَارُ عَ

وَ جَعَلُوا لِلهِ اَنْدَادًا لِيُضِلُّوا عَنْ سَبِيلِهِ لَ وَ جَعَلُوا عَنْ سَبِيلِهِ لَ قُلُ تَمَتَّعُوا فَإِنَّ مَصِيرًكُمْ إِلَى النَّارِ ﴿

قُل لِّعِبَادِى الَّذِيْنَ امَنُوَا يُقِينُمُوا الصَّلُوةَ وَيُنُفِقُوا مِمَّا رَزَقُنْهُمُ سِرَّا وَعَلَانِيَةً مِّنَ وَيُنُفِقُوا مِمَّا رَزَقُنْهُمُ سِرًّا وَعَلَانِيَةً مِّنَ قَبُلِ اَنْ يَّا تِي يَوْمُ لَّا بَيْعُ فِيهِ وَلَا خِللُ هَ

اللهُ النَّذِي خَلَقَ السَّمَوْتِ وَ الْأَرْضَ وَ اَنْزَلَ مِنَ الشَّمَاءِ مَاءً فَاخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرْتِ مِنَ الشَّمَاءِ مَاءً فَاخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرُتِ مِنَ الشَّمَاءِ مَاءً فَاخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرُتِ وَرَدُقًا لَّكُمُ الْفُلُكَ لِتَجُرِي وَرَدُقًا لَّكُمُ الْفُلُكَ لِتَجُرِي فِي الْبَحْرِ بِالمْرِهِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْاَنْهُرَ شَي فِي الْبَحْرِ بِالمْرِهِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْاَنْهُرَ شَي فَي الْبَحْرِ بِالمْرِهِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْاَنْهُرَ شَي

79۔ جو دوزخ ہے داخل ہوں گے اس میں اور وہ برا ٹھکانہ ہے

۳۰۔ اور شھرائے اللہ کے لئے مقابل کہ بمکائیں لوگوں کو اس کی راہ سے [۱۵] تو کہہ مزا اڑا لو پھر تو کو لوٹنا ہے طرف آگ کی [۵۲]

الآ۔ کہدے میرے بندول کو جو ایان لائے میں قائم رکھیں نماز اور خرچ کریں ہماری دی ہوئی روزی میں سے پوشیدہ اور ظاہر (چھپے اور کھلے) [۵۳] پہلے اس سے کہ آئے وہ دن جس میں بنہ سودا (خرید و فروخت) ہے بنہ دوستی [۵۳]

۳۷۔ اللہ وہ ہے جس نے بنائے آسمان اور زمین اور آثارا آسمان سے پانی [۵۵] پھر اس سے نکالی روزی تمہاری میں میوے [۵۰] اور کھنے میں کیا تمہارے کشتی کو (کام میں دیں تمہارے کشتیاں کہ چلیں ) کہ چلے دریا میں اسکے علم سے [۵۰] اور کام میں لگایا (دیں) تمہارے ندیوں (ندیاں) کو

ا۵۔ یعنی خدا کے احیانات سے متاثر ہوکر منعم تقیقی کی شکر گذاری اور اطاعت شعاری میں لگے ۔ یہ تو نہ ہوا، الٹے بغاوت پر کمر بستہ ہو گئے خدا کے مقابل دوسری چیزیں کھڑی کر دیں جن پر خدائی اختیارات تقیم کئے اور عبادت جو خدائے واحد کا حق تھا، وہ مختلف عوانوں سے ان کے لئے ثابت کرنے لگے ، تا اس سلسلہ میں اپنے ساتھ دوسروں کی راہ ماریں اور انہیں بھکا کر اپنے دام سیادت میں پھنسائے رکھیں ۔

۲۵۔ یعنی بہتر ہے۔ بیوتوفوں کو جال میں پھنما کر چندروز جی نوش کر لواور دنیا کے مزے اڑا لو، مگر تا بکے آخر دوزخ کی آگ میں ہمیشہ رہنا ہے کیونکہ اس مزے اڑانے کا یہ بی نتیجہ ہو گا۔ گویا یہ جلہ ایسا ہوا جیسے طبیب کسی بد پر ہیز مریض کو خفا ہو کر کھے گل مّا تئیرِیڈ فَوَانَّ مَصِدِرِ کَا اِلَی الْمُوّتِ بوتیرا بی چاہے کھا کیونکہ ایک دن یہ مرض تیری جان لے کر رہے گا۔

۳۵۔ مومنین کو نصیحت و تنبیہ: کفار کے اتوال ذکر کرنے کے بعد مومنین مخلصین کو متنبہ فرماتے میں کہ وہ پوری طرح بیدار رہیں ، وظائف عبودیت میں ذرا فرق نہ آنے دیں ، دل و جان سے خالق کی عبادت اور مخلوق کی خدمت کریں کہ وہ بھی بہترین عبادت ہو ۔ نازوں کو ان کے حقوق و عدود کی رعایت کے ساتھ نثوع و خضوع سے اداکرتے رہیں۔ غدا نے جو کچھ دیا ہے اس کا ایک حصہ خفیہ یا علانیہ متحقین پر خرچ کریں۔ غرض کفار جو شرک اور کفران نعمت پر تلے ہوئے ہیں ، ان کے بالمقابل مومنین کو جان و مال سے حق تعالیٰ کی اطاعت و شکرگذاری میں متعدی دکھلانا چاہئے۔

۱۵۰ یوم حاب کوئی کسی کے کام نہیں آئے گا: یعنی نماز اور انفاق فی سبیل اللہ وغیرہ نیکیاں اس دن کام آئیں گی، بیع و شراء یا محض دوستانہ تعلقات سے کام نہ نکلے گا۔ یعنی نہ وہاں نیک عمل کمیں سے خرید کر لا سکو گے نہ کوئی ایسا دوست بیٹھا ہے جو بدون ایمان و عمل صالح کے محض دوستانہ تعلقات کی بناء پر نجات کی ذمہ داری کر لے (ربط) پہلے کفار کی ناشکری کا ذکر تھا، پھر مومنین کو مراسم طاعت کی اقامت کا عکم دے کر شکر گذاری کی طرف ابحارا۔ آگے چند عظیم الثان نعائے السیہ کا ذکر فرماتے ہیں جو ہر مومن و کافر کے حق میں عام میں ، تا انہیں سن کر مومنین کو شکر گذاری کی مزید تر غیب ہواور کفار بھی خور کریں تو اپنے دل میں شرمائیں کہ وہ کیسے بڑے منعم و محن شہنتاہ سے بغاوت کر رہے ہیں۔ اسی ضمن میں خداتعالیٰ کی عظمت و وحدانیت کے دلائل بھی بیان ہو گئے ، ممکن ہے انہیں سن کر کوئی عاقل منصف شرکیات سے باز آ جائے ، یا عظمت و جہروت کے نشانات میں غور کر کے اس کی گرفت اور سزا سے ڈر جائے۔

۵۵۔ اللہ تعالیٰ کے انعامات: یعنی آسمان کی طرف سے پانی اثارا، یا یہ مطلب ہوکہ بارش کے آنے میں بخارات وغیرہ ظاہری اسباب کے علاوہ غیر مرئی سماوی اسباب کو بھی دخل ہے۔ دیکھوآفتاب کی شعاعیں تمام اشیا کی طرح آتشیں شیشہ پر بھی پڑتی ہیں لیکن وہ اپنی مخصوص ساخت اور استعداد کی بدولت انہی شعاعوں سے غیر مرئی طور پر اس درجہ حرارت کا استفادہ کرتا ہے جو دوسری چیزیں نہیں کرتیں ۔ چاند سمندر سے کتنی دور ہے ، مگر اس کے گھٹنے بڑھنے سے سمندر کے پانی میں مدوجرر پیدا ہو جاتا ہے ۔ اس طرح اگر بادل بھی کسی سماوی خزانہ سے غیر محوس طریقہ پر مستفید ہوتا ہوتو انکار کی کونسی وجہ ہے۔

۵۱ ۔ یعنی حق تعالیٰ نے اپنے کال قدرت و حکمت سے پانی میں ایک قوت رکھی جو درختوں اور کھیتوں کے نشوونما اور بارآور ہونے

کا سبب بنتی ہے ۔ اسی کے ذریعہ سے پھل اور میوے ہمیں کھانے کو ملتے ہیں ۔

۵۷۔ تسخیر بحروانهار: یعنی سمندر کی خوفناک اہروں میں ذرا سی کشتی پر سوار ہو کر کھاں سے کھاں پہنچتے ہو اور کس قدر تجارتی یا غیر تجارتی فوائد حاصل کرتے ہو، یہ خدا ہی کی قدرت اور حکم سے ہے کہ سمندر کے تصپیروں میں ذرا سی ڈونگی کو ہم جدھر چاہیں لئے پھرتے ہیں۔

> وَ سَخَّرَ لَكُمُ الشَّمُسَ وَالْقَمَرَ دَآيِبَيْنَ ۚ وَ سَخَّرَ لَكُمُ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ ﴿

وَاتَّكُمْ مِّنُ كُلِّ مَا سَالَتُمُوهُ وَ إِنَّ تَكُمُ وَهُ وَ إِنَّ تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللهِ لَا تُحُصُوهَا وَ إِنَّ تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللهِ لَا تُحُصُوها وَ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظَلُومُ كَفَّارُ ﴿

رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضَلَلْنَ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ فَمَنُ تَبِعَنِي فَإِنَّهُ فَمِنُ عَصَانِي فَإِنَّكَ تَبِعَنِي فَإِنَّكَ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿

۳۳۔ اور کام میں لگا دیا تہمارے سورج اور چاند کو ایک دستور پر برابر اور کام میں لگا دیا تہمارے رات اور دن کو [۵۸]

۳۳۔ اور دیا تم کو ہر چیز میں سے جو تم نے مانگی [۵۹] اور اگر گفو احمان اللہ کے نہ پورے کر سکو [۲۰] بیشک آدمی بڑا بے انصاف ہے ناشکر [۱۱]

۳۵۔ اور جس وقت کھا ابراہیم نے [۱۲] اے رب کر دے اس شہر کو امن والا اور دور کر مجھ کو اور میری اولاد کو اس بات ہے کہ ہم پوجیں مور توں کو [۱۲] ہیں ڈالا) ۳۹۔ اے رب انہوں نے گمراہ کیا (گمراہی میں ڈالا) بہت لوگوں کو [۱۲] سوجس نے پیروی کی میری (جو کوئی میرے رستہ پر چلا) وہ تو میرا ہے اور جس نے میرا کہنا نہ مانا سوتو بخشے والا مہربان ہے [۱۵]

۵۸۔ تسخیر و شمس و قمر: یعنی ندیوں میں پانی کا آنا اور کہیں سے کہیں پہنچنا گوکشتی کی طرح تمہارے کہنے میں نہیں ، تاہم تمہارے کام میں وہ بھی لگی ہوئی ہیں۔ اسی طرح چاند سورج ہوایک معین نظام اور ضابطہ کے موافق برابر چل رہے ہیں ، کبھی تصکتے نہیں ، نہ رفتار میں فرق پڑتا ہے ۔ یا رات اور دن ایک دوسرے کے پیچھے ٹھمری ہوئی عادت کے موافق ہمیشہ چلے آتے ہیں۔ یہ سب چیزیں گواس معنی سے تمہارے قبضہ میں نہیں کہ تم جب چاہواور جدھر چاہوان کی قدرتی حرکت و تاثیر کو پہیر دو تاہم تم بہت

سے تصرفات و تدابیر کر کے ان کے اثرات سے بیٹھار فوائد حاصل کرتے ہواور انسانی تصرف و تدبیر سے قطع نظر کر کے بھی وہ قدرتی طور پر ہر وقت تمہاری کسی نہ کسی خدمت میں لگے ہوئے ہیں ، تم سوتے ہو، وہ تمہارا کام کرتے ہیں ، تم چین سے بیٹے ہو، وہ تمہارے لئے سرگردال ہیں۔

۵۹۔ : یعنی جو چیزیں تم نے زبان قال یا حال سے طلب کیں ، ان میں سے ہر چیز کا جن قدر حصہ حکمت و مصلحت کے موافق تھا مجموی طور پر تم سب کو دیا۔

۔ اللہ کی تعمتیں شمار سے باہر ہیں: یعنی غدا کی تعمتیں اتنی بے شمار بلکہ غیر متناہی ہیں کہ اگر تم سب مل کر اجالاً ہی گنتی شروع کرو تو تھک کر اور عاجز ہو کر بیٹے جاؤ۔ اس موقع پر امام رازی نے نعائے الهیہ کا بے شمار ہونا ، اور علامہ ابوالسعود نے ان کا غیر متناہی ہونا ذرا بسط سے بیان فرمایا ہے اور صاحب روح المعانی نے ان کے بیانات پر مفید اصافہ کیا ۔ یہاں اس قدر تطویل کی گنجائش نہیں۔

11۔ اللہ کی تعمتیں شارسے باہر ہیں: یعنی جنس انسان میں بہترے بے انساف اور ناسپاس میں ، جواتنے بیشار احسانات دیکھ کر بھی منعم حقیقی کا حق نہیں پہچانتے۔

17۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی اس دعا کو یاد کرو: رؤسائے قریش جن کی ناشکرگذاری اور شرک و کفر کا بیان اوپر اَلَمْ تَسَرَ اِلَا مِیْنَ بَدَّلُو اَ نِعْمَتَ اللّٰهِ اللّٰح میں ہوا تھا، انہیں ابراہیم کا قصہ یاد دلا کر متنبہ کرتے ہیں کہ تم جن کی اولاد میں ہونے کی وجہ سے کھبۃ اللہ اور حرم شریف کے مجاور بنے بیٹے ہو، انہوں نے اس کعبہ کی بنیاد خالص توحید پر رکھی تھی، ان ہی کی دعاؤں سے خدا تعالیٰ نے یہ شہر (مکہ ) آباد کیا اور چھر لیے ریگتان میں ظاہری و باطنی نعمتوں کے ڈھیر لگا دیے۔ وہ دنیا سے یہ ہی دعائیں اور وصیتیں کرتے ہوئے رخصت ہوئے کہ ان کی اولاد شرک کا طریقہ اختیار نہ کرے، اب تم کو سوچنا اور شرمانا چاہئے کہ کماں تک ان کی وصایا کا پاس کیا یا ان کی دعاء سے حصہ پایا اور کس حد تک خدا تعالیٰ کے احمانات پر شکر گذار ہوئے ۔

۱۳ ـ "یعنی مکہ کو"" حرم امن"" بنا دے۔ (چنانچ خدا نے بنا دیا) نیز مجھ کو اور میری اولا د کو ہمیشہ بت پرستی سے دور رکھ۔ غالباً یمال ""اولا د"" سے غاص صلبی اولا د مراد ہے ۔ سوآپ کی صلبی اولا د میں یہ مرض نہیں آیا اور اگر عام ذریت مراد ہو تو کھا جائے گا کہ دعاء بعض کے حق میں قبول نہیں ہوئی ۔ باوجو دیکہ حضرت ابراہیم معصوم پیغمبر تھے۔

دعاء کا ایک خاص ادب: مگریہ دعاء کا ادب ہے کہ دوسروں سے پہلے آدمی اپنے لئے دعاء کرے ۔ اس قیم کی دعائیں جو انبیاء سے منقول ہوں، ان میں یہ اشارہ ہوتا ہے کہ پیغمبروں کی عصمت بھی خود ان کی پیدا کی ہوئی نہیں۔ بلکہ حق تعالیٰ کی حفاظت و صیانت سے ہے۔ اس لئے وہ ہمیشہ اسی کی طرف التجاء کرتے ہیں جو ان کی عصمت کا ضامن و کفیل ہوا ہے۔ (تنبیہ) عافظ عاد الدین ابن کثیر کے نزدیک ابراہیم نے یہ دعائیں مکہ کی آبادی اور تعمیر کھبہ کے بعد کی ہیں سورہ بقرہ میں اول پارہ کے ختم پر جس دعا کا ذکر ہے وہ البتہ بنائے کعبہ کے وقت حضرت اسمعیل کی معیت میں ہوئی ۔ یہ دعائیں اس کے بہت زمانہ بعد پیرانہ سالی میں کی گئیں۔

۱۲۰ یعنی یه پتھر کی مورتیاں بہت آدمیوں کی گمراہی کا سبب ہوئیں۔

10 یعنی جس نے توحید خالص کا راسۃ اختیار کیا اور میری بات مانی وہ میری جاعت میں شامل ہے ۔ جس نے کہنا نہ مانا اور ہمرانی سے اس کو توبہ کی توفیق دے سکتے ہیں ۔ آپ کی مہربانی ہو تو وہ ایان لا ہمارے راسۃ سے علیحدہ ہوگیا توآپ اپنی بخش اور مہربانی سے اس کو توبہ کی توفیق دے سکتے ہیں ۔ آپ کی مہربانی ہو تو وہ ایان لا کر اپنے کو رحمت خصوصی اور نجات ابدی کا مستحق بنا سکتا ہے ۔ یا یہ مطلب ہو کہ آپ کو قدرت ہے اسے بھی بحالت موجودہ بخش دیں گے گوآپ کی حکمت سے اس کا وقوع نہ ہو۔ (تنبیہ) سورہ مائدہ کے آخر میں ہم نے حضرت خلیل کے اس قول اور مسح کے مقولے میں فرق بیان کیا ہے وہاں ملاحظہ کر لیا جائے ۔

رَبَّنَآ اِنِّ اَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّ يَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي رَبَّنَا اِنِي اَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّ يَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي رَبَّنَا الِيُقِيمُوا زَرْعِ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ لارَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلُوةَ فَاجُعَلُ اَفْيِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهُوِي الصَّلُوةَ فَاجُعَلُ اَفْيِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهُوي الصَّلُوةَ فَاجُعَلُ اَفْيِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهُوي الشَّمَرِ تَهُو كَالْفُهُمُ مِّنَ الثَّمَراتِ لَعَلَّهُمُ اللَّهُمُ وَارُزُقُهُمُ مِّنَ الثَّمَراتِ لَعَلَّهُمُ يَشَكُرُونَ فَي الشَّمَراتِ لَعَلَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالِ الللْفُولِي اللَّهُ اللْمُعَلِّ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللِّلْمُ اللَّهُ اللْمُلِي اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلِي اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُ الللللْمُ الللّهُ الللللْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللْمُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللّهُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ اللللللّهُ الللللْمُ الللّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللّهُ اللّهُ الللللْمُ اللللللّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ

رَبَّنَآ إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخُفِئ وَمَا نُعْلِنُ وَمَا يَعْلِنُ وَمَا يَعْلِنُ وَمَا يَخُفِئ وَمَا يُعْلِنُ وَمَا يَخُفَى عَلَى اللهِ مِنْ شَيْءٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَآءِ 
السَّمَآءِ 
السَّمَآءِ 
السَّمَآءِ عَ

ہے۔ اے رب میں نے بہایا ہے اپنی ایک اولاد کو میدان میں کہ جمال کھیتی نہیں تیرے محترم (حرمت والے) گھر کے پاس اے رب جمارے ناکہ قائم رکھیں نماز کو سورکھ بعض لوگوں کے دل کہ مائل (جھکتے رمیں ) ہوں ان کی طرف اور روزی دے انکو میوول سے شاید وہ شکر کریں [17]

۳۸۔ اے رب ہمارے تو تو جانتا ہے جو کچھ ہم کرتے ہیں چھیا کر اور جو کچھ کرتے ہیں دکھا کر (کھول کر) اور مخفی نہیں اللہ پر کوئی چیززمین میں نہ آسمان میں [۲۶]

٦٦ پٹیل وادی میں حضرت اسمعیل علیہ السلام کو چھوڑنا: یعنی اسمعیل کو یکیونکہ دوسری اولاد حضرت اسحیٰ وغیرہ ""شام "" میں

تھے خدا تعالیٰ کے حکم سے آپ حضرت اسمعیل کو بحالت شیر خوارگی اور ان کی والدہ ہاجرۂ کو یہاں چٹیل میدان میں چھوڑ کر چلے گئے تھے ۔ بعدہ قبیلہ جرہم کے کچھ لوگ وہاں پہنچے ، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے حضرت اسمعیل کی تشکی اور ہاجرہ کی بیتابی کو دیکھ کر فرشتے کے ذریعہ سے وہاں زمزم کا چشمہ جاری کر دیا۔ جرہم کے خانہ بدوش لوگ پانی دیکھ کر اتر پڑے اور ہاجرۂ کی اجازت سے وہیں بنے لگے اسمعیل جب بڑے ہوئے تو اس قبیلہ میں ان کی شادی ہوئی۔ اس طرح جمال آج مکہ ہے ایک بستی آباد ہو گئا ۔ صرت ابراہیم گاہ بگاہ ملک شام سے تشریف لایا کرتے تھے ۔ اور اس شہر اور شہر کے باشندوں کے لئے دعا فرماتے ، کہ خدا وندا! میں نے اپنی ایک اولاد کواس بنجراور چٹیل آبادی میں تیرے حکم سے تیرے معظم و محترم گھر کے پاس لا کر بسایا ہے تا یہ اوراس کی نسل تیرا اور تیرے گھر کا حق ادا کریں تو اپنے فضل سے کچھ لوگوں کے دل ادھر متوجہ کر دے کہ وہ یہاں آئیں جس سے تیری عبادت ہواور شہر کی رونق بڑھے ، نیزان کی روزی اور دلجمعی کے لئے غیب سے ایسا سامان فرما دے کہ (غلہ اور پانی جو ضروریات زندگی ہیں ان سے گذر کر ) عمدہ میوے اور پھلوں کی یہاں افراط ہو جائے تاکہ یہ لوگ اطمینان قلب کے ساتھ تیری عبادت اور شکر گذاری میں لگے رہیں ۔

حضرت ابراہیم کی دعاؤں کی قبولیت: حق تعالیٰ نے یہ سب دعائیں قبول فرمائیں ۔ آج تک ہر سال ہزاروں لا کھوں آدمی مشرق و مغرب سے تھنچ تھنچ کر وہاں جاتے ہیں اعلیٰ قسم کے میوے اور پھلوں کی مکہ میں وہ افراط ہے جو شاید نیا کے کسی حصہ میں نہ ہو۔ عالانکہ خود مکہ میں ایک بھی ثمردار درخت موجود نہ ہوگا۔ بعض سلف سے منقول ہے کہ ابراہیم نے دعاء میں اَفْہِدَةً مِّنَ النَّاسِ (کچھ آدمیوں کے دل) کہا تھا ورنہ سارا جمان ٹوٹ پڑتا۔

١٤ يعني زمين وآسمان کي کوئي چيزآپ سے پوشيدہ نهيں ۔ پھر ہمارا ظاہر و باطن کيسے مخفی رہ سکتا ہے يہ جو فرمايا ""جو ہم کرتے ہيں چھپا کر اور جو کرتے ہیں دکھا کر"" اس میں مفسرین کے کنہ: اقوال ہیں ، لیکن تخصیص کی کوئی وجہ نہیں ۔ الفاظ عام ہیں جو سب کھلی چھپی چیزوں کو شامل ہیں ۔ حضرت شاہ صاحبؒ نے فرمایا کہ ظاہر میں دعاء کی سب اولاد کے واسطے اور دل میں دعاء منظور تھی پیغمبرآ خرالزماں کی۔

۳۹۔ شکر ہے اللہ کا جس نے بختا مجھ کواتنی بڑی عمر **می**ں

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبَرِ إِسْمُعِيْلُ وَ إِسْحُقَ لَا إِنَّ رَبِّي لَسَمِيْعُ المعلى اوراسَى بيثك ميرارب سنتا به دعاكو[١٨] الدُّعَاءِ 📆

رَبِّ اجْعَلْنِيُ مُقِيْمَ الصَّلُوةِ وَمِنُ ذُرِّيَّتِي ۖ رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَا ءِ عَ

رَبَّنَا اغُفِرُ لِي وَلِوَ الِدَيَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ ع يَقُوْمُ الْحِسَابُ اللهِ

وَلَا تَحْسَبَنَّ اللَّهَ غَافِلًا عَمَّا يَعْمَلُ الظُّلِمُونَ لَمَّ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشُخَصُ فِيْهِ الْأَبْصَارُ ﴿

مُهُطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوْسِهِمْ لَا يَرْتَدُّ إِلَيْهِمُ طَرْفُهُمْ وَافْيِدَتُهُمْ هَوَاءُ اللهِ

وَ أَنْذِرِ النَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ الْعَذَابُ فَيَقُولُ الَّذِينَ ظَلَمُوا رَبَّنَآ أَخِّرُنَآ إِلَى اَجَلِ قَرِيْبِ <sup>لَا</sup> نُّجِبُ دَعْوَتَكَ وَنَتَّبِعِ الرُّسُلَ الْوَسُلَ الْوَلَمُ تَكُونُو اللهُ الْفُسَمَتُمُ مِّنْ قَبُلُ مَا لَكُمْ مِّنْ زَوَالِ ﴿

۴۰۔ اے رب میرے کر مجھ کو کہ قائم رکھوں نماز اور میری اولاد میں سے بھی اے رب میرے <sup>[14]</sup> اور قبول کر میری دعا [۴۰]

۴۱۔ اے ہمارے رب بخش مجھ کو اور میرے ماں باپ کو اور سب ايان والول كوجس دن قائم هو حماب [١٠]

۴۲ اور ہرگز مت خیال کر کہ اللہ بیخبر ہے ان کاموں سے جو کرتے ہیں بے انصاف [۲۲] ان کو تو ڈھیل دے رکھی ہے (چھوڑ رکھا ہے) اس دن کے لئے کہ پتقرا مائیں گی (کھلی رہ مائیں گی ) آنکھیں [۲۶] ۲۳ دوڑتے ہوں گے اور اٹھائے اپنے سر پھر کر نہیں آئیں گی انکی طرف انکی آٹکھیں اور دل ایکے اڑ گئے ہوں کے [۴۶]

۴۴۔ اور ڈرا دے لوگوں کو اس دن سے کہ آئے گا ان پر عذاب [48] تب کہیں گے ظالم اے رب ہمارے مهلت دے ہم کو تھوڑی مدت تک کہ ہم قبول کر لیں تیرے بلانے کو اور پیروی کر لیں رسولوں کی [۲۶] کیا تم پہلے قسم نہ کھاتے تھے کہ تم کو نہیں دنیا سے ٹلنا (کچھ زوال) [ ۲۶]

۱۸۔ یعنی بڑھایے میں اسحیّ سارۂ کے اور اسمعیلؑ ہاجرۂ کے بطن سے غیر متوقع طور پر عنایت کئے ۔ جیسے آپ نے اولاد کے متعلق میری دعا""رب هب لی من الصالحین "" سنی ، یه دعائیں بھی قبول فرمائے۔ 19۔ یعنی میری ذریت میں ایسے لوگ ہوتے رمیں جو نمازوں کو ٹھیک طور پر قائم رکھیں۔

٠٠ يعني ميري سب دعائين قبول فرمائے۔

ا>۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی اپنے والدین کیلئے دعاکی توجیہ: یہ دعاء غالبا اپنے والد کے عالت کفر پر مرنے کی خبر موصول ہونے سے پہلے کی۔ تو مطلب یہ ہوگاکہ اسے اسلام کی ہدایت کر کے قیامت کے دن مغفرت کا متحق بنا دے۔ اور اگر مرنے کی خبر ملنے کے بعد دعاکی ہے تو شاید اس وقت تک غدا تعالیٰ نے آپ کو مطلع نہیں کیا ہوگاکہ کافر کی مغفرت نہیں ہوگی۔ عقلاً کی خبر ملنے کے بعد دعاکی ہے تو شاید اس وقت تک غدا تعالیٰ نے آپ کو مطلع نہیں کیا ہوگا کہ کافر کی مغفرت نہیں ،سمعا ممتنع ہے۔ سواس کا علم سمع پر موقوف ہوگا اور قبل از سمع امکان عقلی معتبر رہے گا۔ بعض شایعہ نے یہ لکھا ہے کہ قرآن کریم میں ابراہیم کے باپ کو جو کافر کھا گیا ہے وہ ان کے حقیقی باپ نہ تھے بلکہ چچا وغیرہ کوئی دوسرے غاندان کے بڑے تھے۔ واللہ اعلم۔

۷- ایک رکوع پیلے بہت سے نعائے عظیمہ کا ذکر کر کے فرمایا تھا۔ اِنَّ الْاِنْسَانَ لَظَلُوْ مُرُ کَفّار (انسان بڑا ظالم اور ما شکر گذار ہے ) بعدۂ حضرت ابراہیم کا قصہ سنا کر کفار مکہ کو بعض خصوصی تعمتیں یاد دلائیں۔ اور ان کے ظلم و شرک کی طرف اشارہ کیا۔

کفار کے اعال سے اللہ غافل نہیں ہے: اس رکوع میں متنبہ فرماتے ہیں کہ اگر ظالموں کو سزا ملنے میں کچھ دیر ہوتو یہ مت سمجھوکہ خدا ان کی حرکات سے بے نبر ہے ، یادر کھوان کاکوئی چھوٹا بڑا کام خدا سے پوشیدہ نہیں ۔ البتہ اس کی عادت نہیں ہے کہ مجرم کو فوڑا پکڑ کر تباہ کر دے وہ بڑے سے بڑے ظالم کو مملت دیتا ہے کہ یا اپنے جرائم سے باز آ جائے یا از کاب جرائم میں اس عد پر پہنچ جائے کہ قانونی حیثیت سے اس کے متحق سزا ہونے میں کسی طرح کا خفا باقی نہ رہے ۔ (تنبیہ) کا تکھسکبن گا خطاب ہر اس شخص کو ہے جے ایسا خیال گذر سکتا ہو، اور اگر حضور الٹی آئیل کو خطاب ہے تو آپ کو مخاطب بناکر دوسروں کو سنانا مقصود ہوگا۔ کہ جب حضور الٹی آئیل کو فرمایا کہ ایسا خیال مت کرو۔ عالانکہ ایسا خیال آپ کے قریب بھی نہ آسکتا تھا۔ تو دوسروں کے حق میں اس طرح کا خیال کس قدر واجب الاحتراز ہونا چاہئے۔

۲۷۔ یعنی قیامت کے دل ہول اور دہشت سے آتکھیں پھٹی کی پھٹی رہ جائیں گی۔

۷۶۔ محشر میں ظالموں کی حالت: یعنی محشر میں سخت پریشانی اور خوف و حیرت سے اوپر کو سراٹھائے ٹکٹکی باندھے گھبرائے ہوئے علیہ آئیں گے ۔ جدھر نظر اٹھ گئی ادھر سے ہٹے گی نہیں ، مکا بکا ہوکر ایک طرف دیکھتے ہوں گے ذرا پلک بھی نہ جھپکے گی۔ دلوں کا عال یہ ہو گا کہ عقل و فہم اور بہتری کی توقع سے یکسر خالی اور فرط دہشت و خوف سے اڑے جا رہے ہوں گے ۔ غرض

ظالموں کے لئے وہ سخت صرتناک وقت ہوگا۔ رہے مومنین قانتین ، سوان کے حق میں دوسری عبگہ آچکا ہے۔ لَا يَحْزُ نُهُمُ الْفَزَعُ الْاکْبُرُ وَ تَتَلَقَّاهُمُ الْمَلَابِكَة (الانبياءركوع)

وَّسَكَنْتُمْ فِي مَسْكِنِ الَّذِيْنَ ظَلَمُوَّا الَّذِيْنَ ظَلَمُوَّا الْفُسَهُمُ وَتَبَيَّنَ لَكُمْ كَيْفَ فَعَلْنَا بِهِمُ وَضَرَبُنَا لَكُمُ الْأَمْثَالَ عَ

وَقَدُ مَكَرُوا مَكْرَهُمْ وَعِنْدَ اللهِ مَكْرُهُمْ لِتَزُولَ مِنْهُ مَكْرُهُمْ لِتَزُولَ مِنْهُ النِّجِبَالُ عَ

فَلَا تَحْسَبَنَ اللهَ مُخْلِفَ وَعْدِم رُسُلَهُ ﴿ إِنَّ اللهَ عَزِيزُ ذُوانَتِقَامِر ﴿

يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ وَ السَّمْوْتُ وَ بَرَزُوْ اللهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴿ السَّمْوْتُ وَ اللهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴿ وَتَرَى الْمُجْرِمِينَ يَوْمَبِذٍ مُّقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ ﴿ الْمُحَرِمِينَ يَوْمَبِذٍ مُّقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ ﴾

40ء اور آباد تھے تم بستیوں میں انہی لوگوں کی جنوں نے ظلم کیا اپنی جان پر اور کھل چکا تھا تم کو کہ کیسا کیا ہم نے ان سے اور بتلائے ہم نے تم کوسب قصے [۸۰]

۲۹۔ اور یہ بنا چکے ہیں اپنا داؤاور اللہ کے آگے ہے ان
کا داؤ [۶۹] اور بنہ ہو گا ان کا داؤ کہ ٹل جائیں اس
سے پہاڑ[۸۰]

۲۷۔ سو خیال مت کر کہ اللہ خلاف کرے گا اپنا وعدہ اللہ زبردست ہے بدلہ لینے والا [۸۲]

۸۷۔ جن دن بدلی جائے اس زمین سے اور زمین اور بدل بدلے جائیں آسمان اور لوگ نکل کھڑے ہوں سامنے اللہ اکیلے زبر دست کے [۸۳]

49۔ اور دیکھے تو گنگاروں کواس دن باہم جکڑے ہوئے زنجیروں میں [۸۴]

۵>۔ یا تو قیامت کا دن اور عذاب افروی مراد ہے یا موت کا وقت اور اس کے سکرات و قبض روح کی شدت یا دنیوی عذاب
 سے ہلاک ہونے کا دن ارادہ کیا جائے۔

۲۵ کفار کا مهلت مانگنا: اگریه کهنا دنیا میں عذاب یا موت کی شدت دیکھ کر ہوتب تو مطلب ظاہر ہے کہ ابھی چند روز کی ہم کو اور

ملت دیجئے، ہم ومدہ کرتے ہیں کہ آئندہ اپنا رویہ درست کر لیں گے۔ یعنی بق کی دعوت کو قبول کر کے انبیاء کی پیروی اختیار کریں گے ۔ کا قال تعالیٰ حیلی اِ اَالمومنون کریں گے ۔ کا قال تعالیٰ حیلی اِ اَلمومنون کریں گے ۔ کا قال تعالیٰ حیلی اِ اَلمومنون کریں گے ۔ کا قال تعالیٰ حقولہ قیامت کے دن ہوگا تب مملت طلب کرنے کے معنی یہ ہوں گے کہ ہم کو دوبارہ تھوڑی مدت کے دن ہوگا تب مملت طلب کرنے کے معنی یہ ہوں گے کہ ہم کو دوبارہ تھوڑی مدت کے دن ہوگا تب مملت طلب کرنے کے معنی یہ ہوں گے کہ ہم کو دوبارہ تھوڑی مدت کے لئے دنیا میں بھی دیجئے ، پھر دیکھئے ہم کیسی وفاداری دکھلاتے ہیں ،کا قال تعالیٰ وَلَوْ تَرِی اِذِالْمُجُرِمُونَ نَا کِسُوْا رُهُ وَسِجِمْ عِنْدَ رَبِّجِمْ مُ رَبَّنَا اَبْصَرَ نَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلُ صَالِحًا (السجدہ رکوع)۔

›› یعنی تم وہ ہی تو ہو جن میں کے بعض مغرور و بے باک زبان قال سے اکثر زبان عال سے قسمیں کھاتے تھے کہ ہماری شان و شکوہ کو کبھی زوال نہیں ۔ نہ کبھی مرکر خدا کے پاس جانا ہے۔ وَ اَقْسَـمُوْ ابِاللّٰهِ جَهْدَ اَیْمَانِهِمْ لَا یَبْعَثُ اللّٰهُ مَنْ یَمُوْتُ (نحل رکوع۵) یہ ان کے جواب میں خداکی طرف سے کہا جائے گا۔

۸۰ کفار کو تنبیہ: یعنی تمہارے پچھلے ان ہی بستیوں میں یا ان کے آس پاس آباد ہوئے ، جمال اگلے ظالم سکونت رکھتے تھے اور ان ہی کی عادت واطوار اختیار کیں ، عالانکہ تاریخی روایات اور متواتر خبروں سے ان پر روش ہوچکا تھا کہ ہم اگلے ظالموں کو کلیمی کچھ سزا دے چکے ہیں اور ہم نے امم ماضیہ کے یہ قصے کتب سماویہ میں درج کر کے انبیاء علیم السلام کی زبانی ان کوآگاہ بھی کر دیا تھا مگر انہیں ذرہ بھر عبرت نہ ہوئی اسی سرکشی ، عناد اور عداوت حق پر اڑے رہے ۔ حِکْمَةٌ بَالِغَةٌ فَمَا تُغَنِی النُذُر (القمر رکوعا)

وہ ۔ کفار کے داؤی جی: یعنی سب اگلے پیچلے ظالم اپنے اپنے داؤ کھیل چکے ہیں ۔ انبیاء کے مقابلہ میں تق کو دبانے اور مٹانے کی کوئی تدبیراور سازش انہوں نے اٹھا نہیں رکھی ۔ ان کی سب تدبیریں اور داؤ گھات خدا کے سامنے ہیں اور ایک ایک کر کے محفوظ ہیں ۔ وہ ہی ان کا بدلہ دینے والا ہے ۔

۸۰۔ یعنی انہوں نے بہترے داؤکر کے دیکھ لئے مگر خداکی حفاظت کے آگے سب ناکام رہے۔ کیا یہ ہو سکتا ہے کہ انکی مکاریاں پہاڑوں کوان کی جگہ سے ٹلا دیں۔ یعنی انبیاء علیم السلام اور شرائع حقہ بوپہاڑوں سے زیادہ مضبوط و متقیم ہوتے میں ، ان کی مکاریوں سے ڈگمگا جائیں ؟ عاشا و کلا۔ اس تفسیر کے موافق وَ اِنْ کَانَ مَکُرُ هُمُ الله میں ""ان "" نافیہ ہوگا۔ اور آیت کا مضمون و لَا تَمْشِ فِی الْاَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَنْ تَخِرْقَ الْاَرْضَ وَ لَنْ تَبَلُغَ الْجِبَالَ طُولًا (بنی اسرائیل رکوعہ) کے مثابہ ہوگا۔ بعض مفسرین نے ان شرطیہ اور "واؤ" کا وصلیہ لے کر آیت کا مطلب یہ لیا ہے کہ انہوں نے بڑے

بڑے داؤ چلے جو حفاظت الهی کے سامنے بیچ ثابت ہوئے اگرچہ ان کے داؤفی حد ذانۃ ایسے زبر دست تھے جوایک مرتبہ پہاڑوں کو مھی اپنی جگہ سے ہلا ڈالیں۔

٨١ يعنى وه وعده جو إِنَّالَنَنصُرُ رُسُلَنَا اور كَتَبَ اللَّهُ لَا غَلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِيَّ وَغيره آيات مين كيا كيا بـــــــ

۸۲ یه مجرم اس سے چھوٹ کر بھاگ سکتا ہے یہ وہ نودایسے مجرموں کو سزا دیے بدون چھوڑ سکتا ہے۔

۸۳۔ قیامت میں زمین وآسمان کی تبدیلی: قیامت کویہ زمین وآسمان بہیات موجودہ باقی مذر میں گے ، یا توان کی ذوات ہی بدل دی جائیں گے یا صرف صفات میں تغیر ہوگا اور بعض روایات سے پنۃ چلتا ہے کہ شاید متعدد مرتبہ تبدیل و تغیر کی نوبت آئے گی

والله اعلم ـ سامن كھڑے ہونے كامطلب وَبَرَزُو اللهِ جَمِيْعًا فَقَالَ الضُّعَفَاءُ الْح كے تحت ميں گذر چكا ہے ـ

۸۴۔ یعنی ایک ایک نوعیت کے کئی کئی مجرم اکٹے زنجیوں میں باندھے جائیں گے کا قال تعالیٰ اُخشُرُو الَّذِیْنَ ظَلَمُوْ اوَ اَذِوَ اَجَھُمْ (صافات رکوع) وقال تعالیٰ وَإِذَا النَّنُفُوْسُ زَوِّجَتْ (تکویررکوع)

۸۵۔ دوز خیوں کے کرتے: جس میں آگ بہت جلد اور تیزی سے اثر کرتی ہے اور سخت بداو ہوتی ہے ۔ پھر جیسی جہنم کی آگ ویسی ہی وہاں کی گندھک سمجھ لیجئے۔

سَرَابِيَلُهُمْ مِّنَ قَطِرَانٍ وَّتَغَشٰى وُجُوْهَهُمُ النَّارُ ﴿

لِيَجْزِى اللهُ كُلَّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتُ اللهَ اللهَ سَرِيعُ اللهَ اللهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴿

هذَا بَلْغُ لِّلنَّاسِ وَلِيُنُذَرُوا بِهِ وَلِيَعْلَمُوَا اللهُ وَلِيَعْلَمُوَا اللهُ وَاحِدُ وَّلِيَذَ كَرَ اُولُوا اللهُ وَاحِدُ وَّلِيَذَ كَرَ اُولُوا اللهُ الْاَلْبَابِ ﴿ الْاَلْبَابِ ﴿ الْاَلْبَابِ ﴿ الْاَلْبَابِ ﴾

۵۰۔ کرتے ان کے ہیں گندھک کے [۸۵] اور ڈھانکے لیتی ہے انکے منہ کوآگ [۸۶]

ا۵۔ تاکہ بدلہ دے اللہ ہر ایک جی کو اس کی کائی کا بیثک اللہ جلد کرنے والا ہے حاب [۸۰]

۵۲۔ یہ خبر پہنچا دینی ہے لوگوں کو اور ٹاکہ پونک جائیں اس سے اور ٹاکہ جان لیں کہ معبود وہی ہے ایک ہے ایک ہے اور ٹاکہ سوچ لیں عقل والے [۸۸]

٨٦ چېره چونکه حواس و مثاعر کا محل اور انسان کے ظاہری اعضاء میں سب سے اشرف عضو ہے اس لئے اس کو خصوصیت

سے ذکر فرمایا۔ جیسے دوسری ملم تَطَّلِعُ عَلَى الْاَفْدِدَة میں قلب کا ذکر کیا ہے۔

۸۰۔ سریع الحماب کے معنیٰ: یعنی جس بات کا پیش آنا بالکل یقینی ہے ، اسے دور مت سمجھو کا قال تعالیٰ اِقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِی غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ (الانبیاء رکوعا) یا یہ مطلب ہے جس وقت حماب ہو گا پھر دیر نہ لگے گی، تمام اولین و آخرین ، جن وانس کے ذرہ ذرہ عمل کا حماب بہت جلد ہوجائے گا۔ کیونکہ نہ خدا پر کوئی چیز مخفی ہے نہ اس کوایک شان دوسری شان سے مشغول کرتی ہے۔ مَا خَلْقُکُمْ وَ لَا بَعْثُکُمْ إِلَّا کَنَفْسِ وَّ احِدَةٍ (لقمن رکوع) دوسری شان سے مشغول کرتی ہے۔ مَا خَلْقُکُمْ وَ لَا بَعْثُکُمْ الَّا کَنَفْسِ وَ احِدَةٍ (لقمن رکوع) معنی خواب غفلت سے بیدار ہو جائیں اور خدا سے ڈر کر اس کی آیات میں غور کریں جس سے اس کی وحدانیت کا یقین عاصل ہو۔ اور عقل و فکر سے کام لے کر نصیحت پر کاربند ہوں۔

تم سورة ابراهيم ولله الحد والمنه ـ

### ركوعاتها٢

## ۵ سُوْرَةُ الْحِجْرِ مَكِّيَّةُ ۵۲

#### ایاتها ۹۹

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ یہ آیتیں میں کتاب کی [<sup>۱]</sup>اور واضح قراآن کی]<sup>۲]</sup> ۲۔ کسی وقت آرزو کریں گے یہ لوگ جو منکر میں کیا اچھا ہوتا جو ہوتے مسلمان <sup>[۲]</sup>

۳۔ چھوڑ دے انکو کھالیں اور برت لیں (فائدہ اٹھا لیں) اور امید میں (پر بھولے) لگے رہیں سو آئندہ معلوم کرلیں گے [۴]

س اور کوئی بستی ہم نے غارت نہیں کی مگر اس کا وقت لکھا ہوا تھا مقرر[۵]

الَّرْ " تِلُكَ الْيُكُ الْكِتْبِ وَقُرُ انٍ مُّبِيْنٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللَّا الللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ذَرُهُمْ يَا كُلُوا وَيَتَمَتَّعُوا وَيُلْهِمُ الْآمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿

وَ مَا اَهُلَكُنَا مِنُ قَرْيَةٍ اِلَّا وَلَهَا كِتَابُ مَّعْلُوْمُ ﴿

ا۔ یعنی یہ اس جامع اور عظیم الثان کتاب کی آیتیں ہیں جس کے مقابلہ میں کوئی دوسری کتاب "کتاب" کہلانے کی متحق نہیں۔

۲۔ اور اس قرآن کی آیتیں ہیں جس کے اصول نہایت صاف دلائل روش ، احکام معقول ، وجوہ اعجاز واضح اور بیانات شکفتہ اور فیصلہ کن ہیں لہذا آگے جو کچھ بیان کیا جانے والا ہے مخاطبین کو پوری توجہ سے سننا چاہئے۔

۳۔ کفار کو مسلمان نہ ہونے کی حسرت: یعنی آج منکرین نے قرآن واسلام جیسی عظیم الثان نعمت الهیه کی قدر نہیں کی لیکن ایسا وقت آنے والا ہے جب یہ لوگ اپنی محرومی پر ماتم کریں گے اور دست حسرت مل کر کہیں گے کاش ہم مسلمان ہوتے وہ وقت کب آئے گا؟ اس میں اختلاف ہوا ہے ۔ ہم ابن الانباری کے قول کے موافق اس کو عام رکھتے ہیں ۔ یعنی دنیا وآخرت میں جو مواقع کا فرول کی نامرادی اور مسلمانوں کی کامیابی پیش آتے رمیں گے ، ہر موقع پر کفار کورہ رہ کر اپنے مسلمان ہونے کی تمنا اور نعمت اسلام سے محروم رہ جانے کی حسرت ہوگی۔ اس سلسلہ میں پہلا موقع تو" جنگ بدر" کا تھا، جمال کفار مکہ نے مسلمانوں کی

طرف کھلا ہوا غلبہ اور تائید غیبی دیکھ کر اپنے دلوں میں محوس کیا کہ جس اسلام نے فقرائے مہاجرین اور اوس و خزرج کے کاشتکاروں کواونچی ناک والے قریشی سرداروں پر غالب کیا ، افوس ہم اس دولت سے محروم ہیں ۔ اسی طرح اسلامی فتوعات و ترقیات کی ہر ایک منزل پر کفار کواپنی تھی دستی و حرمان پر پیچھتانے اور دل سے اشک حسرت بہانے کا موقع ملتا رہا۔ انتہائی حسرت وافسوس کا مقام وہ ہو گا جب فرشۃ جان نکالنے کے لئے سامنے کھڑا ہے اور عالم غیب کے حقائق آمکھوں سے نظر آ رہے ہیں اس وقت ہاتھ کاٹیں گے اور آرزو کریں گے کہ کاش ہم نے اسلام قبول کر لیا ہوتا کہ آج عذاب بعدالموت سے محفوظ رہ سکتے ۔ اس سے بھی بڑھ کریاس انگیز نظارہ وہ ہو گا۔ جو طبرانی کی حدیث میں ہے ، نبی کریم الناہ اللہ اللہ میری امت کے بہت سے آدمی اپنے گناہوں کی بدولت جہنم میں جائیں گے اور جب تک خدا چاہے گا وہاں رہیں گے ۔ بعدۂ مشرکین ان پر طعن کریں گے کہ تمہارے ایان و توحید نے تم کوکیا فائدہ دیا ؟ تم بھی آج تک ہماری طرح دوزخ میں ہو، اس پر حق تعالیٰ کسی موحد کو جہنم میں نہ چھوڑے گا۔ يه فرماكرنبي كريم التُّمُ اللِّهُ في يه آيت پڑى ۔ رُبَمَا يَوُدَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ الَوْ كَانُوْ ا مُسْلِمِيْنَ ـ گويايه آخرى موقع ہوگا جب کفاراینے مسلمان ہونے کی تمناکریں گے ۔

ہ۔ یعنی جب کوئی نصیحت کارگر نہیں توآپ ان کے غم میں نہ پڑیے بلکہ چندروز انہیں بہائم کی طرح کھانے پینے دیجئے۔ یہ خوب دل کھول کر دنیا کے مزے اڑا لیں اور منتقبل کے متعلق لمبی چوڑی امیدیں باندھتے رمیں ۔ عنقریب وقت آیا چاہتا ہے جب حقیقت عال کھل جائے گی اور اگلا پیچھلا کھایا پیا سب نکل جائے گا۔ چنانچہ کچھ تو دنیا ہی میں مجاہدین کے ہاتھوں حقیقت کھل گئی۔ اور پوری تنکمیل آخرت میں ہو جائے گی۔

۵۔ ہر قوم کی ہلاکت کا وقت معین ہے: یعنی جس قدر بستیاں اور قومیں پہلے ہلاک کی گئیں ، خدا کے علم میں ہرایک کی ہلاکت کا ایک وقت معین تھا۔ جس میں نہ بھول چوک ہو سکتی تھی نہ غفلت اور نہ خدا کا وعدہ ٹل سکتا تھا۔ جب کسی قوم کی معیاد پوری ہوئی اور تعذیب کا وقت آپہنچا، ایک دم میں غارت کر دی گئی۔ موجودہ کفار بھی امہال و تاخیر عذاب پر مغرور نہ ہوں۔ جب ان کا وقت آئے گا خدائی سزاسے نہ کچ سکیں گے ۔ جو تاخیر کی جارہی ہے اس میں خدا کی بہت حکمتیں میں ۔ مثلاً ان میں سے بعض کا یا بعض کی اولا د کا ایان لا نا مقدر ہے۔ فوری عذاب کی صورت میں اس کے وقوع کی کوئی صورت نہیں۔

اور یہ پیچھے رہتا ہے [۱]

مَا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَأْخِرُونَ ٥- نه سَبْتَ كُرَّا ہِ كُونَى فَرْقَهُ اپنے وقت مقررے

وَ قَالُوُا يَاكَتُهَا الَّذِي نُزِّلَ عَلَيْهِ الدِّكُرُ اِنَّكَ لَمَجُنُونَ ۚ

لَوْ مَا تَأْتِيْنَا بِالْمَلَيِكَةِ إِنْ كُنْتَ مِنَ السَّدِقِيْنَ ﴿ السَّدِقِيْنَ ﴿ السَّدِقِيْنَ ﴿

مَا نُنَزِّلُ الْمَلَّيِكَةَ اِلَّا بِالْحَقِّ وَمَا كَانُوَّا اِذًا مُّنْظَرِيْنَ ۞

إِنَّا نَحُنُ نَزَّ لُنَا الذِّكُرَ وَ إِنَّا لَهُ لَحْفِظُونَ ۞

۱۔ اور لوگ کہتے ہیں اے وہ شخص کہ تجھ پر اترا ہے قرآن (نصیحت) توبیشک دیوانہ ہے [۱]

﴾۔ کیوں نہیں لے آیا ہارے پاس فرشتوں کو اگر تو سچاہے [^]

۸۔ ہم نہیں آبارتے فرشتوں کو مگر کام پورا (ٹھیک) کر کے اور اس وقت نہ ملے گی ان کو مہلت (ڈھیل)<sup>[9]</sup>

9۔ ہم نے آپ آماری ہے یہ نصیحت اور ہم آپ اس کے نگہان ہیں <sup>[۱</sup>]

۱۔ یعنی امم مملکہ کی تخصیص نہیں بلکہ ہر قوم کے عروج و زوال یا موت و حیات کی جو میعاد مقرر ہے وہ اس سے ایک سینڈ آگے پیچھے نہیں ہو سکتی۔

﴾۔ آتھ سے سلی اللہ علیہ وسلم سے استراء: مشرکین مکہ یہ الفاظ محض بطریق استراء واستخفاف کہتے تھے یعنی آپ سب سے آگے بڑھ کر خدا کے یمال سے قرآن لے آئے ، دوسرول کواحمق و جاہل بتلانے لگے بلکہ ساری دنیا کوالٹی میٹم دیا ، اس پر یہ دعویٰ ہے کہ آخر میں ہی غالب ہوں گا اور ایک وقت آئے گا کہ منکرین حسرت سے کہیں گے کہ کاش ہم مسلمان ہوجاتے ۔ یہ کونسی عقل و ہوش کی باتیں ہیں ؟ کھلی ہوئی دیوائگی ہے اور جو پڑھ کر سناتے ہو مجنول کی بڑسے زیادہ وقعت نہیں رکھتا (العیاذ باللہ)۔

۸۔ اگر بارگاہ احدیت میں آپ کو ایسا ہی قرب حاصل ہے اور ساری قوم میں سے خدا نے منصب رسالت کے لئے آپ کا انتخاب کیا ہے تو فرشتوں کی خدائی فوج آپ کے ساتھ کیوں نہ آئی۔ جو کھلم کھلا آپ کی تصدیق کرتی اور ہم سے آپ کی بات منواتی ہے ، نہ مانتے تو فورًا سزا دیتی۔

9۔ فرشتوں کا نزول حکمت کے مطابق ہوتا ہے: یعنی ماننے والوں کے لئے اب بھی کافی سے زائد نشان موجود ہیں باقی جن کا

ارادہ ہی ماننے کا نہیں وہ فرشتوں کے آنے پر بھی نہ مانیں گے ، پھر ان کے آثار نے میں کیا فائدہ ہے ۔ حق تعالی فرشتوں زمین پر اپنی حکمت کے موافق کسی غرض صیح کے لئے بھیجة میں ، یوں ہی بے فائدہ تا اللہ کھولانا مقصود نہیں ہوتا۔ عموما عادت اللہ یہ رہی ہے کہ جب کسی قوم کی سرکشی انتہا کو پہنچ جاتی ہے اور سارے مراحل تفہیم وہدایت کے طے ہوجاتے میں تو فرشتوں کی فوج اس کے ہلاک کرنے کے لئے بھیجی جاتی ہے ۔ پھر اس کو قطعا مملت نہیں دی جاتی ۔ اگر تمہاری خواہش کے موافق فرشتے آثارے جائیں تواس سے صرف یہ ہی ایک مقصد ہوسکتا ہے کہ تم کوبلا تاخیر ہلاک کر دیا جائے جو فی الحال حکمت البی کے موافق نہیں کیونکہ ابھی اس کا وقت نہیں آیا ، یہ تو آخری صورت ہے جو سب منزلیں طے ہو چکنے اور سب کام ختم کئے جانے بعد ظہور یزیر ہوتی ہے ۔

۱۰ حفاظت قرآن کا وعدہ الهی: "یعنی تمهارا استراء و تعنت اور قرآن لانے والے کی طرف جنون کی نسبت کرنا، قرآن و عامل قرآن پر قطعااژ انداز نہیں ہو سکتا، یاد رکھواس قرآن کے آثار نے والے ہم ہیں اور ہم ہی نے اس کی ہر قسم کی حفاظت کا ذمہ لیا ہے، جس شان اور ہدیئات سے وہ آتا ہے بدون ایک شوشہ یا زہر زیر کی تبدیلی کے چار دانگ عالم میں پہنچ کر رہے گا اور قیامت تک ہر طرح کی تحریف لفظی و معنوی سے محفوظ وہ مصنون رکھا جائے گا ۔ زمانہ کتنا ہی بدل جائے مگر اس کے اصول واحکام کبھی نہ بدلیں گے ، زبان کی فصاحت وبلاغت اور علم و حکمت کی موشگافیاں کتنی ہی ترقی کر جائیں ، پر قرآن کی صوری و معنوی اعجاز میں اصلا ضعت وانحطاط محوس نہ ہوگا۔ قومیں اور سلطنتیں قرآن کی آواز کو دبانے یا گم کر دینے میں ساعی ہوں گی ۔ لیکن اس کے ایک نقطہ کو گم نہ کر سکیں گی حفاظت قرآن کے متعلق یہ عظیم الثان وعدہ الہی ایسی صفائی اور حیرت انگیز طریقہ سے پورا ہو کر رہا جیے دیکھ کر بڑے بڑے متعصب و مغرور مخالفوں کے سرینیج ہو گئے ۔ ""میور"" کہتا ہے ""جہاں تک ہماری معلومات ہیں دنیا بھر میں ایک بھی ایسی کتاب نہیں جو قرآن کی طرح بارہ صدیوں تک ہر قسم کی تحریف سے پاک رہی ہو"" ایک اور یورپین محقق لکھتا ہے کہ ہم ایسے ہی یقین سے قرآن کو بعینہ محمد النائی آیا کے منہ سے نکلے ہوئے الفاط سمجھتے میں جیسے مسلمان اسے غدا کا کلام سمجھتے ہیں "" واقعات بتلاتے ہیں کہ ہر زمانہ میں ایک جم غفیر علماء کا جن کی تعداد اللہ ہی کو معلوم ہے ، ایسا رہا کیا جس نے قرآن کے علوم و مطالب اور غیر منقضی عجائب کی حفاظت کی ، کاتبوں نے رسم الحظ کی ، قاربوں نے طرز اداء کی ، عافظوں نے اس کے الفاظ و عبارت کی وہ حفاظت کی کہ نزول کے وقت سے آج تک ایک زیر زبر تبدیل نہ ہوسکا۔ کسی نے قرآن کے رکوع گن لئے کسی نے آیتیں شمار کیں ،کسی نے حروف کی تعداد بتلائی حتی کہ بعض نے ایک ایک اعراب اور ایک ایک نقطہ کو شمار کر ڈالا۔ آنحضرت لٹنگالیہ کم عمد مبارک سے آج تک کوئی لمحہ اور کوئی ساعت نہیں بتلائی جا سکتی جس میں ہزاروں لا کھوں کی تعداد حفاظ قرآن کی موجود نہ رہی ہو۔ خیال کروآٹے دس سال کا ہندوستانی بچے جے اپنی مادری زبان میں دو تین جزکارسالہ یاد کرانا دشوار ہے وہ ایک اجنبی زبان کی اتنی ضخیم کتاب جو متشابهات سے پر ہے ، کس طرح فر فر سنا دیتا ہے ۔ پھر کسی مجلس میں ایک بڑے باوجا ہت عالم و عافظ سے کوئی حرف چھوٹ جائے یا اعراب کی فروگذاشت ہو جائے تو ایک بچے اس کو ٹوک دیتا ہے۔ چاروں طرف سے تصبیح کرنے والے لاکارتے ہیں ، ممکن نہیں کہ پڑھنے والے کو خلطی پر قائم رہنے دیں۔ حفظ قرآن کے متعلق یہ ہی اہتام و اعتناء عمد نبوت میں سب لوگ مشاہدہ کرتے تھے ۔ اسی کی طرف وَ إِنَّالَهُ لَحَافِظُونَ فرما کراس وقت کے منکرین کو توجہ دلائی۔

وَلَقَدُ اَرْسَلْنَا مِنُ قَبُلِكَ فِي شِيَعِ الْاَوَّلِيْنَ

وَمَا يَأْتِيُهِمُ مِّنَ رَّسُولٍ اِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُزِءُونَ ﷺ يَسْتَهُزِءُونَ ۗ

كَذٰلِكَ نَسَلُكُهُ فِي قُلُوْبِ الْمُجْرِمِينَ ﴿

لَا يُؤُمِنُونَ بِهِ وَقَدْ خَلَتُ سُنَّةُ الْاَوَّ لِينَ ﴿

وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَابًا مِّنَ السَّمَآءِ فَظَلُّوُا فِيْهِ يَعْرُجُونَ ﴿

لَقَالُوَّا إِنَّمَا شُكِّرَتُ اَبُصَارُنَا بَلُ نَحْنُ فَعُ فَوَمُ مَّسُحُورُوْنَ اللَّهِ الْمُعَادُ اللَّهُ الْمُؤرُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ الللللِّ الللَّا اللْمُعَالِمُ اللللْمُولِلُولُولُ الللللِّ الللْ

۱۰۔ اور ہم بیج چکے ہیں رسول تجھ سے پہلے اگلے فرقوں میں

اا۔ اور نہیں آیا ان کے پاس کوئی رسول مگر کرتے رہے ہیں اس سے ہنسی ["]

۱۲۔ اسی طرح بٹھا دیتے ہیں ہم اسکو دل میں گنگاروں کے [۱۳]

اللہ یقین نہ لائیں گے اس پر اور ہوتی آئی ہے رسم پہلوں کی [17]

۱۳۔ اور اگر ہم کھول دیں ان پر دروازہ آسمان سے اور سارے دن اس میں چڑھتے رہیں

۵ا۔ تو بھی یہی کمیں گے کہ باندھ دیا ہے ہماری نگاہ کو نہیں بلکہ ہم لوگوں پر جادو ہوا ہے [۳]

۔ ۱۱۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تسلی: آپ کو تسلی دی گئی کہ ان کی تکذیب واستراء سے دلگیرینہ ہوں ، یہ کوئی نئی بات نہیں ۔ ہمیشہ منکرین کی عادت رہی ہے کہ جب کوئی پیغمبرآیا اس کی ہنسی اڑائی ، کبھی مجنون کھا۔ کبھی محض دق کرنے کے لئے لغواور دور از كار مطالب كرنے لگے۔ فرعون نے موسى كى نسبت كا تھا۔ إنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِي أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُون (شعراء رکوع ۲) اور وہ ہی فرشتوں کی فوج لانے کا مطالبہ کیا جو قریش آپ سے کر رہے تھے ۔ لَوُ لَا ٱلْقِیمَ عَلَیْهِ اَسُو رَةٌ مِّنُ ذَهَبِ أَوْجَاءَ مَعَهُ الْمَلَايِكَةُ مُقُتَرِنِينَ \_ (زرن ركوع ٥)

۱۲\_ یعنی جولوگ از کاب جرائم سے باز نہیں آتے ہم ان کے دلوں میں اسی طرح استراء وتکذیب کی عادت جاگزیں کر دیتے میں ۔ جب ان کے دل میں کانوں کے راسۃ سے وحی الهی جاتی ہے توساتھ ساتھ تکذیب بھی چلی جاتی ہے۔

۱۳۔ یعنی ہمیشہ یوں ہی جھٹلاتے اور ہنسی کرتے آئے ہیں اور سنت اللہ یہ رہی ہے کہ متر دین ہلاک ورسوا کئے جاتے رہے اور انجام کار حق کا بول بالا رہا۔

۱۴۔ کفار کی ضداور ہٹ دھرمی: یعنی فرشتوں کا آنارنا اس قدر عجیب نہیں ، اگر ہم آسان کے دروازے کھول کر خود انہیں اوپر چڑھا دیں اور یہ دن بھراسی شغل میں رمیں، تب بھی ضدی اور معاند لوگ حق کو تسلیم نہیں کر سکتے ۔ اس وقت کہہ دیں گے کہ ہم پر نظ بندی یا جادوکیا گیا ہے شاید ابتداء میں نظر بندی سمجھیں اور آخر میں بڑا جادو قرار دیں۔

وَلَقَدُ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءَ بُرُو جًا قَ زَيَّتُهَا ١٦- اور مم نے بنائے ہیں آسان میں برج [١٥] اور لِلنَّظِرِيْنَ اللَّ

> وَ حَفِظُنْهَا مِنْ كُلِّ شَيْطُنِ رَّجِيْمٍ ﴿ إِلَّا مَنِ اسْتَرَقَ السَّمْعَ فَأَتْبَعَهُ شِهَابُ مُّبِينُ ﴿

> وَالْاَرْضَ مَدَدُنْهَا وَ اَلْقَيْنَا فِيْهَا رَوَاسِيَ وَ اَئْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونِ 👜

رونق دی اسکو دیکھنے والوں کی نظر میں [۱۱]

ا۔ اور محفوظ رکھا ہم نے اسکو ہر شیطان مردود سے

۱۸۔ مگر جو چوری سے سن مھا گا سواسکے چیچھے بڑا انگارہ جمكيا موا [14]

۱۹۔ اور زمین کو ہم نے پھیلایا اور رکھ دیے اس پر بوجھ (پہاڑ) اور اگائی اس میں ہر چیزاندازے سے

<u>18۔ آسمان میں برج: ""برجوں"" سے یہاں بڑے بڑے سارات مراد میں بعض نے منازل شمس و قمر کا ارادہ کیا ہے بعض کہتے </u>

ہیں کہ برج وہ آسمانی قلعے ہیں جن میں فرشتوں کی جاعتیں بہرہ دیتی ہیں۔"

11۔ اہل نظر کے لئے دلائل توحید: یعنی آسمان کو ستاروں سے زینت دی ، رات کے وقت جب بادل اور گردو غبار نہ ہو۔ بیشار
ستاروں کے قمقموں سے آسمان دیکھنے والوں کی نظر میں کس قدر خوبصورت اور پر عظمت معلوم ہوتا ہے اور غوروفکر کرنے والوں
کے لئے اس میں کتنے نشان حق تعالیٰ کی صنعت کاملہ ، حکمت عظیمہ اور وحدانیت مطلقہ کے پائے جاتے ہیں۔ مطلب یہ
ہے کہ آسمان سے فرشتے آثار نے یا انکوآسمان پر چڑھانے کی ضرورت نہیں۔ اگر ماننا چاہیں توآسمان وزمین میں قدرت کے نشان
کیا تصور نے ہیں جنیں دیکھ کر سمجھدار آدمی توحید کا سبق بہت آسانی سے عاصل کر سکتا ہے ایسے روش نشان دیکھ کر انہوں نے کیا
معرفت عاصل کی ؟ جوآئندہ توقع رکھی جائے۔

ا۔ شاطین اور شاب ثاقب: "یعنی آسانوں پر شاطین کا کچھ عمل دخل نہیں چلتا ۔ بلکہ بعثت محدی اٹٹیٹیلیٹم کے وقت سے ان کا گذر بھی وہاں نہیں ہو سکتا۔ اب انتہائی کوشش ان کی یہ ہوتی ہے کہ ایک شیطانی سلسلہ قائم کر کے آسمان کے قریب پہنچیں اور عالم ملکوت سے نزدیک ہوکر اخبار غیبیہ کی اطلاعات حاصل کریں ، اس پر بھی فرشتوں کے بھرے بٹھا دیے گئے ہیں کہ جب شاطین ایسی کوشش کریں اوپر سے آتش بازی کی جائے نصوص قرآن و مدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ تکویتی امور کے متعلق آسمانوں پر جب کسی فیصلہ کا اعلان ہوتا ہے اور خداوند قدوس اس سلسلہ میں فرشتوں کی طرف وحی جیجتا ہے تو وہ اعلان ایک خاص کیفیت کے ساتھ اوپر سے نیچے کو درجہ بدرجہ پہنچتا ہے آخر ساء دنیا پر اور بخاری کی ایک روایت کے موافق "" عنان"" (بادل) میں فرشتے اس کا مذاکرہ کرتے ہیں۔ شاطین کی کوشش ہوتی ہے کہ ان معاملات کے متعلق غیبی معلومات حاصل کریں، اسی طرح جیسے آج کوئی پیغام بذریعہ وائرلیں ٹیلی فون جارہا ہواہے بعض لوگ راستہ میں جذب کرنے کی تدبیر کرتے ہیں ، ناگھاں اوپر سے بم کا گولہ (شاب ثاقب) بھٹتا ہے۔ اور ان غیبی پیغامات کو چوری کرنے والوں کو مجروح یا ہلاک کر کے چھوڑتا ہے۔ اسی دوا دوش اور ہنگامہ داروگیر میں جو ایک آدھ بات شیطان کو ہاتھ لگ جاتی ہے وہ ہلاک ہونے سے پیشتر بڑی عجلت کے ساتھ دوسرے شاطین کو اور وہ شاطین اینے دوست انسانوں کو پہنچانے کی کوشش کرتے ہیں۔ کاہن لوگ اسی ادھوری سی بات میں سینکڑوں جھوٹ اپنی طرف سے ملا کر عوام کو غیبی خبریں بتلاتے ہیں۔ جب وہ ایک آدھ ساوی بات پیجی نکلتی ہے تو ان کے معتقدین اسے ان کی سچائی کے ثبوت میں پیش کرتے میں اور جو سینکروں بتائی ہوئی خبریں جھوٹی ثابت ہوتی میں ان سے اغاض و تغافل برتا جاتا ہے ۔ قرآن و عدیث نے یہ واقعات بیان کر کے متنبہ کر دیا کہ کسی ادنیٰ سے ادنیٰ اور چھوٹی سے چھوٹی سچائی کا سرچشمہ بھی وہ ہی عالم ملکوت ہے ۔ شیاطین الجن والانس کے خزانہ میں بجز کذب وافتراء کوئی چیز نہیں ۔ نیزیہ کہ آسمانی انتظامات اس

قدر مکمل میں کہ کئی شیطان کی مجال نہیں کہ وہاں قدم رکھ سکے یا باوجود انتائی جدوجہد کے وہاں کے انتظامات اور فیصلوں پر معتدبہ دسترس عاصل کر لے ۔ باقی جو ایک آدھ جلہ ادھر ادھر کا فرشتوں سے من بھاگتا ہے ، جی تعالیٰ نے ارادہ نہیں کیا کہ اس کی قطعا بندش کر دی جائے ۔ وہ چاہتا تو اس سے بھی روک دیتا ، گریہ بات اس کی حکمت کے موافق نہ تھی ۔ آفر شیاطین الجن و الانس کو جن کی بابت اسے معلوم ہے کہ کہی افوا واضلال سے بازیہ آئیں گے اتنی طویل مملت اور مغویانہ اسباب و وسائل پر دسترس دینے میں کچھ نہ کچھ حکمت تو سب کو ماننی پڑے گی ، اسی طرح کی حکمت یماں بھی سمجھ لو۔ (تنبیہ) شیاطین ہمیشہ شہابوں کے ذریعہ سے ہلاک ہوتے رہتے میں مگر جن طرح قطب جنوبی اور ہمالیہ کی بلند ترین چوٹی کی تحقیق کرنے والے مرتے رہتے میں اور دوسرے ان کا یہ انجام دیکھ کر اس مہم کو ترک نہیں کرتے اسی پر شیاطین کی مسلسل جدوجہد کو قیاس کر لو۔ یہ واضح رہے کہ قرآن وحدیث نے یہ نہیں بتلایا کہ شب کا وجود صرف رہم شیاطین ہی کے لئے ہوتا ہے ۔ ممکن ہے ان کے وجود سے اور بہت سے وحدیث نے یہ نہیں بتلایا کہ شب کا وجود صرف رہم شیاطین ہی کے لئے ہوتا ہے ۔ ممکن ہے ان کے وجود سے اور بہت سے مصالح وابستہ ہوں ۔ اور حب ضرورت یہ کام بھی لیا جاتا ہو۔ واللہ تعالیٰ اعلم ۔

وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهًا مَعَايِشَ وَمَنَ لَسُتُمْ لَهُ الْمِ

وَاَرُسَلُنَا الرِّيْحَ لَوَاقِحَ فَانْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَآ اَنْتُمُ لَهُ السَّمَاءِ مَآ اَنْتُمُ لَهُ

بِخْزِنِينَ 🗈

۲۰۔ اور بنا دیے تمہارے واسطے اس میں معیثت کے اساب اور وہ چیزیں جنکو تم روزی نہیں دیتے [۱۸]

11۔ اور ہر چیز کے ہمارے پاس خزانے ہیں اور آثارتے ہیں ہم اندازہ معین پر (مٹھرے ہوئے اندازہ پر)<sup>[14]</sup>

۲۱۔ اور چلائیں ہم نے ہوائیں رس بھری (بو جھل کرنے والی ابرکی) پھر آثارا ہم نے آسمان سے پانی پھر تم کو وہ پلایا <sup>[۲۰]</sup>اور تمہارے پاس نہیں اس کا خوانہ <sup>[۱۱]</sup>

11۔ یعنی نوکر چاکر، جوانات وغیرہ، جن سے کام اور خدمت ہم لیتے ہیں اور روزی ان کی خدا کے ذمہ ہے۔ 19۔ اللہ کے خزانے: یعنی جو چیز جتنی مقدار میں چاہے پیدا کر دے۔ نہ کچھ تعب ہوتا ہے نہ تکان، ادھرارادہ کیا ادھروہ چیز موجود ہوئی ۔ گویا تمام چیزوں کا خزانہ اس کی لامحدود قدرت ہوئی جس سے ہر چیز حکمت کے موافق ایک معین نظام کے ماتحت مٹھمرے ہوئے اندازہ پر بلاکم و کاست نکلی چلی آتی ہے۔

۲۰۔ پانی کا حیرت انگیز نظام: یعنی برساتی ہوائیں مھاری مھاری بادلوں کو پانی سے بھر کر لاتی ہیں ، ان سے پانی برستا ہے جو نہروں چثموں اور کنوؤں میں جمع ہو کر تمہارے کام آیا ہے خدا چاہتا تواسے پینے کے قابل نہ چھوڑتا ، لیکن اس نے اپنی مهربانی سے کس قدر شیریں اور لطیف یانی تمہارے بارہ مہینہ پینے کے لئے زمین کے مسام میں جمع کر دیا۔

۲۱۔ پانی کا حیرت انگیز نظام ۔ یعنی مذاور بارش کے خوامذ پر تمہارا قبضہ ہے ، مذینچے چٹھے اور کنویں تمہارے اختیار میں ہیں ۔ خدا جب چاہے بارش برسائے ، مذتم روک سکتے ہونہ اپنے حب خواہش لا سکتے ہو، اور اگر کنوؤں اور چشموں کا پانی خشک کر دے یا زیادہ نیچے آثار دے کہ تمہاری دسترس سے باہر ہوجائے تو کیسے قابوحاصل کر سکتے ہو۔

وَ إِنَّا لَنَحْنُ نُحْيِ وَنُمِينَتُ وَنَحْنُ الْورِثُونَ

وَلَقَدُ عَلِمُنَا الْمُسْتَقُدِمِينَ مِنْكُمْ وَلَقَدُ عَلِمْنَا الْمُسْتَأْخِرِيْنَ 🕾

> وَ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَحْشُرُهُمْ ۖ إِنَّهُ حَكِيْمُ ع عَلِيْمُ ﴿

وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَاٍ مُّسْنُوْنٍ 🖶

وَالْجَآنَّ خَلَقُنٰهُ مِنْ قَبُلُ مِنْ نَّارِ السَّمُوْمِر

۲۳۔ اور ہم ہی ہیں جلانے والے اور مارنے والے اور ہم ہی ہیں چیچے رہنے والے [۲۲]

۲۲۔ اور ہم نے جان رکھا ہے آگے بڑھنے والوں کو تم میں سے اور جان رکھا ہے چیچے رہنے والوں کو [۲۳]

۲۵۔ اور تیرا رب وہی اکٹا کر لائے گا انکو بیثک وہی ہے حکمتوں والا خبردار [۲۴]

۲۶۔ اور بنایا ہم نے آدمی کو کھنکھناتے ( بجنے والی مٹی سے ) سے ( بو بنی ہے سرے ہوئے گارے سے ) ہوئے گارے سے [۲۵]

۲۷۔ اور جان (جنوں کو) بنایا ہم نے اس سے پیلے لو کی آگ ہے [۲۲]

۲۲۔ وارث خقیقی: یعنی دنیا فنا ہو جائے گی ، ایک خدا اپنی کامل صفات کے ساتھ باقی رہے گا۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں۔ "" ہر کوئی مرجاتا ہے اور اس کی کائی اللہ کے ہاتھ میں رہتی ہے ""۔ ۲۳۔ یعنی اگلا پیچلا کوئی شخص یا اس کے اعال ہمارے اعاطہ علمی سے باہر نہیں ، حق تعالیٰ کو ازل سے ہر چیز کا تفصیلی علم ہے ، اسی کے مطابق دنیا میں پیش آتا ہے اور اسی کے موافق آخرت میں تمام کا انصاف کیا جائے گا۔ (تنبیہ) آگے بڑھنا اور پیچے رہنا عام ہے ۔ ولا دت میں ہویا موت میں ، یا اسلام میں ، یا نیک کاموں میں ، صفوف صلوۃ میں آگے پیچے رہنا بھی نیک کام ک ذیل میں آگیا۔

۲۷۔ اللہ کا علم وقدرت: یعنی ایک ایک ذرہ اس کے علم میں ہے۔ جب اس کی حکمت مقتضی ہوگی کہ سب کو بیک وقت انسان کے لئے اکھٹا کیا جائے تو کچھ دشواری نہ ہوگی۔ قبر کی مٹی ، جانوروں کے پیٹ ، سمندر کی نہ ، ہوائی فضا میں یا جمال کہیں کئی چیز کا کوئی جزء ہوگا، وہ اپنے علم محیط اور قدرت کاملہ سے جمع کر دے گا۔

12۔ قصہ آدم علیہ السلام وابلیں: "آیات آفاقیہ کے بعد بعض آیات انفسہ کو بیان فرماتے ہیں جس کے ضمن میں شایدیہ تنبیہ بھی مقصود ہے کہ جس ذات منبع التحالات نے تم کوالیے انو کھے طریقہ سے اول پیداکیا، دوبارہ پیداکر کے ایک میدان میں جمع کر دیناکیا مشکل ہے ۔ (تنبیہ)

آدمی کس قیم کی مٹی سے بنایا گیا: آدمی کی پیدائش کے متعلق یمال دولفظ فرمائے۔ "صلصال" ( بیخے والی تحصیحاتی مٹی بوآگ میں پخے سے اس مالت کو پہنچی ہے اس کو دوسری بگہ "کالفیار" فرمایا) اور حَمَاِمَّسْنُوْنِ (سرا ہوا گارا جس سے ہوآتی ہو) خیال یہ ہوتا ہے کہ اول سے ہوئے گارے سے آدم کا پتلا تیارکیا، پھر جب ختگ ہوکر اورپک کر کھن کھن بیخ لگا، تب مختلف تطورات کے بعداس درجہ پر پہنچاکہ انسانی روح پھوئی بائے۔ روح المعانی میں بعض علماء کا قول نقل کیا ہے جس کے الفاظ یہ کا فقہ شبخکان کا افسان کیا ہے جس کے الفاظ یہ کا فقہ شبخکان کا افسانی موج بھوئی کر فرحجہ فَتَجَارَكَ اللهُ اَحْسَنُ الْحَالِية بِنَى نَے ضرت شاہ صاحب لکھے بیس مکی پانی میں ترکی اور خمیرا اضحالکہ کھن کھن ہوئے لگی، وہ ہی بدن ہوا انسان کا ۔ اس کی خاصیتیں سختی اور بوجہ اس میں رہ بیس مٹی پانی میں ترکی اور خمیرا اضحالکہ کھن کھن بولے لگی، وہ ہی بدن ہوا انسان کا ۔ اس کی خاصیتیں سختی اور بوجہ اس میں رہ گئیں ای طرح گرم ہواکی خاصیت (صدت و خفت) بن کی پیدائش میں رہی۔ راخب اصفیانی نے ایک طویل مضمون کے ضمن میں منتبہ کیا ہے کہ حَمَامِّسْ نُدونِ اور "طین لازب" و خیرہ الفاظ خاہر کرتے میں کہ مئی اور پانی کو ملا کر ہوا سے ختگ کیا اور "فار" کا لفظ دلالت کرتا ہے کہ حَمَامِّسْ نُدونِ اور "طین لازب" و خیرہ الفاظ خاری کرتے میں کہ مئی اور پانی کو ملا کر ہوا سے ختگ کیا اور "فار" کا لفظ دلالت کرتا ہے کہ حَمَامِّسْ نُدونِ میں آگ ہے لکیا گیا یہ ہی ناری جرآدمی کی شیطنت کا منتاء ہے اسی مناسبت اور "فار" کا لفظ دلالت کرتا ہے کہ کسی درجہ میں آگ ہے لکا گیا گیا ہے تھی یہاں درج نمیں کر میں مُناور ہے مِنْ قال اور دلچ ہے ہے افوں ہے ہم اس کا خلاصہ بھی یہاں درج نمیں کر میڈن میں گیا گیا ور نمی کہنا ور خوال اور دلچ ہے ۔ افوں ہے ہم اس کا خلاصہ بھی یہاں درج نمیں کر میڈن میں کر کیا تھار نمیں کر سکتے۔

۲۶۔ لوکی آگ سے جنات کی تخلیق: "یعنی لطیف آگ ہوا ملی ہوئی۔ کا قال وَ خَلَقَ الْجَآنَّ مِنَ مَّادِ ہِ مِّنَ نَّادٍ (الرحمن رکوعا) یا یوں کموتیز ہوا جو آگ کی طرح جلانے والی ہوجے ہمارے یہاں ""لو" کہتے ہیں۔ ہمرمال آدمیوں کا باپ ایسے مادہ سے پیدا کیا گیا جس میں عضر ترابی غالب تھا اور جنوں کا باپ اس مادہ سے پیدا ہوا جس میں ناری عضر کا غلبہ تھا، ابلیس بھی اسی قسم سے تھا۔

وَ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَّيِكَةِ اِنِّيْ خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَاٍ مَّسْنُوْنٍ عَ

فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخُتُ فِيهِ مِنْ رُّوْحِئ فَقَعُوْ اللهُ سُجِدِيْنَ ﴿

فَسَجَدَ الْمَلْيِكَةُ كُلُّهُمُ أَجْمَعُونَ ﴿

إِلَّا إِبْلِيْسَ الْهَانَ يَكُونَ مَعَ السِّجِدِينَ ﴿

قَالَ يَـابُلِيشُ مَا لَكَ أَلَّا تَكُونَ مَعَ السَّجِدِينَ ﴿

قَالَ لَمْ أَكُنُ لِآسُجُدَ لِبَشَرٍ خَلَقْتَهُ مِنُ صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَاٍ مَّسُنُونٍ ﴿

قَالَ فَاخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِينُمُ ﴿

وَّ إِنَّ عَلَيْكَ اللَّعْنَةَ إِلَى يَوْمِ الدِّيْنِ 🖀

قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرُ نِيَّ إِلَى يَوْمِر يُبْعَثُونَ 🗃

۲۸۔ اور جب کہاتیرے رب نے فرشتوں کو میں بناؤں گاایک بشر کھنکھناتے سے ہوئے گارے سے

۲۹۔ پھر جب ٹھیک کروں اسکو اور پھونک دوں اس میں اپنی جان سے تو گر پڑیو اسکے آگے سجدہ کرتے ہوئے [۲۰]

۳۰۔ تب سجدہ کیا ان فرشتوں نے سب نے مل کر ۳۱۔ مگر ابلیس نے نہ مانا کہ ساتھ ہو سجدہ کرنے والوں کے

۳۲۔ فرمایا اے ابلیس کیا ہوا تجھ کو کہ ساتھ نہ ہوا سجدہ کرنے والوں کے

۳۳۔ بولا میں وہ نہیں کہ سجدہ کروں ایک بشر کو جنکو تو نے بنایا کھنکھناتے سے ہوئے گارے سے

۳۷۔ فرمایا تو تو نکل یہاں سے [۲۸] تجھ پر مار ہے [۲۹] ۳۵۔ اور تجھ پر پھٹکار ہے اس دن تک کہ انصاف ہو[۳]

۳۹۔ بولا اے رب تو مجھ کو ڈھیل دے اس دن تک کہ مردے زندہ ہوں

#### ۳۷ فرمایا توتچه کو دهیل دی

## قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ ﴿

۲۔ آدم میں اللہ کی روح پھونیخے کا مطلب: یعنی آدم کا پتلا شمیک کر کے اس قابل کردوں کہ روح انسانی فائض کی جا سکے پھر اس میں جان ڈال دوں جس سے ایک جاد انسان بن جاتا ہے ، اس وقت تم کو عکم دیا جاتا ہے کہ سب سجدہ میں گر پڑو (تنبیہ) "روح" (جان) کی اضافت جو اپنی طرف کی ، یہ محض تشریف و تکریم اور روح انسانی کا امتیاز ظاہر کرنے کے لئے ہے ۔ یعنی وہ خاص "جان" جس میں نمونہ ہے میری صفات (علم و تدبیر وغیرہ) کا ، اور جو اصل فطرت سے جمھے یاد کرنے والی اور بسبب خصوصی لطافت کے مجھے سے نسبۂ علاقہ رکھنے والی ہے ۔ امام غزائی نے دوسرے عنوان سے اس اضافت پر روشتی ڈالی ہے فرماتے ہیں اگر آفتاب کو قوت گویائی مل جائے اور وہ کھے کہ میں نے اپنے نور کا فیص زمین کو پہنچایا، توکیا یہ لفط (اپنا نور) خلط ہو فرماتے ہیں اگر آفتاب کو قوت گویائی مل جائے اور وہ کھے کہ میں نے اپنے نور کا فیص زمین کو پہنچایا، توکیا یہ لفط (اپنا نور) خلط ہو کا جب یہ کہنا صبح ہے طلائکہ یہ آفتاب زمین میں علول کرتا ہے نہ اس کا نور اس سے جدا ہوتا ہے ، بلکہ زمین سے لاکھوں میل دور رہ کر بھی روشتی کی باگ اس کے قبضہ میں ہے ، زمین کا کچھ اختیار نہیں بھتی روح بھوئکی ، علول و اتحاد وغیرہ کی دلیل کیلے بن سکتی نفع عاصل کرتی رہے ، تو وراء الوراء غدا کا یہ فرمانا کہ میں نے آدم میں اپنی روح بھوئکی ، علول و اتحاد وغیرہ کی دلیل کیلے بن سکتی ہے ۔ "روح" کے متعلق مناسب کلام انشاء اللہ آئندہ و کیشٹ کُلُو ذَک عَنِ اللَّرُ وَج ﴿ قُلِ اللَّرُ وَ مُ مِنْ اَمْرِ رَبِّ مِن میں کیا ۔ "روح" کے متعلق مناسب کلام انشاء اللہ آئندہ و کیشٹ کُلُو ذَک عَنِ اللَّرُ وَج ﴿ قُلِ اللَّرُ وَ مُ مِنْ اَمْرِ رَبِّ مِن کیا ۔

۲۸ یعنی جنت سے یا آسمان سے یا اس مقام عالی سے نکل جہاں اب تک پہنچا ہوا تھا۔

79۔ ابلیں کا اسکبار: یعنی مردود و مطرود ہے یا ""رجیم "" سے اشارہ اسی طرف ہو جو پہلے گذراکہ شہب سے شیاطین کا رہم کیا جاتا ہے گویا اس لفظ میں اس کے شہد کا جواب دیا گیا کہ تیرا ہجود سے انکار کرنا شرف عنصری کی بناء پر نہیں۔ فضل و شرف تواسی کے لئے ہے جبے خدا تعالیٰ سرفراز فرمائے ۔ ہاں تیرے اباء واستکبار کا منشاء وہ شقاوت ، بد بختی ہے جو تیری سوء استعداد کی وجہ سے مقدر ہو چکی ہے۔

٣٠ يعنى قيامت كے دن تك خداكى بيطكار اور بندوں كى طرف سے لعنت پڑتى رہے گى۔ اس طرح آنا فانا خير سے بعد تر ہوتا رہے گا۔ جب قيامت تك توفيق خيركى بنہ ہوگى ۔ تواس كے بعد توكوئى موقع ہى نہيں كيونكہ آخرت ميں ہر شخص وہ ہى كائے گا جو يمال بويا ہے۔ يا يوں كموكہ قيامت كے دن تك لعنت رہے گى اس كے بعد جو بے شار قىم كے عذاب ہوں گے وہ لعنت سے كہيں زيادہ ہيں ، يا إلى يَوْ مِر اللّهِ يَنِ كا لفظ دوام سے كنابيہ ہو۔

إلى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُوْمِ 🕾

قَالَ رَبِّ بِمَآ اَغْوَيْتَنِيَ لَأُزَيِّنَنَّ لَهُمُ فِي الْاَرْضِ وَلَا عُوِيَنَّهُمُ اَجْمَعِينَ ﴿

إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴿

قَالَ هٰذَا صِرَاطٌ عَلَى مُسْتَقِيْمُ 🝙

إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمُ سُلُطُنُّ إِلَّا مَن اتَّبَعَكَ مِنَ الْغُوِيْنَ 🗃

وَ إِنَّ جَهَنَّمَ لَمَوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ عَلَيْ لَهَا سَبْعَةُ اَبُوَابِ لَ لِكُلِّ بَابٍ مِّنْهُمْ جُزْءُ ع مَّقُسُومُ ﴿

> إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتٍ وَّعُيُونِ ﴿ أُدْخُلُوْهَا بِسَلْمِ امِنِينَ 🗃

۳۸۔ اسی مقرر وقت کے دن تک [۳]

ra\_ بولا اے رب جیبا تو نے مجھ کوراہ سے کھو دیا میں بھی ان سب کو بہاریں دکھلاؤں گا زمین میں اور راہ سے کھو دوں گا ان سب کو

۸۰ ۔ مگر جو تیرے بنے ہوئے بندے میں [۳۳]

ام۔ فرمایا یہ راہ ہے مجھ تک سیدھی [۳۳]

۴۲۔ جو میرے بندے ہیں تیرا ان پر کچھ زور نہیں مگر جو تیری راه چلا ہیکے ہوؤں میں [۳۳]

۲۳ ۔ اور دوزخ پر وعدہ ہے ان سب کا <sup>[۲۵]</sup> ۴۴ اسکے سات دروازے ہیں ہر دروازہ کے واسطے ان میں سے ایک فرقہ ہے بانٹا ہوا [۳]

۳۵ ـ پر ہیز گار میں باغول میں اور چشموں میں [۳۷] ۲۶<sub>-</sub> کہیں گے انکو جاؤ ان میں سلامتی سے خاطر جمع سے (لے کھٹکے) [۲۸]

ال۔ ابلیں کو مہلت حات: یعنی اس وقت تک تجھے ڈھیل دی جاتی ہے جی کھول کر ارمان نکال لے۔ اس واقعہ کی تفصیل ""بقرہ"" اور ""اعراف"" میں گذر چکی ہے۔ ہم نے ""اعراف" کے دوسرے رکوع میں اس کے اجزاء پر جو کچھ کلام کیا ہے اسے ملاحظہ کر لیا جائے اعادہ کی ضرورت نہیں۔

۳۲۔ ابلیس کا اعلان انتقام: یعنی دنیا کی بہاریں دکھلا کر خواہشات نفسانی کے جال میں پھنساؤں گا۔ اور تیرے مخصوص و منتخب بندوں کے سوا سب کوراہ حق سے ہٹا کر رہوں گا۔ یہ کلمات لعین نے جوش انتقام میں کھے۔ مطلب یہ تھا کہ آپ کا تو کچھ بگاڑ نہیں سکتا ، لیکن جس کی وجہ سے میں دور پھینکا گیا ہوں۔ اپنی قدرت اور بساط کے موافق اس کی نسلوں تک سے بدلہ لے کر چھوڑوں گا۔ سورہ ""اعراف"" میں اس موضوع پر ہم نے جو کچھ لکھا ہے ملا خلہ کیا جائے۔

۳۳۔ یعنی بیٹک بندگی اور اخلاص کی راہ سیدھی میرے تک پہنچی ہے اور یہ ہی میرا صاف اور سیدھا راسۃ ہے جس میں کوئی ہیر پہیر نہیں کہ جو بندے عبودیت واخلاص کی راہ اختیار کریں گے وہ ہی شیطان لعین کے تسلط سے مامون رمیں گے اور جو ملعون کی پیروی کریں گے اس کے ہمراہ دوزخ میں جائیں گے ۔ بعض مفسرین نے ھاذا صِرَ اظّ عَلَیَّ مُسْتَقِیمَ کُو تهدید پر تمل کیا ہے ۔ یعنی او ملعون ! لوگوں کو صراط مستقیم سے گمراہ کر کے کہاں بھا گے گا وہ کونسا راسۃ ہے جو ہماری طرف نہ جاتا ہو۔ پھر ہماری سزاسے پچ کر کدھر جاسکتا ہے اس وقت کلام ایسا ہو گا جیے کہتے میں اِفْعَلْ مَاشِئَتَ فَطَرِیقُکْ عَلَی اور قرآن میں دوسری جگہہ فرمایا اِنَّ رَبَّكَ لَبِا لَمِن صَاد واللہ اعلم۔

۳۳۔ مخلصین پر اہلیں کا قابو نہیں ہو گا: یعنی کے شک چے ہوئے بندوں پر بن کا ذکر اوپر ہواتیرا کچھ زور نہ چلے گایا یہ مطلب ہو کہ کسی بندے پر بھی تیری زبردستی نہیں چل سکتی ہاں جو نود ہی بہک کر اپنی جالت و عاقت سے تیرے پیچے ہولیا وہ اپنے اختیار سے خراب و برباد ہوا ۔ جیسے پہلے نود شیطان کا مقولہ گذر چکا وَ مَا کَانَ لِئَ عَلَیْکُمْ مِّنْ شُلْطَانٍ إِلَّا اَنْ دَعَوْ تُکُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِیْ (ابراہیم رکوعہ)۔

<mark>۳۵</mark>۔ یعنی تیرے اور تیرے ساتھیوں کے لئے دوزخ کا جیل خانہ تیار ہے۔ تم سب اسی گھاٹ آثارے جاؤگے۔

۳۹۔ جہنم کے سات دروازے: بعض سلف نے سَبَعَدُ اَبُوابِ سے دوز نے کے سات طبقے اوپر نیچے مراد لئے ہیں، چنانچہ ان کے نام ابن عباس نے یہ بتلائے ہیں۔ جہنم، سعیر، لظیٰ، محطمہ، سقر، جحیم، ہاویہ، اور لفظ ""جہنم "" ایک خاص طبقہ اور مجموعی طبقات دونوں پر اطلاق کیا جاتا ہے بعض کے نزدیک سات دروازے مراد ہیں جن سے الگ الگ دوز خی داخل ہوں گے ۔ واللہ اعلم۔ حضرت ثاہ صاحب لکھتے ہیں "" بعیبے بہشت کے آٹھ دروازے ہیں نیک عمل والوں پر بانے ہوئے و لیے دوز خ کے سات دروازے میں بیان یہ جے کہ بعضے موحدین نرے فضل سے سات دروازے ہیں بدعمل والوں پر بانے ہوئے عمل میں دروازے برابر ہیں ""۔

٣٤۔ متقین اور جنت کی نعمتیں: جو لوگ کفر و شرک اور معاصی و ذنوب سے پر ہیز کرتے ہیں ، وہ حب مراتب جنت کے باغوں میں رہیں گے جال بڑے قریبۂ سے چشمے اور نہریں بہتی ہوں گی۔ شیطان کے متبعین کے بعدیہ عباد مخلصین کا انجام بیان فرمایا۔ ۳۸ یعنی فی الحال تمام آفات و عیوب سے صحیح و سالم اور آئندہ ہمیشہ کے لئے ہر قسم کی فکر، پریشانی ، گھبراہٹ اور خوف و ہراس سے بے کھٹکے ۔

> وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِّنْ غِلِّ اِخُوَانًا عَلَى سُرُرٍ مُّتَقْبِلِينَ ﴿

> لَا يَمَشُّهُمُ فِينَهَا نَصَبُ وَ مَا هُمَ مِّنْهَا بِمُخْرَجِينَ ﴿

نَبِّئَ عِبَادِئَ أَنِّيَّ أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيْمُ ﴿

وَ أَنَّ عَذَا بِي هُوَ الْعَذَابُ الْآلِيمُ

وَنَبِّئُهُمْ عَنْ ضَيْفِ إِبْرُهِيْمَ ﴿

اِذْ دَخَلُوْا عَلَيْهِ فَقَالُوْا سَلَمًا ﴿ قَالَ اِنَّا مِنْكُمْ وَجِلُوْنَ ﴿

قَالُوْ اللاتَوْجَلُ إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلْمٍ عَلِيْمٍ ﴿

قَالَ اَبَشَّرُ تُمُونِيَ عَلَى اَنْ مَّسَّنِيَ الْكِبَرُ فَبِمَ تُبَشِّرُونَ ﴿ الْكِبَرُ فَبِمَ تُبَشِّرُونَ ﴿

۷۷۔ اور نکال ڈالی ہم نے بوانکے جیوں میں تھی خفگی ہوائی ہوگئے [۴۰] تخوں پر بیٹھے آمنے سامنے [۴۰]

۴۸۔ مذہ پہنچے گی انکو وہاں کچھ تکلیف اور مذ انکو وہاں سے کوئی زکالے [۳]

۴۹۔ خبر سنا دے میرے بندوں کو کہ میں ہوں اصل بخشے والا مہربان

۵۰۔ اور یہ مجھی کہ میرا عذاب وہی عذاب دردناک ہے[۴۲]

۵۱۔ اور عال سنا دے انکو ابراہیم کے معانوں کا [۴۳]

۵۲۔ جب علیہ آئے اسکے گھر میں اور بولے (کیا انہوں نے) سلام وہ بولا ہم کو تم سے ڈر معلوم ہوتا ہے[ہم]

۵۳۔ بولے ڈر مت ہم تجھ کو نوشخبری سناتے ہیں ایک ہوشیار لڑکے کی [۴۵]

۵۴۔ بولا کیا نو شخبری سناتے ہو مجھ کو جب پہنچ چکا مجھ کو بڑھایا اب کا ہے پر نو شخبری سناتے ہو[۳]

۳۹۔ یعنی جنت میں پہنچ کر اہل جنت میں باہم کوئی گذشتہ کدورت باقی نہ رہے گی۔ بالکل پاک و صاف کر کے داخل کئے جائیں گے۔ نہ وہاں ایک کو دوسرے پر حمد ہو گا، بلکہ بھائی ہوکر انتہائی محبت والفت سے رہیں گے ، ہرایک دوسرے کو دیکھ کر مسرور و محفوظ ہو گا، اس کا کچھ بیان سورہ اعراف آٹھویں پارہ کے اخیر ربع میں گذر چکا۔

، ہم۔ یعنی عزت وکرامت کے تخوں پر آمنے سامنے بیٹے کر باتیں کریں گے ، ملاقات وغیرہ کے وقت ایسی نشت یہ ہوگی جس میں کوئی آگے کوئی چیچے ہو۔

الا مدیث میں ہے کہ جنتیوں سے کہا جائے گا، اے اہل جنت اب تمہارے لئے یہ ہمیشہ تندرست رہو، کہمی بھاری نہ سائے، ہمیشہ زندہ رہو، کہمی موت نہ آئے ۔ ہمیشہ آرام سے مقیم رہو، کہمی سفر کی تکلیف اٹھائی نہ پڑے۔

اللہ کی صفات رحمت و خصنب: "" مجر مین "" اور "" متقین "" کا الگ انگ انجام بیان فرما کر یماں تندید کی ہے کہ ہر ایک صورت میں جق تعالیٰ کی کسی نہ کسی صفت و شان کا ظہور ہے ۔ کوئی شبہ نمیں کہ خدا تعالیٰ اصل سے اپنی تام مخلوق پر بخش اور مهربانی کرنا چاہتا ہے اور حقیقت میں اصل مہربانی اس کی مہربانی کا پر تو میں، لیکن جو شخص خود شرارت و بدکاری سے مہربانی کے دروازے اپنے اوپر بند کرلے تو پھر اس کی سزا بھی ایسی سخت ہے جس کے روکنے کی کوئی شہرارت و بدکاری سے مہربانی کے دروازے اپنے اوپر بند کرلے تو پھر اس کی سزا بھی ایسی سخت ہے جس کے روکنے کی کوئی تدبیر نمیں ۔ سعدی نے نوب فرمایا پہتدید گر ہر شدتیغ علم ۔ بمانند کرو بیاں صم و بکم ، وگر در دہدیک صلائے کرم ۔ عزازیل گوید نصیع ہمربانی کا ایک واقعہ بیان فرماتے میں جس میں فرشتوں کے اتر نے کا ذکر ہے ۔ وہ ہی فرشتے ایک بگھ نوشخبری سناتے اور دوسری بگھ پھر برساتے تھے ، تا معلوم ہو کہ غدا کی دونوں صفتیں (رحمت و خصنب) پوری میں بندوں کو چاہئے نہ دلیر ہوں ، نہ آس توڑیں ۔

۳۷۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مهان فرشتے: "" مهان" اس لئے کہا کہ ابراہیم انہیں مهان ہی سجھے ، بعد میں کھلا کہ فرشتے مہیں۔

۲۹۔ دوسری جگہ آیا ہے وَاَوْ جَسَ مِنْ اُلَّمْ خِیْفَةً یعنی نوف کودل میں چھپایا تو کھا جائے گاکہ ابتداء میں چھپانے کی کوش کی ۔ آز ضبط نہ کر سکے زبان سے ظاہر کر دیا ۔ یا یہ مطلب ہو کہ باوبود چھپانے کے نوف کے آثار چرہ و فیرہ پر اس قدر عیاں سے گویا کہ رہے سے کہ ہم کو تم سے ڈر معلوم ہوتا ہے۔ یہ ڈر کس بات کا تھا ؟ اس کی تفصیل مورہ ہود میں گذر چگی ۔ وہاں ملاحظہ کی جائے ۔ اوراس واقعہ کے دوسرے اجزا پر بھی جو کلام کیا گیا ہے ضرورت ہے کہ ایک مرتبہ مراجت کرلی جائے ۔ عبل کے ۔ اوراس واقعہ کے دوسرے اجزا پر بھی جو کلام کیا گیا ہے ضرورت ہے اس بڑھا ہے میں ہم تم کو اولاد کی نوشخری سناتے ہیں ۔ اولاد کی خرورت نہیں ۔ بلکہ نوش ہونے کا موقع ہے اس بڑھا ہے میں ہم تم کو اولاد کی نوشخری سناتے ہیں ۔ اولاد بھی کیسی ؟ لڑکا، نہایت ہوشیار، بڑا عالم ، جے پیغمبرانہ علوم دے کر منصب نبوت پر فائز کیا جائے گا۔ وَ بَشَرُ نَاهُ بِاسْحٰقَ نَبِیَّامِینَ الصَّالِحِیْنَ (صافات رکوع ہے)۔

۴۹۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا تعجب: پونکہ غیر متوقع اور غیر معمول طور پر نو تخبری سنی ، تو اپنی پیرانہ سالی کو دیکھتے ہوئے کچھ جیب سی معلوم ہوئی۔ انسانی طبعیت کا خاصہ ہے کہ جب آدمی کوئی مسرت انگیز خبر خلاف توقع غیر معمولی طریقہ سے اچانک سے تو ہاوہود یقین آ جانے کے اسے نوب کھود کرید کر دریافت کرتا اور لیج تعجب کا اختیار کر لیتا ہے، تا خبر دینے والا پوری تاکید و تصریح سے نو تخبری کو دہرائے ، جس میں نہ کسی قیم کی خلط قممی کا اختال رہے نہ تاویل و التباس کا ۔ گویا اظہار تعجب سے بشارت کو نوب واضح اور پہنے کرانا اور تکرار سماع سے لذت تازہ حاصل کرنا مقصود ہوتا ہے ۔ اسی طرز میں حضرت ابراہیم نے اظہار تعجب فرمایا ۔ ابن کثیر کے الفاظ یہ ہیں ۔ "قال متعجبا من کبرہ و کبرزوجہ و متحققا للوحد فاجادہ موکدین لما بشروہ یہ تحقیقا و بشارۃ بعد بشارۃ" پونکہ فرمایا ۔ ابن کثیر ہے نامیدی کا توہم ہو سکتا تھا۔ جو اکابر خصوصا اولوالعزم پینمبروں کی شان کے بالکل خلاف ہے ۔ اس لئے ملائکہ نے فکر قدیم ہو سکتا تھا۔ جو اکابر خصوصا اولوالعزم پینمبروں کی شان کے بالکل خلاف ہے ۔ اس لئے ملائکہ نے فکر قدیم نیس کے خورت شاہ صاحب لکھتے ہیں ۔ "معلوم ہواکہ کاملین بھی (کسی درجہ میں) ظاہری الباب پر خیال رکھتے ہیں ۔ "معلوم ہواکہ کاملین بھی (کسی درجہ میں) ظاہری الباب پر خیال رکھتے ہیں ۔ "معلوم ہواکہ کاملین بھی (کسی درجہ میں) ظاہری الباب پر خیال رکھتے ہیں ۔ "معلوم ہواکہ کاملین بھی (کسی درجہ میں) ظاہری الباب پر خیال رکھتے ہیں ۔ "

قَالُوَا بَشَّرُنٰكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُنُ مِّنَ الْقُنِطِينَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

قَالَ وَمَنُ يَّقُنَطُ مِنُ رَّحْمَةِ رَبِّةَ اللَّالَافَ وَمَنُ يَّقُنَطُ مِنُ رَّحْمَةِ رَبِّةٍ اللَّالَوُنَ

قَالَ فَمَا خَطِّبُكُمْ أَيُّهَا الْمُرْسَلُونَ ﴿

قَالُوٓ النَّا أُرْسِلْنَآ إلى قَوْمِ مُّجْرِمِينَ فَ

إِلَّا الَ لُوطِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّ اللَّهُ اللّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ ال

عُ إِلَّا امْرَاتَهُ قَدَّرُنَا لَا إِنَّهَا لَمِنَ الْغَيْرِينَ ﴿

فَلَمَّا جَآءَالَ لُوْطِ إِلْمُرْسَلُوْنَ ﴿

۵۵۔ بولے ہم نے تجھ کو خوشخبری سنائی پیجی (پکی) سو مت ہو تو نا امیدوں میں

۵۶۔ بولا اور کون آس توڑے اپنے رب کی رحمت سے مگر ( وہی ) جو گمراہ ہیں [۴۴]

۵۷۔ بولا پھر کیا مہم ہے تمہاری اے اللہ کے بھیج ہوؤ[۲۸]

۵۸۔ بولے ہم بیجے ہوئے آئے ہیں ایک قوم گنگار پر ۵۸۔ مگر لوط کے گھر والے ہم انکو بچالیں گے سب کو ۵۰۔ مگر ایک اسکی عورت ہم نے مٹھرا لیا وہ ہے رہ جانے والوں میں [۴۹]

الا۔ پیم جب پہنچے لوط کے گھروہ بھیجے ہوئے

## ٦٢ ـ بولا تم لوگ ہو اوپرے (جن سے کھٹکا ہوتا ہے)[۵۰]

# قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ مُّنُكُرُونَ 🕾

۱۹۷۱ الله سے نا امیدی گراہی ہے: یعنی رحمت الهیہ سے نا امید تو عام مسلمان بھی نہیں ہوسکتے ۔ چہ جائیکہ انبیاء علیم السلام کو معاذ اللہ یہ نوبت آئے ۔ محض اسباب عادیہ اور اپنی عالت موجودہ کے اعتبار سے ایک چیز عجیب معلوم ہوئی ، اس پر میں نے اظہار تعجب کیا ہے کہ غدا کی قدرت اب بڑھا ہے میں مجھے اولاد ملے گی ۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""۔ عذاب سے نڈر ہونا اور فضل سے ناامید ہونا دونوں کفر کی باتیں ہیں ۔ یعنی آگے کی خبراللہ کو ہے ایک بات پر دعویٰ کرنا یقین کر کے یوں نہیں ہو سکتا یہ ہی کفر کی بات ہے باقی محض دل کے خیال و تصور پر پکڑ نہیں جب منہ سے دعویٰ کرے تب گناہ ہوتا ہے ""۔ یہ کفر کی بات ہے باقی محض دل کے خیال و تصور پر پکڑ نہیں جب منہ سے دعویٰ کرے تب گناہ ہوتا ہے ""۔ یہ کفر کی بات سے طبح المام کا سوال: یعنی کیا محض یہ بشات سانے کے لئے ہی بیجے گئے ہو ۔ یا کوئی اور مہم ہے جس پر مامور ہوکر آئے ہو ۔ غالبا قرائن سے ابراہیم سمجھے کہ اصل مقصد تشریف آوری کا کچھ اور ہے ۔ ممکن ہے جو نوف انہیں

۱۳۰۸ سر ول مع صرف ابرایم صبیه استام ما وان بسی سید سات سامت سامت سامت سامت سامت بور یا وی اور سامت به این سامت المان به وخوف انهیں سے جس پر مامور ہوکر آئے ہو۔ غالبا قرائن سے ابراہیم سمجھے کہ اصل مقصد تشریف آوری کا کچھے اور ہے ۔ ممکن ہے جو نوف انهیں دیکھے کر پیدا ہوا تھا اسی سے خیال گذرا ہو کہ خالص بشارت لانے والوں کو دیکھے کر خوف کے ساتھ ضرور کوئی دوسری نوفناک چیز بھی ان کے ساتھ ہوگی۔ واللہ اعلم۔

۲۹ یعنی وہ باقی کفار کے ساتھ عذاب میں مبتلا رہے گی۔ (تنبیہ) ظاہریہ ہے کہ قدَّرُ ذَا اِنَّھا اَلَمِنَ الْفَلِمِرِیْنَ مقولہ ملائلہ کا جہ جو عذاب لے کر آئے تھے۔ پونکہ اس وقت وہ قضاءو قدر کا فیصلہ نافذ کرنے کے لئے سرکاری ڈیوئی پر آئے تھے اس لئے تقدیر شمہرانے ) کی نسبت نیابۂ اپنی طرف کر دی۔ اور ممکن ہے قدَّرُ ذَا اللّٰ بق تعالیٰ کا کلام ہو۔ تب کوئی اشکال شہیں۔ ۵۰۔ حضرت لوط علیہ السلام اور فرشتے: یا توبہ مطلب تھا کہ تم مجھے غیر معمول سے آدمی معلوم ہوتے ہو، جنیں دیگے کر نواہ مخواہ دل کھنگتا ہے۔ یہ شاید ولیا ہی کھٹکا ہو گا۔ جو ابراہیم کے دل میں پیدا ہوا تھا۔ یا یہ غرض ہو کہ تم اس شہر میں اجنبی ہو، تم کو بیال کھٹکتا ہے ۔ یہ شاید ولیا ہی کھٹکا ہو گا۔ جو ابراہیم کے دل میں پیدا ہوا تھا۔ یا یہ غرض ہو کہ تم اس شہر میں اجنبی ہو، تم کو بیال کو گول کی نوٹ یہ معلوم نہیں دیکھئے وہ تمہارے ساتھ کیا سلوک کریں، یا یہ اس وقت فرمایا جب لوگوں نے فرشتوں کو حمین کر کے سمجھ کر لوظ کے مکان پر پڑھائی کی۔ لوظ انہیں ممان سمجھتے ہوئے امکانی مدافعت کرتے رہے جی کہ آخر میں نہایت حمرت سے فرمایا گؤ آئی او گئے آئی ہوگئے قو اُ اُو اُو ٹی اِلل دُر گئی شکرید اس وقت تنگ ہو کر اور گھراکر ان ممانوں سے کھنے لگے کہ تم عوم ہوتے ہو۔ میں تماری آبرو بچانے کے لئے نون پسینہ ایک کر رہا ہوں لیکن تم میری امداد کے لئے ذرا ہاتھ بھی شہیں ملاتے۔

قَالُوًا بَلُ جِئُنٰكَ بِمَا كَانُوْا فِيْهِ يَمُتَرُوْنَ

وَ اَتَيْنٰكَ بَالُحَقِّ وَ إِنَّا لَصْدِقُونَ عَ

فَاسُرِ بِاَهُلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ الَّيْلِ وَاتَّبِعُ الْمَارَهُمُ وَلَا يَلْتَفِتُ مِنْكُمُ اَحَدُّ وَالْمَارَهُمُ وَلَا يَلْتَفِتُ مِنْكُمُ اَحَدُّ وَالْمَضُوّا حَيْثُ تُؤْمَرُونَ عَلَى الْمَامُونَ عَلَى الْمَامُونَ عَلَى اللَّهُ مَا مُؤْونَ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَٰلِكَ الْاَمْرَ اَنَّ دَابِرَ هَوُلاًءِ مَقَطُوعٌ مُصْبِحِينَ ﴿

وَجَآءَاهُلُ الْمَدِيئَةِ يَسْتَبْشِرُونَ عَ

قَالَ إِنَّ هَوُ لَآءِ ضَيْفِئ فَلَا تَفْضَحُونِ ﴿

۹۳۔ بولے نہیں پر ہم لیکر آئے میں تیرے پاس وہ چیز جس میں وہ جھگڑتے تھے [۵]

۱۹۳ اور ہم لائے ہیں تیرے پاس پکی بات اور ہم سے کہتے ہیں [۵۲]

10۔ سولے نکل اپنے گھر کو کچھ رات رہے سے اور تو چل ان کے پیچھے اور مڑ کر مذ دیکھے تم میں سے کوئی [ar]

77۔ اور مقرر کر دی ہم نے اس کویہ بات کہ ان کی جڑ کئے گی صبح ہوتے [۵۵]

٦٤ ـ اورآئے شہر کے لوگ خوشیاں کرتے [۵۶] ٦٨ ـ لوط نے کہا یہ لوگ میرے مہان ہیں سو مجھ کورسوا مت کرو[۵۶]

ا ۵۔ یعنی گھبراؤمت ۔ ہم آدمی نہیں میں ، ہم توآسان سے وہ چیز لے کرآئے ہیں جس میں یہ لوگ تم سے جھگرا کرتے تھے ۔ یعنی مملک عذاب جس کی تم دھکی دیتے اور یہ انکار کرتے تھے۔

۵۲ یعنی اب آپ بالکل مطمئن ہو جائیے۔ یہ بالکل پکی اوراٹل بات ہے جس میں قطعا جھوٹ کا احمال نہیں۔

۵۳۔ یعنی جب تصورٹی رات رہے اپنے گھر والوں کو بستی سے لے کر نکل جائیے اور آپ سب کے بیچے رہے تاکہ پورا اطمینان رہے کہ کوئی رہ تو نہیں گیا یا راسۃ سے واپس تو نہیں ہوا۔ اس صورت میں آپ کا قلب مطمئن رہے گا اور دہمعی سے خدا کے ذکر و شکر میں مثنول رہتے ہوئے رفقاء کی دیکھ بھال رکھیں گے ۔ دوسری طرف آپ کے بیچے ہونے کی وجہ سے آگے چلنے والوں کو آپ کا رعب مانع ہوگا کہ بیچے مڑکر دیکھیں ۔ اس طرح و کلا یکڈیفٹ مِنگُمْ اَحَدُّ کا پورا امتثال ہو سکے گا اور وہ لوگ

خطرہ کے مقام سے بعیدر میں گے اور آپ کو اپنا ظاہری پشتیبان سمجھیں گے۔

۵۳ یعنی ملک شام میں یا اور کہیں امن کی جگہ جو خدا نے ان کے لئے مقرر کی ہوگی۔

۵۵۔ قوم لوط علیہ السلام پر عذاب کی خبر: یعنی لوظ کو ملائکہ کے توسط سے ہم نے اپنا قطعی فیصلہ سنا دیا کہ عذاب کچھ دور نہیں۔ ابھی صبح کے وقت اس قوم کا بالکلیہ استیصال کر دیا جائے گا۔ ثایدیہ مطلب ہوکہ صبح ہوتے ہی عذاب شروع ہوجائے گا اور اشراق تک سب معاملہ ختم کر دیا جائے گا کیونکہ دوسری جگہ مُصْبِحِیْنَ کے بجائے مُشْرِقِیْنَ کا لفظ آیا ہے۔

۵۹\_یعنی جب سنا کہ لوظ کے یمال بڑے حدین و جمیل لڑکے مہان ہیں تو اپنی عادت بدکی وجہ سے بڑے نوش ہوئے اور دوڑتے ہوئے ان کے مکان پر آئے اور لوظ سے مطالبہ کیا کہ انہیں ہارے توالہ کر دو۔ (تنبیہ) وَجَآءً اَهْلُ الْمَدِیْنَةِ الْحَٰ میں "" واو"" مطلق جمع کے لئے ہیں ، یمال ترتیب واقعات بیان میں ملحوظ نہیں ۔ سورہ ہود اور اعراف میں یہ قصہ گذر چکا ہے اسے دیکھ لیا جائے اور وہال کے فوائد ملا خطہ کئے جائیں۔

۵۷ کیونکہ ممان کی فضیحت میزبان کی رسوائی ہے۔

وَاتَّقُوا اللَّهَ وَلَا تُخْزُونِ 🕾

قَالُو ٓ اللَّهِ نَنْهَكَ عَنِ الْعُلَمِينَ عَنِ

قَالَ هَوُ لَآءِ بَنْتِي ٓ إِنْ كُنْتُمُ فَعِلِينَ ﴿

لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكُرَ تِهِمْ يَعْمَهُونَ عَ

فَاخَذَتُهُمُ الصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ ﴿

فَجَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَاَمُطَرُنَا عَلَيْهِمُ حَجَارَةً مِّنُ سِجِيْلٍ ﴿

۶۹ ـ اور ڈروالند سے اور میری آبرومت کھوؤ<sup>[۵۸]</sup>

٠٠ ـ بولے کیا ہم نے تجھ کو منع نہیں کیا جان کی حایت سے [۵۹]

۱۷۔ بولا یہ عاضر میں میری بیٹیاں اگر تم کو کرنا ہے [۲۰] ۷۲۔ قسم ہے تیری جان کی وہ اپنی مستی میں مدہوش (نشے) میں [۱۱]

۳)۔ پھر آ پکرا انکو چنگھاڑ نے سورج نکلتے وقت (بی)[۱۲]

مری پھر کر ڈالی ہم نے وہ بستی اوپر تلے اور برسائے ان پر پھر کھنگر (کنکر) کے [۱۳] ۵۸۔ یعنی خدا سے ڈرکر یہ بے حیائی کے کام چھوڑ دواور اجنبی مہانوں کو دق مت کرو۔ آخر میں تم میں رہتا ہوں ، میری آبرو کا تہمیں کچھ پاس کرنا چاہئے میں مہانوں کی نظر میں کس قدر حقیر ہوں گا جب یہ سمجھیں گے کہ بستی میں ایک آدمی بھی ان کی عزت نہیں کرتا نہ ان کاکھا مانتا ہے۔

39۔ قوم لوط علیہ السلام کی گتاخی: یعنی ہم بے آبرو نہیں کرتے آپ نود بے آبرو ہوتے ہیں۔ جب ہم منع کر چکے کہ تم کسی اجنبی کو پناہ مت دو نہ اپنا ممان بناؤ۔ ہم کو اغتیار ہے باہر سے آنے والوں کے ساتھ جس طرح چاہیں پیش آئیں۔ پھر آپ کو کیا ضرورت پیش آئی کہ نواہ مُؤاہ ان نوجوانوں کو اپنے یہاں ٹھراکر فضیحت ہوئے اس سے مترشح ہوتا ہے کہ وہ لوگ ہمیشہ مسافروں کو اپنے افعال شنعیہ کا تختہ مثق بناتے ہوں گے اور حضرت لوظ اپنے مقدور کے موافق غریب مسافروں کی حایت اور ان اشقیاء کو نالائق حرکتوں سے بازرکھتے ہوں گے۔

-10 صرت لوط علیہ السلام کی نصیحت: یعنی بیشک تم نے مجھ کو اجنبی لوگوں کی جایت سے روکا ۔ لیکن میں پوچھتا ہوں آخر اس روکنے کا منشاء کیا ہے ؟ یہ ہی نہ کہ میں تمہاری خلاف فطرت شہوت رانی کے راسة میں عائل ہوتا ہوں ۔ تو نود غور کروکیا قضائے شہوت کے علال مواقع تمہارے سامنے موجود نہیں جو ایسی بیودہ حرامکاری کے مرتکب ہوتے ہو؟ یہ تمہاری بیویاں (جو میری بیٹیوں کے برابر ہیں) تمہارے گھروں میں موجود ہیں ، اگر تم میرے کہنے کے موافق عمل کرو اور قضائے شہوت کے مشروع و میٹیوں کے برابر ہیں) تمہارے گھروں میں موجود ہیں ، اگر تم میرے کہنے کہ علال اور سقری چیزکو چھوڑ کر حرام کی گندگی میں ملوث ہوتے ہو۔

11۔ آتھ سے سلی اللہ علیہ وسلم کی جان کی قسم: ظاہریہ ہے کہ یہ خطاب حق تعالیٰ شانہ کی طرف سے نبی کریم الیہ الیہ الیہ اللہ علیہ وسلم کی جان کی قسم، لوط کی قیم، لوط کی قیم عفالت اور متی کے نشہ میں بالکل اندھی ہورہی تھی، وہ بڑی لا پروائی سے حضرت لوط کی نسیحت بلکہ کجاجت کو شمکرار ہے تھے ان کو اپنی قوت کا نشہ تھا، شہوت پرستی نے ان کے دل و دماغ من کر دیے تھے ۔ وہ بڑے امن واطمینان کے ساتھ پینمبر خدا سے جھگڑ رہے تھے ۔ نہیں جانتے تھے کہ صبح تک کیا حشر ہونے والا ہے تباہی اور ہلاکت کی گھڑی ان کے سرپر منڈلا رہی تھی، وہ لوط کی باتوں پر بنتے تھے اور موت انہیں دیکھ کر بنس رہی تھی (تنبیہ) ابن عباس نے فرمایا غدا تعالیٰ نے دنیا میں کوئی جان محمد الی باتوں پر بنتے تھے اور موت انہیں کی۔ میں نے غدا کو نہیں سا کہ اس نے محمد الیہ الیہ اللہ کسی دوسری جان کی قسم کھائی ہو۔ قرآن کریم میں جو قسمیں آئی میں ان کے متعلق ہم انشاء اللہ کسی دوسری جگہ ذرا مفسل کلام کریں گے۔

١٢ ۔ اس كے متعلق ہم قريب ہى دَابِرَ هَو كَآءِ مَقْطُوعُ مُصْبِحِينَ كے فائدہ ميں كلام كر عِكِ ميں ـ ابن برج كا قول ہے کہ ہر عذاب جس سے کوئی قوم ہلاک کی جائے ""صیحہ"" اور صاعقہ کہلاتا ہے۔

۲۳۔ اس کی تفصیل سورہ ہود وغیرہ میں گذر چکی۔

إِنَّ فِي ذٰلِكَ لَأَيْتٍ لِّلْمُتَوَسِّمِينَ ٥

وَ إِنَّهَا لَبِسَبِيُلِ مُتَّقِيْمٍ عَ

إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاٰيَةً لِّلْمُؤُمِنِينَ ﴿

وَإِنْ كَانَ أَصْحُبُ الْآيْكَةِ لَظْلِمِينَ ﴿

هُ فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمْ وَإِنَّهُمَا لَبِإِمَامٍ مُّبِينٍ ﴿

وَلَقَدُ كَذَّبَ أَصْحُبُ الْحِجْرِ الْمُرْسَلِينَ ﴿

وَاتَيننهُمُ الْيَتِنَا فَكَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ

وَ كَانُوا يَنْحِتُونَ مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا امِنِينَ

فَاخَذَتُهُمُ الصَّيْحَةُ مُصْبِحِينَ ﴿

[44] ۲۶۔ اور وہ بستی واقع ہے سیدھی راہ پر<sup>[۲۵]</sup> >>۔ البتہ اس میں نشانی ہے ایان والوں کو (یقین

۵>۔ بیشک اس میں نشانیاں ہیں دھیان کرنے والوں

۸۷۔ اور تحقیق تھے بن کے رہنے والے گنگار[،۲]

کرنے والوں کو) [۲۷]

٥٩۔ موجم نے بدلہ لیا ان سے اور یہ دونوں بستیاں واقع میں کھلے راستہ پر [1۸]

۸۰۔ اور بیشک جھٹلایا حجر والوں نے (حجر کے رہنے والوں نے ) رسولوں کو [۲۹]

۸۱ اور دیں ہم نے انکو اپنی نشانیاں سورہے ان سے منہ پھیرتے (ان کوٹالنے)[۰۰]

۸۲ ۔ اور تھے کہ تراشتے تھے پہاڑوں کے گھر اطمینان کے ساتھ[۱۰]

۸۳ یچر پکرا انکو چنگھاڑنے صبح ہونے (ہوتے) کے

۶۲- اہل فراست کے لئے نشانیاں: ""متوسم"" اصل میں اس شخص کو کہتے ہیں جو بعض ظاہری علامات و قرائن دیکھ کر محض فراست سے کسی پوشیرہ بات کا پتہ لگا لے۔ مدیث میں ہے اِنَّقُوْا فِرَ اسْتَه الْمُؤْمِنِ فَاِنَّهُ يَنْظُرُ بِنُورِ اللهِ بعض روایات میں وَبِتَوْ فِیْقِ اللّٰهِ کی زیادت ہے۔ یعنی مومن کی فراست سے ڈرتے رہو، وہ خدا تعالیٰ کے عطا کئے ہوئے نور توفیق سے دیکھتا ہے۔ شاید "کشف" اور "فراست" میں بقول امیر عبدالر حمن خان مرحوم اتنا ہی فرق ہو جتنا ٹیلیفون اور ٹیلیگراف میں ہوتا ہے۔ ہمرعال آیت کا مطلب یہ ہے کہ دھیان کرنے اور پہۃ لگانے والوں کے لئے ""قوم لوط" کے قصہ میں عبرت کے بہت نشان موجود ہیں ۔انسان سمجھ سکتا ہے کہ بدی اور سرکشی کا انجام کیسا ہوتا ہے ۔ خدا کی قدرت عظیمہ کے سامنے ساری طاقتیں ہیچ ہیں۔ "اس کی لائھی میں آواز نہیں "" اس کی مہلت پر آدمی مغرور نہ ہو، نہ پینفمبروں کے ساتھ صند اور عداوت باندھے، ورنہ ایسا ہی حشر ہوگا۔ وغیرہ ذلک۔

٧٥ ـ مكه سے شام كوجاتے ہوئے اس الى ہوئى بستى كے كھنڈر نظر آتے تھے۔ وَ إِنَّكُمْ لَتَمُرُّ وَنَ عَلَيْهِمْ مُصْبِحِيْنَ وَبِالَيْلِ اَفَلَا تَعْقِلُونَ (صافات ركوع»)

71۔ قوم لوط علیہ السلام کے کھنڈر: یعنی ان کھنڈرات کو دیکھ کر بالخضوص مومنین کو عبرت ہوتی ہے ، کیونکہ وہ ہی سمجھتے ہیں کہ اس قوم کی بدکاری اور سرکشی کی سزامیں یہ بستیاں الٹی گئیں، مومنین کے سوا دوسرے لوگ تو ممکن ہے انہیں دیکھ کر محض بخت و اتفاق یا اسباب طبعیہ کا نتیجہ قرار دیں۔

۱۷۔ اصحاب ایکہ: بن کے رہنے والے یعنی قوم شعیب شہر ""مدین ""میں رہتے تھے جس کے نزدیک درخوں کا بن تھا کچھ وہاں رہتے ہوں گے بعض کہتے ہیں اصحاب ایکہ اور اصحاب مدین دو جداگانہ قومیں ہیں۔ حضرت شعیب دونوں کی طرف مبعوث ہوئے ان لوگوں کا گناہ شرک و بت پرستی ، ڈاکہ اور ناپ تول میں فریب اور دھوکہ کرنا تھا۔ پہلے سورہ ہود و اعراف میں ان کا مفصل بیان ہوچکا ہے ملاحظہ کر لیا جائے۔

48۔ قوم شعیب علیہ السلام کی بستیاں: یعنی حجاز و شام کے جس راسۃ پر قوم لوط کی بستیاں تھیں، ومیں ذراینچے اتر کو قوم شعیب کا مسکن تھا دونوں کے آثار رسۃ چلنے والوں کو نظر آتے ہیں۔

19۔ اصحاب مجر: مجر والے فرمایا ثمود کو۔ ان کے ملک کا نام مجر تھا جو مدینہ سے شمال کی طرف واقع ہے ان کی طرف حضرت صالح مبعوث ہوئے ۔ ایک نبی کا جھٹلانا سب اندیاء کا جھٹلانا ہے۔

٠٠ ـ يعنی اونٹنی جو پتھر سے نکالی گئن: ۔ اور اس کے علاوہ دوسرے معجزات ۔

ا>۔ یعنی دنیوی زندگی پر مغرور ہوکر تکبر و تجرکی نائش کے لئے پہاڑوں کو تراش کر بڑے عالیثان مکان بناتے تھے ، گویا کبھی یہاں سے جانا نہیں یہ بھی سمجھتے ہوں گے کہ ایسے مضبوط و مشککم عارتوں میں کوئی آفت کہاں پہنچ سکتی ہے۔ فَمَا آغُني عَنْهُمُ مَّا كَانُوْا يَكُسِبُوْنَ اللَّهُ

وَمَا خَلَقُنَا السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَ آ اللَّاعَةَ لَاتِيَةُ بَيْنَهُمَ آ اللَّاعَةَ لَاتِيَةُ فَاصْفَحِ الصَّفَحَ الْجَمِيْلَ عَ

إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْخَلَّقُ الْعَلِيْمُ ﴿

وَلَقَدُ اتَيُنٰكَ سَبُعًا مِّنَ الْمَثَانِيُ وَ الْقُرُانَ الْمَثَانِيُ وَ الْقُرُانَ الْعَظِيْمَ عِ

لَا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إلى مَا مَتَّعْنَا بِهَ أَزُواجًا مِنْ مُكَّنَا بِهَ أَزُواجًا مِّنْهُمْ وَلَا تَحْزَنُ عَلَيْهِمُ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِمُ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِمْ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ

۸۴ پیر کام نه آیا انکے بوکچر کایا تھا[۲۰]

۸۵۔ اور ہم نے بنائے شہیں آسمان اور زمین اور جوان کے بیچ میں ہے بغیر حکمت (تدبیر) اور قیامت بیشک آنے والی ہے سوکنارہ کر اچھی طرح کنارہ [۲۰]

۸۶۔ تیرارب جو ہے وہی ہے پیدا کرنے والا خبردار [مه] ۸۶۔ اور ہم نے دی ہیں تجھ کو سات آیتیں وظیفہ اور قرآن بڑے درجہ کا [۵۰]

۸۸۔ مت ڈال اپنی آتھیں ان چیزوں پر جو برتنے کو دیں ہم نے ان میں سے کئی طرح کے لوگوں کو [۲۰] اور یہ غم کھا ان پر اور جھکا اپنے بازو ایمان والوں کے واسطے [۴۰]

۷۔ یعنی مال و دولت ، منتکم عارات ، جمانی قوت اور دوسرے اسباب و وسائل میں سے کوئی چیز بھی خدا کے عذاب کو دفع نہ کر سکی ۔ ان کا قصہ بھی پہلے گذر چکا۔ حدیث میں ہے کہ نبی کریم الٹی آیتی تبوک جاتے ہوئے ""وادی تجر"" پر سے گذرے آپ نے سر دھانپ لیا۔ سواری کی رفتار تیز کر دی اور صحابہ کو فرمایا کہ معذب قوم کی بستیوں پر مت داخل ہو مگر (خدا کے خوف سے ) روتے ہوئے ، اگر رونا نہ آئے تو رونے والوں کی صورت بنا لو۔ خدا نہ کرے وہ چیز تم کو پہنچ ہوان کو پہنچی تھی۔ یہ آپ نے مسلمانوں کو ادب سکھلایا کہ آدمی اس قسم کے مقامات پر پہنچ کر عبرت عاصل کرے اور خدا کے خوف سے لرزاں و ترساں ہو، محض سیرو تماشہ نہ سمجھ

۳۶۔ تخلیق میں اللہ کی حکمت: "حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""پہلی امتوں کا عال سناکر فرمایا کہ یہ جمان یوں ہی خالی نہیں پڑا۔ سر پر ایک مدبر ہے ۔ ہر چیز کا تدارک کرنے والا، مکل اور آخری تدارک کا نام قیامت ہے اور کھار سے کنارہ کرنے کو فرمایا جب خدا کا عکم پہنچا چکے ، تبلیغ کا فرض اداکر دیا اور کافر ضد پر اڑے رہے ، تب حکم ہوا کہ زیادہ جھگڑنے سے فائدہ نہیں اب وعدہ کی راہ

دیکھواوران کی تکلیف وایذا پر صبر کرو، حرف شکایت زبان پر بنه لاؤ، یہاں تک که خدا کا فیصله پہنچ جائے۔"

مى۔ جن كوتيرے صبراوران كى ايذاكى سب نبر ہے، ہرايك كواس كے عمل كابدلد دے گا۔ اس آيت ميں گويا معادكى تقرير فرما دى۔ يعنى جن نے ايك مرتبہ پيداكيا دوبارہ پيداكرناكيا مشكل ہے اور جن چيز كے اجزا منتشر ہو گئے ہوں اس كو ہر جزكى خبر ہے، جمال كميں ہو گا سب كو جمع كر دے گا دوسرى جگہ فرمايا أوَلَيْسَ الَّذِيْ خَلَقَ السَّمَٰوْتِ وَالْأَرُضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يَخُلُقَ مِثْلَهُمْ بَكِلْ وَهُوَا الْخَلَّقُ الْعَلَيِمْ اللَّ آخرالاية (يس ركوع ۵)

۵>۔ سبع مثانی کی فضیت و عظمت: صفرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""یعنی یہ اتنی بری نعمت دیکے ہو تجے کو عطا ہوئی اور کا فروں کی صدیے نفا نہ ہو (تنبیہ) ""سبع مثانی "" کے مصداق میں اختلاف ہے ۔ صبح اور راجع یہ ہی ہے کہ اس سے مراد سورہ فاتحہ کی سات آیتیں میں جو ہر نماز کی ہر رکعت میں دہرائی جاتی ہیں اور جن کو بطور وظیفہ بار بار پڑھا جاتا ہے ۔ حدیث میں ہے کہ حق تعالیٰ نے تورات ، انجیل ، نیور ، قرآن کسی کتاب میں اس کا مثل نمازل شہیں فرمایا۔ اعادیث صبحہ میں تصریح ہے کہ نبی کریم اللہ آئی آئی سورت کو "قرآن عظیم" (بطا نے سورہ فاتحہ کو فرمایا کہ یہ ہی "سبع مثانی" اور قرآن عظیم ہے جو مجھ کو دیا گیا۔ اس چھوٹی ہی سورت کو "قرآن عظیم" (بطا قرآن) فرمان درجہ کے اعتبار ہے ہے۔ اس سورت کو ام القرآن بھی اسی کاظ سے کھتے ہیں کہ گویا یہ ایک فلاصہ اور متن ہے قرآن ) فرمان درجہ کے اعتبار سے ہے۔ اس سورت کو ام القرآن بھی اطلاق کیا گیا ہے ۔ اللہ کو نی نی سورت میں موجود ہے ۔ جس کی تفصیل و شرح پورے قرآن کو سمجھنا چاہئے۔ قرآن کے تمام علوم و مطالب کا اجالی نقشہ تنا اس سورت میں موجود ہے ۔ یوں "مثانی" کہ لفظ بعض حیثیات سے پورے قرآن کے تمام علوم و مطالب کا اجالی نقشہ تنا اس سورت میں موجود ہے ۔ اللہ کو نی آئی آئی کہ دیا جائے ، مگر اس جگہ "سبع مثانی" کا لفظ بعض حیثیات ہے ۔ اللہ کو نی سے "مثانی" کہ دیا جائے ، مگر اس جگہ "سبع مثانی" اور "قرآن عظیم" کا مصداق یہ ہی صورت (فاتحہ) ہے۔

73۔ کفار کی دولت پر نظر نه کرو: یعنی مشرکین ، یمود نصاری اور دوسرے دشمنان خدا و رسول کو دنیا کی چند روزہ زندگی کا جو سامان دیا ہے۔ کفار کی طوف نظر نہ کیجئے ان ملعونوں کو یہ سامان کیوں دے دیا گیا جس سے ان کی شقاوت و شرارت زیادہ بڑھتی ہے یہ دولت مسلمانوں کو ملتی تو اچھے راستہ میں خرچ ہوتی۔ ان کو تھوڑی دیر مزہ اڑا لینے دو۔ تم کو غدا تعالیٰ نے وہ دولت قرآن دی ہے جس کے آگے سب دولتیں گرد ہیں۔ روایات میں ہے کہ جس کو غدا تعالیٰ نے قرآن دیا چھر کسی کی اور نعمت دیکھ کر ہوس کرے تو اس نے قرآن کی قدر نہ جانی۔

، ، ۔ غم نہ کھا مسلمان کیوں نہیں ہوتے ۔ آپ فرض تبلیغ ادا کرتے رہیں، معاندین کے پیچھے اپنے کو زیادہ فکر و غم میں مبتلا نہ کیجئے ۔ آپ کی شفقت و ہدردی کے متحق مومنین ہیں ان کے ساتھ ملاطفت ، نرم خوئی اور شفقت و تواضع کا برتاؤر کھئے۔

وَقُلُ إِنِّ آنَا النَّذِيْرُ الْمُبِينُ ﴿
كُمَا آنُزُلْنَا عَلَى المُقْتَسِمِينَ ﴿
الَّذِيْنَ جَعَلُوا الْقُرُانَ عِضِينَ ﴿
فَوَرَبِّكَ لَنَسْتَكَنَّهُمُ آجُمَعِينَ ﴿

عَمَّا كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ اللهُ

فَاصُدَعُ بِمَا تُؤْمَرُ وَاَعْرِضُ عَنِ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿

إِنَّا كَفَيْنْكَ الْمُسْتَهْزِءِيْنَ ﴿

الَّذِيْنَ يَجْعَلُوْنَ مَعَ اللهِ اللهِ الهَا اخَرَ ۚ فَسَوْفَ يَعۡلَمُوۡنَ ۚ

وَ لَقَدُ نَعُلَمُ أَنَّكَ يَضِيْقُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ فَيَ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّ

فَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُنْ مِّنَ السَّجِدِيْنَ ﴿

لِمْ وَاعْبُدُرَبَّكَ حَلَّى يَأْتِيكَ الْيَقِينُ ﴿

۸۹۔ اور کہہ کہ میں وہی ہول ڈرانے والا کھول کر [۸۰]

۹۰ بیبا ہم نے بھیجا ہے ان بانٹنے والوں پر

۱۹۔ جنول نے کیا ہے قرآن کو بوٹیاں [۹۰]

۹۲۔ سوقسم ہے تیرے رب کی ہم کو پوچھنا ہے ان

سب سے

۹۳۔ ہو کچھ وہ کرتے تھے [۸۰]

۱۹۳ سو سنا دے کھول کر جو تجھ کو عکم ہوا اور پروا نہ کر مشرکوں کی [۸]

90۔ ہم بس (کافی) میں تیری طرف سے تصفے کرنے والوں کو[۸۲]

97۔ بوکہ ٹھمراتے ہیں اللہ کے ساتھ دوسرے کی بندگی سوعنقریب معلوم کر لیں گے [۸۳]

۹۷۔ اور ہم جانتے ہیں کہ تیرا جی رکتا ہے انکی باتوں سے

۹۸۔ سوتو یاد کر خوبیاں اپنے رب کی اور ہو سجدہ کرنے والوں سے [۸۲]

99۔ اور بندگی کئے جا اپنے رب کی جب تک آئے ۔ تیرے پاس یقینی بات [۸۵] ۸۷۔ یعنی کوئی مانے یا نہ مانے ۔ میں خدا کا پیام صاف صاف پہنچائے دیتا ہوں اور تکذیب وشرارت کے عواقب کو خوب کھول کر آگارہ کر رہا ہوں ۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "سیرا کام دل پھیر دینا نہیں ، یہ خدا سے ہو سکتا ہے ۔ جو کوئی ایمان نہ لائے تو خم نہ کھا۔

۶۶۔ مقتسین کون میں ؟ اس آیت کے معنی کئی طرح کئے گئے میں ۔ بعض نے کہا کہ مقتسین (بانٹنے والوں) سے مراد آپ کے زمانہ کے یہود و نصاریٰ وغیرہ ہیں ، جنوں نے قرآن کی تقیم و تحلیل کر رکھی تھی۔ یعنی جو مضمون قرآنی ان کی تحریفات یا آراء و اہواء کے موافق رۂ جائے مان لو، جو خلاف ہو نہ مانو۔ مطلب یہ ہو گا کہ ہم نے تجھے ""سبع مثانی"" اور "" قرآن عظیم "" دے کر بھیجا جیسے ان لوگوں پر پہلے کتابیں نازل کی تھیں۔ آپ پر کتاب انارنا یا وحی بھیجنا کوئی انوکھی بات نہیں ۔ جس کا انکار کیا جائے۔ بعض نے ""مقتسمین "" سے یہود و نصاریٰ مراد لے کر لفظ قرآن سے کتب سابقہ مراد لی میں ۔ یعنی انہوں نے تحریف کر کے اپنی " کتابوں کو پارہ پارہ کر ڈالا۔ بعض نے کہا مشرکین مراد ہیں جو بطور استراء و تمسخر قرآن کی تقسیم کرتے تھے ۔ جب سورتوں کے نام سنتے تو ہنس کر آپس میں کہتے ۔ بقرہ یا مائدہ میں اوں گا۔ عنجبوت تجھ کو دوں گا۔ ان لوگوں نے ایک اور طرح بھی قرآن کے متعلق خیالات تقسیم کر رکھے تھے کوئی اسے شاعری بتاتا کوئی کھانت ، کوئی جادو، کوئی مجنون کی بڑ، کوئی اساطیرالاولین ، ان کوآگاہ کیا کہ میں سب کو عذاب سے ڈرانے والا ہوں ، جیسا عذاب یقیناِ نازل ہونے والا ہے ان مٹھٹھا کرنے والوں پر۔ اس وقت اَنْزَ لُنَا کی تعبیراس لحاظ سے ہوگی کی متیقن الوقوع اور قریب الوقوع متتقبل کو گویا ماضی فرض کر لیا گیا۔ ابن کثیرٌ نے مُقَیِّسے بینَ کے معنی قسم کھانے والوں کے لئے میں یعنی وہ گذشتہ قومیں جوانبیاء کی تکذیب ومخالفت کے حلف اٹھا چکی تھیں اور جھوٹی باتوں پر قسمیں کھاتی تھیں ۔ اورانہوں نے کتب ساویہ کے ٹکڑے کر دیے تھے ۔ جیبا عذاب ہم نے ان پر آثارا، اسی طرح کے عذاب سے بیہ ""نذیر مبین ""تم کو ڈراتا ہے۔ مُقَتِسمِینَ کے اس معنی کی تائید میں ابن کثیرُ نے ذیل کی آیات پیش کی میں۔ تَقَاسَمُوا بِاللهِ لَنُبَّيِتَنَّةً وَاَهْلَةً ( عَلَى رَوع م ) وَ أَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَا يَبْعَثُ اللهُ مَنْ يَمُوْتَ ( تَحَلَّى رَوع ٥ ) اَوَلَمْ تَكُوْنُوْا اَقْسَمْتُمْ مِنْ قَبْلُ مَالَكُمْ مِنْ زوالٍ (ابراہیم رکوع») اَهْؤُلَآءِ الَّذِیْنَ اَقْسَمْتُمْ لَاینَالُهُمُ الله برَحْمَةِ (اعراف ركوع٢) ـ

۸۰ یعنی کس کی عبادت کی تھی ؟ پیغمبروں کے ساتھ کس طرح پیش آئے تھے ؟ لَا اِللّٰهَ اِلَّاللّٰهُ کو کیوں نہ مانا تھا؟ اس کلمہ کا حق کیوں ادا نہیں کیا تھا؟ یہ اور اسی قیم کے نہ معلوم کتنے سوالات ہوں گے۔

۸۱۔ یعنی کہنے میں کوتا ہی نہ کیجئے خوب کھول کر خدائی پیغامات پہنچائے۔ یہ مشرکاین آپ کا کچھ نہ بگاڑ سکیں گے۔ ۸۲۔ یعنی دنیا وآخرت میں ہم سب ٹھٹاکرنے والوں سے نہٹ لیں گے ۔ آپ بے خوف و خطر تبلیغ کرتے رہیے آپ کا بال بیکا یہ ہوگا۔

۸۳ \_ کفار کے استراء کا انجام: یعنی رسول کے ساتھ استراء کرنا اور خدا کے لئے شریک ٹھہرانا، دونوں باتوں کا انجام یہ لوگ دیکھ لیں گے ۔

۸۷۔ یعنی اگر ان کی ہٹ دھرمی سے دل تنگ ہو تو آپ ان کی طرف سے توجہ ہٹا کر ہمہ تن غدا کی تسییح و تحمید میں مشغول رہئے ۔ غدا کا ذکر ، نماز ، سجدہ ، عبادت الهی وہ چیزیں ہیں جن کی تاثیر سے قلب مطمئن و منشرح رہتا ہے اور فکر و غم دور ہوتے ہیں ۔ اسی لئے نبی کریم الٹی آلیکو کی عادت تھی کہ جب کوئی مہم بات فکر کی پیش آتی آپ نماز کی طرف جھیٹتے ۔

۸۵۔ یقین ہمعیٰ موت: یعنی موت ۔ یقین کا لفظ دوسری جگہ قرآن نے اسی معنی میں استعال کیا ہے و کُنّا نُککَذِب بِیتو مِر الدِّین حَتیٰ اَتَانَا الْیَقِینَ (مدر رکوع) مدیث میں ایک میت کی نسبت آپ نے فرمایا اَمّا هُو فَقَدُ جَاءَهُ اللّیَقِینُ وَ اِنّی لَارٌ جُوْ لَهُ الْخَیْر جمهور سلف نے اس آیت میں "یقین" کو بمعنیٰ موت لیا ہے۔ یعنی مرتے دم تک خداکی عبادت میں لگے رہے ۔ اندرین رہ میزاش و میخراش تادم آخر دمے فارغ مباش۔ جن بعض عارفین نے اس جگہ "یقین" کو کیفت قلبید کے معنی میں لیا ہے، اس کی توجیہ روح المعانی میں مذکور ہے دیکے لی جائے۔

تم سورة الحجر والله الحد والمنة وهوالمسئول ان يتوفانا على اكل الاحوال واحنها فايذ جواد كريم

ركوعاتها٣

## ١٢ سُوْرَةُ النَّحْلِ مَكِّيَّةُ ٠٠

ایاتها ۱۲۸

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ آپہنچا عکم اللہ کا سواس کی جلدی مت کرو<sup>[۱]</sup> وہ پاک ہے اور برتر ہے انکے شریک بتلانے سے <sup>[۲]</sup>

۲۔ آثارتا ہے فرشتوں کو [۳] مصید دے کر [۴] اپنے عکم سے جن پر چاہے اپنے بندوں میں [۵] کہ فہردار کر دو کہ کسی کی بندگی نہیں سوا میرے سومجھ سے ڈرو[۴]

اَتَى اَمُرُ اللهِ فَلَا تَسْتَعُجِلُوْهُ السُبُحٰنَةُ وَتَعٰلَىٰ عَمَّا يُشُرِكُونَ ﴿ عَمَّا يُشُرِكُونَ ﴿ عَمَّا يُشُرِكُونَ ﴿

يُنَزِّلُ الْمَلَيِكَةَ بِالرُّوْجِ مِنْ اَمْرِهِ عَلَى مَنُ يَنَزِّلُ الْمَلَيِكَةَ بِالرُّوْرِجِ مِنْ اَمْرِهِ عَلَى مَنُ يَّشَا ءُ مِنْ عِبَادِةَ اَنْ اَنْذِرُوَّا اَنَّهُ لَآ اِلٰهَ الَّآ اِنَّا فَاتَّقُوْنِ ﴿
اَنَا فَاتَّقُوْنِ

ا۔ اللہ کا عکم آچکا ہے: یعنی خدا کا یہ عکم کہ "مینغمبر النظائیلم کی جاعت غالب و منصور اور حق کے مخالف مغلوب و ذلیل ہوں گے۔ جنیں دنیا میں مسلمان مجاہدین کے ہاتھوں اور آخرت میں براہ راست اعلم الحائمین کے دربار سے شرک و کفر کی سزا ملے گی"۔ اس عکم کے وقوع کا وقت قریب آپنچا ۔ اور قیامت کی گھڑی بھی دور نہیں ہے ۔ جس چیز کا آنا یقینی ہوا ہے آئی ہوئی سمجھنا چاہئے۔ چھر جلدی مجانے کی کیا ضرورت ہے کھار ازراہ تکذیب واستزاء کھا کرتے تھے کہ جس عذاب یا قیامت کے آنے کا تم وعدہ کرتے ہو۔ وہ جلد کیوں نہیں آجاتا ۔ انہیں متنبہ فرمایا کہ تمہارے ایسا کھنے سے وہ ٹلنے والا نہیں ۔ بلکہ حتی اور یقینی طور پر جلد آیا چاہتا ہے جس قدر دیر لگ رہی ہے وہ بھی ایک طرح سے تمہارے حق میں مفید ہے ۔ ممکن ہے بعض کو اصلاح و توبہ کی توفیق مل جائے ۔ ویک تشخیص کو اصلاح و توبہ کی توفیق مل جائے ۔ ویک تشخیص کو اصلاح و آلؤ کی اُسکشی کی کہا تھے کہ الْعَذَابُ (عظموت رکوع کہ)۔ کیشت تفیص کو اُسکس کی اُسکس کی اُسکس کی نے اُسکس کی نہا کو کیا الْحَقُ (شوری )۔

۲۔ یعنی جب حق کا غالب ہونا اور کفرو شرک پر سزا ملنا یقینی ہے تو توحید کی راہ اختیار کرواور مشرکانہ طور و طریق سے علیحدہ ہو جاؤ۔ جنہیں تم خدائی کا شریک ٹھھراتے ہوان میں سے کوئی خدا کے حکم کوٹال نہیں سکتا نہ عذاب الهی کوروک سکتا ہے۔ ۔ یعنی فرشتوں کی جنس میں سے بعض کو جیسے حضرت جبریلؑ یا حفظۃ الوحی ، جن کی طرف فَاِنَّهٗ یَسُلُكُ مِنْ بَیْنِ یَدَیْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا (جن ركوع) ميں اثاره كيا ہے۔

<mark>۷۔</mark> یماں ""روح"" سے مراد وحی الهی ہے جو غدا کی طرف سے پیغمبروں کی طرف غیر مرئی طربق پر بطور ایک بھید کے آتی ہے ۔ چنانچ دوسری مبكه فرمایا يُلْقِي الرُّومَ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِم (المومن ركوع) ايك مبكه قرآن كي نسبت فرمايا وَ كَذٰلِكَ اَوْ حَيْنَا إِلَيْكَ رُوْحًا مِّنَ أَمْرِنَا (شوري ركوع ٥) ـ قرآن يا وحي الهي كو""روح"" سے تعبير فرمانے ميں يه اشاره ہے كه جس طرح مادی اجهام کو نفخ روح سے ظاہری حیات حاصل ہوتی ہے ، اسی طرح جو قلوب جهل و ضلال کی بیاریوں سے مردہ ہو یکے تھے وہ وحی الهی کی روح پاکر زندہ ہوجاتے ہیں۔

۵۔ انبیاء کی بعثت: وہ بندے انبیاء علیم الصلوۃ والسلام ہیں۔ جن کو خدا تعالیٰ ساری مخلوق میں سے اپنی حکمت کے موافق اپنے كَامِلِ اخْتِيار سِے بْن لَيْنَا ہِے ۔ اَللّٰهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ (انعام ركوع١٥) الله يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَايِكَةِ رُسُلًا وَّمِنَ النَّاسِ (الْحُ رَكُوع ١٠) ـ

1۔ یعنی توحید کی تعلیم ، شرک کارد اور تقویٰ کی طرف دعوت ، یہ ہمیشہ سے تمام انبیاء علیم السلام کا مشترکہ و متفقہ نصب العین <sup>1</sup> (مثن) رہا ہے۔ گویا اثبات توحید کی یہ نقلی دلیل ہوئی۔ آگے عقلی دلائل بیان کی جاتی ہیں۔

انکے شریک بتلانے سے [۱]

م۔ بنایا آدمی کو ایک بوند سے پھر جھی ہوگیا جھگوا کرنے والا بولنے والا [^]

۵۔ اور چوپائے بنا دیے تمہارے واسطے ان میں جوا دل ہے اور کتنے فائدے اور بعضوں کو کھاتے ہو[۹]

خَلَقَ السَّمُوتِ وَ الْأَرْضَ بِالْحَقِّ عَلَيْ اللهَ السَّمُوتِ وَ الْأَرْضَ بِالْحَقِّ عَلَيْ اللهِ اللهِ السَّمُوتِ وَ الْأَرْضَ بِالْحَقِّ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الله عَمَّا يُشُركُونَ ﴿

> خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ نُتُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيْمُ مُّبِينُ ﴿

> وَ الْأَنْعَامَ خَلَقَهَا ۚ لَكُمْ فِيهَا دِفُءُ وَّ مَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُوْنَ ٢

﴾۔ زمین وآسمان میں توحید کے دلائل: یعنی زمین وآسمان کا نظام ایسا درست واستورا بنایا ہے جبے دیکھ کر لا محالہ یقین کرنا پڑتا ہے

کہ تام کائنات کا سلسلہ صرف ایک ہی مالک مختار کے ہاتھ میں ہونا چاہئے۔ اگر کتن با اختیار خداؤں کے ہاتھوں میں باگ ہوتی تو یہ تمام کائنات کا سلسلہ صرف ایک ہی مالک مختار کے ہاتھ میں عمر میں علم ہوجاتی۔ بلکہ کئی آزاد خداؤں کی کشکش باہمی سرے سے اس نظام وانصباط اتنی مدت تک ہر گز قائم نہ رہتا ضرور آپ میں عگر ہوجاتی۔ بلکہ کئی آزاد خداؤں کی کشکش باہمی سرے سے اس نظام عالم کو موجود ہی نہ ہونے دیتی۔ لَوْ کَانَ فِیهِمَا اللّهَ اللّهُ لَفَسَدَتَا (انبیاء رکوع) إِذًا لَدُهَبَ کُلُّ اللّهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ (المومنون رکوع ۵)

۸۔ تخلین انسان میں اللہ کی نشانیاں؛ یعنی علویات و سفلیات کا انتظام درست کر کے تم کوپیداکیا۔ تم نود اپنی خلقت میں خور کرو تو تقالیٰ کی عجیب و غریب صنعت و قدرت کا سبق ملے گا۔ تمہاری اصل کیا تھی ؟ ایک قطرہ بے جان ، جس میں نہ حس و حرکت تھی نہ شعور واراداہ نہ وہ بات کرنے کے قابل تھا کہ کسی معاملہ میں جھکو کر اپنا تی منوا دے یا دوسروں پر غالب آ جائے۔ اب دیکھو تی تعالیٰ نے اس قطرہ ناچیز کو کیا ہے کیا بنا دیا۔ کمیسی عجیب صورت عطاکی۔ اور کمیسی اعلی قوتیں اور کالات اس پر فائن کئے جو ایک حرف بولنے پر قادر نہ تھا وہ کیلے لیکچر دینے لگا جس میں ادنی حس و حرکت نہ تھی ،اب کس طرح بات بات میں جھکورے کرنے اور جمیس نکا لئے لگا۔ حتیٰ کی بعض اوقات مخلوق سے گذر کر خالق کے مقابلہ میں خم میں شھونک کر کھوا ہوگیا، یہ بھی یاد نہ رکھا کہ میری اصل کیا تھی اور کیلے یہ طاقت عاصل ہوئی۔ اَوَ لَمْ یَرَ الْإِنْسَانُ اَذَا خَلَقَدَاهُ مِنْ نُطَلَقَةٍ فَاذَا اللّٰ یُحْدِیہ الْعِظَامَر وَ ہِی رَمِیْم، قُلْ یُحْدِیہ اللّٰ فَا اَوْلَ مَرَّ وَ حَسَرَ بَ لَذَا مَثَلًا وَ نَسِی خَلْقِ عَلِیْمٌ (میں رکوع ۵)

الَّذِی اَنْشَاهَا اَوَّ لَ مَرَّ وَ حَسَرَ بَ لَذَا مَثَلًا وَ نَسِی خَلْقِ عَلِیْمٌ (میں رکوع ۵)

9۔ پوپایوں کی تخلیق میں دلائل: یعنی اونٹ، گائے ، بھیر، بکری ، تمہارے لئے پیدا کئے ۔ ان میں سے بعض کے بال یا اون وغیرہ سے کمبل ، دسے ، ڈیرے فیمے اور سردی سے بچنے کے لئے مخلف قیم کے لباس تیار کرتے ہیں ۔ اس کے علاہ کسی کا دودھ پیا جاتا ہے ۔ کسی کو ہل میں پلایا جاتا ہے ۔ گھی ، مکھن وغیرہ کی ساری افراط ان ہی جانوروں کی بدولت ہے ۔ ان کے چڑے سے کیسے کیسے عمدہ اور بیش قیمت سامان تیار کئے جاتے ہیں ۔ جن جانوروں کا گوشت کھانے میں کوئی معتبدہ بادی یا افلاقی مضرت نہیں ہے ان کا گوشت کھانے باتا ہے ، کتنے غربوں کی شکم پروری اس سے ہوتی ہے اور جو دوسری غذائیں ہم کھاتے ہیں ان کی تیاری میں بھی ان چوانات کوکس قدر دخل ہے ۔

۲۔ اور تم کوان سے عزت ہے جب شام کو پر اکر لاتے ہوادر جب پرانے لے جاتے ہو<sup>[۱۰]</sup>

وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيْحُونَ وَحِينَ تَرِيْحُونَ وَحِينَ تَسَرِيْحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ فَ

› ۔ اور اٹھا نے چلتے ہیں بوجھ تمہارے ان شہروں تک کہ تم یہ پہنچتے وہاں مگر جان مار کر بیشک تمہارا رب بڑا شفقت کرنے والا مہربان ہے ["]

وَتَحْمِلُ اَثُقَالَكُمْ إلى بَلَدٍ لَّمْ تَكُونُوَا اللهِ بَلَدٍ لَّمْ تَكُونُوَا اللهِ بَلَدٍ لَّمْ تَكُونُوَا اللهِ بَلِغِيْهِ اللهَ بِشِقِ الْاَنْفُسِ لَا إِنَّ رَبَّكُمْ اللهِ بَشِقِ الْاَنْفُسِ لَا إِنَّ رَبَّكُمْ لَلَهُ وَفُ رَّحِيْمُ فَي اللهَ عَلَيْهُ فَي اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلمُ اللهِ ا

۸۔ اور گھوڑے پیدا کئے اور خچریں اور گدھے کہ ان پر سوار ہو اور زینت کے لئے ["] اور پیدا کرتا ہے جو تم نہیں جانتے ["]

وَّالُخَيْلَ وَ الْبِغَالَ وَالْحَمِيْرَ لِتَرُكَبُوْهَا وَالْحَمِيْرَ لِتَرُكَبُوْهَا وَالْحَمِيْرَ لِتَرُكَبُوْهَا وَزِيْنَةً وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُوْنَ ﴿

۱۔ جب ڈھور ڈنگر گھر میں بندھے کھڑے ہوں یا جنگل میں غائب ہوں ، اس وقت انعام الهی کا ایسا صاف مظاہرہ نہیں ہوتا۔ ہاں جب پرنے کے لئے گھر سے نکلتے یا شام کو جنگل سے شکم سیر ہوکر گھر کی طرف لوٹے ہیں اس وقت ایک عجیب رونق اور چہل پہل ہوتی ہے ۔ مالک خود بھی دیکھ کر خوش ہوتا ہے اور دوسرے لوگ بھی کہتے میں کہ خدا نے فلاں زمیندار کو کیسا دھن دولت دیا ہے۔

اا۔ یعنی جال تم جریدہ بدون سامان واساب کے بڑی مشکل سے پینج سکتے تھے یہ جانور تم کواور تمہارے بھاری بھاری سامانوں کو کھینچ کر لے جاتے ہیں۔ یہ خداکی کتنی بڑی شفقت اور مہر بانی ہے کہ ان جوانات کو تمہاری خدمت میں لگا دیا اور ان سے کام لینے کی اجازت دی اور بڑی سخت اور مشکل مهات ان جانوروں کے ذریعہ سے آسان کر دیں۔ اَوَ لَمْ یَرَوَ ا اَنّا خَلَقْنَا لَهُمْ لِیمَا عَمِلَتُ اَیْهُمْ وَمِنْهَا یَا کُلُونَ (یس مِمَّا عَمِلَتُ اَیْدِیْنَا اَنْعَامًا فَهُمْ لَهَا مَالِکُونَ۔ وَذَلّلنَهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَکُوبُهُمْ وَمِنْهَا یَا کُلُونَ (یس مُمَّا عَمِلَتُ اَیْدِیْنَا اَنْعَامًا فَهُمْ لَهَا مَالِکُونَ۔ وَذَلّلنَهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَکُوبُهُمْ وَمِنْهَا یَا کُلُونَ (یس

۱۱۔ یعنی سواری کرتے ہو اور عزت و شان ظاہر ہوتی ہے (تنبیہ) عرب میں گدھے کی سواری معیوب نہیں وہاں کے گدھے نہایت قیمتی ، خوبصورت تیزرفتار اور قدم باز ہوتے ہیں۔ بعض گدھوں کے سامنے گھوڑے کی کچھ حقیقت نہیں رہتی۔ ایک زندہ دل ہندی نے نوب کہا تھا کہ حجاز میں ""گدھا"" نہیں "" حار"" ہوتا ہے۔

۱۳۔ یعنی جن حیوانات کا اوپر ذکر ہوا، ان کے علاوہ حق تعالیٰ تمہارے انتفاع کے لئے وہ چیزیں پیداکرتارہتا ہے اورکرتارہے گا جنگی تمہیں فی الحال خبر بھی نہیں ۔ اس میں وہ سب سواریاں بھی آگئیں جو قیامت تک بنتی رمیں گی۔ وَعَلَى اللهِ قَصْدُ السَّبِيْلِ وَمِنْهَا جَآبِرٌ وَ عُ لَوْ شَآءً لَهَدْ كُمْ أَجْمَعِينَ أَ

هُوَ الَّذِيَّ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً لَّكُمْ مِّنْهُ شَرَابٌ وَّمِنْهُ شَجَرٌ فِيْهِ تُسِيْمُوْنَ 🕾 يُئْبِتُ لَكُمْ بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُوْنَ وَ

النَّخِيْلَ وَ الْاَعْنَابَ وَ مِنْ كُلِّ الثَّمَرٰتِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاٰيَةً لِّقَوْمِ يَّتَفَكُّرُونَ ۗ

 ۹۔ اور اللہ تک پہنچی ہے سیدھی راہ اور بعضی راہ کج بھی ہے <sup>[۱۲]</sup> اور اگر وہ چاہے تو سیدھی راہ دے تم

۱۰۔ وہی ہے جس نے آثارا آسمان سے تمہارے کئے پانی اس سے پیتے ہواور اس سے درخت ہوتے ہیں جں میں پراتے ہو[1]

اا۔ اگاتا ہے تمہارے واسطے اس سے کھیتی اور زیتون اور کھچوریں اور انگور اور ہر قسم کے میوے اس میں البتة نشانی ہے ان لوگوں کو جو غور کرتے ہیں [8]

۱۲۔ باطنی سیاحت: پہلے ذکر فرمایا تھا کہ تم حیوانات کی پیٹھ پر سوار ہوتے ہو اور وہ تم کو مع سامان و اسباب کے سخت اور کٹھن منزلیں طے کرا کر منزل مقصود پر پہنچا دیتے ہیں۔ یہ بدنی اور حسی سیر و سفر کا عال ہوا۔ اسی کی مناسبت سے اب روعانی اور معنوی سیروسیاحت کی طرف کلام منتقل ہوگیا ۔ یعنی جس طرح زمینی راستے طے کر کے منزل مقصود تک پہنچتے ہو، ایسے ہی خدا تک پہنچنے کا سیدھا راستہ بھی کھلا ہوا ہے ۔ جس کی سمجھ سیدھی ہوگی وہ مذکورہ بالا دلائل و بصائر میں غور کر کے حق تعالیٰ کی قدرت اور عظمت و جبروت پر ایان لائے گا۔ اور توحید و تقولے کی سیدھی راہ چل کر بے کھٹکے خدا تک پہنچ جائے گا۔ لیکن جس کی عقل سیدھی نہیں ، اسے سیدھی سنزک پر چلنے کی توفیق کہاں ہو سکتی ہے ۔ وہ ہمیشہ اہواء واوہام کی پیچدار پگڈنڈیوں میں بڑا بھٹکتا رہے كًا وَأَنَّ هٰذَا صِرَاطِئ مُسْتَقِيْمًا فَاتَّبِعُوْهُ وَلَا تَتَّبِعُوا الشُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ (انعام ركوع ١٩) <mark>۱۵۔</mark> یعنی خدا کچھاس بات سے عاجز نہیں تھا کہ ساری دنیا کو ایک ہی راہ پر لگا دیتا ۔ لیکن اس کی حکمت متقضی نہیں ہوئی کہ سب کوایک ہی ڈھنگ افتیار کرنے پر مجبور کر دے۔ جیسا کہ ہم پہلے متعدد مواقع میں اس کی تشریح کر چکے ہیں۔ ۱۶۔ یعنی پینے کے قابل بنایا اور اسی سے درخت ، گھاس وغیرہ نباتات اگائے جس سے تمہارے جانور پرتے ہیں۔ ا۔ پھلوں اور میووں کی تخلیق: یعنی ایک ہی پانی سے مختلف قسم کے پھل اور میوے اگاتا رہتا ہے جن کی شکل و صورت ، رنگ وہو، مزہ اور ناثیرایک دوسرے سے بالکل مختلف ہیں۔ اس میں غور کرنے والوں کے لئے غداکی قدرت کاملہ اور صنعت

غریبہ کا بڑا نشان ہے کہ ایک زمین ایک آفتاب ایک ہوا اور ایک پانی سے کیسے رنگ برنگ کے پھول پیدا ہوتے رہتے میں۔

وَ سَخَّرَ لَكُمُ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا وَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَكُمُ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا وَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَوَ النَّاجُومُ مُسَخَّراتُ بِامْرِهِ لَا إِنَّ فِالْقَمَرَ لَا يَتْ فِلُونَ فَي فَا ذَٰلِكَ لَا يَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ فَي

وَمَا ذَرَا لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُخْتَلِفًا اَلُوَانُهُ ۗ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاٰيَةً لِّقَوْمِ يَّذَ كَرُوْنَ ۗ

وَهُوَ الَّذِى سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَا كُلُوا مِنْهُ لَخُمًا طَرِيًّا وَ تَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَ تَرَى الْفُلُكَ مَوَاخِرَ فِيْهِ وَ لَيَنَا لَكُمْ تَشْكُرُونَ فَيْ لَا لَيْنَا لَكُمْ تَشْكُرُونَ فَيْ لَا لَكُمْ تَشْكُرُونَ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَ

11۔ اور تمہارے کام میں لگا دیا رات اور دن اور سورج اور چاند کو اور ستارے کام میں لگے ہیں اسکے عکم سے [۱۸] اس میں نشانیاں میں ان لوگوں کو جو سمجھ رکھتے ہیں

۱۳۔ اور جو چیزیں پھیلائیں تمہارے واسطے زمین میں رنگ برنگ کی [۱۹] اس میں نشانی ہے ان لوگوں کو جو سوچے میں

۱۲۔ اور وہی ہے جس نے کام میں لگا دیا دریا کو کہ کھاؤ
اس میں سے گوشت تازہ اور نکالو اس میں سے گہنا ہو
پہنتے ہو اور دیکھتا ہے تو کشتیوں کو چلتی میں پانی چھاڑ کر
اسمیں (دریا میں) [۲۰] اور اس واسطے کہ تلاش کرو
اسکے فضل سے اور ناکہ احمان مانو[۱۱]

11۔ رات اور دن برابر ایک دوسرے کے پیچے گئے چلے آتے ہیں تا دنیا کا کاربار چلے اور لوگ سکون و آرام عاصل کر سکیں۔
اسی طرح چاند سورج ایک معین نظام کے ماتحت نکلتے اور چھپتے رہتے ہیں۔ رات ، دن کی آمدو شد اور شمس و قمر کے طلوع و غروب کے ساتھ انسانوں کے بے شار فوائد وابستہ ہیں۔ بلکہ غور سے دیکھا جائے توان کے بدون انسان کی زندگی محال ہے۔ غدا تعالیٰ نے اپنے اقتدار کامل سے چاند سورج اور کل متاروں کو ادنی مزدوروں کی طرح ہمارے کاموں پر لگا رکھا ہے۔ مجال نہیں کہ ذراستی یا سرتابی کر سکیں۔ لیکن چونکہ رات دن اور چاند سورج سے بالکل صریح طور پر ہمارے کام متعلق ہیں اور دوسرے متاروں سے ہمارے فوائد و مصالح کی وابستگی اس قدر واضح نہیں ہے، شاید اس لئے ان کو جدا کر کے دوسرے عنوان سے بیان فرمایا۔
واللہ اعلم۔

<u>19۔ یعنیٰ جس بلند و برتر ہستی نے آسمانی چیزوں کو تمہارے کام میں لگایا اسی نے تمہارے فائدہ کے لئے زمین میں مختلف قسم کی </u>

مخلوقات پیدا کیں جو ماہیت ، شکل و صورت ، رنگ و بو اور منافع و خواص میں ایک دوسرے سے بالکل علیحدہ میں اس میں سب حیوانات ، نباتات ، جادات بسائط و مرکبات شامل ہو گئے۔

۲۰۔ سمندرکی تسخیر اور اس کے منافع: یعنی ایسے ٹھاٹھیں مارنے والے خوفناک سمندرکو بھی جے کے سامنے انسان صعیف البنیان کی کچھ بساط نہیں تمہارے کام میں لگا دیا کہ اس میں بے تکلف مچھلی کا شکارکر کے نہایت لذیذ اور تروتازہ گوشت عاصل کرتے ہو۔ اور اس کے بعض حصوں میں سے موتی اور موزگا نکالتے ہوجں کے قیمتی زیور تیار کئے جاتے ہیں مجلا سمندرکی موجوں کو دیکھو جن کے سامنے بڑے ہمازوں کی ایک تنکہ برابر حقیقت نہیں ۔ لیکن ایک چھوٹی سی کشتی کس طرح ان موجوں کو چیرتی پھاڑتی چلی جاتی چیوٹی سی کشتی کس طرح ان موجوں کو چیرتی پھاڑتی چلی جاتی جی ہوتی اور ایسی چیزیں تیار کر لینے کی ترکیب سیحائی جن کے ذریعہ سے گویا سمندروں کو پایاب کر لیا گیا۔

۲۱۔ یعنی جہازوں اور کشتیوں پر تجارتی مال لا د کر ایک ملک سے دوسرے ملک اور ایک براعظم سے دوسرے بر اعظم میں پہنچاؤ اور خدا کے فضل سے بڑی فراخ روزی عاصل کرو، پھر خدا کا احیان مان کر اس کی نعمتوں کے شکر گذار رہو۔

وَ اَلُقٰى فِي الْاَرْضِ رَوَاسِىَ اَنُ تَمِيْدَ بِكُمْ وَ اَنُهٰرًا وَّ سُبُلًا لَّعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ ﴿

وَ عَلَمْتٍ ﴿ وَ بِالنَّجْمِ هُمْ يَهُتَدُونَ ٢

اَفَمَنُ يَّخْلُقُ كَمَنُ لَّا يَخْلُقُ اللَّا يَخْلُقُ اللَّا يَخْلُقُ اللَّا يَخْلُقُ اللَّا يَخْلُقُ اللَّا تَذَكَّرُ وَنَ ﷺ

وَ إِنْ تَعُدُّوْا نِعْمَةَ اللهِ لَا تُحُصُوْهَا ﴿ إِنَّ اللهَ لَا تُحُصُوْهَا ﴿ إِنَّ اللهَ لَعَفُورُ رَّحِيْمُ ﴿

وَاللَّهُ يَعُلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعُلِنُونَ 🕾

10۔ اور رکھ دیے زمین پر بوجھ (پہاڑ) کہ کبھی جھک پڑے تم کو لے کر [۲۲] اور بنائیں ندیاں [۲۳] اور راست تاکہ تم راہ پاؤ[۲۳]

17۔ اور بنائیں (رکھیں) علامتیں [۲۵] اور ستاروں سے لوگ راہ پاتے ہیں [۲۷]

۱۷۔ بھلا جو پیدا کرے برابر ہے اس کے جو کچھ نہ پیدا کرے کیا تم سوچتے نہیں [۲۰]

۱۸۔ اور اگر شمار (گنو) کرو اللہ کی نعمتوں کو بنہ پورا کر سکو گے ان کو[۲۸] بیشک اللہ بخشنے والا مهربان ہے [۲۹]

۱۹۔ اور اللہ جانتا ہے جو تم چھپاتے ہو اور جو ظاہر کرتے ہو[۴۰] ۲۲ پہاڑوں کی تخلیق کے فوائد: یعنی خدا تعالیٰ نے زمین پر بھاری پہاڑرکھ دیے۔ تا زمین اپنی اضطرابی حرکت سے تم کو لے کر بیٹھ نہ جائے۔ روایات وآثار سے معلوم ہوتا ہے کہ زمین ابتدائے آفرینش میں مضطربانہ طور پر ہلتی اور کا نبیتی تھی ۔ خدا تعالیٰ نے اس میں پہاڑ پیدا کئے جن سے اس کی کیچی بند ہوئی ۔ آج کل جدید سائنس نے بھی اقرار کیا ہے کہ پہاڑوں کا وجود بڑی حد تک زلولوں کی کثرت سے مانع ہے ۔ بہرطال زمین کی حرکت و سکون کا مسلہ جو حکاء میں مختلف فیہ رہا ہے اس سے آیت کا نفیا یا اعباتا کچھ تعلق نہیں ، کیونکہ پہاڑوں کے ذریعہ سے جس حرکت کو بند کیا ہے وہ یہ دائمی حرکت نمیں جس میں اختلاف ہورہا ہے۔

17 یعنی ندیوں اور نہروں کا سرچشمہ کمیں پہاڑوں میں ہوتا ہے لیکن وہ میدانوں اور پہاڑوں کو قطع کرتی ہوئی سینکڑوں ہزاروں میل کی مسافت پر خدا کے حکم سے ان بستیوں تک پہنچتی ہیں جن کا رزق ان کے پانی سے متعلق کیا گیا ہے۔

2 مسافت پر خدا کے حکم سے ان بستیوں تک پہنچتی ہیں جن کا رزق ان کے پانی سے متعلق کیا گیا ہے۔

۲۵۔ یعنی پہاڑ، چٹمے ، درخت ، ریت کے ٹیلے غرض مختلف قیم کی علامیتیں قائم کر دی ہیں جن سے مسافروں کے قافلے ٹھیک راستہ کا سراغ نکال سکیں۔ میں نے نود بعض اعراب (بدوؤں) کو دیکھا کہ مٹی سونگھ کر راستہ کا پہتہ لگا لیتے ہیں۔ ۲۲۔ ستاروں کے فوائد: یعنی رات کے وقت دریا اور خشکی کے سفر میں بعض ستاروں کے ذریعہ سے راستہ کا پہتہ لگا لیا جاتا ہے۔

""قطب نما"" سے جورہنمائی ہوتی ہے وہ مبھی بالواسطہ ستارہ سے تعلق رکھتی ہے۔"

۲۷۔ پھر باطل معبودوں کی پرستش کس لئے ؟ یعنی سوچنا چاہئے یہ کس قدر حاقت ہے کہ جو چیزیں ایک مکھی کا پر اور مچھر کی ٹانگ بلکہ ایک جو کا دانہ یا ریت کا ذرہ پیدا کرنے پر قادر نہ ہوں ، انہیں معبود و مستعان شھرا کر خداوند قدوس کے برابر کر دیا جائے ۔ جو مذکورہ بالا عجیب و غریب مخلوقات کا پیدا کرنے والا اور ان کے محکم نظام کو قائم رکھنے والا ہے ۔ اس گنتاخی کو دیکھواور غدا کے انعامات کو خیال کرو۔ حقیقت میں انسان بڑا ہی نا شکرا ہے ۔

۲۸۔ یعنی جو نعمتیں اوپر بیان ہوئیں "" مشتے نمونہ از خروارے"" تھیں۔ باقی خدا کی نعمتیں تواس قدر ہیں۔ جن کا تم کسی طرح شار نہیں کر سکتے۔

79۔ اللہ کی تعمتیں بے شمار میں: یعنی ان بیٹمار تعمقوں کا شکر پوری طرح کس سے ادا ہو سکتا تھا۔ لہذا ادائے شکر میں جو کوتا ہی رہ جاتی ہے خدا اس سے درگذر کرتا اور تصوڑے سے شکر پر بہت سااجر عطا فرما دیتا ہے۔ یا بیہ کہ کفران نعمت کے بعد جو شخص توبہ کر کے شکر گذار بن جائے ۔ حق تعالیٰ اس کی پچھلی کوتا ہیوں کو بخشا اور آئندہ کے لئے رحمت مبذول فرماتا ہے۔ بلکہ ناشکری کی حالت میں بھی اپنی رحمت واسعہ سے اس کو بالکلیہ محروم نہیں کرتا۔ ہزاروں طرح کی نعمتیں دنیا میں فائض کرتا رہتا ہے۔

۔۔ یعنی حق تعالیٰ تمام ظاہری و باطنی احوال سے خبردار ہے ، وہ خوب جانتا ہے کہ کون شخص اس کی تعمتوں پر کس مدتک دل سے اور کس حد تک جوارح سے شکرگذار بنتا ہے اور کون ایسا ہے جس کا ظاہر و باطن ادائے حق نعمت سے غالی رہتا ہے ، یا مذکورہ بالا دلائل و نعم کو من کر کون ہے جو سے دل سے اس پر ایمان لاتا ہے اور کون ہے جو ظاہر میں دلائل سے لاجواب ہو کر بھی حق کو قبول نہیں کرتا۔ غدا کے علم میں جس کا جو عال ہو گا اسی کے موافق معاملہ کرے گا۔

نہیں کرتے اور وہ خود پیدا کئے ہوئے ہیں [۳]

۱۱۔ مردے میں جن میں جان نہیں [۳۲] اور نہیں جانتے کب اٹھائے جائیں گے <sup>[47]</sup>

۲۲۔ معبود تمہارا معبود ہے اکیلا سو جن کو یقین نہیں آخرت کی زندگی کا ان کے دل نہیں مانتے اور وہ مغرور میں [۳۳]

وَ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ ١٠ اور بَن كُو پَارتِ مِن الله كَ موالَ كَهِم پيدا شَيْئًا وَّهُمْ يُخُلَقُونَ ﴿

> اَمُوَاتُ غَيْرُ اَحْيَاءٍ ۚ وَمَا يَشُعُرُونَ لَا اَيَّانَ ع يُبْعَثُونَ 📆

اللهُكُمْ اللهُ وَّاحِدُ ۚ فَالَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ قُلُوبُهُمُ مُّنُكِرَةٌ وَهُمُ مُّسْتَكُبرُوْنَ ﴿

الا۔ اُنکے معبود خود مخلوق میں: خدا تو وہ ہے جس کے عظیم الثان اور غیر محصور انعامات کا اوپر تذکرہ ہوا۔ اب مشر کین کی حاقت ملاحظہ ہوکہ ایسے عالم الکل اور غدا کا شریک ان چیزوں کو ٹھمرا دیا۔ جوایک گھاس کا تنکا پیدا نہیں کر سکتیں ، بلکہ خود ان کا وجود بھی غدا کا پیدا کیا ہوا ہے۔

**٣٢** يعنی جن چيزوں کو غدا کے سوا پوجتے ہيں سب مردے (بے جان ) ہيں ۔ خواہ دواما مثلاً بت ۔ يا فی الحال مثلاً جو ہزرگ مر چکے اور ان کی پوجا کی جاتی ہے یا انجام و مآل کے اعتبار سے مردہ میں مثلاً حضرت منیخ، روح القدس اور ملائکۃ اللہ جنگی بعض فرقے پرستش کرتے تھے بلکہ جن و شیطان بھی جن کو بعض ممسوخ الفطرت پوجتے میں سب پر ایک وقت موت طاری ہونے والی ہے۔ پس جس چیز کا وجود دوسرے کا عطاکیا ہوا ہواور وہ جب چاہے چھین لے ، اسے خداکس طرح کمہ سکتے ہیں ؟ یا عبادت کے لائق کیسے ہوسکتا ہے؟ ٣٣ ـ يعنی بيه عجيب خدا ميں جنيں کچھ خبر نهيں که قيامت کب آئے گی اور وہ خود يا ان کے پرستار کب حیاب و کتاب کے لئے اٹھائے جائیں گے۔ ایسی بے جان اور بے خبر ہستیوں کو خدا بتلانا انتہا درجہ کی حاقت اور جہل ہے۔

۳۴۔ اللہ توایک ہی ہے: یعنی جو دلائل و ثواہد اوپر بیان ہوئے ایسے صاف اور واضح میں جس میں ادنیٰ غور کرنے سے انسان توحید کا یقین کر سکتا ہے لیکن غور و طلب تو وہ کرے جبے اپنی عاقبت کی فکر اور انجام کا ڈر ہو ۔ جن کو بعدالموت کا یقین ہی نہیں نہ انجام کی طرف دھیان ہے وہ دلائل پر کب کان دھرتے اور ایان و کفر کے نیک وبد انجام کی طرف کب التفات کرتے ہیں ۔ مچھر دلوں میں توحید کا اقرار اور پیغمبروں کے سامنے تواضع سے گردن جھکانے کا خیال آئے تو کھاں سے آئے۔

لَا جَرَمَ ۚ اَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعُلِنُونَ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْتَكُيرِينَ ﴿ نہیں پیند کرتا غرور کرنے والوں کو<sup>[۳۵]</sup>

> وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ مَّاذَآ أَنْزَلَ رَبُّكُمُ ۗ قَالُوٓا اَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ ﴿

> > لِيَحْمِلُوَّا اَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَّوْمَ الْقِيمَةِ لَا وَ مِنْ اَوْزَارِ الَّذِيْنَ يُضِلُّوْنَهُمْ بِغَيْرِ عِلْمٍ ٢ عُ الْا سَا ءَ مَا يَزِرُوْنَ 🚭

٢٦ مُصيك بات ہے كہ اللہ جانتا ہے جو كچھ چھاتے ہیں اور جو کچھ ظاہر ( جنلاتے ہیں ) کرتے ہیں بیشک وہ

۲۴۔ اور جب کھے ان سے کہ کیا آثارا ہے تہمارے رب نے تو کہیں کہانیاں میں پہلوں کی [۳۹]

۲۵۔ تا کہ اٹھائیں بوجھ اپنے پورے دن قیامت کے اور کچھ بوجھ ان کے جن کو بہ کاتے ہیں بلا تحقیق سنتا ہے برابوجھ ہے جواٹھاتے ہیں [۲۷]

<u>۳۵۔ پیجبر کا انجام: یعنی خوب سمجھ لوکبر و غرور کوئی اچھی اور پسندیدہ چیز نہیں</u> ، اس کا نتیجہ بھگتنا پڑے گا۔ توحید کا انکار جو تم دلوں میں ر کھتے ہو اور غرور و تکبر جس کا اظہار تمہاری چال ڈھال اور طور و طریق سے ہو رہا ہے، سب خدا کے علم میں ہے۔ وہ ہی ہر کھلے چھے برم کی سزاتم کو دے گا۔

<u>٣٦ ـ قرآن کریم پر کفار کا تمسخر: "یعنی ناواقت اشخاص بغرض تحقیق یا واقت لوگ ازراه امتحان جب ان مکذبین سے کہتے ہیں یا وہ </u> مکذبین خود آپس میں ایک دوسرے سے ازراہ تمسخر و استراء سوال کرتے میں کہ ""کمو! تمہارے رب نے کیا چیز آثاری ہے ؟ مطلب یہ کہ قرآن جے پیغمبر علیہ السلام خدا کا آثارا ہوا بتلاتے ہیں تہاہے نزدیک کیا چیز ہے اور محد الٹی ایہ اس دعوے میں کہاں

تک سے میں ؟ تو کہتے میں کہ (معاذ اللہ) قرآن میں رکھا ہی کیا ہے بجزاں کے کتب سابقہ اور ملل سابقہ کی کچھ پرانی بے سند باتیں (توحید، نبوت، جنت، دوزخ وغیرہ) اور چند قصے کھانیاں نقل کر دی گئی میں۔

٣٠ يعنى اس كنے سے غرضيہ ہے كه (معاذ اللہ) قران عزيز كو بے وقعت تمهم اكر اپنے ساتھ دوسروں كو گمراه كرين اور اس طرح اپنى كفر و ضلال كى پورى پوٹ كے ساتھ كچھ بوجھ ان لوگوں كے اضلال واغواء كا بھى سر پر ركھيں ۔ جنيں اپنى نادانى اور جالت سے گمراه كر رہے ہيں ۔ فر مَنْ دَعَا إلىٰ ضَلَالَةٍ كَانَ سے گمراه كر رہے ہيں ۔ فر مَنْ دَعَا إلىٰ ضَلَالَةٍ كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الْإِثْمِ مِثْلَ اثامِر مَنِ اتَّبعَهُ لَا يَنْقُصُ ذٰلِكَ مِنْ اثامِهِمْ شَيْئًا قال الله تعالى وَلَيَحْمِلُنَّ اَثْقَالَهُمْ وَ اَنْقَالُهُمْ وَانْ الله تعالى مَنْ اثامِر مَنِ اتَّبعَهُ لَا يَنْقُصُ ذٰلِكَ مِنْ اثامِهِمْ شَيْئًا قال الله تعالى وَلَيَحْمِلُنَّ اَثْقَالَهُمْ وَ اَنْقَالِهِمْ (عَنْجُوت ركوع)۔

قَدُمَكَرَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَاتَى اللهُ بُنْيَانَهُمْ مِنْ مِنْ اللهُ بُنْيَانَهُمْ مِنْ مِنْ اللهُ بُنْيَانَهُمْ مِنْ اللهُ بُنْيَانَهُمْ السَّقْفُ مِنْ فَوْقِهِمْ وَ اللهُ مُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ عَلَيْهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ عَلَيْهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ عَلَيْهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ عَلَيْهُمْ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ عَلَيْهُمْ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ عَلَيْهُمْ وَنَ عَلَيْهُمْ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

ثُمَّ يَوْمَ الْقِلْمَةِ يُخُزِيُهِمُ وَيَقُولُ آيَنَ شُرَكَآءِ النَّقِيمَ لَّ شُرَكَآءِ الَّذِينَ كُنْتُمُ تُشَآقُونَ فِيهِمُ لَّ شُرَكَآءِ الَّذِينَ الَّذِينَ الْفِينَ الْعِلْمَ إِنَّ الْخِزْيَ الْيَوْمَ وَالْشُوْءَ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴿

۲۶۔ البتہ دغابازی کر چکے ہیں ہو تھے ان سے پہلے (ان سے اگلے) بھر پہنچا حکم اللہ کا ان کی عارت پر بنیادوں سے بھر گر پڑی ان پر چھت اوپر سے اور آیا ان پر عذاب جہاں سے ان کو خبر بنہ تھی [۲۸]

۲۷۔ پھر قیامت کے دن رسواکرے گا ان کو اور کھے گا
کمال ہیں میرے شریک جن پر تم کو بڑی ضد تھی [۴۹]
بولیں گے جن کو دی گئی تھی خبر بیثک رسوائی آج
کے دن اور برائی منکروں پر ہے [۴۰]

۳۸۔ پیچھلی قوموں کے کفر کا انجام: یعنی لوگوں کو گمراہ کرنے اور پیغام تق کو پست کرنے کی جو تدبیریں آج کی جارہی ہیں ان سے پہلے دوسری قومیں بھی اندیاء علیم السلام کے مقابلہ میں ایسی تدبیریں کر عکی ہیں انہوں نے مکر و تلبیس کے بڑے اونچے محل کھڑے کر دیے ۔ پھر جب خدا کا علم پہنچا تو اس نے پکر کر بنیادیں ہلا دیں آخر عذاب الہی کے ایک جھٹکہ میں ان کے تیار کئے ہوئے محل ان ہی پر آپڑے جن کی چھتوں کے نیچے سب دب کر رہ گئے۔ مطلب یہ ہے کہ ان کی تدبیریں خود ان ہی پر الٹ

دی گئیں۔ اور جو سامان غلبہ و حفاظت کا کیا تھا وہ فنا و ہلاکت کا سبب بن گیا بلکہ بعض اقوام کی بستیاں حسی طور پر بھی نہ و بالا کر دی گئیں۔

٣٩ ـ آفرت میں کفار سے خطاب: یعنی جن شرکاء کی جایت میں ہمارے پیغمبروں سے ہمیشہ لوئے جھروئے تھے آج وہ کھال میں ۔ تمہاری مدد کو کیوں نہیں آتے ۔ هل یَنْصُرُو نَکُمْ اَوْ یَنْتَصِرُوْنَ (شعراء رکوع۵) فَمَالَهُ مِنْ قُوَّةٍ وَّلَا مِیں ۔ تمہاری مدد کو کیوں نہیں آتے ۔ هل یَنْصُرُو نَکُمْ اَوْ یَنْتَصِرُوْنَ (شعراء رکوع۵) فَمَالَهُ مِنْ قُوَّةٍ وَّلَا نَاصِرٍ (طارق رکوع۱) یہ کہنا ہی ان کورسواکرنا ہے ۔ یارسوائی سے مراد جہنم میں داخل کرنا اور ان کی خفیہ مکاریوں کا پردہ فاش کرنا ہے ۔ اِنَّكَ مَنْ تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدُ اَخْزَ یُتَهُ (آل عمران رکوع۲۰) ۔

۳۰۰ یعنی وہ توکیا جواب دے سکتے۔ البتہ انبیاء علیم السلام اور دوسرے با خبرلوگ اس وقت ان مکار دغابازوں کو سنا کر کمیں گے کہ دیکھ لیا جو ہم کھا کرتے تھے آج کے دن ساری برائی اور رسوائی صرف منکرین حق کے لئے ہے۔

الَّذِينَ تَتَوَفِّمُ الْمَلَيِكَةُ ظَالِمِيَّ الْمَلَيِكَةُ ظَالِمِيَّ الْمَلَيِكَةُ ظَالِمِيَّ انْفُسِهِمْ فَالْقَوُا السَّلَمَ مَا كُنَّا نَعُمَلُ مِنَ انْفُسِهِمْ فَالْقَوُا السَّلَمَ مَا كُنَّا نَعُمَلُ مِنَ اللهَ عَلِيمٌ بِمَا كُنْتُمُ سُوَّءٍ لَّ بَلَى إِنَّ الله عَلِيمٌ بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ عَلَيْهُمْ بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ عَلَى اللهَ عَلِيمٌ بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ عَلَى اللهَ عَلِيمٌ بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ عَلَى اللهَ عَلِيمٌ اللهَ عَلَيمُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

فَادُخُلُوٓ الَّهُوَابَ جَهَنَّمَ خُلِدِیْنَ فِیها فَلَبِئُسَ مَثُوَى الْمُتَكَبِّرِیْنَ

وَ قِيْلَ لِلَّذِيْنَ اتَّقَوَا مَاذَآ اَنْزَلَ رَبُّكُمُ لَٰ قَالُوَا خَيْرًا لَا لِلَّذِيْنَ اَحْسَنُوا فِي هٰذِهِ قَالُوا خَيْرًا لَا لِلَّذِيْنَ اَحْسَنُوا فِي هٰذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ لَا وَلَدَارُ الْاخِرَةِ خَيْرٌ لَا اللَّخِرَةِ خَيْرٌ لَا وَلَدَارُ الْاخِرَةِ خَيْرٌ لَا وَلَنَامُ اللَّاخِرَةِ خَيْرٌ لَا وَلَنَامُ اللَّاخِرَةِ خَيْرٌ لَا وَلَنَامُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُولِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤَمِّ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ

۲۸۔ جن کی جان نکالتے ہیں فرشتے اور وہ برا کر رہے ہیں اپنے حق میں [<sup>۴۱</sup>] تب ظاہر کریں گے اطاعت کہ ہم توکرتے نہ تھے کچھ برائی [<sup>۴۳</sup>] کیوں نہیں اللہ خوب جانتا ہے جو تم کرتے تھے [<sup>۴۳</sup>]

۲۹۔ سو داخل ہو دروازوں میں دوزخ کے رہا کرو سدا اسی میں سوکیا براٹھ کانا ہے غرور کرنے والوں کا

۳۔ اور کھا پر ہیزگاروں کو کیا آثارا تہمارے رب نے بولے نیک بات جنوں نے جھلائی کی اس دنیا میں انکو بھلائی ہے اور کیا نوب گھر بھتر ہے اور کیا نوب گھر ہے پر ہیزگاروں کا [۲۵]

۳۱۔ باغ ہیں ہمیشہ رہنے کے جن میں وہ جائیں گے بہتی ہیں ان کے واسطے وہاں بہتی ہیں ان کے واسطے وہاں سے جو چاہیں [۳۲] ایسا بدلہ دے گا اللہ پرہیزگاروں کو [۳۷]

جَنْتُ عَدُنٍ يَّدُخُلُونَهَا تَجُرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنُهُرُ لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَآءُونَ لَا كَذٰلِكَ الْأَنُهُرُ لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَآءُونَ لَا كَذٰلِكَ يَجْزِى اللهُ الْمُتَقِينَ ﴿

الا۔ یعنی شرک و کفر افتیار کر کے اپنے حق میں برا کرتے رہے۔ آخر اس عالت میں موت کے فرشتے جان نکالنے کو آگئے۔ غلاصہ بیہ کہ خاتمہ عالت کفروشرک پر ہوا۔ العیاذ باللہ۔

۲۲۔ یعنی اس وقت ساری فول فال نکل جائے گی۔ ہو شرارت و بغاوت دنیا میں کرتے تھے سب کا انکار کر کے اطاعت و وفاداری کا اظہار کریں گے کہ ہم نے کبھی کوئی بری حرکت نہیں کی ہمیشہ نیک چلن رہے۔ یوّ مَر یَبْعَثُهُمُ اللّٰهُ جَمِیْعًا فَیَحْلِفُوْنَ لَهُ کُمَ اللّٰهُ اللّٰهُ کَمِیْهُ فَیْ اللّٰهِ کَمَا یَحْلِفُوْنَ ( مُجادلہ رکوع ۳ )۔

۷۳ یعنی کیا جھوٹ بول کر خدا کو فریب دینا چاہتے ہو؟ جس کے علم میں تمہاری ساری حرکات میں آج تمہارا کوئی مکر اور جھوٹ خدائی سنزاسے نہیں بچاسکتا۔ وقت آگیا ہے کہ اپنے کر توت کا مزہ چکھو۔

۱۳۸۰ متقین سے سوال اور ان کا جواب: یہ متکبرین کا مقابلہ میں متقین (پرہیز گاروں) کا عال بیان فرمایا کہ جب ان سے قرآن کے متعلق دریافت کیا جاتا ہے کہ تمہارے رب نے کیا چیز آثاری تو نہایت عقیدیت وادب سے کہتے ہیں کہ ""نیک بات جو سراپا خیر و برکت ہے "" ایسے لوگوں کو معلوم ہونا چاہئے کہ جس نے بھلائی کی دنیا میں اسے بھلائی کا خوشگوار پھل مل کر رہے گا۔ خدا کے یہاں کسی کی محنت اور ذرہ برابر نیکی ضائع نہیں جاتی۔

<mark>۳۵ \_</mark> یعنی آخرت کی بھلائیوں اور نعمتوں کا تو پوچھنا ہی کیا ہے ۔ دنیا و مافیہا کی نعمتیں وہاں کی چھوٹی چھوٹی چیزوں کے مقابلہ میں پیچ میں ۔

٣٩ ـ ابل جنت كى ہر نواہش بورى ہوگى: يعنى عنتى جن قنم كى جمانى راحت اور روعانى مسرت عامين گے وہاں عاصل ہوگى ـ وَفِينَهَا مَا تَشْتَهِينِهِ الْاَ نَفْسُ وَتَلذُّ الْاَعْدُنُ وَ اَنْتُمْ فِينَهَا خَالِدُوْنَ ـ

٧٨ \_ يعنى ان تام لوگوں كو جو كفرو شرك اور فعوق و عصيان سے پر ہيز كرتے ہيں ۔ ايسا اچھا بدلہ ملے گا۔

الَّذِيْنَ تَتَوَفَّمُ الْمَلَيِكَةُ طَيِّبِيْنَ لَا يَقُولُونَ سَلَمُ عَلَيْكُمُ لَا ادْخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَغْمَلُونَ ﴿ كُنْتُمْ تَغْمَلُونَ ﴿

۳۲۔ جن کی جان قبض کرتے ہیں فرشے اور وہ ستھری ہیں آ<sup>۴۸</sup> کہتے ہیں فرشے سلامتی تم پر جاؤ بہشت میں [۴۸] بدلہ ہے اس کا جو تم کرتے تھے [۵۰]

۳۳۔ کیا کافر اب اس کے منتظر ہیں کہ آئیں ان پر فرشتے یا پہنچ عکم تیرے رب کا [۵] اسی طرح کیا تھا ان سے اگلوں نے اور اللہ نے ظلم نہ کیا ان پر لیکن وہ خود اپنا براکرتے رہے

۳۸۔ یعنی ان کی جانیں موت کے وقت کفر و شرک کی نجاست سے پاک اور فیق و فجور کے میل کچیل سے صاف رہیں۔ اور ہق تعالیٰ کی صحیح معرفت و محبت کی وجہ سے نہایت نوشدلی اور انشراح بلکہ اشیتاق کے ساتھ اپنی جان جان آفریں کے حوالہ کی۔ ۲۹۔ ایک حیثیت سے روعانی طور پر تو انسان مرنے کے بعد ہی جنت یا دوزخ میں داخل ہو جاتا ہے ۔ ہاں جمانی حیثیت سے پوری طرح د نول، حثر کے بعد ہو گا۔ ممکن ہے اس بشارت میں دونوں قیم کے د نول کی طرف اشارہ ہو۔

٥٠ يعنى تمهارا عل سبب عادى ہے دخول جنت كا \_ باقى سب تقيقى رحمت الهيہ ہے كه حديث ميں آيا إلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَ نِيَ اللَّهُ بِرَحْمَتِهِ

ا اللہ کفار کو تنبیہ: جنت کی خوبیاں اور اس کا تفوق و امتیاز بیان فرمانے کے بعد ان غافلوں کو تنبیہ کی جاتی ہے جو محض دنیوی سامانوں پر مست ہوکر آخرت کو بھلائے بیٹے ہیں اور اپنا کام سدھارنے کی کوئی فکر نہیں کرتے ۔ یعنی کیا یہ لوگ اس کے منتظر ہیں کہ جس وقت فرشتے جان نکالنے کو آجائیں گے یا غدا کے عکم کے موافق قیامت قائم ہوجائے گی ، یا مجرموں کی سزا دہی کا عکم پہنچ جائے گا اور جوتا سر پر پڑنے لگے گا ، تب ایمان لا کر اپنی حالت درست کریں گے ، حالانکہ اس وقت کا ایمان یا توبہ ورجوع کچھ نافع نہ ہو گا۔ ضرورت تو اس کی ہے کہ موت سے پہلے بعد الموت کی تیاری کی جائے اور عذاب آنے سے پیشتر بچاؤکی تدہیر کر لین

۳۴۔ پھر پڑے ان کے سران کے برے کام اورالٹ یٹاان پر جو ٹھٹھاکرتے تھے [ar]

۳۵ ۔ اور بولے شرک کرنے والے اگر جاہتا اللہ نہ پوجتے ہم اس کے سواکسی چیز کو اور نہ ہمارے باپ اور نہ حرام ٹھمرا لیتے ہم بدون اسکے عکم کے کسی چیز کو [۵۳] اسی طرح کیا ان سے اگلوں نے سورسولوں کے ذمہ نہیں مگر پہنچا دینا صاف صاف <sup>[۵۴]</sup> فَاصَابَهُمْ سَيّاتُ مَا عَمِلُوْا وَحَاقَ بِهِمْ مَّا عُ كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴿

وَقَالَ الَّذِيْنَ اَشُرَكُوا لَوْ شَآءَ اللَّهُ مَا عَبَدُنَا مِنْ دُوْنِهِ مِنْ شَيْءٍ نَّحُنُ وَلَا ٓ ابَآؤُنَا وَلَا حَرَّمُنَا مِنْ دُوْنِهِ مِنْ شَيْءٍ ﴿ كَذَٰلِكَ فَعَلَ الَّذِيْنَ مِنُ قَبُلِهِمْ ۚ فَهَلَ عَلَى الرُّسُلِ اللَّهِ الْبَلْغُ الْمُبِينُ 🗃

۵۲ یعنی اگلے معاندین بھی اسی طرح غرور و غفلت کے نشے میں پڑے رہے تھے ، باطل پرستی میں تمادی ہوتی رہی ، توبہ کے وقت توبہ یہ کی ، اخیرتک انبیاء کی تکذیب و مخالفت پر تلے رہے اور ان کی باتوں کی ہنسی اڑاتے رہے ۔ آخر جو کیا تھا سامنے آیا اور عذاب الهی وغیرہ کی جن خبروں سے مٹھٹاکیا کرتے تھے وہ اسمکھوں سے دیکھ لیں۔ ان کا استزاء و تمسخرانہی پر الٹ پرا، مبھاگ کر جان بچانے کی کوئی سبیل یہ رہی اپنی شرارتوں کا خمیازہ مھگتنا پڑا۔ جوبویا تھا سو کاٹا۔ خداکوان سے کوئی بیرینہ تھا نہ اس کے یہاں تو ظلم و تعدی کا امکان ہے ان لوگوں نے اپنے پاؤں پر خود کلماڑی ماری ۔ کسی کاکیا بگڑا، انہی کا نقصان ہوا۔ ۵۳۔ مشر کین کے دلائل کا رد: یہاں اسے ان باطل اعذار اور لچر پوچ دلائل کا رد شروع کرتے ہیں جو مشر کین اپنے شرک اور

اعال شرکیہ کا جواز واستحمان ثابت کرنے کے لئے پیش کرتے تھے خلاصہ یہ ہے کہ اگر غیراللہ کی پرستش یا بعض جانوروں (مثلا بحیرہ سائبہ وغیرہ ) کو حرام ٹھمرالینا برے اور بے سند کام ہوتے ہیں جنہیں خدا پسند نہ کرتا ، توہم کر کرنے کیوں دیتا۔ ضرور تھاکہ جب ہم اس کی مرضی کے خلاف کام کریں تواس سے روک دے نہ رکیں تو فورًا سزا دے اگر ایسا نہیں ہوا تو یہ دلیل ہے کہ خدا کووہ كام ناپسند نهيں ـ آسمويں پاره كے دوسرے ربع آيت سَيَقُولُ الَّذِيْنَ أَشْرَكُوا لَوْشَاءَ اللهُ الى كى جوتقرير ہم نے كى ہے اس میں مشرکین کا بہ شبہ اور اس کا مفصل جواب بیان کیا گیا ہے۔ وہاں ملاحظہ کر لیا جائے۔

۵۴۔ انبیاء کی بعثت کا مقصد: یعنی مشرکین کا یہ کہنا غلط ہے کہ غداکی طرف سے روکا نہیں گیا۔ ابتدائے آفرینش سے آج تک

حب ضرورت و مصلحت جق تعالی انبیاء کو بھیتا رہا ہے جن کا کام ہی یہ تھا کہ لوگوں کو شرک واعمال شرکیہ سے روکیں اور صاف صاف اعلان کریں کہ خدا تعالیٰ کوکیا کام پسند ہیں کیا ناپہند، اور ان میں سے ہر ایک کا انجام کیا ہے ۔ باتی یہ کہ لوگوں کو تکویتی طور پر مجبور کیوں نہ کر دیا گیا کہ وہ بدی کا راستہ اختیار ہی نہ کر سکتے ۔ تو یہ بات اس کی حکمت کے منافی تھی جیبا کہ ہم پہلے متعدد مواضع میں کھے بیں ۔ رہی یہ چیز کہ جو انبیاء کا کہنا نہ مانبیں انہیں انہیں کوڑا سزا دی جاتی ۔ تو بہت ہی قوموں کو دنیا میں عبر تناک سزائیں بھی دی گئیں ۔ جیبا کہ اگلی آیت میں مذکور ہے ۔ بال عقلاً و نقلاً یہ ضروری نہیں کہ ارتکاب جرم کے ساتھ فوڑا سزا دی جائے ۔ مجرم کو ایک منٹ کہ مسلت نہ ملے نہ اس کے لئے تو ہو واصلاح کا کوئی موقع باتی چھوڑا جائے ۔ صفرت شاہ صاحب لکھتے میں کہ "" یہ نادانوں کی باتیں میں کہ اللہ کو یہ کام براگلہ تو کیوں کونے دیتا ۔ آخر ہر فرقے کے زدیک بعضے کام برے ہیں ۔ چھروہ کیوں ہونے دیتا ہے (کیا ان کے روکنے سے غدا عاجز تھا ؟) یماں جواب مجمل فرمایا کہ ہمیشہ رمول منع کرتے آئے میں ، جس کی قسمت میں مرایت تھی اس نے پائی ، جو ذاب ہونا تھا خراب ہوا ۔ اللہ کو یہ ہی منظور ہے (کہ انسان کوئی انجلہ کسب وافتیار کی قوت دے کر مرادر کھے ۔ اینٹ پسترکی طرح مجبور یا چوانات کی طرح اس کا دائرہ علی محدود نہ کرے بلکہ ہر طرف بڑھنے اور ترقی کرنے کا موقع آزاد رکھے ۔ اینٹ پسترکی طرح مجبور یا چوانات کی طرح اس کا دائرہ علی محدود نہ کرے بلکہ ہر طرف بڑھنے اور ترقی کرنے کا موقع

وَلَقَدُ بَعَثَنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهُ وَ اجْتَنِبُوا الطَّاغُونَ فَمِنَهُمْ مَّنَ هَنَ هَدَى اللهُ وَ مِنْهُمْ مَّنَ حَقَّتُ عَلَيْهِ الظَّللَةُ هَدَى اللهُ وَ مِنْهُمْ مَّنَ حَقَّتُ عَلَيْهِ الظَّللَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ

إِنَّ تَحْرِضُ عَلَى هُدْمُمُ فَاِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ يُضِلُّ وَمَا لَهُمُ مِّنْ نُصِرِيْنَ عَ

۳۹۔ اور ہم نے اٹھائے ہیں (بیھیجے ہیں) ہرامت میں رسول [۵۵] کہ بندگی کرواللہ کی اور بچو ہڑونگے سے (جھوٹے معبودوں سے) [۵۱] بچر کسی کوان میں سے ہدایت کی (راہ سمجھائی) اللہ نے اور کسی پر ثابت ہوئی گراہی سو سفر کرو (چلو پھرو زمین میں) ملکوں میں بچر دیکھوکیا ہوا انجام جھٹلانے والوں کا

۳۷۔ اگر تو طمع کرے انکو راہ پر لانے کی تو اللہ راہ نہیں دیتا جن کو بچلاتا ہے اور کوئی نہیں ان کا مدد گار[۵۰]

۵۵۔ ہر قوم کے لئے ہدایت سمیجی گئی: یعنی اپنے اپنے وقت پر ۔ پھر آخر میں پیغمبر عربی الٹیٹیاییم کورسول الثقلین بناکر سمیجا ۔

(تنبیه) اس آیت سے لازم نہیں آنا کہ ہر قوم اور بستی میں رسول بلاواسطہ بھیجا گیا ہو۔ ہو سکتا ہے کہ ایک نبی کسی قوم میں اٹھایا جائے اور اس کے نائب جنیں "" ہادی"" و 'نذیر"" کہا جا سکتا ہے دوسری اقوام میں جھیجے جائیں ۔ ان کا جھیجنا گویا بالواسطہ اسی پیغمبر کا بھیجنا ہے۔ واللہ اعلم۔

۵۱ حضرت شاہ صاحبؒ فرماتے ہیں ""ہردنگا وہ جو ناحق سرداری کا دعویٰ کرے کچھ سندینہ رکھے ۔ ایسے کو ""طاغوت "" کہتے ہیں بت ، شیطان اور زبر دست ظالم سب اس میں داخل میں ۔

۵۷۔ یعنی جس کو قصور استعداد اور سوئے اختیار کی بناء پر خدا گمراہ کرے اسے کوئی ہدایت نہیں کر سکتا نہ اسے خدائی سزا سے کوئی بچا سکتا ہے۔ آپ کا ان کی ہدایت پر ترایس ہونا بھی کچھ فائدہ نہیں پہنچا سکتا ۔ پھر آپ ان کے غم میں اپنے کو اس قدر کیوں گھلاتے ہیں۔

وَ اَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ اَيْمَانِهِمُ لَا يَبْعَثُ اللهُ مَنْ يَمُوْتُ لَا بَلَىٰ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا وَّلْكِنَّ أَكُثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ لوگ نہیں جانتے [۵۹]

> لِيُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي يَخْتَلِفُوْنَ فِيْهِ وَلِيَعْلَمَ الَّذِيْنَ كَفَرُوٓ النَّهُمُ كَانُوْا كُذِبِينَ ﴿

۳۸۔ اور قسمیں کھاتے ہیں اللہ کی سخت قسمیں کہ نہ الٹھائے گا اللہ جو کوئی مرجائے [۸۸] کیوں نہیں (بیثک اٹھائے گا) وعدہ ہو چکا ہے اس پر لیکا لیکن اکثر

<u>8</u>9۔ اٹھائے گا ٹاکہ ظاہر کر دے ان پر جس بات میں کہ جھکڑتے ہیں اور ناکہ معلوم کر لیں کافرکہ وہ جھوٹے تھے [۲۰]

۵۸ \_ یعنی موت کے بعد دوسری زندگی ہی نہیں پھر عذاب کا کیا ڈر۔ سب ڈھکو سلے ہیں ۔

۵۹ \_ کفار کی قسمیں: یعنی تمهارے انکار اور اُنکل پچو قسمیں کھانے سے خدا کا بکا وعدہ ٹل نہیں سکتا، وہ تو ہوکر رہے گا۔ البتة تم ایسی حقائق ثابتہ کا انکار کر کے اپنے جہل کا ثبوت دے رہے ہو۔ جو شخص خدا کے علم محیط اور شئون قدرت و حکمت ، تکوین کے راز اور اس کی غرض وغایت سے آگاہ ہو گا وہ کھی بعث بعدالموت کا انکار نہیں کر سکتا پچ ہے۔ الناس اعداء ماجھلو ا۔ ۶۰۔ دوبارہ زندگی کی حکمت: "یعنی معاد (قیامت وغیرہ کا آنا ) عین حکمت ہے ۔ اگر موت کے بعد دوسری زندگی یہ ہو تو دنیا میں جو مختلف اعال و احوال پائے جاتے ہیں ان کے صاف اور مکل نتائج کیسے ظاہر ہو نگے۔ یہاں کے جھگڑوں کا دوٹوک فیصلہ تو وہیں ہو گا اور اس وقت منکرین معلوم کر لیں گے کہ قسیں کھا کر جن باتوں کا انکار کرتے تھے وہ پھی تھیں اور قسم کھانے والے

جھوٹے تھے ۔ حضرت شاہ صاحبْ لکھتے ہیں ""یعنی اس جمان میں بہت باتوں کا شبہ رہا اور کسی نے اللہ کو مانا کوئی منکر رہا تو دوسرا جمان ہونا لازم ہے کہ جھگڑے تحقیق ہوں سچ اور جھوٹ جدا ہو، اور مطیع و منکر اپنا کیا پائیں ""۔

۸۰ ہمارا کہنا کسی چیز کو جب ہم اس کو کرنا چاہیں یہی ہے کہ کمیں اس کو ہو جا تو وہ ہو جائے [17]

۴۱۔ اور جنہوں نے گھرچھوڑا اللہ کے واسطے بعداس کے کہ ظلم اٹھایا البتہ انکو ہم ٹھ کانا دیں گے دنیا میں اچھا اور ثواب آخرت کا تو بہت بڑا ہے اگر ان کو معلوم ہوتا [17]

۲۲ ۔ جو ثابت قدم رہے اور اپنے رب پر مجروسہ کیا [۲۳] ۲۳۔ اور تجھ سے پہلے بھی ہم نے یہی مرد بھیج تھے کہ عكم بھيجتے تھے ہم انكى طرف سوپوچھوياد ركھنے والوں سے اگرتم کو معلوم نہیں [۳۴]

إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءِ إِذَا آرَدُنْهُ أَنْ نَّقُولَ لَهُ ع كُنْ فَيَكُونُ ﴿

وَالَّذِيْنَ هَاجَرُوًا فِي اللهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا لَنُبَوِّئَاً هُمُ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً ﴿ وَ لَاجُرُ الْأَخِرَةِ أَكْبَرُ ۗ لَوْ كَانُوْا يَعْلَمُوْنَ

النَّدِيْنَ صَبَرُوْا وَعَلَى رَبِّهِمُ يَتَوَكَّلُوْنَ عَلَى وَ مَآ اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُّوجِيَّ اِلَيْهِمُ فَسُئَلُوٓا اَهْلَ الذِّكْرِ اِنَ كُنْتُمُ لَا

١١- پيم مردول كو دوباره زنده كر ديناكيا مشكل ہے۔ (تنبيه) كُنْ فَيَكُون كى بحث پاره الم ركوع وَقَالَتِ الْيَهُود الْخ ميں ملا خظہ کرلی جائے غرض صرف اس قدر ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ارادے سے ایک سیکنڈ کے لئے بھی مراد کا تخلف نہیں ہو سکتا ۔ ارادہ کے بعد مراد کا نہایت سولت و سرعت سے فورًا واقع ہونا اور کسی مانع و عائق کا مزاحمت یہ کر سکنا ، یہ ہی غلاصہ اس جلہ کا

۲۲۔ ہجرت کے دنیاوی اور افروی منافع: یعنی سلسلہ مجازات (طاعت و معصیت کا پورانتیجہ ظاہر کرنے ) کے لئے بعث الموت ضروری ہے ۔ بہت سے خدا کے وفادار بندے مصائب و شدائد جھیلتے ہوئے دنیا سے رخصت ہو جاتے ہیں ، کیا ان کی قربانیاں عنائع کی جا سکتی ہیں ؟ ہرگز نہیں بن لوگوں نے بق کی جایت اور خدا کی رضا جوئی کے لئے ظالموں کی تختیاں برداشت کیں اور انواع واقعام کے ظلم و ستم اشخائے حتی کہ مجبور ہو کر گھربار، نویش واقارب اور عزت وراحت سب چیزوں کو خدا کے راسة میں تج دیا، ان کی محنت و وفاداری کا صلہ یقینا مل کر رہے گا۔ اول تو ان میں سے جو جیتے تکیں گے دنیا ہی میں اپنی قربانیوں کا تحوراً سا پہلی چکے لیں گے۔ یعنی گھر چھوڑ نے والوں کو بہترین شمکانہ دیا جائے گا۔ گھر سے اچھا گھر، وطنی بھائیوں سے بردھ کر در دمند بھائی روزی سے بہتر روزی ، عزت سے زیادہ عزت ملے گی۔ بلکہ وطن سے نکالنے والوں پر غالب دنیا کے حاکم اور پر ہیز گاروں کے امام بن جائیں گے۔ چھراس سب کے بعد جو بلند مقامات اور عظیم الثان مدارج آخرت میں ملیں گے ان کا تواندازہ بھی نہیں کیا جا سکتا۔ اگر وہاں کے ابر و ثواب کا پورایقین ، و جائے تو دوسرے لوگ بھی جو بجرت کی سعادت سے محروم ہیں تمام گھربار چھوڑ کر خاست میں نکل کھڑے ،وں۔ ( تنبیہ ) آیت کے عموم الفاظ پر نظر کرتے ،وئے ہم نے یہ تقریر کی ہے ( و ہو منقول فی خدا کے راستہ میں نکل کھڑے ،وں۔ ( تنبیہ ) آیت کے عموم الفاظ پر نظر کرتے ،وئے ہم نے یہ تقریر کی ہے ( و ہو منقول فی خدا کے راستہ میں نکل کھڑے ۔ اس کوان اسی صحابۂ کے جق میں رکھا ہے جو کفار مکہ کی زیادتیوں سے تنگ آگر ابتداء عبیشہ کو بجرت کر گئے تھے۔ کیونکہ اکثر کے نزدیک آیت میں دیا۔ رضی اللہ عنہم ورضوا عند۔

۳۳۔ یعنی کسی ظلم اور سختی سے نہیں گھبرائے ۔ وطن محبوب اور خویش واقارب کے چھوٹنے کی پروانہ کی رضائے الهی کے راسة سے ذراقدم نہیں ڈگم گایا ۔ ہر طرف سے ٹوٹ کر ایک خدا کے ہورہے ۔ خالص اسی کی امداد اور اٹل وعدوں پر بھروسہ کیا ۔ یماں تک کہ دیکھ لیا کہ جو غدا کا ہورہتا ہے کسی طرح غدا اس کا ہو جاتا ہے ۔

۱۹۲۰ اہل ذکر سے استفادہ کا عکم: "یعنی پینمبر کے مظلوم سانتیوں کو جب وہ صبر و توکل کی راہ میں ثابت قدم ہوں ، دارین میں غالب و منصور کرنا ہماری کوئی نئی بات نہیں۔ پہلے بھی ہم نے انسانوں میں سے رسول بھیج جن کا کام یہ تھا کہ خدا کے احکام اور نیکی بدی کے انجام سے لوگوں کو خبردار کر دیں۔ اب اگر تمہیں معلوم نہیں تو جانے والوں سے جو امم سابقہ اور ان کے پیغمبروں کے تاریخی واقعات کا علم رکھتے ہیں تحقیق کر لوکہ فی الواقع پہلے کچھ آدمی پیغمبری کے منصب پر بینات زُبر (معجزے اور کتابیں) دے کر بھیجے گئے یا نہیں ۔ اور یہ کہ ان کے مانے والوں اور نہ مانے والوں کا کیا حشر ہوا۔ اہل حق صبر و توکل کی بدولت کی طرح منصور و کامیاب ہوئے ۔ اور ظالم معاندین اتمام حجت کے بعد کیسے تباہ کئے گئے۔ وَ تَکَمَّتُ کَلِمَهُ رَبِّكَ الْمُحْسَلٰی عَلٰ بَنِیۡ ٓ اِسْسَ ٓ آجِیْل بِمَا صَبَرُو ٓ ا وَدَمَّرَ ذَا مَا كَانَ يَصَنَعُ فِرْ عَوْنُ وَ قَوْ مُمُّ وَ مَا کَانُوۤ ا يَعْرِشُوۡنَ (اعراف

رکوع۱۶) ہم نے اہل الذکر سے خاص اہل کتاب مراد نہیں لئے بلکہ عموم لفظ کی رعایت کی ہے جس میں اہل کتاب بھی شامل ہیں۔ روح المعانی میں ہے قال الرمانی و الزّجاج وَ الْاَ زُهَرِیُ المرادبِاَهْلِ الدِّکْرِ عُلَمَاءُ اَخْبَارِ الْاُمَمِ السَّالِفَةِ كَابِنًا مَنْ كَانَ فَالذِّ كُرُ بِمَعْنَى الحفظ الخ كاترجمه" ياد ركھے والوں سے كر كے شايداسي طرف اشاره كيا ہے۔ بہرحال عموم آیت سے یہ مسئلہ نکلتا ہے کہ غیراہل علم کواہل الذکر سے دریافت کر کے عمل کرنا چاہئے۔ بہت سے علماء اس کو تقلیدائمہ کے ثبوت میں پیش کرتے ہیں۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

> بِالْبَيِّنٰتِ وَالزُّبُر ۖ وَ اَنْزَلْنَاۤ اِلَيْكَ الذِّكُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلَيْهِمُ وَلَعَلَّهُمُ يتَفَكَّرُوۡنَ 🚍

> اَفَامِنَ الَّذِيْنَ مَكُرُوا السَّيِّاتِ اَنُ يَّخْسِفَ اللهُ بِهِمُ الْأَرْضَ اَوْ يَأْتِيَهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿

> أَوْ يَأْخُذَهُمْ فِي تَقَلُّبِهِمْ فَمَا هُمْ بِمُعُجِزِينَ 🖺

اَقِ يَاخُذَهُمْ عَلَى تَخَوُّفٍ ﴿ فَإِنَّ رَبَّكُمْ ٢٠ يَا پَرُ كِ ان كُو دُرانِ كَ بعد (دُراكر)[١٠] مو لَرَءُوْ فُ رَّحِيْمُ 🚭

**٦٥ يعني معجزات اور وه علوم جواوراق ميں لکھے جاتے ہيں۔** 

**77۔ قرآن کی جامعیت: ""یاداشت"" سے مراد ہے قرآن کریم جواگلی امتوں کے ضروری احوال و شرائع کا محافظ انبیائے سابقین** کے علوم کا جامع ، اور ہمیشہ کے لئے خدائی احکام اور فلاح دارین کے طریقوں کو یاد دلانے والا اور خواب غلفت سے بیدار کرنے

ممہ۔ بھیجا تھا انکو نشانیاں دے کر اور ورقے (اوراق) [۲۵] اور آثاری ہم نے تجھ پر یہ یاداشت کہ تو کھول دے لوگوں کے سامنے وہ چیز جواتری انکے واسطے [۱۱] ا ناکه وه غور ( دهیان ) کرین <sup>[۱۷]</sup>

۲۵۔ سو کیا نڈر ہو گئے وہ لوگ جو برے فریب ( داؤ ) کرتے ہیں اس سے کہ دھنسا دیوے اللہ ان کوزمین میں یا آپنچے ان پر عذاب جمال سے خبر نہ رکھتے

۲۹ یا پکڑ لے ان کو چلتے پھرتے سووہ نہیں ہیں عاجز

تمہارارب بڑا نرم ہے مہربان [۱۰]

والا ہے۔ مطلب یہ ہواکہ جس طرح پہلے رسول بھیجے گئے ، کتابیں آثاری گئیں ، آج تم کو (اے محمد الیٹی ایکی ہم نے ایسی کتاب دے کر بھیجا جو تمام کتب سابقہ کا خلاصہ اور انبیائے سابقین کے علوم کی مکمل یاداشت ہے۔ آپ کا کام یہ ہے کہ تمام دنیا کے لوگوں کے لئے اس کتاب کے مضامین خوب کھول کر بیان فرمائیں اور اس کی مشکلات کی شرح اور مجلات کی تفصیل کر دیں۔ اس سے معلوم ہواکہ قرآن کا مطلب وہ ہی معتبر ہے جواعا دیث رسول اللہ الیٹی آیکی آئی کے موافق ہو۔

٦٤ يعنى حضور لَيْنَا لِيَهْ كَا كام مضامين قرآن كو كھول كربيان كرنا اور لوگوں كا كام اس ميں غور و فكر كرنا ہے ۔

18۔ کیا کھار اللہ کے عذاب سے نڈر ہو گئے ؟ یعنی اگلے اندیاء اور ان کی قوموں کا حال سننے اور قرآن ایسی محمل یاداشت پہنچ جانے کے بعد بھی کیا کھار مکہ حق کے مقابلہ میں اپنی مکاریوں اور داؤ فریب سے باز نہیں آتے ۔ کیا یہ امکان نہیں کہ خدا انہیں قارون کی طرح زمین میں دھنسا دے ۔ یا ایسی طرف سے کوئی آفت بھیجدے جدھر سے انہیں وہم وگان بھی نہ ہو۔ چنانچ ""بدر"" میں مسلمان غازیوں کے ہاتھوں سے ایسی سزا دلوائی جو اپنی قوت و جمعیت اور مسلمانوں کے ضعف و قلت کو دیکھتے ہوئے ان کے تصور میں بھی نہ آسکتی تھی۔ "

19۔ یعنی یہ بھی ضرورت نہیں کہ پہلے سے کچھ اہتام کیا جائے یا فوجیں مقابلہ کے لئے روانہ کی جائیں۔ خدا تو اس پر بھی قادر ہے کہ تمہیں چلتے پھرتے کام کاج کرتے یا بستروں پر کروٹیں بدلتے ہوئے ایک دم پکڑ لے اور بالکل عاجز و بے بس کر دے ۔ اس کوسب قدرت ہے ۔ وہ تم کو عاجز کر سکتا ہے ۔ تم اسے نہیں تھ کا سکتے ۔

.> یعنی اچانک نه پکڑے ۔ بلکہ آگاہ کرنے اور مبادی عذاب بھیجنے کے بعد ایسی عالت میں پکڑ لے جبکہ لوگ اطلاع پاکر اور آثار عذاب دیکھ کر طبعا نوف کھارہے ہوں یا آس پاس کے لوگوں کو آفات سماویہ میں مبتلا دیکھ کر ڈر رہے ہوں لیکن یہ نوف محض طبعی ہو۔ ندامت اور توبہ کے ساتھ نہ ہوجو دافع عذاب ہو سکتا ہے بعض نے ""تخوف" کے معنی ""تنقص"" (آہستہ آہستہ کم کرنے) کے لئے ہیں۔ یعنی یہ بھی ممکن ہے کہ دفعہ ہلاک نہ کرے ۔ آہستہ آہستہ تم کو گھٹائے اور پہت کرتا رہے۔

ا> عذاب کی تاخیر کی حکمت: یعنی خداسب کچھ کر سکتا ہے مگر کیوں نہیں کرتا۔ اس کی نرمی اور مہربانی مانع ہے کہ مجرمین پر فورًا عذاب نازل کر دے ، اس کی رافت و رحمت مقتضی ہے کہ مجرمین کو مہلت اور اصلاح کا موقع دیا جائے یا یہ جلہ صرف یَا خُذُهُمْ عَلَیْ تَحَوُّ فِ ہے متعلق ہے بحالیکہ تَحَوُّ فِ کو مجعن ""تنقص"" لیا جائے ۔ تو مطلب یہ ہوگا کہ آہستہ آہستہ کم کرنا اور دفعۃ ہلاک نہ کرنا اس کی رحمت و شفقت کی وجہ سے ہے ورنہ ایک آن میں نیست ونابود کر دیتا۔

اَوَلَمْ يَرَوُا اِلَى مَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ يَّتَفَيَّؤُا ظِلْلُهُ عَنِ الْيَمِينِ وَالشَّمَآبِلِ سُجَّدًا لِللهِ وَ هُمْ لَاخِرُوْنَ 📾

وَ لِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَٰوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ دَآبَّةٍ وَّ الْمَلِّيكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُبِرُوْنَ 🖺

يَخَافُونَ رَبَّهُمُ مِّنُ فَوْقِهِمُ وَيَفْعَلُونَ مَا ع يُؤْمَرُ وُنَ ﴿

وَقَالَ اللهُ لَا تَتَّخِذُوٓ ا إِلَّهَيْنِ اثْنَيْنِ ۚ إِنَّمَا هُوَ اللَّهُ وَّاحِدُ ۚ فَايَّاىَ فَارُهَبُونِ ﴿ وَلَهُ مَا فِي السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ وَلَهُ الدِّينُ وَاصِبًا ﴿ أَفَغَيْرَ اللَّهِ تَتَّقُونَ 🚍

وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمْ اللهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمْ الضُّرُّ فَالَيْهِ تَجْئَرُونَ ﴿

۷۷۔ اشیاء کا سجدہ: "یعنی جب تکوینی طور پر ہر چیز خدا کے سامنے عاجز اور مطیع و مثقاد ہے ۔ حتی کہ سابیہ دار چیزوں کا سابیہ مبھی اسی

۸۸ ۔ کیا نہیں دیکھتے وہ جو کہ اللہ نے پیدا کی ہے کوئی چیز کہ ڈھلتے ہیں سایے ان کے داہنی طرف سے اور بائیں طرف سے سجدہ کرتے ہوئے اللہ کو اور وہ عاجزی میں میں [۲۶]

۴۹ <sub>-</sub> اوراللہ کو سجدہ کرتا ہے جو آسمان میں ہے اور جو زمین میں ہے جانداروں سے اور فرشتے اور وہ تکبر نہیں کرتے[۳]

۵۰۔ ڈر رکھتے ہیں اپنے رب کا اپنے اوپر سے اور کرتے ہیں جو عکم پاتے ہیں [۴۶]

۵۱ ۔ اور کہا ہے اللہ نے مت پکڑو معبود دو وہ معبود ایک ای ہے سومجھ سے ڈرو[۵]

۵۲۔ اور اسی کا ہے جو کچھ ہے آسانوں میں اور زمین میں اور اسی کی عبادت ہے (اسی کا انصاف) ہمیشہ [47] سو کیا سوائے اللہ کے کسی سے ڈرتے ہو (خطرہ رکھتے ہو)

سے پھر جب پہنچتی ہے تم کو سختی تواسی کی طرف علاتے ہو(اس سے فریاد کرتے ہو)[<sup>۱</sup>۶]

کے عکم اور قانون قدرت کے موافق گھٹتا بڑھتا اور ادھریا ادھر ڈھلتا رہتا ہے پھر ایسے قدرت والے خداکو عذاب بھیجنے سے کونسی طاقت روک سکتی ہے ۔ آدمی کو چاہئے کہ باختیار خود اس کے احکام تشریعیہ کے سامنے گردن بھکا دے ۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""ہرچیز ٹھیک دوپیر میں کھڑی ہے اس کا سایہ بھی کھڑا ہے ۔ جب دن ڈھلا سایہ بھی کا، پھر جھکتے شام تک زمین میں پڑگیا ۔ جیسے نماز میں کھڑے سے رکوع، رکوع سے سجدہ، اسی طرح ہرچیز آپ کھڑی ہے ۔ اپنے سایہ سے نماز کرتی ہے ۔ کسی میں پڑگیا ۔ جیسے نماز میں طرف جھکتا ہے کہیں بائیں طرف ۔ ""

۳۔ جانداروں اور فرشتوں کا سجدہ: پہلے کھڑی چیزوں کا جو سایہ دار ہوں سجدہ بیان ہوا تھا، یماں عام جانداروں بالحضوص فرشتوں کا سجدہ بیان کر کے متنبہ فرمایا کہ ایسی مقرب و معظم ہستیاں بھی اس کے آگے سر بسجود ہیں کوئی شخی یا غروران میں نہیں، جواپنے مالک کے سامنے سر جھکانے سے رکے ۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "مغرور لوگوں کو سر رکھنا زمین پر مشکل ہوتا ہے ۔ نہیں جانتے کہ بندہ کی بڑائی اسی میں ہے من تَوَاضَعَ لِلّٰهِ رَفَعَدٌ اللّٰهُ ۔

۷۷۔ یعنی فرشتے باجود اس قدر قرب و وجاہت کے اپنے رب کے جلال سے ڈرتے رہتے ہیں اور جو عکم پاتے ہیں فورًا بجا لاتے ہیں موضح القرآن میں ہے کہ "" ہربندہ کے دل میں ہے کہ میرے اوپر اللہ ہے آپ کو نیچے سمجھتا ہے ، یہ سجدہ فرشتوں کا مجھی ہے اور سب کا۔"

<mark>۵)۔</mark> یعنی جب تمام آسمانی وزمینی مخلوق ایک خدا کے سامنے بے اختیار سر بسجود اور عاجز و مقہور ہے ، پھر عبادت میں کوئی دوسرا شریک کھاں سے آگیا جو سارے جمان کا ملک و مطاع ہے تنا اسی کی عبادت ہونی چاہئے اور اسی سے ڈرنا چاہئے۔

٧٠ ۔ يعنى تكوينى طور پر ہر چيز فالص اسى كى عبادت واطاعت پر مجور ہے اَفَغَيْرَ دِيْنِ اللهِ يَبْغُونَ وَلَهُ اَسْلَمَ مَنْ فِي اللهِ يَبْغُونَ وَلَهُ اَسْلَمَ مَنْ فِي اللهِ عَنْ طُور پر ہر چيز فالص اسى كى عبادت السَّلْمُ وَتِ وَالْاَرْضِ طَلُوعًا كَرُهُا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ (آل عمران ركوعه) يا به مطلب ہے كہ ہميشہ اسى كى عبادت كرنا لازم ہے اَلَا يللهِ الدِّيْنُ الْخَالِصُ (زمر ركوعه) اور بعض نے "دین" كو "جزاء" كے معنى میں لیا ۔ یعنی نیک و بد كا دائمی بدلہ اسى ایک خداكی طرف سے ملے گا۔ واللہ اعلم ۔

>>۔ ہر نعمت اللہ کی طرف سے ہے: یعنی سب بھلائیاں اور نعمتیں اسی کی طرف سے ہیں اور ہرایک برائی یا سختی کا دفع کرنا بھی اسی کے قبضہ میں ہے۔ چنانچ جب کوئی سخت مصیبت انسان کو چھو جاتی ہے تو کٹر سے کٹر مشرک بھی اس وقت سب سمارے چھوڑ کر خدا کو رکار نے لگتا ہے گویا فطرت انسانی شمادت دیتی ہے کہ مصائب اور سختیوں سے بچانا خدائے واحد کے سوا کسی کا کام نہیں ہو سکتا۔ پھر جس کے قبضہ میں ہرایک نعمت و نقمت اور ہر قسم کا نفع و ضرر ہے۔ دوسراکون ہے جواس کی

الوہیت میں صہ داربن سکے یا جس سے انسان خوف کھائے اور امیریں باندھے۔

ثُمَّ إِذَا كَشَفَ الضُّرَّ عَنْكُمُ إِذَا فَرِيْقُ مِّنَكُمُ إِذَا فَرِيْقُ مِّنْكُمُ إِذَا فَرِيْقُ مِيْنَكُمُ بِرَبِّهِمُ يُشُرِكُونَ ﴿

لِيَكُفُرُوا بِمَآ اتَينَاهُمُ لَا فَتَمَتَّعُوا اللهُ فَكَمَتَّعُوا اللهُ فَسَوْفَ تَعُلَمُونَ اللهُ فَسَوْفَ تَعُلَمُونَ اللهُ فَاسَوْفَ تَعُلَمُونَ اللهُ فَاسَوْفَ تَعُلَمُونَ اللهُ فَاسَوْفَ اللهُ فَاسَوْفُ اللهُ فَاسَانُ اللّهُ اللّهُ اللهُ فَاسَانُ اللّهُ اللّهُ فَاسَانُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ

وَ يَجْعَلُوْنَ لِلهِ الْبَنْتِ سُبُحْنَهُ ﴿ وَلَهُمْ مَّا يَشْتَهُوْنَ ۗ

وَ إِذَا بُشِّرَ آحَدُهُمْ بِالْأُنْثٰى ظَلَّ وَجَهُهُ مُسْوَدًّا وَّهُوَ كَظِيْمُ ﴿

يَتَوَالَى مِنَ الْقَوْمِ مِنْ سُوَّءِ مَا بُشِّرَ بِهِ لَا اللَّمِ الْفَوْمِ مِنْ سُوَّءِ مَا بُشِّرَ بِهِ لَا اللَّرَابِ لَا اللَّرَابِ لَا اللَّرَابِ لَا اللَّمَ اللَّرَابِ لَا اللَّمَ المَحْكُمُونَ اللَّاسَآءَ مَا يَحْكُمُونَ اللَّ

۵۴۔ پھر جب کھول دیتا ہے سختی تم سے اسی وقت ایک فرقہ تم میں سے اپنے رب کے ساتھ لگتا ہے شریک بتانے

۵۵۔ تاکہ منکر ہو جائیں اس چیز سے بوکہ ہم نے انکو دی ہے سومزے اڑا لوآخر معلوم کر لوگے [۸۸]

27۔ اور شمراتے ہیں ان کے لئے جن کی خبر نہیں رکھتے (جن کو خبر نہیں) ایک حصہ ہماری دی ہوئی روزی میں سے اوپھنا ہے جو روزی میں سے اوپھنا ہے جو تم بہتان باندھتے ہو[۱۰]

۵۷۔ اور شھراتے ہیں اللہ کے لئے بیٹیاں وہ اس سے پاک ہے (لائق نہیں) [۱۸] اور اپنے لئے جو دل پائتا ہے [۸۲]

۵۸۔ اور جب خوشخبری ملے ان میں کسی کو بیٹی کی سارے دن رہے منہ اس کا سیاہ اور جی میں گھٹتا رہے[۸۳]

۵۹۔ چھپتا پھرے لوگوں سے مارے برائی اس نوشخبری کے بوسنی [۸۴] اس کور ہنے دے ذلت قبول کر کے یا اس کو داب دے مٹی میں [۸۸] سنتا ہے برا فیصلہ کرتے میں [۸۸]

٨٠ ـ يعنى جال سختى دور ہوئى ، منعم حقيقى كو بھلا بيٹے ـ اور نهايت بے حيائى سے خدائى كے جھے بخرے كرنے لگے ـ شرم نه

آئی کہ ابھی تھوڑی دیر پہلے عاجز ہوکر کے پکاررہے تھے۔ نہ محن تقیقی کا احیان مانا نہ یہ اندیشہ کیا کہ ناشکری کی سزامیں پکرئے جائیں گے ، یا کم از کم کفران نعمت سلب نعمت کا موجب ہوجائے گا۔ گویا غدائے وحدہ لاشریک لہ نے جو انعام فرمایا تھا بالکل اس کے انکار پر تل گئے۔ بہتر ہے ، چندروزکی انہیں مہلت دی جاتی ہے۔ نوب دنیا کے مزے اڑالیں آخر معلوم ہوجائے گا کہ اس مشرکانہ کفران نعمت کی کیسی سزاملتی ہے۔

92۔ یہ ان کو فرمایا بواسی کھیت میں ، مواشی میں ، تجارت میں اللہ کے سواکسی دوسرے کی نیاز شھراتے ہیں (موضح القرآن)

جیسا کہ مشرکین عرب کا دستور تھا جس کا ذکر آشھوں پارہ کے تیسرے رکوع میں گذر پکا۔ مَالَا یَعْلَمُونَ سے مراد وہ ہی اصنام
وغیرہ میں جنہیں مشرکین جالت اور بے خبری سے معبود یا مالک نفع و ضرر مجھے تھے ۔ مالانکہ اس کی کوئی دلیل یا سندان کے
پاس نہ تھی ، چر شرکاء بھی تجریز کے گئے پھر کے بت جوہر قسم کے علم وشور سے کورے ہیں اِنَّ ھلڈاکشَن عُجَاجُ

ہر شرکاء بھی تجریز کے گئے پھر کے بت جوہر قسم کے علم وشور سے کورے ہیں اِنَّ ھلڈاکشَن عُجَاجُ

ہر شرکاء بھی تو تھا کہ دوسرول

ہر سے میں ان افتراء پردازیوں کی تم سے ضرور باز پرس ہوگی۔ خدا کے دیے ہوئے مال میں کیا ہق تھا کہ دوسرول

کوشریک و سیم بناؤ (باقی کسی کو ثواب پہنچانے کا مسئلہ جدا گانہ ہے وہ اس آیت کے تحت میں داخل سیں )۔

ہر سے بعنی وہ اس سے پاک ہے کہ اس کے لئے اولاد ثابت کی جائے ۔ خاص کر بیڈیاں ۔ تعجب ہے کہ لوگ حق تعالیٰ کی نسبت
الیسی جرات کس طرح کرتے ہیں ۔ اس آیت میں "" بنو خراجہ" کارد ہوا جو فرشتوں کو خدا کی بیڈیاں کیے تھے ۔ (العیاذ باللہ )۔

الیسی جرات کس طرح کرتے ہیں ۔ اس آیت میں "" بنو خراجہ" کارد ہوا جو فرشتوں کو خدا کی بیڈیاں کیتے تھے ۔ (العیاذ باللہ )۔

ہر سے کہ کو گئی نسبت: یعنی نودا پنے کہ تیڑیاں دیئے بانے پر رضا مند نہیں جب مانگیں گے بیٹیا انگیں گے۔

ہر سے کہ کو آر فرق اور دل گھنتا رہے کہ بیا شدنی مصیبت کھاں سے سر ہے آئی۔

ہر تون اور دن گھنتا رہے کہ یہ ناشدنی مصیبت کھاں سے سر ہے آئی۔

۸۴ ۔ یعنی رسمی ننگ و عار کے تصور سے کہ لڑکی زندہ رہی توکسی کو داماد بنانا پڑے گا۔ لوگوں کو منہ دکھانا نہیں چاہتا ادھرادھر چھپتا مچھرتا ہے۔

۸۵۔ لڑکیوں کو زندہ گاڑنا؛ یعنی شب وروز ادھیر بن میں لگا ہوا ہے اور تجویزیں سوچتا ہے کہ دنیا کی عار قبول کر کے لڑکی کو زندہ رہنے دے یا زمین میں انار دے ، یعنی ہلاک کر ڈالے ۔ جیسا کہ جاہلیت میں بہت سے سنگدل لڑکیوں کو مار ڈالیے تھے یا زندہ زمین میں گاڑ دیتے تھے۔ اسلام نے آگر اس رسم قبیح کو مٹایا اور ایسا قلع قمع کیا کہ اسلام کے بعد سارے ملک میں اس بے رحمی کی ایک مثال بھی پیش نہیں کی جاسکتی بعض نے آگر شہر گھٹے نے گھٹے فیز کے معنی یوں کئے میں ۔ ""روکے رکھے لڑکی کو ذلیل و نوار کرکے " یعنی زندہ رہنے کی صورت میں ایسا ذلیل معاملہ کرے گویا وہ اس کی اولا دہی نہیں ۔ بلکہ آدمی بھی نہیں ۔

۸۲ لڑکیوں کے متعلق جو ظالمانہ فیصلہ انکا تھا اس سے زیادہ بڑا فیصلہ یہ ہے کہ خدا کے لئے اولاد تجویز کریں ، پھر اولاد بھی ""اناث" جس سے خوداتنا گھبراتے ہیں ۔ گویا اچھی چیزان کے لئے اور ناقص خدا کے لئے ہے (العیاذ باللہ )۔

لِلَّذِيْنَ لَا يُؤُمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ مَثَلُ السَّوَءَ لَا لِلَّذِيْنَ لَا يُؤُمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ مَثَلُ السَّوَءَ وَهُوَ الْعَزِيْزُ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْأَعْلَى لَلْ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْمَكِيْمُ اللَّهِ الْمَكِيْمُ اللَّهِ الْمَكِيْمُ اللَّهِ الْمَكِيْمُ اللَّهُ الْمَكِيْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولَ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّلْمُ الللْمُ اللَّلْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الل

ا ۲۰۔ بو نہیں مانتے آخرت کو ان کی بری مثال ہے اور اللہ کی مثال (شان) سب سے اوپر [<sup>۱۸</sup>] اور وہی ہے زبر دست حکمت والا [<sup>۸۸</sup>]

وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللهُ النَّاسَ بِظُلْمِهِمُ مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَآبَةٍ وَّ لَكِنْ يُّؤَخِّرُهُمْ إلَى الْجَلِيهُ الْجَلِيهُ الْجَلِي الْجَلِيهُ الْجَلِي الْجَلِي الْجَلِي الْجَلِي الْجَلِي الْجَلِي الْجَلِيمُ اللهِ الْجَلِيمُ اللهِ اللهُ الله

11۔ اور اگر پکڑے اللہ لوگوں کو ان کی بے انصافی پر نہ چھوڑے زمین پر ایک چلنے والا لیکن ڈھیل دیتا ہے ان کو ایک وقت موعود تک پھر جب آپہنچ گا ان کا وعدہ نہ چیچے سرک سکیں گے ایک گھڑی اور نہ آگے سرک سکیں گے ایک گھڑی اور نہ آگے سرک سکیں گے ایک گھڑی گھڑی اور نہ آگے سرک سکیں گے ایک گھڑی گھڑی گا وہ ہم آ

وَ يَجْعَلُوْنَ لِلهِ مَا يَكُرَهُوْنَ وَتَصِفُ السِنَتُهُمُ الْكَذِبَ اَنَّ لَهُمُ الْحُسَنَى ﴿ لَا جَرَمَ اَنَّ لَهُمُ النَّارَ وَانَّهُمْ مُّفْرَطُوْنَ ﴿ لَا جَرَمَ اَنَّ لَهُمُ النَّارَ وَانَّهُمْ مُّفْرَطُوْنَ ﴿

17۔ اور کرتے ہیں ( مُصهراتے ہیں ) اللہ کے واسط جس کو اپنا جی نہ چاہے [۱۹] اور بیان کرتی ہیں زبانیں انکی جھوٹ کہ انکے واسطے نوبی ہے [۱۹] آپ ثابت ہے ( مُحقق ہو گیا )کہ انکے واسطے آگ ہے اور وہ بڑھائے جارہے میں [۹۲]

تَاللهِ لَقَدُ اَرْسَلُنَآ إِلَى أُمَمٍ مِّنَ قَبُلِكَ فَزَيَّنَ لَكُمُ الشَّيْطُنُ اَعْمَالَهُمْ فَهُوَ وَلِيُّهُمُ الْيَوْمَ وَلَهُمُ عَذَابُ الِيئمُ ﴿

18۔ قیم اللہ کی ہم نے رسول مجھیجے مختلف فرقوں میں تجھ سے پہلے پھر اچھے کر کے دکھلائے انکو شیطان نے ان کے کام سو وہی رفیق ان کا ہے آج اور ان کے واسطے عذاب دردناک ہے [۹۳]

۸۷۔ کفار کی مثال بری ہے: یعنی مشرکین جنیں اپنے ظلم اور گنتا نیوں کے انجام پر یقین نہیں ۔ بری مثال یا بری صفت و

عالت ان ہی کی ہے۔ وہ ہی اولاد کے مختاج ہیں۔ دکھ اور ضعیفی وغیرہ میں کام آنے کے لئے ان کولوکوں کا سمارا چاہئے۔ دفع عاریا افلاس وغیرہ کے ڈرسے لڑکیوں کو ہلاک کرنا ان کا شیوہ ہے۔ آخر میں ظلم و شرک وغیرہ کا جو برا انجام ہونا چاہئے اس سے بھی وہ پچ نہیں سکتے۔ غرض ہر نہج سے بری مثال اور نقص و عیب کی نسبت ان ہی کی طرف ہونی چاہئے ۔ حق تعالیٰ کی طرف ان صفات کی نسبت کرنا جو مخلوق کا خلاصہ ہیں اور (معاذ اللہ) بیٹے بیٹیاں تجویز کر کے حقیر اور پست مثالیں دنیا اس کی شان عظیم و رفیع کے منافی ہے اس کے لئے تو وہ ہی مثالیں اور صفات ثابت کی جا سکتی ہیں جو اعلیٰ سے اعلیٰ اور ہر بلند چیز سے بلند تر ہوں۔

۸۸۔ یعنی زبردست تو ایسا ہے کہ تمہاری گتاخیوں کی سزا ہاتھوں ہاتھ دے سکتا ہے۔ لیکن فورًا سزا دینا اس کی حکمت کے مناسب نہیں ۔ لہذا ڈھیل دی جاتی ہے کہ اب بھی بازآ جائیں اور اپنا رویہ درست کر لیں۔

70۔ اللہ کی ڈھیل وقت معین تک ہے: یعنی اگر خدا تعالیٰ لوگوں کی گتانی اور ناانسانی پر دنیا میں فوزا پکونا اور سزا دینا شروع کر دے تو چند گھنٹے بھی زمین کی یہ آبادی نہیں رہ سکتی کیونکہ دنیا میں بڑا صہ ظالموں اور بدکاروں کا ہے۔ اور چھوٹی موٹی خطاء و قصور سے تو کوئی غالی ہوگا؟ کُلُکُم حَطّاقُ نَ جب غاطی و بدکار فوزا بلاک کر دیے گئے تو صرف معصوم انبیاء کے زمین پر بھیجئے کی بھی ضرورت نہیں رہتی، بلکہ ان کا ملائکہ معصومین کے ساتھ رہنا زیادہ موزوں ہے۔ جب نیک و بدانسان دونوں زمین پر نہ رہ تو دوسرے جوانات کا رکھنا ہے فائدہ ہوگا، کیونکہ وہ سب بنی آدم کے لئے پیدا کئے گئے میں۔ نیز فرض کیجئے خدا نے انسانوں کے دوسرے جوانات کا رکھنا ہے فائدہ ہوگا، کیونکہ وہ سب بنی آدم کے لئے پیدا کئے گئے میں۔ نیز فرض کیجئے خدا نے انسانوں کے ظلم و عدوان پر بارش بند کر دی توکیا آدمیوں کے ساتھ جانور نہیں مریں گے۔ بمرحال غدا اگر بات بات پر دنیا میں پکڑے اور فوزا سزا دے تو اس دنیا کا سارا قصہ منوں میں تام ہو جائے۔ مگر وہ اپنے علم و حکمت سے ایسا نہیں کرتا۔ بلکہ مجرموں کو توبہ و فوزا سزا دے تو اس دنیا کا سارا قصہ منوں میں تام ہو جائے۔ مگر وہ اپنے علم و حکمت سے ایسا نہیں کرتا۔ بلکہ مجرموں کو توبہ و اصلاح کا موقع دیتا ہے اور وقت موعود تک انہیں ڈھیا چھوڑتا ہے۔ جب وقت آپہنچا، پھر ایک سکینڈ ادھر ادھر نہیں ہو سکتا۔ (تنبیر) بعض مفسرین نے مَا فَدَرَ کَ عَلَیْ ہَا مِن دَاجَةً ہے عناص دابہ ظالمہ مراد ہے۔ اگر یہ صبح ہوتو مطلب واضح ہے کوئی اشکال نہیں۔ واللہ اعلم۔

۔ ۔ یعنی جو چیزیں بری سمجھ کراپنے لئے پیند نہیں کرتے مثلاً بیٹیاں یا اپنی ملک میں کسی اجنبی کی شرکت یا استراء واستخفاف کا معاملہ وہ خداوند قدوس کے لئے ثابت کرتے ہیں۔

ا9۔ کفار کے جھوٹے دعوے: یعنی باو بودایسی گنانویں کے زبان پر یہ جھوٹا دعویٰ ہے کہ ہم تو دنیا میں بھی بھلی چیزوں کے لائق

میں۔ اور اگر آخرت وغیرہ کے قصے سچے ہوئے تو وہاں بھی خوب چین اڑائیں گے۔ وَلَبِنَ اَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنَ بَعْدِ ضَرَّ آءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هٰذَا لِي وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَايِمَةً وَّلَيِنْ رُّجِعْتُ إِلَى رَبِّي إِنَّ لِي عِنْدَهُ لَلْحُسْنَى (٦٠ السجده رکوع ۲)۔

۹۲ یعنی ان گنتا نیوں کے ساتھ ایسی باطل آرزوئیں رکھنا ہی اس کی دلیل ہے کہ ان کے لئے کوئی خوبی اور مجلائی توکیا ہوتی ، البتہ دوزخ تیار ہے جس کی طرف وہ بڑھائے جارہے ہیں اور جہاں پہنچ کر گویا بالکل مبلا دیے جائیں گے ۔ یعنی ابدالآباد تک تجھی مہربانی کی نظران پر نہ ہوگی ۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ یہ ان کو فرمایا جونا کارہ چیزیں اللہ کے نام دیں اور اس پریقین کریں کہ ہم کو بہشت ملے گی۔ عالانکہ وہ روز بروز دوزخ کی طرف بڑھتے ہیں۔

۹۳ \_ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تسلی: کفار مکہ کی گنتا خیوں اور لغو و بیودہ دعاوی کا ذکر کر کے پیغمبر علیہ الصلوۃ والسلام کو تسلی دیتے میں کہ آپ ان کی حرکتوں سے دلگیراور رنجیدہ نہ ہوں۔ ہم نے آپ سے پہلے بھی مختلف امتوں کی طرف پیغمبر بھیجے میں لیکن ہمیشہ یہ ہی ہواکیا کہ شیطان لعین مکذبین کو ان کے عمل اچھے کر کے دکھلاتا رہا۔ اور وہ برابر شرارت میں بڑھتے رہے ۔ آج وہ سب خدائی عذاب کے نیچے میں اور شیطان جوان کارفیق ہے کچھ کام نہیں آیا ۔ نہ ان کی فریاد کو پہنچ سکتا ہے ۔ یہ ہی انجام آپ کے مکذبین کا ہوگا۔ بعض نے فَهُوَ وَلِیُهُمُ الْیَوْمَر کا یہ مطلب لیا ہے کہ شیطان جس نے اگلوں کو بہکایا تھا وہ ہی آج ان (کفار مکہ ) کا رفیق بنا ہوا ہے۔ لہذا جوحشران کا ہوا ان کا مجھی ہو گا۔

> وَ مَا انْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتْبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوْا فِيْهِ ۚ وَ هُدًى وَّ رَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُّؤُمِنُونَ 🕾

وَاللَّهُ ٱنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءً فَاحۡيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاٰ يَةً لِّقَوْمٍ ع يَّسُمَعُوْنَ ﴿

٦٢ ـ اور ہم نے آثاری تجھ پر کتاب اسی واسطے کہ کھول کر سنا دے تو ان کو وہ چیز کہ جس میں جھگڑ رہے ہیں [۹۴] اور سیدهی راہ سجھانے کو اور واسطے بخش ایان لانے والول کے (رحمت ان لوگوں کے لئے جو ایان لائے)[۹۵]

٦٥ ـ اور اللہ نے آثارا آسمان سے پانی پھراس سے زندہ کیاز مین کواس کے مرنے کے پیچھے [۹۷]اس میں نشانی ہے ان لوگوں کو جو سنتے ہیں [۹۷]

77۔ اور تمہارے واسطے چوپاؤں میں سوچنے کی جگہ ہے
پلاتے ہیں تم کو اس کے پیٹ کی چیزوں میں سے گوبر
اور لہو کے بیچ میں سے ( درمیان سے ) دودھ سترا[۹۸]
خوشگوار پینے والوں کے لئے [۹۹]

وَ إِنَّ لَكُمْ فِي الْاَنْعَامِ لَعِبْرَةً لَّ نُسْقِيْكُمْ مِّمَّا فِي الْكَنْعَامِ لَعِبْرَةً لَّ نُسْقِيْكُمْ مِّمَّا فِي بُطُونِهِ مِنْ بَيْنِ فَرُثٍ وَّدَمِ لَّبَنَا خَالِطًا سَآيِغًا لِلشَّرِبِيْنَ 

خَالِطًا سَآيِغًا لِلشَّرِبِيْنَ 

خَالِطًا سَآيِغًا لِلشَّرِبِيْنَ 

خَالِطًا سَآيِغًا لِلشَّرِبِيْنَ 

اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الللْمُعَالِمُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنِ الللْمُعِلَّالِمُ الللْمُلْمُ اللْمُؤْمِنِ الللْمُلْمُ اللْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُومُ اللْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الللْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْ

مہو۔ یعنی قرآن صرف اس لئے آثاراگیا ہے کہ جن سے اصولوں میں لوگ اختلاف کر رہے میں اور جھگڑے ڈال رہے میں (مثلاً توحید و معاد اور احکام علال و حرام وغیرہ) ان سب کو وضاحت و تحقیق کے ساتھ بیان کر دے۔ کوئی اشکال و خفا باقی نہ رہے۔ گویا نبی کریم لٹاٹی آیکی بذریعہ قرآن تمام نزاعات کا دو ٹوک فیصلہ سنا دیں اور بندوں پر غداکی حجت تمام کر دیں۔ آگے ماننا نہ ماننا خود مخاطبین کا کام ہے جے توفیق ہوگی قبول کرے گا۔ آپ کو پریشان ہونے کی ضرورت نہیں۔

90۔ یعنی فیصلہ اور بیان توسب کے لئے ہے لیکن اس کی ہدایت سے منتفع ہونا اور رحمت الهید کی آغوش میں آنا انہی کا حصہ ہے جواس فیصلہ کوصدق دل سے تسلیم کرتے ہیں اور بطوع ورغبت ایان لاتے ہیں۔

94 یعنی خثک زمین کوآسمانی بارش سے سرسبز کر دیا گویا خثک ہونا زمین کی موت اور سرسبز و شاداب ہونا حیات ہے۔

<mark>۹۷ یعنی اسی طرح قرآن سے جاہلوں کو عالم اور مردہ دلوں کو زندہ کر دے گا۔ اگر توجہ قلبی اور انصاف سے سنیں گے۔</mark>

۹۸۔ چوپایوں میں عبرت کے نشان: یعنی اُونٹ، گائے، بھینس وغیرہ جانور جو گھاس چارہ کھاتے ہیں۔ وہ پیٹ میں پہنچ کر تین چیزوں کی طرف مستمیل ہو جاتا ہے۔ قدرت نے ان جوانات کے جسم کے اندرونی حسہ میں ایسی مثین لگا دی ہے جو غذا کے کچھ اجزاء کو تحلیل کر کے فضلہ (گوبر) کی شکل میں باہر پھینک دیتی ہے اور کچھ اجزاء کو نون بناکر عروق میں پھیلا دیتی ہے جوان کی حیات و بقا کا سبب بنتا ہے۔ اور اسی مادہ میں سے جس کے بعض اجزاء گوبر اور بعض خون بن گئے ان دوگندی چیزوں کے درمیان ایک تیسری چیز (دودھ) تیار کرتی ہے جو نہایت پاک، طیب اور نوشگوار چیز ہے۔

 مقصودیہ ہے کہ لوگوں کے خیال میں بڑی بڑی تعمتیں ہیں وہ سب خداکی پیداکی ہوئی ہیں ۔ پھر تعجب ہے کہ آدمی کس طرح منعم حقیقی کے احیانات بھلا کر دوسروں کا غلام بن جاتا ہے گویا شرک کے رد کی طرف اشارہ ہوا اور یہ بھی کہ جس طرح تمہاری جمانی زندگی کے لئے غدا نے طرح طرح کے انتظامات اور مناسب سامان کئے ہیں ضرور ہے کہ روعانی زندگی اور باطنی ترقی کے وسائل و ذرائع بھی کافی مقدار میں مہیا کئے ہوں گے۔

وَمِنُ ثَمَرَتِ النَّخِيُلِ وَالْاَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَّرِزُقًا حَسَنًا ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاٰيَةً لِقَوْمٍ يَّعْقِلُونَ ﴿

۲۷۔ اور میووں سے کھجور کے اور انگور کے بناتے ہو
اس سے نشہ اور روزی خاصی [۱۰۰] اس میں نشانی ہے
ان لوگوں کے واسطے ہو سمجھتے ہیں (سوچتے ہیں)[۱۰۱]

18۔ اور عکم دیا تیرے رب نے شد کی مکھی کو کہ بنا لے پہاڑوں میں گھر اور در ختوں میں اور جمال ٹٹیاں باندھتے ہیں [۱۰۲]

19۔ پھر کھا ہر طرح کے میووں سے [۱۰۰] پھر علی راہوں میں (راستوں میں) اپنے رب کی صاف پڑے ہیں استوں میں) اپنے رب کی صاف پڑے ہیں استان کے پیٹ میں سے پینے کی چیز بھے جبکے مختلف رنگ ہیں [۱۰۰] اس میں مرض اچھے ہوتے ہیں لوگوں کے [۱۰۰] اس میں نشانی ہے ان لوگوں کے لئے جو دھیان کرتے ہیں [۱۰۰]

۱۰۰۔ پھلوں کے منافع: یعنی ان میووں سے نشہ لانے والی شراب کشید کرتے ہو۔ اور کھانے پینے کی دوسری عمدہ چیزیں مثلاً شربت ، نبیذ، سرکہ اور خثک فرما یا کشمش وغیرہ ان سے عاصل کرتے ہو۔ (تنبیہ) یہ آیت مکی ہے شراب مکہ میں حرام نہ ہوئی تھی پینے والے اس وقت تک بے تکلف پیتے تھے۔ ہجرت کے بعد حرام ہوئی۔ پھر کسی مسلمان نے ہاتھ نہیں لگایا۔ تاہم اس مکی آیت میں بھی "سکرا"" کے بعد وَدِزْقًا حَسَنًا فرماکر متنبہ فرما دیاکہ جو چیز آئندہ حرام ہونے والی ہے اس پر ""رزق حن "" کا اطلاق کرنا موزوں نہیں۔

۱۰۱۔ یہاں یکفیقِلُو نَ کالفظ ہو عقل سے مثنق ہے "" سکراً"" کے تذکرہ سے خاص مناسبت رکھا ہے چونکہ نشہ عقل کوزائل کر دیتا ہے اس لئے اشارہ فرما دیاکہ آیات کا سمجھنا عقل والوں کا کام ہے نشہ پینے والوں کا نہیں۔

1-1- شہد کی مکھی میں اللہ کی نشانیاں: "یعنی انگور کی بیل پڑھانے کو جو ٹٹیاں باندھتے ہیں یا جو عارتیں لوگ تیار کرتے ہیں۔ شہد کی مکھی کو حکم دینے کا یہ مطلب ہے کہ اس کی فطرت ایسی بنائی جو باوجود ادنی جیوان ہونے کے نہایت کاریگری اور باریک صنعت سے اپنا چھتے پہاڑوں، درخوں اور مکانوں میں تیار کرتی ہے۔ ساری مکھیاں ایک بڑی مکھی کے ماتحت رہ کر پوری فرمانبرداری کے ساتھ کام کرتی ہیں۔ ان کے سردار کو ""یعوب" کہا جاتا ہے۔ جس کے ساتھ مکھیوں کا جلوس چلتا ہے۔ جب کسی جگہ مکان بناتی ہیں تو سب خانے "ممدس متسادی الاصلاع" کی شکل پر ہوتے ہیں۔ بدون مسطر و پرکار وغیرہ کے اس قدر صحت وانسنباط کے ساتھ ٹھیک ٹھیک ایک ہی شکل پر تھام خانوں پر رکھنا، آدمی کو جیرت زدہ کر دیتا ہے۔ حکاء کہتے ہیں کہ ممدس کے علاوہ کوئی دوسری شکل اگر اختیار کی جاتی تو لا محالہ درمیان میں کچھ جگہ فضول خالی رہتی ۔ فطرت نے ایسی شکل کی مدس کے مالوہ کوئی دوسری شکل اگر اختیار کی جاتی تو لا محالہ درمیان میں کچھ جگہ فضول خالی رہتی ۔ فطرت نے ایسی شکل کی میں ذرا سا فرجہ بھی بے کار نہ رہے۔

۱۰۳۔ "" کلی ""اور "" فاسلکی "" سب اوامر تکوینیہ ہیں۔ یعنی فطرۃً اس کو ہدایت کی کہ اپنی خواہش اور استعداد مزاج کے مناسب ہر قسم کے پھلوں اور میووں میں سے اپنی غذا عاصل کرے۔ چنانچہ مکھیاں اپنے چھتہ سے نکل کر رنگ برنگ کے پھول پھل پوستی ہیں جن سے شہداور موم وغیرہ عاصل ہوتا ہے۔

۱۰۲۔ شدکی مکھی کے راستے: یعنی غذا عاصل کرنے اور کھا پی کر چھتہ کی طرف واپس آنے کے راستے کھلے پڑے ہیں کوئی روک ٹوک نہیں ۔ چنانچ دیکھا گیا ہے کہ مکھیاں غذا کی تلاش میں بعض اوقات بہت دور نکل جاتی میں پھر بے تکلف اپنے چھتہ میں واپس آ جاتی ہیں ۔ ذرا راستہ نہیں بھولتیں ۔ بعض نے فاسٹ کی شُبُل رَبِّكَ ذُلُلًا كا مطلب یہ لیا ہے کہ قدرت نے تیرے عمل و تصرف کے جو فطری راستے مقرر کر دیے میں ان پر مطبع و منقاد بن کر علتی رہ ۔ مثلاً پھول پھول پوس کر فطری قوی و تصرف سے شد وغیرہ تیار کر۔

۱۰۵ یعنی مختلف رنگ کا شہد نکلتا ہے سفید، سرخ ، زرد کہتے ہیں کہ رنگوں کا انتلاف موسم غذا اور مکھی کی عمر وغیرہ کے انتلاف سے پیدا ہوتا ہے ۔ واللہ اعلم ۔ 1.1 شد میں شفاء ہے: یعنی بہت ہی بیاریوں میں صرف شد خالص یا کہی دوسری دوا میں شامل کر کے دیا جاتا ہے جو باذن اللہ مریضوں کی شفایا بی کا ذریعہ بنتا ہے۔ عدیث صبح میں ہے کہ ایک شخص کو دست آرہے تھے اس کا بھائی صور الٹھ ایٹی خدمت میں عاضہ بواآپ لٹھ ایٹی ہے گئی۔ اس نے پھر عاضہ بوکر عرض کیا میں عاضہ بواآپ لٹھ ایٹی ہے شدیلا نے کی رائے دی ۔ شد پینے کے بعد اسمال میں ترقی بوگئی۔ اس نے پھر عاضہ بوکر عرض کیا کہ صفرت دست زیادہ آنے لگے فرمایا صدک تی الله و کذک بَ بَطَلْ اُخِیْكُ (اللہ سچا ہے اور تیرے بھائی کا پیٹ جھوٹا ہے )۔ پھر پلاؤ۔ دوبارہ پلانے سے بھی وہ ہی کیفیت ہوئی ۔ آپ لٹھ ایک ہی نے موروی فرمایا۔ آٹر تیسری مرتبہ پلانے سے دست بند ہوگئے اور طبیعت صاف ہوگئی۔ اطباء نے اسچا اصول کے موافق تھا ہے کہ بعض اوقات پیٹ میں "کیموس" فاسد ہوتا ہے اس کے دست آتے ہیں اس کا علاج یہ ہی ہے کہ مسلات دی بویٹ میں پہنچنے والی ہر ایک غذا اور دوا کو فاسد کر دیتا ہے اس کے دست آتے ہیں اس کا علاج یہ ہی ہے کہ مسلات دی جائیں۔ یا وہ "کیموس فاسد" فارج ہو۔ شد کے مسل ہونے میں کسی کو کلام نہیں۔ گویا صفور لٹھ ایک طرح کیا اور یہ بی وجہ بتلائی۔ آج کل کے اطباء شد کے استعال کو استطلاق بطن کے علاج میں بے عد مفید مسل سے اس کا علاج کیا اور یہ بی وجہ بتلائی۔ آج کل کے اطباء شد کے استعال کو استطلاق بطن کے علاج میں بے عد مفید مسل سے اس کا علاج کیا اور یہ بی وجہ بتلائی۔ آج کل کے اطباء شد کے استعال کو استطلاق بطن کے علاج میں بے عد مفید مسل ہے اس کا علاج کیا ور یہ بی وجہ بتلائی۔ آج کل کے اطباء شد کے استعال کو استطلاق بطن کے علاج میں بے عد مفید مشید

۱۰۷۔ بروں سے جھلوں کی تخلیق: صفرت شاہ صاحبؒ فرماتے ہیں کہ حق تعالیٰ نے اوپر کی آیتوں میں برے میں سے بھلا نکلنے کے تین پتے بتلائے ۔ جانور کے پیٹ اور خون گوبر کے مادہ سے دودھ، نشتے کے مادہ (انگور کھجور وغیرہ) سے پاک روزی اور مکھی کے تین پتے بتلائے ۔ جانور کے پیٹ اور خون گوبر کے مادہ تعالیٰ اس قرآن کی بدولت جاہلوں کی اولاد میں عالم پیدا کرے گا۔ صفرت کے وقت میں یہ ہی ہواکہ کا فرول کی اولاد عارف کا مل ہوئی۔

٠٠ ـ اور الله نے تم کوپیدا کیا پھر تم کو موت دیتا ہے اور کوئی تم میں سے پہنچ جاتا ہے نظمی عمر کو کہ سمجھنے کے پہنچ جاتا ہے تمری عمر کو کہ سمجھنے کے پہنچ جاتا ہے قدرت والا [١٠٨]

اک۔ اور اللہ نے بڑائی دی تم میں ایک کو ایک پر روزی میں سوجن کو بڑائی دی وہ نہیں پہنچا دیتے اپنی روزی ان کوجن کے مالک ان کے ہاتھ ہیں کہ وہ

وَاللهُ خَلَقَكُمْ ثُمَّ يَتَوَفَّىكُمْ لَا وَ مِنْكُمُ مَّ مَّنُ يُّرَدُّ إِلَى اَرْذَلِ الْعُمُرِ لِكَى لَا يَعْلَمَ بَعْدَ مَّ مَنْ يُّرَدُّ إِلَى اَرْذَلِ الْعُمُرِ لِكَى لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عَلَمْ عَلَمْ مَعْدَ عَلَمْ مَعْدَ عَلَى مَعْدِيرُ فَي عِلْمَ عَلَى بَعْضِ فِي الرِّزُقِ عَلَى مَا الَّذِينَ فُضِّلُو البِرَ آدِي رِزْقِهِمْ عَلَى مَا فَضِلُو البِرَ آدِي رِزْقِهِمْ عَلَى مَا فَضِلُو البِرَ آدِي رِزْقِهِمْ عَلَى مَا

سب اس میں برابر ہو جائیں کیا اللہ کی نعمت کے منکر میں [۱۰۹]

## مَلَكَتُ اَيْمَانُهُمُ فَهُمْ فِيْدِ سَوَ آءُ الْفَيِنِعُمَةِ اللهِ يَجْحَدُونَ عَلَى اللهِ يَجْحَدُونَ عَلَى

الملہ بجبحدوں سے الدونی اللہ الدونی اللہ الدونی اللہ الدونی اللہ الدونی اللہ بیان فراکر انسان کو متنبہ کرتے میں کہ نود اپنے اندرونی علات میں غور کرے۔ وہ کچھ نہ تھا، غدا نے وہود بختا، چر موت بھی اور دی ہوئی زندگی واپس لے لی ۔ یہ کچھ نہ کر سکا اور بعضوں کو موت سے پہلے ہی پیرانہ سالی کے ایے درجہ میں پہنچا دیا کہ ہوش و تواس شمکا نے نہ رہے ۔ نہ ہاتھ پاؤں میں طاقت رہی ، بالکل نکا ہوگیا۔ نہ کوئی بات سمجھتا ہے ۔ نہ سمجھی ہوئی یادرکھ سکتا ہے ۔ اس سے ثابت ہواکہ علم وقدرت اسی خالق و مالک کے خوانہ میں ہے ۔ جب اور جس قدر چاہے دے اور جب چاہے واپس کر لے ۔ حضرت شاہ صاحب کے نزدیک آیت میں اس طوف اشارہ ہے کہ اس امت میں کامل پیدا ہوکر پھر ناقص پیدا ہونے لگیں گے ۔ واللہ اعلم ۔ طرف اشارہ ہے کہ اس امت میں کامل پیدا ہوکر پھر ناقص پیدا ہونے لگیں گے ۔ واللہ اعلم ۔ استعداد و استعداد و اس نے اپنی حکمت بالغہ سے بعض کو بعض پر فضیلت دی ہے ۔ کسی کو مالدار اور بااقدار بنایا جس کے ہاتھ تلے بہت اوال کے اس نے اپنی حکمت بالغہ سے بعض کو بعض پر فضیلت دی ہے ۔ کسی کو مالدار اور بااقدار بنایا جس کے ہاتھ تلے بہت عظام اور نوکر و چاکر میں ۔ جن کو اس کے ذریعہ سے روزی پہنچتی ہے ۔ ایک وہ غلام میں جو ہذات نود ایک پیسہ یا ادنی اختیار سے غلام اور نوکر و چاکر میں ۔ جن کو اس کے ذریعہ سے روزی پہنچتی ہے ۔ ایک وہ غلام میں جو بذات نود ایک پیسہ یا ادنی اختیار سے غلام اور نوکر و چاکر میں ۔ جن کو اس کے ذریعہ سے روزی پہنچتی ہے ۔ ایک وہ غلام میں جو بذات نود ایک پیسہ یا ادنی اختیار

اوال کے اس نے اپنی حکمت بالغہ ہے بعض کو بعض پر فضیت دی ہے۔ کسی کو مالدار اور بااقدار بنایا جس کے ہاتھ تلے بہت ہے فلام اور نوکر و چاکر ہیں۔ جن کو ای کے ذریعہ ہے روزی پہنچتی ہے۔ ایک وہ فلام ہیں جو بذات نود ایک پیبہ یا ادنی افتیار کے مالک نہیں ، ہر وقت آقا کے اشاروں کے فتنظر ہے ہیں۔ پس کیا دنیا میں کوئی آقاگوارا کرے گا کہ فلام یا نوکر چاکر جو ہم طال ای بیلے انسان میں بہ ستور فلامی کی حالت میں رہے ہوئے اس کی دولت ، عزت ، عیوی و فیرہ میں برابر کے شریک ہو جو بائیں علام کا حکم تو شرعا یہ ہے کہ بحالت فلامی کسی چیز کا مالک بنایا جائے تب بھی نہیں بنتا ۔ آقا ہی مالک رہنا ہے اور فرض کرو آقا فلامی سے آزاد کر کے اپنی دولت و فیرہ میں برابر کا صد دار بنا لے تو مساوات بیشک ہو جائے گی۔ لیکن اس وقت فلام نہ رہا۔ ہمرکیف فلامی اور مساوات بمع نہیں ہو سکتی ، چر فعضب ہے کہ غالق و مخلوق کو معبودیت و فیرہ میں برابر کر دیا جائے ۔ اور ان چیزول کو جنہیں غدا کی مساوات نہیں ہو سکتی ، چر فضیک میں شرکت و معلوک سی شرکت و معلوک سی بھول کو جنہیں غدا کی مسلوک سمجھنے کا افرار فود مشرکین بھی کرتے تھے اِلّا شَرِیْ نے کہ جن بات کے قبول کرنے سے فود ناک بھووں پردھاتے ، واس سے معلوک سمجھنے کا افرار فود مشرکین بھی کرتے تھے اِلّا شَرِیْ ہے کہ جن بات کے قبول کرنے سے فود ناک بھووں پردھاتے ، واس سے مشرا دیا جائے کیا منعم حقیقی کی نعمتوں کا یہ ہی شکر یہ ہے کہ جن بات کے قبول کرنے سے فود ناک بھووں پردھاتے ، واس سے نائی کر دیا تو غدا کی اس نعمت نو ندا کی اس نعمت کو دوسروں سے فائی کر دیا تو غدا کی اس نعمت سے کو ایک دوسروں سے فائی کر دیا تو غدا کی اس نعمت سیک کی جتی کو دوسروں سے فائی کر دیا تو غدا کی اس نعمت

سے انکار کرنے کی بجز ہٹ دھرمی کے کیا وجہ ہو سکتی ہے۔

وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنُ اَنْفُسِكُمْ اَزْوَاجًا وَّجَعَلَ لَكُمْ مِّنُ اَزُوَاجِكُمْ بَنِينَ وَحَفَدَةً وَّ رَزَقَكُمُ مِّنَ الطَّيِّبُتِ لَا اَفَبِالْبَاطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ اللهِ هُمْ يَكُفُرُونَ 🚭 وَيَعْبُدُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزُقًا مِّنَ السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضِ شَيْئًا وَّلَا يَسْتَطِيْعُونَ ﴿

فَلَا تَضْرِبُوا لِلَّهِ الْأَمْثَالَ لَا إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَ اللهَ رَبِهُ اللَّهُ الله لِ مثالين [١١] اَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ عَ

۷۶۔ اور اللہ نے پیدا کیں تمہارے واسطے تمہای ہی قسم سے عورتیں [الله اور دیے تم کو تمہاری عورتوں سے بیٹے اور پوتے [اا] اور کھانے کو دیں تمکو ستھری چیزیں [۱۱۲] سو کیا جھوٹی باتیں مانتے ہیں اور اللہ کے فضل کو نہیں مانتے [۱۱۳]

٣٧\_ اور پوجتے ہيں اللہ کے سوائے اليوں کو جو مختار نہیں انکی روزی کے آسمان اور زمین میں سے کچھ بھی [۱۱۳] اور نه قدرت رکھتے ہیں [۱۱۵]

بیشک اللہ جانتا ہے اور تم نہیں جانتے [۱۱]

اله یعنی نوح انسان ہی سے تمہارا جوڑا پیدا کیا۔ تاالفت و موانست قائم رہے ۔ اور تخلیق کی غرض پوری ہو۔ وَ مِنَ ایَاتِهِ اَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنَ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِّتَسْكُنُو ٓ اللَّهِ الْحَعَلَ بَيْنَكُمْ مَّوْدَّةً وَّرَحْمَةً (الروم ركوع") ااا۔ جو تمہاری بقاء نوعی کا ذریعہ میں۔

اا۔ جو بقائے شخصی کا سبب ہے۔

۱۱۳ یعنی بتوں کا احبان مانتے میں کہ بیاری سے چنگا کیا یا بیٹا دیا ، یا روزی دی ، اور یہ سب جھوٹ اور وہ جو پچ دینے والا ہے اس کے شکر گذار نہیں ۔ کذا فی الموضح۔ اور شایدیہ مبھی اشارہ ہو کہ فانی وزائل زند گانی کی بقاء نوعی و شخصی کے اساب کو تو مانتے ہواور خداکی سب سے بڑی نعمت (پیغمبرالسلام کی ہدایات) کو جو بقائے ابدی اور حیات جاودانی کا واحد ذریعہ ہے، تسلیم نہیں کرتے أَلَا كُلُّ شَيْءٍ مَاخَلَا اللهِ بَاطِلُ. ۱۱۲۔ یعنی نہ آسمان سے مینہ برسانے کا غدائی اختیار رکھتے ہیں نہ زمین سے غلہ اگانے کا ۔ پھر قادر مطلق کے شریک معبودیت میں کس طرح بن گئے ؟۔

110 یعنی نه فی الحال اختیار عاصل ہے نه آئندہ عاصل کرنے کی قدرت رکھتے ہیں۔

111۔ اللہ کے لئے کوئی مثال نہیں: مشرک کھتے تھے کہ مالک اللہ ہی ہے۔ یہ لوگ اس کی سرکار میں مختار میں۔ ہمارے کام ان ہی سے پوتے ہیں۔ بڑی سرکارتک براہ راست رسائی نہیں ہو سکتی۔ سویہ مثال غلط ہے جو بارگاہ احدیت پر چہاں نہیں ۔ اللہ ہر چیز آپ کرتا ہے ۔ خواہ بالواسطہ ہو یا بلاواسطہ کوئی کام کسی کو اس طرح سپرد نہیں رکھا جیسے سلاطین دنیا اپنے ماتحت حکام کو اختیارات تقویض کر دیتے ہیں کہ تقویض تو ارادہ و اختیار سے کیا لیکن بعد تقویض ان اختیارات کے استعال میں ماتحت آزاد ہیں۔ کسی مجبٹریٹ کے فیصلہ کے وقت بادشاہ یا پارلیمنٹ کو اس واقعہ اور فیصلہ کی مطلق خبر نہیں ہوتی ۔ نہ اس وقت جوئی طور پر بادشاہ کی مشیت و ارادہ کو فیصلہ کے وقت بادشاہ یا پارلیمنٹ کو اس واقعہ اور فیصلہ کی مطلق خبر نہیں ہوتی ۔ نہ اس وقت جوئی طور پر بادشاہ ادنی ہے اور فیصلہ کے دیاں نہیں ۔ بلکہ ہر ایک چھوٹا بڑا کام اور ادنی ہے اور فیصلہ صادر کرنے میں قطعا دخل ہے ۔ یہ صورت جق تعالیٰ کے یماں نہیں ۔ بلکہ ہر ایک چھوٹا بڑا کام اور ادنی ہے اور فیصلہ مارک نے علم محیط اور مشیت و ارادہ سے وقوع پذیر ہوتی ہے اسی لئے لازم ہے کہ آدمی ہر کلی جرئی کا فاعل اور موثر حقیقی اعتقاد کر کے تنا اسی کو معبود و مستعان سجھے ۔ (تنبیہ) ابن عباس وغیرہ سلف سے فکلا تھ مطلب منقول ہے کہ غدا کا مماثل کسی کو مت شھمراؤ۔

۱۱۔ دو مثالیں: یعنی تم نہیں جانے کہ خدا کے لئے کس طرح مثال پیش کرنی چاہئے۔ جواصل تقیقت اور صیح مطلب کی تفہیم میں معین ہو۔ اور اس کی عظمت و نزاہت کے خلاف شبہ پیدا نہ کرے۔ اگر صیح مثال چاہو تو آگے دو مثالیں بیان فرمائیں۔ انہیں غورسے سنواور تمثیل کی غرض کو سمجھو۔

۵۷۔ اللہ نے بتلائی ایک مثال ایک بندہ (غلام) پرایا مال نہیں قدرت رکھتا کسی چیز پر اور ایک جمکو ہم نے روزی دی اپنی طرف سے خاصی روزی سو وہ خرچ کرتا ہے اس میں سے چھپا کر اور سب کے روبرو کہیں برابر ہوتے ہیں سب تعریف اللہ کو ہے پر بہت لوگ نہیں جانے [۱۸]

 ۲۶۔ اور بتائی اللہ نے ایک دوسری مثال دو مرد ہیں ایک گونگا [۱۹] کچھ کام نہیں کر سکتا [۲۰۰] اور وہ بھاری ہے اپنے صاحب (مالک) پر جس طرف اسکو بھیجے نہ کر کے لائے کچھ مھلائی <sup>[۱۳]</sup> کہیں برابر ہے وہ اور ایک وہ شخص جو عکم کرتا ہے انصاف سے اور ہے سیدھی راہ

وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَآ أَبُكُمُ لَا يَقُدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَّهُوَ كُلُّ عَلَىٰ مَوْلَـٰهُ لَا اَيْنَمَا يُوجِّهُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ لَهُلُ يَسْتَوِيُ هُوَ لُومَنُ يَّامُرُ بِالْعَدُلِ لُوهُوَ عَلَى صِرَاطٍ ع مُستقِيم الله

۱۱۸۔ ایک شخص وہ ہے جو آزاد نہیں۔ دوسرے کا مملوک غلام ہے ، کسی طرح کی قدرت واختیار نہیں رکھتا ہرایک تصرف میں مالک کی اجازت کا مختاج ہے بدون اجازت اس کے سب تصرفات غیر معتبر میں ۔ دوسرا آزاد اور باختیار شخص ہے جے خدا نے ا ا پنے فضل سے بہت کچھ مقدرت اور روزی عنایت فرمائی جس میں سے دن رات ستڑا و علانیۃ ً بے دریغ خرچ کرتا ہے ۔ کوئی اس کا ہاتھ نہیں روک سکتا کیا یہ دونوں شخص برابر ہوسکتے ہیں ؟ اسی طرح سمجھ لوکہ حق تعالیٰ ہرچیز کا مالک حقیقی ہے ، سب تعریفیں اور خوبیاں اس کے خزانہ میں میں۔ جس کو جو یاہے دے۔ کوئی مزاحمت کرنے والا نہیں۔ ذرہ زرہ پر کلی اختیار اور کامل قبضہ رکھتا ہے۔ یہ کس قدر ظلم ہو گاکہ ایک پتھرکے بت کواس کے برابر کر دیا جائے جوکسی چیز کا مالک نہیں ۔ بلکہ خود پرایا مال ہے۔ اگر مالک مجازی اور مملوک مجازی برابر نہیں ہو سکتے تو کوئی مملوک محض مالک حقیقی کا شریک کیسے بن سکتا ہے۔ یہاں سے یہ بھی سمجھ لوکہ خدائے واحد کا پرستار جبے مالک نے علم وایان کی دولت بخشی اور لوگوں میں شب وروز روعانی تعمتیں تقییم کرنے کا ذریعہ بنایا۔ کیا ایک پلید مشرک کو جو بت کا مملوک ، اہواء و اوہام کا غلام اور عمل مقبول سے محض تهی دست ہے ، اس مومن موحد کے ساتھ برابر کھڑا کیا جا سکتا ہے ؟ کلا واللہ۔

119 <u>گونگا ہے تولازمی طور پر بہرا بھی</u> ہو گا۔ گویا ینہ اپنی کمہ سکے ینہ دوسرے کی سن سکے ۔

۱۲۰ کیونکہ یہ حواس رکھتا ہے یہ عقل ، اوراپا ہج ہے جو چل پھر بھی نہیں سکتا۔

۱۲۱ یعنی مالک کے کسی کام کا نہیں ۔ جدھراسے بیھیجنا چاہے یا متوجہ کرے کچھ بھلائی اور فلاح نہ پہنچا سکے۔

۱۲۲۔ یعنی خود سیدھی راہ پر قائم رہ کر دوسروں کو بھی اعتدال و انصاف کے راستہ پر لے جا رہا ہے ۔ جب بیہ دونوں شخض برابر نہیں ہوسکتے توایک خود تراشدہ پتھرکی مورتی کو (العیاذ باللہ ) خدائی کا درجہ کیونکر دیا جا سکتا ہے۔ یا ایک اندھا بہرا مشرک جو خدا کی پیدا کی ہوئی روزی کھاتا ہے اور چھدام کا کام کر کے نہیں دیتا ، اس مومن قانت کی ہمسری کلیے کر سکتا ہے جو نود سیدھی راہ پر ہواور دوسروں کو اپنے ساتھ ترا لے جائے ۔ حضرت شاہ صاحبٌ فرماتے ہیں یعنی "" خدا کی دو مخلوق ایک بت نکا نہ ہل سکے نہ عل کے جیسے گونگا غلام ، دوسرا رسول جواللہ کی راہ بتا دے ہزاروں کواور آپ بندگی پر قائم ہے ، اس کے تابع ہونا بہتریا اس کے ""۔

وَ لِلَّهِ غَيْبُ السَّمَٰوٰتِ وَالْاَرْضِ ۗ وَمَآ اَمْرُ السَّاعَةِ إِلَّا كُلَمْحِ الْبَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ الْ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ عَلَى [113]\_\_

> وَ اللَّهُ اَخْرَجَكُمْ مِّنُ بُطُونِ أُمَّلْهَ بِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا ۚ وَ جَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْاَبْصَارَ وَالْاَفْهِدَةَ لَا لَعَلَّكُمْ تَشُكُرُونَ

اَلَمْ يَرَوْا إِلَى الطَّلْيرِ مُسَخَّرَتٍ فِي جَوِّ السَّمَاءِ ﴿ مَا يُمُسِكُهُنَّ إِلَّا اللَّهُ ﴿ إِنَّ فِي ذلِكَ لَأَيْتٍ لِقَوْمٍ يُتُؤْمِنُونَ عَيْ

۷۷۔ اور اللہ ہے کہ پاس ہیں بھید آسمانوں اور زمین کے [۱۳۳] اور قیامت کا کام توالیہا ہے جیے لیک نگاہ کی یا اس سے بھی قریب <sup>[۱۲۳]</sup> اور اللہ ہر چیز پر قادر

۸۷۔ اور اللہ نے تم کو نکالا تمہاری ماں کے پیٹ سے ینہ جانتے تھے تم کسی چیز کو اور دیئے تم کو کان اور أتحميل اور دل ناكه تم احبان مانو[۱۳۱]

 ۹)۔ کیا نہیں دیکھے اڑتے جانور حکم کے باندھے ہوئے آسمان کی ہوا میں کوئی نہیں تھام 'رہا ان کو سوائے اللہ کے [۱۳۷] اس میں نشانیاں ہیں ان لوگوں کو جو یقین لاتے ہیں [۱۲۸]

۱۲۳۔ اللہ تمام بھیدوں کو جانتا ہے: یعنی ساری مخلوق یکسال نہ ہوئی۔ ایک آدمی کا حال دوسرے سے بے انتہا مختلف ہوا۔ سب چیزیں ایک سطح متوی پر کھڑی نہیں کی گئیں۔ اس کا بھیداور ہرایک کی پوشیدہ استعداد اور مخفی عالت کا علم خدا ہی کے پاس ہے۔ چنانچہ وہ اپنے علم محیط کے موافق قیامت میں ہرایک کے ساتھ جداگانہ معاملہ کرے گا۔ اور مختلف احوال پر مختلف نتائج مرتب فرمائے گا۔

۱۲۴ء قیامت دور نہیں: یعنی قیامت کے آنے کو مستبعد مت سمجھو، خدا کے آگے کوئی چیز مشکل نہیں تام لوگوں کو جب دوبارہ

پیدا کرنا پاہے گا تو پلک جھپنے کی دیر بھی مذکلے گی ، ادھر سے ارادہ ہوتے ہی چٹم زدن میں ساری دنیا دوبارہ موجود ہو جائے گی۔

(تنبیہ) کَکَمْچ الْبَصَرِ اَقْ هُوَ اَقْرَ بُ کا مطلب یہ ہے کہ عام لوگوں کے محوسات کے موافق تو اس کی سرعت کو آنکھ جھپنے سے تعبیر کر سکتے ہیں ۔ لیکن واقع میں اس سے بھی کم میں قیامت قائم ہو جائے گی ۔ کیونکہ "" کمج بصر" بہرعال زمانی چیز ہے اور ارادہ خداوندی پر مراد کا ترتب آنی ہوگا۔

۱۲۵۔ یعنی جس کے علم و محیط کا وہ عال ہو کہ آسمان وزمین کے سارے بھیداس کے سامنے عاضر ہیں اور جس کی قدرت کاملہ ذرہ ذرہ پر محیط ہو۔ بھلا اس کا ہمسرکون ہوسکتا ہے ؟ اور اس کی پوری مثال کہاں سے لا سکتے ہیں۔

171۔ اپنے وجود میں خور کرو: یعنی پیدائش کے وقت تم کچھ جانتے اور سجھتے نہ تھے ، غدا تعالیٰ نے علم کے ذرائع اور سجھنے والے دل تم کو دیے۔ جو بذات نود بھی بڑی تعمتیں میں اور لاکھوں تعمتوں سے معتمتے ہونے کے وسائل میں ۔ اگر آنکھ ، کان عقل وغیرہ نہ ہوتو ساری ترقیات کا دروازہ ہی بند ہو جائے ۔ جو بول آدمی کا بچہ بڑا ہوتا ہے اس کی علمی و علی قوتیں بندر بج بڑھی جاتی میں سمجھ بوجھ سے کام لیتے ، نہ یہ کہ میں ۔ اس کی شکرگذاری یہ تھی کہ ان قوتوں کو مول کی طاعت میں خرچ کرتے ، اور جی ثنا می میں سمجھ بوجھ سے کام لیتے ، نہ یہ کہ بجائے اصان ماننے کے اللے بغاوت پر کمر بستہ ہو جائیں ۔ اور منعم تھیتی کو چھوڑ کر اینٹ بھروں کی پر ستش کرنے لگیں ۔ اس بجائے اصان ماننے کے اللے بغاوت پر کمر بستہ ہو جائیں ۔ اور منعم تھیتی کو چھوڑ کر اینٹ بھروں کی پر ستش کرنے لگیں ۔ اس بجائے اصان ماننے کے اللے بغاوت پر کمر بستہ ہو جائیں ۔ اور منعم تھیتی کو بچھوڑ کر اینٹ بھروں میں ان کے طالت کے مناسب فری عنایت فرمائے ، پر ندوں میں ان کے طالت کے مناسب فری درسگاہ میں اڑنے کی تعلیم نہیں دی گئی ، قدرت کا تابع اور غدا تعالیٰ کے تکویتی ادکام سے وابستہ ہے ۔ اسے کسی درسگاہ میں اڑنے کی تعلیم نہیں دی گئی ، قدرت نے اس کے پر اور بازواور دم وغیرہ کی ساخت ایسی بنائی ہے کہ شایت اسی خطیم الثان کھی انسی اپنی طرف تھینے نے اور طیران سے منع کر دے کیا غدا کے حاکسی اور کا ہاتھ ہے جس نے ان کو جر بھین آئر کی عظیم الثان کھی انسی اپنی طرف تھینے نے اور طیران سے منع کر دے کیا غدا کے حاکسی اور کا ہاتھ ہے جس نے ان کو جر میکن نہ نہیں نوان کھی نہ کہا ہو تھیں ۔ اس کی میں روگ رکھا ہے ۔

۱۲۸۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یعنی ایمان لانے میں بعضے اٹھتے ہیں ، معاش کی فکر سے ، سو فرمایا کہ مال کے پیٹ سے کوئی کچھے نہیں لاتا۔ کائی کے اساب کہ آنکھ، کان ، دل وغیرہ ہیں ، اللہ ہی دیتا ہے اور اڑتے جانور ادھر میں آخر کس کے بھروسہ رہتے ہیں۔ وَاللهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ بُيُوتِكُمْ سَكَنًا وَ اللهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ جُلُوْدِ الْاَنْعَامِ بُيُوتًا تَسْتَخِفُّوْنَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ الْعَنِكُمْ وَيَوْمَ الْعَنِكُمْ وَيَوْمَ الْعَنِكُمْ وَيَوْمَ الْعَنِكُمْ وَيَوْمَ الْعَنِكُمْ وَيَوْمَ الْعَوَافِهَا وَاَوْبَارِهَا وَ اللهُ جَعَلَ اللهُ عَيْنِ هَا الله عِيْنِ هَا الله عَمَلَ الله وَ جَعَلَ اللهُ حَعَلَ لَكُمْ مِّمَّا خَلَقَ ظِللًا وَ جَعَلَ لَكُمْ مِّمَّا خَلَقَ ظِللًا وَ جَعَلَ لَكُمْ مِّمَّا خَلَقَ ظِللًا وَ جَعَلَ لَكُمْ مِّمَا خَلَقَ ظِللًا وَ جَعَلَ لَكُمْ مِرَابِيلًا تَقِينُكُمْ الْحَرَّ وَ سَرَابِيلً تَقِينُكُمْ مَنَ الْجِبَالِ اكْنَانًا وَ جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْجِبَالِ اكْنَانًا وَ جَعَلَ لَكُمْ مَنَ الْجِبَالِ اكْنَانًا وَ جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْجِبَالِ اكْنَانًا وَ جَعَلَ لَكُمْ مَنَ الْجِبَالِ اكْنَانًا وَ جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْجِبَالِ اكْنَانًا وَ مَعَلَا يَكُمُ مَنَ الْجِبَالِ اكْنَانًا وَ مَعَلَا يَقِينُكُمْ مَنَا الْحَرَّ وَسَرَابِيلً تَقِينُكُمْ مِنَا الْمَوْنَ هَا مُؤْنَ اللهُ عُلَيْكُمْ أَسُلُمُ وَنَ هَا لَكُمْ مُنَا الْمُؤْنَ هَاللَّهُ وَالْمَالُولُولُ اللّهُ وَالْمَالِكُمْ أَسُلُمُ وَالْمَوْنَ هَا لَا كُمْ الْمُؤْنَ هَا لَا كُمُ الْمُؤْنَ هَا لَا كُمُ الْمَوْنَ هَا لَا الْمَالُولُ الْمَالِكُمُ الْمُؤْنَ هَا لَا الْمَلْمُونَ اللّهِ الْمُؤْنَ هَا لَعُلَقَ اللّهُ وَاللّهُ الْمُؤْنَ هَا لَا لَا اللّهُ الْمُؤْنَ اللّهُ الْمُؤْنَ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْنَ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْنَ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْحَلَقُ اللّهُ اللّهُ

فَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلْغُ الْمُبِينُ عَ

۱۸۔ اور اللہ نے بنا دیئے تم کو تمہارے گھر بینے کی جگہ [۱۹] اور بنا دیئے تم کو چوپاؤں کی کھال سے ڈیرے جو بلکے رہتے ہیں تم پر جس دن سفر میں ہو اور جس دن گھر میں [۱۳] اور بھیڑوں کی اون سے اور اونٹوں کی بریوں سے کتنے اسبب بریوں سے کتنے اسبب اور استعال کی چیزیں وقت مقررتک [۱۳]

۱۹۲ اور اللہ کے بنا دینے ممارے واضطے اپنی بنای ہوئی چیزوں کے سائے [۱۳۳] اور بنا دیں تممارے واسط پہاڑوں میں چھپنے کی جگمیں [۱۳۳] اور بنا دیے تم کو کرتے ہو بچاؤ میں گرمی میں [۱۳۵] اور کرتے ہو بچاؤ میں لوائی میں [۱۳۵] اسی طرح پورا کرتا ہے اپنا احمان تم پر تاکہ تم حکم مانو[۱۳۷]

۸۳۔ پھر اگر پھر جائیں تو تیرا کام تو یہی ہے کھول کر سنا دینا [۳۸]

۱۲۹\_ یعنی اینٹ ، پنقر، لکڑی وغیرہ کے مکان۔

۳۱۔ اللہ نے تمہارے مسکن بنائے: یعنی اینٹ، پھر کے مکانوں کو کہیں منتقل نہیں کر سکتے تھے، اس لئے چمڑے اور اون وغیرہ کے ڈیرے فیر بنانے سکھا دیے جو بہولت منتقل کئے جا سکتے ہیں۔ سفر و حضر میں جمال چاہو نصب کر لو اور جب چاہو لپیٹ کررکھ دو۔ بعض نے یکو مَر ظَغنِکُمْ وَ یُکوْ مَر إِقَامَتِکُمْ کا یہ مطلب لیا ہے کہ چلنے کے وقت اٹھانے میں اور کسی جگہ اترتے وقت نصب کرنے میں جلکے رہتے ہیں۔

الا۔ یعنی اونٹ کی پیٹم سے۔

۱۳۲۔ مختلف انعامات: یعنی ان چیزوں سے کتنے سامان رہائش اور آسائش کے تیار کئے جاتے ہیں جوایک وقت معین یا مدت دراز تک کام دیتے ہیں ۔ اگر غدا تعالیٰ آنگے، کان اور ترقی کرنے والا دل و دماغ نہ دیتا، کیا یہ سامان میسر آسکتے تھے۔

۱۳۳۔ مثلاً بادل، درخت، مکان اور پہاڑوغیرہ کا سایہ قانون قدرت کے موافق زمین پر پڑتا ہے جس میں مخلوق آرام پاتی ہے ۔ ۱۳۷۔ جال سرچھیا کر بارش، دھوپ یا دشمن وغیرہ سے اپنی حفاظت کر سکتے ہو۔

۱<mark>۳۵</mark>۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""جن کرتوں میں گرمی کا بچاؤ ہے ، سردی کا بھی بچاؤ ہے ۔ پر اس ملک میں گرمی زیادہ تھی اس کا ذکر خصوصیت سے فرمایا۔"

۱۳۹۔ یعنی زرمیں جو لرائی میں زخمی ہونے سے بچاتی ہیں۔

۱۳۱۔ جمانی اور رومانی تربیت کا سامان: یعنی دیکھو!کس طرح تمہاری ہرقیم کی ضروریات کا اپنے فضل سے انتظام فرمایا اور کلیسی علمی و علی قوتیں مرحمت فرمائیں جن سے کام لے کر انسان عجیب و غریب تصرفات کرتا رہتا ہے ۔ پھر کیا ممکن ہے کہ جس نے مادی اور جمانی دنیا میں اس قدر احمانات فرمائے ، رومانی تربیت و تنکمیل کے سلسلہ میں ہم پر اپنا احمان نہ کرے گا۔ بیشک پورا کر چکا ۔ اَلْیَوْ مَر اَکْمَلْتُ لَکُمْ دِیْنَکُمْ وَ اَتْمَمْتُ عَلَیْکُمْ نِعْمَتِیْ وَ رَضِیْتُ لَکُمْ الْلِسُلَامَ دِیْنًا (مائدہ رکوعا) ضروری ہے کہ سب لوگ اس کے احمان کے آگے گردئیں جھکا دیں اور اس منعم حقیقی اور محن اعظم کے مطبع و متقاد ہوکر رہیں۔

۱۳۸ یعنی اس قدراحیانات من کر بھی خدا کے سامنے نہ جھکیں توآپ کچھ غم نہ کھائیں ۔ آپ اپنا فرض اداکر پیکے، کھول کھول ک تمام ضروری باتیں سنا دی گئیں ۔ آگے ان کا معاملہ خدا کے سپرد کیجئے ۔

۸۴۔ پھپانتے ہیں اللہ کا اصان پھر منکر ہو جاتے ہیں اور بہت ان میں ناشکر ہیں [۱۲۹]

۸۵۔ اور جس دن کھڑا کریں ہم ہر فرقہ میں ایک بتلانے والا پھر حکم (اجازت) نہ ملے منکروں کو اور نہ ان سے توبہ لی جائے [۳۰]

يَعُرِفُونَ نِعُمَتَ اللهِ ثُمَّ يُنُكِرُونَهَا وَ اللهِ ثُمَّ يُنُكِرُونَهَا وَ اللهِ أَكْثَرُهُمُ الْكُفِرُونَ ﴿

وَيَوْمَ نَبُعَثُ مِنَ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيئًا ثُمَّ لَا يُورَمَ نَبُعَثُ مِنَ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيئًا ثُمَّ لَا يُؤذَنُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَلَا هُمْ يُسْتَعُتَبُوْنَ يُؤذَنُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَلَا هُمْ يُسْتَعُتَبُوْنَ

وَ إِذَا رَاَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الْعَذَابَ فَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمْ وَلَاهُمْ يُنْظَرُونَ

وَ إِذَا رَاَ الَّذِيْنَ اَشْرَكُوا شُرَكَا عَهُمْ قَالُوا رَبَّنَا هَوُلَاّءِ شُرَكَا وَهُمْ قَالُوا رَبَّنَا هَوُلَاّءِ شُركاً وُنَا الَّذِيْنَ كُنَّا نَدُعُوا مِنْ دُوْنِكَ فَالْقَوْا إِلَيْهِمُ الْقَوْلَ إِنَّكُمْ لَكَذِبُوْنَ اللَّهُمُ الْقَوْلَ إِنَّكُمْ لَكَذِبُوْنَ اللَّهُمُ الْقَوْلَ الْمَكْمُ لَكُذِبُوْنَ اللَّهُمُ الْمَوْلَ الْمَكْمِ لَكُذِبُوْنَ اللَّهُمُ الْمَوْلَ اللَّهُمُ الْمَوْلَ اللَّهُمُ الْمُؤْنَ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنَ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنَ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنَ اللَّهُمُ الْمُؤْنَ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنَا اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنَ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنَ اللَّهُمُ الْمُؤْنَ اللَّهُمُ الْمُؤْنَ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنَا اللَّهُمُ الْمُؤْنَا اللَّهُمُ الْمُؤْنَا اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنَا اللَّهُمُ الْمُؤْنَا اللَّهُمُ الْمُؤْنَا اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنَا اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْمُؤْنِ اللَّهُمُ اللْمُؤْنَ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللَّهُمُ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنُ اللْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنُ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنُ اللْمُؤْنُ اللْمُؤْنُ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنُولُولُونُ اللْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ اللْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولِ

وَ اَلْقَوْا إِلَى اللهِ يَوْمَبِذِ السَّلَمَ وَضَلَّ عَنْهُمُ مَّا كَانُوُا يَفْتَرُونَ ﴿

۸۶۔ اور جب دیکھیں گے ظالم عذاب کو پھر ہلکا نہ ہو گا ان سے اور نہ ان کو ڈھیل ملے [۱۳۱]

۸۰۔ اور جب دیکھیں مشرک اپنے شریکوں کو بولیں اے رب یہ ہمارے شریک ہیں جن کو ہم پکارتے میں جن کو ہم پکارتے متع تیرے موائے [۱۳۳] تب وہ ان پر ڈالیں گے بات کہ تم جھوٹے ہو[۱۳۳]

۸۸۔ اور آپڑیں اللہ کے آگے اس دن عاجز ہو کر اور بھول جھول جائیں (جائے گی ان سے) جو جھوٹ باندھتے تھے [۱۲۲]

۱۳۹۔ یعنی بے شک بعضے بندے شکر گذار بھی ہیں وَ قَلِیْلٌ مِّنْ عِبَادِیَ الشَّکُوْرُ (ساررکوع) لیکن اکثروں کا عال یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے انعامات کو دیکھتے اور اس کے احمانات کو سمجھتے ہیں ، مگر جب شکر گذاری اور اظہار اطاعت کا وقت آتا ہے تو سب بھول جاتے ہیں۔ گویا دل سے سمجھتے ہیں اور عمل سے انکار کرتے ہیں۔

۱۳۰۰ کفرونا شکری کا انجام: یمال سے کفرونا شکری کا انجام بتلاتے ہیں ۔ یعنی یادر کھو، وہ دن بھی آنے والا ہے جب تمام اگلی پھی امتیں امکم الحاکمین کی آخری عدالت میں کھڑی ہوں گی اور ہرامت کا نبی بطور گواہ کھڑاکیا جائے گا۔ تا اپنی امت کے نیک و بداور مطیع و عاصی کی نسبت شادت دے کہ کس نے کیسا معاملہ حق کے پیغام اور پیغامبر کے ساتھ کیا ہے ۔ اس وقت منکرول کو اجازت نہ ہوگی کہ کچھ لب کثائی کر سکیں ۔ یا اب بعد از وقت توبہ کر کے سزا سے چھوٹ جائیں اور لب کثائی کا ہے میں کریں گے ، درآنحالیکہ انہیں اپ مجم م ہونے اور کسی قیم کی معذرت نہ چل سکنے کا پورا انکثاف ہوجائے گا۔ وہ یہ بھی سمجھ لیں گے کہ سے دارجواء " ہے " دارعل " نہیں جواب توبہ کر کے خطائیں معاف کرالیں ۔

۱۲۱۔ یعنی نه عذاب کی سختی میں کمی ہوگی اور نه درمیان میں وقفہ ہو گاکہ سےوڑی دیر مهلت مل جائے ، پھر از سر نو عذاب شروع ہو۔ بعض نے وَلَا مُنظَرُونَ سے یہ مرادلیا ہے کہ جہنم کو دیکھنے کے بعد ایک منٹ کی ڈھیل نه ملے گی۔ جہنم فورًا مجرمین کو

اس طرح ایک لے گا جیسے پرندہ ایک دام دانہ اٹھا کر نگل جاتا ہے۔ گویا سرعت دخول کی طرف اشارہ ہوا۔ ۱۲۲۔ کفار اور انکے جھوٹے معبود: یعنی ہم تو ان کی بدولت مارے گئے ۔ شاید مطلب ہو کہ ہم بذات نود بے قصور ہیں ، یا یہ کہ

۱۲۳ باطل معبودوں کا جواب: یعنی جھوٹے ہو جو ہم کو خدا کا شریک ٹھہرا لیا۔ ہم نے کب کہا تھاکہ ہماری عبادت کرو۔ فی الحقیقت تم محض اپنے اوہام و خیالات کو پوجتے تھے جس کے نیچے کوئی حقیقت نہ تھی ، یا جن و شیاطین کی پرستش کرتے تھے ۔ مَّرُ وَهِال شَيْطَانَ بَهِي يَهِ كُهُ كُرِ اللَّهِ مُوجَائِ كًا . وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُمْ مِّنْ سُلَطْنِ إِلَّآ أَنْ دَعَوْ تُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلَا تَلُوْ مُوْ نِنْ وَلُوْ مُوَّا اَنْفُسَكُمْ (ابراهیم رکوع۴) غرض جن چیزوں کو مشرکین نے معبود بنارکھا تھا، سب اپنی علیحدگی اور بیزاری کا اظہار کریں گے ، کوئی پچ کوئی جھوٹ ، پتھر کے بتوں کو تو سرے سے کچھ خبر ہی یہ تھی۔ ملائکہ اور بعض انبیاء و صالحین ہمیثہ شرک سے سخت نفرت و بیزاری اور اپنی خالص بندگی کا اظہار کرتے رہے ۔ رہ گئے شاطین سوان کا اظہار نفرت گو جھوٹ ہو گا، تاہم اس سے مشرکین کو کلی طور پر مایوسی ہو جائے گی کہ آج بڑے سے بڑا رفیق بھی کام آنے والا نہیں۔

۱۳۷۔ یعنی ساری طمطراق اور افتراء پر دازیاں اس وقت غائب ہو جائیں گی سب عاجز و مقبور ہو کر خدا کے سامنے اپنی اطاعت و القياد كا الله اركري كے ۔ اَسْمِعْ بِهِمْ وَ اَبْصِرْ يَوْمَ يَاتُونَنَا

> ٱلَّذِيْنَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ زِدُنْهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوْا يُفْسِدُونَ 🕮

وَ يَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيْدًا عَلَيْهِمُ مِّنَ اَنْفُسِهِمُ وَ جِئْنَا بِكَ شَهِيْدًا عَلَى هَوُلاَءِ ﴿ وَ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتٰبَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ وَّ هُدًى وَّ رَحْمَةً وَّ بُشُرى ع لِلْمُسْلِمِينَ ﴿

۸۸۔ جو لوگ منکر ہوئے ہیں اور روکتے رہے ہیں اللہ کی راہ سے انکو ہم بڑھا دیں گے عذاب پر عذاب بدلہ اس کا جو شرارت کرتے تھے [۱۳۵]

۸۹۔ اور جس دن کھڑا کریں گے ہم ہر فرقہ میں ایک بتلانے والا ان پر انہی میں کا اور تجھ کو لائیں بتلانے کو ان لوگوں پر [۱۳] اور آثاری ہم نے تجھ پر کتاب کھلا بیان ہر چیز کا [۱۳۷] اور ہدایت اور رحمت اور نوشخبری حکم ماننے والوں کے لئے [۴۸] 9. الله علم كرتا ہے انصاف كرنے كا اور بھلائى كرنے كا اور تھلائى كرنے كا اور قرابت والوں كے (كو) دينے كا [١٢٩] اور منع كرتا ہے ہے داور نامعقول كام سے اور مركثى سے آلكہ تم يادر كھو[١٤١]

إِنَّ اللهَ يَامُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ وَ إِيْتَآيِّ ذِى الْقُرْبِي وَيَنْهِى عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنْكَرِ وَ الْبَغْيِ يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمُ تَذَكَّرُونَ ﴿

۱۳۵ یعنی ایک عذاب تو انکار حق پر ، دوسرا اس پر کہ اوروں کو خدا کی راہ سے روکا ۔ یا ایک عذاب صدور جرم پر دوسرا اس کی عادت ڈالنے پر ۔ بہرعال اس آیت سے معلوم ہوا کہ جس طرح جنت میں اہل جنت کے منازل و مدارج متفاوت ہوں گے جہنیوں کا عذاب بھی کیا و کیفا و نوعا متفاوت ہوگا۔

۱۳۹۱۔ آفرت میں آنکے متعلق بارگاہ احدیت میں بیان دے گا اور آپ (نبی الیٹیڈیٹیٹی) اس امت کی حالت بتلائیں گے۔ بلکہ امت کے معاملات کے متعلق بارگاہ احدیت میں بیان دے گا اور آپ (نبی الیٹیڈیٹیٹیٹی) اس امت کی حالت بتلائیں گے۔ بلکہ بعض مفسرین کے قول کے موافق آپ ان تمام شداء کے لئے شمادت دیں گے۔ کہ بیٹک انہوں نے اپنا فرض منصبی بخوبی اداکیا۔ حدیث میں آیا ہے کہ امت کے اعال میرروز حضور الیٹیڈیٹیٹی کے روبرو پیش کئے جاتے ہیں آپ اعال خیر کو دیکھ کر خدا کا شکر اداکرتے ہیں اور بداعالیوں پر مطلع ہوکر نالائقوں کے لئے استغفار فرماتے ہیں۔

۱۸۷۔ قرآن کریم رحمت وبٹارت ہے: یعنی قرآن کریم میں تمام علوم ہدایت اور اصول دین اور فلاح دارین سے متعلق ضوری امور کا نمایت مکل اور واضح بیان ہے۔ اس میں قیامت کے یہ واقعات بھی آ گئے جن کا ذکر اوپر ہوا۔ اندریں صورت جی پیغمبر پر ایسی جامع کتاب آثاری گئی اس کی مسئولیت اور ذمہ داری بھی بہت بھاری ہوگی۔ گویا شَهِیدًا عَلیٰ هُؤُلاءِ کے بعد وَنَزَّ لَنَا عَلَیْكَ الْمُحْتَابَ قِبْیَانًا لِّکُلِّ شَیْءٍ فرما کر حضور النَّیْلِیَّم کے عظیم مرتبہ اور اسی مرتبہ کے مناسب مسئولیت کی وَنَرَّ لَنَا عَلَیْكَ الْمُحْرَ سَلِینَ (اعراف رکوع)) ابن کثیر نے اس کو ذرا تفصیل سے بیان کیا ہے۔

۱۴۸ ۔ یعنی یہ کتاب سارے جمان کے لئے سرمایا ہدایت اور مجم رحمت ہے۔ فرمانبردار بندوں کو شاندار منتقبل کی نوشخبری سناتی ہے۔

١٣٩ ـ قرآن كريم كى جامع ترين آيت: ""قرآن"" كو تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ فرمايا تها ـ يه آيت اس كا ايك نمونه ہے، ابن مسودٌ فرماتے ہیں کہ خدا تعالیٰ نے ہرایک خیرو شرکے بیان کو اس آیت میں اکھٹا کر دیا ہے ۔ گویا کوئی عقیدہ ، خلق ، نبیت ، عمل ، معاملہ اچھا یا برا ایسا نہیں جوامرا و نہیا اس کے تحت میں داخل نہ ہوگیا ہو۔ بعض علماء نے لکھا ہے کہ اگر قرآن میں کوئی دوسری آیت نہ ہوتی تو تنا یہ ہی آیت قِبْیَانًا لِّکُلِّ شَیْءٍ کا ثبوت دینے کے لئے کافی تھی۔ ثاید اسی لئے فلیفہ راشد حضرت عمر بن عبدالعزیز نے خطبہ جمعہ کے آخر میں اس کو درج کر کے امت کے لئے اسوہ حسنہ قائم کر دیا ۔ اس آیت کی جامعیت سمجھانے کے لئے توایک منتقل تصنیف کی ضرورت ہے ۔ تاہم تھوڑا سا اندازہ یوں کیا جا سکتا ہے کہ آیت میں تین چیزوں کا امر فرمایا ہے ۔ عدل واصان: عدل ، احیان ، ایتاء ذی القربیٰ۔ ""عدل"" کا مطلب یہ ہے کہ آدمی کے تمام عقائد ، اعال ، اغلاق ، معاملات ، جذبات، اعتدال وانصاف کی ترزاو میں تلے ہوں ، افراط و تفریط سے کوئی پلہ جھکنے یا اٹھنے نہ پائے ، سخت سے سخت دشمن کے ساتھ بھی معاملہ کرتے وقت انصاف کا دامن ہاتھ سے یہ چھوٹے۔ اس کا ظاہر و باطن یکساں ہوجوبات اپنے لئے پسند نہ کرتا ہواپنے بھائی کے لئے بھی پسند نہ کرے۔ ""احیان"" کے معنی یہ ہیں کہ انسان بذات خود نیکی اور بھلائی کا پیکر بن کر دوسروں کو بھلا چاہے۔ مقام عدل وانصاف سے ذرا اور بلند ہو کر فضل و عفو اور تلطف و ترحم کی خواختیار کرے ۔ فرض ادا کرنے کے بعد تطوع وتبرع کی طرف قدم بڑھائے ۔ انصاف کے ساتھ مروت کو جمع کرے ۔ اوریقین رکھے کہ جو کچھ بھلائی کرے گا خدا اسے دیکھ رہا ہے۔ ادھر سے بھلائی کا جواب ضرور بھلائی کی صورت میں ملے گا۔ اللاحسان اُنْ تَعْبُدَ الله کَانَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ (صَحِيم عَاري) هَلْ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ (رحمن ركوع) يه دونول نصلتين (يعني عدل واحیان یا بالفاظ دیگر انصاف و مروت ) تواپنے نفس اور ہرایک خویش و بیگانہ اور دوست دشمن سے متعلق تھیں۔ لیکن اقارب کا حق اجانب سے کچھ زائد ہے۔ جو تعلقات قرابت قدرت نے باہم رکھ دیے میں انہیں نظر اندازیہ کیا جائے بلکہ اقارب کی ہمدردی اور ان کے ساتھ مروت واحیان اجانب سے کچھ بڑھ کر ہونا چاہئے۔ صلہ رحم ایک متنقل نیکی ہے جو اقارب و ذویٰ الارعام کے لئے درجہ بدرجہ استعال ہونی چاہئے۔ گویا ""احیان"" کے بعد ذوی القربیٰ کا بالتخصیص ذکر کر کے متنبہ فرما دیا کہ عدل و انصاف توسب کے لئے یکمال ہے ۔ لیکن مروت واحبان کے وقت بعض مواقع بعض سے زیادہ رعایت واہتام کے قابل ہیں ۔ فرق مراتب کو فراموش کرنا ایک طرح قدرت کے قائم کئے ہوئے قوانین کو بھلا دینا ہے۔ اب ان تینوں لفظوں کی ہمہ گیری کو پیش نظر رکھتے ہوئے سمجھدار آدمی فیصلہ کر سکتا ہے کہ وہ کونسی فطری خوبی ، بھلائی اور نیکی دنیا میں ایسی رہ گئی ہے جوان

تین فطری اصولول کے اعاطہ سے باہر ہو۔ فللہ الحد والمنہ ۔

۱۵۰ فی و منکر: منع بھی تین چیزوں سے کیا۔ فی اء، منکر، بغی۔ کیونکہ انسان میں تین قوتیں ہیں۔ جن کے بے موقع اور غلط استعال سے ساری خرابیاں اور برائیاں پیدا ہوتی ہیں۔ قوت بہیمیہ شہوائیہ، قوت وہمیہ شیطائیہ، قوت خصنبیہ سبعیہ۔ غالبا " فی اور علا سے وہ بے حیائی کی باتیں مراد ہیں جن کا منشاء شہوت و بہیمیت کی افراط ہو۔ " منکر " معروت کی ضد ہے ۔ یعنی نا معقول کام جن پر فطرت سلیمہ اور عقل صحیح انکار کرے ۔ گویا قوت وہمیہ شیطائیہ کے غلبہ سے قوت عقلیہ ملکیہ دب جائے۔ تیسری چیز "بغی" ہے ۔ یعنی سرکشی کر کے حد سے نکل جانا ۔ ظلم و تعدی پر کمربستہ ہو کر درندوں کی طرح کھانے بھاڑنے کو دوڑنا، اور دوسروں کے جان و مال یا آبرو و غیرہ لینے کے واسط ناحق دست درازی کرنا۔ اس قیم کی تنام حرکات قوت سبعیہ غضبیہ کے با استعال سے پیدا ہوتی ہیں ۔ الحاصل آیت میں تنبیہ فرما دی کہ انسان جب تک ان تینوں قوتوں کو قابو میں نہ رکھے اور بے جا استعال سے پیدا ہوتی ہیں ۔ الحاصل آیت میں تنبیہ فرما دی کہ انسان جب تک ان تینوں قوتوں کو قابو میں نہ رکھے اور قوت عقلیہ مالکیہ کوان سب پر عاکم نہ بنائے، مہذب اور پاک نہیں ہوسکا۔

ا۱۵۔ ابن کھم بن صفی نے اس آیت کرمہ کو سن کر اپنی قوم سے کھا "میں دیکھتا ہوں کہ یہ پیغمبر تمام عدہ اور اعلیٰ اخلاق کا حکم دیتے ہیں اور کمینہ اخلاق اور اعمال سے روکتے ہیں۔ تو تم اس کے ماننے میں جلدی کرو۔ فَکُو ذُو ا فِی هٰذَا الْاَ مُرِ دَيّے ہیں اور کمینہ اخلاق اور اعمال سے روکتے ہیں۔ تو تم اس کے ماننے میں جلدی کرو۔ فَکُو ذُو ا فِی هٰذَا اللّاَ مُرِ دَيْ مُنْ اس کہ میں سر بنو، دم نہ بنو) حضرت عثمان بن مظعون فرماتے ہیں کہ اس آیت کو سن کر میرے دل میں ایمان راسے ہوا اور محمد اللّٰ اللّٰهِ کی محبت جاگزیں ہوئی۔

وَ اَوْفُوا بِعَهْدِ اللهِ إِذَا عُهَدُتُمْ وَلَا تَنْقُضُوا الْآيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيْدِهَا وَ قَدُ تَنْقُضُوا الْآيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيْدِهَا وَ قَدُ جَعَلْتُمُ الله عَلَيْكُمْ كَفِيْلًا ۖ إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ۚ

وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِيُ نَقَضَتُ غَزُلَهَا مِنْ بَعُدِقُوَّةٍ اَنْكَاثًا لَا تَتَّخِذُوْنَ اَيُمَانَكُمُ

91۔ اور پورا کرو عہد اللہ کا جب آپس میں عہد کرواور نہ توڑو قسموں کو پکا کرنے کے بعد اور تم نے کیا ہے اللہ کو اپنا ضامن اللہ جانتا ہے جو تم کرتے ہو[۱۵۲]

۹۲۔ اور مت رہو جیسے وہ عورت کہ توڑا اس نے اپنا سوت کاتا ہوا محنت ) مضبوط کرنے ) کے بعد ٹکڑے ٹکڑے گاڑے [۱۵۳] کہ شمہراؤ اپنی قسموں کو دخل دینے کا

بہانہ ایک دوسرے میں (آپس میں) اس واسط کہ ایک فرقہ ہو چڑھا ہوا دوسرے سے [۱۵۳] یہ تو اللہ پر کھتا ہے تمکو اس سے [۱۵۵] اور آئندہ کھول دے گا اللہ تم کو قیامت کے دن جس بات میں تم جھگڑ رہے تھے [۱۵۱]

دَخَلًّا بَيْنَكُمُ أَنُ تَكُونَ أُمَّةُ هِيَ أَرْبِي مِنَ أُمَّةً هِيَ أَرْبِي مِنَ أُمَّةٍ هِيَ أَرْبِي مِنَ أُمَّةٍ هِيَ اَرْبِي مِنَ أُمَّةٍ أَلَيْبَيِّنَنَّ لَكُمُ اللهُ بِهِ وَلَيُبَيِّنَنَّ لَكُمُ يَوْمَ الْقِلْمَةِ مَا كُنْتُمُ فِيْهِ يَوْمَ الْقِلْمَةِ مَا كُنْتُمُ فِيْهِ تَخْتَلِفُونَ عَلَيْهِ اللهُ يَعْمَلُونَ عَلَيْهِ مَا كُنْتُمُ فِيْهِ تَخْتَلِفُونَ عَلَيْهِ مَا كُنْتُمُ فِيْهِ تَخْتَلِفُونَ عَلَيْهِ مَا كُنْتُمُ فَيْهِ وَيُهِ تَخْتَلِفُونَ عَلَيْهِ مَا كُنْتُمُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

101 ۔ ایفائے عمد اور قسموں کا پوراکرنا: اوپر کی آیت میں جن چیزوں کے کرنے یا چھوڑنے کا حکم تھا ان کے بعض افراد کو بالتخصیص بیان فرماتے میں ۔ یعنی ایفائے عمد کی تاکید اور غدمدی سے ممانعت کہ یہ چیز علاوہ فی نفسہ مہتم بالثان ہونے کے اس وقت مخاطبین کے بہت زیادہ مناسب عال تھی۔ جس کا معلم قوم کے عروج و ترقی اور متقبل کی کامیابی پر بے انتہا اثر پڑنے والا تھا۔ اسی لئے حکم دیا کہ جب غدا کا نام لے کر اور قسمیں کھا کر معاہدے کرتے ہو تو غدا کے نام پاک کی حرمت قائم رکھو۔ کسی قوم سے عالمی شخص سے معاہدہ ہو (بشرطیکہ غلاف شرع نہ ہو) مسلمان کا فرض ہے کہ اسے پورا کرے ، خواہ اس میں کتنی ہی مشکلات اور صعوبتوں کا سامنا کرنا پڑے ۔ "قول مردان جاں دارد" خصوصا جب غدا کا نام لے کر اور علف کر کے ایک معاہدہ کیا ہے تو سمجھنا چاہئے کہ قسم کھانا گویا غدا کو اس معاملہ کا گواہ یا ضامن بنانا ہے وہ جانتا ہے جب تم اسے گواہ بنا رہے ہو، اور یہ بھی جانتا ہے کہ کماں تک اس گواہی کا کاظر کھتے ہو۔ اگر تم نے خیانت اور بدعمدی کی ۔ وہ اپنے علم محیط کے موافق پوری سزا دے گا۔ کونکہ تمہاری کسی کی کھلی چھپی دغابازی اس سے مخفی نمیں رہ سکتی۔

۱۵۳ مد توڑنے کی مثال: یعنی عمد باندھ کر توڑ ڈالنا ایسی عاقت ہے جیسے کوئی عورت دن بھر سوت کاتے ، پھر کتا کتایا سوت شام کے وقت توڑ کر پارہ پارہ کر دے۔ چنانچ مکہ میں ایک دیوانی عورت ایسا ہی کیا کرتی تھی۔ مطلب یہ ہے کہ معاہدات کو محض کچے دھاگے کی طرح سمجے لینا کہ جب چاہا کتا اور جب چاہا انگلیوں کی ادنی ترکت سے بے تکامت توڑ ڈالا۔ سخت ناعاقبت اندیشی اور دیوانگی ہے بات کا اعتبار نہ رہے تو دنیا کا نظام مختل ہوجائے ۔ قول و قرار کی پابندی ہی سے عدل کی ترازو سیدھی رہ سکتی ہے۔ و قومیں قانون عدل و انسامت سے ہٹ کر محض اغراض و نواہشات کی پوبا کرنے لگی ہیں۔ ان کے یمال معاہدات صرف توڑنے کے لئے رہ جاتے ہیں جال معاہد قوم کو اپنے سے کمزور دیکھا، سارے معاہدات ردی کی ٹوکری میں پھینک دئے گئے۔ سے معاہدات اور قیموں کو فریب و دفا، مکاری اور حیلہ سازی کا آلہ مت بناؤ۔ جس طرح اہل جاہلیت کی عادت تھی کہ ایک جاعت کو اپنے سے طاقتور دیکھ کر معاہدہ کر لیا۔ پھر جس وقت کوئی جاعت اس سے بڑھ کر معزز اور طاقتور سامنے آئی ، پہلا معاہدہ توڑ کر عامید تو کوئی جاعت اس سے بڑھ کر معزز اور طاقتور سامنے آئی ، پہلا معاہدہ توڑ کی معاہدہ کر کرایا۔ پھر جس وقت کوئی جاعت اس سے بڑھ کر معزز اور طاقتور سامنے آئی ، پہلا معاہدہ توڑ کر معزز اور طاقتور سامنے آئی ، پہلا معاہدہ توڑ کر میں سے بڑھ کر معزز اور طاقتور سامنے آئی ، پہلا معاہدہ توڑ کی کو سے سے کرائے کے سے کرائے کرائے کی کہ بیا کہ کا کہ کرائے کی کوئی جاعت اس سے بڑھ کر معزز اور طاقتور سامنے آئی ، پہلا معاہدہ توڑ کرائی کے کہ بیات کی کرائے کرائے کوئی جانے کا سے کرائی کوئی کے کرائے کرائی کی کرائی کی کرائی کی کرائی کرائی کی کرائی کے کرائی کرائی کوئی کرائی کرائی کرائی کرائی کرائی کوئی کرائی کرائی کرائی کرائیں کرائی کرائی کرائی کرائی کرائی کرائی کرائی کرائیں کرائی کرائ

نئی جاعت سے عہد و پیان گانٹھ لئے۔ پھر چند روز بعد ان علفاء کو کمزور بنانے اور اپنے کو بڑھانے کا موقع پایا تو فورًا معاہدات توڑ ڈالے اور سب قسمیں اور علف بالائے طاق رکھ دیے۔ بعینہ جس طرح آج یورپین اقوام کا معمول ہے۔

180۔ قوموں کی قوت اور ضعف میں آزمائش ہے: یعنی قوت وضعف میں اقوام کا اختلاف، ان میں سے کسی کو اوپر پڑھانا کسی کو نے ہے۔ اور ایفائے عمد کا حکم دینے میں بھی تمہارا امتحان ہے۔ دیکھتے میں کون ثابت قدم رہتا ہے کہ اپنا عمد پورا کرنے میں حلفاء کی قوت وضعف کی کچھ پروا نہیں کرتا۔ باقی اقبال وادبار کسی کے بدلے سے بدلا نہیں جاتا۔ ادبار کی جگہ اقبال اور ضعف کی جگہ قوت خدا ہی لائے تو آئے ۔ ہاں بدعمدی کا خیال آنا اس کی علامت ہے کہ ادبار آنے والا ہے۔

۱۵۱۔ یعنی یہاں امتحان ہے ۔ نتیجہ امتحان قیامت کے دن کھل جائے گا۔ جس وقت ضعف و طاقت کے سب جھگڑے چکا دیے جائیں گے۔

وَلَوْ شَآءَ اللهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَّاحِدَةً وَّلْكِنَ يُضَآءُ لَكُمْ أُمَّةً وَّاحِدَةً وَلَكِنَ يُضَآءُ لَأُ يُضِلُّ مَنُ يَّشَآءُ لَأَ يُضِلُّ مَنُ يَّشَآءُ لَأَ يُضَالُونَ عَمَّا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ عَمَّا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ عَلَى اللهُ اللهُ عَمَّا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ عَلَى اللهُ الل

وَ لَا تَتَّخِذُوَّا اَيْمَانَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ فَتَزِلَّ قَدَمُّ بَعْدَ ثُبُوْتِهَا وَتَذُوْقُوا السُّوَّءَ بِمَا صَدَدُتُّمْ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ وَلَكُمْ عَذَابُ

عَظِيمُ

وَلَا تَشُتَرُوا بِعَهْدِ اللهِ ثَمَنًا قَلِيلًا ﴿ إِنَّمَا عَلَيْلًا ﴿ إِنَّمَا عِنْدَ اللهِ هُوَ خَيْرُ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمُ تَعْلَمُونَ ﴿ تَعْلَمُونَ ﴿ يَعْلَمُونَ ﴿ يَعْلَمُونَ ﴿ يَعْلَمُونَ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ

۹۳۔ اور اللہ چاہتا تو تم سب کو ایک ہی فرقہ کر دیتا ہے لیکن راہ بھلاتا ہے جس کو چاہیے اور سمجھاتا ہے جس کو چاہیے [۱۵۷] اور تم سے پوچھ ہو گی جو کام تم کرتے تھے [۱۵۸]

۹۹۔ اور نہ مھمراؤ اپنی قسموں کو دھوکا (فریب) آپس میں کہ ڈگ نہ جائے کسی کا پاؤں جمنے کے پیچھے اور تم چکھو سزا اس بات پر کہ تم نے روکا اللہ کی راہ سے اور تم کو بڑا عذاب ہو[۱۵۹]

90۔ اور نہ لو اللہ کے عمد پر مول (مال) تصورًا سا بیشک جواللہ کے میماں ہے وہی بہتر ہے تمہارے حق میں اگر تم جانتے ہو[۱۲]

۱۵۷ یعنی اسے قدرت تھی کہ اختلاف نہ رہنے دیتا، مگر حکمت اس کو مقتضی نہ تھی۔ جیسا کہ کئی مواقع میں ہم اس کی تقریر کر چکے ہیں ۔

۱۵۸۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "اس سے معلوم ہوا کہ کافر سے بھی غدر اور بدعمدی نہ کرے ۔ کفران باتوں سے ہٹتا نہیں ۔ اوراینے اوپر وبال آیا ہے۔

189۔ بدعمدی سے بچو: یعنی عمد شکنی کر کے اور قعیں توڑ کر بدعمدی کی راہ مت نکالو۔ اور مسلمان قوم کو بدنام نہ کرو۔ کہ تمہارے خراب اور پست کیرکٹر کو دیکھ کر یقین لانے والے شک میں بڑ جائیں ۔ اور غیر مسلم قومیں اسلام میں داخل ہونے سے رکنے لگیں۔ اور تم پر خدا کی راہ سے رکنے کا گناہ پڑھے جس کی سنزا بڑی سخت ہوگی۔

11- الله كا عمد پوراكرو: سبط مذكور تھا آپس میں قول توڑنے كا ۔ اب الله سے قول توڑنے كا ذكر ہے ۔ یعنی مال كی طمع سے خلاف شرع علم مت كرو۔ انجام كار ایسا مال وبال لائے گا جو موافق شرع ہاتھ لگے ، تمہارے حق میں وہ ہی بہتر ہے (موضح القرآن) یا ایفائے عمد كا جواجر خدا کے یمال ملے گا وہ اس ثمن قلیل سے کہیں بہتر ہے ثمن قلیل اس لئے کہا كہ اگر سارى دنیا بھی مل جائے تب بھی آخرت کے مقابلہ میں قلیل و حقیر ہے ۔

مَا عِنْدَكُمْ يَنْفَدُ وَمَا عِنْدَ اللهِ بَاقٍ وَ وَ لَا عِنْدَ اللهِ بَاقٍ وَ وَ لَا عِنْدَ اللهِ بَاقٍ وَ وَ لَا يَخْمَدُ وَمَا عِنْدَ اللهِ بَاقٍ وَ وَ لَا يَخْمَدُ وَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿

97۔ جو تمہارے پاس ہے ختم ہو جائے گا اور جو اللہ کے پاس ہے ختم ہو جائے گا اور جو اللہ کے پاس ہے کہمی ختم نہ ہو گا (سور ہنے والا ہے) [۱۲] اور ہم بدلے میں دیں گے صبر کرنے والوں کو ان کا حق الحجھے کا موں پر جو کرتے تھے [۱۲]

مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّنْ ذَكَرٍ اَوْ اُنَثٰى وَ هُوَ مُؤَمِنُ فَلَنُحْيِيَنَّةً كَيْرِ اَوْ اُنَثٰى وَ هُوَ مُؤُمِنُ فَلَنُحْيِيَنَّةً كَيْرِيَةً وَلَنَّا فَأَوْلَ لَنَجْزِيَنَّهُمُ اَجْرَهُمُ بِاَحْسَنِ مَا كَانُوْا يَغْمَلُوْنَ عَلَى كَانُوْا يَغْمَلُوْنَ عَلَى الْمُؤْلَا عَلَى الْمُؤْلُونَ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَيْكُونَ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونَ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلِقُونَ عَلَى الْمُؤْلِقُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلِقُونُ عَلَى الْمُؤْلِقُونُ عَلَى الْمُؤْلِقُونُ عَلَى الْمُؤْلُونَ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَيْ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَيْكُمُ الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَيْكُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَيْكُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلِقِي عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلِقُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلِقُلُونُ عَلَى الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُولُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُولُ الْ

۹۶۔ جس نے کیا نیک کام مرد ہویا عورت ہو اور وہ ایان پر ہے تو اس کو ہم زندگی دیں گے ایک اچھی زندگی (سال اور بدلے میں دیں گے ان کو حق ان کا بہتر کاموں پر جو کرتے تھے

فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرُانَ فَاسْتَعِذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطنِ الرَّجِيْمِ 🚭 إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلُطُنُّ عَلَى الَّذِيْنَ امَنُوْا وَعَلَى

رَبِّهِمُ يَتَوَكَّلُوْنَ 🗃

إِنَّمَا سُلُطْنُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَ الَّذِينَ ع هُمْ بِهِ مُشْرِكُوْنَ 😅

٩٨ سوجب تو يرهن لك قرآن تو پناه لے الله كى شیطان مردود سے [۱۹۲

۹۹۔ اس کا زور نہیں چلتا ان پر جو ایان رکھتے ہیں اور اینے رب پر بھروسہ کرتے ہیں [۱۲۵]

۱۰۰۔ اس کا زور توانہی پر ہے جواس کو رفیق سمجھتے ہیں اور جواسکو شریک مانتے میں [۱۶۶]

الا۔ پھر باقی و دائم کو چھوڑ کر فانی وزائل کا پیند کرنا کہاں کی عقلمندی ہے۔

<mark>۱۶۲</mark> یعنی جولوگ خدا کے عمد پر ثابت قدرم رہیں گے اور تام مشکلات اور صعوبتوں کو صبر کے ساتھ بر داشت کریں گے ، ان کا اجر ضائع ہونے والا نہیں ۔ ایسے بہترین عمل کا بدلہ ضرور ہماہے یہاں سے مل کر رہے گا۔

۱۹۳۔ عمل صالح اور حیات طبیہ: اوپر کی آیت میں صابرین اور ایفائے عمد کرنے والوں کے اجر کا ذکر تھا۔ یہاں تمام اعال صالحہ کے متعلق عام ضابطہ بیان فرماتے ہیں ۔ عاصل یہ ہے کہ جو کوئی مرد یا عورت نیک کاموں کی عادت رکھے ۔ بشر طیکہ وہ کام صرف صورةً نهیں بلکہ حقیقة نیک ہوں ۔ یعنی ایان اور معرفت صیحہ کی روح اپنے اندر رکھتے ہوں توہم اس کو ضرور پاک ، ستری اور مزیدار زندگی عنایت کریں گے ۔ مثلاً دنیا میں علال روزی قناعت و غنائے قلبی ، سکون و طانیت ، ذکر اللہ کی لذت ، حب الهی کا مزہ ، ادائے فرض عبودیت کی خوشی ، کامیاب متتقبل کا تصور تعلق مع اللہ کی علاوت جس کا ذائقہ چکھ کر ایک عارف نے کہا تھا چوں چتر سنجری رخ بختم سیاہ باد۔ در دل اگر بود ہوس ملک سنجرم ، زانگہ کہ یافتم خبراز ملک نیم شب۔ من ملک نیم روز ہیک جونمی خرم۔ ﷺ ہے۔ اَهْلُ اللَّيْلِ فِي لَيْلِهِمُ اللَّهُمِنَ اَهْلِ اللَّهُو فِيْ لَهُوهِمْ اسى لِيَ ايك بزرگ نے فرماياكه اگر سلاطين كو خبر ہو جائے کہ شب بیداروں کورات کے اٹھنے میں کیا لذت و دولت حاصل ہوتی ہے تواس کے چھینے کے لئے اسی طرح لشکر کثی کریں۔ جیسے ملک گیری کے لئے کرتے ہیں۔ بہرحال مومن قانت کی پاک اور مزہ دار زندگی یہیں سے شروع ہو جاتی ہے قبر میں پہنچ کراس کا رنگ اور زیادہ نکھر جاتا ہے۔ آخرانتہا، اس حیات طبیبہ پر ہوتی ہے جس کے متعلق کیا ہے جَیاۃُ بِلَا مَوْتٍ،

وَغَنِيًّ بِلَا فَقْرٍ ، وَصِحَّةُ بِلا شُقْمٍ ، وَمُلَكُ بِلا هُلَكٍ ، وَسَعَادَةٌ بِلا شَقَاوَةٍ رزقنا الله تعالىٰ بفضله ومنه اياباله وغَنِيًّ بِلا فَقْدٍ ، وَصِحَّةُ بِلا شُقَاوَةٍ رزقنا الله تعالىٰ بفضله ومنه اياباله (تنبيه) اس آيت نے بتلا ديا كه قرآن كى نظر ميں عورت اور مرد بلا امتيازا پنے اپنے حب عال نيكى كركے پاك زندگى عاصل كرسكتے ميں۔

117 قرآن کی تلاوت کا ایک ناص ادب: حدیث میں ہے جَدِّر کُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْ اَنَ وَعَلَّمَ فَرْ اَتَ عَرَانَ ہُترِن کام ہے۔ اور پھل آیات میں دو مرتبہ بہتر کا مول پر ابر طخ کا ذکر تھا اس لئے یہاں قرآت قرآن کے بعض آداب کی تعلیم فرماتے ہیں تاکہ آدمی بے احتیالی ہے اس بہتر کام کا ابر طنائع نہ کر بیٹے ۔ شیطان کی کوش ہمیشہ یہ رہتی ہے کہ لوگوں کو نیک کاموں سے روکے خصوصا قرآت قرآن بیلے کام کو ہوتمام طنائع نہ کر بیٹے ۔ شیطان کی کوش ہمیشہ یہ رہتی ہے کہ لوگوں کو نیک کاموں سے روکے خصوصا قرآت قرآن بیلے کام کو ہوتمام نیکوں کا سرچشہ ہے ۔ کب شمیڈے دل سے گوارا کر سکتا ہے ۔ ضوراس کی کوش ہوگی کہ مومن کو اس سے بازر کھے ، اور اس منویانہ میں کامیاب نہ ہوتو ایسی آفات میں مبتلا کر دہے جو قرآت قرآن کا حقیقی فائدہ عاصل ہونے سے مانع ہوں ۔ ان سب منویانہ تدبیروں اور پیش آنے والی خرابیوں سے حفاظت کا یہ ہی طریقہ ہو سکتا ہے کہ جب مومن قرآت قرآن کا ارادہ کرے ، پہلے صدق دل سے حق تعالیٰ پر بھروسہ کرے اور شیطان مردود کی زد سے بھاگ کر خداوند قدوس کی پناہ میں آبائے ۔ اصلی استعاذہ (پناہ میں دل سے حق تعالیٰ پر بھروسہ کرے اور شیطان مردود کی زد سے بھاگ کر خداوند قدوس کی پناہ میں آبائے ۔ اصلی استعاذہ (پناہ میں آئی) تودل سے ہے ۔ مگر زبان و دل کو موافق کرنے کے لئے مشروع ہے کے ابتدائے قرآت میں زبان سے بھی آغو دُ بِاللّٰهِ مِنْ الشَّدِ مِنْ الشَّدِ مِنْ الشَّدِ مُنْ السَّدُ مِنْ اللّٰہ مِنْ اللّٰہ مِنْ اللّٰہ اللّٰہ وَ اللّٰہ اللّٰہ کے اللّٰہ اللّٰہ کے طاف اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ کیتان اللّٰہ ہوں۔

170 متوکلین پر شیطان کا زور نہیں چاتا؛ یعنی جس نے خدا پر بھروسہ کیا اور اس کی پناہ ڈھونڈی اس پر شیطان زور سے عاوی نہیں ہوسکتا اگر ایسا شخص کسی وقت محض تصور ی دیر کے لئے بمقضائے بشریت شیطان کے چممہ میں آیا بھی ۔ تب بھی شیطان اپنا قبضہ اور تسلط اس پر نہیں جا سکتا ۔ بہت جلد اس کی آگھ کھل جائے گی ۔ اور غلفت میں تادی نہ ہوگی ۔ اِنَّ الَّذِیْنَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّ هُمْ طَابِفُ مِّنَ الشَّیْطَانِ تَذَکَّرُوْا فَإِذَا هُمْ مُّبْصِرُوْنَ وَإِخْوَانُهُمْ یَمُدُّونَهُمْ فِی الْغَیِّ ثُمَّ لَا الْاعراف رکو ۲۲۴) ۔

۱۶۱- یعنی جولوگ از نود شیطان کواپنارفیق بنالیں اور بجائے ایک خدا پر بھروسہ کرنے کے اس پر بھروسہ رکھیں۔ گویا اس کو خدائی کا شریک ٹھمرالیں یا اس کے اغواء سے دوسری چیزوں کو شریک مانیں ، انہی پر شیطان کا پورا قبضہ اور تسلط ہے کہ جس طرح چاہتا ہے انگلیوں پر نچاتا ہے۔

قُلْ نَزَّلَهُ رُوْحُ الْقُدُسِ مِنُ رَّبِكَ بِالْحَقِّ لِيُ الْحَقِّ لِيُ الْحَقِّ لِيُ الْحَقِّ لِيُ الْحَقِ لِيُ ثَبِّتَ الَّذِيْنَ امَنُوا وَهُدًى وَّ بُشُرى لِيُ شُرى لِيُ الْمُسْلِمِينَ عَلَى اللَّهُ اللَّ

وَ لَقَدُ نَعُلَمُ اَنَّهُمُ يَقُولُونَ اِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُ لَلْ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ اِلَيْهِ اَعْجَمِيُّ وَهٰذَا لِسَانُ عَرَبِيُّ مُّبِينُ عَمَى

إِنَّ الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْيَّ اللهِ لَا يَوْمِنُونَ بِالْيَّ اللهِ لَا يَهُدِيْهِمُ اللهُ وَلَهُمْ عَذَابُ اَلِيْمُ عَ

۱۰۱۔ اور جب ہم بدلتے ہیں ایک آیت کی جگہ دوسری آیت اور اللہ خوب جانتا ہے جو آثارتا ہے تو کہتے ہیں تو تو بنا لاتا ہے یہ بات نہیں پر اکثروں کو ان میں خبر نہیں [۱۲]

۱۰۲۔ توکمہ اس کو آثارا ہے پاک فرشتے نے تیرے رب
کی طرف سے بلاشبہ [۱۲۸] تاکہ ثابت کرے ایمان والوں
کو اور ہدایت اور نو شخبری مسلمانوں کے واسطے [۱۲۹]

۱۰۳۔ اور ہم کو خوب معلوم ہے کہ وہ کہتے ہیں اس کو تو سکھلاتا ہے ایک آدمی [۱۶۰] جس کی طرف تعریض کرتے ہیں اس کی زبان ہے عجمی اور یہ قرآن زبان عربی ہے صاف [۱۶۱]

۱۰۴ء وہ لوگ جن کو اللہ کی باتوں پر یقین نہیں ان کو اللہ راہ نہیں دیتا اور ان کے لئے عذاب دردناک ہے [۲۲]

 ہوئی تو دوسرا حکم آثارا ؟ معلوم ہوتا ہے کہ یہ کلام آپ نود بنا لاتے میں۔ ورنہ خدا کے احکام ایسے نہیں ہوسکتے کہ ایک دن کچھ دوسرے دن کچھ۔ اس طرح کے شبات ووساوس ممکن تھا شیطان بعض مسلمانوں کے دلوں میں القاکرے۔ اس کا جواب دیتے میں کہ تمہارا یہ اعتراج محض جالت سے ہے۔ تم کواگر ""نسے ""کی حقیقت معلوم ہوتی تو کچھ ایسا لفظ زبان سے نہ نکالتے ""نسے ""کا مطلب صرف اس قدر ہے کہ ایک میعادی حکم کی میعاد پوری ہونے پر دوسرا حکم بھیجا جائے۔ کیا طبیب منضج کا نسجہ دس بیس مطلب صرف اس قدر ہے کہ ایک میعادی حکم کی میعاد پوری ہونے پر دوسرا حکم بھیجا جائے۔ کیا طبیب منضج کا نسجہ دس بیس دن بلاکر اگر مسمل تجویز کرے تواسے طبیب کی کم علمی یا بے خبری پر محمول کیا جا سکتا ہے ؟ یا جوالیا کے وہ نود جاہل اور بے خبر کملائے گا۔ حق تعالیٰ نوب جانتا ہے کہ جس وقت جو حکم آثارا گیا یعنی جو روعانی غذا یا دوا تجویز کی گئی وہ کماں تک مراہوں کے مزاج اور عالات کے مناسب ہے۔

170 قرآن روح القدس كا لایا ہوا ہے: "یعنی میرا یا کسی بشر كا بنایا ہوا كلام نہیں یہ تو وہ كلام ہے ہو بلاشہ میرے رب نے روح القدس (پاک فرشۃ جبریل امین) کے ذریعہ سے عین حکمت و مصلحت کے موافق مجھ پر نازل فرمایا گویا مِنْ دَّ بِنَكَ كہہ كر متنبہ فرما دیا كہ اس كی نازل كرنے والی وہ ہمتی ہے جس نے نود محمد اللّٰیٰ آلِیٰ کی اس قدر جیرت انگیز طریقہ سے ایسے اعلیٰ واکمل اغلاق پر تربیت فرمائی ہو تمہارے سامنے ہے۔ اور ""روح القدس "" كا واسطہ بیان فرما كر شاید اس طرف اشارہ كرنا ہوكہ جس كلام كا عامل ""روح القدس "" بنایا گیا، وہ روعانیت ، پاکیزگی اور ملكوتی خصال كا پیكر ہونا چا ہے۔ چنانچہ دیکھ لو ان اوصاف میں اس شان كا كیا كوئی دوسرا كلام آسمان كے نیچے نظر آتا ہے۔

149۔ یعنی موقع بہ موقع اور بتدریج احکام و آیات کا نزول دیکھ کر ایان والوں کے دل قوی اور اعتقاد پھنۃ ہوتے ہیں کہ ہمارا رب ہمارے ہر عال اور زندگی کے ہر ایک دور سے پورا خبردار ہے اور نہایت حکمت سے ہماری تربیت کرتا ہے۔ جیسے عالات پیش آئیں ، ان کے موافق ہدایت ورہنائی کرتا اور ہر کام پر اس کے مناسب نوشخبری سناتا ہے۔

۱۰۰ آتحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ایک احمقانہ اعتراض: یعنی قرآن شریف نہ خدا کا کلام ہے ، ورنہ نہخ اس میں نہ ہوتا۔ اور نہ یہ آپ کا کلام ہو سکتا ہے ۔ کیونکہ آپ کا امی ہونا سب کو معلوم و مسلم تھا۔ ایک امی جس نے کبھی کوئی کتاب چھوئی ہونہ قلم ہاتھ میں پکڑا ہو بلکہ باو بود اعلیٰ درجہ کے قریشی ہونے کے چالئیں برس تک ایک شعر بھی زبان سے نہ کہا ہو، جس میں عرب کی چھوکریاں تک فطری سلیقہ اور ملکہ رکھتی تھیں ، کیسے گان کیا جا سکتا ہے کہ وہ بدون تعلیم و تعلم کے دفعۃ ایسی کتاب بنا لائے جو اس قدر عجیب و غریب معلوم و حکم ، مؤثر ہدایات اور کایا پلٹ کر دینے والے قوانین وادکام پر مثمل ہو۔ ناگزیر کھنا پڑے گاکہ کوئی

دوسرا شخص انہیں یہ باتیں سکھلاتا اور ایسا کلام بناکر دے دیتا ہے۔ وہ شخص کون تھا جس کی بے اندزاہ قابلیت سے قرآن جیسی کتاب سیار ہوئی اس کے نام میں اختلاف تھا۔ جیر، یسار، عائش، یعیش ۔ کئی جمی غلاموں کے نام لئے گئے ہیں جن میں کوئی یہودی تھا کوئی نصرانی۔ بلکہ بعض کی نسبت کہا گیا ہے کہ وہ نصرانیت کو چھوڑ کر مذہب اسلام قبول کر چکے تھے۔ کہتے ہیں حضور الشھیٰ آیائی گاہ بگاہ آتے باتے ان میں سے کسی ایک کے پاس بیٹھتے تھے یا وہ حضور الشھیٰ آیائی کی خدمت میں کہمی عاضر ہوا کرتا تھا۔ مگر تقب ہے، اتنے برے قابل انسانوں کا تونام بھی تاریخ نے پورے تیقن و تعین کے ساتھ یاد نہ رکھا۔ اور جوان سے سکھ کہ مضل کو بیا کر دیا کر دیا کرتے تھے ، دنیا ان کے قد موں میں گر پڑی۔ حتی کہ جنوں نے انکونبی نہ مانا، دنیا کا سب سے برا مصلح اور کامل انسان ان کو بھی تسلیم کرنا پڑا۔ بہرعال مشرکین کے اس سفیانہ اعتراض سے یہ ضرور ثابت ہوگیا کہ د جوئے بعثت سے پہلے آپ کا امی ہونا ان کے زدیک ایسا مسلم تھا کہ قرآنی علوم و معارف کو آپ کی امیت مسلمہ سے تطبیق نہ دے سکتے تھے۔ اس لئے کہنا پڑنا تھا کہ کوئی دوسرا شخص آپ کو یہ باتیں سکھلا جاتا ہے۔ بلاشبہ آپ سکھلائے ہوئے تھے ، لیکن سکھلانے والا کوئی بشر نہ تھا، وہ رہا تھا جوئے تھے ، لیکن سکھلانے والا کوئی بشر نہ تھا، وہ رہا تھا جوئے تھے ، لیکن سکھلانے والا کوئی بشر نہ تھا، وہ رہا تھا جس نے فرمایا الگر شکھئی غیانہ انگر آن ۔

الا قرآن کی فصاحت و بلاغت: یعنی اگر قرآن کے علوم خارقہ اور دوسری وجوہ اعجاز کو اپنی غباوت کی وجہ سے تم نہیں سمجھ سکتے تو اس کی زبان کی معجزانہ فصاحت و بلاغت کا ادراک توکر سکتے ہو۔ جس کے متعلق باربار چیلنج دیا جا چکا اور اعلان کیا جا چکا ہے کہ تمام جن و انس مل کر بھی اس کلام کا مثل پیش نہ کر سکیں گے چھر جس کا مثل لانے سے عرب کے تمام فصحاء بلغاء بلا استثناء احدے عاجز و درماندہ ہوں ایک گمنام عجمی بازاری غلام سے کیونکر امید کی جاسکتی ہے کہ ایسا کلام معجز تیار کر کے پیش کر دے۔ اگر تمام عرب میں کوئی شخص بالفرض ایسا کلام بنا سکتا تو وہ خود حضرت محمد النہ ایکٹی ہوتے۔ مگر قرآن کے سوا آپ کے دوسرے کلام کا ذخیرہ قرآن کے بیان کردہ موضوعات پر موجود ہے ، جو باوجود انتہائی فصاحت کے کسی ایک چھوٹی سے چھوٹی سورت قرآنی کی ہمسری نہیں کر سکتا۔

۱<mark>۷۲۔</mark> یعنی کھلے دلائل کے باوبود ہو شخص یہ ہی دل میں ٹھان لے کہ یقین نہیں کروں گا ، خدا تعالیٰ بھی اس کو مقصد پر پہنچنے کی راہ نہیں دیتا ۔ جتنا سمجھائیے کبھی نہ سمجھے گا۔ بداعتقاد آدمی ہدایت سے محروم رہ کر آخر سخت سزا کا مستحق ہوتا ہے ۔

۱۰۵۔ جھوٹ تو وہ لوگ بناتے ہیں جن کو یقین نہیں اللہ کی باتوں پر اور وہی لوگ جھوٹے ہیں [۱۲۳]

إِنَّمَا يَفْتَرِى الْكَذِبَ الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ وَالْمَا يَفُرِّبُونَ وَالْمِكُونَ وَالْمِكُ هُمُ الْكُذِبُونَ عَلَى اللهِ وَ أُولَيِكَ هُمُ الْكُذِبُونَ عَلَى اللهِ وَ أُولَيِكَ هُمُ الْكُذِبُونَ عَلَى اللهِ عَلْمِ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِي عَلَى اللهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ

ذلِكَ بِأَنَّهُمُ اسْتَحَبُّوا الْحَيْوةَ الْدُّنْيَا عَلَى الْكَوْمَ الْاَجْرَةِ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْخُورِيْنَ عَلَى اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَفِرِيْنَ عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ الله

أُولَيِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوْبِهِمْ وَ سَمُعِهِمْ وَ اَبْصَارِهِمْ ۚ وَ اُولَٰيِكَ هُمُ الْغَفِلُوْنَ ﷺ

لَا جَرَمَ انَّهُمْ فِي الْأَخِرَةِ هُمُ الْخُسِرُونَ

10-1۔ جو کوئی منکر ہوا اللہ سے یقین لانے کے چیچے مگر وہ نہیں جس پر زبر دستی کی گئی اور اس کا دل بر قرار ہے ایان پر [۱۲۰] ولیکن جو کوئی دل کھول کر منکر ہوا سوان پر غضب ہے اللہ کا اور ان کو بڑا عذاب ہے

۱۰۷۔ یہ اس واسطے کہ انہوں نے عزیز رکھا دنیا کی زندگی کوآخرت سے اوراللہ راستہ نہیں دیتا منکر لوگوں کو [۱۲۵]

۱۰۸۔ یہ وہی ہیں کہ مهر کر دی اللہ نے ان کے دل پر اور کانوں پر اور آئکھوں پر اور یہی ہیں بے ہوش <sup>[۱۲۱]</sup>

۱۰۹۔ خود ظاہر ہے کہ آخرت میں یہی لوگ خراب میں [۱۲۶]

۱۱۱۔ پھر بات یہ ہے کہ تیرا رب ان لوگوں پر کہ انہوں نے وطن چھوڑا ہے بعد اس کے مصیبت (بچلائے گئے ) اٹھائی پھر جماد کرتے رہے اور قائم رہے بیشک تیرارب ان باتوں کے بعد بخشے والا مهربان ہے [۱۲۸]

۱۷۳ کا ذبین: یعنی آپ کو کہتے ہیں اِنگما اَنْتَ مُفَتَرَ عالانکہ آپ کی امانت وراستبازی پہلے سے مسلم اور ہرایک چال ڈھال سے ظاہر تھی ۔ کیا جھوٹ بنانے والوں کا چرہ اور طور وطریق ایسا ہوتا ہے ؟ جھوٹ بنانا توان اشقیاء کا شیوہ ہے جو غداکی باتیں من کر اور اس کے نشانات دیکھ کر بھی یقین یہ کریں۔ اس سے بڑا جھوٹ کیا ہو گاکہ آدمی غدا کی باتوں کو جھوٹا کیے۔

مجور ہوکر شدید ترین خوف کے وقت گلوغلاصی کے لئے محض زبان سے منکر ہوجائے یعنی کوئی کلمہ اسلام کے غلاف نکال دے بشرطیکہ اس وقت بھی قلب میں کوئی ترددیہ ہو۔ بلکہ زبانی لفظ سے سخت کراہیت و نفرت ہو، ایسا شخص مرتد نہیں بلکہ مسلمان

ہی سمجھا جائے گا۔ ہاں اس سے بلند مقام وہ ہے کہ آدمی مرنا قبول کرے مگر منہ سے بھی ایسا لفظ نہ نکالے۔ جیسا کہ حضرت

بلالؓ، حضرت یاسرؓ، حضرت سمیہ حضرت خبیب بن زید انصاری اور حضرت عبداللہ بن عذافہ رضی اللہ عنهم وغیرہ کے واقعات ب

تاریخوں میں موجود میں۔ بنظر اختصار ہم یہاں درج نہیں کر سکتے ابن کثیر میں دیکھ لئے جائیں ۔

۵>۱۔ یعنی ایسے منکروں کو جو حیات دنیا ہی کو کعبہ مقصود مٹھرالیں ، کامیابی کارستہ کھاں ملتا ہے ۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "جو کوئی ایمان سے پھرا ہے تو دنیا کی غرض کو ، جان کے ڈر سے یا برادری کی غاطر سے یا زر کے لا کچے سے جس نے دنیا عزیز رکھی اس کو آخرت کہاں ؟ اگر جان کے ڈر سے لفظ کھے تو چاہئے جب ڈر کا وقت جا چکے پھر توبہ واستغفار کر کے ثابت ہو جائے۔

۱۷۱۔ یعنی دنیا طلبی اور ہوا پرستی کے نشہ میں ایسے مت و بے ہوش میں جن کے ہوش میں آنے کی کوئی امید نہیں خداکی دی ہوئی قوتیں انہوں نے سب بیکار کر دیں۔ آخر کانوں سے حق کی آواز سننے ، آئکھوں سے حق کے نشان دیکھنے ، اور دلوں سے حق بات سمجھنے اور سوچنے کی توفیق سلب ہوگئی۔ مہر کرنے کا مطلب میلے سورہ بقرہ وغیرہ میں گذر چکا ہے۔

<mark>>>ا۔</mark> یعنی جولوگ اپنی بے اعتدالیوں اور غلط کارپوں سے غدا کی بخشی ہوئی قوتیں تباہ کر ڈالیں اور دنیا ہی کو قبلہ مقصود بنا لیں ، ان سے بڑھ کر خراب انجام کس کا ہو گا۔

۱۷۸ء حضرت عار کا کلمہ کفراور توبہ: مکہ میں بعضے لوگ کافروں کے ظلم سے بچل گئے تھے یا صرف زبانی لفظ کفر کہہ لیا تھا۔ اس کے بعد جب ہجرت کی ، جماد کیا ، اور بڑے استقلال و پامردی سے اسلام پر قائم رہے ، اتنے کام ایان کے کئے ، وہ تقصیر بخشی گئی اور خداکی مہربانی مبذول ہوئی ۔ ایک بزرگ تھے ""عار"" ان کے باپ تھے ""یاسراور ماں ""سمیہ" دونوں ظلم اٹھاتے مرگئے ،

پر لفظ کفرینہ کھا۔ یہ مسلمانوں کا پہلا نون تھا جو غدا کی راہ میں گرا بیٹے (عار) نے نوف جاں سے لفظ کمہ دیا پھر روتے ہوئے صنرت کے پاس آئے۔ تب یہ آیتیں اتریں رضی اللہ عنهم اجمعین۔

يَوْمَ تَأْتِيۡ كُلُّ نَفْسٍ تُجَادِلُ عَنَ نَّفْسِهَا وَتُوَفِّ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ وَ هُمُ لَا وَتُوفِي كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ وَ هُمُ لَا يُظْلَمُونَ فَيْ

وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ امِنَةً مُظَمَيِنَّةً يَّاتِينَهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّنُ كُلِّ مُطَمَيِنَّةً يَّاتِينَهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّنُ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتُ بِانْعُمِ اللهِ فَاذَاقَهَا اللهُ

لِبَاسَ الْجُوْعِ وَ الْخَوْفِ بِمَا كَانُوْا

يَصْنَعُونَ

وَلَقَدُ جَآءَهُمُ رَسُولُ مِّنْهُمُ فَكَذَّبُوهُ فَكَذَّبُوهُ فَكَذَّبُوهُ فَكَذَّبُوهُ فَالَخَذَهُمُ الْعَذَابُ وَهُمَ ظُلِمُوْنَ عَ

ااا۔ جس دن آئے گا ہر جی جواب سوال کرتا اپنی طرف سے [۱۲۹] اور پورا ملے گا ہر کسی کو جواس نے کایا اور ان پر ظلم منہ ہوگا[۱۸۰]

۱۱۱۔ اور بتلائی اللہ نے ایک مثال (مثل) ایک بستی تھی چین امن سے [۱۸۱] چلی آتی تھی اسکو روزی فراغت کی ہر جگہ سے [۱۸۱] پھر ناشکری کی اللہ کے فراغت کی ہر چکھایا اس کو اللہ نے مزہ کہ ان کے تن احسانوں کی پھر چکھایا اس کو اللہ نے مزہ کہ ان کے تن کے کیڑے ہوگئے بھوک اور ڈر بدلہ اس کا جو وہ کرتے تھے [۱۸۲]

۱۱۳۔ اور ان کے پاس پہنچ چکا رسول انہی میں کا پھراس کو جھٹلایا پھر آپکڑا انکو عذاب نے اور وہ گندگار تھے [۱۸۴]

۱۷۹ یعنی ایک کی طرف سے دوسرا نہ بول سکے گا۔ ماں ، باپ ، بہن ، بھائی ، بیوی ، اولاد ، احباب واقارب کوئی کام نہ دے گا۔ ہمر شخص اپنی فکر میں پڑا ہو گا کہ کس طرح خدا کے عذاب سے مخلصی عاصل کرے ۔ طرح طرح کے جھوٹے سچے عذا برأت کے لئے تراشے گا۔ اور بواب و سوال کر کے چاہے گا کہ رستگاری عاصل کرلے۔

۱۸۰ یعنی نیکی کے ثواب میں کمی یہ ہوگی اور بدی کی سزا استحقاق سے زائد یہ دی جائے گی۔

۱۸۱۔ ایک بستی کی مثال: یعنی نہ باہر سے دشمن کا کھڑکا نہ اندر سے کسی طرح کی فکر و تشویش ۔ خوب امن چین سے زندگی گذرتی تھی۔

۱۸۲۔ یعنی کھانے کے لئے غلے اور پھل وغیرہ کھنچے چلے آتے تھے ، ہر چیز کی افراط تھی ، گھر بیٹھے دنیا کی نعمتیں ملتی تھیں۔

۱۸۳۔ اس بستی کے رہنے والوں نے خدا کے انعامات کی قدر نہ پہچانی ، دنیا کے مزوں میں پڑکر ایسے خافل اور بدمت ہوئے کہ منعم حقیقی کا دھیان بھی نہ آیا۔ بلکہ اس کے مقابلہ میں بغاوت کی ٹھان لی ، آخر خدا تعالیٰ نے ان کی ناشکری اور کفران نعمت کا مزہ چکھایا۔ یعنی امن چین کی جگہ خوف و ہراس نے اور فراخ روزی کی جگہ بھوک اور قحط کی مصیبت نے ان کو اس طرح گھیرلیا، جیسے کپڑا پہننے والے کے بدن کو گھیر لیتا ہے ایک دم کو بھوک اور ڈر ان سے جدا نہ ہوتا تھا۔

۱۸۴۔ ظاہری تعمتوں کے علاوہ جو اوپر مذکور ہوئیں ایک بڑی مھاری باطنی نعمت مبھی ان کو دی گئی تھی ، یعنی انہی کی قوم و نسبت میں سے ایک رسول بھیجا گیا ، جس کا انباع کر کے وہ خدا کی خوشنودی کے بڑے اونچے مقامات ماصل کر سکتے تھے۔ انہوں نے اتباع وتصدیق کی جگہ اس کی تکذیب و مخالفت پر کمر باندھ لی اور اس طرح پستی میں گرتے چلے گئے ، آخر قدیم سنت اللہ کے موافق ظالموں اور گنگاروں کو عذاب نے آپکڑا پھر کسی کی کوئی تدبیر پیش نہ گئی۔ بعض مفسرین کہتے ہیں کہ ان آیات میں کسی معین بستی کا تذکرہ نہیں ۔ محض بطور تمثیل کسی تباہ شدہ بستی کا لا علی التعیین حوالہ دیکر یا ایک ایسی بستی کا وجود فرض کر کے کفار مکہ کوآگاہ کیا گیا ہے کہ تم نے ایسا کیا تو تمہارے ساتھ بھی ایسا ہی معاملہ ہو سکتا ہے۔ کفران نعمت اور تکذیب وعداوت رسول کی سزا سے بے فکر نہ ہوں۔ بعض علماء کے نزدیک اس مثال میں بستی سے مراد مکہ معظمہ ہے جہاں ہر قسم کا امن چین تھا اور باوبود وادی غیر ذی روح ہونے کے طرح طرح کے پھل اور میوے کھنچے چلے آتے تھے۔ اَوَ کَمْ نُمَكِّنْ لَّهُمْ حَرَمًا امِنًا يُّجُهِيٰۤ إِلَيْهِ ثَمَرَ اتُ كُلِّ شَيْءٍ (القصص ركوع٢) اہل مكہ نے ان نعمتوں كى كچھ قدر نہ جانی، شرك وعصيان، بے حيائی، اور اوہام پر ستی میں منہک ہو گئے ، پھر خدا تعالیٰ نے سب سے بڑی نعمت محد رسول اللہ لٹائیالیا کم کی صرت میں جمیجی ، اس کے انکار و تكذيب مين كوئى دقية المُان ركاء أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ بَدَّلُوْ انِعْمَةَ اللهِ كُفْرًا وَّ أَحَلُّوْ ا قَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوَارِ (ابراسيم رکوع۵۹) آخر خدا تعالیٰ نے امن واطمینان کے بجائے مسلمان مجاہدین کا خوف اور فراخ روزی کی جگہ سات سال کا قحط ان پر مسلط کر دیا ۔ جس میں کتے اور مردار تک کھانے کی نوبت آگئی۔ پھر"" بدر"" کے معرکہ میں غازیان اسلام کے ہاتھوں خدا کا عذاب ان پر ٹوٹ پڑا۔ ادھر تو یہ ہوا دوسری طرف جو لوگ ان ظالموں کے جوروستم سے تنگ آگر گھر بارچھوڑ بھاگے تھے ان کو غدا نے بہتر ٹھ کانا دیا۔ دشمنوں کے خوف سے مامون و مصنون بنایا، روزی کے دروازے کھول دیے، زبر دست دشمنوں پر فتح عنایت کی ، بلکہ اقلیموں کا بادشاہ اور متقیوں کا امام بنا دیا ۔ شاید اسی لئے ان آیات میں مکہ والوں کا حال سنا کر اگلی آیت فَکُلُوّ ا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ الح میں مسلمانوں كا خطاب فرمایا ہے كہ تم اس قىم كى حركات سے بچتے رہنا جن كى بدولت مكہ والوں پر مصیبت ٹوٹی۔

فَكُلُوَا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَللًا طَيِّبًا ۗ وَ اللهُ حَللًا طَيِّبًا ۗ وَ اللهِ اللهُ ا

إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحُمَ الْخِنْزِيْرِ وَ مَآ أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَّ لَا عَادٍ فَإِنَّ اللهَ غَفُورُ

رَّحِيمُ ﴿

۱۱۳۔ سو کھاؤ جو روزی دی تم کواللہ نے علال اور پاک اور شاکہ اور شاکہ اور شاکہ اور شاکہ اور اللہ کے احمان کا اگر تم اسی کو پوجتے ہو[۱۸۵]

110ء اللہ نے تو یہی حرام کیا ہے تم پر مردار اور لہو اور سور کا گوشت اور جس پر نام ریکارا اللہ کے سواکسی اور کا پھر جو کوئی ناچار ہو جائے یہ زور کرتا ہو نہ زیادتی تو اللہ بخشے والا مہربان ہے [۱۸۶]

117۔ اور مت کھواپنی زبانوں کے جھوٹ بنا لینے سے کہ یہ علال ہے اور یہ حرام ہے کہ اللہ پر بہتان باندھو[۱۸۰] بیشک جو بہتان باندھتے ہیں اللہ پر ان کا بھلا نہ ہو گا

100 ۔ اللہ کی تعمقوں کا شکر اداکرو: یعنی جس کو خداکی پرستش کا دعویٰ ہو، اسے لائق ہے کہ خداکی دی ہوئی علال و طیب روزی سے تمتع کرے اور اس کا احمان مان کر شکر گذار بندہ ہے۔ علال کو حرام نہ سمجھے اور نعمتوں سے منتفع ہوتے وقت منعم تقیقی کو نہ سمجھ لے ۔ بلکہ اس پر اور اس کے بیھیے ہوئے پیغمبروں پر ایمان لائے ۔ اور اس کے احکام وہدایات کی پابندی کرے۔

101 حرام چیزوں کا بیان: اس آیت کی تفییر سورہ بقرہ اور انعام وغیرہ میں گذر چکی وہاں دیکھ لی جائے، یمان غرض یہ ہے کہ جس طرح پہلی آیت میں اشارہ تھا کہ علال کو اپنے اوپر حرام نہ کرے، اس آیت میں تنبیہ کی گئی کہ حرام چیزوں کو علال نہ شمرائے، غلاصہ یہ کہ کسی چیز کو علال یا حرام شمرانا اس کا حق ہے۔ جس نے یہ چیزیں پیدا کی میں ۔ چنانچہ آئندہ آیات میں نہایت و ضاحت سے یہ مضمون بیان ہوا ہے۔

۱۸۰۔ اپنی رائے سے علال اور حرام نہ مظمراؤ: یعنی بدون کسی مستند شرعی کے کسی چیز کے متعلق منہ اٹھاکر کہہ دینا کہ طلال ہے اگر اور کام بڑی سخت جمارت اور کذب وافتراء ہے ۔ علال و حرام تو وہ ہی ہو سکتا ہے جے غدا تعالیٰ نے علال یا حرام کہا ہو۔ اگر کوئی شخص محض اپنی رائے سے کسی چیز کو علال یا حرام مٹھمراتا ہے اور غدا کی طرف اس کی نسبت کرتا ہے ، جیسے مشرکین مکہ کرتے سے میں گذر چکا وہ فی الحقیقت غدا پر بہتان باندھتا ہے۔ مسلمانوں کو ہدایت کی گئی کہ کہمی ایسا رویہ افتیار نہ کریں۔ جس چیز کو غدا نے علال کیا علال اور جس کو حرام کیا حرام سمجھیں ۔ بدون ماغذ شرعی کے علت و حرمت کا عکم نہ لگائیں۔

## مَتَاعُ قَلِيلُ " وَ لَهُمْ عَذَابُ اَلِيْمُ عَنَا

وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا مَا قَصَصْنَا عَلَيْكَ مِنْ قَبُلُ وَ مَا ظَلَمْنُهُمْ وَ لَكِنْ عَلَيْكَ مِنْ قَبُلُ وَ مَا ظَلَمْنُهُمْ وَ لَكِنْ كَانُوۤا اَنْفُسَهُمْ يَظُلِمُونَ ۚ

ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِيْنَ عَمِلُوا السُّوِّ عَبِهَالَةٍ ثُمَّ النَّوْءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابُوُا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَ اَصْلَحُوَّ الْإِنَّ رَبَّكَ ثُمَّ تَابُوُا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَ اَصْلَحُوَّ الْإِنَّ رَبَّكَ ثُمَّ تَابُوُا مِنْ بَعْدِهَا لَعَفُورُ رَّحِيْمُ شَ

إِنَّ إِبْرُهِيْمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلهِ حَنِيْفًا وَ لَنَّ اللهِ حَنِيْفًا وَ لَمُ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿

شَاكِرًا لِّانَعُمِهِ ۚ اِجْتَلِهُ وَهَدْهُ اِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ ۚ اِلْ

۱۱۷۔ تھوڑا سا فائدہ اٹھا لیں اور ان کے واسطے عذاب دردناک ہے [۱۸۸]

۱۱۸۔ اور جو لوگ یمودی ہیں ان پر ہم نے حرام کیا تھا جو تھا جو تھا جو تھا جو تھا ہو تھا جو تھے کو پہلے سنا چکے اور ہم نے ان پر ظلم نہیں کیا پر وہ اپنے اوپر آپ ظلم کرتے تھے [۱۸۹]

۱۱۹۔ پھربات میہ ہے کہ تیرارب ان لوگوں پر جنوں نے برائی کی نادانی سے [۱۹۰] پھر توبہ کی اس کے بیچھے اور سنوارا اپنے کام کو سوتیرا رب ان باتوں کے بیچھے بخشے والا مہربان ہے [۱۹۱]

۱۲۰۔ اصل میں تو ابراہیم تھا راہ ڈالنے والا فرمانبردار اللہ کا سب سے ایک طرف ہو کر اور نہ تھا شرک والوں میں [۱۹۲]

۱۲۱۔ حق ماننے والا اس کے احیانوں کا <sup>[۱۹۳]</sup> اس کو اللہ نے چن لیا اور چلایا سیدھی راہ پر <sup>[۱۹۲]</sup> ۱۸۸۔ اپنی رائے سے علال اور حرام یہ ٹھمراؤ: یعنی مشرکین مکہ جو حضور الٹائیلیلؤ کو معاذ اللہ مفتری کہتے تھے یادر کھیں کہ وہ خود مفتری ہیں۔ ازراہ کذب وافتراء جس چیز کو چاہیں علال یا حرام کہہ کر خدا کی طرف منسوب کر دیتے ہیں ان کو عنقریب معلوم ہوجائے گا کہ یہ روش اختیار کر کے کسی مبعلائی کو نہیں پہنچ سکتے ۔ تصوڑے دن اور دنیا کا مزہ اڑالیں ، پھر دائمی جیل خانہ تیار ہے۔

۱۸۹۔ اشاء کی تحریم میں حکمت ہے: سورہ انعام آیت وَعَلَی الَّذِیْنَ هَادُوْ ا حَرَّمْنَا کُلَّ ذِی ظُلْفُرٍ وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنِمَ حَرَّمْنَا عُلَا عَلَيْهِمْ شُحُوْ مَهُمَا الْحَ کے فوائد میں اس کا بیان گذر چکا، ملاظ کر لیا جائے ۔ یماں مقصدیہ ہے کہ جو چیز خدا تعالیٰ نے سب کے لئے یاکسی خاص قوم کے لئے معین وقت تک حرام کی ہے، عین حکمت ہے ۔ کسی بشرکو حق نہیں کہ اس میں تصرف کر کے حرام کو علال یا علال کو حرام بنائے۔

190- نافرمانی بے عقلی ہے: مثلاً حرام کو علال یا علال کو حرام بنایا۔ "نادانی سے "اس لئے فرمایا کہ خداکی جو نافرمانی اور گناہ آدمی کرتا ہے نواہ جان بوجھ کر کرے ، وہ فی الحقیقت نادان اور بے عقل بن کر کرتا ہے۔ اگر ذرا عقل سے کام لے اور گناہ کے بدنتائج کا تصور کرے تو ہر گز معصیت پر اقدام نہیں کر سکتا۔ سورہ نساء آیت اِنّمَا التَّوْبَةُ عَلَی اللّهِ لِلَّذِیْنَ یَعْمَلُوْنَ السُّوِّءَ بِجَهَالَةٍ الْحِ کے تحت میں جواس کے متعلق لکھا گیا ہے اسے بھی ایک مرتبہ ملاظہ کرلیا جائے۔

۱۹۱۔ یعنی کفریات سے توبہ کر کے مسلمان ہوجانے اور آئندہ کے لئے اپنی حالت درست کر لینے پر حق تعالیٰ تمام گذشتہ گناہ معاف فرما دیتا ہے خواہ کتنے ہی سخت کیوں یہ ہوں۔

> باز آباز آهر آنچه کر دی باز آ گر کافرو گروبت پرستی باز آ این درگه مادرگه نومیدی نیست صدبار اگر توبه شکستی باز آ

191۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا طریقہ: مشرکین عرب کی شرکیات کا رد کر کے امام الموحدین ابوالانبیاء حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیٰ نبینا وعلیہ السلوۃ والسلام کا طریقہ یاد دلاتے ہیں کیونکہ عرب کے لوگ ان کی نسل سے تھے اور دین ابراہیمی پر ہونے کا دعویٰ رکھتے تھے۔ عالانکہ ملت ابراہیمی سے انہیں دور کی نسبت بھی نہ رہی تھی ۔ انہیں بتلایا گیا کہ ابراہیم علیہ السلام موحدین کے امام نیکی کے معلم ، تمام دنیا کے مشرکین کے مقابلہ میں تن تنا ایک امت عظیمہ کے برابر تھے جن کی ذات واحد میں تق تعالیٰ فی وہ سب نوبیاں اور کالات بمع کر دیے تھے جو کسی بڑے جمع میں متفرق طور پر پائے جاتے ہیں ۔ لَیْسَ عَلَی اللهِ بِمُسْتَذِکہ ِ ۔ اَنْ یَجْمَعُ الْعَالَمَ فِیْ وَ احِد ۔ ابراہیم خدا کا کامل مطیع و فرمانبردار بندہ تھا جو ہر طرف سے ٹوٹ کر ایک خدا کا

ہورہا تھا۔ ممکن نہ تھاکہ بدون عکم الهی کسی چیز کو محض اپنی طرف سے علال یا حرام مٹھرا دے وہ خود تو معاذ اللہ شرک کا از کاب
کماں کر سکتا ۔ مشرکین کی جاعت اور بستی میں رہنا بھی گوارہ نہیں کرتا تھا۔ پھر جو لوگ آپ کو ""عنیف" کہتے اور دین ابراہیمی پر
بتاتے ہیں ۔ انہیں شرم کرنی چا ہے کہ خدا پر افتراء باندھ کر علال کو حرام یا حرام کو علال کہنا اور شرک کی حایت میں پینمبروں سے
لڑنا ۔ کیا ایک ""عنیف" اور ابراہیمی کی شان ہو سکتی ہے ؟ یاد رکھو! علال و حرام کے بیان اور اصول دین میں اصل ملت
ابراہیم پر چلنا چاہو توآپ کا طریقہ افتیار کرو۔

ابراہیم پر چلنا چاہو توآپ کا طریقہ افتیار کرو۔

۱۹۳۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام پر شاکر تھے: یعنی ابراہیم خدا کا شکر گذار بندہ تھا۔ تم سخت ناسپاس اور کفران نعمت کرنے والے ہو جیسا کہ ضَرَ بَ اللّٰهُ مَثَلًا قَرْ یَدَّ کَانَتُ امِنَدًّ اللّٰ کے فوائد میں لکھا جا چکا ہے۔ پھراس کی راہ پر کیونکر ہوئے۔ ۱۹۳۔ یعنی توحید کامل اور تسلیم ورضا کی سیدھی راہ پر چلایا۔

وَ اتَيْنَهُ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَ إِنَّهُ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَ إِنَّهُ فِي اللَّاخِرَةِ لَمِنَ الصَّلِحِيْنَ الصَّلَاحِيْنَ الصَّلِحِيْنَ الصَّلْحِيْنَ الصَّلْحِيْنَ الصَّلْحِيْنَ الصَّلْحِيْنَ اللَّهُ اللْعَلْمُ اللَّهُ اللْعَلْمُ اللَّهُ الللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الللْعُلِمُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْعُلِمُ اللللْعُلْمُ اللللْعُلْمُ الللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ

ثُمَّ اَوْحَيْنَا اللَيْكَ اَنِ اتَّبِحُ مِلَّةَ اِبْرَهِيْمَ حَنِيْفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ عَلَى اللَّذِيْنَ الْحُتَلَفُوا اِنَّمَا جُعِلَ السَّبْتُ عَلَى الَّذِيْنَ اخْتَلَفُوا فِيهِ فَي الَّذِيْنَ اخْتَلَفُوا فِيهِ فَي الَّذِيْنَ اخْتَلَفُوا فِيهِ فَي اللَّذِيْنَ اخْتَلَفُوا فِيهِ فَي اللَّذِيْنَ الْحُتَلَفُوا فِيهِ فَي اللَّهِ اللَّهُ مَا يَكُمُ مَيْنَهُمُ يَوْمَ الْقِيلُةِ فَي اللَّهِ اللَّهُ اللللْلَهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْلَهُ اللَّهُ اللللْلَهُ اللَّهُ اللللْلَهُ الللللْلِهُ اللللْلَهُ الللللْلِهُ الللللْلُهُ الللللْلِهُ اللللْلِهُ اللللْلِهُ الللللْلِهُ الللللْلِهُ اللللْلِهُ اللللْلِلْلْلِهُ اللللْلِهُ الللْلْمُ الللللْلِهُ الللللْلَّةُ اللللْلْلِمُ الللللْلِهُ اللللْلِهُ الللللْلْمُ الللْلَهُ الللللْلِمُ الللللْلِمُ الللللْلُولَ الللللْلِمُ الللللْلِمُ الللللْلِمُ الللللللْلِمُ الللللْلِمُ اللللللْلِمُ الللللْلْلِمُ الللللْلِمُ الللللْلْمُ الللللْلِمُ اللللللْلِمُ الللللْلِمُ اللللللْلُمُ اللللْلِمُ اللللللْلِمُ اللللللْلِمُ الللللْلِمُ اللللللْلِمُ الللللْلُمُ الللللْلِمُ الللل

۱۲۱۔ اور دی ہم نے دنیا میں اس کو خوبی [۱۹۵] اور وہ آترت میں اچھے لوگوں میں ہے [۱۹۹] آخرت میں اچھے لوگوں میں ہے [۱۹۹] ۱۲۳۔ پھر حکم بھیجا ہم نے تجھ کو کہ چل دین ابراہیم پر جو ایک طرف کا تھا اور یہ تھا وہ شرک والوں میں [۱۹۷]

۱۲۷۔ ہفتہ کا دن جو مقرر کیا سوانہی پر جواس میں اختلاف کرتے تھے اور تیرا رب عکم کرے گا ان میں قیامت کے دن جس بات میں اختلاف کرتے تھے [۱۹۸]

۱۹۵ ۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام پر دنیا اور آخرت کے انعامات: یعنی نبوت ، فراخ روزی ، اولا د ، اور وجاہت و مقبولیت عامہ کہ تمام اہل ادیان بلاتفاق ان کی تعظیم کرتے ہیں ، اور ہر فرقہ چاہتا ہے کہ اپنا سلسلہ ابراہیمؑ سے ملائے ۔

191\_ یعنی اس نے اپنے حق میں جو دعاکی تھی وَ اَلْحِقْنِیْ بِالصَّالِحِین قبول ہوئی، بیٹک وہ آفرت میں صالحین کے اعلیٰ

طبقہ میں شامل ہوں گے جوانبیاء علیهم السلام کا طبقہ ہے۔

194ء اس کا بیان سورہ انعام آیت دِیْنًا قِیمًا مِلَّةَ إِبْرَ اهِیْمَ حَنِیْفًا وَمَا کَانَ مِنَ الْمُشْرِکِیْن کے تحت میں گذر چکا۔ وہاں ملاظہ کیا جائے ۔ مقصدیہ ہے کہ علال و حرام اور دین کی باتوں میں اصل ملت ابراہیم ہے ۔ درمیان میں یہود و نصاریٰ کوان کے عالات کے مناسب بعض مخصوص احکام دیے گئے۔ آخر آپ کو خاتم الانبیاء بناکر بھیجا، تا اصل ملت ابراہیمی کو جو خلفت اور تحریف و تصرف بیجا کی دستبرد سے ضائع ہو چکی تھی ، از سر نوزندہ اور روش کیا جائے ، اور شرک کی تمام رگیں کا ف دی جائیں ۔ عدیث میں ہے ۔ بُعِنْتُ بِالْسَّمْحَةِ الْحَنِیْفِیْةِ الْبَیْضَاءِ اس کی پوری شرح و تفصیل حضرت شاہ ولی اللہ فی سے جو قابل دید ہے۔

19۸ یوم سبت کا عکم: یعنی اصل ملت ابراہیمی میں ہفتہ کا عکم نہ تھا،اس امت پر بھی نہیں ہے ۔ البتہ درمیان میں یہود نے اپنے پیغمبر موسی کے ارثاد سے انتلاف کر کے جب اپنے لئے یہ دن انتخاب کیا تو عکم ہواکہ اچھا اسی کی تعظیم کرواور مجھل کا شکار اس روزمت کروا یہ عکم کسی نے مانا کسی نے نہ مانا ۔ نہ مانے والے دنیا میں بندر اور سور بنائے گئے ۔ اور آخرت میں جو فیصلہ ہو گا وہ الگ رہا۔ ایک اسی پر کیا منحصر ہے وہاں تو سارے انتلافات اور جھگڑے چکا دیے جائیں گے۔ مثلاً حضرت ابراہیم کی نسبت کوئی یہودی بتلانا تھا کوئی نصرانی عالانکہ حق تعالیٰ نے آگاہ کر دیا کہ وہ "عنیف مسلم" سے ۔ بہرعال آخرت میں سب انتلافات کا فیصلہ ہوجائے گا۔ اور ہر شخص آمکھوں سے دیکھ لے گاکہ کون غلطی پر تھاکون راستی پر۔

اُدُعُ إِلَى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكُمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ
الْحُسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالَّتِي هِي اَحْسَنُ الْ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللِمُ اللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللِمُ

۱۲۹۔ اور اگر بدلہ لو تو بدلہ لو اسی قدر جس قدر کو تم کو تکلیف پہنچائی جائے (پہنچ) اور اگر صبر کرو تو یہ بہتر ہے صبر کرنے والوں کو[۲۰۱]

وَ إِنْ عَاقَبَتُمُ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوْقِبَتُمُ بِهِ ﴿ وَلَبِنُ صَمَرُتُمُ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّمِرِيْنَ وَ اصْبِرُ وَمَا صَبُرُكَ اِلَّا بِاللهِ وَلَا تَحْزَنَ عَلَيْهِمُ وَلَا تَحْزَنَ عَلَيْهِمُ وَلَا تَحْزَنَ عَلَيْهِمُ وَلَا تَكُونَ عَلَيْهِمُ وَلَا تَكُونُ عَلَيْهِمُ وَلَا تَكُونُ عَلَيْ اللهَ مَعَ الَّذِيْنَ النَّهُ وَالَّذِيْنَ هُمُ

۱۲۸۔ اللہ ساتھ ہے ان کے جو پر ہیزگار ہیں اور جو نیکی کرتے ہیں [۲۰۳]

۱۲۷۔ اور تو صبر کر اور تجھ سے صبر ہو سکے اللہ ہی کی مدد

سے اور ان پر غم یہ کھا اور تنگ مت ہو ان کے

۱۹۹۔ دعوت کا بینادی اصول: اوپر کی آیتوں میں مخاطبین کو آگاہ کرنا تھا کہ یہ پیغمبر اصل ملت ابراہیمی لے کر آئے ہیں۔ اگر کامیابی چاہتے ہواور عنیف ہونے کے دعوے میں سچے ہوتواس راسۃ پر چل پڑو۔ اُڈئ اِلی سَبِیّل رَبِّكَ النِ سے خود پیغمبر علیہ السلام کو تعلیم دی جارہی ہے کہ لوگوں کوراسۃ پر کس طرح لانا چاہئے ، اس کے تین طریقے بتلائے ۔ حکمت ، موعظمت حسنہ ، جدال بالتی ہی احن ، "" حکمت"" سے مرادیہ ہے کہ نہایت پختہ اور اٹل مضامین مضبوط دلائل و برامین کی روشی میں حکیانہ انداز سے پیش کئے جائیں جن کو من کر فہم وادراک اور علمی ذوق رکھنے والا طبقہ گردن جھ کا سکے یہ دنیا کے خیالی فلیفے ان کے سامنے ماند پڑ جائیں اور کسی قسم کی علمی و دماغی ترقیات وحی الہی کی بیان کردہ حقائق کا ایک شوشہ تبدیل نہ کر سکیں ۔ ""موعظمت حسنہ "" موثر اور رقت انگیز تصیمتوں سے عبارت ہے جن میں نرم نوئی اور دلسوزی کی روح بھری ہو۔ اغلاص ، ہدر دی اور شفقت و حن اغلاق سے خوبصورت اور متعدل پیرایہ میں جو تصیحت کی جاتی ہے ۔ بسا اوقات پتھر کے دل بھی موم ہو جاتے ہیں ، مردوں میں جانیں پڑ جاتی میں ، ایک مایوس و پڑمردہ قوم جھر جھری لے کر کھڑی ہو جاتی ہے ، لوگ ترغیب و ترہیب کے مضامین س کر منزل مقصود کی طرف بیتابانہ دوڑنے لگتے ہیں اور بالحضوص جو زیادہ عالی دماغ اور ذکی و فہیم نہیں ہوتے ، مگر طلب حق کی چنگاری سینے ر کھتے ہیں ، ان میں مؤثر وعظ و پند سے عمل کی ایسی اسٹیم جھری جا سکتی ہے جو بڑی اوپنجی عالمانہ تحقیقات کے ذریعہ سے ممکن میں ۔ ہاں دنیا میں ہمیشہ سے ایک ایسی جاعت بھی موبود رہا کی ہے جن کا کام ہر چیز میں الجھنا اور بات بات میں مجتبی نکالنا اور کج بھٹی کرنا ہے یہ لوگ نہ حکمت کی باتیں قبول کرتے ہیں۔ نہ وعظ ونصیحت سنتے ہیں ۔ بلکہ چاہتے ہیں کہ ہر مسئلہ میں بحث و مناظرہ کا بازار گرم ہو بعض اوقات اہل فہم وانصاف اور طالبین حق کو بھی شہات گھیر لیتے ہیں اور بدون بحث کے تسلی نہیں ہوتی اس لئے و جَادِلُهُمْ بِالَّتِیْ هِی اَحْسَنُ فرما دیا کہ اگر ایسا موقع پیش آئے تو بہترین طریقہ سے تہذیب، شائسگی، فق شناسی اور انصاف کے ساتھ بحث کرواپنے حریف مقابل کوالزام دو تو بہترین اسلوب سے دو۔ خواہی نخواہی دل آزار اور عگر خراش باتیں مت کرو۔ جن سے قضیہ بڑھے اور معاملہ طول کھینچے ، مقصود تفہیم اور احقاق حق ہونا چاہئے ۔ خثونت ، بد اغلاقی ، سخن پروری اور ہٹ دھرمی سے کچھ نتیجہ نہیں ۔

۲۰۰ دعوت کا بینادی اصول: یعنی طریق دعوت و تبلیغ میں تم کو خدا کے بتائے ہوئے راسۃ پر چلنا چاہئے ۔ اس فکر میں پڑنے کی ضرورت نہیں کہ کس نے مانا کس نے نہیں مانا۔ نتیجہ کو خدا کے سپرد کرو۔ وہ ہی راہ پر آنے والوں اور نہ آنے والوں کے حالات کو بہتر جانتا ہے جیبا مناسب ہو گا ان سے معاملہ کرے گا۔

۲۰۱۔ انتقام اور صبر: یعنی دعوت و تبلیغ کی راہ میں اگر تم کو سختیاں اور تکلیفیں پہنچائی جائیں تو قدرت عاصل ہونے کے وقت برابر کا بدلہ لے سکتے ہو، اجازت ہے ، لیکن صبر کا مقام اس سے بلند تر ہے ۔ اگر صبر کروگے تو اس کا نتیجہ تمہارے حق میں اور دیکھنے والوں کے بلکہ خود زیادتی کرنے اوالوں کے حق میں بہتر ہوگا۔

۲۰۲ یعنی مظالم و شدائد پر صبر کنا، سهل کام نهیں ۔ خدا ہی مدد فرمائے تو ہو سکتا ہے کہ آدمی ظلم سہتا رہے اور اف نہ کرے۔
۲۰۳ اللہ متقین کے ساتھ ہے: یعنی انسان جس قدر خدا سے ڈر کر تقویٰ ، پر ہیز گاری اور نیکی اختیار کرے گا، اسی قدر خدا کی امداد و اعانت اس کے ساتھ ہوگی ۔ سوایسے لوگوں کو کفار کے مگر و فریب سے تنگ دل اور غمگین ہونے کی کوئی وجہ نہیں حق تعالیٰ اس عاجز ضبیعت کو بھی متقین و محنین کے ساتھ اپنے فضل ورحمت سے محثور فرمائے ۔

تم سورة النحل بعوبنه وتوفيقه ولله الحديه

ركوعاتها١١

## ٧ سُوْرَةُ بَنِيَّ اسْرَ آءِيْلَ مَكِّيَّةُ ٥٠

ایاتها ۱۱۱

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ پاک ذات ہے [1] جو لے گیا اپنے بندہ کوراتوں رات مسجد حرام سے مسجد اقصی تک [۲] جس کو گھیر رکھا ہے ہماری برکت نے تاکہ دکھلائیں اُسکو کچھ اپنی قدرت کے نمونے [۳] وہی ہے سننے والا دیکھنے والا [۳]

سُبُحٰنَ الَّذِيِّ اَسْرَى بِعَبْدِهٖ لَيُلًا مِّنَ الْمَسْجِدِ الْاَقْصَا الْمَسْجِدِ الْاَقْصَا الْمَسْجِدِ الْاَقْصَا الَّذِي بْرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ الْيَتِنَا اللَّالَةُ النَّا الْمَسْجِدِ الْاَقْصَا الَّذِي بُرَكُنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ الْيَتِنَا اللَّا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْحُ الْبَصِينُ الْمَسْمِيْحُ الْبَصِينُ الْمَالِيَةُ الْبَصِينُ الْمَالِمِيْدُ الْمَالِمُ الْمَالِمِينُ اللَّهُ الْبَصِينُ الْمَالِمِينُ الْمَالِمِينُ الْمَالِمِينُ الْمَالِمِينُ الْمَالِمِينُ الْمَالِمُ الْمَالِمِينُ الْمَالِمِينَ الْمَالِمِينَ الْمَالِمِينَ الْمَالِمِينَ الْمَالِمِينَ اللَّهُ الْمَالِمِينَ اللَّهُ الْمَالِمُ الْمُالِمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْمِينَا اللَّهُ الْمُلْمِينَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْمِينَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

ا۔ یعنی اس کی ذات نقص و قصور اور ہر قیم کے ضعف و عجز سے پاک ہے جو بات ہمارے خیال میں بے انتہا عجیب معلوم ہو اور ہماری ناقص عقلیں اسے بیحد مستبعد سمجھیں ، خداکی قدرت و مثلیت کے سامنے وہ کچھے بھی مشکل نہیں۔

۲۔ واقعہ آسریٰ: یعنی صرف ایک رات کے محدود صہ میں اپنے مخصوص ترین بندہ (محد رسول اللہ النَّوْلَیْمُ اُکورم مکہ سے بیت المقد س تک لے گیا۔ اس سفر کی غرض کیا تھی ؟ آگے لِنُو یکڈ مِنْ ایا اِنِنَا میں اس کی طرف اثارہ فرمایا ہے ۔ عاصل یہ ہے کہ فود اس سفر میں یا "بیت المقد س" سے آگے کمیں اور لے جا کر اپنی قدرت کے عظیم الثان نثان اور حکیانہ انظامات کے عجیب و غریب نمونے دکھلانے منظور تھے ۔ سورہ نجم میں ان آیات کا کچھ ذکر کیا ہے جس سے ظاہر ، وتا ہے کہ آپ "سدرة المنتی" تک تشریف لے گئے اور نمایت عظیم الثان آیات کا مثاہدہ فرمایا و لَقَدُ رَاهُ ذَرُ لَدَّ الْحَرْی۔عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَلَى عِنْدَهَا جَنَّدُ الْمَالُوی۔ اِذْ یَغْشَی السِّدْرَةَ مَا یَغْشٰی۔ مَازَاغَ الْبَصَرُ وَ مَاطَعٰی۔ لَقَدْ رَائی مِنَ الْیَتِ رَبِّهِ الْکُبْرُی (النَّم رکوع) ۔

واقعہ معراج کی کیفیت: علماء کی اصطلاح میں مکہ سے بیت المقدس تک کے سفر کو "اسراء" اور وہاں سے اوپر "سدرۃ المنتمی" تک کی سیاحت کو "معراج" کہتے ہیں ۔ اور بسا اوقات دونوں سفروں کے مجموعہ کو ایک ہی لفظ "اسراء" یا "معراج" سے تعبیر کیا جاتا ہے ۔ معراج کی اعادیث تقریباتیں صحابہ سے منقول ہیں جن میں معراج و اسراء کے واقعات بسط و تفصیل سے بیان

ہوئے میں جمہور سلف و خلف کا عقیدہ یہ ہے کہ حضور پر نور کو عالت بیداری میں بجیدہ الشریف معراج ہوئی ۔ صرف دو تین صحابہ و تابعین سے منقول ہے کہ واقعہ اسراء و معراج کو منام (نبیند) کی حالت میں بطور ایک عجیب و غریب نواب کے مانتے تھے۔ چنانچ اس سورة میں آگے چل کر جولفظ وَ مَا جَعَلْنَا الرُّءَ يَاالَّتِيِّ أَرَيْنَكَ الْحَ آیا ہے اس سے یہ صرات استدلال کرتے ہیں سلف میں سے یہ کسی کا قول نہیں کہ معراج حالت بیداری میں محض روحانی طور پر ہوئی ہو۔ جیسا کہ بعض <sup>حک</sup>اء و صوفیہ ك مذاق يرتجويز كيا جاسكتا ہے۔ روح المعانى ميں ہے وَلَيْسَ مَعْنَى الْإِسْراءِ بِالرُّوْجِ الدِّهَابُ يَقَظَةً كَالْانْسِلَاخِ الَّذِيْ ذَهَبَ اِلَيْهِ الصُّوْفِيَةُ وَالْحُكَمَاءُ فَاِنَّهُ وِإِنْ كَانَ خَارِقًا لِلعَادَةِ وَمَحِلًّا للعُجبِ اَيْضًا اِلَّا اِنَّهُ اَمْرُ لَا تَعْرَفُهُ الْعَرَبُ وَلَمْ يَذُهَبُ اِلَيْهِ اَحَدُّ مِنَ السَّلَفِ اهِ بيثك ابن قيمٌ نے زادالمعاد ميں عائشہ صديقہ ، معاويہ اور حن بصری رضی اللہ عنهم کے مسلک کی اس طرح توجیہ کی ہے ۔ لیکن اس پر کوئی نقل پیش نہیں کی ، محض ظن و تخین سے کام لیا ہے ابن اسمق وغیرہ نے جوالفاظ ان بزرگوں کے نقل کئے میں ان میں کہیں عالت بیداری کی تصریح نہیں۔ معراج کا واقعہ خواب نہیں تھا: بہرمال قرآن نے جس قدر اہتام اور ممتاز و درخثاں عنوان سے واقعہ ""اسراء"" کا ذکر فرمایا اور جس قدر جدو مستعدی سے مخالفین اس کے انکار و تکذیب پر تیار ہو کر میدان میں نکلے ، حتی کہ بعض موافقین کے قدم بھی لغزش کھانے لگے یہ اسکی دلیل ہے کہ واقعہ کی نوعیت محض ایک عجیب و غریب خواب یا سیرروعانی کی یہ تھی۔ روعانی سیروابحثافات کے رنگ میں آپ کے جو دعاوی ابتدائے بعثت سے رہے ہیں۔ دعوئے اسراء کفار کے لئے کچھ سے بڑھ کر تعجت خیزو حیرت انگیز ینه تھا جو خصوصی طور پر اس کوتکذیب و تر دیداور استراء و تمسخر کا نشاینه بناتے اور لوگوں کو دعوت دیتے کہ آؤ، آج مدعی نبوت کی ایک بالکل انوکھی بات سنو، نہ آپ کو غاص اس واقعہ کے اظہار پر اس قدر متفکر و مثوث ہونے کی ضرورت تھی جو بعض روایات صیحہ میں مذکور ہے ۔ بعض امادیث میں صاف لفظ میں شُمَّ اَصْبَحْتُ بِمَكَّةَ یا شُمَّ اَتَیْتُ مَكَّةَ (پھر صبح کے وقت میں مکہ پہنچ گیا ) اگر معراج محض کوئی رومانی کیفت تھی توآپ الٹیڈائیڈ مکہ سے غائب ہی کہاں ہوئے۔ اور شداد بن اوس وغیرہ کی روایت کے موافق بعض صحابہ کا یہ دریافت کرنا کیا معنی رکھتا ہے کہ ""رات میں قیام گاہ پر تلاش کیا، حضور النُّولَيْهُم کماں تشریف لے گئے تھے""؟ ہمارے نزدیک اکسلای بِعَبْدِہ کے یہ معنی لیناکہ ""خدا اپنے بندہ کو خواب میں یا محض رومانی طور پر مکہ سے بیت المقدس لے گیا۔ "" اس کے مثابہ ہے کہ کوئی شخص فَاَسْس بِعِبَادِی کے یہ معنی لینے لگے کہ ""اے موسی! میرے بندوں (بنی اسرائیل کو خواب میں یا محض روحانی طور پر لیکر مصر سے نکل جاؤ ۔ یا سورہ کھن میں جو صرت موسی کا صرت خطر کی ملاقات کے لئے جانا اور ان کے ہمراہ سفر کرنا جس کے لئے کئی جگہ فائط کھا آیا ہے،

اس کا مطلب یہ لے لیا جائے کہ یہ سب کچھ محض خواب میں یا بطور روعانی سیر کے واقع ہوا تھا۔ باقی لفظ "رویا" ہو قرآن میں آیا،

اس کے متعلق ابن عباسؓ فرما چکے ہیں ڈو یتا عین اُر یکھا رَسُولُ اللهِ صَلَّی اللهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ مفسرین نے کلام
عرب سے اس کے شواہد پیش کئے ہیں کہ "رویا" کا لفظ گاہ بگاہ مطلق رویت (دیکھنے) کے معنی میں استعال ہوتا ہے۔ لمذا اگر
اس سے مرادیہ ہی اسراء کا واقعہ ہے تو مطلق نظارہ کے معنی لئے جائیں جو ظاہری آئکھوں سے ہوا۔ تاکہ ظواہر نصوص اور جمہور امت کے عقیدہ کی مخالفت نہ ہو۔

شریک کی روایت: ہاں شریک کی روایت میں بعض الفاظ ضرور ایسے آئے ہیں جن سے "اسراء" کا بحالت نوم واقع ہونا معلوم ہوتا ہے مگر محدثین کا اتفاق ہے کہ شریک کا عافظہ خراب تھا، اس لئے بڑے بڑے دفاظ عدیث کے مقابلہ میں ان کی روایت قابل استناد نہیں ہو سکتی ۔ عافظ ابن مجر نے فتح الباری کے اوافر میں حدیث شریک کے اغلاط شمار کئے ہیں اور یہ بھی بتلایا ہے کہ ان کی روایت کا مطلب ایسا لیا جا سکتا ہے جو عام اعادیث کے مخالف نہ ہو۔ اس قیم کی تفاصیل ہم یماں درج نہیں کر سکتے شرح صحیح مسلم میں یہ مباحث پوری شرع و بسط سے درج کئے ہیں ۔ یماں صرف یہ بتلانا ہے کہ مذہب راج یہی ہے کہ معراج واسراء کا واقعہ عالت بیداری میں بجدہ الشریف واقع ہوا۔ ہاں اگر اس سے پہلے یا بعد خواب میں بھی اس طرح کے واقعات دکھلائے گئے ہوں تو الکارکرنے کی ضرورت نہیں ۔

واقعہ معراج کے عقلی دلائل: کھا جاتا ہے کہ ایک شب میں اتنی کمبی مسافت زمین و آسمان کی کیسے طے کی ہوگی یا کرہ ناروز مہر یہ میں سے کیسے گذرے ہوں گے یا اہل یورپ کے خیال کے موافق جب آسمانوں کا وجود ہی نہیں توایک آسمان سے دوسرے اور دوسرے سے تیسرے پر اس شان سے تشریف لے جانا جو روایات میں مذکور ہے کیسے قابل تسلیم ہوگا۔ لیکن آج تک کوئی دلیل اس کی پیش نہیں کی گئی کہ آسمان واقع میں کوئی شے موجود نہیں۔ اگر ان لوگوں کا یہ دعویٰ بھی تسلیم کر لیا جائے کہ یہ نیلگونی چیز ہو ہم کو نظر آتی ہے فی الحقیقت آسمان نہیں ہے تب بھی اس کا کیا ثبوت ہے کہ اس نیلگونی رنگ کے اوپر آسمانوں کا وجود نہیں ہو سکتا۔ رہا ایک رات میں اتنا طویل سفر طے کرنا تو تمام حکاء تسلیم کرتے ہیں کہ سرعت حرکت کے لئے کوئی حد نہیں ہو سکتا۔ رہا ایک رات میں اتنا طویل سفر طے کرنا تو تمام حکاء تسلیم کرتے ہیں کہ سرعت حرکت کے لئے کوئی عد نہیں ہوار فٹ کی بندی تک ہم ہوائی جاز کے ذریعہ پرواز کر سکیں آسکتا تھا کہ تین سومیل فی گھنٹہ چلنے والی موٹر تیار ہوجائے گی یا دس ہزار فٹ کی بندی تک ہم ہوائی جاز کے ذریعہ پرواز کر سکیں گے۔ "اسٹیم" اور "وقت کہ بائید" کے یہ کر شمے کس نے دیکھے تھے۔ کرہ نار تو بائیدی تک ہم ہوائی جاز کے ذریعہ پرواز کر سکیں گے۔ "اسٹیم" اور "وقت کہ بائید" کے یہ کر شمے کس نے دیکھے تھے۔ کرہ نار تو

آج کل ایک لفظ بے معنی ہے۔ ہاں اوپر جاکر ہواکی سخت برودت وغیرہ کا مقابلہ کرنے والے آلات طیاروں میں لگا دیے گئے ہیں ہواڑنے والوں کی زمہریر سے حفاظت کرتے ہیں۔ یہ تو مخلوق کی بنائی ہوئی مثینوں کا عال تھا۔ غالق کی بلا واسطہ پیدا کی ہوئی مثینوں کو دیکھتے ہیں تو عقل دنگ ہو جاتی ہے۔ زمین یا سورج پوہیں گھنٹہ میں کتنی مسافت طے کرتے ہیں۔ روشنی کی شعاع ایک منٹ میں کمال سے کمال پہنچتی ہے۔ بادل کی بحلی مشرق میں چمکتی اور مغرب میں گرتی ہے۔ اور اس سرعت سیرو سفر میں پہاڑ بھی سامنے آجائے تو پر کاہ کی برابر حقیقت نہیں سمجھتی ۔ جس خدا نے یہ چیزیں پیدا کیں کیا وہ قادر مطلق اپنے عبیب طفی سامنے آجائے تو پر کاہ کی برابر حقیقت نہیں سمجھتی ۔ جس خدا نے یہ چیزیں پیدا کیں کیا وہ قادر مطلق اپنے عبیب کشی ہوئی ہوئی سامنے آجائے تو پر کاہ کی کمایں اور حفاظت وآسائش کے سامان نہ رکھ سکتا تھا جن سے حضور لٹی لیکھ ہوئی راحت و سمجسے مقام کو منتقل ہو سکیں۔ شاید اس لئے واقعہ "اسراء" کا بیان لفط شہنے کا کہ ایک لامحدود قدرت کو اپنے وہم و تخین کی چار مشہنے کا آلڈی سے شروع فرمایا تا جو لوگ کو اہ نظری اور نگل خیالی سے حق تعالیٰ کی لامحدود قدرت کو اپنے وہم و تخین کی چار دیواری میں محصور کرنا چاہتے ہیں ، کچے اپنی گنتا خول اور عقلی ترکنازیوں پر شرمائیں ۔ دیواری میں محصور کرنا چاہتے ہیں ، کچے اپنی گنتا خول اور عقلی ترکنازیوں پر شرمائیں ۔ دیواری میں محصور کرنا چاہتے ہیں ، کچے اپنی گنتا خول اور عقلی ترکنازیوں پر شرمائیں ۔

#### نہ ہرجائے مرکب تواں تاختن کہ جاہا سپر بایدانداختن

۳۔ مجداقصی اور برکات: یعنی جس ملک میں ""مجداقصی"" (بیت المقدس) واقع ہے وہاں حق تعالیٰ نے بہت سی ظاہری و باطنی برکات رکھی ہیں۔ مادی حیثیت سے چھے ، نہریں ، غلے ، پھل اور میووں کی افراط ، اور روعانی اعتبار سے دیکھاجائے تو کفتے انبیاء ورسل کا ممکن و مدفن اور ان کے فیوض وانوار کا سرچھہ رہا ہے ۔ شاید نبی کریم اللی ایجانے میں یہ بھی اشارہ ہوگا کہ جو کالات انبیائے بنی اسرائیل وغیرہ پر تقییم ہوئے تھے آپ کی ذات مقدس میں وہ سب جمع کر دیے گئے ہو نعمتیں بنی اسرائیل پر مبذول ہوئی تھیں، ان پر اب بنی اسمعیل کو قبضہ دلایا جانے والا ہے ۔ "کھبہ" اور "بیت المقدس" دونوں کے انوار و برکات کی عامل ایک ہی امت ہونے والی ہے۔ اعادیث معراج کی تصریح ہے کہ "بیت المقدس" میں تمام انبیاء علیم السلام نے آپ کی اقتداء میں نماز پڑھی ۔ گویا حضور الیا ایک بھی احدیث معراج کی تصریح ہے کہ "بیت المقدس" میں تمام انبیاء علیم السلام نے آپ کی اقتداء میں نماز پڑھی ۔ گویا حضور الیا ایکی جو سیادت و امامت انبیاء کا مضب دیا گیا تھا اس کا حتی نمونہ آپ کو اور مقربین بارگاہ کو دکھلایا گیا۔

۴۔ یعنی اصلی سننے والا اور دیکھنے والا خدا ہے ۔ وہ جے اپنی قدرت کے نشان دکھلانا چاہے دکھلا دیتا ہے۔ اس نے اپنے عبیب محمد الٹی آلیکی کی مناجات کو سنا اور احوال رفیعہ دیکھا۔ آخر ""معراج شریف"" میں بِن یُبٹیصِٹ والی آنکھ سے وہ آیات عظام دکھلائیں جو آپ کی استعداد کامل اور شان رفیع کے مناسب تھیں ۔

ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوْجٍ لَا إِنَّهُ كَانَ عَبُدًا شَكُورًا ﴿ اِنَّهُ كَانَ عَبُدًا شَكُورًا ﴿

وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِيَ اِسْرَاءِيْلَ فِي الْكِتٰبِ لَتُفْسِدُنَّ فِي الْكِتٰبِ لَتُفْسِدُنَّ فِي الْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعْلُنَّ عُلُوًّا كَبِيْرًا ﴿ كَبِيرًا ﴿ كَبِيرًا ﴿

۲۔ اور دی ہم نے موسی کو کتاب اور کیا اس کو ہدایت بنی اسرائیل کے واسطے [۵]کہ نہ ٹھمراؤ میرے سواکسی کو کارساز [۱]

۳۔ تم جو اولا دہو ان لوگوں کی جن کو پڑھایا ہم نے نوح کے ساتھ بیشک وہ تھا بندہ حق ماننے والا [۶]

۴۔ اور صاف کہ سنایا ہم نے بنی اسرائیل کو کتاب میں کہ تم خرابی کروگ ملک میں دو بار اور سرکثی کروگ رئی سرکثی [^]

۵۔ حضرت موسی علیہ السلام اور تورات: نبی کریم النافی ایکنی النافی کا فضل و شرف بیان فرما کر سلسلہ کلام حضرت موسی کے ذکر کی طرف منتقل کر دیا گیا۔ چونکہ "اسراء" کے ذیل میں "اسمبحد اقصی" (بیت المقدس تک جانا مذکور ہوا تھا، آگے ""سمبحد اقصی" اور اس کے قدیم متولیوں (بنی اسرائیل) پر جو مختلف دور گذرے، مسلمانوں کی عبرت اور نود بنی اسرائیل کی نصیحت کے لئے ان کا بیان کیا جاتا ہے۔ یہ آیت اسی کی تمہید ہے ۔ واقعہ "اسراء" میں اشارہ تھا کہ تجازی پیغمبر کی امت ہی آئندہ اس امانت الہی کی مالک بننے والی ہے جو شام کی مبارک سرزمین میں ودیعت کی گئی تھی ان آیات میں بنی اسرائیل کو متنبہ کرنا ہے کہ اگر خیریت میں تواب پیغمبر عربی النافی پیروی کریں، حق تعالیٰ ان کے عال پر مہربانی فرمائے گا۔ وریذ پہلے کی طرح پھر شرارتوں پر عبرا طلے گی اور مسجد اقصی کی تولیت سے محروم کر دئے جائیں گے۔

<mark>1۔</mark> یعنی تورات میں یہ ہدایت کی گئی تھی کہ غالص توحید پر قائم رہیں اور غدا کے سواکسی کو کارسازیۂ سمجھیں ہمیشہ اسی پر مجھروسہ اور توکل کریں ۔

﴾۔ یعنی تم ان کی اولاد ہو جو نوخ کے ساتھ کشتی پر سوار ہو کر عذاب الهی سے پیجے تھے ۔ جو احمان تمہارے بڑوں پر کیا گیا اسے فراموش مت کرو۔ دیکھو نوخ جن کی اولاد میں تم ہو کیسے احمان شناس اور شکر گذار بندے تھے تم کو بھی ان ہی کی راہ پر چلنا ۵۔ پھر جب آیا پہلا وعدہ بھیجے ہم نے تم پر اپنے

بندے [۹] سخت لڑائی والے پھر پھیل رہے شہروں

۲۔ مچھر ہم نے مچھیر دی تمہاری باری <sup>[۱۱]</sup> ان پر اور

قوت دی تم کو مال سے اور بیٹوں سے اور اس سے

، ۔ اگر بھلائی کی تم نے تو بھلا کیا اپنا اور اگر برائی کی تو

اپنے لئے [1] پھر جب پہنچا وعدہ دوسرا مجھجے اور بندے

کہ اداس کر دیں تمہارے منہ اور گھس جائیں مسجد میں

جیسے گھس گئے تھے پہلی بار اور خراب کر دیں جس جگہ

کے بیچ اور وہ وعدہ ہونا ہی تھا [۱۰]

زیاده کر دیا تمهارالشکر

غالب ہوں پوری خرابی [۳]

٨ ـ تورات كى پيشگوئى: تورات ميں يا كسى دوسرى آسانى كتاب ميں يە پيشين گوئى كى گئى تھى كە يە قوم (بنى اسرائيل) دو مرتبه ملک میں سخت خرابی پھیلائے گی اور ظلم و تکبر کا شیوہ اختیار کر کے سخت تمرد و سرکشی کا مظاہرہ کرے گی ۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا اور ہر مرتبہ خداتعالیٰ کی طرف سے دردناک سزا کا مزہ چکھنا بڑا۔ جس کا ذکر آگے آیا ہے۔

> فَإِذَا جَآءَ وَعُدُ أُولِلهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَآ أُولِي بَأْسٍ شَدِيْدٍ فَجَاشُوًا خِللَ الدِّيَارِ لَوْ كَانَ وَعُدًا مَّفْعُولًا ١

> ثُمَّ رَدَدُنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَ اَمْدَدُنْكُمْ

كَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَّ لِيُتَبِّرُوا مَا عَلَوَا

بِاَمُوَالِوَّ بَنِينَ وَجَعَلْنٰكُمُ اَكْثَرَ نَفِيرًا ١ إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ لِأَنْفُسِكُمْ " وَ إِنْ اَسَأْتُمْ فَلَهَا لَمْ فَإِذَا جَآءَ وَعُدُ الْأَخِرَةِ لِيَسُوِّءًا وُجُوْهَكُمْ وَ لِيَدْخُلُوا الْمَسْجِدَ

تَتُبِيرًا ﴿

 ہے۔ یعنی جن کوہم نے سزا دینے کے لئے تم پر مسلط کیا تھا۔ ۱۔ یعنی بستی میں مکانوں کے اندر گھس کر خوب کشت و خون اور لوٹ کھسوٹ کی ۔ اس طرح خدا نے سزا دہی کا جو وعدہ کیا تھا پورا

اا۔ یعنی جب تم ہماری طرف رجوع ہوئے اور توبہ وانابت کا طریقہ اختیار کیا، ہم نے پھر ایک مرتبہ تم کو دشمنوں پر غالب کیا۔ ۱۲ یعنی بھلائی برائی کا جو کچھ نفع نقصان پہنچنا تھا تم ہی کو پہنچنا تھا، سو پہنچا۔

#### منزل۲

۱۳۔ بنی اسرائیل کی قوت کا غاتمہ: یعنی مار مار کر تمہارے منہ بگاڑ دیے۔ اور ""مسجد اقصی "" (بیت المقدس) میں گھس کر پہلے کی طرح اودهم مجائی ہیکل وغیرہ کو تباہ کر دیا ۔ اس طرح "" بنی اسرائیل "" کی قوت کا ہمیشہ کے لئے خاتمہ ہوگیا۔

۸۔ بعید نہیں تمہارے رب سے کہ رحم کرے تم پر اور عَسٰى رَبُّكُمْ أَنْ يَّرْحَمَكُمْ ۚ وَ إِنْ عُدْتُّمْ اگر پھر وہی کرو گے تو ہم پھر وہی کریں گے اور کیا ہے۔ عُدُنَا ۗ وَ جَعَلْنَا جَهَنَّمَ لِلْكُفِرِيْنَ ہم نے دوزخ کو کا فروں کا قید خانہ [<sup>۱۳]</sup> حَصِيرًا 🕲

إِنَّ هٰذَا الْقُرَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ کہ ان کے لئے ہے تواب بڑا [۱۵] الصَّلِحْتِ أَنَّ لَهُمُ أَجْرًا كَبِيرًا ﴿

> وَّانَّ الَّذِينَ لَا يُؤُمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ اَعْتَدُنَا ع لَهُمْ عَذَابًا ٱلِيْمًا ﴿

وَيَدُعُ الْإِنْسَانُ بِالشَّرِّ دُعَآءَهُ بِالْخَيْرِ ٢ وَ كَانَ الْإِنْسَانُ عَجُولًا

9۔ یہ قرآن بتلانا ہے وہ راہ جو سب سے سیدھی ہے اور خوشخبری سناتا ہے ایمان والوں کو جو عمل کرتے میں اچھے

۱۰۔ اور بیہ کہ جو نہیں مانتے آخرت کوان کے لئے تبارکیا ہے ہم نے عذاب در دناک

اا۔ اور مانگتا ہے آدمی برائی جیسے مانگتا ہے بھلائی اور ہے انسان جلد باز [17]

۱۴۔ بنی اسرائیل پر دو چلے: حضرت شاہ صاحبٌ لکھتے ہیں ""تورات میں کہہ دیا تھا کہ بنی اسرائیل دوبارہ شرارت کریں گے ، اس کی جزاء میں دشمن ان کے ملک پر غالب ہوں گے ۔ اسی طرح ہوا ہے ۔ ایک بار جالوت غالب ہوا ، پھر حق تعالیٰ نے اس کو حضرت داؤڈ کے ہاتھ سے ملاک کیا۔ پیچھے بنی اسرائیل کو اور قوت زیادہ دی ۔ حضرت سلیان کی سلطنت میں دوسری بار فارسی لوگوں میں بخت نصر غالب ہوا۔ تب سے انکی سلطنت نے قوت نہ پکڑی ۔ اب فرمایا کہ اللہ مہربانی پر آیا ہے اگر اس نبی کے تا بع ہو تو وہی سلطنت اور غلبہ پھر کر دے اور اگر پھر وہی شرارت کرو گے تو ہم وہی کریں گے ۔ یعنی مسلمانوں کوان پر غالب کیا اور آخرت میں دوزخ تیار ہے"۔ بعض علماء نے مپہلے وعدہ سے بخت نصر کا حلہ جو ولادت میخ سے ۵۸۷ سال پہلے اور دوسرے وعدہ سے ""طیطوس رومی"" کا حلہ جو رفع میخ سے ستر سال بعد ہوا مراد لیا ہے۔ کیونکہ ان دونوں حلوں میں یہود پر تباہی آئی اور ""مقدس ہیکل""کو برباد کیا گیا۔ واللہ اعلم۔

10 قرآن ہی سب سے سیدهاراستہ ہے: یعنی یوں تو "تورات" بھی بنی اسرائیل کوراہ بتانے والی تھی جیہا کہ پہلے فرمایا ھُدگی لِبَہِ فِی اِسْرَ آءِیْلَ لیکن یہ قرآن ساری دنیا کو سب سے زیادہ اچھی ، سیدھی اور مضبوط راہ بتلاتا ہے ۔ تمام قدیم راہیں اس "اقوام" کے تحت میں مندرج ہو گئی ہیں ۔ لہذا اگر کامیابی اور نجات چاہتے ہو تو خاتم الانبیاء کی پیروی میں اسی سیدھی سڑک پر چلو ۔ جو لوگ قلب و جوارح یعنی ایمان و عمل صالح سے اس صاف و کشادہ راہ پر چلیں گے قرآن ان کو دنیا میں حیات طبیبہ کی اور آخرت میں جنت کی عظیم الثان بشارت سناتا ہے ۔ باقی جنہیں انجام کا کچھے خیال نہیں ، اندھا دھند دنیا کی لذات و شوات میں غرق ہیں آخرت کی اصلا فکر نہیں رکھتے ، ان کا انجام اگلے جملہ میں بیان کیا گیا ہے ۔

وَجَعَلْنَا الَّيْلَ وَالنَّهَارَ ايَتَيُنِ فَمَحَوُنَآ ايَةَ النَّهَارِ مُبُصِرَةً النَّهَارِ مُبُصِرَةً لِيَّا النَّهُ وَلِتَعْلَمُوا عَدَدَ لِيَّا اللَّهِ اللَّهُ الللللْمُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُلْمُ اللللللْمُ اللللللِمُ اللللللِمُ الللللْمُ اللللللِمُ الللللْمُ الللِمُ اللللللِمُ اللل

وَكُلَّ اِنْسَانِ اَلْزَمْنٰهُ طَّبِرَهُ فِي عُنُقِهٖ وَ كُلَّ اِنْسَانِ اَلْزَمْنٰهُ طَّبِرَهُ فِي عُنُقِهٖ وَ نُخُرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ كِتْبًا يَّلْقُنهُ مَنْشُوْرًا ﴿

اِقْرَأُ كِتٰبَكَ لَمْ كَفٰى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَرَ عَلَيْهُ مَلَيْكُ حَسِيْبًا ﴿ عَلَيْكُ مَا اللَّهُ عَلَيْك

۱۱۔ اور ہم نے بنائے رات اور دن دو نمونے [۱۱] پھر مٹا دیا رات کا نمونہ دیکھنے کو مٹا دیا رات کا نمونہ دیکھنے کو تاکہ تلاش کرو فضل اپنے رب کا [۱۹] اور ٹاکہ معلوم کرو گنتی برسوں کی اور حماب [۲۰] اور سب چیز سنائی ہم نے کھول کر [۲۱]

11۔ اور جو آدمی ہے لگا دی ہے ہم نے اس کی بری قسمت اس کی گردن سے اور نکال دکھائیں گے اس کو قیامت کے دن ایک کتاب کہ دیکھے گا اسکو کھلی ہوئی [۲۲]

۱۲۔ پڑھ لے کتاب اپنی ( لکھا اپنا ) تو ہی بس ( کافی ) ہے آج کے دن اپنا حیاب لینے والا [۲۳]

۱۔ دن اور رات میں دو نشانیاں: رات کا اندھیرا، دن کا اجالا، دونوں میں سے کبھی اس کا کبھی اس کا چھوٹا بڑا ہونا ۔ پھر رات میں چاندگی آہستہ آہستہ گھٹے بڑھے والی، ٹھنڈی اور دھیمی چاندنی، دن میں آفتاب عالمتاب کی تیزاور گرم روشنی، یہ سب خداوند قدوس کی قدرت کاملہ کے نمونے ہیں جن میں سے ہرایک کا متقل نظام علیحدہ ہے جس کے ساتھ سینکڑوں فوائد اور مصالح وابستہ ہیں ۔ اور سب کا مجموعی نظام الگ ہے جو شروع سے اب تک نہایت مضبوط و محکم قوانین کے ماتحت چل رہا ہے ۔ ماتھی رات کا نمونہ تاریک اور مٹا ہوا ہے ، چاندگی روشنی سورج کے اعتبار سے دھیمی اور دھندلی ہوتی ہے ۔ بلکہ نود جرم قمر مجمی دیکھنے والے کو داغدار نظرآتا ہے۔

19۔ یعنی دن کے وقت سورج کی روشنی میں ہر چیز صاف دکھائی دیتی ہے لوگ تازہ دم ہو کر روزی کی تلاش میں نکلتے اور مخلف قیم کے کاروبار میں مشغول ہوجاتے ہیں ۔ الغرض شب میں جن چیزوں پر تاریکی کی چادر پڑی ہوئی تھی ، سورج کی شعاعیں سب کو بے حجاب کر دیتی ہیں اور جولوگ خواب گراں سے مدہوش تھے آئٹھیں کھول کر ادھرادھر گشت لگانے لگتے ہیں۔ ۲۰۔ یعنی لیل و نہار کی آمدوشد اور شمس و قمر کے طلوع و غروب سے مہینوں اور سالوں کی گنتی اور بہت طرح کے چھوٹے بڑے حیاب متعلق میں ۔

ا ا تم سجو لو کہ گھبرانے اور جلدی مچانے سے فائدہ نہیں۔ فدا کے یہاں ہر چیز کا فیر ہویا شرایک وقت اور اندازہ مقرر ہے۔ بیلے رات اور دن کسی کی جلد بازی اور شاب کاری سے رات کم نہیں ہو جاتی یا دن بڑھ نہیں جائا۔ اپنے وقت پر آپ صبح و شام ہوتی ہے ، شر کے بعد فیر اور فیر کے بعد شر کا آنا بھی الیہا ہی سجھ و بلیے رات کے بیٹے دن اور دن کے بیٹے رات برابر لگی چلی آتی ہے ۔ دنیا کے تمام فیروشر کا سلسلہ ایک معین ظابط اور نظام کے ماتحت ہے جن کا توڑ ڈالنا کسی کے امکان نہیں ۔ اس دنیا کی مدر و منفض زندگی کو شب تاریک کے مشابہ سمجھ وجن کے اندھیرے میں آدمی کو فیروشر کے نتائج بالکل صاف دکھائی نہیں دیتے۔ بیشک جن تعالیٰ نے انبیاء و مرسلین کو بیجا کہ رات کی اندھیری میں مخلوق کو صبح راستہ بتلائیں اور ان کی آسمحوں کے دیتے۔ بیشک جن تعالیٰ نہیں اور ان کی آسمحوں کے سامنے اپنے اپنے درجہ کے موافق اجالا کریں جن سے لوگوں کو فیر و شرکی تقیقت اور اس کے نتائج کا انکٹاف ، و جائے ۔ لیکن سامنے آپ ایک انکٹاف جن میں کسی فرد بشر کو انکاریا شبہ کی مجال ہی باتی نہ رہے ، اس وقت ، و گا جب ہماری دنیوی زندگی کی رات فتم ، و کر فردائے محشر کا دن لکل آئے گا۔ انسان کے وہی اعال ہو دنیا کی دھندلی زندگی میں ہر وقت اس کے گے کا ہار رات فیل میں سامنے آبائیں گے جے روز روش کے اجالے میں ہر شخص بے تکاف پڑھ سے وقت ہی آیک کسی کسی فیکو کے اس کی بات میں ہر شخص بے تکاف پڑھ سے وقت ہی آیک کسی کی کتاب کی فیکھ کر اول اٹھے گا۔ فیکھنگھ کتا کہ نگو کر کرول اٹھے گا۔ فیکھنگھ کا آئیکو کم حکوی کہ اس کو گا گو کہ کہ کرول اٹھے گا۔ فیکھنگو کا آئیکو کم حکوی کہ اس کو اسلی رنگ میں دیکھ کر بول اٹھے گا۔ فیکھنگھ کا کہ کروگو گو گا گو کہ کہ کروگو گا گا گا گو کہ کروگو گا گا گو کہ کروگوں اٹھے گا۔ مگا گو کروگوں اٹھے گا گو کروگوں اٹھے گا گو کروگوں اٹھے گا گوروگوں کے گا گوروگوں گا گوروگوں کے گا گوروگوں کے گا گوروگوں کروگوں کی کروگوں کروگوں کا گوروگوں کروگوں کروگوں کی کروگوں کروگوں کروگوں کے گا گوروگوں کروگوں ک

۲۲۔ انسان کا نامہ اعال: یعنی شومئی قسمت اور زشتی اعال اس کے گلے کا ہار ہے بری قسمت کے ساتھ برے عمل میں کہ چھوٹ نہیں سکتے وہ ہی نظر آئیں گے قیامت میں۔

۲۳ نامہ اعمال کی سچائی: یعنی نامہ اعمال اس کے ہاتھ میں دے دیا جائے گاکہ خود پڑھ کر فیصلہ کر لے ۔ جو کام عمر بھر میں کئے سے کوئی رہاتو نہیں یازیادہ تو نہیں لکھاگیا ہرآدمی اس وقت یقین کرے گاکہ ذرہ ذرہ عل بلاکم و کاست اس میں موجود ہے ۔ دنیا میں جو کتاب بھیجی (قرآن کریم) اور چاند سورج وغیرہ سے جو حیاب متعلق ہے پہلے اس کا ذکر تھا۔ ان آیتوں میں قیامت کے

حیاب وکتاب کا ذکر فرمایا جواسی پہلے حیاب وکتاب پر بطور نتیجہ مرتب ہوتا ہے۔

مَنِ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفُسِه وَمَنُ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَةُ وَخَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَةُ وَقَلَ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَةُ وَقَلَ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَى وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَى نَبْعَتَ رَسُولًا

وَ إِذَا اَرَدُنَا اَنُ نُهُلِكَ قَرْيَةً اَمَرُنَا مُثَرُونَا مُثَرُونَا مُثَرُونَا مُثَرُونِيَهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَرَيْهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرُ نَهَا تَدُمِيرًا

10۔ بوکوئی راہ پر آیا تو آیا اپنے ہی جھلے کو اور بوکوئی بہکا رہا تو بہکا رہا اپنے ہی برے کو اور کسی پر نہیں پڑتا ہو جھ دوسرے کا [۲۴] اور ہم نہیں ڈالتے بلا جب تک نہ جھجیں کوئی رسول [۲۵]

19۔ اور جب ہم نے چاہا کہ خارت کریں کسی بستی کو عکم بیجے دیا اس کے علیش کرنے والوں کو پھر انہوں نے نافرمانی کی اس میں تب ثابت ہو گئی ان پر بات پھر انکھاڑ مارا ہم نے انکواٹھاکر [۲۶]

۲۷۔ ہر شخص صرف اپنے عمل کا ذمہ دار ہے: یعنی سیدھی راہ خدا نے سب کو بتلا دی اب جو کوئی اس پر پلے یا نہ چلے ، اپنا بھلا برا خود سوچ لے یہ کیونکہ اپنے طریق عمل کا نفع یا نقصان اسی کو پہنچے گا۔ ایک کے گناہوں کی گھڑی دوسرے کے سر پر نہیں رکھی جائے گی۔

72۔ بعثت رسول کے بغیر عذاب نمیں دیا جاتا؛ یعنی بلاشہ برے عل آفت لاتے ہیں، پر تق تعالیٰ بغیر سمجھائے نمیں پکرتا اسی واسطے رسول سیمینا ہے کہ لوگوں کو بے خبر اور غافل نہ رہنے دیں، نیک و بدسے پوری طرح آگاہ کر دیں بن باتوں کو آدمی محض عقل و فطرت کی رہنائی سے سمجھ سکتا ہے (مثلاً وجود باری یا توحیہ) ان کی مزید تشریح و توثیق پیغمبروں کی زبانی کر دی جائے اور جن چیزوں کے ادراک میں محض عقل کافی نہ ہوانہیں وی والهام کی روشنی میں پیش کیا جائے اسی لئے ابتدائے آفرینش سے بق تعالیٰ نے وہی ورسالت کا سلسلہ جاری رکھا۔ تاآنکہ انبیاء علیم السلام کے انوار و فیوض نے دنیا میں ایسی فضا پیدا کر دی کہ کوئی معذب قوم دنیا یا آخرت میں جمل و بے خبری کا عذر پیش کر کے عذاب الهی سے رستگاری عاصل نمیں کر سکتی ۔ (تنبیہ) مفسرین نے یہاں "اصحاب فترت" اور اطفال صغار کی تعذیب پر بحث شروع کر دی ہے ہم تطویل کے نوف سے درج نمیں مفسرین نے یہاں "اصحاب فترت" اور اطفال صغار کی تعذیب پر بحث شروع کر دی ہے ہم تطویل کے نوف سے درج نمیں کر سکتے۔

۲۱۔ یعنی جب بداعالیوں کی بدولت کسی بستی کوتباہ کرنا ہوتا ہے تو یوں ہی دفعۃ پکڑ کر ہلاک نہیں کر دیے ، بلکہ اتام جبت کے بعد سزا دی جاتی ہیں ۔ خصوصا وہاں کے امراء اور بارسوخ لوگوں کو جن کے مانتی نہ مانٹی نہ کا اثر جمہور پر پڑتا ہے۔ آگاہ کیا جاتا ہے ۔ جب یہ بڑی ناک والے سجے بوچے کر خدائی پیغام کورد کر دیتے اور کھلے بند نافرمانیاں کر کے تمام بستی کی فضا کو مسموم و مکدر بنا دیتے ہیں ، اس وقت وہ بستی اپنے کو علانیہ مجرم ثابت کر کے مذاب الهی کی مستی ہو جاتی ہے (نبوذ باللہ من شرور انفنا) تنبیہ وَقَالَ بَعَضُ السَّلَفِ اَنَّ الْاَهُمَرَ فِيْ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ "الْمَرْ نَا مُنَرِّ فِيْ هَا" اَمْرُ تَكُو يَنِيُ قَدْرِیٌ بِالْفِسْق وَقَوْلُهُ تَعَالَىٰ "" إِنَّ اللهَ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشاءِ "" مَعْنَاه نَفْحُ الْاَتُشُر يَعِی فَلَا مُنَا فَاۃ فَاۃ فَافْحَمُ

وَكُمْ اَهُلَكُنَا مِنَ الْقُرُونِ مِنْ بَعْدِ نُوْجٍ ﴿ الْهَا عَلَمُ الْهُرُونِ مِنْ بَعْدِ نُوْجٍ ﴿ الْهَا عَ وَكُفْى بِرَبِّكَ بِذُنُوبِ عِبَادِم خَبِيرًا عَبَادِم اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

مَنُ كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآءُ لِمَنُ تُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ نَشَآءُ لِمَنُ نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلِمهَا مَذْمُوْ مًا مَّذْحُوْرًا عَلَى اللهَا مَذْمُوْ مًا مَّذْحُوْرًا عَلَى

وَ مَنْ اَرَادَ الْأَخِرَةَ وَسَعْى لَهَا سَعْيَهَا وَ هُوَ مَنْ اَرَادَ الْأَخِرَةَ وَسَعْى لَهَا سَعْيَهُمُ هُوَ مُؤْمِنُ فَأُولَيِكَ كَانَ سَعْيُهُمُ مُّشَكُوْرًا ﴿

۱۔ اور بہت غارت کر دیئے ہم نے قرن نوح کے چیچے [۲۰] اور کافی ہے تیرا رب اپنے بندوں کے گناہ جانے والا دیکھنے والا [۲۸]

۱۸۔ بوکوئی چاہتا ہو پہلا گھر جلد دے دیں ہم اس کو اسی میں جتنا چاہیں جس کو چاہیں پھر شھرایا ہم نے اس کے واسطے دوزخ داخل ہو گا اسمیں اپنی برائی سنکر دھکیلا جاکر[۲۹]

19۔ اور جس نے عام پچھلا گھر اور دوڑکی اس کے واسط جو اس کی دوڑ ہے اور وہ یقین پر ہے سوالیوں کی دوڑ ٹھرکانے لگی ہے [۳۰]

۲۷۔ معذب قوموں کی ہلاکت: آدم و نوخ کے درمیانی زمانہ میں سب آدمی اسلام پر رہے ۔ پھر شرک و بت پرستی شروع ہوئی ۔ نوخ ان کی اصلاح کے لئے بیھیجے گئے ۔ سینکڑوں برس سمجھایا، نہ مانے ، آخر سب ہلاک کئے گئے ۔ اس کے بعد بہت سی قومیں (عاد و ثمود وغیرہ ) تباہ ہوئیں ۔ عاصل یہ کہ قوموں کے ہلاک کئے جانے کا سلسلہ بعثت نوح کے بعد سے شروع ہوا۔

۲۸۔ یعنی کسی کو بے قصور نہیں پکڑتا نہ غیر مناسب سزا دیتا ہے ۔ بلکہ ہرایک کے گناہوں کو دیکھ کر اور اس کے اوضاع واطوار کو پوری طرح جان کر موزوں و مناسب بر ؓ اؤکر تا ہے ۔

۲۹۔ یعنی ضروری نہیں کہ ہر عاشق دنیا کو فورًا ہلاک کر دیا جائے ، نہیں ہم ان لوگوں میں سے جو صرف متاع دنیا کے لئے سرگر داں میں ، جس کو چاہیں اور جس قدر چاہیں اپنی حکمت و مصلحت کے موافق دنیا کا سامان دے دیتے ہیں تا ان کی جدوجمد اور فانی نیکیوں کا فانی پیل مل جائے ۔ اور اگر آخری سعادت مقدر نہیں تو شقاوت کا پیانہ پوری طرح لبریز ہوکر نہایت ذلت ورسوائی کے ساتھ دوزخ کے ابدی جیل فانہ میں دھکیل دئے جائیں۔

۳۔ سپھے مومنین کا انعام: یعنی جس کے دل میں ایمان ویقین موجود ہواور نیک نیتی سے غدا کی نوشنودی اور ثواب اخروی کی خاطر پیغمبر کے بتلائے ہوئے راسۃ پر علی دوڑ دھوپ کرے، اس کی کوشش ہر گزضائع ہونے والی نہیں ۔ یقینا بارگاہ احدیت میں حن قبول سے سرفراز ہوکر رہے گی۔

كُلَّا نُّمِدُ هَٰؤُلَاءِ وَ هَٰؤُلَاءِ مِنْ عَطَاءِ رَبِّكَ مُخَطُّورًا ﴿ وَمِا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَخْطُورًا ﴿ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَخْطُورًا ﴿ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَخْطُورًا ﴿

أُنظُرُ كَيْفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَ لَكُنُ لَنَظُرُ كَيْفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَ لَكُنَرُ لَلْاخِرَةُ لَكُنَرُ دَرَجْتٍ وَّ اَكْبَرُ لَكُرُ

## تَفۡضِيۡلًا 📆

الا۔ سے مومنین کا انعام: یعنی حق تعالیٰ اپنی حکمت و مصلحت کے موافق بعض طالبین دنیا کو دنیا اور تمام طالبین آخرت کو آخرت عطا فرماتا ہے اس کی عطا میں کوئی مانع و مزاحم نہیں ہوسکتا۔ یا یہ مطلب ہے کہ طالب دنیا ہویا طالب آخرت دنیوی امداد سے دونوں کو حب مصلحت حصہ پہنچتا ہے۔ محض کفر و عصیان کی وجہ سے دنیوی بخش کے دروازے بند نہیں کر دیے جاتے۔ ملاحت کے درجات: یعنی دنیوی زندگی میں مال ، دولت ، عزت ، عکومت ، اولا دوغیرہ کے اعتبار سے ایک کو دوسرے پر کسی

۲۰۔ ہرایک کو ہم پہنچائے جاتے ہیں۔ اِنکو اور اُن کو تیرے رب کی بخش میں سے اور تیرے رب کی بخش کسی نے شہیں روک لی [۱]

11۔ دیکھ کیا بڑھا دیا ہم نے ایک کو ایک سے اور پھھلے گھر میں تو اور بڑے درجے ہیں اور بڑی فضیلت [۳۳] قدر فضیلت ہے۔ اسی پر قیاس کر لوکہ آخرت میں تفاوت اعال واحوال کے لحاظ سے کس قدر فرق مراتب ہو گا۔ چنانچہ نصوص سے ثابت ہے کہ درجات جنت اور درجات جہنم بیحد متفاوت میں۔ مدیث میں آیا ہے کہ جنت کے دو درجوں کے درمیان زمین آسمان کا تفاوت ہو گا۔ نیچے والے اوپر والوں کو اس طرح دیکھیں گے جیسے ہم زمین پر کھڑے ہوکر افق میں کوئی ستارہ دیکھتے ہیں۔ پیلے بتایا جاچاکہ جنت کے درجات ان ہی کو مل سکتے میں جو آخرت کے لئے اس کے لائق دوڑ دھوپ کریں۔ اگلی آیتوں میں دور تک آخرت کی سعی کا طریقہ بتلایا گیا ہے جس پر چلنے سے انسان کو یہ بلند مقامات حاصل ہوتے ہیں۔ ابن عباس کا قول ہے کہ حق تعالیٰ نے ""تورات"" کی ساری (اخلاقی ) تعلیم سورہ ""بنی اسرائیل"" کی پندرہ آیتوں میں درج کر دی ہے ۔ وہ پندرہ آیتیں ا گلے رکوع سے شہوع ہوتی ہیں۔

> لَا تَجْعَلُ مَعَ اللَّهِ إِلَّهَا اخْرَ فَتَقُعُدَ مَذْمُوْمًا ع مَّخُذُولًا ﴿

وَقَضٰى رَبُّكَ أَلَّا تَعُبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ وَ بِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا لَا إِمَّا يَبُلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ اَحَدُهُمَا اَوْ كِللهُمَا فَلَا تَقُلُ لَّهُمَا أُنِّ وَّلَا تَنْهَرُهُمَا وَقُلُ لَّهُمَا قَوَلًا گريمًا 🚍

وَ اخْفِضُ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلُ رَّبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّلْنِي صَغِيرًا

۲۱۔ مت مُحمرا للہ کے ساتھ دوسرا عاکم پھر بیٹے رہے گا توالزام کھا کر بے کس ہوکر [۳۳]

۲۳۔ اور حکم کر چکا تیرا رب کہ نہ پوجواس کے سوائے اور ماں باپ کے ساتھ بھلائی کرو<sup>[۴۴]</sup>اگر پہنچ جائے تیرے سامنے بڑھایے کوایک ان میں سے یا دونوں تو نہ کہہ ان کو ہوں اور نہ جھڑک ان کو اور کہہ ان سے بات ادب

۲۴۔ اور جھ کا دے ان کے آگے کندھے عاجزی کر کر نیازمندی سے اور کہ اے رب ان پر رحم کر جیسا پالا انہوں نے مجھ کو چھوٹا سا [۳]

۳۳۔ شرک رسوائی اور بے کسی کا سبب ہے: یعنی شرک ایسی ظاہر البطلان چیز ہے جس کے اختیار کرنے پر اللہ تعالیٰ اور اس کے

فرشے ، بلکہ دنیا کے ہر عقلمند کے نزدیک تم مذموم و ملزم محمرو گے ۔ چنانچ آج ہم اپنی آئکھوں سے دیکھ رہے ہیں کہ جن
مذاہب میں شرک صریح کی تعلیم تھی وہ بھی دانشمندوں کی سوسائٹی میں جگہ عاصل کرنے کے لئے اپنی ترمیم واصلاح کر کے
آہستہ آہستہ توحید کی طرف قدم المحارب میں ۔ ہرایک عاقل یہ محوس کرنے لگا ہے کہ اشرف المخلوقات انسان کے لئے یہ چیز
سخت ذلت و رسوائی کا موجب ہے کہ اپنے سے کمتریا کسی عاجز مخلوق کے سامنے سر ببجود ہو جائے ۔ خصوصا ان چیزوں کے
سامنے دست سوال دراز کرے جو نود اسی کی تراثی ہوئی میں جو آدمی خدا کو چھوڑ کر غیراللہ کے سامنے جھکتا ہے ، خدائے بے نیاز
عقیقی نصرت و برکت کا دروازہ اس پر بند کر کے کمزوری اور بے کسی کی عالت میں چھوڑ دیتا ہے ۔ چنانچ سخت کھٹن وقت میں
جب کہ اسے اعانت وامداد کی بڑی ضرورت ہوگی ، کوئی یار ومدد گار نہ ملے گا۔ ضَعَیٰ الطّالِبُ وَ الْمَطْلُونِ ۔

1172

۳۳۔ والدین سے حن سلوک: خدا تو حقیۃ بچے کو وجود عطا فرماتا ہے ، والدین اس کی ایجاد کا ظاہری ذریعہ ہیں اس لئے کئی آیتوں میں خدا تعالیٰ کے حقوق کے ساتھ والدین کے حقوق کے ذکر کئے گئے ۔ حدیث میں ہے کہ وہ شخص خاک میں مل گیا جس نے اپنے والدین کو پایا اور ان کی خدمت کر کے جنت عاصل نہ کی ۔ ایک حدیث میں فرمایا کہ جنت ماں کے قدموں کے نیچے ہے ۔ والدین کے ساتھ بھلائی کرنا یہ ہے کہ زندگی میں ان کی جان و مال سے خدمت اور دل سے تعظیم و محبت کرے ۔ مرنے کے بعد ان کا جنازہ پڑھے ، ان کے دوستوں کے ساتھ تعظیم و حن سلوک سے اور ان کے دوستوں کے ساتھ صلہ رحم سے پیش آئے ۔ وغیرہ ذالک ۔

۳۵۔ بڑھا پے میں خدمت کی احتیاج زیادہ ہوتی ہے ، جس سے بعض اوقات اہل و عیال بھی اکتانے لگتے ہیں زیادہ پیرانہ سالی میں ہوش و تواس بھی مٹھ کانے نہیں رہتے۔ بڑی سعادت مند اولاد کا کام ہے کہ اس وقت بڑھ والدین کی خدمت گذاری و فرمانبرداری سے جی نہ ہارے قرآن نے تنبیہ کی کہ جھڑکنا اور ڈانٹنا تو کجا ان کے مقابلہ میں زبان سے "" ہوں" بھی مت کرو۔ بلکہ بات کرتے وقت پورے ادب و تعظیم کو ملحوظ رکھو۔ ابن مسیب نے فرمایا ایسی طرح بات کرو جیسے ایک خطا وار غلام سخت مزاج آقا سے کرتا ہے۔

۳۱۔ والدین کے لئے دعا؛ یعنی جب میں بالکل کمزور و ناتواں تھا انہوں نے میری تربیت میں خون پسینہ ایک کر دیا۔ اپنے خیال کے موافق میرے لئے ہر ایک راحت و خوبی کی فکر کی ۔ ہزارہا آفات و حوادث سے بچانے کی کوشش کرتے رہے ۔ بارہا میری خاطر اپنی جان جو کھوں میں ڈالی ، آج ان کی ضعیفی کا وقت آیا ہے ، جو کچھ میری قدرت میں ہے ان کی خدمت و تعظیم کرتا ہوں ، لیکن پورا حق ادا نہیں کر سکتا۔ اس لئے تجھ سے در خواست کرتا ہوں کہ اس بڑھا پے میں اور موت کے بعد ان پر نظر رحمت فرما۔

رَبُّكُمْ اَعْلَمُ بِمَا فِيُ نُفُوسِكُمْ لَا إِنَّ تَكُونُوا طَلِحِيْنَ فَاِنَّهُ كَانَ لِلْأَوَّابِيْنَ غَفُوْرًا ﷺ غَفُوْرًا ﷺ

وَاتِ ذَا الْقُرُبِي حَقَّهُ وَالْمِسُكِيْنَ وَ ابْنَ السَّبِيْلِ وَلَا تُبَذِّرُ تَبُذِيْرًا ﴿

إِنَّ الْمُبَذِّرِيْنَ كَانُوَّا اِخُوَانَ الشَّيْطِيْنِ ۖ وَكَانَ الشَّيْطُنُ لِرَبِّهِ كَفُوْرًا ﴿

وَ إِمَّا تُعُرِضَنَّ عَنُهُمُ ابُتِغَا ۚ وَحُمَةٍ مِّنُ رَّبِكَ تَرُجُوهَا فَقُلُ لَّهُمُ قَوْلًا مَّيْسُورًا ﴿

۲۵۔ تمہارا رب نوب جانتا ہے جو تمہارے جی میں ہے اگر تم نیک ہو گے تو وہ رجوع کرنے والوں کو بختا ہے [۲۰]

۲۶۔ اور دے قرابت والے کواس کا حق اور مختاج کواور معافر کواور مت اڑا بیجا (فضول) [۲۸]

۲۷۔ بے شک اڑانے والے بھائی میں شیطانوں کے اور شیطان ہے اپنے رب کا ناشکر [۲۹]

۲۸۔ اور اگر کھی تغافل کرے توان کی طرف سے انتظار میں اپنے رب کی مہربانی کے جمکی تجھ کو تو قع ہے تو کھہ دے انکوبات زمی کی [۴۰]

۳۰ یعنی والدین کی تعظیم اور ان کے سامنے تواضع و فروتنی صمیم قلب سے ہونی چاہئے ۔ خدا تعالیٰ جانتا ہے کہ کون کیسے دل سے ماں باپ کی خدمت کرتا ہے ۔ اگر فی الواقع تم دل سے نیک اور سعادت مند ہو گے اور خدا کی طرف رجوع ہو کر اخلاص و حق شناسی کے ساتھ ان کی خدمت کرو گے تو وہ تمہاری کوتابیوں اور خطاؤں سے درگذر فرمائے گا۔ فرض کرواگر کسی وقت باوجود نیک نیتی کے ساتھ ان کی خدمت کرو گے تو وہ تمہاری کوتابیوں اور خطاؤں سے درگذر فرمائے گا۔ فرض کرواگر کسی وقت باوجود نیک فیتی کے تنگ دلی یا تنک مزاجی سے کوئی فروگذاشت ہو گئی۔ پھر توبہ و رجوع کیا تو اللہ بخشے والا ہے ۔ (تنبیہ) والدین کی فرمانبرداری کن چیزوں میں ہے اور کن میں نہیں ؟ اسکی تفصیل کتب فقہ وغیرہ میں دیکھنا چاہئے۔ روح المعانی میں بھی اس پر مفید و مبوط کلام کیا ہے ۔ فلیراج ۔

۳۸۔ قرابت داروں اور دوسرے لوگوں کے حقوق: یعنی قرابت والوں کے مالی واغلاقی ہر قسم کے حقوق اداکرو۔ مخاج مسافر کی فہری رکھو اور غدا کا دیا ہوا مال فضول بے موقع مت اڑاؤ۔ فضول خرچی یہ ہے کہ معاصی اور لغویات میں خرچ کیا جائے یا مباعات میں بے سوچے سمجھے اتنا خرچ کر دے جوآگے چل کر تفویت حقوق اور ارتکاب حرام کا سبب بنے۔

79۔ فضول خرچی کی ممانعت: یعنی مال خدا کی بڑی نعمت ہے جس سے عبادت میں دلجمعی ہو، بہت سی اسلامی خدمات اور نیکیاں کانے کا موقع ملے ، اس کو بیجا اڑانا ناشکری ہے جو شیطان کی تحریک واغواء سے وقوع میں آتی ہے اور آدمی ناشکری کر کے شیطان کے شیطان کے مثابہ ہو جاتا ہے ۔ جس طرح شیطان نے خدا کی بخشی ہوئی قوتوں کو عصیان واضلال میں خرچ کیا ۔ اس نے بھی حق تعالیٰ کی دی ہوئی نعمت کو نافرمانی میں اڑایا۔

جہ صدقہ و خیرات کے آداب؛ یعنی جو کوئی ہمیشہ سخاوت کرتا ہے اور ایک وقت اس کے پاس نہیں ہے ، تواللہ کے ہاں امید والے کا محروم جانا خوش نہیں آتا اس مختاج کی قسمت سے اللہ سخیوں کو بھیج دیتا ہے ۔ سواس واسطے اگر ایک وقت تو نہ دے سکے تو زم اور ملیٹے طریقہ سے معذرت کر دے ، مثلاً یہ کہہ دیا جائے کہ جب خدا ہم کو دے گا انشاء اللہ ہم تمہاری خدمت کریں گے ، سختی اور بداخلاقی سے جواب دینے میں اندیشہ ہے کہ کہیں اگلی خیراتیں بھی برباد نہ ہو جائیں ۔

وَلَا تَجُعَلُ يَدَكَ مَغُلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَ لَا يَحُعَلُ يَدَكَ مَغُلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَ لَا يَحُول دے الر تَبُسُطُهَا كُلَّ الْبَسُطِ فَتَقَعُدَ مَلُومًا كُلَّ الْبَسُطِ فَتَقَعُدَ مَلُومًا كُلَا الْبَارا الوا[٣]

اِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنُ يَّشَآءُ وَ يَّ يَكُ لَهُ لَا يَّ الْهُ وَ يَّ الْهُ وَ يَّ الْهُ وَ يَ

وَ لَا تَقْتُلُوَّا اَوْلَادَكُمْ خَشْيَةَ اِمْلَاقٍ لَا نَحْنُ نَرُزُقُهُمْ وَ اِيَّاكُمْ لَاقَ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطًا كَبِيرًا ﴿ وَاللَّهُمُ كَانَ خِطًا كَبِيرًا ﴿

۲۹۔ اور نہ رکھ اپنا ہاتھ بندھا ہوا اپنی گردن کے ساتھ اور نہ کھول دینا پھر تو بیٹے رہے الزام کھول دینا پھر تو بیٹے رہے الزام کھایا مارا ہوا [۳]

۳۰۔ تیرا رب کھول دیتا ہے روزی جمکے واسطے چاہے اور تنگ بھی وہی کرتا ہے [۴۴] وہی ہے اپنے بندوں کو جانبے والا دیکھنے والا [۴۴]

۳۱۔ اور نہ مار ڈالو اپنی اولا د کو مفلسی کے خوف سے ہم روزی دیتے ہیں انکواور تم کو [۴۳] بیشک اُن کا مارنا بڑی خطاء ہے [۴۵]

ا ۱۸۔ خرچ میں میانہ روی: یعنی سب الزام دیں کہ کنجوس مکھی چوس ہے ، یا بید کہ اتنا کیوں دیا کہ آپ مختاج رہ گیا۔ غرض ہر معاملہ میں توسط واعتدال مرعی رکھنا چاہئے ، نہ ہاتھ اس قدر کھینچے کہ گردن سے لگ جائے اور نہ طاقت سے بڑھ کر خرچ کرنے میں ایسی کثادہ دستی دکھائے کہ پھر بھیک مانگنی پڑے اور ہاتھ کھلے کا کھلا رہ جائے ۔ ابن کثیر لکھتے ہیں فَتُعَطِیٰ فَوْقَ طاقتِكَ وَتُخْرِجَ اَكْتُو مِنْ دَخَلِكَ یعنی طاقت سے بڑھ کریا آمدنی سے زائد خرچ کرنا بھی وَلَا تَبَسُطُهَا كُلُّ البَسُطِ کے تحت میں داخل ہے ۔ عدیث میں ہے مَاعَالَ مَنِ اقْتَصَدَ (جن نے میانہ روی اختیار کی مختاج نہیں ہوا)۔

۲۲ ۔ رزق میں کمی بیشی اللہ کے ہاتھ میں ہے: یعنی تمہارے ہاتھ روکنے سے تم غنی اور دوسرا فقیر نہیں ہو جاتا ۔ نہ تمہاری سخاوت سے وہ غنی اور تم فقیر بن سکتے ہو۔ فقیر و غنی بنانا اور روزی کا کم و بیش کرنا محض خدا کے قبضہ میں ہے اور پریثان ہونے کی ضرورت نہیں کہ افسوس آج ہمارے پاس نہیں ہے ، یہ فقیر ہوامید لے کر آیا تھاکیا کے گا۔ فقر و غنی کے مختلف اتوال بھیجتا اسی مالک علی الاطلاق کے قبضہ میں ہے ۔ تمہارا کام میانہ روی سے امتثال عکم کرنا ہے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے میں سیعنی مختاج کو دیکھ کر بالکل بیتا ہے نہ ہو جا۔ اس کی عاجت روائی تیرے ذمہ نہیں ۔ اللہ کے ذمہ پر ہے لیکن یہ باتیں پیغمبر علیہ السلام کو فرمائی میں جو بے مد سخی واقع ہوئے تھے۔ باقی جس کے جی سے مال نہ نکل سکے اس کو پابند کیا ہے دینے کا ۔ حکیم السلام کو فرمائی میں جو بے مد سخی واقع ہوئے تھے۔ باقی جس کے جی سے مال نہ نکل سکے اس کو پابند کیا ہے دینے کا ۔ حکیم بھی گرمی والے کو سرد دوا دیتا ہے اور سردی والے کوگرم ""۔

۳۲۔ غنا اور فقر میں اللہ کی حکمت: یعنی ہر ایک بندے کے ظاہری و باطنی احوال و مصالح سے خبردار ہے۔ اس کے موافق معاملہ کرتا ہے حدیث قدسی میں فرمایا کہ میرے بعض بندے وہ ہیں جن کی درستی عال فقیر رہنے میں ہے۔ اگر میں اس کو غنی کر دیتا تو اس کا دین تباہ ہو جاتا۔ اس کے بر عکس بعض وہ بندے ہیں جن کو غنی بنایا، اگر فقیر بنا دیا جاتا تو دین پر قائم نہ رہ سکتے۔ اس کے علاوہ بعض اشقیاء کے حق میں غنا ظاہری محض امہال و استدارج کے طور پر یا فقر و تنگدستی عقوبت اور سزا کے طریقہ سے ہے۔ (عیاذًا باللہ من ہذا وہذا) ہم پہلے کئی جگہ اسکی تقریر کر چکے ہیں۔

۲۲۷۔ بعض کا فراولا دکو مار ڈالتے تنصے کہ ان کا خرچ کہاں سے لائیں گے ۔ سورہ انعام میں اسی مضمون کی آیت گذر چکی ، تفصیل وہاں ملاحظہ کرلی جائے۔

۷۵۔ کیونکہ یہ بے رحمی کی حرکت نسل انسانی کے قطع کرنے کا موجب ہے اور ظاہر ہوتا ہے کہ ایسا کرنے والے کو حق تعالیٰ کی رزاقی پر اعتماد نہیں۔

۳۲۔ اور پاس نہ جاؤزنا کے <sup>[۳۳]</sup> وہ ہے بے حیائی اور بری راہ ہے<sup>[۴۷]</sup>

وَ لَا تَقْرَبُوا الزِّنَى اِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً ﴿
وَسَا ءَسَبِيْلًا ﴿

وَلَا تَقْتُلُوا النَّفُسَ الَّتِيُ حَرَّمَ اللهُ إلَّا بِالْحَقِّ وَ مَنْ قُتِلَ مَظْلُوْمًا فَقَدُ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلُطْنًا فَلَا يُسُرِفُ فِي الْقَتُلِ اللهُ اللهُ كَانَ مَنْصُوْرًا ﴿ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُوْرًا ﴿ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُوْرًا ﴿ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُوْرًا ﴿ إِنَّهُ لَا لَهُ اللهُ الله

وَلَا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيْمِ اللَّا بِالَّتِيُ هِيَ اَحْسَنُ حَتَّى يَبُلُغَ اشُدَّةً وَ اَوْفُوا الْحَسَنُ حَتَّى يَبُلُغَ اشُدَّةً وَ اَوْفُوا بِالْعَهْدِ أَلِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْئُولًا ﴿

٣٣ ۔ اور نہ مارواس جان کوجس کو منع کر دیا اللہ نے مگر حق پر [۴۸] اور جو مارا گیا ظلم سے تو دیا ہم نے اسکے وارث کوزور سو عد سے نہ لکل جائے قتل کرنے میں [۴۹] اسکو مدد ملتی ہے [۵۰]

۳۷۔ اور پاس نہ جاؤیتیم کے مال کے مگر جس طرح کہ بہتر ہوجب تک کہ وہ پہنچے اپنی جوانی کو [۱۵] اور پورا کرو مدکی پوچھ ہوگی [۵۲]

۳۵۔ اور پورا بھر دو ماپ جب ماپ کر دینے لگو اور تولو سیدھی ترازو سے [۵۳] یہ بہتر ہے اور اچھا ہے اس کا انجام [۵۲]

۳۹ ۔ زنا اور فواحش کی مذمت؛ یعنی زنا کرنا تو بڑی سخت چیز ہے ۔ اس کے پاس بھی مت جاؤ۔ گویا لَا تَقُرَ بُوّا میں مبادی زنا سے بچنے کی ہدایت کر دی گئی ۔ مثلاً اجنبی عورت کی طرف بدون عذر شرعی نظر کرنا یا بوس و کنار وغیرہ ۔

، ۱۵ اور فواحق کی مذمت۔ "کیونکہ زنا سے انساب میں گر بڑ ہوتی ہے اور بہت طرح کی لڑائیاں اور جھگڑے کھڑے ہوتے ہیں ۔ اور سب کے لئے بری راہ نکلتی ہے ۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یعنی اگریہ راہ نکلی توایک شخص دوسرے کی عورت پر نظر کرے ، کوئی دوسرااس کی عورت پر کرے گا""۔

منداحد کی ایک روایت: مندامام احد میں ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ النافی آلیّنی سے عرض کیا کہ مجھے زنا کی اجازت دے دیجئے۔ عاضرین نے ڈانٹ بتلائی کہ (پیغمبر غدا کے سامنے ایسی گنتاخی ؟) خبردار چپ رہو۔ حضور النّافی آلیّنی نے اس کو فرمایا کہ میرے قریب آؤ، وہ قریب آگر بیٹھا تو آپ نے فرمایا کہ کیا تو یہ حرکت اپنی مال، بیٹی، بہن، پھوچھی، خالہ میں سے کسی کی نسبت

کرنا پیندکرتا ہے ؟ اس نے عرض کیا یا رسول اللہ! خدا مجھ کو آپ پر قربان کرے ، ہر گز نہیں ۔ فرمایا دوسرے لوگ بھی اپنی ماؤں ، بیٹیوں ، بہنوں ، پھو پھیوں اور خالاؤں کے لئے یہ فعل گوارا نہیں کرتے ۔ پھر آپ نے دعا فرمائی کہ البی اس کے گناہ کو معاف فرما اور اس کے دل کو پاک اور شرمگاہ کو محفوظ کر دے ""۔ ابوامامہ فرماتے ہیں کہ اس دعا کے بعد اس شخص کی یہ عالت ہوگئی کہ کسی عورت وغیرہ کی طرف نگاہ اٹھاکر نہ دیکھتا تھا۔ اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلیٰ سَیِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَّ بَادِلَا وَ سَلِّمَ۔

۴۸: قتل ناحق کی ممانعت: صیحین میں ہے کہ کسی مسلمان کا خون علال نہیں۔ مگر تین صورتوں میں ، جان کے بدلے جان ، یا زانی محصن یا جو شخص دین کو چھوڑ کر جاعت سے علیحدہ ہو جائے۔

8/4 قتل كابدلہ: یعنی اولیائے مقتل كوافتیار ہے كہ عكومت سے كه كر نون كابدله لیں ، لیكن بدله لیتے وقت مدسے نه گذریں۔ مثلاً قاتل كی جگه غیر قاتل كوسنزا دلوانے لگیں یا قاتل كے ساتھ دوسرے بے گناہوں كو بھی شامل كرلیں ۔ یا قاتل كے ناك ، كان وغیرہ كائے اور مثله كرنے لگیں ۔

۰۰ یعنی خدا نے اس کی مدد کی کہ بدلہ لینے کا حق دیا اور حکام کو امر فرمایا کہ حق دلوانے میں کمی نہ کریں بلکہ ہر کسی کو لازم ہے کہ خون کا بدلہ دلانے میں مدد کرے۔ نہ یہ کہ الٹا قاتل کی حایت کرنے لگے۔ اور وارث کو بھی چاہئے کہ ایک کے بدلے دو نہ مارے یا قاتل کو ہاتھ نہ لگا تو اس کے بیٹے بھائی کو نہ مارڈالے جیسے جاہلیت میں رواج تھا۔

ا۵۔ مال یتیم کے احکام: یعنی یتیم کے مال کو ہاتھ نہ لگاؤ۔ ہاں اگر اس کی حفاظت ونگداشت اور خیر خواہی مقصود ہو تو مضائقہ نہیں ۔ جس وقت جوان ہو جائے اور اپنے نفع و نقصان کو سمجھنے لگے ، مال اس کے حوالہ کر دو۔

۵۲ ۔ ایفائے عمد کی تاکید: اس میں سب عهد داخل ہیں خواہ اللہ سے کئے جائیں یا بندوں سے بشرطیکہ غیر مشروع نہ ہوں۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ کسی کو قول و قرار صلح کا دے کر بدعمدی کرنا ، اس کا وبال ضرور پڑتا ہے۔

۵۳ ماپ تول میں کمی: یعنی جھونک نہ مارو۔ ماپ تول میں کمی کرنے سے معاملات کا نظام مختل ہو جاتا ہے۔ قوم شعیب کی ہلاکت کا قصہ پہلے کئی جگہ آچکا ہے ۔ ان کا بڑا علی گناہ یہ ہی بیان کیا گیا ہے ۔ روایات میں ہے کہ جو شخص کسی حرام پر قدرت پا کر محض غدا کے خوف سے رک جائے تو غدا تعالیٰ اسی دنیا میں آخرت سے پہلے اس کو نعم البدل عطا فرمائے گا۔

ے میں مذب سے سب کو بھلا لگتا ہے۔ اللہ معاملہ نہیں کرتے ۔ اور پورا حق دینے والا سب کو بھلا لگتا ہے۔ اللہ اللہ ا ۱س کی تجارت خوب چلاتا ہے۔ وَ لَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ النَّالسَّمَعَ وَ لَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ النَّالَ السَّمَعَ وَ النُّفَوَادَ كُلُّ أُولَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا ﴿ مَسْئُولًا ﴿

وَ لَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا ۚ إِنَّكَ لَنُ تَخْرِقَ الْأَرْضِ مَرَحًا ۚ إِنَّكَ لَنُ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنُ تَبُلُخُ الْجِبَالَ طُولًا ﴿ كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئُهُ عِنْدَ رَبِّكَ مَكُرُوهًا ﴿ مَكُرُوهًا ﴿ مَكُرُوهًا ﴿ مَكُرُوهُما ﴿ مَكُرُوهُما ﴿ مَكُرُوهُما ﴿ مَكُرُوهُما ﴿ مَكُرُوهُما ﴿ مَكُرُوهُما ﴿ مَا اللَّهُ مَكُرُوهُما ﴿ مَكُرُوهُما ﴿ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

ذلِكَ مِمَّا اَوْ حَى اِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكُمَةِ ﴿
وَ لَا تَجْعَلُ مَعَ اللهِ اللهِ اللهَا اخَرَ فَتُلْقَى فِي ﴿
جَهَنَّمَ مَلُوْمًا مَّذْ حُوْرًا ﴿

۳۹۔ اور مذہ سیچھے پڑ جس بات کی خبر نہیں تجھ کو بیشک کان اور آنکھ اور دل ان سب کی اس سے پوچھ ہوگی [۵۵]

۳۷۔ اور مت چل زمین پر اترانا ہوا تو پھاڑ نہ ڈالے گا زمین کو اور نہ ہنچے گا پہاڑوں تک لمبا ہوکر [۵۲]

۳۸۔ یہ جتنی باتیں ہیں ان سب میں بری چیز ہے تیرے رب کی بیزاری [۵۸]

۳۹۔ یہ ہے ان باتوں میں سے ہو وحی بھیجی تیرے رب نے تیری طرف عقل کے کاموں سے [۵۸] اور نہ مٹھرما اللہ کے سوائے کسی اور کی بندگی مپھر پڑے تو دوزخ میں الزام کھاکر دھکیلا جاکر [۵۹]

۵۵۔ بے تحقیق زبان سے کوئی بات نہ نکالو: یعنی بے تحقیق بات زبان سے مت نکال، نہ اس کی اندھا دھند پیروی کر، آدمی کو چاہیے کہ کان، آنگھ اور دل و دماغ سے کام لے کر اور بقدر کفایت تحقیق کر کے کوئی بات منہ سے نکالے یا عل میں لائے، سی سائی باتوں پر بے سوچے سمجھے یوں ہی اُنکل پچکوئی قطعی عکم نہ لگائے یا علی درآمد شروع نہ کر دے۔ اس میں جموٹی شادت دینا ، غلط شمتیں لگان، بے تحقیق چیزیں من کر کسی کے در بے آزار ہونا، یا بغض و عداوت قائم کر لینا، باپ داداکی تقلیدیا رسم و رواج کی پابندی میں خلاف شرع اور ناحق باتوں کی عایت کرنا، ان دیکھی یا ان سنی چیزوں کو دیکھی یا سنی ہوئی بتلانا، غیر معلوم اشیاء کی پابندی میں خلاف شرع اور ناحق باتوں کی عایت کرنا، ان دیکھی یا ان سنی چیزوں کو دیکھی یا سنی ہوئی بتلانا، غیر معلوم اشیاء کی نسبت دعویٰ کرنا کہ میں جانتا ہوں یہ سب صورتیں اس آیت کے تحت میں داخل ہیں یاد رکھنا چاہئے کہ قیامت کے دن تمام قویٰ کی نسبت سوال ہوگا کہ ان کو کھاں کھاں استعال کیا تھا، بے موقع تو خرچ نہیں کیا۔

<mark>۵۹۔ اگر کر مت چلو</mark>: یعنی متکبروں کی چال چلنا انسان کو زیبا نہیں ۔ نہ تو زور سے پاؤں مار کر وہ زمین کو پھاڑ سکتا ہے نہ گردن ابھارنے اور سینہ تاننے سے اونچا ہو کر پہاڑوں کے برابر ہو سکتا ہے۔ پھرایسی ضعف و عجزاوراس بساط پر اپنے کواس قدر لمبا کھینچنے

سے کیا فائدہ ؟

۵۷۔ یعنی جن باتوں کواوپر منع کیا ان کے کرنے میں رب کی بیزاری ہے اور جن کا حکم کیا ان کے نہ کرنے میں بیزاری ہے۔ ۵۸۔ یعنی اوپر جو پر مغزاور بیش بہانصیحتیں کی گئیں، یہ وہ علم و حکمت اور تہذیب اغلاق کی باتیں میں جنہیں عقل سلیم قبول کرتی ہے۔ اور جو وحی کے ضمن میں نبی امی اٹٹی آیٹی کی طرف بلاواسطہ اور امت امیہ کی طرف بواسطہ حضور اٹٹی آیٹی ہیجی گئیں۔

۵۹۔ مذکورہ بالا نصائح کا بیان توحیہ سے شروع کیا گیا تھا۔ لَا تَجْعَلْ مَعَ اللهِ اِللَّهَا الْخَرَ فَتَقَعُدَ مَذْمُوْ مَّا مَّخْذُوْ لَا ناتمہ پر بھی توحیدیاد دلا دی گئی ۔ تا قاری سمجھ سکے کہ تمام حنات کا آغاز وانجام خالص توحید کے ہونا چاہیئے۔

۴۰۔ کیا تم کو چن کر دیدئے تمہارے رب نے بیٹے اور اپنے لئے کر لیا فرشتوں کو بیٹیاں تم کہتے ہو جماری بات [۱۰]

اَفَاصْفْ كُمْ رَبُّكُمْ بِالْبَنِيْنَ وَ اتَّخَذَ مِنَ الْمَلْمِكُمْ رَبُّكُمْ لِالْبَنِيْنَ وَ اتَّخَذَ مِنَ الْمَلْمِكَةِ إِنَاتًا لَا إِنَّكُمْ لَتَقُولُونَ قَولًا عَظِيمًا ﴿ اللَّهِ عَظِيمًا ﴿ عَظِيمًا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

الا۔ اور پھیر پھیر کر سمجھایا ہم نے اس قرآن میں تاکہ وہ سوچیں اوران کوزیاد ہوتا ہے وہی بدکنا [۱۱]

وَلَقَدُ صَرَّفُنَا فِي هَٰذَا الْقُرَانِ لِيَذَّ كَّرُوا لَّ وَلَقَدُ صَرَّفُنَا فِي هَٰذَا الْقُرَانِ لِيَذَّ كَّرُوا لَّ وَمَا يَزِيدُهُمُ إِلَّا نُفُورًا ﴿

۴۷۔ کہہ اگر ہوتے اس کے ساتھ اور حاکم جیسا یہ بتلاتے میں [۱۲] تو نکالیتے صاحب عرش کی طرف راہ [۱۳]

۹۰۔ یعنی ایک تو خدا کے لئے اولا دہ تجویز کرنا اور اولا دہمی بیٹیاں جنیں تم نہایت خقارت کی نظر سے دیکھتے ہو۔ یہ بڑی محاری گنتاخی ہے۔

۱۱۔ یعنی قرآن کریم مختلف عنوانوں اور رنگ برنگ کے دلائل و شواہد سے ان مشرکین کو فہائش کرتا ہے۔ لیکن بجائے نصیحت عاصل کرنے کے یہ بدبخت اور زیادہ بدکتے اور وحثت کھا کر بھاگتے ہیں۔

۶۲۔ توحید کے عقلی دلائل: یعنی اصنام وغیرہ جنہیں خدائی کا شریک اور الوہیت کا حصہ دار بتلایا جاتا ہے۔

**۱۳۔ یعنی پرایا محکوم رہنا کیوں پسند کرتے ، سب مل کر خدا تعالیٰ کے تخت سلطنت کوالٹ ڈالتے ۔ اگر کھا جائے کہ صاحب عرش** 

کے مقابلہ میں ان کی کچھ چلتی نہیں توایک عاجز مخلوق کی عبادت کرنا پرلے درجہ کی حاقت ہے ، یا اگر وہ معبود خود رب العرش کو خوش رکھنا اور اس کا قرب عاصل کرنا اپنے لئے ضروری سمجھتے ہیں تو ان کے پوجنے والوں کے لئے اور بھی زیادہ ضروری ہوا کہ خدائے اکبر کو خوش رکھنے کی فکر کریں ۔ لیکن خدائے بزرگ تام انبیاء کی زبانی اور فطرت انسانی کی معرفت شرک سے اپنی کامل بیزاری کا اظهار فرما چکا۔ بھر تعجب ہے کہ یہ احمق کس راستہ پر اندھا دھند چلے جا رہے میں ۔

سُبُحْنَةٌ وَ تَعْلَى عَمَّا يَقُوْلُونَ عُلُوًّا ٣٣ وه پاک ہے اور برتر ہے ان کی باتوں سے بے كَبِيرًا 🚍

> تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَٰوٰتُ السَّبْعُ وَ الْاَرْضُ وَ مَنْ فِيهُنَّ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنُ لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِيْحَهُمُ لَا يَنَّهُ كَانَ حَلِيْمًا غَفُورًا ﴿

وَ إِذَا قَرَأْتَ الْقُرْانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَ بَيْنَ الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ حِجَابًا مَّسْتُوْ رًا 🚵

مهم۔ اس کی پاکی بیان کرتے میں ساتوں آسمان اور زمین اور جو کوئی ان میں ہے اور کوئی چیز نہیں جو نہیں روعتی خوبیاں اس کی لیکن تم نہیں سمجھتے ان کا پڑھنا <sup>[۱۲</sup>] بیشک وہ ہے تحل والا بخشے والا [14]

۴۵۔ اور جب تو رپ<sup>و</sup>ھتا ہے قرآن کر دیتے ہیں ہم ب<del>چ</del> میں تیرے اور ان لوگوں کے جو نہیں مانتے آخرت کو ایک پر دہ چھیا ہوا [۲۶]

۱۲۔ ہرشے پاکی بیان کرتی ہے: یعنی ہرایک مخلوق زبان سے یا حال سے اس کی پاکی اور خوبیاں بیان کرتی ہے لیکن تم اسے سمجھتے نہیں خواہ فکر و تامل نہ کرنے کی وجہ سے یا اس قوت کے فقدان کی وجہ سے جس کے ذریعہ بعض مخلوقات کی نسبے قالی سی اور سمجھی جا سکتی ہے۔ اوراگر کوئی شخص باو چود سمجھنے کے قبول یہ کرے یا اس کے مقتضی پر عمل یہ کرے ، توبیہ سمجھنا یہ سمجھنے ہی

<mark>1۵</mark>۔ یعنی تمام مخلوقات جس کی پاکی بیان کریں تم اس کے لئے شرکاء ، اولاد ، اور بیٹیاں تجویز کرو یہ ایسی گنتاخی تھی کہ تم کو فورًا ہلاک کر دیا جاتا۔ لیکن وہ اپنے حکم سے شتاب نہیں پکڑنا اور توبہ کر لو تو بخش دیتا ہے۔ 11۔ کفار اور نبی کے درمیان پردہ: جو شخص آخرت کو نہ مانے اور اپنے بھلے برے انجام کی کچھ فکر نہ رکھے وہ نصیحت کی طرف کیوں دھیان کرنے لگا۔ جب اسے نجات ہی کی فکر نہیں تو نجات دلانے والے پیغمبر کے احوال و اقوال میں غور کرنے اور بارگاہ رسالت تک پہنچنے کی کیا ضرورت ہوگی بس یہ ہی عدم ایان بالآخرت اور انجام کی طرف سے بے فکری وہ معنوی پردہ ہے جواس شخص کے اور نبی (من حیث ہونبی) کے درمیان لئکا دیا جاتا ہے۔

وَّ جَعَلْنَا عَلَى قُلُوْ بِهِمُ أَكِنَّةً أَنُ يَّفُقَهُوْهُ وَ فَيَّ اذَا نِهِمُ وَقُرًا وَ إِذَا ذَكُرُتَ رَبَّكَ فِي وَقُرًا وَ إِذَا ذَكُرُتَ رَبَّكَ فِي الْقُرُانِ وَحُدَهُ وَ لَّوْا عَلَى اَدُبَارِهِمَ الْقُرُانِ وَحُدَهُ وَ لَّوْا عَلَى اَدُبَارِهِمَ الْفُورًا 
الْقُورُانِ

نَحْنُ اَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهَ إِذْ يَسْتَمِعُونَ الْحَلَمُ الْطَلِمُونَ اللَّهِ الْمُلَلِمُونَ اللَّلِمُونَ النَّلِمُونَ النَّلِمُونَ النَّلِمُونَ النَّلِمُونَ النَّلِمُونَ النَّلِمُونَ اللَّارَجُلًا مَّسْحُورًا عَلَى اللَّارَجُلًا مَسْحُورًا عَلَى اللَّارَجُلُلُ مَسْحُورًا عَلَى اللَّارَجُلُلُ مَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

أُنْظُرُ كَيْفَ ضَرَبُوًا لَكَ الْاَمْثَالَ فَضَلُّوًا فَكَ الْاَمْثَالَ فَضَلُّوًا فَكَ الْاَمْثَالَ فَضَلُّوا

وَ قَالُوۡٓاءَ اِذَا كُنَّا عِظَامًا وَّ رُفَاتًا ءَاِنَّا لَمَ اللَّهُ وَ وُفَاتًا ءَاِنَّا لَمَبُعُوۡ ثُوۡنَ خَلْقًا جَدِيۡدًا ﴿

۲۹۔ اور ہم رکھتے ہیں ان کے دلوں پر پردہ کہ اس کو نہ سمجھیں [۲۸] اور ان کے کانوں میں بوچھ [۲۸] اور جب ذکر کرتا ہے تو قرآن میں اپنی پیٹے پر بدک کر جھاگتے ہیں اپنی پیٹے پر بدک کر [۲۹]

۱۹۷ - ہم خوب جانتے ہیں جن واسطے وہ سنتے ہیں [۱۰] جن وقت کان رکھتے ہیں تیری طرف اور جب وہ مثورت کرتے ہیں جب کہ کہتے ہیں یہ بے انساف جن کے کہنے پر تم چلتے ہو وہ نہیں ہے مگر ایک مرد جادو کا مارا [۱۰]

۴۸۔ دیکھ لے کلیے جاتے ہیں تجھ پر مثلیں اور بہکتے چھرتے ہیں سوراہ نہیں یا سکتے [۲۰]

49۔ اور کہتے ہیں کیا جب ہم ہو جائیں ہڈیاں اور چورا چورا مچھر اٹھیں گے نئے بن کر [۲۳]

۱۷۔ پہلے پیغمبر کی صداقت تک مذہبی سیخ کا ذکر کیا تھا۔ یہاں فہم قرآن تک رسائی عاصل مذکر سیخے کا بیان ہے یعنی اس قرآن میں ایسی قوی تاثیر ہے ، اور کافروں پر اثر نہیں ہوتا ، یہ سبب ہے کہ اوٹ میں ہیں ۔ آفتاب سے سارا ہمان روش ہے لیکن اگر کوئی شخص نہ خانہ میں تمام دروازے اور تابدان بند کر کے بیٹھ جائے بلکہ آٹکھیں بھی بند کر لے تواسکے اعتبار سے آفتاب کی روشی کمیں بھی نہیں ۔

17. کفار کے تجاب: یعنی جب بہ نیت انتفاع واستفادہ نہیں چاہتے توگویا سنتے ہی نہیں ۔ (تنبیہ) فدا تعالیٰ نے جو تجاب اور پردے وغیرہ ڈالے یہ وہ ہی ہیں جن کا وجود انہوں نے نود اپنے لئے بڑی نوشی اور فخر سے ثابت کیا تھا۔ وَ قَالُو ا قُلُو بُنَا فِیَّ اَ کَنَّةٍ مِّمَّا تَدُعُو نَا اِلَیْهِ وَ فِیِّ اٰذَانِنَا وَ قُرُ وَ مِنْ بَیْنِنَا وَ بَیْنِنَا عَمِلُونَ (حَمِ السجده رکوعا) آخرت پر ایمان نہ رکھنا، اور انجام سے بے فکر رہنا فدائے واحد کے ذکر سے پڑنا، پینمبروں کے ساتھ تمخرکرنا، وہ چیزی ہیں جو تجاب، کنان اور وقرکی صورت افتیار کر لیتی ہیں ۔ اور چونکہ فالق ہر چیز کا فدا تعالیٰ ہے اس لئے ان کے فلق کی نسبت بھی اس کی طرف کی جاتی جاتی ہوتی ہے ۔

19\_ یعنی فدائے واحد کے ذکر سے پڑتے ، بدکتے اور پیٹے پھیر کر بھاگتے ہیں ، ہاں ان کے معبودوں کا تذکرہ آئے تو بہت فوش ہوتے ہیں ۔ وَإِذَا ذُكِرَ اللّٰهُ وَحُدَهُ اشْمَازَّتُ قُلُوبُ الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِيْنَ مِنْ دُونِةٍ إِذَا هُمْ يَستَبْشِرُونَ (زمر رکوع ۵)۔

٠٠ یعنی سننے سے استفادہ مقصود نہیں ہوتا محض استخفاف واستراء مقصود ہوتا ہے جس کا ذکر آگے آرہا ہے۔

۷۶۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر مسحور ہونے کا الزام: یعنی کبھی شاعر کہتے ہیں ، کبھی جادوگر ، کبھی کاہن ، کبھی مسحوریا مجون۔ غرض بہلی بہلی باتیں کرتے رہتے ہیں کسی ایک بات پر جاؤنہیں جس وقت جو منہ میں آیا بک دیا۔ حقیقت یہ ہے کہ باوجود جدوجہد کے طعن وتشنیع کا کوئی ایساراستہ انہیں نہیں مل سکتا جس پر چل کروہ اپنے مقصداغواء واصلال میں کامیاب ہو سکیں۔ ۳)۔ دوسری زندگی پر تعجب: یعنی آپ پر مسور و مجنون یا شاعر و کائن وغیرہ کی مثالیں چپاں کرنا تو تعجب انگیز تھا ہی ، اس سے زیادہ قابل تعجب وہ دلیل ہے جو (معاذاللہ) مسور و مجنون ثابت کرنے کے لئے پیش کرتے تھے جس کا خلاصہ یہ تھا کہ موت کے بعد ہم مثاہدہ کرتے ہیں کہ آدمی کا بدن گل سر کر سفید ہڈیاں رہ جاتی ہیں تھوڑے دنوں بعد وہ بھی ریزہ ریزہ ہو کر ممٹی میں مل جاتی ہیں۔ کیا کوئی ذی ہوٹ یہ تجویز کر سکتا ہے کہ یہ ہڈیوں کا پورہ اور خاک کے ریزے دوبارہ جی اٹھیں گے ؟ اور انسانی حیات ان منتشر ذرات میں عود کر آئے گی ؟ اگر پیغمبرایسی ناممکن بات کی خبر دیتے ہیں تو ثابت ہوتا ہے کہ (العیاذ باللہ) ان کی دماغی صحت محال ضمیں ہے۔

# قُلُ كُونُوا حِجَارَةً أَوْ حَدِيْدًا ﴿

اَوۡ خَلۡقًا مِّمَّا يَكُبُرُ فِى صُدُورِكُمْ أَوۡ صَدُورِكُمْ فَ فَسَيَقُولُونَ مَنۡ يُّعِيدُنَا فَلِ الَّذِیۡ فَطَرَكُمۡ فَسَيَقُولُونَ مَنۡ يُّعِيدُنَا فَلِ الَّذِیۡ فَطَرَكُمۡ اَوَّلَ مَرَّةٍ فَسَيُنُغِضُونَ اِلَيۡكَ رُءُو سَهُمۡ وَ يَقُولُونَ مَتَى هُوَ فَلَ عَسَى اَنۡ يَكُونَ يَقُولُونَ مَتَى هُو فَ قُلُ عَسَى اَنۡ يَكُونَ يَقُولُونَ مَتَى هُو فَ قُلُ عَسَى اَنۡ يَكُونَ

قَرِيبًا

يَوْمَ يَدُعُوۡكُمُ فَتَسۡتَجِيۡبُوۡنَ بِحَمۡدِم وَ يُوۡمَ يَدُعُوۡكُمُ فَتَسۡتَجِيۡبُوۡنَ بِحَمۡدِم وَ عُلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُوۡنَ اِنۡ لَّبِثۡتُمُ اِلَّا قَلِيۡلًا اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰ

وَ قُلُ لِعِبَادِئَ يَقُولُوا الَّتِيَ هِيَ اَحْسَنُ اللَّيَ الشَّيُطُنَ كَانَ الشَّيُطُنَ كَانَ الشَّيُطُنَ كَانَ لِلْإِنْسَانِ عَدُوًّا مُّبِينًا ﴿ لِلْإِنْسَانِ عَدُوًّا مُّبِينًا ﴿

### ۵۰ ـ توکهه تم هو جاؤپتقریا لوما

ا۵۔ یا کوئی خلقت جس کو مشکل سمجھوا پنے جی میں [۴] پھراب کہیں گے کون لوٹا کرلائے گاہم کو کہہ جس نے پیدا کیا تم کو پہلی بار [۴۵] پھر اب مٹکائیں گے تیری طرف اپنے سراور کہیں گے کب ہوگا یہ [۲۶] تو کہہ شاید زردیک ہی ہوگا [۶۷]

۵۲۔ جس دن تم کو بگارے گا پھر چلے آؤ گے اسکی تعریب کرتے ہوئے [۱۸] اور اُلکل کروگے کہ دیر نہیں لگی تم کومگر تھوڑی [۱۹]

۵۳۔ اور کہہ دے میرے بندوں کہ بات وہی کہیں جو بہتر ہو شیطان جھڑپ کرواتا ہے ان میں شیطان ہے انسان کا دشمن صریح[۸۰] رَبُّكُمُ اَعْلَمُ بِكُمُ ﴿إِنْ يَّشَأْ يَرْحَمُكُمُ اَوْ إِنْ يَّشَأْ يَرْحَمُكُمُ اَوْ إِنْ يَّشَأْ يَرْحَمُكُمُ اَوْ إِنْ يَّشَأْ يُوْمَ الْفَاكَ عَلَيْهِمُ وَمَآ اَرْسَلُنْكَ عَلَيْهِمُ وَكَيْلًا ﴿

۵۴۔ تمہارا رب خوب جانتا ہے تم کواگر چاہے تم پر رخم کرے اور اگر چاہے تم کو عذاب دے [۱۸] اور تجھ کو منہیں بھیجا ہم نے ان پر ذمہ لینے والا [۸۲]

ہے۔ آنھنرت صلی اللہ علیہ وسلم کا جواب: یعنی یہ ریزے اور چورا تو ہمرعال انسانی لاش کا ہے جس میں پیشتر زندگی رہ عکی ہے۔ اور خود مٹی کے ذرات میں بھی آثار حیات کا پیدا ہو جانا چندال مستبعد نہیں ۔ میں اس سے بڑھ کرتم کو اجازت دیتا ہوں کہ ہڈیوں کا چورا نہیں ، اگر ممکن ہو تو پھر یا لوہا بن جاؤ۔ جو آثار حیات کے قبول کرنے سے بالکل محروم نظرآتے ہیں ، بلکہ کوئی ایسی سخت چیز بن کر تجربہ کر لوجس کا زندہ ہونا لوہے اور پھر سے بھی زیادہ مشکل معلوم ہو حتیٰ کہ مجم موت بن کر دیکھ لوکہ بھر بھی اس قادر مطلق کو تمہارا زندہ کر دیناکس قدر آسان ہے۔

۵>۔ دوسری زندگی پر عقلی دلیل: جس نے پہلی بارتم کو مٹی یا نطفہ سے پیدا کیا اور جاد لا یعقل پر روح انسانی فائز کر دی ، کیا اب اس میں قدرت نہیں رہی کہ خاک کے ذرات اور مردہ لاش کے اجزاء کو جمع کر کے دوبارہ زندگی عنایت کر دے۔

۲۶۔ کفار کا استراء: یعنی استراء و تمسخر سے سر ملا ملا کر کہتے ہیں کہ ہاں صاحب! بوسیدہ ہڈیوں کے ریزوں میں کب جان پڑے گی۔
 اور کب مردے قبروں سے حیاب کے لئے اٹھائے جائیں گے۔

ہے۔ قیامت اور یوم حشر: یعنی قیامت کا ٹھیک وقت حق تعالیٰ نے کسی کو نہیں بتلایا ہاں اس کے متنقبل قریب میں آنے کی تم امید ظاہر کر سکتے ہو۔ گویا دنیا کی بقیہ عمراس سے کم ہے جتنی گذر چکی ہے۔

۸ - قیامت اور یوم حشن یعنی جس وقت خدا کی طرف سے آوز دی جائے گی ایک ڈانٹ میں سب مردے زمین سے نکل کر میدان حشر میں جمع ہو جائیں گے کسی کو سرتابی کی مجال نہ ہوگی۔ ہر ایک انسان اس وقت مطیع و منقاد ہو کر خدا کی حمد و ثنا کرتا ہوا عاضر ہو گا۔ گو کا فرکواس وقت کی اضطراری حمدو ثنا سے کچھ فائدہ نہیں۔ بعض روایات میں ہے کہ مومنین کی زبان پر یہ الفاظ ہوں گے۔ اَنْحَمَدُ بللهِ الَّذِی اَذْهَبَ عَنَا الْحَزَنَ ۔
 گے۔ اَنْحَمَدُ بللهِ الَّذِی اَذْهَبَ عَنَا الْحَزَنَ ۔

9۔ یعنی اب شنابی کرتے ہو، اس وقت اندازہ کرو گے کہ دنیا میں کچھ زیادہ دیر نہیں رہے تھے۔ پیچاس سو ہرس ان ہزاروں برسوں کے سامنے کیا معلوم ہوں (موضح القرآن) بعض نے کہا کہ شدت ہول و نوف سے دنیا کی زندگی تھوڑی معلوم ہوگی۔ یا نفحذ اول اور نفخذ ثانی کے درمیان چونکہ عذاب یہ رہے گا۔ اس درمیانی مدت کو قلیل خیال کر کے کہیں گے۔ مَنْ بَعَثَنَا مِنْ

مَرُ قَدِنَا (یس رکوع م)۔

۸۰۔ ملمانوں کوایک نصیحت؛ مشرکین کی جمالت اور طعن و تمسخر کو سن کر ممکن تھا کوئی مسلمان نصیحت و فہائش کرتے وقت تنگدلی برتنے لگے اور سختی پر اتر آئے اس لئے مسلمانوں کو نصیحت فرمائی کہ مذاکرہ میں کوئی سخت دل آزار اور اشتعال انگیر پہلواغتیار نہ کریں۔ کیونہ اس سے بجائے فائدہ کے نقصان ہوتا ہے۔ شیطان دوسرے کو اجھار کر لڑائی کرا دیتا ہے۔ پھر مخاطب کے دل میں ایسی صندوعداوت قائم ہو جاتی ہے کہ سمجھتا ہوتب بھی نہ سمجھے۔

٨١ يعنى رحم كرے ايان كى توفيق دے كر، يا عذاب دے حالت كفر پر ماركر۔

۸۲ ۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ ""مذاکرہ میں حق والا جھنجھلانے لگتا ہے کہ دوسرا حق صریح کو نہیں مانتا، سو فرما دیا کہ تم ان کی ہدایت کے ذمہ دار نہیں ۔ اللہ بہتر جانتا ہے ، جس کو چاہے راہ سمجھائے ۔

وَرَبُّكَ اَعْلَمُ بِمَنْ فِي السَّمُوْتِ وَ الْأَرْضِ ﴿
وَلَقَدُ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِيِّنَ عَلَى بَعْضٍ وَّ التَيْنَا دَاؤَدَ زَبُوْرًا ﴿

قُلِ ادْعُوا الَّذِيْنَ زَعَمْتُمْ مِّنْ دُوْنِهٖ فَلَا يَمُلِكُونَ كَشُفَ الضُّرِعَنْكُمُ وَ لَا يَمُلِكُونَ كَشُفَ الضُّرِعَنْكُمُ وَ لَا تَحُويُلًا ﴿

أُولَٰلِكَ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ يَبُتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ اللَّهِ يَبُتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيْلَةَ اَيُّهُمُ اَقْرَبُ وَيَرُجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَرُجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَرُجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَرُجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْذُورًا ﴾ مَحْذُورًا ﴾

۵۵۔ اور تیرارب خوب جانتا ہے انکو جو آسمانوں میں ہیں اور زمین میں اور ہم نے افضل کیا ہے بعض پیغمبروں کو بعضوں سے اور دی ہم نے داؤد کو زبور [۸۳]

۵۶۔ کہہ لگارو جن کو تم سمجھتے ہو سوائے اس کے سو وہ افتیار نہیں رکھتے کہ کھول دیں تکلیف کو تم سے اور نہ بدل دیں [۸۲]

۵۵۔ وہ لوگ جن کو یہ رکارتے میں وہ خود ڈھونڈتے میں اپنے رب تک وسیلہ کہ کونسا بندہ بہت نزدیک ہے اپنے اور امیدر کھتے ہیں اس کی مہربانی کی اور ڈرتے ہیں اس کے عذاب سے بیشک تیرے رب کا عذاب ڈرنے کی چیزہے [۸۷]

وَ إِنْ مِّنُ قَرْيَةٍ إِلَّا نَحْنُ مُهَلِكُوْهَا قَبْلَ يَوْنُ مُهَلِكُوْهَا قَبْلَ يَوْمِ الْقِيلَمَةِ اَوْ مُعَذِّبُوُهَا عَذَابًا شَدِيدًا اللهَ فِي الْكِتْبِ مَسْطُوْرًا ﴿
كَانَ ذَٰلِكَ فِي الْكِتْبِ مَسْطُورًا ﴿

۵۸۔ اور کوئی بستی نہیں جس کو ہم خراب نہ کر دیں گے قیامت سے پہلے یا آفت ڈالیں گے اس پر سخت آفت (۸۸]

۱۹۰ بعض انبیاء کی بعض پر فضیلت: یعنی ہم اپ علم محیط کے موافق ہر ایک کے ساتھ معاملہ کرتے ہیں۔ جس کو مناسب جانا آدمیوں میں سے پینمبر بنایا۔ پھر جس پینمبر کو چاہا دوسرے پینمبروں پر کلی یا جزئی فضیلت عنایت کی ۔ صفرت شاہ صاحب لکھے ہیں ۔ "ایعنی بعضے نبی تھے کہ (امت کی حدسے زیادہ شرارتوں پر آخر کار) جھنجھلا گئے ۔ آپ کا حوصلہ ان سے زیادہ رکھا ہے (اور سب پر فضیلت دی ہے، امداآپ کی خوش اغلاقی اپنے مرتبہ عالی کے موافق ہونی چاہئے) اور خصوصیت سے داؤد کا ذکر کیا کیونکہ دونوں چیزیں رکھتے تھے، جاد بھی اور زبور بھی، سجھانے کو (وفی الحدیث کان لایفر اذا لاقی) وہ ہی دونوں باتیں یماں بھی ہیں ""۔ قرآن اور جاد ۔ بعض نے کہا کہ یماں ""زبور" کا ذکر کر کے حضور التی اللہ فی فضیلت کلیہ اور امت محمد یہ کے فضل و شرف کی طرف اشارہ فرما دیا، کیونکہ حضور التی آئی کے خاتم الانبیاء اور اس امت کے اشرف الامم ہونے پر زبور شریف کے مضامین مشل طرف اشارہ فرما دیا، کیونکہ حضور التی گئی بھٹر اللہ کور آئی الارڈ من یکر شُھا عِبَادِی الصَّلِحُونَ (انبیاء رکوع)) یعنی عمدی اللہ علیہ وسلم وامة المرحومہ ۔

۸۸۔ معبودان باطل کی حقیقت: یعنی خدا تو وہ ہے کہ جس کو چاہے عذاب دے جس پر چاہے مہربانی فرمائے ، جس کو جس قدر چاہے دوسروں پر فضیلت عطاکرے ، اس کی قدرت کامل اور علم محیط ہو۔ اب ذرا مشرکین ان جستیوں کو پکاریں جن کو انہوں نے غدا سمجھ رکھا یا بنا رکھا ہے ۔ کیا ان میں ایک بھی ایسا مستقل اختیار رکھتا ہے کہ ذرا سی تکلیف کو تم سے دور کر سکے یا ہلکی کر دے یا تم سے اٹھا کر کسی دوسرے پر ڈال دے۔ پھر ایسی ضعیف و عاجز مخلوق کو معبود ٹھمرالینا کیسے روا ہوگا۔

۸۵۔ بخاری میں روایت ہے کہ کچھ لوگ جاہلیت میں جنات کی عبادت کرتے تھے ۔ وہ جن مسلمان ہو گئے اور یہ پوجنے والے اپنی جالت پر قائم رہے ان کے حق میں یہ آیت نازل ہوئی۔ بعض کہتے ہیں کہ جن ، ملائکہ ، میخ و عزیر وغیرہ کے پوجنے والے سب اس میں شامل ہیں ۔ مطلب یہ ہے کہ جن ہسیتوں کو تم معبود و مستعان سمجھ کر پکارتے ہو، وہ نود اپنے رب کا بیش از بیش قرب تلاش کرتے ہیں۔ ان کی دوادوش صرف اس لئے ہے کہ خداکی نزدیکی عاصل کرنے میں کون آگے نکاتا ہے ، ان میں جو

زیادہ مقرب میں وہ ہی زیادہ قرب الهی کے طالب رہتے ہیں اور سوچے میں کہ کسی سب سے زیادہ مقرب بندہ کی دعا وغیرہ کو حصول قرب کا وسیلہ بنائیں ۔ پس جب تمہارے تجویز کئے ہوئے معبودوں کا غدا کے سامنے یہ عال ہے تواپے تئیں نود فیصلہ کر لوکہ غدا تعالیٰ کو نوش رکھنا کہا ہے مغروری ہے ۔ غیراللہ کی پرستش سے نہ غدا نوش ہوتا ہے نہ وہ جنیں تم خوش رکھنا چاہتے ہو (تنبیہ) ""توسل"" اور ""تعبد"" میں فرق ظاہر ہے ۔ پھر توسل بھی اسی عدتک مشروع ہے جہاں تک شریعت نے اجازت دی ۔ (تنبیہ) "ورد غایت قرب کے ان کی امیدیں محض حق تعالیٰ کی مہربانی سے وابستہ میں اور اسی کے عذاب سے ہمیشہ لرزاں و ترساں رہتے ہیں وہ جانتے ہیں کہ ہر قسم کا نفع پہنچانا، یا ضرر کوروکنا ایک غدا کے قبضہ میں ہے ۔

۱۸۰ قیامت سے پہلے تمام بستیوں کی بلاکت: ای آیت کا مطلب کئی طرح لیا جا سکتا ہے ۔ (الف) دنیا کی ہر ایک بہتی کو عظیم الثان گناہوں کی پاداش میں قیامت سے پہلے عذاب متاصل بھے کہ بالکلیہ تباہ و خراب کر دیا جائے گا، یا اگر گناہ انتیائی درجہ کے نہ ہوں گے تو درجہ دوئم کے ہرائم کی سزا میں عام بلاکت سے کم کوئی سخت آفت اس بہتی پر بازل کی جائے گی۔ باتی ایسی بہتی کمال ہے جو ازل سے ابدتک نہ گناہ کرے نہ کسی آفت میں پھنے ۔ (ب) قیامت سے پیشتر ضروری ہے کہ ہرایک بہتی کمال ہے جو ازل سے ابدتک نہ گناہ کرے نہ کسی آفت میں پھنے ۔ (ب) قیامت سے پیشتر ضروری ہے کہ ہرایک بہتی طبعی موت بھے کر ویران کی جائے یا کسی سخت آفت و بلا میں مبتلا ہو۔ طبعی موت پر جو تعذیب کے رنگ سے خالی ہو، لفظ "بلاک" کا اطلاق قرآن و صدیث سے ثابت ہے۔ حکی اِذَا ھَلَکُ قُلْشُمْ لَنْ یَبْعَفَ اللهُ مِنْ بَعْدِم وَ سُعِی بَعْد اللهُ مِنْ بَعْد مِ رَسُولًا (المومن رکوعہ) وئی الحدیث کُلُمَا ھَلَکُ نَبِیُ جَاءَ نَبِیُ اُخَرُد ۔ (ج) کفار کی ہرایک بستی یا قیامت سے پہلے اپنے سگیان ہرائی کی پاداش میں نابود کر دی جائے گی یا کسی نہ کسی وقت (یعنی قیامت سے پہلے یا بعد) سخت عذاب کا مزہ چھے گی بہرعال کوئی کی پاداش میں نابود کر دی جائے گی یا کسی نہ کسی وقت (یعنی قیامت سے پہلے یا بعد) سخت عذاب کا مزہ چھے گی بہرعال کوئی معنی لئے جائیں، مقصود اس آیت سے تخذیہ ہے ۔ گویا پہلے جو فرمایا تھا اِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحَدُدُورًا یہاں اس کے وقع کی نبر دی گئی۔

۸۸۔ قیامت سے پہلے تمام بستیوں کی ہلاکت: یعنی یہ فیصلہ بالکل حتمی اور اٹل ہے جو علم الهی میں طے ہو چکا اور لوح محفوط میں لکھا گیا۔ کوئی طاقت اسے روک نہیں سکتی۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں۔ ہر شہر کے لوگ ایک بزرگ کو پوجتے ہیں کہ ہم اس کی رعیت ہیں اور اس کی پناہ میں ہیں ، سووقت آنے پر کوئی پناہ نہیں دے سکتا آیت لا عَاصِمَ الْمَيْوَ مَرَ مِنْ اَمْرِ الله اِلَّا مَنْ دَّحِمَ

وَمَا مَنَعَنَآ أَنُ نُّرُسِلَ بِالْأَيْتِ اِلَّآ أَنُ كَنُّ سِلَ بِالْأَيْتِ اِلَّآ أَنُ كَنَّ مِا لَاَيْنَا ثَمُو دَالنَّاقَةَ كَذَّبَ بِهَا الْأَوَّلُونَ أُو اتَيْنَا ثَمُو دَالنَّاقَةَ مُبْصِرةً فَظَلَمُوا بِهَا أُ وَمَا نُرُسِلُ بِالْأَيْتِ اِلَّا تَخُويُفًا عَلَى اللَّا اللَّا اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلِ

وَإِذْ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبَّكَ اَحَاطَ بِالنَّاسِ وَمَا جَعَلْنَا الرُّءُيَا الَّيِّ آرينُكَ اللَّ فِتُنَةً لِللَّ فِتُنَةً لِللَّ الرُّءُيَا الَّيِّ آرينُكَ اللَّ فِتُنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرُانِ لَّ لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرُانِ لَلْ لَلْنَاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرُانِ لَلْ لَلْنَاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرُانِ لَلْ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُعِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

80۔ اور ہم نے اس لئے موقوف کیں نشانیاں بیمیجیٰ
کہ اگلوں نے ان کو جھٹلایا [۸۹] اور ہم نے دی ثمود کو
اونٹنی ان کے سجھانے کو پھر ظلم کیا اس پر [۹۰] اور
نشانیاں جو ہم بیمجتے ہیں سوڈرانے کو [۹۱]

- ۱۹۔ اور جب کہ دیا ہم نے تجھ سے کہ تیرے رب نے گھیر لیا ہے لوگوں کو [۹۲] اور وہ دکھلاوا جو تجھ کو دکھلایا ہم نے سوجانچنے کو لوگوں کے [۹۳] اور ایسے ہی وہ درخت بی جب پر پھٹکار ہے قرآن میں [۹۳] اور ہم انکو ڈراتے ہیں توانکوزیادہ ہوتی ہے بری شرارت [۹۵]

۸۹۔ فرمائشی نشانات نہ بھیجنے کی وجہ: حدیث میں ہے کہ اہل مکہ نے حضور الٹی آپٹی سے چند نشانیاں طلب کیں مثلاً یہ کہ کو "صفا" کو سونا بنا دیجئے یا پہاڑوں کو ہمارے گردوپیش سے ہنا کر زراعت کے قابل زمینہموار کر دیج ہے۔ وغیر ذالک۔ ایس کر وتو ہام آپ کا مان لیں گے۔ اس کے ہواب مین یہ آیت نازل ہوئی۔ یعی ایسے فرمائشی نشان دکھلانا کدا تعالیٰ کو کچھ د مثوار نہ تھا۔ لیکن پہلے لگوں کو ان کی فرمائش کے مطابق نشان دکھلائے گئے تب بھی نہ مانے بلکہ سرکشی میں اور ترقی کر گئے۔ آخر سنت اللہ کے موافق اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ بالکل نبیت و نابود کر دئے عہم ہے اب اگر تمہاری سب فرمائشیں پوری کر دی جائیں ، اور خدا کے علم میں ہے بلکہ تمہارے احوال سے بھی ظاہر ہے کہ تم چھر بھی ماننے ولاے نہیں ، تو سنت اللہ کے موافق اس کا نتیجہ وہ ہی استیصال واہلاک کلی ہونا چاہ ہے۔ ہواس امت کے حق میں ظلاف مصلحت و حکمت ہے خدا تعالیٰ کا ارادہ اس آخری امت کی نسبت یہ نمیں کہ گذشتہ اقوام واقم کی طرح متاصل بھیج کر بالکلیہ تباہ کی جائے ۔ پہلی امتوں کی فرمائشی نشان دکھلانا اس بناء پر جائز رکھا گیا کہ ان کی بالکلیہ تباہی غدا کے نزدیک اس قدر لائق التفات نہ تھی اور آخر میں آنے والی امت کو کچھ نمونے دکھلانے کہ جند کے فرمائشی نشان مانگئے والوں کا کیا حشر الیا ،وتا ہے چانچ اس آیت میں ان ہی تاریخی نظائر کی طرف انجالی اشارہ فرما دیا کہ اگر

فرمائشی نثان دیکھنے کے بعد تکذیب کی (اور یقینا کرو گے ) توجو حثر پہلوں کا ہوا وہ ہی تمہارا ہو گا۔ لیکن حکمت الهیہ مقتضی نہیں کہ تم کواس طرح تباہ کیا جائے ۔ لہذا فرمائشی نشانات کا بھیجنا موقوف کیا گیا۔

9. حضرت صالح علیہ السلام سے اونٹنی کی فرمائش اور اس کا انجام: قوم ""ثمود"" نے حضرت صالح سے در نواست کی تھی کہ پہاڑ کی فلال چٹان میں سے اونٹنی نکال دیجئے۔ فدا نے نکال دی۔ مگر بجائے اس کے کہ ایسا فرمائشی معجزہ دیکھ کر آنکھیں کھاتیں اور قلبی بسیرت عاصل ہوتی الئے ظلم و عداوت پر کمربسۃ ہوگئے۔ چنانچہ اونٹنی کو مار ڈالا اور حضرت صالح کے قتل کے منصوبے باندھنے لگے۔ آخر جو انجام ہوا وہ سب کو معلوم ہے کہنے کی ضرورت نہیں ہیہ اُن گذّت بِھا الْاَقَ لُونَ کا ایک نمونہ پلیش کر دیا۔

91۔ یعنی ہدایت نشانیاں دیکھنے پر موقوف نہیں ۔ غیر معمولی نشانات بھیجنے سے تو مقصود یہ ہے کہ قدرت قاہرہ کو دیکھ کر لوگ خدا سے ڈریں اور ڈر کر اس کی طرف جھکیں۔ اگر یہ مقصود عاصل نہ ہو اور فی الحال اس قوم کو تباہ کرنا بھی مصلحت نہیں تو محض فرمائشیں پوراکر نے سے کیا عاصل ہے ۔ باقی عام تخویف اندزا کے لئے جن آیات و نشانات کا بھیجنا مصلحت ہے وہ برابر بھیج جاتے ہیں۔

97۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تسلی: شاید آپ کو خیال ہوا ہو گاکہ فرمائشی نشان نہ دکھلانے پر کفار کو ہنسے اور طعن کرنے کا موقع ملے گاکہ اگر سے پیغمبر ہوتے تو ہماری طلب کے موافق نشان دکھلاتے ، اس لئے آپ کو مطمئن کیا کہ سب لوگوں کو تیرے رب کے علم وقدرت نے گھیر دکھا ہے نہ کوئی اس کے علم سے باہر ہے نہ قدرت کے نیچے سے نکل کر جا سکتا ہے سب اس کے قبضہ میں ہیں آپ ان کے طعن و تشنیع کی طرف قطعا التفات نہ کریں ۔ وہ آپ کا کچھے نہیں بگاڑ سکتے ۔ اپنا کام کئے جائیے اور ان کے فیصلوں کو بالکلیہ ہم پر چھوڑ دیجئے ۔ ہم جانتے ہیں کہ فرمائشی نشان دیکھ کر بھی یہ لوگ آپ کی بات مانے والے نہیں تھے اور اس کے فیصلوں کو بالکلیہ ہم پر چھوڑ دیجئے ۔ ہم جانتے ہیں کہ فرمائشی نشان دیکھ کر بھی ہم جانتے ہیں کہ لوگوں میں سے کون فی الحال تباہ کر اس کے بعد ہماری سزا سے چھوٹ کر نکل بھاگنا بھی ممکن نہ تھا اور یہ بھی ہم جانتے میں کہ لوگوں میں سے کون فی الحال تباہ کر ڈالنے کے لائق ہیں اور کن لوگوں کا باقی رکھنا مصلحت ہے ۔ لہذا آپ اس جھنجھٹ میں نہ پڑیں ۔ یہ سب ہمارے محاصرہ میں آخر مسلمان ہوکر رہیں گے ۔

97۔ "" دکھاوے"" سے مراد شب معراج کا نظارہ ہے جس کے بیان سے لوگ جانچے گئے ۔ پیچوں نے س کر مانا اور پچوں نے جھوٹ جانا۔

۹۴۔ دوزخ کا درخت: یعنی ""زقوم "" کا درخت جے قرآن نے فرمایا کہ دوزخ والے کھائیں گے ۔ ایمان والے یقین لائے اور

منکروں نے کہا کہ دوزخ کی آگ میں سبز درخت کیونکر ہو گا؟ یہ مجھی جانچنا تھا۔ ان دو مثالوں سے اندازہ کر لوکہ تصدیق خوارق کے باب میں ان کی طبائع کا کیا عال ہے۔

90۔ یعنی جن کے دل خوف خدا سے خالی ہوں ، ڈرانے سے ڈریں نہیں ، بلکہ اور زیادہ شرارت میں ترقی کریں ان سے فرمائشی نثان دیکھنے پر قبول حق کی امیدرکھنا بے موقع ہے۔

وَ إِذْ قُلْنَا لِلْمَلْيِكَةِ اسْجُدُوا لِأَدَمَ فَسَجَدُوا اللهِ اللهَ اللهِ اللهَ اللهُ الله

قَالَ اَرَءَيْتَكَ هٰذَا الَّذِى كَرَّمْتَ عَلَىَّ لَإِنْ الَّذِى كَرَّمْتَ عَلَىَّ لَإِنْ الْخِرْتَنِ الله يَوْمِ الْقِلْمَةِ لاَحْتَنِكَنَّ ذُرِّيَّتَهُ الْخَرْتَنِ الله يَوْمِ الْقِلْمَةِ لاَحْتَنِكَنَّ ذُرِّيَّتَهُ الْخَرْتَنِ الله عَلْمَةِ الْمَالِيَةُ الله عَلْمَةِ الْمَالِيَةُ الله الله عَلْمَالِهُ الله عَلْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَى الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

قَالَ اذْهَبُ فَمَنُ تَبِعَكَ مِنْهُمُ فَاِنَّ جَهَنَّمَ جَزَآؤُ كُمْ جَزَآءً مَّوْفُوْرًا ﴿

ا1۔ اور جب ہم نے کہا فرشتوں کو سجدہ کروآدم کو تو سجدہ میں گر پڑے مگر ابلیس بولا کیا میں سجدہ کروں ایک شخص کوجس کو تو نے بنایا مٹی کا [۹۶]

71۔ کھنے لگا بھلا دیکھ تو یہ شخص جس کو تو نے مجھ سے بڑھا دیا اگر تو مجھ کو ڈھیل دیوے قیامت کے دن تک تو میں اس کی اولا د کو ڈانٹی دے لوں گا مگر تھوڑے سے [۹۷]

٦٣۔ فرمایا جا پھر جو کوئی تیرے ساتھ ہوا ان میں سے سو دوزخ ہے تم سب کی سزا بدلہ پورا [۹۸]

۱۹۴۔ اور گھبرا نے ان میں جس کو تو گھبرا سکے اپنی آواز سے اور گھبرا سکے اپنی آواز سے ا<sup>۹۹</sup> اور نے آان پر اپنے سوار اور پیادے <sup>[۱۰۱</sup> اور میں ساجھا کر ان سے مال اور اولا دمیں <sup>[۱۰۱</sup> اور وعدے دے انکواور کچھ نہیں وعدہ دیتا انکو شیطان مگر دغابازی <sup>[۱۰۲</sup>]

97۔ قصہ آدم وابلیں سے کفار کی مناسبت: یہ قصہ کئی جگہ گذر چکا ۔ یہاں اس پر متنبہ کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے حکم کا بے چون و چرا ماننا فرشتوں کا اور اس میں شہات نکالنا شیطان کا کام ہے۔ یہ کافر بھی اسی کی چال چل رہے ہیں ۔ جو بات بات میں کج بحثیاں کرتے ہیں۔ مگر یا درہے کہ ان کا انجام مجھی وہ ہی ہونے والا ہے جوان کے امام ابلیس لعین کا ہو گا۔

<mark>۹۷</mark> یعنی تھوڑے سے چھوڑ کر باقی سب کو اپنا مسخر کر لوں جیسے گھوڑے کو لگام دے کر قابو کر لیا جاتا ہے ، پھر جو میرے سامنے اتنا کمزور ہے اسے مجھ پر فضیلت دیناکس طرح جائز ہو گا؟۔

**۹۸** یعنی جا! جتنازور لگا سکتا ہے لگا لے ۔ یہاں مبھی تیرے اور تیرے ساتھیوں کے واسطے جیل خانہ تیار ہے۔

<u>99۔</u> یعنی وہ آواز جو غدا کے عصیان کی طرف بلاتی ہو، مراد اس سے وسوسہ ڈالنا ہے اور مزامیر (باجا گاجا ) بھی اس میں داخل ہو سکتا ہے۔

۱۰۰۔ شیطان کے سوار اور پیادے: یعنی ساری طاقت صرف کر ڈال! اور پوری قوت سے لشکر کشی کر! خدا کی معصیت میں لڑنے والے سب شیطان کے سوار اور پیادے ہیں ۔ جن ہوں یا انس۔

۱۰۱ یعنی دل میں ارمان یہ رکھ، ان کو ہر طرح ابھار، کہ مال واولا د میں تیرا حصہ لگائیں ، یعنی یہ چیزیں ناجائز طریقہ سے حاصل کریں اور ناجائز كاموں میں صرف كریں۔

۱۰۲ یعنی شیطان جو سبزباغ دکھاتا ہے اس سے فریب کھانا احمق کا کام ہے اس کے سب وعدے دغابازی اور فریب سے میں۔ چنانچ وہ نود اقرار کرے گا۔ وَ وَعَدْ تُكُمْ فَأَخْلَقْتُكُمْ (ابراہیم رکوع)۔

اِنَّ عِبَادِی لَیْسَ لَكَ عَلَیْهِمُ سُلُطْنُ طَ اللهِ عَلَیْهِمُ سُلُطْنُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَیْهِمُ سُلُطْنُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ وَ كَفْي بِرَبِّكَ وَ كِيْلًا 🗃

> رَبُّكُمُ الَّذِي يُزْجِي لَكُمُ الْفُلْكَ فِي الْبَحْر لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِكُمْ

رَحِيْمًا 📆

اور تیرارب کافی ہے کام بنانے والا [۱۰۳]

77ء تمہارا رب وہ ہے جو چلاتا ہے تمہارے واسطے کشتی دریا میں [۱۰۴] ناکه تلاش کرواس کا فضل [۱۰۵] وہی ہے تم پر مہربان

وَ إِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُّ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَنُ تَدُعُوْنَ إِلَّا إِيَّاهُ ۚ فَلَمَّا نَجْمَكُمُ إِلَى الْبَرِّ تَدُعُوْنَ إِلَى الْبَرِّ اَعْرَضْتُمُ ۚ وَكَانَ الْإِنْسَانُ كَفُوْرًا عَ

اَفَامِنْتُمْ اَنُ يَّخْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ الْبَرِّ اَوُ يُخْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ الْبَرِّ اَوُ يُرُسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ثُمَّ لَا تَجِدُوا لَكُمْ وَكِيْلًا فَيَ

اَمْ اَمِنْتُمُ اَنْ يُعِيدَكُمْ فِيهِ تَارَةً اُخُرى فَيُهِ تَارَةً اُخُرى فَيُهِ تَارَةً الْحُرى فَيُوسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِّنَ الرِّيْحِ فَيُغُرِقَكُمْ بِمَا كَفَرْتُمْ لَاثُمَّ لَا تَجِدُو الكُمْ عَلَيْنَا بِهِ تَبِيْعًا 
عَلَيْنَا بِهِ تَبِيْعًا

اور جب آتی ہے تم پر آفت دریا میں بھول جاتے ہو جن کو پکارا کرتے تھے اللہ کے سوائے پھر جب بچا
لایا تم کو خشکی میں پھر جاتے ہو اور ہے انسان بڑا
ن شکر [۱۰۱]

1۸۔ سوکیا تم بے ڈر ہو گئے اس سے کہ دھنسا دے تم کو جنگل کے کنارے [۱۰۰] یا بھیج دے تم پر آندھی پھر برسانے والی پھر نہ پاؤاپنا کوئی نگہبان

19۔ یا بے ڈر ہو گئے ہواں سے کہ پھر لیجائے تکو دریا
میں [۱۰۸] دوسری بار پھر بھیج تم پر ایک سخت جھوکا
ہوا کا پھر ڈبا دے تم کو بدلے میں اس ناشکری کے پھر
نہ پاؤاپتی طرف سے ہم پر اس کا کوئی باز پرس کرنے
والا [۱۰۹]

۱۰۳۔ مخلصین پر شیطان کا قابو نہیں چلتا: یعنی جو خدا پر اعتماد و توکل کریں وہ ان کا کام بنایا ہے اور شیطان کے جال سے نکالیا سر

۱۰۴۔ یہ خدا کی کارسازی کا ایک نمونہ پلیش کیا ہے ، جس میں ایک مشرک کو بھی اقرار کرنا پڑتا ہے کہ اس کے سوا کوئی کارساز نہیں ۔ کہ ہیں عارضی زور کمزور سارے۔

۱۰۵ یعنی روزی کو اکثر قرآن میں "" فضل"" فرمایا ہے۔ ""فضل"" کے معنی زیادہ کے ہیں۔ سومسلمان کی بندگی ہے آخرت کے واسطے اور دنیا لبھاؤ میں ملتی ہے۔

۱۰۱۔ انسان کی ناشکری: یعنی مصیبت سے نکلتے ہی محن حقیقی کو بھول جاتا ہے۔ چند منٹ پہلے دریا کی موجوں میں خدا یاد آرہا تھا۔ کنارہ پر قدرم رکھا اور بے فکر ہوکر سب فراموش کر بیٹھا۔ اس سے بڑھ کر ناشکر گذاری کیا ہوگی۔ ۱۰۰ یعنی سمندر کے کنامے خٹکی میں دھنسا دے۔ مثلاً زلزلہ آجائے اور زمین شق ہوکر قارون کی طرح اس میں دھنس جاؤ۔ خلاصہ یہ کہ ہلاک کرنا کچھ دریا کی موجوں پر موقوف نہیں۔

۱۰۸ یعنی کوئی ضرورت کھڑی کر دے جس کے لئے ناچار دریائی سفر کرنا پڑے۔

۱۰۹ یعنی خدا سے کون باز پرس کر سکتا ہے یا کس کی مجال ہے کہ پیچھا کر کے اس سے مجرمین کا خون بہا وصول کرے ؟

وَلَقَدُ كُرَّمُنَا بَنِيَّ ادَمَ وَحَمَلُنْهُمُ فِي الْبَرِّ وَ الْبَرِّ وَ الْبَرِّ وَ الْبَرِّ وَ الْبَكْرِ وَرَزَقُنْهُمُ مِّنَ الطَّيِّبَتِ وَفَضَّلُنْهُمُ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنُ خَلَقُنَا تَفْضِيلًا ﴿ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنُ خَلَقُنَا تَفْضِيلًا ﴿

يَوْمَ نَدُعُوا كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمُ فَمَنُ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمُ فَمَنُ أُوْتِيَ كِتْبَهُ بِيَمِيْنِهِ فَأُولَيِكَ يَقْرَءُونَ كُتِبَهُ مَ كَتْبَهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيْلًا 
عَلَيْهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيْلًا 
عَلَيْهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيْلًا عَلَيْهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيْلًا عَلَيْهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيْلًا عَلَيْهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيْلًا عَلَيْهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيْلًا عَلَيْهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيْلًا عَلَيْهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيْلًا عَلَيْهِ فَالْمُونَ فَتِيْلًا عَلَيْهُمْ وَلَا يُعْلِيدُهُمْ وَلَا يُعْلِيدُ فَيَعْمِينُهُ فَيْ فَعَلَيْهُ فَالْمُونَ فَتَوْلِينَالُونَ فَتَعْمِينُونَ فَتَعْلَمُ فَالْعُلْمُ وَلَا يُعْلِيدُ فَالْعَلَمُ فَالْعُلْمُ وَلَا يُعْلِيدُ فَيْ فَعَلَيْهُ فَالْعُلْمُ وَلَا يُعْلِيدُ فَالْعُلْمُ وَلَا يُعْلِيدُ فَيْ فَلَا يُعْلِيدُ فَا فِي فَالْعِلْمُ فَالْعُلْمُ وَلَا يُعْلِيدُ فَالْعِلْمُ فَالْعُلْمُ وَلَا يُعْلِيدُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَا فَالْعِلْمُ فَالْعِلْمُ فَالْعُلْمُ وَلَا يُعْلِيدُ فَالْعُلْمُ وَلَا يُعْلِيدُهُ فَالْعُلْمُ وَلَا يُعْلِيدُ فَالْعُلْمُ فَا فَعَلَاهُ فَالْمُ فَالْعُلُولُونُ فَالْعُلْمُ وَلَا يُعْلِيدُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ وَلَا يُعْلِيدُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ وَلَا يُعْلِيدُ فَالْعِلْمُ فَالْعُلْمُ وَلَا يُعْلِيدُ فَالْعِلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعِلْمُ فَالْعُلِمُ فَا فَالْعِلْمُ فَالْعُلْمُ فَا فَالْعِلْمُ فَالْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَا فَالْعُلْمُ فَالْعِلْمُ فَالْعِلْمُ فَالْعُلْمُ فِي فَالْعِلْمُ فَالْعُلْمُ فِي فَالْعُلْمُ فَالْعِلْمُ فَالْعِلْمُ فَالْعُلْمُ فَا فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعِلْمُ فَالْعُلِمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلِمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلُولُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلِمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالِمُ فَالْعُلْمُ فَالْمُلْعُلُمُ فِلْعِلْمُ فِلْمُ فَالْمُعْلِمُ فَالْعُلْمُ فَالْمُلْعُلُمُ فَالْعُلِ

وَمَنُ كَانَ فِي هَٰذِهَ اَعُمٰى فَهُوَ فِي الْأَخِرَةِ اَعُمٰى فَهُوَ فِي الْأَخِرَةِ اَعُمٰى وَاضَلُّ سَبِيلًا ﴿

وَ إِنْ كَادُوْا لَيَفُتِنُوْنَكَ عَنِ الَّذِيِّ اَوْحَيُنَاۤ اِلَيْكَ لِتَفْتَرِىَ عَلَيْنَا غَيْرَةً ۚ وَ اِذًا لَّا تَخَذُوْكَ خَلِيْلًا ﴿

وَ لَوْ لَآ اَنْ ثَبَّتُنْكَ لَقَدُ كِدُتَّ تَرُكُنُ اِلَيْهِمُ شَيْئًا قَلِيْلًا ﴿

، ۔ اور ہم نے عزت دی ہے آدم کی اولاد کو اور سواری دی ان کو جنگل اور دریا میں اور روزی دی ہم نے ان کو سخری چیزوں سے اور بڑھا دیا ان کو بہتوں سے جن کو پیدا کیا ہم نے بڑائی دے کر [ال]

ا>۔ جس دن ہم بلائیں گے ہر فرقہ کوان کے سرداروں کے سرداروں کے ساتھ سوجس کو ملا اس کا اعمال نامہ اس کے داہنی ہاتھ میں سووہ لوگ پڑھیں گے اپنا لکھا ["] اور ظلم منہ ہو گاان پر ایک تا گے کا [""]

۷۷۔ اور جو کوئی رہا اس جمان میں اندھا سو وہ پھیلے جمان میں بھی اندھا ہے اور بہت دور پڑا ہوا راہ سے [۱۱۳]

47۔ اور وہ لوگ تو چاہتے تھے کہ تجھ کو بچلا دیں اس چیز سے کہ جو وحی بھیجی ہم نے تیری طرف تاکہ جھوٹ بنا لائے تو ہم پر وحی کے سوا اور تب تو بنا لیتے تجھ کو دوست [۱۳]

47۔ اور اگریہ یہ ہوتا کہ ہم نے تجھ کو سنبھالے رکھا تو لگ جاتا جھکنے ان کی طرف تھوڑا سا[۱۵] ال بنی آدم کی فضیت: یعنی آدمی کو حن صورت، نطق، تدبیراور عقل و تواس عنایت فرمائے بن سے دنیوی وافروی مضار و منافع کو سمجھتا اور اجھے برے میں تفریق کرتا ہے۔ ہر طرف ترقی کی راہیں اس کے لئے تھیلی ہیں۔ دوسری مخلوقات کو قابو میں لاکر اپنے کام میں لگاتا ہے خشکی میں جانوروں کی پیٹے یا دوسری طرح طرح کی گاڑیوں میں سفر کرتا اور سمندرروں کو کشتیوں اور جازوں کے ذریعہ بے تکلف طے کرتا چلا جاتا ہے۔ قیم قیم کے عمدہ کھانے ، کچرے مکانات اور دنیوی آسائش و رہائش کے سامانوں سے منتقع ہوتا ہے۔ ان ہی آدمیوں کے سب سے سہلے باپ آدم کو خدا تعالیٰ نے مبحود ملائکہ اور ان کے آفری چینمبر علیہ السلوق والسلام کو کل مخلوقات کا سردار بنایا۔ غرض نوع انسانی کو جق تعالیٰ نے کئی عثبیت سے عزت اور برائی دے کر اپنی بہت بری مخلوق پر فضیلت دی۔ اوپر کے رکوع میں آدم کی نسبت شیطان کا ھلڈا اللَّذِی کؤ منت عَلیُ کہنا اور ملائکہ کا آدم کو تجدہ کرنا، چیر بنی آدم کو کتی کرتے منت عَلیُ کہنا اور ملائکہ کا آدم کو تجدہ کرنا، پھر بنی آدم کو کتی منت علی نے کہ منافوں بے کون مفتول۔ لیکن (تنبیہ) مفترین نے اس آیت کے تحت میں یہ تو جشہ چیر دی ہے کہ ملائکہ اور بشر میں کون افضل ہے کون مفتول۔ لیکن افساف یہ ہے کہ آب سل ملائکہ کی اقتصال ہے۔ واللہ اعلم۔ میں بنگ تا مقتول اور آدمیوں سے افضل میں۔ اور عام فرشتوں کو عام آدمیوں بیں۔ اور مام فرشتوں کو عام آدمیوں کی سے کہ اس منائک میں۔ اور عام فرشتوں کو عام آدمیوں بیسے۔ واللہ اعلم۔

ااا۔ حشر میں اعال ناموں کی تقیم: یمال یہ بتلانا ہے کہ دنیا میں فطری حیثیت سے انسان کو جو عزت و فضیت بخشی تھی اس نے کماں تک قائم رکھی اور کتنے میں جنول نے انسانی عزوشرف کو خاک میں ملا دیا۔ غلاصہ یہ ہے کہ قیامت کے دن ہر فرقہ اس چیز کی معیت میں عاضر ہوگا۔ جس کی پیروی اور اتباع کرتا تھا۔ مثلاً مومنین کے نبی ، کتاب ، دبنی پیٹوا یا کفار کے مذہبی سردار ، بڑے شیطان اور جھوٹے معبود جنہیں فرمایا ہے۔ و جَعَلَدُناهُم آبِيمةً يَدِعُون إلى النّادِ (القصص رکوع می) اور حدیث میں ہے کہ لُکَ اُمَّةٍ مَا کَانَتْ تَعَبُدُ اللّٰ اس وقت تمام آدمیوں کے اعال نامے ان کے پاس پہنچا دیے جائیں گے۔ کسی کا اعالنامہ سامے سے دا ہے ہاتھ میں اور کسی کا تیجھے سے بائیں ہاتھ میں پہنچ جائے گا۔ گویا یہ ایک حسی علامت ان کے مقبول یا مردود ہونے کی تمجھی جائے گی۔ "اصحاب بین" (دا ہے ہاتھ میں اعالنامہ پرز نے والے ) وہ ہوں گے جنوں نے دنیا میں تق مردود ہونے کی تمجھی جائے گی۔ "اصحاب بین" (دا ہے ہاتھ میں اعالنامہ پرز نے والے ) وہ ہوں گے جنوں نے دنیا میں تق کو قبول کر کے اپنی فطری شرافت اور انسانی کرامت کو باقی رکھا۔ جس طرح دنیا میں انہوں نے دیکھ بھال کر اور موج سمجھ کر کام کئی آخرے میں ان کی وہ اعتیاط کام آئی۔ اس دن وہ نوشی سے پھولے نہ سائیں گے ، بڑے سرادر انبساط سے اپنا اعالنامہ کئی آخرے میں ان کی وہ اعتیاط کام آئی۔ اس دن وہ نوشی سے پھولے نہ سائیں گے ، بڑے سرادر انبساط سے اپنا اعالنامہ کئی آخرے میں ان کی وہ اعتیاط کام آئی۔ اس دن وہ نوشی سے پھولے نہ سائیں گے ، بڑے سرادر انبساط سے اپنا اعالنامہ

پڑھیں گے اور دوسروں کو کہیں گے ھکآؤ کُر اقْرَ عُقِ اکتِنبِیَهٔ (الحاقہ رکوع) کہ آؤمیری کتاب پڑھ لو۔ باقی دوسرے لوگ یعنی "اصحاب شمال" ان کا کچھ عال اگلی آیت میں بیان فرمایا ہے (بعض نے لفظ"امام" سے خود اعالنامہ مراد لیا ہے کیونکہ وہاں لوگ اس کے پیچھے علیں گے )۔

۱۱۲\_ یعنی کھجور کی گھٹی کے درمیان جوایک باریک دھا گا سا ہوتا ہے۔ اتنا ظلم بھی وہاں نہ ہو گا ہرایک کی محنت کا پورا بلکہ پورے سے زیادہ پھل ملے گا۔

۱۱۳ دنیا اور آفرت کے اندھے: یعنی یمال ہدایت کی راہ سے اندھا رہا، ویسا ہی آفرت میں بہشت کی راہ سے اندھا ہے اور بہت دور پڑا ہے۔ (موضح القرآن) یہ "اصحاب مین" کے بالمقابل ""اصحاب شمال "" کا ذکر ہوا۔ بعض نے وَ اَضَدلُّ سَبِیلًا کا مطلب یہ لیا ہے کہ دنیا میں تو تلافی مکافات کا امرکان تھا، آفرت میں اس سے بھی دور جا پڑا۔ کیونکہ اب تدارک و تلافی کا امرکان ہی نہیں رہا۔

۱۱۱۔ کفار مکہ کی اصفانہ تجویز: یعنی بعض اندھ ایے شریر میں کہ خود تو راہ پر کیا آتے ، بڑے بڑے سوابکھوں کو بچلانا چاہتے میں۔ چنانچ کفار مکہ کی اس بے جائی اور جہارت کو دیکھے کہ آپ پر ڈورے ڈالتے میں کہ خدا نے جوادکام دیے اور وحی بھجی اس کا ایک حصہ ان کی خاطرے آپ (معاذاللہ) چھوڑ دیں یا بدل ڈالیں۔ کبھی عکومت ، دولت اور حمین عورتوں کا لالچ دیے ہیں ، کبھی کہتے ہیں کہ ہم آپ کے تابع ہو جائیں گے ، قرآن میں سے صرف وہ حصہ نکال دیجے ہو شرک و بت پرستی کے رد میں ہے ۔ اگر آپ (العیاذ باللہ) بفرض محال ایسا کر گذرتے تو بیشک وہ آپ کو گاڑھا دوست بنا لیتے۔ لیکن آپ کا جواب یہ تھا کہ خدا کی قدم اگر تم چاند آثار کر میری ایک مٹھی میں اور سورج آثار کر دوسری مٹھی میں رکھ دو تب بھی مجمد (التی ایک آپ کا چواب یہ بھاکہ خدا کی شہیں جس کے لئے خدا نے اے کھوڑ کیا ہے یہاں تک کہ وہ اپنا کام پوراکرے یا اس راستہ سے گذر جائے ۔

دست از طلب نه وارم تا کام من برآید یا تن رسد بجانال یا جال زتن برآید

110۔ آتحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بے مثال ثابت قدمی: "ترکن" رکون سے ہے ۔ جوادنی جھکاؤاور نفیف میلان قلب کو کھتے میں اس کے ساتھ منڈیٹا قلیدلگر بڑھایا گیا توادنی سے ادنی ترین مراد ہوگا۔ پھر لَقَدُ کِدُتَ فرما کر اس کے وقوع کو اور بھی گھٹا دیا ۔ یعنی اگریہ بات نہ ہوتی کہ آپ پیغمبر معصوم میں جن کی عصمت کی سنبھال حق تعالیٰ اپنے فضل خصوصی سے کرتا ہے تو ان چالاک شریروں کی فریب بازیوں سے بہت ہی تھوڑا سا ادھر جھکنے کے قریب ہوجاتے مگر انبیاء کی عصمت کا تکفل ان کا

پرورد گار کر چکا ہے۔ اس لئے اتنا خفیف جھ کاؤ بھی نہ پایا۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ نبی کریم الٹیڈلیکٹی میں تقوے کی فطری قوت کس قدر مضبوط اور ناقابل تزلزل تھی۔

إِذًا لَّا ذَقُنْكَ ضِعُفَ الْحَيْوةِ وَضِعُفَ الْحَيْوةِ وَضِعُفَ الْمَمَاتِثُمَّ لَا تَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا ﷺ

سُنَّةَ مَنْ قَدُ اَرْسَلُنَا قَبْلَكَ مِنْ رُّسُلِنَا وَ لَا اللَّهُ مَنْ قُدُ اَرْسَلُنَا وَ لَا عُمِدُ لِسُنَّتِنَا تَحُوِيلًا عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْمُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُلُمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلُمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُلُمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ

أَقِمِ الصَّلُوةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ النَّيْمُسِ إِلَى غَسَقِ النَّيْلِ وَقُرُانَ الْفَجُرِكَانَ الَّيْلِ وَقُرُانَ الْفَجُرِكَانَ مَشْهُوْدًا ﷺ مَشْهُوْدًا ﷺ

وَ مِنَ الَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ اللَّ عَسَى اَنُ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّحُمُو دًا عَ

۵)۔ تب تو ضرور چکھاتے ہم تجھ کو دونا مزہ زندگی میں اور دونا مرنے میں پھر نہ پاتا تو اپنے واسطے ہم پر مدد کرنے والا [۱۱]

۲۵۔ اور وہ تو چاہتے تھے کہ گھبرا دیں تجھ کو اس زمین
 سے تاکہ نکال دیں تجھ کو یمال سے اور اس وقت نہ مٹھریں گے وہ بھی تیرے پیچھے مگر تھوڑا [ایا]

ہے۔ دستور چلا آیا ہے ان رسولوں کا جو تجھ سے پہلے ہے۔
 ہیے ہم نے اپنے پیغمبر اور نہ پائے گا تو ہمارے دستور میں تفاوت [۱۸]

۲۸۔ قائم رکھ نماز کو [۱۱۹] سورج ڈھلنے سے رات کے اندھیرے تک [۱۳] بیشک اندھیرے تک [۱۳] بیشک قرآن ریاھنا فجر کا ۱۳۶ بیشک قرآن ریاھنا فجر کا ہوتا ہے روبرو[۱۳۳]

9)۔ اور کچھ رات جاگتا رہ قرآن کے ساتھ یہ زیادتی ہے تیرے لئے [۱۳۳] قریب ہے کہ کھڑا کر دے تجھ کو تیرا رب مقام محمود میں [۱۳۳]

۱۱۱۔ کلمہ عتاب سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے شرف کا بیان: اُس سے بھی حضور الٹیٹائیٹیٹو کے فضل و شرف کا نہایت لطیف پیرایہ میں اظہار مقصود ہے ۔ مقربین کے لئے جیسے انعامات بہت بڑے ہیں ""زدیکال رابیش بود حیرانی"" کے قاعدہ سے ان کی چھوٹی چھوٹی غلطی یا کوماہی پر عتاب بھی کہیں زیادہ ہوتا ہے جیسے ازواج مطہرات کو فرمایا کینسکا تا النّبیّی مَنْ بیّاتِ مِنْکُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُّبَیِّنَةٍ یُّضْعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَیْنِ (الاحزاب رکوع می) توبتلا دیا که آپ کا مرتبه معمولی نهیں۔ اگر بفرض محال ادنی سے ادنی غلطی ہو تو دنیا میں اور برزخ و آخرت میں دوگنا مزہ چھکنا پڑے مومن کو چاہئے کہ ان آیات کو تلاوت کرتے وقت دوزانو بیٹے کر انتهائی خوف و خثیت کے ساتھ مق تعالیٰ کی شان جلال و جبروت میں غور کرے اور وہ ہی کھے جو حضور النَّا اللَّهُ مَ لَا تَکِلِّنِیْ إِلَیٰ نَفْسِیْ طُلْرٌ فَدَ عَیْنِ (خداوندا! چثم زدن کے لئے بھی مجھ کو میرے نفس کے حوالہ نہی ہمیشہ اپنی ہی خفاظت و کفالت میں رکھئے۔

۱۱۔ یعنی چاہتے ہیں کہ تجھے تنگ کر کے اور گھبراکر مکہ سے نکال دیں ۔ لیکن یادر کھیں کہ ایساکیا تو وہ نود زیادہ دنوں تک یماں نہ
دہ سکیں گے ۔ چنانچ اسی طرح واقع ہوا۔ ان کے ظلم وستم حضور النہ ایہ ایک کی ہجرت کا سبب بے آپ النہ ایہ ایک کا مکہ سے تشریف
لے جانا تھا کہ تقریبا ڈیڑھ سال بعد مکہ کے بڑے بڑے نامور سردار گھروں سے نکل کر میدان ""بدر"" میں نہات ذات کے ساتھ
ہلاک ہوئے۔ اور اس کے پانچ چھ سال بعد مکہ پر اسلام کا قبضہ ہوگیا۔ کفار کی عکومت و شوکت تباہ ہو گئی اور بالآخر بہت قلیل مدت
گذرنے پر مکہ بلکہ پورے جزیرۃ العرب میں پیغمبر علیہ السلام کا ایک مخالف بھی باقی نہ رہا۔

۱۱۸ یعنی ہمارا یہ ہی دستور رہا ہے کہ جب کسی بستی میں پیغمبر غدا کو یہ رہنے دیا توبستی والے خود یہ رہے۔

۱۱۹ یعنی ان کی منصوبہ بازیوں کی کچھ فکر نہ کیجئے۔ آپ اپنے مالک کی طرف متوجہ رہیں اور نمازوں کو ٹھیک ٹھیک قائم رکھیں تعلق مع الله وہ چیز ہے جو انسان کو تمام مشکلات و نوائب پر غالب کر دیتی ہے۔ وَ السَّتَعِیّنُوْ ا بِالصَّبْرِ وَ الصَّلوة (بقرہ رکوع ۵)۔

۱۲۰ نمازوں کا بیان: اس میں چار نمازیں آگئیں ظہر، عصر، مغرب، عثاء، جمع بین الصلوتین کے مسلہ سے اس کا کچھ تعلق نہیں اور اگر جمع کا اشارہ نکالا جائے تو دو نہیں چار نمازوں کے جمع کرنے کی مشروعیت اس سے نکلے گی ۔ ہاں بشرط ذوق صیحے یہ استنباط کیا جا سکتا ہے کہ ظہر میں تعجیل اور عثاء میں تاخیر مستحب ہونی چاہیئے۔ الابعارض۔

۱۲۱ یعنی نماز فجرمیں ۔ شاید ""قرآن الفجر"" سے تعبیر کرنے میں یہ اشارہ ہو کہ تطویل قرآت فجرمیں مطلوب ہے۔

۱۲۱۔ ملائکہ لیل و نہار: مدیث میں ہے کہ فجر و عصر کے وقت دن اور رات کے فرشتوں کی بدلی ہوتی ہے ۔ لہذا ان دووقتوں میں لیل و نہار کے فرشتوں کا اجتماع ہوتا ہے تو ہماری قرآت اور نماز ان کے روبرو ہوئی جو مزید برکت و سکینہ کا موجب ہے ، اور اس وقت اوپر جانے والے فرشتے خدا کے یمال شمادت دیں گے کہ جب گئے تب بھی ہم نے تیرے بندوں کو نماز پڑھتے دیکھا اور جب آئے تب بھی اس کے علاوہ صبح کے وقت یوں بھی آدمی کا دل عاضر اور مجتمع ہوتا ہے۔

۱۲۳۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے میں ""یعنی ""نیند سے جاگ کر ( تهجد میں ) قرآن پڑھا کر ۔ یہ عکم سب سے زیادہ تجھ پر کیا ہے کہ تجھ کومرتبہ (سب سے) بڑا دینا ہے۔

۱۲۷۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے مقام محمود: ""مقام محمود"" شفاعت عظمیٰ کا مقام ہے ۔ جب کوئی پیغمبر نہ بول سکے گا۔ تب آنحضرت النوائیلی سے عرض کر کے خلقت کو تکلیف سے چھڑائیں گے ۔ اس وقت ہر شخص کی زبان پر آپ کی حمد (تعریف) ہوگی۔ اور حق تعالیٰ بھی آپ کی تعریف کرے گا۔ گویا شان محدیت کا پورا پورا ظہور اس وقت ہو گا۔ (تنبیه) "مقام محمود"" کی یہ تفسیر صیحے حدیثوں میں آئی ہے ۔ اور بخاری و مسلم اور دیگر کتب حدیث میں شفاعت کبریٰ کا نہایت مفصل بیان موجود ہے۔ شار مین نے حضور النَّائِیْمِ کے لئے دس قسم کی شفاعتیں ثابت کی ہیں۔ فتح الباری میں ملاحظہ کر لیا جائے۔

> وَ قُلُ رَّبِّ اَدُخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَّ ٱخۡرِجۡنِیۡ مُخۡرَجَ صِدۡقٍ وَّ اجۡعَلُ لِّی مِنۡ لَّدُنْكَ سُلُطْنًا نَّصِيرًا 🕾

> وَ قُلُ جَاءَ الْحَقُّ وَ زَهَقَ الْبَاطِلُ لَا إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوْقًا ٢

> وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرُانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَّ رَحُمَةً لِّلْمُؤْمِنِينَ لَا وَ لَا يُزِيدُ الظَّلِمِينَ إلَّا

خَسَارًا 🕾

۸۰ ۔ اور کمہ اے رب داخل کر مجھ کو سیا داخل کرنا اور نکال مجھ کو سچا نکالنا <sup>[۱۲۵]</sup> اور عطا کر دے مجھ کو اینے یا س سے عکومت کی مدد [۲۶]

٨٠ ـ اور كهه آيا هيج اور نكل مِها كالجموث بيثك جموث ہے نکل بھا گئے والا [۱۲]

۸۲ ۔ اور ہم آثارتے ہیں قرآن میں سے جس سے روگ د فع ہوں اور رحمت ایان والوں کے واسطے اور گنرگاروں کو تواس سے نقصان ہی بڑھتا ہے [۱۲۸]

۱۲۵۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو ایک دعا کی تعلیم: یعنی ہمال مجھے پہنچانا ہے (مثلاً مدینہ میں ) نہایت آبرو اور خوبی و خوش اسلوبی سے پہنچاکہ حق کا بول بالا رہے۔ اور جمال سے نکالنا یعنی علیحدہ کرنا ہو (مثلاً مکے سے ) تووہ بھی آبرواور خوبی وخوش اسلوبی سے ہوکہ دشمن ذلیل و نوار اور دوست ، شاداں و فرعاں ہوں ۔ اور بہر صورت سچائی کی فتح اور جھوٹ کا سرنیچا ہو۔

۱۲۱۔ یعنی غلبہ اور تسلط عنایت فرما جس کے ساتھ تیری مدد و نصرت ہو۔ ٹاکہ حق کا بول بالا رہے اور معاندین ذلیل وپست ہوں۔ دنیا میں کوئی قانون ہو، ساوی یا ارضی اس کے نفاذ کے لئے ایک درجہ میں ضروری ہے کہ عکومت کی مدد ہو ۔ جو لوگ دلائل و برامین سننے اور آفتاب کی طرح حق واضح ہو چکنے کے بعد بھی ضد و عناد پر قائم رمیں ان کے ضرر و فساد کو عکومت کی مدد ہی روک سكتى ہے۔ اسى لئے مورہ مديد ميں فرمايا۔ لَقَد أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنْتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتْبَ وَالْمِيْزَانَ لِيَقُوْمَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَانْزَلْنَا الْحَدِيْدَ فِيْهِ بَأْشُ شَدِيْدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ الى آفر إ (ميد ركوع ٣) -١٢٤ غلبه حق کی پیشگوئی: یه عظیم الثان پیشگوئی مکه میں کی گئی جمال بظاہر کوئی سامان غلبہ حق کا نہ تھا۔ یعنی کہدو قرآن کریم مومنین کوبشارتیں سناتا ہوا اور باطل کو کچپتا ہوا آپہنچا بس سمجھ لوکہ اب دین حق غالب ہوا اور کفر بھاگا۔ یہ صرف مکہ سے بلکہ سارے عرب سے ۔ حدیث میں ہے کہ نبی کریم اللہ الہ اللہ اللہ میں فاتحانہ داخل ہوئے اس وقت کعبہ کے گردتین سوساٹھ بت رکھے ہوئے تھے۔ آپ ایک چھڑی سے سب پر ضرب لگاتے اور فرماتے تھے۔ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوَقًا لِجَاءَالْحَقُّ وَمَا يُبْدِئُ الْبَاطِلُ وَمَا يُعِيْدُ برايك اونده من رَّا با تما ـ اس طرح قرآن كي ايك پیشگوئی پوری ہوئی اور دوسری کا اعلان کیا گیا کہ جو کفر کعبہ سے نکل بھا گا ہے ۔ آئندہ کبھی واپس نہ آئے گا ۔ والحدللہ علیٰ ذلک ۔ ۱۲۸۔ قرآن کریم شفاء ورحمت ہے: یعنی جس طرح حق کے آنے سے باطل مبھاگ جاتا ہے ۔ قرآن کی آیات سے جو بتدریج اترتی رہتی میں رومانی بیاریاں دور ہوتی میں دلوں سے عقائد باطلہ ، اغلاق ذمیمہ اور شکوک و شبات کے روگ مٹ کر صحت باطنی حاصل ہوتی ہے بلکہ بیا اوقات اس کی مبارک تاثیر سے بدنی صحت بھی عاصل کی جاتی ہے جبیباکہ ""روح المعانی"" اور ""زادالمعاد"" وغیرہ میں اس کا فلسفہ اور تجربہ بیان کیا گیا ہے ۔ بہرعال جو لوگ ایان لائیں یعنی اس نسحذ شفا کو استعمال کریں گے ، تمام قلبی و روعانی امرض سے نجات پاکر خدا تعالیٰ کی رحمت خصوصی اور ظاہری و باطنی تعمتوں سے سرفراز ہوں گے ۔ ہاں جو مرکض اپنی جان کا دشمن طبیب اور علاج سے دشمنی ہی کی ٹھان لے تو ظاہر ہے کہ جس قدر علاج و دوا سے نفرت کر کے دور بھاگے گا اسی قدر نقصان اٹھائے گا۔ کیونکہ مرض امتداد زمانہ سے مہلک ہوتا جائے گا جوآخر جان لے کر چھوڑے گا۔ تویہ آفت قرآن کی طرف سے نہیں ، نود مریض ظالم کی طرف سے آئی کا قال تعالیٰ وَ اَمَّا الَّذِیْنَ فِیۡ قُلُوْ بِهِمۡ مَرَضٌ فَزَادَتُهُمۡ رِجُسًا إِلَیٰ رِجُسِهِمۡ وَمَاتُوْا وَهُمْ كَافِرُوْن (تُوبِهِ رَكُوعُ ١٦) ـ وَ إِذَا اَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنْسَانِ اَعْرَضَ وَ نَابِجَانِبِهِ ۚ وَ إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ كَانَ يَـُوُسًا

(AT)

قُلُ كُلُّ يَّعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴿ فَرَبُّكُمُ اللَّهِ الْمَارُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ المُارِمَنُ هُوَ اَهْدَى سَبِيلًا ﴿

وَ يَسْتَلُونَكَ عَنِ الرُّوْجِ لَّ قُلِ الرُّوْجُ مِنَ الْمُونَ مِنَ الْمُونَ مِنَ الْعِلْمِ اللَّا الْمُر رَبِّيِ وَمَآ الُوتِينَتُمُ مِّنَ الْعِلْمِ اللَّا قَلَيْلًا ﷺ

۸۳۔ اور جب ہم آرام بھیجیں انسان پر توٹال جائے اور بچائے اپنا پہلو اور جب چہنچے اس کو برائی تو رہ جائے مایوس ہوکر [۱۳۹]

۸۴۔ توکہ ہرایک کام کرتا ہے اپنے ڈھنگ پر سوتیرا رب نوب جانتا ہے کس نے نوب پالیاراستہ [۳۰]

۸۵۔ اور تجھ سے بوچھتے ہیں روح کو [۱۳۱] کھدے روح ہے میرے رب کے عکم سے اور تم کو علم دیا ہے محصورُا یا [۱۳۲]

179۔ انسان کی عجیب نصلت: یعنی انسان کا عجیب عال ہے غدا تعالی آپ فضل سے نعمتیں دیتا ہے تو احسان نہیں مانتا۔ جتنا عیش آرام ملے اس قدر منعم تحقیقی کی طرف سے اس کی غلفت و اعراض بڑھتا ہے اور فرائض بندگی سے پہلو بچا کر کھسکنا چاہتا ہے۔ پھر جب سخت اور برا وقت آیا تو ایک دم آس توڑ کر اور ناامید ہو کر بیٹے رہتا ہے۔ گویا دونوں عالتوں میں غدا سے بے تعلق رہا۔ کھی غلفت کی بناء پر کھی مایوسی کی (نعوذ باللہ من کلا الحالین) یہ مضمون غالبا اس لئے بیان فرمایا کہ قرآن ہو سب سے بڑی نعمت الهی ہے ، بہت لوگ اس کی قدر نہیں پہچانے بلکہ اس کے ماننے سے اعراض و پہلو تھی کرتے ہیں۔ پھر جب اس کفران نعمت اور اعراض و انکار کا برانیتجہ سامنے آئے گا اس وقت قطعا مایوسی ہوگی کسی طرف امید کی جملک نظر نہ پڑے گی۔ اس کفران نعمت اور مذہب پر چاتا اور اس پر مگن رہتا ہے۔ اس بینی ہر ایک کافرو مومن اور معرض و مقبل اپنے اپ طریقے ، نیت ، طبیعت اور مذہب پر چاتا اور اس پر مگن رہتا ہے۔ لیکن یادر ہے غدا کے علم محیط سے کسی شخص کا کوئی علی باہر نہیں ہو سکتا وہ ہر ایک کے طریق علی اور حرکات و سکنات کو برابر دیگورہا ہے اور بخوبی جانتا ہے کہ کون کتنا سیدھا چاتا ہے اور کس میں کس قدر کجروی و کجراہی ہے ہر ایک کے ساتھ اس کے موافق رہاؤ کے گا۔

ا اا۔ روح کے بارے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال: یعنی روح انسانی کیا چیز ہے ؟ اس کی ماہیت و حقیقت کیا ہے

؟ یہ سوال صیحین کی روایت کے موافق یمود مدینہ نے آنحضرت کٹائیلیکم کے آزمانے کو کیا تھا۔ اور ""سیر"" کی روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ مکہ میں قریش نے یہود کے مثورہ سے یہ سوال کیا۔ اسلئے آیت کے مکی اور مدنی ہونے میں اختلاف ہے ، ممکن ہے نزول مکرر ہوا ہو، واللہ اعلم۔ یہاں اس سوال کے درج کرنے سے غالبا یہ مقصود ہوگا کہ جن چیزوں کے سمجھنے کی ان لوگوں کو ضرورت ہے ادھر سے تواعراض کرتے ہیں اور غیر ضروری مسائل میں ازراہ تعنت و عناد جھگڑتے رہتے ہیں ۔ ضرورت اس کی تھی کہ وحی قرآنی کی روح سے باطنی زندگی ماصل کرتے اور اس نسحہ شفا سے فائدہ اٹھاتے و گذلیك أوْ حَیْنَآ اِلَیْكَ رُوْحًا مِّنْ اَمِرْنَا (ثُورَىٰ رَكُوعُ () يُنَزِّلُ الْمَلَآيِكَةَ بِالرُّوْجِ مِنْ اَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَّشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ (نَحَل رکوع۱) مگر انہیں دوراز کار اور معاندانہ بحق سے فرصت کہاں۔ ""روح"" کیا ہے ؟ جوہر ہے یا عرض ؟ مادی ہے یا مجرد ؟ بسیط ہے یا مرکب ؟ اس قسم کے غامض اور بے ضرورت مسائل کے سمجھنے پر نجات موقون ہے نہ یہ بحثیں انبیاء کے فرائض تبلیغ سے تعلق رکھتی ہیں ۔ بڑے بڑے حکاء اور فلاسفرآج تک خود ""مادہ"" کی حقیقت پر مطلع نہ ہو سکے ""روح "" جو بہرحال ""مادہ"" سے کمیں زیادہ لطیف و خفی ہے اس کی اصل ماہیت و کنہ تک پہنچنے کی پھر کیا امید کی جاسکتی ہے۔ مشکرین کی جالات اوریہود مدینہ کی اسرائیلیات کا مطالعہ کرنے والوں کو معلوم ہے کہ جو قوم موٹی موٹی باتوں اور نہایت واضح حقائق کو نہیں سمجھ سکتی ، وہ روح کی حقائق پر دسترس پانے کی کیا خاک استعداد واہلیت رکھتی ہوگی ؟ تو کارز میں رانکو ساختی ، کہ باآسماں نیز پر داختی ۔ ۱۳۲۔ عالم امراور عالم غلق کی علمی تحقیق: موضح القرآن میں ہے کہ ""حضرت کو آزمانے کو یہود نے پوچھا ، سواللہ نے (کھول کر) یہ بتایا کیونکہ ان کو سمجھنے کا حوصلہ نہ تھا۔ آگے پیغمبروں نے بھی مخلوق سے ایسی باریک باتیں نہیں کیں۔ اتنا جاننا کافی ہے کہ اللہ کے عکم سے ایک چیز بدن میں آپڑی ، وہ جی اٹھا ، جب نکل گئی مرگیا"" اھ (تنبیہ ) حق تعالیٰ کا کلام اپنے اندر عجیب و غریب اعجاز رکھتا ہے ۔ روح کے متعلق یہاں جو کچھ فرمایا اس کا سطی مضمون عوام اور قاصر الفہم یا کجرو معاندین کے لئے کافی ہے۔ کین اسی سطح کے نیچے ان ہی مخضراً الفاظ کی متہ میں روح کے متعلق وہ بصیرت افروز حقائق مستور ہیں جو بڑے سے بڑے عالی دماغ نکتہ رس فلسفی اور ایک عارف کامل کی راہ طلب و تحقیق میں پراغ ہدایت کا کام دیتی ہیں۔ روح کے متعلق عهد قدیم سے جو سلسلہ تحقیقات کا جاری ہے وہ آج تک ختم نہیں ہوا، اور یہ شاید ہو سکے یہ روح کی اصلی کنہ و حقیقت تک پہنچنے کا دعویٰ تو بہت ہی مشکل ہے۔ کیونکہ ابھی تک کتنی ہی محوسات ہیں جن کی کنہ و حقیقت معلوم کرنے سے ہم عاجز رہے ہیں۔ تاہم میرے نزدیک آیات قرآنیہ سے روح کے متعلق ان چند نظریات پر صاف روشنی پڑتی ہے۔ (۱) انسان میں اس مادی جسم

کے علاہ کوئی اور چیز موجود ہے جبے ""روح"" کہتے ہیں وہ ""عالم امر"" کی چیز ہے اور غدا کے حکم و ارادہ سے فائز ہوتی ہے۔ قُلِ الرُّورْ مِنْ اَمْرِ رَبِّي خَلَقَةً مِنْ تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (آل عمران ركوع٢) ثُمَّ انشَانهُ خَلُقًا اخَرَا (المومنون ركوع ا) إنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدُنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (نحل ركوع ٥) (٢) روح كي صفات علم و شعور وغیرہ بتدریج کال کو پہنچتی ہیں اور ارواح میں حصول کال کے اعتبار سے بے مدتفاوت و فرق مراتب ہے۔ حتی کہ خدا تعالیٰ کی تربیت سے ایک روح ایسے بلند اور اعلیٰ مقام پر پہنچ جاتی ہے جال دوسری ارواح کی قطعارسائی یہ ہو سکے۔ جیسے روح محدى النَّانَالِيَّا بِهِ يَ يَشِير اللهِ اضافة الامرالي الرب والرب الى ياء المتكلم المرادبه بهنا محد النَّانَالِيَّا وقوله تعالى فيا بعد قُلَ لَّدِنّ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَاتُتُوا بِمِثْلِ هٰذَا الْقُرَانِ لَا يَاتُونَ بِمِثْلِهِ (٣) مراس كے يه كالات ذاتى نہیں۔ وہاب تقیقی کے عطا کئے ہوئے ہیں اور محدود ہیں۔ یدل علیہ قول تعالیٰ وَمَا أُوّ تِیْتُمْ مِّنَ الْعِلْمِ إلَّا قَلِیْلًا۔ فان العلم قدامًا، من مفيض آخرو موقليل في جنب علم الله تعالى \_ كا قال تعالى \_ قُلْ لَتَ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادً لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي (كمن ركوع ١٢) وَلَوْ أَنَّ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقُلَاهُم وَّ الْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِه سَبْعَةُ أَبْحُرِ مَّا نَفِدَتْ كَلِمْتُ اللهِ (لقان ركوع ) ويدل على تحديد القدرة قوله تعالى فيا بعدرد القولهم لَنَ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوْعًا الْحُ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّيْ هَلْ كُنْتُ إِلَّا بَشَرًا رَّسُوْلًا روح انسانی خواہ علم وقدرت وغیرہ صفات میں کتنی ہی ترقی کر جائے حتی کہ اپنے تمام ہم جنسوں سے گوئے سبقت لے جائے پھر بھی اس کی صفات محدود رہتی میں صفات باری کی طرح لا محدود نہیں ہو جاتیں۔ اور یہ ہی بڑی دلیل اس کی ہے کہ آریوں کے عقیدہ کے موافق روح خدا سے علیحدہ کوئی قدیم و غیر مخلوق ہستی نہیں ہو سکتی۔ وربنہ تحدید کھاں سے آئی ۔ (۴) کتنی ہی بڑی کامل روح ہو، حق تعالیٰ کو یہ قدرت عاصل ہے کہ جس وقت چاہے اس سے کالات سلب کر لے ۔ گواس کے فضل ورحمت ے کہی ایسا کرنے کی نوبت نہ آئے۔ بیل علیہ قولہ تعالیٰ وَلَبِنَ شِئْنَا لَنَذُهَبَنَّ بِالَّذِيِّ اَوْحَيْنَا ۚ اِلَيْكَ ثُمَّ لَا تَجِدُلَكَ بِهِ عَلَيْنَا وَ كِيْلًا إِلَّا رَحْمَةً مِّنْ رَّبِّكَ إِنَّ فَضْلَهُ كَانَ عَلَيْكَ كَبِيرًا يه چنداصول جوسم نے بيان كے اہل فہم کو نسق آیات میں ادنیٰ تامل کرنے سے معلوم ہو سکتے ہیں صرف ایک ""عالم امر"" کا لفظ ہے جس کی مناسب تشریح ضروری ہے اور جس کے سمجھنے سے امید ہے روح کی معرفت حاصل کرنے میں بہت مدد ملے گی۔ لفظ ""امر" قرآن کریم میں بیسیوں جگہ آیا اور اس کے معنی کی تعیین میں علماء نے کافی کلام کیا ہے لیکن میری غرض اس وقت سورہ ""اعراف"" کی آیت

اَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْاَمْرُ كَى طرف توجه دلانا ہے۔ جمال ""امر" كو " خلق "" كے مقابل ركھا ہے ۔ جس سے ہم اس نتيجه پر پہنچتے ہیں کہ خدا کے یہاں دومد بالکل علیحدہ علیحدہ ہیں ایک "" خلق "" دوسرا ""امر"" دونوں میں کیا فرق ہے ؟ اس کوہم سیاق آیات سے بسولت سجه كت مين يهل فرمايا للهُ إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَٰوْتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ (اعراف ركوع)) یہ تو خلق ہوا۔ درمیان میں استکوی عَلَی الْعَرْشِ کا ذکر کر کے جو شان حکمرانی کو ظاہر کرتا ہے فرمایا یُغْشِی الَّیْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيْتًا وَّالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُوْمَ مُسَخِّرْتٍ بِأَمْرِهِ (اعراف ركوع) يعنى ان مخلوقات كوايك معين و محكم نظام پر چلاتے رہنا جے تدبير و تصريف كه سكتے ہيں۔ يہ ""امر" ہوا اللهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمُوتٍ وَّمِنَ الْاَرْضِ مِثْلَهُنَّ للهُ يَتَنَزَّ لُ ٱلْامْرُ بَيْنَهُنَّ (طلاق ركوع) لويا دنيا كي مثال ايك براے كارفانه كي سمجھوجي ميں مختلف قعم کی مشینیں لگی ہوں۔ کوئی کیڑا بن رہی ہے کوئی آٹا پیس رہی ہے کوئی کتاب چھاپتی ہے کوئی شہر میں روشنی پہنچا رہی ہے۔ کسی سے پنکھے چل رہے ہیں۔ وغیرہ ذٰلک۔ ہرایک مثین میں بہت سے کل پرزے ہیں جو مثین کی غرض و غایت کا لحاظ کر کے ایک معین اندازے سے ڈھالے جاتے اور لگائے جاتے ہیں۔ پھر سب پرزے جوڑ کر مثین کوفٹ کیا جاتا ہے۔ جب تمام مثینیں فٹ ہو کر کھڑی ہو جاتی ہیں ، تب الیکڑک ( بحلی ) کے خزانہ سے ہر مثین کی طرف جدا جدا راسۃ سے کرنٹ چھوڑ دیا جاتا ہے آن واحد میں ساکن و خاموش مثنینیں اپنی اپنی ساخت کے موافق گھومنے اور کام کرنے لگ جاتی ہیں۔ بحلی ہر مثین اور ہر پرزہ کواس کی مخصوص ساخت اور غرض کے مطابق گھاتی ہے۔ حتی کہ جو قلیل وکثیر کہربائیہ روشنی کے لیمپوں اور قمقموں میں پہنچتی ہے ، وہاں پہنچ کر ان ہی ممقموں کی ہیائت اور رنگ اختیار کر لیتی ہے۔ اس مثال میں یہ بات واضح ہو گئی کہ مثین کا ڈھانچہ تیار کرنا ، اس کے کل پرزوں کا ٹھیک اندازہ پر رکھنا ، پھر فٹ کرنا ، ایک سلسلہ کے کام میں جس کی تنجمیل کے بعد مثین کو چالوکر نے کے لئے ایک دوسری چیز (بحلی یا اسٹیم) اس کے خزانہ سے لانے کی ضرورت ہے۔ اسی طرح سمجھ لو حق تعالیٰ نے اول آسمان وزمین کی تمام مثنینیں بنائیں جس کو ""خلق"" کہتے ہیں ، ہر چھوٹا بڑا پرزہ ٹھیک اندازہ کے موافق تیار کیا جے ""تقدیر"" کہا گیا ہے قد دُرَة تَقْدِيْرًا سب كل يزوں كو جوڑكر مثين كوفك كيا جي ""تصوير"" كہتے ميں۔ خَلَقْنَا كُمْ ثُمَّ صَوَّرُنَا كُمْ (اعراف رکوع ۲) یہ سب افعال خلق کی مد میں تھے ۔ اب ضرورت تھی کہ جس مثین کو جس کام میں لگانا ہے لگا دیا جائے ۔ آخر مثین کو چالوکرنے کے لئے 'امرالهی" کی بحلی چھوڑ دی گئی۔ شایداس کا تعلق اسم ""باری"" سے ہے۔ اَلْخَالِقُ الْبَادِئُ الْمُصَيِّرُ (الحشرركوع) وفي الحديث فَلَقَ الْحَبَّةَ وَبَراً النَّسَمَة وفي سوره الحديد مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا ـ اي النُوس كا

ہو مروی عن ابن عباس وقتادہ والحن۔

کن فیکون کی علمی توجیہ: غرض ادھر سے حکم ہوا "" چل" " فورًا چلنے لگی۔ اسی ""امرالهی "" کو فرمایا اِنَّمَا اَمْرُهُ إِذَا اَرَادَ شَيْعًا اَنْ يَّقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ (يَنَ ركوع ٥) دوسرى عِلَه نهايت وضاحت كے ساتھ أمر ""كُنْ ""كو خلق جيد پر مرتب كرتے ہوئے ارشاد ہوا۔ خَلَقَةً مِنْ تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (آل عمران ركوع ٢) بلكه تتبع سے ظاہر ہوتا ہے كه قرآن كريم ميں کُنْ فَیَکُونْ کا مضمون جتنے مواضع میں آیا عموما خلق وابداع کے ذکر کے بعد آیا ہے۔ جس سے خیال گذرتا ہے کہ کلمہ ""کن "" کا خطاب ""خلق"" کے بعد تدبیر و تصریف وغیرہ کے لئے ہوتا ہو گا۔ واللہ اعلم۔ بہرحال میں یہ کہنا چاہتا ہوں کہ یہاں ""امر"" کے معنی ""حکم "" کے میں اور وہ حکم یہ ہی ہے جبے لفظ ""کن "" سے تعبیر کیا گیا۔ اور ""کن "" جنس کلام سے ہے حق تعالیٰ کی صفت قدیمہ ہے۔ جس طرح ہم اس کی تامی صفات (مثلاً حیات سمع ، بصروغیرہ ) کو بلاکیف تسلیم کرتے ہیں ، کلام اللہ و کلمۃ اللہ کے متعلق بھی یہ ہی مسلک رکھنا چاہئے۔ خلاصہ مطلب یہ ہوا کہ ""روح"" کے ساتھ اکثر جگہ قرآن میں امر کا لفظ استعال ہوا ہے۔ مثلاً قُلِ الرُّوْحُ مِنْ اَمْرِ رَبِّي - وَ كَذَلِكَ اَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوْحًا مِّنْ اَمْرِنَا يُلْقِي الرُّوْحَ مَنْ اَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ- يُنَزِّلُ الْمَلَايِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ اَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ اور بِهِ گذر چكا ہے كه "ام" عبارت ہے کلمہ ""کن"" سے یعنی وہ کلام انشائی جس سے مخلوقات کی تدبیر و تصریف اس طریقہ پر کی جائے جس پر غرض ایجاد و تکوین مرتب ہو۔لہذا ثابت ہوا کہ ""روح"" کا مبداء حق تعالیٰ کی صفت کلام ہے جو صفت علم کے ماتحت ہے۔ شاید اسی لئے نَفَخْتُ فِينه مِنْ رُبُو حِي مين اسے اپنی طرف منسوب كيا ""كلام "" اور ""امر" كى نسبت متكلم اور امرسے ""صادر" و ""مصدور"" كى ہوتى ہے "" مخلوق "" و"" خالق ""كى نهيں ہوتى ـ اسى لئے الَّا لَهُ الْخَلْقُ وَ الْاَمْرُ مِيں ""امر" كو "" خلق "" كے مقابل ركھا ـ روح کی حقیقت: ہاں یہ امر ""کن "" باری تعالیٰ شانہ سے صادر ہو کر ممکن ہے جوہر مجرد کے لباس میں یہ ایک ""ملک اکبر"" اور ""روح اعظم ""کی صورت میں ظہور پکڑے ۔ جس کا ذکر بعض آثار میں ہوا ہے اور جبے ہم ""کہربائیہ روحیہ "" کا خزانہ کہہ سکتے ہیں ۔ گویا یمیں سے روح حیات کی لہریں دنیا کی ذوی الارواح پر تقیم کی جاتی ہیں ۔ اور اَلاَرْوَامُ جُنُودٌ مُجَنَّدةٌ النِ کے بے شار ۔ تاروں کا یہیں <sup>کفک</sup>ش ہوتا ہے اب جو کرنٹ چھوٹی بڑی بے شار مشینوں کی طرف چھوڑا جاتا ہے وہ مشین سے اس کی بناوٹ اور استعداد کے موافق کام لیتا اور اس کی ساخت کے مناسب حرکت دیتا ہے۔ بلکہ جن کیمپوں اور قمقموں میں یہ بجلی پہنچتی ہے ان ہی کہ مناسب رنگ وہئیت اختیار کر لیتی ہے۔ رہی یہ بات کہ ""کن "" کا حکم جو قسم کلام سے ہے، جوہر مجردیا جس نورانی لطیف

کی شکل کیونکر اختیار کر سکتا ہے اسے یوں سمجھ لوکہ تمام عقلاء اس پر متفق ہیں کہ ہم خواب میں جواشکال و صور دیکھتے ہیں ، بعض اوقات وہ محض ہمارے خیالات ہوتے ہیں جو دریا ، پہاڑ ، شیر ، بھیڑیے وغیرہ کی شکلوں میں نظرآتے ہیں ۔ اب غور کرنے کا مقام ہے کہ خیالات جواعراض میں اور دماغ کے ساتھ قائم میں وہ جواہر واجہام کیونکر بن گئے اورکس طرح ان میں اجہام کے لوازم و نواص پیدا ہو گئے۔ یہاں تک بعض دفعہ نواب دیکھنے والے سے بیدار ہونے کے بعد بھی ان کے آثار جدا نہیں ہوتے فی الحقیقت خدا تعالیٰ نے ہرانسان کو خواب کے ذریعہ سے بڑی مھاری ہدایت کی ہے کہ جب ایک آدمی کی قوت مصورہ میں اس نے اس قدر طاقت رکھی ہے کہ وہ اپنی بساط کے موافق غیر مجمم خیالات کو جسمی سانچہ میں ڈھال لے اور ان میں وہ ہی خواص و ۔ آثار باذن اللہ پیدا کرے جو عالم بیداری میں اجہام سے وابستہ تھے۔ پھر تماشہ یہ ہے کہ وہ خیالات نواب دیکھنے والے کے دماغ سے ایک منٹ کو علیحدہ بھی نہیں ہوئے۔ ان کا ذہنی وجود بدستور قائم ہے توکیا اس حقیر سے نمونہ کو دیکھ کر ہم اتنا نہیں سمجھ سکتے کہ ممکن ہے قادر مطلق اور مصور برحق جل و علا کا امر بے کیف ""کن "" باوجود صفت قائمہ بذاتہ تعالیٰ ہونے کے کسی ایک یا متعدد صورتوں میں جلوہ گر ہو جائے۔ ان صورتوں کو ہم ارواح یا فرشتے یا کسی اور نام سے بکاریں۔ وہ ارواح و ملائکہ وغیرہ سب حادث ہوں۔ اور ""امرالهی"" بحالہ قدیم رہے۔ امکان وحدوث کے آثار واحکام ارواح وغیرہ تک محدود رمیں اور ""امرالهی"" ان سے پاک و برتر ہو۔ جیسے جو صورت خیالیہ بکالت خواب آگ کی صورت میں نظر آتی ہے اس صورت ناریہ میں احراق ، سوزش ، گرمی وغیرہ سب آثار ہم محوس کرتے ہیں عالانکہ اسی آگ کا تصور سالهاسال بھی دماغوں میں رہے تو ہمیں ایک سیکنڈ کے لئے یہ آثار محوس نہیں ہوتے۔ پس کوئی شبہ نہیں کہ روح انسانی (خواہ جوہر مجرد ہویا جہم لطیف نورانی ) ""امر دبی "" کا مظہر ہے۔ لیکن یہ ضرور نہیں کہ مظہر کے سب احکام وآثار ظاہر پر جاری ہوں کا ہوالظاہر۔ واضح رہے کہ جو کچھ ہم نے لکھا اور جو مثالیں پیش کیں ان سے مقصود محض تسہیل و تقریب الی الفہم ہے ورنہ ایسی کوئی مثال دستیاب نہیں ہو سکتی جوان حقائق غیبیہ پر پوری طرح منطبق ہو اے بروں از دہم وقال وقیل من ، خاک ہر فرق من و تمثیل من ۔ رہا یہ مسئلہ کہ روح جوہر مجرد ہے جیسا کہ اکثر حکائے قدیم اور صوفیہ کا مذہب ہے یا جسم نورانی لطیف جیساکہ جمہوراہل حدیث وغیرہ کی رائے ہے۔ اس میں میرے نزدیک قول فیصل وہی ہے جو بقیۃ السلف بحر العلوم سید انور شاہ صاحب اطال اللہ بقائہ نے فرمایا کہ بالفاظ عارف جامی یہاں تین چیزیں میں ۔ (۱) وہ جواہر جن میں مادہ اور کمیت دونوں ہوں جیسے ہمارے ابدان مادیہ (۲) جواہر جن میں مادہ نہیں صرف کمیت ہے جنہیں صوفیہ ""اجہام مثالیہ"" کھتے ہیں (٣) وہ جواہر جو مادہ اور کمیت دونوں سے خالی ہوں جن کو صوفیہ ""ارواح"" یا حکاء جواہر مجردہ کے نام سے لیکارتے

ہیں۔ جمہور اہل شرع جس کو ""روح"" کہتے ہیں وہ صوفیہ کے نزدیک "" بدن مثالی "" سے موسوم ہے جو بدن مادی میں حلول کرتا ہے۔ اور بدن مادی کی طرح آنگھ، ناک ، کان ، ہاتھ، پاؤں وغیرہ اعضاء رکھتا ہے۔ یہ روح بدن مادی سے کبھی جدا ہو جاتی ہے اور اس جدائی کی عالت میں بھی ایک طرح کا مجول الکیفیت علاقہ بدن کے ساتھ قائم رکھ سکتی ہے جس سے بدن پر عالت موت طاری ہونے نہیں پاتی۔ گویا صرت علی کرم اللہ وجہ کے قول کے موافق جو بغوی نے اَللّٰهُ یَتَوَفَّی الْاَنْفُسَ حِیْنَ مَوْتِهَا کی تفسیر میں نقل کیا، اس وقت روح خود علیحدہ رہتی ہے مگر اس کی شعاع جید میں پہنچ کر بقائے حیات کا سبب بنتی ہے۔ جیسے آفتاب لاکھوں میل سے بذریعہ شعاعوں کے زمین کوگرم رکھتا ہے۔ یا جیسے آج ہی میں نے اخبار میں ایک تاریڑھاکہ ""عال ہی میں فرانس کے محکہ پرواز نے ہوا بازوں کے بغیر طیارے چلا کر خفیہ تجربے کئے میں اور تعجب انگیزنتا نج رونا ہوئے میں۔ اطلاع موصول ہوئی ہے کہ حال میں ایک خاص ہم پھیلیجنے والا طیارہ بھیجا گیا تھا جس میں کوئی شخص سوار یہ تھا۔ لیکن لاسکی کے ذریعہ سے منزل مقصود پر پہنچایا گیا۔ اس طیارہ میں بم بھر کر وہاں گرائے گئے اور پھر وہ مرکز میں واپس لایا گیا۔ دعویٰ کیا جاتا ہے کہ لا سکی کے ذریعہ سے ہوائی جماز نے خود بخود جو کام کیا وہ ایسا مکمل ہے جیسا کہ ہوا بازکی مدد سے عمل میں آیا"'۔ آج کل یورپ میں جو سوسائٹیاں روح کی تحقیقات کر رہی ہیں انہوں نے بعض ایسے مثاہدات بیان کئے ہیں کہ ایک روح جسم سے علیحدہ تھی اور روح کی ٹانگ پر حلہ کرنے کا اثر جسم مادی کی ٹانگ پر ظاہر ہوا۔ بہرحال اہل شرع جو روح ثابت کرتے ہیں صوفیہ کو اس کا انکار نہیں بلکہ وہ اس کے اوپر ایک اور روح مجرد مانتے ہیں جس میں کوئی استحالہ نہیں بلکہ اگر اس روح مجرد کی بھی کوئی اور روح ہو اور آخر میں کثرت کا سارا سلسلہ سمٹ کر ""امر رہی "" کی وحدت پر منتنی ہو جائے تو انکار کی ضرورت نہیں ۔ پیخ فرید الدین عطار نے ""منطق الطير"" ميں كيا فرمايا ہم زجلہ وہم پيش ازہمہ ، جلہ از خود ديدہ و خويش ازہمہ ۔ جاں نهاں در جسم واودر جاں نهاں ، اے نهاں اندر نہاں اے جان جان ۔ مذکورہ بالا تقریر سے یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ ہر چیز میں جو ""کن ""کی مخاطب ہوئی ، روح حیات پائی جائے ۔ بیشک میں یہ ہی سمجھتا ہوں کہ ہر مخلوق کی ہرایک نوع کو اس کی استعداد کے موافق قوی یا ضعیف زندگی ملی ہے یعنی جس کام کے لیے وہ چیزپیدا کی گئی ، ڈھانچہ تیار کر کے اس کو حکم دینا ""کن"" (اس کام میں لگ جا) بس یہ ہی اس کی روح حیات ہے جب تک اور جس مدتک یہ اپنی غرض ایجاد کو پورا کرے گی اسی مدتک زندہ سمجھی جائے گی ۔ اور جس قدراس سے بعید ہو کر معطل ہوتی جائے گی اسی قدر موت سے نزدیک یا مردہ کہلائے گی۔ ہذاما عندی و عندالناس ما عند ہم واللہ سجاینہ و تعالیٰ ہوالملهم للصواب۔

وَ لَمِنُ شِئْنَا لَنَذُهَبَنَّ بِالَّذِيِّ اَوْحَيُنَآ اِلَيُكَ ثُمَّ لَا تَجِدُ لَكَ بِهِ عَلَيْنَا وَ كِيْلًا ﴿

إِلَّا رَحْمَةً مِّنُ رَّبِكُ اللَّا فَضُلَهُ كَانَ عَلَيْكَ وَالَّا فَضُلَهُ كَانَ عَلَيْكَ كَابَ عَلَيْكَ كَ

قُلُ لَينِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى اَنَ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى اَنَ الْأَوْلُ لِمِثْلِهِ يَّاتُوْنَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا ﴿ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا ﴿

وَلَقَدُ صَرَّفُنَا لِلنَّاسِ فِي هَٰذَا الْقُرَانِ مِنُ كُلِّ مَثَلٍ فَالَّا كُفُورًا كُلِّ مَثَلٍ فَالِّي اَكْثَرُ النَّاسِ الَّا كُفُورًا

19

وَ قَالُوا لَنَ نُّؤُمِنَ لَكَ حَتَّى تَفُجُرَ لَنَا مِنَ الْاَرْضِ يَنُبُو عًا ﴿

۸۶۔ اور اگر ہم چامیں تولیجائیں اس چیز کو جو ہم نے تجھ کو وحی جیجی پھر تو نہ پائے اپنے واسطے اس کے لادینے کو ہم پر کوئی ذمہ دار

۸۰ مربانی سے تیرے رب کی اس کی بخش تجھ پر بڑی ہے [۱۳۳]

۸۸۔ کمہ اگر جمع ہوں آدمی اور جن اس پر کہ لائیں ایسا قرآن ہر گزنہ لائیں گے ایسا قرآن اور پڑے مدد کیا کریں ایک دوسرے کی [۱۳۳]

۸۹۔ اور ہم نے پھیر پھیر کو سمجھائی لوگوں کو اس قرآن میں ہر مثل سو نہیں رہتے بہت لوگ بن ناشکری کئے [۱۳۵]

۹۰۔ اور بولے ہم نہ مانیں گے تیرا کھا جب تک تو نہ
 جاری کر دے ہمارے واسطے زمین سے ایک چشمہ [۱۳۹]

۱۳۳ یعنی قرآن کا جوعلم تم کو دیا ہے خدا چاہے تو ذرا سی دیر میں چھین کے پھر کوئی واپس نہ لا سکے ۔ لیکن اس کی مهربانی آپ پر بہت بڑی ہے اسی لئے یہ نعمت عظمیٰ عنایت فرمائی ، اور چھیننے کی کوئی وجہ نہیں ۔ صرف قدرت عظیمہ کا اظہار مقصود ہے اور یہ کہ کلیسی ہی کامل روح ہواس کے سب کالات موہوب و مستعار ہیں ، ذاتی نہیں ۔

۱۳<mark>۷۔ اعجاز قرآن</mark>: اعجاز قرآن کے متعلق پیلے متعدد مواضح میں کلام کیا جا چکا ہے اور اس موضوع پر ہمارا متثقل رسالہ ""اعجاز القرآن"" چھیا ہوا ہے اسے ملاحظہ کر لیا جائے۔

<u>180۔ قرآن میں مضامین کی تکرار: یعنی ان کی خیر خواہی کے لئے عجیب و غریب مضامین بار بار مختلف پیرایوں میں قسم کے </u>

عنوانوں سے بیان کئے جاتے ہیں ۔ لیکن اکثراحمقوں کو اس کی قدر نہیں ۔ بجائے احمان ماننے کے ناشکری پر تلے ہوئے ہیں۔ ۱۳۱۔ کفار کی فرمائشیں: یعنی مکہ کی سرزمین سے ۔ قرآن کے اعجاز سے عاجز ہو کر ایسی دوراز کار فرمائشیں کرنے لگتے تھے۔ غرض استفادہ وانتفاع مقصود نہ تھا محض تعنت و عناد سے کام تھا۔

اَوَ تَكُونَ لَكَ جَنَّةُ مِّنَ نَّخِيْلٍ وَّ عِنَبٍ فَتُكُونَ لَكَ جَنَّةُ مِّنَ نَّخِيْلٍ وَّ عِنَبٍ فَتُفَجِيرًا اللهَ اللهَا تَفْجِيرًا اللهَ

اَوْ تُسَقِطَ السَّمَآءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا اَوْ تَأْتِيَ بِاللهِ وَالْمَلْ ِكَةِ قَبِيْلًا ﴿

اَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِّنَ زُخُرُفٍ اَوْ تَرُقَى فَى السَّمَاءِ فَوَلَنُ نُّؤُمِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَّى تُنَرِّلَ فِي السَّمَاءِ فَوَلَنُ نُّؤُمِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَّى تُنَرِّلَ عَلَيْنَا كِتْبًا نَّقُرَقُهُ فَقُلُ سُبْحَانَ رَبِّيْ هَلُ عَلَيْنَا كِتْبًا نَّقُرَقُهُ فَا شُلْ سُبْحَانَ رَبِّيْ هَلُ

عُ كُنْتُ إِلَّا بَشَرًا رَّسُولًا ﴿

ا9۔ یا ہو جائے تیرے واسطے ایک باغ تھجور اور انگور کا پھر بہائے تواس کے بچ نہریں چلاکر

۹۲ یا گرا دے آسمان ہم پر جیسا کہ تو کھا کرتا ہے ٹکڑے ٹکڑے [۲۳۰] یا لے آاللہ کو اور فرشتوں کو سامنے [۳۸]

۹۳ یا ہو جائے تیرے لئے ایک گھر سنرا [۱۳۹] یا پڑھ جائے تو آسمان میں اور ہم نہ مانیں گے تیرے پڑھ جائے کو جب تک نہ آثار لائے ہم پر ایک کتاب جس کو ہم پڑھیں [۱۳۰] تو کہہ سجان اللہ میں کون ہوں مگر ایک آدمی ہول بھیجا ہوا [۱۳۱]

۱۳۷ یہ اس کی طرف اثارہ ہے جو دوسری جگہ ارثاد ہوا۔ اِنْ نَشَاْ نَخْسِفْ بِهِمُ الْأَرْضَ اَوْ نُسَقِط عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِنَ السَّمَاءِ (الباركوع)۔

۱۳۸ یعنی معاذاللہ خدا خود ہمارے سامنے آگر کھدے اور فرشتے کھلم کھلا شہادت دیں کہ تم سے ہو۔

ا<mark>۳۹۔ یعنی سونے کا یہ ہوتوکم از کم سونے کا ملمع ہو۔</mark>

۱۴۰۔ یعنی جیسے آپ معراج کا ذکر کرتے ہیں ہمارے سامنے آسمان پر چڑھئے پھر وہاں سے ایک کتاب لکھی ہوئی لے کر آئیے جبے ہم خود پڑھ سکیں اور سمجھ سکیں۔

۱۴۱۔ میں ایک بشراور رسول ہوں: جیسے پہلے پیغمبرآئے اور وہ آدمی تھے ۔ کسی پیغمبر کو خدائی کے اختیارات عاصل نہیں نہ اس کی یہ شان ہے کہ اپنے رب سے ایسی بے ضرورت فرمائشیں کرے۔ ان کا کام یہ ہے کہ جوادھرسے ملے پہنچا دیں اور اپنے ہر ایک کام کو خدائے واحد کے سپرد کر دیں۔ سومیں اپنا فرض رسالت اداکر رہا ہوں۔ فرمائشی نشان دکھلانے یا نہ دکھلانے اس کی حکمت بالغہ پر محول میں اور پہلے اس سورت میں فرمائشی نشانات نہ دکھلانے کی بعض حکمتیں گذر چکی میں۔

۹۴۔ اور لوگوں کو رو کا نہیں ایمان لانے سے جب پہنچی ان کو ہدایت مگر اسی بات نے کہ کھنے لگے کیا اللہ نے بھیجا آدمی کو پیغام دے کر [۱۳۳] 9۵۔ کمہ اگر ہوتے زمین میں فرشتے پھرتے بستے تو ہم آثارتے ان پر آسمان سے کوئی فرشتہ پیغام دے کر [۱۳۳] قُلُ لَّوُ كَانَ فِي الْأَرْضِ مَلَّبِكَةُ يَّمُشُونَ مُطْمَيِنِيْنَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِمُ مِّنَ السَّمَاءِ مُطَمَيِنِيْنَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِمُ مِّنَ السَّمَاءِ مَلَكًا رَّسُولًا

97۔ کمہ اللہ کافی ہے حق ثابت کرنے والا میرے اور تمہارے بیچ میں وہ ہے اپنے بندوں سے خبردار دیکھنے والا [۱۳۲] قُلَ كَفْي بِاللهِ شَهِيئَدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ اللهِ شَهِيئًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ اللهِ كَانَ بِعِبَادِم خَبِيرًا بَصِيرًا عَ

۱۳۲ یعنی نور ہدایت پہنچنے کے بعد آنکھیں نہ کھلیں یہ ہی کہتے رہے کہ آدمی ہوکر رسول کیسے ہو سکتا ہے۔ اگر غدا کو پیغمبر بھیجنا تھا تو آسمان سے کوئی فرشتہ اتارتا۔

۱۹۲۱۔ رسولوں کے بشر ہونے کی وجہ: یعنی اگریہ زمین آدمیوں کے بجائے فرشتوں کی بستی ہوتی تو بیشک موزوں ہوتا کہ ہم فرشتہ کو پیغمبر بناکر بھیجتے۔ آدمیوں کی طرف اگر فرشتہ اس کی اصلی صورت میں بھیجا جائے تو آنکھیں اور دل تھل بھی یہ کر سکیں، فائدہ اٹھانا توالگ رہا۔ اور آدمی کی صورت میں آئے تو اشتباہ میں پڑے رمیں۔ اس کی تقریر سورہ انعام کے پہلے رکوع میں گذر چکی۔ مہرا۔ آنکھزت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت پر اللہ کی فعلی شمادت: وہ جو کھتے تھے اُؤ تَا آتِی بِاللّٰہِ وَ الْمَلَابِكَةِ قَبِیّلًا یعنی غدا سامنے آگر تصدیق کر دے تب مائیں۔ تو فرمایا کہ غدا اب بھی اپنے فعل سے میری تصدیق کر رہا ہے۔ آخر وہ مجھ کو دیکھتا ہے کہ میں نبوت کا دعویٰ کر رہا ہوں اور میرے ظاہری و باطنی انوال سے پورا خبردار ہے۔ اس پر بھی میرے ہاتھ اور زبان پر برابر وہ علمی نشانات ظاہر فرماتا رہتا ہے۔ جو خارق عادت اور اس کے عام قانون قدرت سے کمیں بلند و برتر ہیں۔ میرے مقاصد کو پوما فیوما فیوما

کامیاب اور وسیع الاثر بناتا ہے۔ اور تکذیب کرنے والوں کو قدم قدم پر متنبہ کرتا ہے کہ اس رفتار سے تم فلاح نہیں پاسکتے کیا یہ خدا کی طرف سے کھلی ہوئی فعلی شادت نہیں کہ میں اپنے دعوے میں سچا ہوں ؟ کیا ایک مفتری کے ساتھ ایسا معاملہ خدا کا ہو سکتا تھا؟

وَ مَنْ يَهُدِ اللهُ فَهُوَ الْمُهُتَدِ وَمَنْ يُضَلِلُ فَكُونِهِ فَلَنْ تَجِدَ لَهُمُ اَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِهِ فَلَنْ تَجِدَ لَهُمُ اَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِهِ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيلَةِ عَلَى وُجُوهِمِمُ عُمْيًا وَ بُكُمًا وَ صُمَّا مَاوْدَهُمْ جَهَنَّمُ فَعُمْيًا وَ بُكُمًا وَ صُمَّا مَاوْدَهُمْ جَهَنَّمُ فَعُمْيًا وَ بُكُمًا وَ صُمَّا مَاوْدَهُمْ جَهَنَّمُ فَكُمَّا خَبَتْ زِدُنَهُمْ سَعِيرًا عَنَى الْكُلُمَا خَبَتْ زِدُنَهُمْ سَعِيرًا عَنَى الْكُلُمَا خَبَتْ زِدُنَهُمْ سَعِيرًا عَنَى اللهُ ا

ذلِكَ جَزَآؤُهُمْ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوْا بِالْتِنَا وَ قَالُوَّا عَإِنَّا عَظَامًا وَّ رُفَاتًا عَإِنَّا كَنَّا عِظَامًا وَّ رُفَاتًا عَإِنَّا لَمَبُعُوْ ثُوْنَ خَلُقًا جَدِيْدًا ﴿

اَوَلَمْ يَرَوَا اَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمُوتِ وَالْارْضَ قَادِرُ عَلَى اَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ وَ جَعَلَ وَالْاَرْضَ قَادِرُ عَلَى اَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ وَ جَعَلَ لَهُمْ اَجَلًا لَا رَيْبَ فِيهِ فَا إِنَّا الظّٰلِمُونَ اللَّا لَهُمْ اَجَلًا لَا رَيْبَ فِيهِ فَا إِنَّا الظّٰلِمُونَ اللَّا لَكُفُورًا عَلَى الظّٰلِمُونَ اللَّا كُفُورًا عَلَى الطّٰلِمُونَ اللَّا كُفُورًا عَلَى الطّٰلِمُونَ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّ

اور جس کو راہ دکھلائے اللہ وہی ہے راہ پانے والا اور جس کو بھٹکائے پھر تونہ پائے انکے واسطے کوئی رفیق اللہ کے سوائے [۱۳۵] اور اٹھائیں گے ہم انکو دن قیامت کے چلیں گے منہ کے بل اندھے اور گونگے اور بہرے [۱۳۷] ٹھکانا ان کو دوزخ ہے جب لگے گی بھے اور بہرے اس کے ان پر [۱۳۷]

۹۸۔ یہ ان کی سزا ہے اس واسطے کہ منکر ہوئے ہماری آیتوں سے اور بولے کیا جب ہم ہو گئے ہڈیاں پورا پوراکیا ہم کو اٹھائیں گے نئے بناکر [۸۳۸]

99۔ کیا نہیں دیکھ چکے کہ جس اللہ نے بنائے آسمان اور زمین وہ بنا سکتا ہے ایبوں کو [۱۲۹] اور مقرر کیا ہے انکے واسطے ایک وقت بے شبہ [۱۵۰] سو نہیں رہا جاتا ہے انصافوں کو بن ناشکری کیے [۱۵۱]

۱۳۵ یعنی خداکی توفیق و دستگیری ہی سے آدمی راہ حق پر علی کر منزل مقصود تک پہنچ سکتا ہے جس کی بد بختی اور تعنت کی وجہ سے خدا دستگیری نہ فرمائے اسے کون ہے جو ٹھیک راستہ پر لگا سکے۔

۱۴۹۔ آخرت میں کفار کا حشر: یہ قیامت کے بعض مواطن میں ہو گاکہ کا فرمنہ کے بل اندھے گونگے کر کے چلائے جائیں گے ۔

عدیث میں ہے صحابہ نے عرض کیا یار سول اللہ! منہ کے بل کس طرح علیں گے فرمایا جس نے آدمی کو پاؤں سے علایا وہ قادر ہے کہ سر سے علا دے۔ باقی فرشتوں کا جمنمیوں کو منہ کے بل گھسیٹنا ، وہ دوزخ میں داخل ہونے کے بعد ہو گا۔ یَوْ مَر یُسْحَبُوْنَ فِی النَّادِ عَلیٰ وُ جُوْھِ ہِمِمْ (القمررکوع)۔

۱۳۷ یعنی عذاب معین اندازہ سے کم نہیں ہونے دیں گے۔ اگر بدن جل کر تکلیت میں کمی ہونے لگے گی تو پھر نئے پھڑے پھڑے پھڑے پھڑے پھڑے ہائیں گے۔ گلّمَا نَضِجَتْ جُلُو دُھُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُو دًا غَیْرَ هَا (نساء رکوع ۸)۔

۱۴۸ یعنی دنیامیں دلیل سے تو نہ مانا تھا، اب آنگھ سے باربار دیکھ لوکہ کس طرح جل جل کر از سرنو تیار کئے جا رہے ہو۔

۱۲۹۔ حیات بعد المات کے دلائل: یعنی جس نے اتنے بڑے بڑے اجہام پیدا کئے ، اسے تم جیسی چھوٹی سی چیز کاپیدا کر دینا کیا مشکل ہے۔ لَخَلْقُ السَّلْمُواتِ وَالْاَرْضِ اَکْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ (مومن رکوع۲)۔ بیثک وہ تم کواور تہارے جیسے سب آدمیوں کو بے تکلف پیدا کر سکتا ہے۔

۱۵۰ یعنی شایدیه کهوکه آفرات آدمی مرحکے میں وہ اب تک کیوں نہیں اٹھائے گئے۔ تو فرما دیاکہ سب کے واسطے قبروں سے ا اٹھے اور دوبارہ زندہ ہونے کا ایک وقت مقرر ہے وہ ضرور آگر رہے گا۔ تاخیر دیکھ کر انکار کرنا عاقت ہے۔ وَ مَا نُوَّ خِّرُ ہُ إِلَّا لِاَ جَلِ مَعْدُوْ د (ہودرکوع ۹)۔

ا ۱۵۱ یعنی ایسے واضح مضامین و دلائل سن کر بھی ناانصافوں کے کفروضلال اور ناشکری میں ترقی ہی ہوتی ہے ، ذرا نہیں پیسجتے ۔

۱۰۰۔ کمہ اگر تمہارے ہاتھ میں ہوتے میرے رب کی رحمت کے خوانے تو ضرور بند کر رکھتے اس ڈرسے کہ خرچ نہ ہوجائیں اور ہے انسان دل کا تنگ [۱۵۲]

قُلُ لَّوُ اَنْتُمُ تَمُلِكُونَ خَزَآبِنَ رَحْمَةِ رَبِّنَ إِذًا لَّامُسَكُتُمُ خَشْيَةَ الْإِنْفَاقِ ﴿ وَكَانَ الْإِنْفَاقِ ﴿ وَكَانَ الْإِنْسَانُ قَتُورًا ﴿

۱۰۱۔ اور ہم نے دیں موسی کو نو نشانیاں صاف مچھر پوچھ بنی اسرائیل سے جب آیا وہ انکے پاس [۱۵۳] تو کھا اس کو فرعون نے میری اُلکل میں تو موسی تجھ پر جادو ہوا [۱۵۳] وَلَقَدُ اتَيْنَا مُولِى قِسْعَ الْيَتْ بَيِّنْتِ فَسَّكُلُ بَيِّنْتِ فَسُّكُلُ بَيِّنْتِ فَسُّكُلُ بَيِّنْتِ فَسُّكُلُ بَيِّنْتِ فَسُّكُو رَّا ﴿ وَمُولُى مَسْحُورًا ﴿ وَ الْحَالَ اللَّهُ اللَّهُ لَا خُلُنُكَ لِمُولِى مَسْحُورًا ﴿ وَ اللَّهُ الللَّاللّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا

قَالَ لَقَدُ عَلِمْتَ مَآ اَنْزَلَ هَوُلَآءِ اِلَّا رَبُّ السَّمُوٰتِ وَ الْاَرْضِ بَصَآبِرَ ۚ وَ اِنِّيَ لَاظُنُّكَ لِفِرْ عَوْنُ مَثْبُوْرًا ﴿

۱۰۲۔ بولا تو جان چکا ہے کہ یہ چیزیں کسی نے نہیں اناریں مگر آسمان اور زمین کے مالک نے سجھانے کو اور میری اُلکل میں فرعون تو غارت ہوا چاہتا ہے [۱۵۵]

١٥٢ - انسان كى تنگدلى اور بخل: گذشة ركوع ميں فرمايا تھا۔ إلّا رَحْمَةً مِّنْ رَّبِكَ اللَّا فَضْلَهُ كَانَ عَلَيْكَ كَبِيْرًا قُلُ لَّبِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَنْ يَّأْتُوْ ابِمِثْلِ هٰذَا الْقُرْانِ الْح (فداتعالىٰ نے اپنی رحمت سے آپ پر بہت بڑا فضل کیا ہے کہ قرآن جیسی بے مثال دولت عطا فرمائی ﴾ درمیان میں مخالفین کے تعنت و عناد، دوراز کار مطالبات ، اعراج و تکذیب اور ان کے نتائج کا ذکر کر کے یہاں پھر اسی پہلے مضمون کی طرف عود کیا گیا ہے۔ یعنی ایک بندہ کوایسی عظیم الثان ر حمت اور عدیم النظیر دولت سے سر فراز فرمانا ، اسی جواد حقیقی اور وہاب مطلق کی شان ہو سکتی ہے جس کے پاس رحمت کے غیر متناہی خزانے ہوں ، اور کسی متحق کو زیادہ سے زیادہ دینے میں یہ اس کواپنے تہی دست رہ جانے کا خوف ہو، یہ اس کا اندیشہ کہ دوسرا ہم سے لے کر کہیں مدمقابل مذین جائے یا آگے علی کر ہمیں دبا مذیبے نداوند قدوس تھڑدیے انسان کی طرح (العیاذ باللہ ) تنگ دل واقع نہیں ہوا ، جے اگر فرض کرو خزائن رحمت کا مالک و مختار بنا دیا جائے تب بھی اپنی طبیعت سے بخل و تنگ دلی مذچھوڑے اور کسی منتحق کو دینے سے اس لئے گھبرائے کہ کمیں سارا خرچ منہ ہو جائے اور میں غالی ہاتھ رہ جاؤں یا جس پر آج خرچ کرتا ہوں کل میری ہمسری نہ کرنے لگے۔ بہرعال اگر رحمت السیر کے خزانے تمہارے قبضہ میں ہوتے تو تم کے دینے والے تھے اور کھاں گوارا کر سکتے تھے کہ مکہ و طائف کے بڑے متکبر دولتمندوں کو چھوڑ کر وحی و نبوت کی یہ بیش بہا دولت ""بنی ہاشم"" کے ایک دریتیم کو مل جائے۔ یہ حق تعالیٰ کا فیض ہے کہ جس میں جیسی استعداد و قابلیت دیکھی اس کے مناسب کالات و انعامات کے خزانے انڈیل دیے۔ تمہارے تعنت و تعصب سے خدا کا فضل رکنے والا نہیں۔ محمد لٹاٹالیٹیم کے طفیل میں جو خزائن آپ کے اتباع کو ملنے والے ہیں مل کر رہیں گے اور پیغمبر علیہ السلام اور ان کے پیرو دریادلی سے اس دولت کو بنی نوع انسان پر خرچ کریں گے تمہاری طرح تنگدلی نہیں دکھائیں گے۔

۱۵۳ء حضرت موسی علیہ السلام کے نو معجزے: یعنی جیسے آپ کو فضل و رحمت و قرآن عظیم دیا اور بہت کچھ مہربانیاں آپ پر فرمائیں ، ہم پہلے موسیٰ کو صداقت کے نو کھلے ہوئے نشانات (معجزات) ان کے مناسب عال عنایت فرما چکے ہیں۔ جبکہ وہ "" بنی اسرائیل"" کے پاس فرعون کے مظالم سے نجات دلانے کے لئے تشریف لے گئے تھے۔ اگر چاہوتو" بنی اسرائیل"" کے باخبراور منصف مزاج علماء سے پوچھ دیکھوکہ یہ واقعہ کہاں تک صبحے ہے۔ (تنبیہ) وہ نو معجزات یہ تھے۔ ید، عصا، سنین ، نقص ثمرات، طوفان، جراد، قل، صفادع، دم ـ موره اعراف آیت فار سَلْنَا عَلَيْهِمُ الطوفان و الجراد الخ کے فوائد میں ہم اس کی تفصیل کر چکے میں ملاحظہ کر لی جائے۔ منداحد اور ترمذی وغیرہ کی ایک حدیث میں ہے کہ یہود نے آپ سے ""تسع آیات" کے متعلق سوال کیا آپ نے فرمایا وہ یہ احکام ہیں شرک نہ کرو، چوری نہ کرو، زنا نہ کرو، ناحق نون مت کرو، جادونہ کرو، سود مت کھاؤ، بے گناہ کومت پکڑاؤکہ حاکم اسے قتل کر دے ، عفیف عورتوں پر متهمت نہ لگاؤ، جماد میں سے مت بھاگو۔ نو حکم تو یہ ہوئے جن کے سب لوگ مخاطب ہوسکتے ہیں ۔ دسوال عکم (اے یہود) تمہارے لئے محضوص تھاکہ سبت (شنبہ) کے دن مدسے نہ گزرو یہ یمود نے س کر آپ کی تصدیق کی ۔ عافظ عاد الدین ابن کثیر کھتے ہیں کہ اس مدیث میں نکارت ہے جو غالبا اس کے راوی عبداللہ بن سلمہ کی طرف سے آئی ہے ۔ قرآن کا نظم وسیاق ہرگزاس کو نہیں چاہتا کہ وَ لَقَدُ اتَیْنَا مُوَ ملی دِسْعَ ا بیاتِ الن سے مرادیہ نواحکام لئے جائیں۔ آگے فرعون اور موسیٰ کا مکالمہ جو فَقَالَ لَدُ سے نقل فرمایا ، مقتضی ہے کہ "آیات"" سے وہ نشانات مراد ہوں جو بطور دلائل و مجج کے فرعونیوں کو دکھلائے گئے تھے ، چنانچہ لفط بَصَابِیرَ مبھی انہی پر زیادہ چیاں ہوتا ہے اور پہلے سے اہل مکہ کے تعنت اور آیات طلب کرنے کا جو ذکر آ رہا ہے اس کے مناسب بھی یہ ہی ہے کہ یماں فرعونیوں کا تعنت آیات کونیہ کے متعلق دکھلایا جائے بہرمال ابن کثیر کا خیال یہ ہے کہ یمود نے شاید ""تسع آیات"" کی نسبت نہیں بلکہ ان دس کلمات کی نسبت کیا ہو گا جو تورات کے شروع میں بطور وصایا لکھے جاتے تھے ۔ چنانچہ حدیث میں دس ہی چیزیں مذکور میں ۔ راوی حدیث کو التباس و اشتباہ ہوگیا، اس نے کلمات عشر "کی مگه ""تسع آیات" کو ذکر کر دیا۔ اور ممکن ہے سوال ""آیات تسعه"" سے کیا گیا ہو۔ لیکن آپ نے جواب علیٰ اسلوب الحکیم دیا۔ گویا تنبیہ کر دی کہ نو معجزات کا معلوم کرنا تمهارے حق میں چندال مفید اور اہم نہیں بلکہ ان دس احکام کا یادر کھنا زیادہ مہم ہے۔ واللہ اعلم۔ ۱۵۴۔ حضرت موسی علیہ السلام اور فرعون کا مکالمہ: یعنی کسی نے تجھ پر جادوکر دیا ہے جس سے معاذ اللہ عقل خراب ہو گئی۔ اسی لے بھی بھی باتیں کرتا ہے۔ دوسری مگہ ہے اِنَّ رَسُو لَکُمُ الَّذِیِّ اُرْسِلَ اِلَیْکُمْ لَمَجْنُونُ (شعراء رکوع)۔ گویا ""مسحور"" سے مراد مجنون ہے اور بعض نے مسحور کو بمعنی ساحر لیا ہے ۔ واللہ اعلم۔" 

قادر و توانا نے دکھلائے میں جو آسمان و زمین کا سچا مالک ہے اب جو شخص جان بوجے کر محض ظلم و تکبر کی راہ سے حق کا انکار کرے اس کی نسبت بجزاس کے کیا خیال کیا جا سکتا ہے کہ تباہی کی گھڑی اس کے سر پر آپینچی۔ یمال سے معلوم ہوا کہ "ایان"" جاننے کا نام نہیں ، ماننے کا نام ہے۔ وَ جَحَدُوْ الْبِهَا وَ السّتَیْقَنَتْهَا اَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَ عُلُوًّا (النمل رکوعا)۔

فَارَادَ أَنُ يَّسُتَفِرَّهُمْ مِّنَ الْأَرْضِ فَاغَرَقُنٰهُ وَمَنْ مَّعَةُ جَمِيْعًا ﴿

۱۰۳۔ پھر چاہا کہ بنی اسرائیل کو چین نہ دے اس زمین میں پھر ڈبا دیا ہم نے اسکو اور اس کے ساتھ والوں کو سب کو [۱۵۲]

وَّقُلْنَا مِنْ بَعْدِهِ لِبَنِیِّ اِسْرَآءِیلَ اسْکُنُوا الْاکْنُوا الْاَرْضَ فَإِذَا جَآءَ وَعُدُ الْاَخِرَةِ جِئْنَا بِكُمْ لَفِیْفًا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ ال

۱۰۴۔ اور کہا ہم نے اس کے پیچے بنی اسرائیل کو آبادرہو تم زمین میں پھر جب آئے گا وعدہ آخرت کالے آئیں گے ہم تم کو سمیٹ کر [۱۵۸]

وَ بِالْحَقِّ اَنْزَلْنٰهُ وَ بِالْحَقِّ نَزَلَ لَا وَمَآ اَرْسَلْنٰكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَّ نَذِيْرًا ﷺ

۱۰۵۔ اور پچ کے ساتھ آثارا ہم نے یہ قرآن اور پچ کے ساتھ اتارا ہم نے یہ قرآن اور پچ کے ساتھ اتارا ہم نے سو خوشی اور ڈر ساتھ اترا [۱۵۹] منانے کو [۱۵۹]

۱۵۱۔ فرعون کا انجام: جب فرعون نے دیکھاکہ موسیٰ کا اثر بڑھتا جاتا ہے۔ سمجھاکی بنی اسرائیل کہیں زور نہ پکڑ جائیں اس لئے ان کو اور زیادہ ستانا شروع کیا کہ یہ مصرمیں امن چین سے رہنے نہ پائیں۔ آخر ہم نے اسی کو نہ رہنے دیا اور بحر قلزم میں سب ظالموں کا بیڑہ غرق کر دیا۔

۱۵۷۔ یعنی خدا نے ظالم کی جڑ کاٹ دی اور تم کو غلامی سے نجات دی۔ اب مصرو شام میں جمال چاہو آزادی سے رہو۔ جب قیامت آئے گی پھرایک مرتبہ تم سب کواور تمہارے تباہ شدہ دشمنوں کواکھٹا کر کے شقی و سعیداور مالک و ناجی کا دائمی فیصلہ کر دیا جائے گا۔

۱۵۸۔ نزول قرآن کا حق ہونا: موسیٰ کے معجزات وغیرہ کا ذکر فرماکر روئے سخن پھر قرآن کریم کی طرف بھیر دیا گیا ۔ یعنی معجزات موسوی بجائے نود تھے ، لیکن محمد اللّٰہ اللّٰہ کو جو معجزات باہرہ عطا ہوئے ان میں سب سے بڑا علمی معجزہ یہ قرآن کریم ہے جو ہم نے عین حکمت کے موافق ، اپنے علم عظیم اور اعلیٰ درجہ کی سچائی پر مشمل کر کے آثارا ہے اور ٹھیک اسی سچائی کے ساتھ وہ

آپ تک پَنْ گیا۔ درمیان میں ادنیٰ ترین تغیرو تبدل بھی نہیں ہوا فاغمَلُوا اَنَّمَا اُنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ وَ اَنْ لَا اِلْهَ اِلَّا هُوَ (ہودرکوع)۔

109 یعنی ماننے والوں کو خوشخبری اور نہ ماننے والوں کو عذاب الهی کی دھکی سنا دیجئے ۔

وَقُرُانًا فَرَقُنٰهُ لِتَقُرَاهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُثِوَّ نَرَّلُنٰهُ تَنُزِيلًا 
هَكُثٍوَّ نَرَّلُنٰهُ تَنُزِيلًا 
هَكُثٍوَ نَرَّلُنٰهُ تَنُزِيلًا 
هَ

قُلُ امِنُوَا بِهِ اَوْلَا تُؤْمِنُوا لَا إِنَّ الَّذِيْنَ الْوَيْنَ الْوَيْنَ الْوَيْنَ الْوَيْنَ الْوَيْنَ الْوَيْنَ الْوَيْنَ الْوَيْنَ الْمَالِمَ مِنْ قَبْلِهِ إِذَا يُتُلَى عَلَيْهِمُ الْوَيْنَ الْمُجَدِّدُ وَنَ لِلْاَذْقَانِ سُجَّدًا

وَّ يَقُوُلُونَ سُبُحٰنَ رَبِّنَاۤ إِنْ كَانَ وَعُدُرَبِّنَا لَمَفْعُولًا ﷺ

وَيَخِرُّوْنَ لِلْاَذْقَانِ يَبْكُوْنَ وَيَزِيْدُهُمُ خُشُوْعًا ﷺ

قُلِ ادْعُوا اللهَ أُوادْعُوا الرَّحُمٰنَ أَيَّامَّا تَدُعُوا الرَّحُمٰنَ أَيَّامَّا تَدُعُوا الرَّحُمٰنَ وَلَا تَجُهَرُ تَدُعُوا فَلَهُ الْاَسْمَاءُ الْحُسْنَى وَلَا تَجُهَرُ بِصَلَاتِكَ وَلَا تُخَافِتُ بِهَا وَابْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيْلًا عَ

۱۰۶۔ اور پڑھنے کا وظیفہ کیا ہم نے قرآن کو جدا جدا کر کے کہ پڑھے تو اسکو لوگوں پر ٹھھر ٹھمر کر اور اس کو ہم نے اگاراتے آگاراتے آگارا[۲۰۰]

۱۰۷۔ کہہ کہ تم اس کو مانو یا نہ مانو جن کو علم ملا ہے اس کے پہلے سے جب ان کے پاس اس کو پڑھیں گرتے میں تھوڑیوں پر سجدہ میں

۱۰۸۔ اور کہتے ہیں پاک ہے ہمارا رب بیشک ہمارے رب کا وعدہ ہو کر رہے گا [۱۱۱]

۱۰۹۔ اور گرتے ہیں تھوڑیوں پر روتے ہوئے اور زیادہ ہوتی ہے ان کو عاہروی [۱۲۲]

۱۱۔ کہہ اللہ کہہ کر بکارویا رحمن کہہ کر جو کر بکارو گے سو اسی کے میں سب نام خاصے [۱۳] اور بکار کر مت پڑھ اپنی نماز اور نہ چیکے پڑھ اور ڈھونڈ لے اس کے پیج میں راہ [۱۲۳]

وَ قُلِ الْحَمُدُ لِلهِ الَّذِئ لَمْ يَتَّخِذُ وَلَدًا وَ لَمُ لَمُ يَتَّخِذُ وَلَدًا وَ لَمُ يَكُنُ لَّهُ يَكُنُ لَهُ عَكْبِيرًا عَلَى مِنَ الذُّلِ وَ كَبِرْهُ تَكْبِيرًا عَلَى

ااا۔ اور کہہ سب تعریفیں اللہ کو جونہیں رکھتا اولا د اور نہ کوئی اس کا ساجھی سلطنت میں اور نہ کوئی اس کا مدد گار ذلت کے وقت پر اور اس کی برائی کر بڑا جان کر [۱۵]

۱۶۰۔ الفاظ قرآن کی اہمیت: انزال قرآن سے مقصود اصلی مطلب سمجھ کر اس پر عمل کرنا ہے جبے تدبر و تذکر کہتے ہیں۔ لیکن اس کے نفس الفاظ و حروف بھی نور و برکت سے خالی نہیں۔ کیٹائِ اَنْزَلْناهُ اِلَیْكَ مُبْرَكُ لِّیَدَّبَّرُوَّا الیّبِهِ وَلِیَتَذَکَّرَ

اُو لُواالْاً لَبَابِ (ص رکوع ) اسی لئے سورتیں اور آیتیں جدا جدا رکھیں تا وظیفہ کے طور پر تلاوت کرنا بھی سمل ہواور سننے

والوں کے لئے حفظ و فہم میں بھی آسانی رہے اور آہستہ آہستہ اس لئے آثاراکہ جیسے عالات پیش آئیں ان کے مناسب ہدایات

عاصل کرتے رمیں تا وہ جاعت جے آگے چل کرتمام دنیا کا معلم بننا تھا، ہر آیت وحکم کے موقع محل کو بخوبی ذہن نشین کر کے یاد

رکھ سکے اور آنے والی نسلوں کے لئے کسی آیت کے بے موقع استعال کرنے کی گنجائش مذچھوڑے۔

1911 اہل علم پر قرآن کا اثر: یعنی مانویا نہ مانو، قرآن کی خانیت اور رسول اللہ النے النہ النے النہ النہ النہ النہ النہ النہ کیا ہم ہر رہے ہیں کہ بحان اللہ کیا عمیب جنیں کتب سابقہ کی بشارات سے آگاہی ہے، وہ اس کلام کو سن کر تصور ایوں کے بل سجدہ میں گر پڑتے ہیں کہ بحان اللہ کیا عجیب وغریب کلام ہے بیشک خدا کا وعدہ پورا ہونا تھا۔ جو موسیٰ کی زبانی تورات کتاب استثناء میں کیا گیا تھا کہ (اے بنی اسرائیل) میں تمہارے بھائیوں (بنی اسمعیل) میں سے ایک نبی اٹھاؤں گا جس کے منہ میں اپنا کلام ڈالوں گا"۔ بلاشبہ وہ یہ ہی کلام ہے جو محمد النے النے النہ النہ کیا گائے کے دہن مبارک میں ڈالا گیا۔ جب اہل علم کو قرآن کی تصدیق سے چارہ نہیں رہا، اب انکار کرنا جاہل کا کام ہے۔

141۔ یعنی قرآن کو سن کر رقت طاری ہو جاتی ہے سجدہ کرتے ہیں تو اور عاجزی بڑھتی ہے ۔ اذقان (تصور یوں) کے لفظ میں شاید

اس طرف اشارہ ہو کہ سجود میں بہت زیادہ مبالغہ کرتے ہیں گویا تھوڑیاں بھی زمین سے ملا دیتے ہیں ، یا محض سجود علی الوجہ سر

ے کنابیہ ہو۔ واللہ اعلم۔

1971۔ اسم اللہ اور اسم رحمن: سجود و خثوع وغیرہ کی مناسبت سے یہاں دعاء (خداکو پکارنے) کا ، اور دعاء کی مناسبت سے اگلی آیت میں صلوۃ کا ذکر کیا گیا۔ واقعہ یہ ہے کہ حق تعالیٰ کے ناموں میں سے مشرکین عرب کے یہاں اسم ""اللہ"" کا استعال زیادہ تھا۔ اسم ""رحمن"" سے چنداں مانوس نہ تھے۔ البنة یہود کے یہاں اسم ""رحمن"" بکثرت مستعل ہوتا تھا۔ عبرانی میں بھی یہ نام اسی طرح تھا جیسے عربی میں دوسری طرف مسیلہ کذاب نے اپنا لقب "رجان الیامہ" رکھ چھوڑا تھا۔ غرض مشرکین حق تعالیٰ پ
اسم "رجان" اطلاق کرنے سے بدکتے اور وحثت کھاتے تھے۔ چنانچ جب حضور الشیکی زبان سے "رجان" سنتے تو کھتکہ محمہ
الشیکی آپٹو ہم کو تو دو خداوَل کے بکارنے سے منع کرتے ہیں اور نود اللہ کے سوا دوسرے خدا (رجان) کو بکارتے ہیں۔ یبود کو یہ
شکایت تھی کہ محمد الشی آپٹو کے بیمال "رجان" کا ذکر الیسی کثرت سے کیوں نہیں ہوتا جس طرح ہمارے بیمال ہوتا ہے۔ دونوں کا
جواب اس آیت میں دیا گیا۔ کہ "اللہ" اور "رحمن" ایک ہی ذات منبع الکالات کے دونام ہیں۔ صفات واساء کے تعدد سے
ذات کا تعدد لازم نہیں ہوتا۔ جو یہ چیز توحید کے منافی سمجھی جائے ۔ رہی یہ بات کہ کسی ایک نام کا ذکر کثرت سے کیوں نہیں ہوتا
تو سمجھ لوکہ اللہ کے جس قدر اسمائے حتیٰ ہیں ان میں سے کوئی نام لے کر بکارو مقصود ایک ہی ہے۔ عزانات و تعبیرات کے
توع سے معنون نہیں بدلتا۔ ہاں یہ ضرور ہے کہ ہر سمن وقتے دہر نکھ مکانے وارد۔

عبارا ثناشتی واحد و کل الیٰ ذاک الجال یشیر

۱۹۲۱۔ نمازوں کی قراءت میں اعتدال: یعنی ہمری نماز میں (اور اسی طرح دعاء وغیرہ میں) بہت زیادہ چلانا بھی نہیں اور بالکل دبی آواز بھی نہیں ، نیچ کی چال پیند ہے (موضح القرآن) اعادیث میں ہے کہ مکہ میں جب قراءت زور سے کی جاتی تو مشرکین سن کر قرآن اور اس کے بھیجنے والے اور لانے والے کی شان میں بدزبانی کرتے تھے۔ اس لئے آپ نے بہت آہستہ پڑھنا شہروع کر دیا۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی۔ یعنی نہ اس قدر زور سے پڑھو کہ مشرکین اپنی مجالس میں سنیں (تبلیغ کا وقت مستثنی ہے کیونکہ وہاں تو سنانا ہی مقصود ہے) اور نہ اتنا آہستہ کہ خود تمہارے ساتھی بھی سن کر مستفید نہ ہو سکیں۔ افراط و تفریط چھوڑ کر میانہ روی اعتمار کرو۔ اس سے قلب متاثر ہوتا ہے اور تشویش نہیں ہوتی۔

110 ۔ توحید فالص کا بیان: نماز کے بعد توحید فالص کا ذکر فرماکر مورت کو ختم کیا ۔ یعنی ساری نوبیاں اور تعریفیں اللہ کے لئے ہیں جو اپنی ہر صفت و کال میں رگانہ ہے اور ہر قیم کے عیب و قصور اور نقس و فتور سے لبکی منزہ ہے اس کی ذات میں کسی طرح کی کمزوری نہیں جس کی تلافی کے لئے دوسرے کی عاجت رپٹے ۔ دوسرے سے مدد لینے میں تین احمال ہو سکتے تھے ۔ چھوٹے سے مدد لیے میں تابن احمال ہو سکتے تھے ۔ چھوٹے سے مدد لیے باپ اولاد سے لیتا ہے ۔ یا مساوی سے جیسے ایک شریک کو دوسرے شریک سے مدد پہنچتی ہے ، یا بڑے سے ۔ جس طرح کمزور آدمی ذات و مصیبت کے وقت بڑے آدمیوں سے مدد لیتے ہیں اس آیت میں تینوں کی نفی کر دی۔ گویا لکم یک نِی اَدْ مَیْ کُنُ لَّهُ شَرِیْكُ فِی الْمُلْكِ میں دوسرے کی اور لَمْ یَکُنُ لَّهُ وَ لِنَّ مِن دی۔ گویا لکم یک نور آدمی نور کے احمال کی لَمْ یکُنُ لَّهُ شَرِیْكُ فِی الْمُلْكِ میں دوسرے کی اور لَمْ یکُنُ لَّهُ وَ لِنَّ

مِّنَ اللَّالِّ مِیں تیسرے کی نفی کرنے کے بعد گیر ہ تکہ بیراً میں اس کی عظمت و کبریا کی طوف متوجہ فرما دیا، یعنی انسان کو چاہئے کہ حق تعالیٰ کی بڑائی کا زبان و دل سے اقرار کرے اور ہر طرح کی کمزوریوں سے رفیع و برتر سمجھے ۔ اور لطف یہ ہے کہ لَمْ یَکُنَ لَّهُ مَیْنَ اللَّالِ مِیں ان کی خروریوں سے رفیع و برتر سمجھے ۔ اور لطف یہ ہے کہ لَمْ یَکُنَ لَّهُ مَیْنَ اللَّالِ مِیں ان کی بڑائی کا اور لَمْ یَکُنَ لَّهُ مِیْنَ اللَّالِ مِیں ان کی نود کا رد ہوگیا بن کے یمال خدا تعالیٰ کشتی میں یعقوب کے مقابلہ کی تاب نہیں لا سرکا۔ (العیاذ باللہ) حضرت شاہ صاحب لکھے ہود کا رد ہوگیا بن کہ مددگار نہیں ذات کے وقت ۔ یعنی اس پر کبھی ذات ہی نہیں کہ مددگار چاہے ۔ بادشاہوں کے ہاں امیر زبر پڑ جاتے ہیں اس لئے کہ برے وقت ان کی رفاقت کئے ہوتے میں ۔ وہاں یہ قصہ ہی نہیں ۔

تم سورة الاسراء بعون الله وحن توفيقه فلله الحدوالميذ والصلوة والسلام على صاحب الاسراء وعلى آله وصحبه

ركوعاتهاا

## ١٨ سُوْرَةُ الْكَهْفِ مَكِّيَّةُ ٢٩

ایاتها ۱۱۰

سبحن الذي ١٥

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ سب تعربیت اللہ کو جس نے اتاری اپنے بندہ پر کتاب اور نہ رکھی اس میں کچھ کجی [۱]

۲۔ ٹھیک آثاری ٹاکہ ڈر سنا دے ایک سخت آفت کا اللہ کی طرف سے [۲] اور خوشخبری دے ایمان لانے والوں کو جو کرتے ہیں نیکیاں کہ ان کے لئے اچھا بدلہ ہے

٣ ـ جن مين رما كرين هميشه [٣]

۲۔ اور ڈر سنا دے انکو جو کہتے ہیں اللہ رکھتا ہے اولاد[۴] ۵۔ کچھ خبر نہیں ان کو اس بات کی اور نہ ان کے باپ دادوں کو کیا بڑی بات نکلتی ہے ان کے منہ سے سب جھوٹ ہے جو کہتے ہیں[۵]

7۔ سو کمیں تو گھونٹ ڈالے گا اپنی جان کو ان کے بیچھے اگر وہ نہ مانیں گے اس بات کو پچتا پچتا کر [<sup>1</sup>] اَلْحَمْدُ لِلهِ الَّذِيِّ اَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتْبَ وَلَمْ يَجْعَلُ لَّهُ عِوَجًا ﴿

قَيِّمًا لِّيُنَذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِّنَ لَّدُنَهُ وَ يُبَشِّرَ الْمُنَهُ وَ يُبَشِّرَ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُوْنَ الصَّلِحٰتِ اَنَّ لَهُمُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُوْنَ الصَّلِحٰتِ اَنَّ لَهُمُ الْمُؤَمِّرِ الصَّلِحٰتِ اَنَّ لَهُمُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ اللَّهُمُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللَّهُمُ الللِّهُمُ اللَّهُمُ اللْمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللْمُلِمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللْمُ اللَّهُمُ اللْمُلِمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُ اللللْمُ الللِمُ اللللْمُ اللللْمُلِمُ الللْمُ الللللللْمُ الللْمُلِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْ

مَّا كِثِينَ فِيهِ أَبَدًا ﴿

وَّ يُنَذِرَ الَّذِيْنَ قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَدًا ﴿ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ وَ لَا لِأَبَآ بِهِمُ الْكُرُتُ كَارُتُ كَارُتُ كَلَمْةً تَخُرُجُ مِنَ اَفُوَاهِهِمُ اللهُ وَلَنْ يَتُقُولُونَ لَا لَا كَذِبًا ﴿ إِنَّ يَتُقُولُونَ اللهُ كَذِبًا ﴾

فَلَعَلَّكَ بَاخِعُ نَّفُسَكَ عَلَى اتَارِهِمَ إِنَّ لَّمُ يُؤُمِنُوا بِهٰذَا الْحَدِيْثِ اَسَفًا ﴿

ا۔ قرآن ہر کجی سے پاک ہے: یعنی اعلیٰ سے اعلیٰ تعربیت اور شکر کا متحق وہ ہی خدا ہو سکتا ہے جس نے اپنے مخصوص و مقرب ترین بندے محد رسول اللہ اللّٰی اللّٰہ اللہ اللّٰہ اللّٰ مشرف وممتاز فرمایا۔ بے شک اس کتاب میں کوئی ٹیرھی ترچھی بات نہیں۔ عبارت انتہائی سلیس و فصیح ، اسلوب بیان نہایت مؤثر و شگفتہ تعلیم نہایت متوسط و معتدل جو ہرزمانہ اور ہر طبیعت کے مناسب اور عقل سلیم کے بالکل مطابق ہے۔ کسی قسم کی افراط و تفریط کا اس میں شائبہ نہیں۔

۲۔ قرآن کفار کو ڈرسانے کے لئے ہے: یعنی تکذیب کرنے والوں پر جو سخت آفت دنیا یا آخرت میں خداوند قمار کی طرف سے آنے والی ہے اس سے یہ کتاب آگاہ کرتی ہے۔ (تنبیہ) قیا کو بعض نے بمعنی "" متقیم "" لے کر محض مضمون سابق کی تاکید قرار دی ہے۔ یعنی کتنا ہی خور کروایک بال برابر کجی نہیں پاؤ گے۔ مگر فراء نے اس لفظ کے معنی کئے ہیں قیبّمًا عَلیٰ سَاچِرِ الکُتُب السَّمَاویة یعنی تمام کتب سماویہ کی صحت و تصدیق پر مهر کرنے والی اور ان کی اصولی تعلیات کو دنیا میں قائم رکھنے والی "ابو مسلم نے کہا قیبّمًا بِمَصَالِحِ الْعِبَادِ بندوں کی تمام مصالح کی معنفل اور ان کی معاش و معاد کو درست کرنے والی "" بومسلم نے کہا قیبّمًا بِمَصَالِحِ الْعِبَادِ بندوں کی تمام مصالح کی معنفل اور ان کی معاش و معاد کو درست کرنے والی "" بمرمال جو معنے بھی لئے جائیں اس کی صداقت میں شبہ نہیں۔

۔ سے بظاہراس سے مراد آخرت کا بدلہ یعنی جنت ہے جہاں مومنین قانتیں کو دائمی خوشی اور ابدی راحت ملے گی۔

اللہ خدا کے لئے اولاد تجویز کرنے میں سب سے زیادہ مشہور اور پیش پیش تو نصاریٰ ہیں اور جیسا کہ اعادیث سے ظاہر ہوتا ہے ان میں سے عاملین قرآن کو قیامت تک زیادہ سابقہ پڑنا ہے تاہم عموم الفاظ میں بعض فرق یبود جو عزیر کو خدا کا بیٹا۔ یا بعض مشر کین جو ملائکۃ اللہ کو خدا کی بیٹیاں کہتے تھے وہ بھی داخل ہو گئے۔ گویا اس جگہ اولاد تجویز کرنے والے کا فروں کو بالحضوص اور نصاریٰ کو اخص خصوص کے طور پر متنبہ کیا گیا ہے۔

۵۔ کفار کاکذب: یعنی کوئی تحقیق اور علمی اصول ان کے ہاتھ میں نہیں نہ ان کے باپ دادوں کے ہاتھ میں تھا۔ جن کی اندھی تقلید میں ایسی بھاری بات زبان سے نکال رہے ہیں۔ گویا غداوند تعالیٰ کی شان قدوسیت و سبوحیت کی ان لوگوں کو کچھ خبر نہیں جو اس کی جناب میں ایسی گنتاخیاں کرتے ہوئے ذرا نہیں شہرہاتے۔ دلائل و براہین کی جگہ ان کے ذخیرہ میں یہ ہی باقی رہ گیا ہے کہ زبان سے ایک چھوئی اور بدیمی البطلان بات کہتے جائیں اور جب ثبوت مانگو تو کھدیں کہ یہ مذہب کا ایک راز ہے جس کے ادراک تک عقل انسانی کی رسائی نہیں۔

۲۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو حق کی تسلی: یعنی اگریہ کافر قرآن کی باتوں کو نہ مانیں توآپ ان کے غم میں اپنے کو بالکل گھلائیے نہیں۔ آپ تبلیغ و دعوت کا فرض اداکر چکے اور کر رہے میں ، کوئی نہ مانے توآپ کو اس قدر دل میں گھٹنے اور غمگین ہونے کی ضرورت نہیں۔ نہ پچھتانا مناسب ہے کہ ہم نے ایسی کوشش کیوں کی جو کامیباب نہ ہوسکی۔ آپ تو بہرعال کامیاب میں۔ دعوت و تبلیغ اور شفقت و ہمدردی خلائق کے جو کام کرتے میں وہ آپ کے رفع مراتب اور ترقی مدارج کا ذریعہ میں۔ اشقیاء اگر قبول نہ کریں توان ہی کا نقصان ہے۔

إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِيْنَةً لَّهَا لِنَبُلُوَهُمُ اَيُّهُمُ اَحْسَنُ عَمَلًا ﴿

وَ إِنَّا لَجِعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيْدًا جُرُزًا ١

اَمْ حَسِبْتَ اَنَّ اَصْحٰبَ الْكَهْفِ وَ الرَّقِيْمِ لَا كَهْفِ وَ الرَّقِيْمِ لَا كَانُوْا مِنُ الْتِنَا عَجَبًا ﴿

﴾۔ ہم نے بنایا ہے جو کچھ زمین پر ہے اس کی رونق تاکہ جانچیں لوگوں کو کون ان میں اچھا کرتا ہے کام [۶]

۸۔ اور ہم کو کرنا ہے جو کچھ اس پر ہے میدان چھانٹ کر [۸]

9۔ کیا تو خیال کرتا ہے کہ غار اور کھوہ کے رہنے والے ہماری قدرتوں میں عجب اچنبھا تھے [۹]

﴾۔ احن علاً کون لوگ ہیں: یعنی اس کی رونق پر دوڑتا ہے یا اسے چھوڑ کر آخرت کو پکڑتا ہے۔ بعض روایات میں ہے کہ ابن عمر فی سوال کیا یا رسول اللہ! اَحْسَنُ عَمَلًا کون لوگ ہیں؟ فرمایا اَحْسَنُ کُمْ عَقَلًا وَ اَوْرَعُ کُمْ عَنْ مَحَادِ مِر اللهِ وَ اَسْرَعُ کُمْ عَقَلًا وَ اَوْرَعُ کُمْ عَنْ مَحَادِ مِر اللهِ وَ اَسْرَعُ عُکُمْ فِي طَاعَتِهِ سُبْحَانه (جس کی سجے اچھی ہو، حرام سے زیادہ پر ہیز کرے اور خدا تعالیٰ کی فرمانبرداری کی طرف زیادہ جھیئے )۔

۸۔ قیامت میں زمین پٹیل ہو ہائے گی: یعنی ایک روز سب گھاس پھونس درخت وغیرہ پھانٹ کر زمین کو پٹیل میدان بنا دیا جائے گا۔ جو لوگ اس کے بناؤ سنگار پر رہجے رہے ہیں وہ نوب سمجے لیں کہ یہ زرق برق کوئی باقی رہنے والی چیز نہیں ۔ دنیا کے زمینی سامان نواہ کتنے ہی جمع کر لواور مادی ترقیات سے ساری زمین کولالہ و گلزار بنا دو، جب تک آسانی ہدایت اور رومانی دولت سے تہی دست رہو گے، تقیقی سرور و طانیت اور ابدی نجات و فلاح سے ہم آخوش نہیں ہو سکتے ۔ آخری اور دائمی کامیابی صرف ان ہی کے لئے ہے جو مولائے تقیقی کی خوشنودی پر دنیا کی ہرایک زائل و فانی خوشی کو قربان کر سکتے ہیں اور راہ جن کی جادہ پھائی میں کسی صعوبت سے نہیں گھراتے نہ دنیا کے بڑے بڑے طاقتور جاروں کی تخویف و ترہیب سے ان کا قدم ڈگمگانا جے ۔ اسی سلملہ میں آگے اصحاب کھف کا قصہ بیان فرمایا اور نبی کریم اللے اللہ بھی کر دی کہ آپ ان بد مختول کے غم میں اپنے کو نہ گھلائے ۔ جس دنیا کی زندگی اور عیش و بہار پر مغرور ہو کریہ حق کو محکراتے ہیں وہ سب کاٹ چھائٹ کر برابر کر دی

جائے گی اور آخر کار سب کو خدا ہی کی طرف لوٹ کر جانا ہو گا۔ اس وقت سارے جھگڑے چکا دیے جائیں گے۔ ہ ۔ اصحاب کھن کا واقعہ اللہ کی قدرت کا معمولی نمونہ ہے: یعنی حق تعالیٰ کی قدرت عظیمہ کے لحاظ سے اصحاب کھ**ن کا قصہ جو** آگے مذکور ہے کوئی اچنھیا نہیں جبے مدسے زیادہ عجیب سمجھا جائے۔ زمین آسمان ، چاند سورج وغیرہ کاپیداکرنا ، ان کا محکم نظام قائم رکھنا انسان ضعیف البنیان کو سب پر فضیلت دینا ، انسانوں میں انبیاء کا بھیجنا ، ان کی قلیل و بے سرو سامان جاعتوں کو بڑے بڑے متکبرین کے مقابلہ میں کامیاب بنانا ، خاتم الانبیاء اور رفیق غار حضرت ابوبکر صدیقؓ کو دشمنوں کے نرغہ سے نکال کر ""غار ثور"" میں تاین روز شھرانا ، کفار کا غار کے منہ تک تعاقب کرنا پھران کو بے نیل و مرام واپس لوٹانا ، آخر گھر بارچھوڑنے والے مٹھی بھر بے سروسامانوں کوتام جزیرۃ العرب بلکہ مشرق ومغرب میں اس قدر قلیل مدت کے اندر غالب ومنصور کرنا ، کیا یہ اور اس قسم کی بے شار چیزیں "اصحاب کھٹ" کے قصہ سے کم عجیب ہیں ؟ اصل یہ ہے کہ یمود نے قریش کو مثورہ دیا تھا کہ محمد اللہ الم سے آزمائش کے لئے تین سوال کریں ۔ روح کیا ہے ؟ اصحاب کھن کا قصہ کیا تھا ؟ اور ذوالقرنین کی سرگزشت کیا تھی ؟ اصحاب کھن کے قصہ کو عجیب ہونے کی حیثیت سے انہوں نے خاص اہمیت دی تھی۔ اسی لئے اس آیت میں بتلایا گیا کہ وہ اتنا عجیب نہیں ۔ جیسے تم سمجھے ہو، اس سے کمیں بڑھ کر عجیب وغریب نشانات قدرت موجود میں۔ اصحاب کھن کی جرأت واستقلال: آگے "اصحاب کھف" کا قصہ اول مجلاً پھر مفصلاً بیان فرمایا ہے کہتے ہیں کہ یہ چند نوجوان روم کے کسی ظالم و جبار بادشاہ کے عہد میں تھے ، جس کا نام بعض نے "" دقیانوس"" بتلایا ہے۔ بادشاہ سخت غالی بت پرست تھا اور جبرواکراہ سے بت پرستی کی اشاعت کرتا تھا۔ عام لوگ سختی اور تکلیف کے خوف اور چند روزہ دنیوی منافع کی طمع سے اپنے مذاہب کو چھوڑ کر بت پرستی اختیار کرنے لگے اس وقت چند نوجوانوں کے دلوں میں جن کا تعلق عائد سلطنت سے تھا، خیال آیا کہ ایک مخلوق کی خاطر خالق کو ناراض کرنا ٹھیک نہیں ۔ ان کے دل خثیت الهی اور نور تقویٰ سے بھرپور تھے۔ حق تعالیٰ نے صبرو استقلال اور توکل و تبتل کی دولت سے مالامال کیا تھا۔ بادشاہ کے روبروجا کر بھی انہوں نے کُنُ ذَدْعُو ا مِنْ دُوْ نِهِ إِللَّهَا لَقَدُ قُلْنَا اڈَا شَطَطًا کا نعرہ متابہ لگایا اورایانی جراءت واستقلال کا مظاہرہ کر کے دیکھنے والوں کو مببوت وحیرت زدہ کر دیا۔ بادشاہ کو کچھ ان کی نوجوانی پر رحم آیا اور کچھ دوسرے مثاغل و مصالح مانع ہوئے کہ انہیں فورًا قتل کر دے۔ چند روز کی مہلت دی کہ وہ اپنے معاملہ میں غور و نظر ثانی کر لیں ۔ انہوں نے مثورہ کر کے طے کیا کہ ایسے فتنہ کے وقت جبکہ جبرو تشدد سے عاجز ہو کر قدم ڈ گم گا جانے کا بہرعال خطرہ ہے مناسب ہو گاکہ شہر کے قریب کسی پہاڑ میں روپوش ہو جائیں (اور واپسی کے لئے مناسب موقع

کا انتظار کریں ) دعا کی کہ غداوندا ! تو اپنی خصوصی رحمت سے ہمارا کام بنا دے اور رشد و ہدایت کی جادہ پیمائی میں ہمارا سب انتظام درست کر دے۔ آخر شہر سے نکل کر کسی قریبی پہاڑ میں پناہ لی اور اپنے میں سے ایک کو مامور کیا کہ جھیں بدل کر کسی وقت شہر میں جایا کرے تا ضروریات خرید کر لا سکے اور شہر کے اتوال و اخبار سے سب کو مطلع کرتا رہے جو شخص اس کام پر مامور شما اس نے ایک روز اطلاع دی کہ آج شہر میں سرکاری طور پر ہماری تلاش ہے اور ہمارے اقارب و اعزہ کو مجبور کیا جا رہا ہے کہ ہمارا پتہ بتلائیں ۔ یہ مذاکرہ ہو رہا تھا کہ حق تعالیٰ نے ان سب پر دفعہ نیند طاری کر دی ۔ کہا جاتا ہے کہ سرکاری آدمیوں نے بہت تلاش کیا پتہ نہ لگا۔ تھک کر بیٹھ رہے اور بادشاہ کی رائے سے ایک سیسہ کی تختی پر ان نوجوانوں کے نام اور مناسب عالات لکھ کر خوانہ میں ڈال دیے گئے تاکہ آنے والی نسلیں یا در کھیں کہ ایک جاعت حیرت انگیز طریقہ سے لاپتہ ہو گئی ہے۔ مکن ہے آگے چل کر اس کا کہے سراغ نکلے ۔ اور بعض عجیب واقعات کا انتخاف ہو۔

1710

اصحاب کھٹ کون تھے: یہ نوبوان کس مذہب پر تھے ؟ اس میں اختلاف ہوا ہے بعض نے کہا کہ نصرانی یعنی اصل دین میمی کے پیرو تھے ۔ لیکن ابن کثیر نے قرائن سے اس کو ترجیح دی ہے کہ اصحاب کھٹ کا قصہ حضرت میمی سے کہ واللہ اعلم ۔ (تنبیہ) "" رقیم "" پہاڑ کی کھوہ کو کہتے ہیں اور بمعنی "" مرقوم "" بھی آتا ہے یعنی لکھی ہوئی چیز۔ مند عبدبن حمید کی ایک روایت میں جے عافظ نے علیٰ شرط البخاری کہا ہے ، ابن عباس سے "" رقیم "" کے دوسرے معنی منقول ہیں یعنی "" اصحاب کھٹ "" اور "اصحاب رقیم "" ایس اور پونکہ ان کے "اصحاب رقیم "" ایک ہی جاعت کے دولقب ہیں ۔ غار میں رہنے کہ وجہ سے ""اصحاب کھٹ "" کہلاتے ہیں اور پونکہ ان کے اس کے ""اصحاب رقیم "" کہلائے۔

اصحاب رقیم اور اصحاب کھن: مگر مترجم نے پہلے معنی لئے ہیں اور بہرصورت "اصحاب کھن" و "اصحاب رقیم "کوایک ہی قرار دیا ہے۔ بعض علماء کی رائے یہ ہے کہ "اصحاب رقیم "کا قصہ قرآن میں مذکور نہیں ہوا، محض عجیب ہونے کے لحاظ سے اصحاب کھن کے تذکرہ میں اس کا حوالہ دے دیا گیا۔ اور فی الحقیقت اصحاب رقیم (کھوہ والے) وہ تین شخص میں جوبارش سے ہماگ کرایک غار میں پناہ گزین ہوئے تھے ، اوپر سے ایک بڑا پھر آ بڑا ، جس نے غار کا منہ بند کر دیا۔ اس وقت ان میں سے ہر ایک شخص نے اپنی عمر کے مقبول ترین عل کا حوالہ دے کر حق تعالیٰ سے فریاد کی اور بندر بج غار کا منہ کھل گیا۔ امام بخاری نے اصحاب کھن کا ترجمہ منحقد کرنے کے بعد حدیث الغار کا منقل عنوان قائم کیا ہے اور اس میں ان تین شخصوں کا قصہ مفصل درج کر کے شایداسی طرف اشارہ کر دیا ہے کہ "اصحاب رقیم " یہ لوگ ہیں طبرانی اور بزاز نے باسناد حن نعان بن بشیر سے مرفوعا درج کر کے شایداسی طرف اشارہ کر دیا ہے کہ "اصحاب رقیم " یہ لوگ ہیں طبرانی اور بزاز نے باسناد حن نعان بن بشیر سے مرفوعا

إِذْ اَوَى الْفِتْيَةُ إِلَى الْكَهْفِ فَقَالُوا رَبَّنَآ

اتِنَا مِنَ لَّدُنُكَ رَحْمَةً وَّهَيِّئَ لَنَا مِنَ اَمْرِنَا رَشَدًا 📾

فَضَرَبْنَا عَلَى اذَانِهِمْ فِي الْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا 🖮

ثُمَّ بَعَثُنْهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ الْحِزُ بَيْنِ أَحْصَى لِمَا ع لَبِثُوَّا أَمَدًا ﴿

نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَاهُمْ بِالْحَقِّ لَا إِنَّهُمْ فِتُيَةً امَنُوا بِرَبِّهِمُ وَزِدُنْهُمُ هُدًى ੌ

۱۰۔ جب جا بیٹھے وہ جوان پہاڑ کی کھومیں پھر بولے اے رب دے ہم کواپنے پاس سے بخش اور پوری کر دے ہمارے کام کی درستی

اا۔ مچھر تھپک دئے ہم نے ان کے کان اس کھوہ میں چند ہر س گنتی کے [۱۰]

۱۲۔ پھر ہم نے ان کو اٹھایا کہ معلوم کریں دو فرقوں میں کس نے یادر کھی ہے جتنی مدت وہ رہے ["]

۱۳۔ ہم سنا دیں تجھ کوان کا عال تحقیقی وہ کئی جوان ہیں کہ یقین لائے اپنے رب پر اور زیادہ دی ہم نے

۱۰۔ اصحاب کھن کا واقعہ اللہ کی قدرت کا معمولی نمونہ ہے: یعنی ایسی تنصیکی دی کہ برسوں غار میں پڑے سوتے رہے ادھرادھر کی کوئی خبران کے کانوں میں نہیں پڑتی تھی۔

اا۔ اصحاب کھٹ کی نیند کی مدت: سالهاسال کے بعد حق تعالیٰ نے ان کو جگا دیا۔ تا ظاہر ہو جائے کہ انتلاف کرنے والوں نے میں سے کس نے ان کی مدت نوم کا زیادہ صیح اندازہ رکھا۔ ظاہر ہے کہ ایسی نوم طویل کے بعد جب بیدار ہوئے تو قدرتی طور پر خود سونے والوں میں اور دوسرے دیکھنے والوں میں بھی انتلاف اور چہ میگوئیاں ہوں گی کوئی کم مدت بتلائے گا کوئی زیادہ۔ کوئی اقرار کرے گا۔ کوئی متبعد سمجھ کر انکار کر دے گا۔ تو انہیں جگا کریہ دیکھنا تھا کہ کونسی جاعت ٹھیک تقیقت پر پہنچتی ہے اور اس تقیقت پر پہنچ کر ""بعث بعدالموت"" کا عقدہ حل کرتی ہے جس میں اس وقت کے لوگ جھگڑ رہے تھے۔

۱۲ یعنی ایان سے زیادہ درجہ دیا اولیاء کا۔

وَّ رَبَطُنَا عَلَى قُلُو بِهِمُ إِذْ قَامُوا فَقَالُوا رَبُّنَا رَبُّنَا رَبُّنَا رَبُّنَا رَبُّنَا رَبُّنَا رَبُّ السَّمُوتِ وَ الْآرْضِ لَنَ نَّدُعُواْ مِنَ دُونِةَ السَّمُوتِ وَ الْآرْضِ لَنَ نَّدُعُواْ مِنَ دُونِةَ السَّمُولِ اللَّالَةِ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّلِي الللللْمُ اللَّهُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعَالِي الْمُعِلِمُ الللْمُعُلِي الْمُعْلِمُ الللْمُعُلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعُلِم

هَوُلاَءِ قَوْمُنَا اتَّخَذُوا مِنْ دُونِةِ الِهَةَ لَوَ لَوَ لَوَ اللَّهَ لَوُ لَوَ اللَّهَ لَكُو اللَّهَ اللَّهُ لَا يَأْتُونَ عَلَيْهِمُ بِسُلُطنٍ بَيِّنٍ لَا فَمَنُ اَظُلَمُ مِسَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا اللَّهِ عَلَى اللهِ كَذِبًا اللهِ عَلَى اللهِ عَذِبًا اللهِ عَذِبًا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَذِبًا اللهِ عَلَى اللهِ عَذِبًا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَذِبًا اللهِ عَلَى اللهِ عَذِبًا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلْهُ اللهِ عَلَى اللهَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله

وَ إِذِ اعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللهَ فَا أَوْ اللهَ اللهَ فَا وَآلِهُ اللهَ فَا فَرَا اللهَ فَا فَرَا اللهَ فَا فَرَا اللهَ مِنْ اللهَ مَنْ اللهَ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ

وَتَرَى الشَّمْسَ إِذَا طَلَعَتُ تَّزُورُ عَنَ كَهُفِهِمْ ذَاتَ الْيَمِيْنِ وَ إِذَا غَرَبَتْ كَهُفِهِمْ ذَاتَ الشِّمَالِ وَ هُمْ فِي فَجُوةٍ تَّقْرِضُهُمْ ذَاتَ الشِّمَالِ وَ هُمْ فِي فَجُوةٍ مِّنَهُ لَا لَكَ مِنَ اللهِ مَنْ يَهْدِ اللهُ فَهُو اللهُ فَهُو اللهُ فَهُو اللهُ عَرَنَ اللهِ مَنْ يَهْدِ اللهُ فَهُو اللهُ فَهُو اللهُ عَرَنَ اللهِ مَنْ يَهْدِ اللهُ فَهُو اللهُ فَهُو اللهُ عَرَنَ اللهِ مَنْ يَهْدِ اللهُ فَهُو اللهُ فَا لَنْ تَجِدَ لَهُ وَلِيًّا اللهِ مَنْ يَهْدِ اللهُ وَلِيًّا اللهُ عَمَنْ يَصْلِلُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ وَلِيًّا

۱۱۔ اور گرہ دی ان کے دل پر [۱۳] جب کھڑے ہوئے پھر بولے ہوئے پھر بولے ہمارا رب ہے رب آسمان اور زمین کا نہ پہاریں گے ہم اس کے سوائے کسی کو معبود نہیں تو کہی ہم نے بات عقل سے دور [۱۳]

10۔ یہ ہماری قوم ہے ٹھہرا لئے انہوں نے اللہ کے سوائے اور معبود کیوں نہیں لاتے ان پر کوئی سند کھلی مجھر اس سے بڑا گنہگار کون جس نے باندھا اللہ پر جھوٹ [13]

11۔ اور جب تم نے کنارہ کر لیا ان سے اور جن کو وہ پوجتے ہیں اللہ کے سوائے تو اب جا بیٹھو اس کھوہ میں پھیلا دے تم پر رب تمہار اکچھ اپنی رحمت سے اور بنا دیوے تمہارے واسطے تمہارے کام میں آرام [17]

۱۵۔ اور تو دیکھے دھوپ جب نکلتی ہے کچ کر جاتی ہے ان کی کھوہ سے دا ہے کو اور جب ڈوبتی ہے کترا جاتی ہے ان کے اپنیں کو اور وہ میدان میں ہیں اس کے یہ ہے اللہ وہی ہے اللہ کی قدر تول سے [۱۱] جبکو راہ دیوے اللہ وہی آئے راہ پر اور جس کو وہ بچلائے پھر تو نہ پائے اس کا کوئی رفیق راہ پر لانے والا [۱۸]

۱۳ یعنی مضبوط و ثابت قدم رکھا کہ اپنی بات صاف کہدی۔

۱۳ یعنی جب ""رب" وہ ہی ہے تو معبود کسی اور کو مٹھرانا حاقت ہے ۔ ""ربوہیت" و""الوہسیت" دونوں اسی کے لئے مخصوص مہیں ۔

10۔ بیسے موصدین توحید پر صاف صاف دلیلیں پیش کرتے ہیں ، اگر مشرکین اپنے دعوے میں سیح ہیں توکوئی واضح دلیل کیوں نہیں لاتے ۔ لائیں کہاں سے ؟ جھوٹ کے پاؤل نہیں ہوتے۔ اس سے بڑا جھوٹ کیا ہو گا کہ خدا کے شریک ٹھمرائے جائیں۔

11۔ اصحاب کھٹ کا توکل اور اس کا انعام: یعنی جب مشرکین کے دین سے ہم علیحدہ ہیں تو ظاہری طور پر بھی ان سے علیحدہ رہنا پاہنے اور جب ان کے باطل معبودوں سے کنارہ کیا تو ہر طرف سے ٹوٹ کر تنما اپنے معبود کی طرف جھکنا اور اسی سے رحمت و تلطف کا امیدوار رہنا پاہئے۔ آپس میں یہ مثورہ کر کے پہاڑکی کھوہ میں جا بلیٹے۔

۱۔ غار کی کیفیت: یعنی خدا تعالیٰ نے اپنی قدرت کاملہ سے انہیں ایسے ٹھکانے کی طرف رہنائی کی جہاں مامون و مطلئ ہوکر آرام کرتے رہیں نہ جگہ کی تنگی سے جی کھٹے ، نہ کسی وقت دھوپ ستائے ۔ غار اندر سے کشادہ اور ہوادار تھا اور جیسا کہ ابن کثیر نے لکھا شمال رویہ ہونے کی وجہ سے ایسی وضع و ہیائت پر واقع تھا جس میں دھوپ بقدر ضرورت پہنچتی اور بدون ایذاء دیے نکل جاتی تھی۔

۱۸۔ فارکی کیفیت: یعنی ظاہری باطنی رہنائی سب اسی کے قبضہ میں ہے۔ دیکھ لوجب دنیا بچل رہی تھی کس طرح اصحاب کھٹ کوراہ ہدایت پر ثابت قدم رکھا اور ظاہری طور پر بھی کیسے عجیب غارکی راہ بتلائی۔

۱۸۔ اور تو سمجھے وہ جاگتے ہیں اور وہ سو رہے ہیں اور کا ان کا کروٹیں دلاتے ہیں ہم انکو دا سے اور بائیں اور کتا ان کا پیار رہا ہے اپنی باہیں چوکھٹ پر اگر تو جھانک کر دیکھے ان کو تو پیٹھ دے کر مھاگے ان سے اور مجمر جائے تجھ میں انکی دہشت [14]

وَ تَحْسَبُهُمُ اَيْقَاظًا وَ هُمْ رُقُودُ ﴿ وَ تَحْسَبُهُمُ اَيْقَاظًا وَ هُمْ رُقُودُ ﴿ وَ نُقَلِبُهُمُ ذَاتَ الشِّمَالِ ﴿ فَقَلِبُهُمُ ذَاتَ الشِّمَالِ ﴿ وَكَلْبُهُمُ بَاسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِالْوَصِيْدِ لَا وَكَلْبُهُمُ بَاسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِالْوَصِيْدِ لَا وَكَلْبُهُمُ بَاسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِالْوَصِيْدِ لَلْ وَكَلْبُهُمُ لَولَيْتَ مِنْهُمُ فِرَارًا وَ لَواطَّلَعْتَ عَلَيْهِمُ لَولَّيْتَ مِنْهُمُ وَرَارًا وَ لَمُلِئْتَ مِنْهُمُ رُعْبًا ﴿

وَكَذَٰلِكَ بَعَثَنَهُمُ لِيَتَسَاّءَلُوا بَيْنَهُمُ فَالَ قَالُوا بَيْنَهُمُ فَالَ قَالُوا بَيْنَهُمُ فَالَوَا لَبِثْنَا يَوَمَّا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ فَالُوا رَبُّكُمُ اَعْلَمُ بِمَا لَوْ بَعْضَ يَوْمِ فَالُوا رَبُّكُمُ اَعْلَمُ بِمَا لَيْتُمُ فَابُعَثُوا اَحَدَكُمْ بِوَرِقِكُمْ هَذِهَ لَيْتُمُ فَابُعَثُوا اَحَدَكُمْ بِوَرِقِكُمْ هَذِهَ لَيْنَقُوا اَحَدَكُمْ بِوَرِقِكُمْ هَذِهَ لِيَنْتُمُ فَابُعَتُوا اَحَدَكُمْ بِورِقِكُمْ هَذِهَ إِلَى الْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرُ اَيُّهَا اَزُكُى طَعَامًا فَلَا الْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرُ اَيُّهَا اَزُكُى طَعَامًا فَلَا اللهَ الْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرُ اَيُّهَا اَزُكَى طَعَامًا فَلَا اللهَ الْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرُ اَيُّهَا وَلَا يَتَعَلَطُفُ وَلَا يَشْعِرَنَّ بِكُمْ اَحَدًا عَلَى اللهُ عَرْقَالُهُ اللهُ اللهُ عَرْقَ مِنْهُ وَلَا يَتَعَلَطُفُ وَلَا يَشْعِرَنَّ بِكُمْ اَحَدًا هَا

إِنَّهُمْ إِنْ يَّظُهَرُوا عَلَيْكُمْ يَرْجُمُوْكُمْ اَوْ يُعْمُونُكُمْ اَوْ يُعِيْدُوْكُمْ اِنْ يُغْلِحُوَّا إِذًا يُعِيْدُوْكُمْ فِي مِلَّتِهِمْ وَلَنْ تُغْلِحُوَّا إِذًا اَبَدًا ﷺ

91۔ اور اسی طرح ان کو جگا دیا ہم نے کہ آپ میں پوچھنے لگے ایک بولا ان میں کتنی دیر ٹھرے تم بولے ہم ٹھرے تم بول ہم مٹھرے ایک دن یا دن سے کم بولے تمہارا رب بی خوب جانے جتنی دیر تم رہے ہواب بیجواپنی میں سے ایک کو یہ روپیہ دے کر اپنا اس شہر میں پھر دیکھے کونسا کھانا سخرا ہے سولائے تمہارے پاس اس میں سے کھانا اور نرمی سے جائے اور جتا نہ دے تمہاری خبرکسی کو

۲۰۔ وہ لوگ اگر خبر پالیں تمہاری پھروں سے مار ڈالیں تم کو یا لوٹا لیں تم کو اپنے دین میں اور تب تو بھلا نہ ہو گا تم کو یا لوٹا لیں تم کو اپنے دین میں اور تب تو بھلا نہ ہو گا تمہارا کبھی [۲۰]

19۔ اصحاب کھن کی نیند اور انکی ظاہری عالت: کہتے ہیں سوتے میں اُن کی آنکھیں کھلی رہتی تھیں اور اس قدر طویل نیند کا اثر ان کے ابدان پر ظاہر نہیں ہوا اس سے کوئی دیکھے تو سمجھے جاگتے ہیں اور حق تعالیٰ نے ان لوگوں میں شان ہیبت وجلال اور اس مکان میں دہشت رکھی تا لوگ تماشہ نہ بنائیں کہ وہ بے آرام ہوں۔ ان کے ساتھ ایک کتا بھی لگ گیا تھا۔ اس پر بھی صحبت کا کچھ اثر پہنچا اور صدیوں تک زندہ رہ گیا۔ اگرچہ کتا رکھنا برا ہے لیکن لاکھ بروں میں ایک بھلا بھی ہے۔ وللہ السعدی الشیرازی ۔

پیر نوح با بدال بنشت فاندان بنوتش گم شد سگ اصحاب کهف روزمے چند پیئے نیکال گرفت مردم شد

۲۰ اصحاب کھن کا جاگنا اور گفتگو: جس طرح اپنی قدرت سے اتنی لمبی نیند سلایا تھا، اسی طرح بروقت جگا دیا۔ اٹھے توآپس میں مذاکرہ کرنے لگے کہ ہم کتنی دیر سوئے ہوں گے ؟ بعض نے کھا""ایک آدھ دن""۔ یعنی بہت کم۔ دوسرے بولے کہ (اس بے فائدہ بحث میں پڑنے سے کیا فائدہ ؟) یہ توخدا ہی کے علم میں ہے کہ ہم کتنی مدت سوئے۔ اب تم اپنا کام کرو۔ ایک آدمی کو

وَ كَذَٰلِكَ اَعۡتَرُنَا عَلَيْهِمُ لِيعۡلَمُوۤ الَّ وَعُدَ اللهِ حَقُّ وَ اَنَّ السَّاعَةَ لَا رَيْبَ فِيهَا فَ اِذُ اللهِ حَقُّ وَ اَنَّ السَّاعَةَ لَا رَيْبَ فِيهَا فَ اِذُ اللهِ عَقَالُوا ابْنُوَا يَتُنَازَعُوْنَ بَيْنَهُمُ اَمۡرَهُمۡ فَقَالُوا ابْنُوا عَلَيْهِمُ بُنْيَانًا لَّ رَبُّهُمُ اَعۡلَمُ بِهِمُ لَا قَالَ اللهِ عَلَيْهِمُ لَنَتَّخِذَنَّ عَلَيْهِمُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهُ ال

سَيَقُولُونَ ثَلَّتَةُ رَّابِعُهُمُ كَلْبُهُمُ وَ يَقُولُونَ خَمْسَةُ سَادِسُهُمُ كَلْبُهُمُ رَجُمًّا بِالْغَيْبِ ۚ وَ يَقُولُونَ سَبْعَةُ وَّ ثَامِنُهُمُ كِلْبُهُمُ ۚ قُلْرَيِّ آعُلَمُ بِعِدَّتِهِمُ مَّا يَعُلَمُهُمُ كُلْبُهُمُ ۚ قُلْرَيِّ آعُلَمُ بِعِدَّتِهِمُ مَّا يَعُلَمُهُمُ إلَّا قَلِيلُ أَنَّ فَلَا تُمَارِ فِيهُمُ إلَّا مِرَاءً

11۔ اور اسی طرح خبر ظاہر کر دی ہم نے انکی تاکہ لوگ عان لیں کہ اللہ کا وعدہ مٹھیک ہے اور قیامت کے آپ میں دھوکہ نہیں جب جھگڑ رہے تھے آپ میں میں اپنی بات پر [۱۱] پھر کھنے لگے بناؤان پر ایک عارت انکا رب خوب جانتا ہے ان کا عال بولے وہ لوگ جن کا کام غالب تھا ہم بنائیں گے ان کی عگہ پر کام غالب تھا ہم بنائیں گے ان کی عگہ پر عبادت غانہ [۲۲]

۲۱۔ اب یمی کہیں گے وہ تین ہیں چوتھا ان کا کتا اور یہ بھی کہیں گے وہ پانچ ہیں چھٹا ان کا کتا بدون نشانی دیکھے پھر چلانا [۲۳] اور یہ بھی کہیں گے وہ سات ہیں اور آٹھول انکا کتا تو کہہ میرا رب خوب جانتا ہے ان کی گنتی ان کی خبر نہیں رکھتے مگر تھوڑے لوگ سومت جھگڑ ان کی بات میں مگر سر سری جھگڑا اور مت تحقیق کر ان کا عال ان میں کسی سے [۲۳]

## ظَاهِرًا " وَّلَا تَسْتَفْتِ فِيهِمُ مِّنْهُمُ أَحَدًا

وَ لَا تَقُولَنَّ لِشَايَءٍ إِنِّي فَاعِلْ ذَلِكَ غَدًا ﴿ اللَّهِ ١٣ اورنه كَمَاكُسَ كَام كُوكُ مِين يه كرون كَاكُل كُو

۲۱۔ اہل شہر کو اصحاب کھن کا علم ہونا: ایک ان میں سے روپیہ لے کر شہر میں داخل ہوا۔ وہاں سب چیز اوپری دیکھی۔ اس مدت میں کئی قرن بدل چکے تھے۔ شہر کے لوگ اس روپیہ کا سکہ دیکھ کر حیران ہوئے کہ کس بادشاہ کا نام ہے اور کس عہد کا ہے۔ سمجھے کہ اس شخص نے کہیں سے برانا گڑا ہوا مال پالیا ہے۔ شدہ شدہ معاملہ بادشاہ تک پہنچا۔ اس نے وہ اپنی پرانی تختی طلب کی جس پر چند نام اور پتے لکھے تھے کہ یہ لوگ دفعۃ نامعلوم طریقہ سے فلال سنہ میں غائب ہو گئے ہیں۔ تحقیق سے ثابت ہو گیا کہ یہ وہی مفقود الخبر جاعت ہے ۔ اس وقت شہر میں ""بعث بعد الموت"" کے متعلق بڑا جھگڑا ہورہا تھا کوئی کہتا تھا کہ مرنے کے بعد جینا نہیں کوئی کہتا تھا کہ محض رومانی سے بعث ہے جہانی نہیں ۔ کوئی معاد رومانی و جہانی دونوں کا قائل تھا۔ بادشاہ وقت حق پرست اور منصف تھا، چاہتا تھا کہ ایک طرف کی کوئی ایسی نظیر ہاتھ لگے جس سے سمجھانے میں آسانی رہے اور استبعاد عقلی کم

اس واقع سے آخرت پر استدلال: اللہ تعالیٰ نے یہ نظیر بھیج دی۔ آخر منکرین آخرت بھی یہ حیرت انگیز ماجرا دیکھنے سننے کے بعد آخرت پر یقین لائے ۔ یہ نظارہ خاص طور پر ان کی طبائع پر اثر انداز ہوا سمجھے کہ حق تعالیٰ نے ہم کو تنبیہ کی ہے۔ کہ یہ قصہ بھی دوسری بارجینے سے کم نہیں (تنبیہ) بعض نے إذ يَتَنَازَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ كامطلب يه ليا ہے كه فق تعالىٰ نے اصحاب کھن کے عال سے لوگوں کو اس وقت آگاہ کیا جبکہ اصحاب کھن کے متعلق پریجے اور جھگڑے ہو رہے تھے کہ وہ چند نوجوان جنہیں مدت دراز سے سنتے آتے میں کہ یک بیک غائب ہو گئے تھے پھر کچھ پتہ نہ چلا کھاں گئے ہوں گے ؟ کھاں ان کی نسل مچھیلی ہوگی ؟ اب تک زندہ توکیا ہوتے ۔ سب مرگل کر برابر ہو گئے ہوں گے ؟ اس مسئلہ میں کوئی کچھ کہتا تھا۔ دوسرا کچھ خیال ظاہر کرتا تھا کہ دفعہ می تعالیٰ نے حقیقت سے پردہ اٹھا دیا۔ اور سب انتلافات ختم کر دیے۔

۲۲۔ غار کی جگہ یاد گار کی تعمیر: یہ پہتہ نہیں کہ اس کے بعد اصحاب کھن زندہ رہے یا انتقال کر گئے ؟ انتقال ہوا تو کب ہوا ، زندہ رہے توکب تک رہے یاکب تک رہیں گے ۔ بہرمال اہل شہر نے ان کے عجیب وغریب احوال پر مطلع ہوکر فرط عقیدت سے چاہا کہ اس غار کے پاس کوئی مکان بطور یاد گار تعمیر کر دیں جس سے زائرین کو سولت ہو۔ اس میں اختلاف رائے ہوا ہو گا کہ کس قسم کا مکان بنایا جائے ۔ اس اختلاف کی تفاصیل تو غدا ہی کو معلوم ہیں اور یہ بھی اسی کے علم میں ہے کہ یہ تجویز ان کی موت کے بعد ہوئی یا اس سے قبل دوبارہ نیند طاری ہونے کی عالت میں ۔ اور لوگوں کو غار تک پہنچ کر ان کی ملاقات میسر ہوسکی یا نہیں ۔ تاہم جو بارسوخ اور ذی اقتدار لوگ تھے انکی رائے یہ قرار پائی کہ غار کے پاس عبادت گاہ تعمیر کر دی جائے اصحاب کھٹ کی نسبت ہجز اس کے کہ پکے موحد اور متنقی تھے ، یقینی طور پر نہیں کہا جا سکتا کہ کس نبی کی شریعت کے پیرو تھے ۔ لیکن جن لوگوں نے معتقد ہو کر وہاں مکان بنایا وہ نصاری تھے ۔ ابو حیان نے "بحر محیط" میں اصحاب کھٹ کا مقام متعین کرنے کے لئے متعدد اقوال نقل کھئے میں ۔ من شاء فلیراجہ ۔

۲۳۔ اصحاب کھن کی تعداد: یعنی سامعین "اصحاب کھن" کا قصہ من کر جیسا کہ لوگوں کی عادت ہے ، اُلکل کے تیر چلائیں گے ، کوئی کے فکل کے وہ مارکر سے گا۔ لیکن یہ سب اقوال ایسے ہیں جیسے کوئی بے نشانہ دیکھے پھر چلاتا رہے ۔ ممکن ہے مختلف باتیں کہنے سے جمل کے علاوہ رسول اللہ اللّٰی اُلیّٰ کی کا امتحان کرنا بھی مقصود ہو کہ دیکھیں یہ اس معاملہ میں کیا کہتے ہیں۔ کیونکہ اخمال ہے کہ یہود نے ان کو صبیح تعداد سات کی بتلائی ہو جمکی طرف آگے قرآن نے اشارہ کیا ۔ سر معاملہ میں کیا کہتے ہیں۔ کیونکہ اخمال ہے کہ یہود نے ان کو صبیح تعداد سات کی بتلائی ہو جمکی طرف آگے قرآن نے اشارہ کیا ۔ سر

۲۲۔ اصحاب کی تعداد کے بارے میں ابن عباس کی روایت: یعنی اس قیم کی غیر معتد باتوں میں زیادہ جھگونا لا عاصل ہے۔ عدد کے معلوم ہونے سے کوئی اہم مقصد متعلق نہیں۔ جتنی بات خدا نے بتلا دی اس سے زیادہ تحقیق کے در پے ہونا یا جس قدر تردید خدا تعالیٰ کر چکا اس سے زیادہ جھگونا اور تردید کرنا فضول ہے۔ ابن عباس نے فرمایا میں ان قلیل لوگوں میں سے ہوں ( بہنوں نے سیاق قرآنی سے معلوم کر لیا کہ ) اصحاب کھٹ سات ہی تھے۔ کیونکہ جن تعالیٰ نے پہلے دوقول کو "ربجا بالغیب" فرمایا، تیسرے قول کے ساتھ نہیں فرمایا اس کے علاوہ اسلوب بیان بھی بدلا ہوا ہے پہلے دونوں بعلوں میں "واؤ عطف" نہ نہ تھا، تیسرے میں وَ دَا مِنْهُمُ کَلَّبُهُمُ عطف کے ساتھ لانے سے گویا اس پر زور دینا ہے کہ اس قول کا قائل پوری بصیرت ووثوت تیسرے میں وَ دَا مِنْهُمُ مَا مُلَّبُهُمُ عطف کے ساتھ واقعہ کی تنسیل سے واقعت ہے۔ بعض نے اس کی تائید میں یہ بھی کہا ہے کہ پہلے قال قائم فرق مِنْ مِنْ مَا اللہٰ مِن قائلین کا بھر دوسرے کے ساتھ واقعہ کی تفصیل سے واقعت ہے۔ بعض نے اس کی تائید میں یہ بھی کہا ہے کہ پہلے قال قائم مِنْ مِن قائلین کا بھر دوسرے کی ساتھ واقعہ کی تعلی کا ہونا ، اور قائلی اور قائلین کا مُوت ملتا ہے۔ اس طرح کم از کم سات آدمی ہونے چاہئیں۔ کئا قائل کے علاوہ رہا۔

قالُو اَرَبُ کُمْ اَعْ لَمْ مُنا اللہٰ سے اس کے علاوہ رہا۔

إِلَّا اَنْ يَشَاءَ اللهُ وَاذُكُرُ رَّبَّكَ إِذَا نَسِيْتَ وَقُلْ عَسَى اَنْ يَهُدِينِ رَبِّ لِاَقُرَبَ مِنْ هٰذَا وَقُلْ عَسَى اَنْ يَهُدِينِ رَبِّ لِاَقْرَبَ مِنْ هٰذَا رَشَدًا ﴿

وَ لَبِثُوا فِي كَهُفِهِمُ ثَلْثَ مِائَةٍ سِنِينَ وَازُدَادُوْ اتِسَعًا ﴿

قُلِ اللهُ اَعْلَمُ بِمَا لَبِثُوا ۚ لَهُ غَيْبُ السَّمُوتِ وَ اللهِ اللهُ عَيْبُ السَّمُوتِ وَ الْاَرْضِ البَصِرَ بِهِ وَ اَسْمِعُ السَّمُوتِ وَ الْاَرْضِ البَصِرَ بِهِ وَ اَسْمِعُ مَا لَهُمْ مِّنَ دُونِهِ مِنْ وَّلِيٍ " وَلَا يُشْرِكُ فِي مَا لَهُمْ مِّنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيٍ " وَلَا يُشْرِكُ فِي اللهُ مَا لَهُمْ مِّنْ دُونِهِ مِنْ وَلِي " وَلَا يُشْرِكُ فِي اللهُ الل

۲۴۔ مگریہ کہ اللہ چاہے اور یاد کر لے اپنے رب کو جب مھول جائے اور کہ امید ہے کہ میرارب مجھ کو دکھلائے اس سے زیادہ نزدیک راہ نیکی کی [۲۵]

۲۵۔ اور مدت گذری ان پر اپنی کھوہ میں تین سو برس اور ان کے اوپر نو<sup>[۲۲]</sup>

17۔ تو کہ اللہ خوب جانتا ہے جتنی مدت ان پر گذری اسی کی پاس ہیں چھیے بھید آسمان اور زمین کے کیا عجیب دیکھتا اور سنتا ہے [۲۰] کوئی نہیں بندوں پر اس کے سوائے مختار اور نہیں شریک کرتا اپنے حکم میں کسی کو [۲۸]

12۔ اس واقعہ کا زول اور کلمہ ان شآء اللہ کی اہمیت: اصحاب کھٹ کا قصہ تاریخی کتابوں میں نادرات میں لکھا تھا۔ ہر کسی کو کمال خبر ہو سکتی، مشرکین نے یہود کے سکھانے سے صفرت سے پوچھا۔ مقصود آپ کی آزمائش تھی، صفرت نے وحدہ کیا کہ کل بتا دوں گا اس بھروسہ پر کہ جبرپل آئیں گے تو دریافت کر دوں گا۔ جبرپل پندرہ دن تک نہ آئے ۔ صفرت نمایت غمگین ہوئے، مشرکین نے ہنسنا شروع کیا۔ آخریہ قصہ لے کر آئے اور پیچے نصیحت کی کہ آئندہ کی بات کے متعلق بغیر "انشاء اللہ" کے وحدہ نہ کرنا چاہئے۔ اگر ایک وقت بھول جائے تو پھریاد کر کے کہہ لے۔ اور فرمایا کہ امید رکھ کہ تیرا درجہ اللہ اس سے زیادہ کرے بعنی کبھی نہمولے (موضح القرآن) یا اصحاب کھٹ کے واقعہ سے زیادہ عجیب طور پر آپ کی خفاظت فرمائے اور کامیاب کرے جیسا کہ غار ثور کے قصہ میں ہوا۔ یا واقعہ کھٹ سے زیادہ عجیب واقعات و شواہد آپ کی زبان سے بیان کرائے۔

۲۱۔ نیند کی مدت: یعنی شمنی حماب سے پورے تین سو سال کھوہ میں سوتے رہے اور قمری حماب سے نو سال زیادہ ہوئے (مہینوں اور دنوں کی کسور محوب نہیں کی گئیں ) یا تین سو سال کے بعد ممکن ہے قدرے نیند سے چونکے ہوں چھر سوگئے اور نو سال تک سوتے رہے بعض علماء کی رائے یہ ہے کہ یہ تین سونو سال جاگئے کے بعد سے عمد نبوی الٹی ایکٹی ماک کی مدت بیان

فرمائی ۔ یعنی لوگوں سے مل ملا کر پھر سورہے جس کو آپکے زمانہ تک اتنا عرصہ گذرا ۔ واللہ اعلم۔ (لطیفہ) ہمارے زمانہ میں صوبہ زیثوان میں ایک شخص دو سوباون سال کی عمر رکھتا ہے ۔ چوبیبویں شادی ابھی عال میں کی ہے۔

۲۷۔ اللہ کا علم وقدرت: جتنی مدت سوکر وہ جاگے تھے ، تاریخ والے کئی طرح بتاتے تھے ۔ سب سے مٹھیک وہ ہی ہے جواللہ بتائے آسمان وزمین کے تمام پوشیدہ رازاسی کے علم میں میں ۔ کوئی چیزاس کی آنکھ سے اوجھل نہیں ۔

۲۸ یعنی جس طرح اس کا علم محیط ہے ، اس کی قدرت وافتیار مجھی سب پر حاوی ہے ۔ جیسے غیوب سموات وارض کے علم میں اس کا کوئی شریک نہیں ۔ اختیارات قدرت میں بھی کوئی سہم و شریک نہیں ہو سکتا۔

۲۷۔ اور پڑھ جو وحی ہوئی تجھ کو تیرے رب کی کتاب سے کوئی بدلنے والا نہیں اسکی باتیں اور کمیں نہ پائے گا تو

۲۸۔ اور روکے رکھ اپنے آپ کوان کے ساتھ جو پکارتے ہیں اپنے رب کو صبح اور شام طالب ہیں اسکے منہ کے [۳۰] اور یه دوڑیں تیری استحصیں انکو چھوڑ کر تلاش میں رونق زندگانی دنیا کی <sup>[۳]</sup> اور یه کها مان اس کا جس کا دل غافل کیا ہم نے اپنی یاد سے اور پیچھے پڑا ہوا ہے اپنی خوشی کے اوراس کا کام ہے مدیر ینہ رہنا<sup>[77]</sup>

وَاتُلُ مَا أُوْحِيَ إِلَيْكَ مِنْ كِتَابِ رَبِّكَ ۗ لَا مُبَدِّلَ لِكُلِمْتِهِ ﴿ وَلَنْ تَجِدَ مِنْ دُوْنِهِ اللهِ عَلِي اللهِ عَلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا مُلْتَحَدًا 🔁

> وَاصْبِرُ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِيْنَ يَدْعُوْنَ رَبَّهُمُ بِالْغَدُوةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيْدُونَ وَجُهَةٌ وَ لَا تَعُدُ عَيْنُكَ عَنُهُمُ ۚ تُرِيْدُ زِيْنَةَ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا ۚ وَ لَا تُطِعُ مَنُ اَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنَ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوْمَهُ وَكَانَ اَمْرُهُ فُرُطًا

٢٦ ـ أتحضرت صلى الله عليه وسلم كوتلاوت وحى كا عكم: پيلے ""اصحاب كهف كے قصه پر فرمايا تھا فَلَا تُمَارِ فِيهُمُ إلَّا مِرَ آءً ظَاهِرًا وَّلَا تَسْتَفْتِ فِيهِمْ مِنْهُمْ أَحَدًا مطلب يه بهكه بيكار چيزوں ميں زيادہ الجھنے اور كاوش كرنے كى ضرورت نهيں۔ آپ اپنے فرض منصبی کی انجام دہی میں مشغول رہئے۔ یعنی جو جامع و مانع اور کافی و شافی کتاب تیرے رب نے مرحمت فرہائی۔ اسے پڑھ کر سناتے رہئے۔ خدا نے جو ہاتیں اس میں سنائیں اور جو وعدے کئے کوئی طاقت نہیں جو انہیں بدل یا ٹال سکے

یا غلط ثابت کر سکے ۔ اگر کوئی ان باتوں کو بدلنے کے دریے ہو گا یا اس کتاب کے حقوق اداکرنے میں کوتاہی کرے گا وہ خوب سمجھ لے کہ خدا کے مجرم کے لئے کہیں پناہ نہیں۔ ہاں وفاداروں کو پناہ دینے کے لئے اس کی رحمت وسیع ہے ۔ دیکھ لو""اصحاب کھٹ"" کوجو خدا کی باتوں پر جمے رہے ، کیسی اچھی جگہ اپنے فضل سے عنایت فرمائی۔

۳۰۔ بعض صحابہ کی مدح اور فضیلت: یعنی اس کے دیدار اور نوشنودی عاصل کرنے کے شوق میں نہایت افلاص کے ساتھ دائیا عبادت میں مشغول رہتے ہیں ۔ مثلاً ذکر کرتے ہیں، قرآن پڑھتے ہیں ، نمازوں پر مداومت رکھتے ہیں ۔ علال و حرام میں تمیز کرتے ہیں فالق و مخلوق دونوں کے حقوق پہچانتے ہیں ، گو دنیوی حیثیت سے معزز اور مالدار نہیں ۔ جیسے صحابہ میں اس وقت عار، صہیب ، بلال ، ابن مسعود وغیرہ رضی اللہ عنهم تھے۔ الیے مومنین مخلصین کو اپنی صحبت و مجالست سے متفید کرتے رہئے۔ اور کسی کے کہنے سننے یران کو اپنی مجلس سے علیحدہ نہ کیجئے۔

اللہ سرداران کفار کی مذمت: یعنی ان غریب شکسۃ مال مخلصین کو چھوڑ کر موٹے موٹے متحبر دنیاداروں کی طرف اس غرض سے نظر نہ اٹھائیے کہ ان کے معلمان ہو جانے سے دین اسلام کو بڑی رونق ہوگی۔ اسلام کی اصلی عزت و رونق مادی خوشحالی اور چاندی سونے کے سکوں سے نہیں ۔ مضبوط ایمان و تقویٰ اور اعلیٰ درجہ کی خوش اظلاقی سے ہے۔ دنیا کی ٹیپ ٹاپ محض فانی اور سایہ کی طرح ڈھلنے والی ہے ، حقیقی دولت تقویٰ اور تعلق مع اللہ کی ہے جے نہ شکست ہے نہ زوال ، چنانچ اصحاب کھف کے واقعہ میں غدا کو یاد کرنے والوں اور دنیا کے طالبوں کا انجام معلوم ہو چکا۔

۳۳ یعنی جن کے دل دنیا کے نشہ میں مت ہوکر خداکی یاد سے غافل اور ہروقت نفس کی خوشی اور خواہش کی پیروی میں مشغول رہتے میں ، خداکی اطاعت میں بیٹے اور ہواپر ستی میں آگے رہنا ان کا شیوہ ، ایسے بدمت غافلوں کی بات پر آپ کان نہ دھریں خواہ وہ بظاہر کیسے ہی دولتمند اور جاہ و ثروت والے ہوں۔ روایات میں ہے کہ بعض صنادید قریش نے آپ سے کہا کہ ان رذیلوں کو ایپ پاس سے اٹھا د بیجئے تاکہ سردار آپ کے پاس بیٹے سکیں رذیل کہا غریب مسلمانوں کو اور سردار دولتمند کا فروں کو۔ ممکن ہے آپ سے دار آپ کے پاس بیٹے سکیں رذیل کہا غریب مسلمانوں کو اور سردار دولتمند کا فروں کو۔ ممکن ہے آپ سے قلب مبارک میں خیال گررا ہو کہ ان غرباء کو تصور ٹی دیر علیحدہ کر دینے میں کیا مضائقہ ہے ۔ وہ تو پکے مسلمان میں مصلحت پر نظر کر کے رنجیدہ نہ ہوں گے اور یہ دولت منداس صورت میں اسلام قبول کر لیں گے۔ اس پر یہ آب اتری کہ آپ ہرگزان مشخبرین کا کہنا نہ مانے کیونکہ یہ بیودہ فرمائش ہی ظاہر کرتی ہے کہ ان میں تقیقی ایمان کا رنگ قبول کرنے کی استعداد نہیں ۔ پھر محض موہوم فائدہ کی غاطر مخلصین کا احترام کیوں نظر انداز کیا جائے نیز امیروں اور غربوں کے ساتھ اس طرح کا معاملہ کرنے سے احتمال ہے کہ عام لوگوں کے قلوب میں چینمبر کی طرف سے معاذ اللہ نفرت اور بدگانی پیدا ہو جائے جس کا ضرر اس ضرر سے احتمال ہے کہ عام لوگوں کے قلوب میں پینمبر کی طرف سے معاذ اللہ نفرت اور بدگانی پیدا ہو جائے جس کا ضرر اس ضرر سے احتمال ہے کہ عام لوگوں کے قلوب میں پینمبر کی طرف سے معاذ اللہ نفرت اور بدگانی پیدا ہو جائے جس کا ضرر اس ضرر سے احتمال ہے کہ عام لوگوں کے قلوب میں پینمبر کی طرف

کہیں زیاد ہو گا جوان چند متکر بین کے اسلام قبول نہ کرنے کی صورت میں تصور کیا جا سکتا ہے۔

وَقُلِ الْحَقُّ مِنَ رَّبِكُمْ فَمَنَ شَآءَ فَلْيُؤُمِنَ وَقُلِ الْحَقُّ مِنَ رَبِّكُمْ فَمَنَ شَآءَ فَلْيُكُفُرُ لِنَّآ اَعُتَدُنَا لِلطِّلِمِيْنَ نَارًا لاَ اَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِنَ لِلطِّلِمِيْنَ نَارًا لاَ اَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِنَ يَسْتَغِينُثُوا يُعَاثُوا بِمَآءٍ كَالْمُهُلِ يَشُوى يَسْتَغِينُثُوا يُعَاثُوا بِمَآءٍ كَالْمُهُلِ يَشُوى الشَّرَابُ فَي كَالْمُهُلِ يَشُوى الشَّرَابُ فَي مَا وَسَآءَتُ الْوُجُوهَ فَي بِئُسَ الشَّرَابُ فَي وَسَآءَتُ مُرْتَفَقًا عَيْ

إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ إِنَّا لَا نُضِيْحُ اَجْرَ مَنْ اَحْسَنَ عَمَلًا ﴿

أُولَلِكَ لَهُمْ جَنّْتُ عَدُنٍ تَجُرِى مِنْ تَحُتِهِمُ الْالْنَهْرُ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ اَسَاوِرَ مِنْ ذَهبِ الْاَنْهُرُ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ اَسَاوِرَ مِنْ ذَهبٍ قَ يَلْبَسُونَ ثِيَابًا خُضْرًا مِّنْ سُنْدُسٍ قَ اِسْتَبُرَقٍ مُّتَّكِيِينَ فِيهَا عَلَى الْاَرَآبِكِ لَّ نِعُمَ اِسْتَبُرَقٍ مُّتَّكِيِينَ فِيهَا عَلَى الْاَرَآبِكِ لَّ نِعُمَ

الثَّوَابُ وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا ﴿

۲۹۔ اور کہ ہی بات ہے تہمارے رب کی طرف سے پھر جو کوئی چاہے نہ مانے [۳۳] پھر جو کوئی چاہے نہ مانے [۳۳] ہم نے تیار کر رکھی ہے گہنگاروں کے واسط آگ کہ گھیر رہی ہیں انکواسکی قناتیں [۳۳] اور اگر فریاد کریں گے تو ملے گا پانی جیسے پیپ بھون ڈالے منہ کو کیا برا پینا ہے اور کیا برا آرام [۳۵]

۳۰۔ بیشک جولوگ یقین لائے اور کیں نیکیاں ہم نہیں کھوتے بدلہ اس کا جس نے جھلا کیا کام [۳۶]

الا ۔ ایسوں کے واسطے باغ میں بینے کے بہتی میں ان کے نیچے نہریں پہنائے جائیں گے ان کو وہاں کنگن سونے کے فہرے سبز باریک اور سونے کے [۲۰] اور پہنیں گے کچڑے سبز باریک اور گاڑھے ریشم کے [۲۸] دیمیہ لگائے ہوئے ان میں تختوں پر کیا خوب بدلہ ہے اور کیا خوب آرام [۲۹]

٣٣۔ حق ظاہر ہو چکا: یعنی خداکی طرف سے پھی باتیں سنا دی گئیں ، کسی کے ماننے کی اسے کچھ پروا نہیں ہو کچھ نفصان ہو گا صرف تمہارا ہو گا۔ ماننے اور نہ ماننے والے دنوں اپنا اپنا انجام سوچ لیں جو آگے بیان کیا جاتا ہے دنیا کہ چہل پہل محض بہج اور فانی ہے۔ اس کا لطف جب ہی ہے کہ فلاح آخرت کا ذریعہ ہنے ۔ وہاں محض دنیا کا تمول کام نہ دے گا۔ بلکہ جو یہاں شکستہ عال تھے بہت سے وہاں عیش وآرام میں ہوں گے۔

۲۳۔ وہ قناتیں بھی آگ کی ہوں گی۔

۳۵۔ دوزخ کا پانی: یعنی گرمی کی شدت سے پیاس لگے گی توالعطش بکاریں گے ۔ تب تیل کی تکچھٹ یا پیپ کی طرح کا پانی دیا جائے گا۔ جو سخت حرارت اور تیزی کی وجہ سے منہ بھون ڈالے گا۔

m يعنى ادنىٰ سے ادنى نيكى بھى كم نه موگى \_ پورابدله ديا جائے گا۔

٣٠ اہل جنت كى تعمتيں: تاكہ دكھلا ديا جائے كہ اصلى اور دائمى دولتمندكون لوگ ہيں۔ كنگن ياريشمى كچروں اوراسى طرح جنت كى تام نعمتوں كى غاص كيفيت كوہم دنيا ميں نهيں سمجھ سكتے كيونكہ ہمارى محوسات ميں اس موطن كى كوئى پورى مثال موجود نهيں۔ ٣٨۔ شايد ابرا باريك ريشم كا اور استر دبيزريشم كا ہو۔ كا يفهم من قولہ تعالىٰ بَطَابِئَهَا مِنْ إِسْتَهُرَ فِي (رحمن ركوع٣) يا دونوں قميں الگ الگ استعال كى جائيں۔ واللہ اعلم۔ موضح القرآن ميں ہے۔ حضرت نے فرمايا سونا اور ريشمى كچرا مردوں كا ملنا ہے جمشت ميں۔ جوكوئى يمال يہ چيزيں سينے وہال نہ سينے گا۔

**89**۔ یعنی مسہرلوں پر تکھیہ مسندلگائے نہایت عزت وآرام سے بیٹھے ہوں گے۔

وَاضْرِبُ لَهُمُ مَّثَلًا رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحْدِهِمَا جَنَّتَيْنِ مِنْ اَعْنَابٍ وَّحَفَفْنْهُمَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّتَيْنِ مِنْ اَعْنَابٍ وَّحَفَفْنْهُمَا بِنَخْلِ وَّ جَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا أَلَى

كِلْتَا الْجَنَّتَيْنِ اتَتُ أُكُلَهَا وَلَمْ تَظَلِمْ مِّنْهُ شَيْئًا لَا قَ فَجَّرُ نَا خِللَهُمَا نَهَرًا ﴿

وَّ كَانَ لَهُ ثَمَرُ ۚ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَ هُوَ لَهُوَ لَهُوَ لَكُانَ لَهُ اللَّا وَ الْمُوَ لَكُونُ لِكَالًا وَّ اَعَنُّ لَهُوَ اَعَنُّ لَكُالًا وَّ اَعَنُّ لَكُالًا وَّ اَعَنُّ لَكُورُ مِنْكَ مَالًا وَّ اَعَنُّ لَكُورُ الْحَالَى اللَّا وَ اَعَنُّ لَكُورُ اللَّهِ وَ اللَّا وَ اَعَنُّ لَكُورًا اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّلِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

۳۱۔ اور بتلا انکو مثل دو مردوں کی [۳۰]کر دیے ہم نے ان میں سے ایک کے لئے دوباغ انگور کے اور گردان کے کھجویرں اور رکھی دونوں کے بیچ میں کھیتی [۴]

٣٣ ـ دونوں باغ لاتے ہیں اپنا میوہ اور نہیں گھٹاتے اس میں سے کچھ [٣] اور بہا دی ہم نے ان دنوں کے بچے نہر [٣]

۳۷۔ اور ملا اسکو پھل [۴۴] پھر بولا اپنے ساتھی سے جب باتیں کرنے لگا اس سے میرے پاس زیادہ ہے تجھ سے مال اور آبرو کے لوگ [۴۵] وَ دَخَلَ جَنَّتَهُ وَ هُوَ ظَالِمٌ لِّنَفُسِهِ ۚ قَالَ مَآ اَظُنُّ اَنُ تَبِيْدَ هٰذِمَ اَبَدًا ﴿

وَّمَاۤ اَظُنُّ السَّاعَةَ قَآ بِمَةً ۚ وَّ لَبِنُ رُّدِدُتُّ اِلَى رَّ السَّاعَةَ قَآ بِمَةً ۗ وَ لَبِنُ رُّ دِدُتُّ اِلَى رَبِّ لَاَ جِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنْقَلَبًا ﴿

۳۹۔ اور نہیں خیال کرتا ہوں کہ قیامت ہونے والی ہے اور اگر کھی پہنا دیا گیا میں اپنے رب کے پاس پاؤں گا بہتراس سے وہاں پہنچ کر [۴۷]

بہ۔ دو شخصوں کی مثال: یہ کافر غنی اور مومن فقیر کی مثال بیان فرمائی ، جس کے ضمن میں دنیا کی بے ثباتی ، کفرو تحبر کی بدانجامی اور ایان و تقویٰ کی مثال بیان ہوئی واقعی موجود تھے ؟ یا محض تفہیم کے لئے مثال فرض کرلی گئی ؟ علماء کے اس میں دونوں قول ہیں اور تمثیل کا فائدہ بہرعال عاصل ہے۔

ا ہے۔ یعنی باغوں کے گرد باڑھ کھجور کی لگائی اور دونوں باغوں کے درمیان میں زمین چھوڑی جس میں زراعت ہوتی تھی تا غلے اور پیل (قوت اور فواکہ ) سب تیار ملیں۔

۲۲ یعنی پیه نهیں کہ ایک باغ مچلا دوسرا نه مچلا ۔ یا ایک درخت زیادہ آیا دوسراکم ۔

۳۳ یعنی باغوں کے درمیان نہر کا پانی قریبۂ سے پھر رہا تھا کہ منظر فرحت بخش رہے اور بارش نہ ہوتب بھی باغ وغیرہ ختگی سے خراب نہ ہونے یائے۔

۲۷ یعنی جو خرچ کیا یا کائی کی اس کا پیمل خوب ملا ۔ اور ہر قسم کے سامان عیش ورفاہیت جمع ہوگئے نکاح کیا تواس کا پیمل بھی اچھا پایا اولا دکثرت سے ہوئی ۔

40۔ مال و دولت کا نشہ: یعنی مال و دولت اور جھا میرے پاس تجھ سے کہیں زائد ہے۔ اگر میں مشرکانہ اطوار اختیار کرنے میں باطل پر ہوتا تواس قدر آسائش اور فراخی کیوں ملتی اس کے مشرک ہونے کا ثبوت اس سے ملتا ہے کہ آفت آنے کے بعد پچھتا کر کہتا تھا۔ یالکیڈیٹن کہ اُشو کے بیر بی آفت آنے کے بعد پچھتا کر کہتا تھا۔ یالکیڈیٹن کہ اُشو کے باطل ہونے کا اظہار اور شرک سے تائب ہونے کی نصیحت کر رہا ہوگا۔ جس کے جواب میں یہ کہا کہ میں تجھ سے مال میں ، جھے میں ، ہر چیز میں زیادہ ہوں کس طرح یقین کر لول کہ میں باطل پر ہوں اور تجھ جیسا مفلس قلاش می پر ہو۔

۳۹ یعنی شرک میں مبتلا تھا۔ کبرو غرور کا نشہ دماغ میں بھرا ہوا تھا، دوسروں کو حقیر جانتا تھا۔ اور غدا کی قدرت وجبروت پر نظریذ تھی ۔ بنہ یہ سمجھتا تھا کہ آگے کیا انجام ہونے والا ہے بس یہ ہی باغ اس کی جنت تھی جس کو آپ خیر سے ابدی سمجھتے تھے۔

٣٠ - کها اس کو دوسرے نے جب بات کرنے لگا کیا تو منکر ہو گیا اس سے جس نے پیدا کیا تجھ کو مٹی سے پھر قطرہ سے پھرپوراکر دیا تجھ کو مرد

قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَ هُوَ يُحَاوِرُهُ آكَفَرُتَ بِالَّذِى خَلَقَكَ مِنْ تُطُفَةٍ ثُمَّ مِنْ نُطُفَةٍ ثُمَّ مَوْدِكَ رَجُلًا ﴿

لَكِنَّاْ هُوَ اللهُ رَبِّيَ وَ لَآ أُشْرِكُ بِرَبِّيَ آحَدًا

وَلَوُلَآ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ اللهُ لَا لَا لَهُ لَا عُولَآ إِنْ تَرَنِ أَنَا أَقَلَّ مِنْكَ مَالًا وَ وَلَدًا ﴿ وَلَا اللهِ اللهِ أَلِهُ تَرَنِ أَنَا أَقَلَّ مِنْكَ مَالًا وَ وَلَدًا ﴿

۳۸۔ میسر میں تو یہی کہتا ہوں وہی اللہ ہے میرا رب اور نہیں مانتا شریک اپنے رب کا کسی کو[۴۸]

79۔ اور جب توآنا تھا اپنے باغ میں کیوں نہ کا تونے ہو پاہے اللہ سو ہو طاقت نہیں مگر جو دے اللہ [67] اگر تو دیکھتا ہے مجھ کو کہ میں کم ہوں تجھ سے مال اور اولا د میں

۲۷۔ مال کی وجہ سے آخرت سے الکار: یعنی اب تو آرام سے گزرتی ہے۔ اور میں نے سب انتظامات ایے مکمل کر لئے ہیں کہ میری زندگی تک ان باغوں کے تباہ ہونے کا بظاہر کوئی کھٹکا نہیں۔ رہا بعد الموت کا قصہ ، سواول تو مجھے یقین نہیں کہ مرنے کے بعد ہڈیوں کے ریزوں کو دوبارہ زندگی ملے گی ؟ اور ہم خدا کے سامنے پیش کئے جائیں گے لیکن اگر ایسا ہوا تو یقینا مجھے یماں سے بہتر سامان وہاں ملنا چاہئے اگر ہماری حرکات خداکو ناپسند ہوتیں تو دنیا میں اتنی کشائش کیوں دیتا۔ گویا یماں کی فراخی علامت ہے کہ وہاں بھی ہم عیش اڑائیں گے۔

۴۸۔ اس کے مومن دوست کا جواب: یعنی جس خدا نے تیری اصل (آدم ) کو بے جان مٹی سے ، پھر تجھ کو زمینی پیداوار کے خلاصہ اور ایک قطرہ ناچیز سے پیدا کر کے زندگی بخشی اور جمانی و روحانی قوتیں دے کر ہٹاکٹا مرد بنایا ، کیا تجھے الکار ہے کہ وہ تیرے مرے تیچھے دوبارہ زندہ نہیں کر سکتا ؟ یا دی ہوئی نعمت چھین نہیں سکتا ؟ میرا تو یہ عقیدہ نہیں ۔ بلکہ یقین رکھتا ہوں کہ وہ تنا ہمارا رب ہے ۔ اس کی خدائی میں کوئی حصہ دار نہیں ۔ پھر بھلا اس کے عکم واختیار کے سامنے کون دم مار سکتا ہے ۔

99۔ ماناء اللہ لا قوۃ الا باللہ کے کلمہ کی تلقین: یعنی مال تواللہ کی نعمت ہے۔ اس پر اترانے اور کفر بجنے سے آفت آتی ہے چاہئے تھا کہ باغ میں داخل ہوتے وقت مَا اَظُنُّ اَنْ تَبِیْدَ هٰذِهٖ اَبَدًا کی جگہ مَاشَآ ۽ اللهُ لَا قُوَّۃَ إِلَّا بِاللهِ کہنا۔ یعنی فدا جو چاہے عطا فرمائے ، ہم میں جو کچھ زور وقوت ہے اسی کی امداد واعانت سے ہے۔ وہ چاہے توایک دم میں سلب کر لے روایات میں ہے کہ جب آدمی کواسینے گھر بار میں آمودگی نظر آئے تو یہ ہی لفظ کھے۔ مَاشَآ ۽ اللهُ لَا قُوَّۃَ إِلَّا بِاللهِ۔

فَعَسٰی رَبِّیۡ اَن یُّوُتِینِ خَیرًا مِّن جَنَّتِكَ وَ مِی اَلْ یُوْتِینِ خَیرًا مِّن جَنَّتِكَ وَ مِی اَلْ مَی اَلْ مِن السَّمَاءِ مِی مِی صِح کورہ فَی السَّمَاءِ مَی مِی صِح کورہ فَتُصْبِحَ صَعِیْدًا زَلَقًا اللَّا اللَّهُ مَا اِللَّا اللَّهُ مَا اِنْ مِی مِی صِح کورہ فَتُصْبِحَ صَعِیْدًا زَلَقًا اللَّهُ اللَّهُ مَا اِللَّا مَان سے پیر صح کورہ فَتُصْبِحَ صَعِیْدًا زَلَقًا اللَّا اللَّهُ مَا اِللَّا اللَّهُ مَا اِللَّا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اِللَّا اللَّهُ مَا اِللَّا اللَّهُ مَا اِللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اِللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الْمُعَالَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللْمُعَلِيْمُ اللْمُعَلِّمُ اللْمُعَلِّمُ اللْمُعَلِّمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ

اَوْ يُصْبِحَ مَا وُها غَوْرًا فَلَنْ تَسْتَطِيْعَ لَهُ طَلَبًا

وَأُحِيْطُ بِثَمَرِهٖ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَّيْهِ عَلَى مَآ أَنْفَقَ فِيْهَا وَهِى خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَلَيْتَنِي لَمُ أُشُرِكَ بِرَبِّي آحَدًا ﴿ وَيَقُولُ لِلَيْتَنِي لَمُ أُشُرِكَ بِرَبِّي آحَدًا ﴿ وَيَقُولُ لِلَيْتَنِي لَمُ أُشُرِكَ بِرَبِّي آحَدًا ﴿ وَيَقُولُ لِلَيْتَنِي لَمُ أُشُرِكَ بِرَبِي آحَدًا ﴿ وَلَمْ تَكُنُ لَّهُ فِئَةٌ يَّنْصُرُونَهُ مِنْ دُونِ اللهِ وَلَمْ تَكُنُ لَّهُ فِئَةٌ يَّنْصُرُونَهُ مِنْ دُونِ اللهِ وَمَا كَانَ مُنْتَصِرًا ﴿

هُنَالِكَ الْوَلَايَةُ لِلهِ الْحَقِّ لَهُوَ خَيْرُ ثَوَابًا عُ خَيْرُ عُقْبًا ﴿

۵۲ یعنی کف افیوس ملتارہے گا۔

۵۳ ۔ باغ واساب کی تباہی: حضرت شاہ صاحبٌ لکھتے میں ""آخر اس کے باغ پر وہ ہی ہوا جواس مرد نیک کی زبان سے نکلا تھا

۳۰ ۔ تو امید ہے کہ میرا رب دیوے مجھ کو تیرے باغ سے بہتر [۵۰] اور بیج دے اس پر لو کا ایک جھونکا آسمان سے پھر صبح کورہ جائے میدان صاف

الا ۔ یا صبح کو ہورہے اس کا پانی نشک پھرینہ لا سکے تو اس کو ڈھونڈھ کر [۱۵]

۲۷۔ اور سمیٹ لیا گیا اس کا سارا پھل پھر صبح کورہ گیا ہاتھ نچاتا [۵۲] اس مال پر جو اس میں لگایا تھا اور وہ گرا پڑا تھا اپنی چھترپوں پر [۵۳] اور کھنے لگا کیا خوب ہوتا اگر میں شریک نہ بناتا اپنے رب کا کسی کو [۵۳]

۴۳۔ اور یۂ ہوئی اس کی جاعت کہ مدد کریں اس کی اللہ کے سوائے اور یۂ ہوا وہ کہ خود بدلہ لے سکے [۵۵]

۴۷۔ یماں سب اختیار ہے اللہ سپنے کا اس کا انعام بہتر ہے اور اچھا ہے اس کا دیا ہوا بدلہ [۵۶] رات کوآفت سماوی آگ کی صورت میں آئی ۔ سب عبل کر ڈھیر ہوگیا ۔ مال خرچ کیا تھا پونجی بڑھانے کو وہ اصل بھی کھو بیٹھا۔ ۵۲۔ اپنے شمرک پر ندامت: مگر اب پچھتائے کیا ہوت ہے جب چڑیاں چگ گئیں کھیت ۔ اور یہ افسوس وندامت بھی خدا سے ڈرکر نہیں ، محض دنیوی ضرر پہنچنے کی بنا پر تھی۔

۵۵۔ یعنی نہ جھا کام آیا، نہ اولاد، نہ فرضی معبود جنیں خدائی کا شریک ٹھمرا رکھا تھا۔ اور نہ خود اپنی ذات میں اتنی طاقت تھی کہ خدا کے عذاب کوروک دیتا یا بدلہ لے سکتا۔

<mark>۵۹۔</mark> یعنی جس عمل کا جو بدلہ کسی کو دے وہ ہی ٹھیک ہے۔ یہاں اور وہاں ہر جگہ اختیار اس کا چلتا ہے۔ کسی کی مجال نہیں کہ اس کے فیصلہ میں دخل دے سکے۔

وَاضْرِبُ لَهُمُ مَّثَلَ الْحَلُوةِ الدُّنْيَا كَمَآءٍ اَنْزَلْنُهُ مِنَ السَّمَآءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْنُرَلْنُهُ مِنَ السَّمَآءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْاَرْضِ فَاصْبَحَ هَشِيْمًا تَذْرُوهُ الرِّلْحُ لَلْ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُّقْتَدِرًا 
وَ كَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُّقْتَدِرًا 
وَ كَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُّقْتَدِرًا

المَالُ وَ الْبَنُونَ زِينَةُ الْحَلُوةِ الدُّنْيَا وَ الْبَنُونَ زِينَةُ الْحَلُوةِ الدُّنْيَا وَ وَالْبَقِيْتُ الصَّلِحْتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَ خَيْرٌ امَلًا ﴿

وَ يَوْمَ نُسَيِّرُ الْجِبَالَ وَ تَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةً لَا قَ حَشَرُ نَاهُمُ فَلَمْ نُعَادِرُ مِنْهُمُ الْجَرَاقَ الْحَدَاقَ الْحَدَاقَ

۲۵۔ اور بتلا دے ان کو مثل دنیا کی زندگی کی جیسے پانی اثارا ہم نے آسمان سے پھر رلا ملا نکلا اس کی وجہ سے زمین کا سبزہ پھر کل کو ہو گیا چورا پورا ہوا میں اڑتا ہوا [۵۰] اور اللہ کو ہے ہرچزیر قدرت [۵۸]

47ء مال اور بیٹے رونق ہیں دنیا کی زندگی میں اور باقی رہنے والی نیکیوں کا بہتر ہے تیرے رب کے یہاں بدلا اور بہتر ہے توقع [۵۹]

۲۷۔ اور جس دن ہم چلائیں پہاڑ اور تو دیکھے زمین کو کھلی ہوئی [۲۰] اور گھیر ملائیں ہم انکو پھر نہ چھوڑیں ان میں سے ایک کو [۱۱]

۵۷ دنیا کی زندگی کی مثال: یعنی دنیا کی عارضی بهار اور فانی و سریع الزوال تروتازگی کی مثال ایسی سمجھو کہ ختک اور مردہ زمین پر

بارش کا پانی پڑا، وہ یک بیک جی اٹھی، گنجان درخت اور مختلف اجزاء سے رلا ملا سبزہ نکل آیا۔ املماتی کھیتی آئکھوں کو بھلی معلوم ہونے لگی۔ مگر چند روز ہی گذرے کہ زرد ہوکر سوکھنا شروع ہوگئی۔ آخر ایک وقت آیا کہ کانٹ چھانٹ کر برابر کر دی گئی۔ پھر ریزہ ہوکر ہوا میں اڑائی گئی۔ یہ ہی عال دنیا کے دیدہ زیب وابلہ فریب بناؤ سنگار کا سمجھو۔ چند روز کے لئے خوب ہری بھری نظر آئی ہے۔ آخر میں چورہ ہوکر ہوا میں اڑ جائے گی۔ اورکٹ چھٹ کر سب میدان صاف ہو جائے گا جیساکہ آگے و یکو مَر دُسَیِّرہُ الْجِبَالَ وَ تَرَی الْاَرْضَ بَارِ ذَةً میں اشارہ کیا ہے۔

۵۸۔ یعنی جب چاہے پھر جلادے۔ (موضح القرآن) یا یہ کہ اگانا اور پوراکر کے اڑا دینا سب اسی کے دست قدرت میں ہے۔ ۵۹۔ مال واولاد اور باقی رہنے والی نیکیاں: یعنی مرنے کے بعد مال واولاد وغیرہ کام نہیں آتے صرف وہ نیکیاں کام آتی میں بن کا اثریا تواب آئندہ باقی رہنے والا ہو۔ حدیث میں شبخکان الله وَ الْحَمَّدُ لِلّٰهِ وَ لَآ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اَ اللّٰهُ اَ کُمَرٌ وَ لَا حَوْلَ وَ لَاللّٰهُ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ وَ لَا حَوْلَ وَ لَا عَوْلَ وَ لَا عَوْلَ وَ لَا عَوْلَ وَ لَاللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهِ وَ وَ اللّٰهِ وَ وَ اللّٰهِ وَ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ وَ وَ اللّٰهِ وَقَعَاتَ وَ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَمِنْ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَصَالَ عَلَا اللّٰهُ وَقَعَاتَ قَامُ كُمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ ا

۔ ۔ قیامت کے دن پہاڑ اور زمین کا عال: یعنی جب قیامت آئے گی پہاڑ جیسی سخت مخلوق بھی اپنی جگہ سے چلائی جائے گی بلکہ اس کی بھاری بھاری چٹانیں دھنی ہوئی اون کی طرح فضا میں اڑتی پھریں گی ۔ غرض زمین کے سارے ابھار مٹ کر سطح ہموار اور کھلی ہوئی رہ جائے گی ۔

ال۔ یعنی کوئی شخص خدائی عدالت سے غیر ماضر منہ ہو سکے گا۔

وَ عُرِضُوا عَلَى رَبِّكَ صَفَّا لَا لَقَدُ جِئْتُمُونَا كَمَا خَلَقُنْ كُمُ اَوَّلَ مَرَّةٍ "بَلُ زَعَمْتُمُ الَّنَ تَجْعَلَ لَكُمْ مَّوْعِدًا ﴿

۲۸۔ اور سامنے آئیں تیرے رب کے صف باندھ کر آ پہنچ تم ہمارے پاس جیسے ہم نے بنایا تھا تم کو پہلی بار نہیں تم تو کہتے تھے کہ مذ مقرر کریں گے ہم تمہارے لئے کوئی وعدہ [۱۲] وَوُضِعَ الْكِتْبُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشَفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَ يَقُو لُونَ يُويئكَنَا مَالِ هٰذَا الْكِتْبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَّلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصُهَا ۚ وَ وَجَدُوْا مَا عَمِلُوْا حَاضِرًا عَ ﴿ وَ لَا يَظْلِمُ رَبُّكَ اَحَدًا ﴿

وَ إِذْ قُلْنَا لِلْمَلَّهِكَةِ اسْجُدُوا لِأَدَمَ فَسَجَدُوٓ الَّا الَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ فَفَسَقَ عَنُ اَمُر رَبِّهِ ﴿ اَفَتَتَّخِذُوْ نَهُ وَ ذُرِّ يَّتَهَّ اَوْلِيَا ۚ ءَ مِنْ دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُقُّ لَا بِئُسَ لِلظّٰلِمِينَ بَدَلًا 🗈

مَآ اَشْهَدُتُّهُمُ خَلْقَ السَّمٰوٰتِ وَ الْاَرْضِ وَلَا خَلْقَ اَنْفُسِهِمْ ۗ وَمَا كُنْتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِّينَ عَضُدًا 🗃

۲۹۔ اور رکھا جائے گا حماب کا کاغذ پھر تو دیکھے گنگاروں کو ڈرتے ہیں اس سے جو اس میں لکھا ہے [۱۳] اور کھتے ہیں ہائے خرابی کیا ہے یہ کافذ نہیں چھوٹی اس سے چھوٹی بات اور نہ بڑی بات جواس میں نہیں آگئی اور پائیں گے جو کچھ کیا ہے سامنے <sup>[14]</sup> اور تیرارب ظلم مذکرے گاکسی پر [۲۵]

۵۰ ۔ اور جب کہا ہم نے فرشتوں کو سجدہ کروآ دم کو تو سجدہ میں گر پڑے مگر ابلیں تھا جن کی قسم سے سونکل بھا گا اپنے رب کے حکم سے سوکیا اب تم ٹھمراتے ہواس کو اور اس کی اولا د کو رفیق میرے سوائے اور وہ تمہارے دشمن میں برا ہاتھ لگا بے انصافوں کے بدلہ [۲۲]

۵۱۔ دکھلا نہیں لیا تھا میں نے انکو بنانا آسمان اور زمین کا اور نہ بنانا خود ان کا اور میں وہ نہیں کہ بناؤں برکانے والوں کواپنا مدد گار [۲۷]

۲۲۔ محش**می**ں امتوں کی صفیں: منکرین بعث کو تفریع و تو بیجز کے طور پر یہ کہا جائے گا کہ تم تو قیامت وغیرہ کو محض ڈھکوسہ سمجھتے تھے آج سب جتقا اور اثاثہ چھوڑ کر ننگ دھڑنگ کہاں آ پہنچے ۔ اور "" جیسا بنایا تھا پہلی بار"" میں یہ بھی داخل ہے کہ بدن میں کچھ زخم و نقصان وغیرہ نہ رہے گا۔ حدیث میں ہے کہ محثر میں کل ایک سوبیس صفیں ہوں گی جن میں اسی امت محمدیہ کی ہیں۔ 47۔ اعال نامے: یعنی اعالنامہ ہرایک کے ہاتھ میں دیا جائے گا۔ اس میں اپنے گناہوں کی فہرست پڑھ کر مجرم خوف کھائیں

گے کہ دیکھئے آج کلیبی سزاملتی ہے۔

۱۲۔ یعنی ذرہ ذرہ عمل آمکھوں کے سامنے ہو گا اور ہرایک چھوٹی بڑی بدی یا نیکی اعالنامہ میں مندرج پائیں گے۔

10 - حشر میں کسی پر ظلم نمیں ہوگا: حق تعالیٰ کی بارگاہ میں ظلم کا بایں معنی توامکان ہی نمیں کہ وہ غیر کی ملک میں تصرف کرے ، کیونکہ تمام مخلوق اسی کی ملک ہے ۔ لیکن ظاہر میں جو ظلم نظر آئے اور بے موقع کام سمجھا جائے ۔ وہ بھی نمیں کرتا ، نہ کسی کو بے قصور پکڑتا ہے نہ کسی کی ادنیٰ نیکی کو ضائع ہونے دیتا ہے ۔ بلکہ اپنی حکمت بالغہ سے نیکی و بدی کے ہرایک درخت پر وہ ہی پھل لگاتا ہے جواس کی طبیعت نوعیہ کا اقتصاء ہو گذم ازگذم بروید جوزجو، از مکافات علی غافل مشو کفر و ایمان اور اطاعت و معصیت میں خالق الکل نے اسی طرح کے علیحدہ علیحدہ نواص و تاثیرات رکھ دی میں ۔ بیسے زہر اور تریاق میں ۔ آخرت میں خیرو شرکے یہ تمام خواص و آثار علائیہ ظاہر ہو جائیں گے۔

19- ابلیس جن تھا: راج یہ ہی ہے کہ ابلیس نوع جن سے تھا، عبادت میں ترقی کر کے گروہ ملائکہ میں شامل ہوگیا۔ اسی لئے فرشتوں کو ہو عکم ہجود ہوا اس کو بھی ہوا اس وقت اس کی اصلی طبیعت رنگ لائی ۔ بیجبر کر نے خدا تعالیٰ کی فربانبرداری سے ہماگ نکلا ، آدم کے سامنے سر جم کا نے میں کسرشان سمجھی ۔ تعجب ہے آج آدم کی اولاد اپنے رب کی جگہ اسی دشمن ازلی اور اس کی اولاد و اتباع کو اپنا رفیق و نیز نواہ اور مددگار بنانا چاہتی ہے ۔ اس سے بڑھ کر بے انصافی اور ظلم کیا ہوگا ۔ یہ قصہ پہلے کہ: جگہ مفسل گذر چکا ہے ۔ یہاں اس پر متند کرنے کے لئے لائے میں کہ دنیائے فانی کی ٹیپ ٹاپ پر مغرور ہوکر آثرت سے فافل ہو جانا کی تحریک و تولیل سے ہے چاہتا ہے کہ ہم اپنا اصلی و آبائی وطن ( بہت ) میں واپس نہ جائیں ۔ اس کا مطبح نظر یہ ہے کہ دوست بن کر ہم سے پرانی دشمنی نکا نے آدمی کو لازم ہے کہ ایسے چالاک دشمن سے بشیار رہے ۔ جو لوگ دنیوی متاع پر مغرور ہوکر صنعفاء کو حقیہ سمجھتے اور اپنے کو بہت لمبا کھینچے میں ، وہ بیجہ و تفاذ میں شیطان لعین کی راہ پر چل رہے میں ۔ ( تنبیہ ) ابن کثیر نے بعض روایات نقل کر کے جن میں ابلیس کی اصل نوع ملائکہ میں سے بتلائی گئی ہے ، لیجا ہے کہ ان روایات کا غالب حصہ نظر روایات نقل کر کے جن میں ابلیس کی اصل نوع ملائکہ میں سے بتلائی گئی ہے ، لیجا ہو اور ان میں کی بعض چریں تو یقینا بھوٹ اسرائیلیات میں سے جندیں بہت نظر و فکر کے بعد اعتیاط کے ساتھ قبول کرنا چاہتے اور ان میں کی بعض چریں تو یقینا بھوٹ میں ۔ بیونکہ قرآن صاف ان کی تکذیب کرتا ہے ۔ آگے ابن کثیر نے بہت وزندار الفاظ میں اسرائیلیات کے متعلق ، تو کچھ کلام کیا ہو ۔ یکھے اور یادر کھنے کے قابل ہے ۔ یہاں مخوف تطویل ہم درج نہیں کرسکتے۔

۱۶۔ شاطین کی مذمت: یعنی زمین و آسمان پیدا کرتے وقت ہم نے ان شاطین کوبلایا نہ تھا کہ ذرا آگر دیکھ جائیں ۔ ٹھیک بنا ہے یا کچھ اونچ نیچ رہ گئی۔ غرض نہ ان سے تکوین وابجاد عالم میں کچھ مثورہ لیا گیا نہ مدد طلب کی گئی ، بلکہ زمین و آسمان کی پیدائش کے وقت تو سرے سے یہ موجود ہی نہ تھے ۔ خود ان کو پیدا کرتے وقت بھی نہیں پوچھا گیا کہ تہمیں کیسا بنایا جائے یا تمہارے دوسرے ہم جنسوں کو کس طرح پیدا کروں ذرا آگر میری مدد کرو۔ اور بالفرض محال مدد بھی لیتا اور قوت بازو بھی بنایا توکیا ان بدبخت اشقیاء کو ؟ جنمیں جانتا ہوں کہ لوگوں کو میری راہ سے بہ کانے والے ہیں۔ پھر خدا جانے آدمیوں نے ان کو خدائی کا درجہ کیسے دے دیا اور اپنے رب کو چھوڑ کر انہیں کیوں رفیق و مددگار بنانے لگے۔ شبخانۂ وَ تَعَالَى عَمَّا يَقُولُ الظَّالِمُونَ عُلُوًا

> وَ يَوْمَ يَقُوْلُ نَادُوْا شُرَكَا ءِى الَّذِيْنَ زَعَمْتُمُ فَدَعَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيْبُوا لَهُمُ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمُ مَّوْبِقًا عَ

وَرَا الْمُجْرِمُونَ النَّارَ فَظَنُّوٓا انَّهُمُ ع مُّوَاقِعُوْهَا وَلَمْ يَجِدُوْا عَنْهَا مَصْرِفًا ﴿

وَلَقَدُ صَرَّفُنَا فِي هٰذَا الْقُرَانِ لِلنَّاسِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ ۗ وَكَانَ الْإِنْسَانُ اَكُثَرَ شَيْءٍ

۵۲ ۔ اور جس دن فرمائے گا بکارو میرے شریکوں کو [۱۸] جن کو تم مانتے تھے پھر پکاریں گے سو وہ جواب یہ دیں گے ان کو اور کر دیں گے ہم انکے بیچ مرنے کی

۵۳۔ اور دیکھیں گے گنگار آگ کو پھر سمجھ لیں گے کہ ان کو پڑنا ہے اس میں اور نہ بدل سکیں گے اس سے

۵۴۔ اور بیشک بھیر بھیر کو سمجھائی ہم نے اس قرآن میں لوگوں کو ہرایک مثل اور ہے انسان سب چیز سے زماده جھگرالو[1]

**۸۷۔ شاطین کی مذمت: یعنی جن کومیرا شریک بنا رکھا تھا۔ بلاؤ! تا اس مصیبت کے وقت تمہاری مدد کریں۔** 

**۶۹۔ مشرکین اور شرکاء کی عالت: اس وقت رفاقت اور دوستی کی ساری قلعی کھل جائے گی ایک دوسرے کے نزدیک بھی نہ** جا سکیں گے ۔ کام آنا تو درکنار دونوں کے بیچ میں عظیم ووسیع خندق آگ کی حائل ہوگی (اعاذنا اللہ منہا)۔

٠٠ ۔ یعنی شروع شروع میں شاید کچھ معافی کی امید ہوگی لیکن جہنم کو دیکھتے ہی یقین ہو جائے گاکہ اب اس میں گرنا ہے اور فرار کا کوئی راستہ نہیں ۔ ۱)۔ انسان جھگڑالو ہے: یعنی قرآن کریم کس طرح مختلف عنوانات اور قسم کی دلائل وامثلہ سے پھی باتیں سمجھاتا ہے۔ مگر انسان کچھ ایسا جھگڑالو واقع ہوا ہے کہ صاف اور سیدھی باتوں میں بھی کٹ حجتی کئے بغیر نہیں رہتا۔ جب دلائل کا جواب بن نہیں پڑتا تو ممل اور دوراز کار فرمائشیں شروع کر دیتا ہے کہ فلال چیز دکھاؤ تو مانوں گا۔

وَمَا مَنَعَ النَّاسَ اَنْ يُتُؤْمِنُوۤا اِذْ جَآءَهُمُ الْهُدَى وَ يَسْتَغُفِرُوْا رَبَّهُمُ الْلَا اَنْ تَأْتِيهُمُ الْهُدَى وَ يَسْتَغُفِرُوْا رَبَّهُمُ الْعَذَابُ قُبُلا ﴿
سُنَّةُ الْالَّولِيْنَ اَوْ يَأْتِيهُمُ الْعَذَابُ قُبُلا ﴿
وَ مَا نُرُسِلُ الْمُرْسَلِينَ اللَّا مُبَشِّرِينَ وَ مَا نُرُسِلُ الْمُرُسَلِينَ اللَّا مُبَشِّرِينَ وَمَا نُرُسِلُ الْمُرُسَلِينَ اللَّالِينَ كَفَرُوْا وَمُنْذِرِينَ وَ يُجَادِلُ النَّذِينَ كَفَرُوْا اللَّهِ الْمَوْقَا اللَّهِ الْمُولَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا الْنَاطِلِ لِيُدُرُوا الْهُرُوا اللَّهِ الْمُولِي اللَّهُ الْمُؤْوا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَا اللَّهُ وَمَا الْنَاطِلِ لِيُدُرُوا الْهُرُوا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا الْنَاطِلِ لِيُدُرُوا الْهُرُوا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا الْنَاقِ وَمَا الْنَاقِ وَمَا الْنَاقِلُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُلْولُولُوا اللَّهُ اللْعُلُولُ اللَّهُ اللْمُلِي اللْمُعَلِي الْمُعَلِّلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُولُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ

مد اور لوگوں کو جو روکا اس بات سے کہ یقین لے آئیں جب پہنچی انکو ہدایت اور گناہ بخثوائیں اپنے رب سے سواسی انتظار نے کہ پہنچے ان پر رسم پہلوں کی یا آ
کھڑا ہوان پر عذاب سامنے کا [۲۰]

27 اور ہم جورسول بیجتے ہیں سو نوشخبری اور ڈر سانے کو [۲۰] اور جھگڑا کرتے ہیں کافر جھوٹا جھگڑا کہ ٹلا دیں اس سے پچی بات کو [۲۰] اور ٹھہرا لیا انہوں نے میرے کلام کواور جو ڈر سنائے گئے ٹھٹھا [۵۰]

۱۵۰ اوراس سے زیادہ ظالم کون جس کو سمجھایا اسکے رب
کے کلام سے پھر منہ پھیرلیا اسکی طرف سے اور بھول
گیا جو کچھ آگے بھیج چکے ہیں اس کے ہاتھ [۲۶] ہم نے
ڈال دیے ہیں انکے دلوں پر پردے کہ اس کو نہ سمجھیں
اور انکے کانوں میں ہے بوجھ اور اگر توان کو بلائے راہ پر
توہر گزنہ آئیں راہ پر اس وقت کبھی [۲۰]

۲)۔ قبول ہدایت سے اب کیا چیز مانع ہے ؟: یعنی ان کے ضد و عناد کو دیکھتے ہوئے کہا جا سکتا ہے کہ قرآن ایسی عظیم الثان ہدایت پہنچ جانے کے بعدایان نہ لانے اور توبہ نہ کرنے کا کوئی معقول عذران کے پاس باقی نہیں ۔ آخر قبول حق میں اب کیا دیر ہے اور کا ہے کا انتظار ہے ۔ بجزاس کے کہ پہلی قوموں کی طرح خدا تعالیٰ ان کو بکلی تباہ کر ڈالے ۔ یا اگر تباہ نہ کئے جائیں تو کم از کم مختلف صورتوں میں عذاب الهی آئکھوں کے سامنے آگھڑا ہو۔ ہکذایفہم من تفسیر ابن کثیرٌ وغیرہ۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یعنی کچھے اور انتظار نہیں رہا مگریہ ہی کہ پہلوں کی طرح ہلاک ہوویں یا قیامت کا عذاب آئکھوں سے دیکھیں۔

<mark>~~ ان کویه اختیار نهیں که جب تم مانگویا جب وه چامیں عذاب لا کھڑا کریں۔</mark>

۷۶۔ یعنی جھوٹے جھگڑے اٹھا کر اورکٹ حجتی کر کے چاہتے ہیں کہ حق کی آواز پست کر دیں اور جھوٹ کے زور سے سچائی کا قدم ڈگمگا دیں ایسا کبھی بنہ ہوگا۔

۵۷۔ یعنی کلام اللہ سے مصطاکرتے ہیں اورجس عذاب سے ڈرایا جاتا ہے اس کی ہنسی اڑاتے ہیں۔

۷۶۔ یعنی کبھی بھول کر بھی خیال نہ آیا کہ تکذیب مق اور استزاء و تمسخر کا جو ذخیرہ آگے بیجے رہا ہے اس کی سزاکیا ہے۔

>> کفار کے دلوں پر پردے: یعنی ان کے جدال بالباطل اور استراء بالحق کی وجہ سے ہم نے ان کے دلوں پر پردے ڈال دیے اور کانوں میں ڈاٹ مٹھونک دی۔ اب نہ حق کو سنتے میں نہ سمجھتے میں بالکل مسخ ہو گئے۔ پھر حق کی طرف متوجہ ہوں تو کیسے ہوں اور انجام کا خیال کریں تو کیسے کریں ۔ ایسے بد بختوں کے راہ پر آنے کی کبھی توقع نہیں ۔

۵۸۔ اور تیرا رب بڑا بخشے والا ہے رحمت والا اگر ان کو پکڑے انکے کئے پر تو جلد ڈالے ان پر عذاب [۲۸] پر ان کے ایک وعدہ ہے کہیں نہ پائیں گے اس سے ورے سرک جانے کو جگہ [۲۹]

وَ رَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ لَا لَوَ لَوَ يَوْ الرَّحْمَةِ لَا لَوُ لَوُ يَوْ الرَّحْمَةِ لَا لَهُمُ يُوَاخِذُهُمْ بِمَا كَسَبُوا لَعَجَّلَ لَهُمُ الْعَدَابَ لَم بَمُ عَوْعِدُ لَّنْ يَجِدُوا مِن لُعَذَابَ لَا يَعْجِدُوا مِن دُونِهِ مَوْعِلًا عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وَ تِلْكَ الْقُرَى اَهْلَكُنْهُمْ لَمَّا ظَلَمُوْا عَلَيْهُمْ لَمَّا ظَلَمُوْا عَلَيْهُمْ مَوْعِدًا هَا اللهُ المَهْلِكِهِمُ مَوْعِدًا هَا

وَ إِذْ قَالَ مُوَسَى لِفَتْمَهُ لَآ اَبْرَ مُ حَتَّى اَبُلُغَ مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ اَوْ اَمْضِيَ حُقُبًا ﴿

۵۹۔ اور یہ سب بستیاں ہیں جن کو ہم نے غارت کیا جب وہ ظالم ہو گئے اور مقرر کیا تھا ہم نے انکی ہلاکت کا ایک وعدہ [۸۰]

19۔ اور جب کہا موسی نے اپنے جوان کو میں نہ ہٹوں
 گا جب تک نہ پہنچ جاؤں جمال ملتے ہیں دو دریا یا چلا
 جاؤں قرنوں میں [۱۸]

٨٧ \_ يعنى كرتوت توان كے ايسے كه عذاب پہنچنے ميں ايك گھنية كى تاخيرينہ ہو۔ مگر حق تعالىٰ كا علم وكرم فورًا تباه كر ڈالنے سے مانع

ہے ، اپنی رحمت عامہ سے غاص مدتک درگذر فرماتا ہے اور سخت سے سخت مجرم کو موقع دیتا ہے کہ چاہے تواب بھی توبہ کر کے پچھلی خطائیں بخثوالے اورا میان لا کر رحمت عظیمہ کا متحق بن جائے۔

<mark>09۔</mark> یعنی یہ تاخیر عذاب ایک وقت معین تک ہے۔ یہ ممکن نہیں کہ کوئی مجرم سزا کا وعدہ آنے سے پیشتر کہیں ادھر ادھر کھسک جائے جب وقت آئے گا سب بندھے چلے آئیں گے ، مجال نہیں کوئی روپوش ہو سکے۔

۸۰ ۔ بستیوں کی ہلاکت: یعنی عاد و ثمود کی بستیاں جن کے واقعات مشور و معروف ہیں ، دیکھ لوجب ظلم کئے کس طرح اپنے وقت معین پرتباہ و برباد کر دی گئیں اسی طرح تم کو ڈرتے رہنا چاہئے کہ وقت آنے پر عذاب الهی سے کہیں پناہ نہ ملے گی۔

مجمع البحرين كی تحقیق: دو دریا سے كون سے دریا مراد ہیں ؟ بعض نے كها كه بحر فارس اور بحر روم لیكن یه دونوں ملتے نهیں۔ ثاید ملاپ سے مراد قرب ہو گا یعنی جمال دونوں كا فاصله كم سے كم رہ جائے۔ بعض افریقہ کے دو دریا مراد لیتے ہیں بعض علماء کے نزدیک "" مجمع البحرین" وہ مقام ہے جمال پہنچ كر دجله اور فرات خلیج فارس میں گرتے ہیں۔ واللہ اعلم۔ بهرعال موسی نے در نواست كی كه مجھے اس كا پواپتہ نشان بتایا جائے تا میں وہاں جاكر كچھ علمی استفادہ كروں ۔ عكم ہواكہ اس كی تلاش میں نكلو توایک و سلیع قطعہ مراد ہو سكتا تھا مجھلی تل كر ساتھ ركھ لو، جمال مجھلی گم ہو، وہیں سمجھناكہ وہ بندہ موجود ہے۔ گویا "" مجمع البحرین "" سے جوایک و سبیع قطعہ مراد ہو سكتا تھا

اس کی پوری تعین کے لئے یہ علامت مقرر فرما دی۔

صنرت یوشع سے صنرت موسی کا خطاب: موسیٰ نے اس ہدایت کے موافق اپنے خادم خاص صنرت یوشع کو ہمراہ لے کر سفر شروع کر دیا، اور یوشع کو کھہ دیا کہ مجھلی کا خیال رکھنا۔ میں برابر سفر کرتا رہوں گا یہاں تک کہ منزل مقصود پر پہنچ جاؤں ، اگر فرض کرو برس اور قرن بھی گذر جائیں گے بدون مقصد حاصل کئے سفر سے نہ ہٹوں گا۔ (تنبیہ) جوان سے مراد صفرت یوشغ ہیں جو ابتداء موسیٰ کے خادم خاص تھے ، پھران کے روبرو پیغمبراوران کے بعد خلیفہ ہوئے۔

فَلَمَّا بَلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِيَا حُوْتَهُمَا فَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَرَبًا

فَلَمَّا جَاوَزَا قَالَ لِفَتْهُ اتِنَا غَدَآءَنَا لَقَدُ لَقِيْنَا مِنْ سَفَرِنَا هٰذَا نَصَبًا

قَالَ اَرَءَيْتَ إِذْ اَوَيْنَا إِلَى الصَّخْرَةِ فَانِيِّ السَّخْرَةِ فَانِيِّ نَسِيْتُ الْحُوْتَ وَ مَا انسنيْهُ إِلَّا نَسِيْتُ الْحُوْتَ وَ مَا انسنيْهُ إِلَّا الشَّيْطُنُ اَنْ اَذْكُرَهُ وَاتَّخَذَ سَبِيْلَهُ فِي النَّيْطُنُ اَنْ اَذْكُرَهُ وَاتَّخَذَ سَبِيْلَهُ فِي الْبَحْرِ اللَّعَيْطُنُ اَنْ اَذْكُرَهُ وَاتَّخَذَ سَبِيْلَهُ فِي النَّيْحُرِ اللَّهَ عَجَبًا عَلَى الْبَحْرِ اللَّهُ عَجَبًا عَلَى الْبَحْرِ اللَّهُ عَجَبًا عَلَى الْبَحْرِ اللَّهُ عَجَبًا عَلَى الْبَحْرِ اللَّهُ عَجَبًا عَلَى الْبَعْرُ اللَّهُ عَجَبًا عَلَى الْبَعْرِ اللَّهُ عَجَبًا عَلَى الْبَعْرُ اللَّهُ عَجَبًا عَلَى الْبَعْرُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْبَعْرُ الْبَعْرُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْهُ الْفَائِدُ اللَّهُ الْهَائِلُ الْهُ الْهُ الْهَائُونُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهَائِلُ اللَّهُ الْهَائِلُ الْهَائِلُ الْهُ الْهَائُونُ الْهَائُونُ الْهَائُونُ الْهَائِلُ الْهُ الْهَائُونُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهَائُونُ الْهُ الْهَائُونُ الْهُ الْمُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ اللَّهُ الْهُ الْمُ الْعُلِي الْهُ الْهُ الْهُ الْعُلِي الْهُ الْعُلْمُ الْهُ الْهُ الْمُ الْمُ الْمُلْعِلِي الْمُلْعِلَ الْهُ الْمُلْعُلُولُ الْمُ الْمُلْعُلِي الْمُلْعِلَالْهُ الْمُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْمُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلِمُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعِلَالِلْمُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْ

قَالَ ذَٰلِكَ مَا كُنَّا نَبُغِ فَ فَارُتَدَّا عَلَى الْتَارِهِمَا قَصَصًا ﴿

فَوَجَدَا عَبُدًا مِّنُ عِبَادِنَآ اتَيُنٰهُ رَحُمَةً مِّنُ عِنْدِنَا وَعَلَّمُنْهُ مِنُ لَّدُنَّا عِلْمًا ﴿

ا3۔ پھر جب پہنچے دونوں دریا کے ملاپ تک بھول گئے اپنی مچھلی پھر اس نے اپنی راہ کر لی دریا میں سرنگ بناکر [۸۲]

71۔ پھر جب آگے چلے کہا موسی نے اپنے بوان کو لا ہمارے پاس ہمارا کھانا ہم نے پائی اپنے اس سفر میں تکلیف [۸۳]

77۔ بولا وہ دیکھا تو نے جب ہم نے جگہ پکڑی اس پھر کے پاس سو میں بھول گیا مجھلی اور یہ مجھ کو بھلا دیا شیطان ہی نے کہ اس کا ذکر کروں [۸۴] اور اس نے کر لیا اپنارستہ دریا میں عجیب طرح

۱۲ کمایمی ہے ہو ہم چاہتے تھے پھر الٹے پھرے اپنے پیر پہچانتے [۸۵]

10- پھر پایا ایک بندہ ہمارے بندوں میں کا جس کو دی تھی ہم نے رحمت اپنے پاس سے اور سکھلایا تھا اپنے پاس سے ایک علم [۸۲] ۸۲۔ پیملی کا گم ہونا: وہاں پیخ کر ایک بڑے پھر کے قریب جس کے نیچے آب حیات کا چہمہ جاری تھا، حضرت موسی سورہے۔

یوشغ نے دیکھا کہ بھنی ہوئی مچھلی باذن اللہ زندہ ہو کر زنبیل سے نکل پڑی اور عیجیب طریقہ سے دریا میں سرنگ سی بناتی چلی گئی۔
وہاں پانی میں غدا کی قدرت سے ایک طاق سا کھلا رہ گیا ۔ یوشغ کو دیکھ کر تعجب آیا ۔ چاہا کہ موسی بیدار ہوں تو ان سے کھوں ۔ وہ بیدار
ہوئے تو دونوں آگے چل کھڑے ہوئے یوشغ نہ معلوم کن خیالات میں پڑ کر کہنا بھول گئے ۔ روایات میں ہے کہ موسی نے جب
ان کو مجھلی کی خبر گیری کے لئے کہا تھا تو ان کی زبان سے نکلا کہ یہ کوئی بڑا کام نہیں ۔ لہذا متنبہ کیا گیا کہ چھوٹے سے چھوٹے کام
میں بھی آدمی کو محض اپنے نفس پر بھروسہ نہیں کرنا چاہئے۔
میں بھی آدمی کو محض اپنے نفس پر بھروسہ نہیں کرنا چاہئے۔

٨٣ ۔ صرت موسیٰ پہلے نہیں تھکے ۔ جب مطلب چھوٹ رہا تھا اس وقت چلنے سے نکان محوس کیا۔

۸۴ \_ یعنی مطلب کی بات بھول جانا اور عین موقع یادداشت پر ذہول ہونا ۔ شیطان کی وسوسہ اندازی سے ہوا۔

٨٥ \_ غالبا وہاں راستہ بنا ہوا نہ ہو گا۔ اس لئے اپنے نقش قدم دیکھتے ہوئے الئے پاؤں پھرے۔

۱۸۔ صفرت فضر علیہ السلام سے ملاقات: وہ بندہ صفرت فضر تھے۔ بن کو حق تعالیٰ نے رحمت فصوصی سے نوازا اور اسرار کونیہ کے علم سے صد وافر عطا فرمایا تھا اس میں افتلاف ہے کہ صفرت فضر کورسول مانا جائے یا نبی یا محض ولی کے درجہ میں رکھا جائے۔ ایبے مباحث کا فیصلہ یمال نہیں ہو سکتا۔ تاہم اختر کا رجحان اسی طرف ہے کہ ان کوئی تسلیم کیا جائے اور جیما کہ بعض محققین کا فیال ہے جو انبیاء جدید شریعت لے کر نمیں آتے ان کو بھی اٹنا تصرف واغتیار عطا ہوتا ہے کہ مصالح فصوصیہ کی بناء پر شریعت مستقلہ کے کسی عام کی تخصیص یا مطلق کی تقیید یا عام ضابط سے بعض جڑئیات کا استثناء کر سکیں۔ اسی طرح کے جزئی شریعت مستقلہ کے کسی عام کی تخصیص یا مطلق کی تقیید یا عام ضابط سے بعض جڑئیات کا استثناء کر سکیں۔ اسی طرح کے جزئی مورف سے تھرفات صفرت فضر کو بھی عاصل تھے ۔ واللہ اعلم۔ بمرعال موسی فضر سے ملے علیک سلیک کے بعد فضر نے سبب پوچھا۔ موسی نے آنے کا سبب بتلایا۔ فضر نے کہا اے موسی بالا شبہ اللہ نے تمہاری تربیت فرمائی پربات یہ ہے کہ اللہ کی طرف سے موسی نے آنے کا سبب بتلایا۔ فضر نے جو (اثنی مقدار میں) تم کو نمیں ملا۔ اور ایک علم (اسرار تشریع کا) تم کو دیا گیا ہے جو (اثنی متدار میں) تم کو نمیں ملا۔ اور ایک علم (اسرار تشریع کا) تم کو دیا گیا۔ اس کے بعد ایک چڑیا دکھا کر جو دریا مین سے پانی پی رہی تھی ، کھا کہ میرا، تمہارا بلکہ کل محفوقات کا سارا علم اللہ کے علم میں سے اتنا ہے ۔ جتنا دریا کے پانی میں سے وہ قطرہ جو پڑیا کے منہ میں لگ گیا ہے (یہ بھی نمیں)۔

قَالَ لَهُ مُوسى هَلُ اَتَّبِعُكَ عَلَى اَنُ تُعَلِّمَنِ مِمَّاعُلِهِ مَنْ تُعَلِّمَنِ مِمَّاعُلِهِ مُنَ تُعَلِّمَنِ

قَالَ إِنَّكَ لَنُ تَسْتَطِيْعَ مَعِيَ صَبُرًا عَ

وَ كَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَمْ تُحِطَّ بِهِ خُبُرًا 👜

قَالَ سَتَجِدُنِيْ إِنْ شَآءَ اللهُ صَابِرًا وَّلَآ اللهُ صَابِرًا وَّلَآ اَعْصِيْ لَكَ اَمْرًا ﴿

قَالَ فَانِ اتَّبَعْتَنِيَ فَلَا تَسْئَلْنِي عَنْ شَيْءٍ حَتَى اللهُ عَنْ شَيْءٍ حَتَى اللهُ عَنْ شَيْءٍ حَتَى اللهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَا عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَّ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا عَلّا عَلَا عَلَّ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا عَلّا عَ

فَانُطَلَقَا اللهِ حَتَّى إِذَا رَكِبَا فِي السَّفِيئَةِ خَرَقَهَا لِتُغُرِقَ اَهُلَهَا عَرَقَهَا لِتُغُرِقَ اَهُلَهَا كَانَعُرِقَ اَهُلَهَا لَاتُغُرِقَ اَهُلَهَا لَاتُغُرِقَ اَهُلَهَا لَقَدُ جِئْتَ شَيْئًا إِمْرًا هِ

قَالَ اَلَمُ اَقُلُ إِنَّكَ لَنُ تَسْتَطِيْعَ مَعِيَ صَمِّيَ مَعِيَ صَمِّيًا ﴿

قَالَ لَا تُؤَاخِذُنِي بِمَا نَسِيْتُ وَ لَا تُرُهِقَنِي مِنَ اَمْرِي عُسْرًا ﴿

79۔ کہا اس کو موسی نے کھے تو تیرے ساتھ رہوں اس بات پر کہ مجھ کو سکھلا دے کچھ جو تجھ کو سکھلائی ہے جھلی راہ [۸۸]

٦٤ ـ بولا تو بذ مُنْهِم سکے گا میرے ساتھ

۱۵۔ اور کیونکر ٹھرے گا دیکھ کر ایسی چیز کو کہ تیرے قابو
 میں نہیں اس کا سمجھنا [۸۸]

79۔ کما تو پائے گا اگر اللہ نے چاہا مجھ کو شھرنے والا اور نہ ٹالوں گاتیراکوئی حکم [۸۹]

ہے۔ بولا پھر اگر میرے ساتھ رہنا ہے تو مت پوچھیو مجھ
 سے کوئی چیز جب تک میں شروع نہ کروں تیرے آگے
 اس کا ذکر [۹۰]

ا>۔ پھر دونوں علیے یہاں تک کہ جب پڑھے کشی میں اس کو بھاڑ ڈالا کہ ڈبا اس کو بھاڑ ڈالا کہ ڈبا دے اسکو بھاڑ ڈالا کہ ڈبا دے اسکے لوگوں کو البتہ تو نے کی ایک چیز بھاری [۹]

۷۷۔ بولا میں نے یہ کہا تھا تو یہ ٹھہر سکے گا میرے ساتھ

۳۷۔ کما مجھ کو نہ پکڑ میری بھول پر اور مت ڈال مجھ پر میرا کام مشکل [۹۲] فَانُطَلَقَا ﴿ حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلمًا فَقَتَلَهُ ﴿ قَالَ الْقَدُ اللَّهِ مَا نَفُسًا ذَكِيَّةٌ بِغَيْرِ نَفُسٍ ﴿ لَقَدُ جِئْتَ شَيْئًا نُكُرًا ﴿

مری پھر دونوں چلے یہاں تک کہ جب ملے ایک لڑے ہے واسکو مار ڈال [۹۳] موسی بولا کیا تو نے مار ڈالی ایک جان سخری [۹۴] بغیر عوض کسی جان کے بیشک تو نے کی ایک چیز معقول [۹۵]

۸۷ ۔ حضرت موسی علیہ السلام کی درخواست: یعنی اجازت ہو تو چند روز آپ کے ہمراہ رہ کر اس محضوص علم کا کچھ حصہ عاصل کروں۔

۸۸۔ حضرت خضر علیہ السلام کی پیشگوئی: حضرت خضر نے موسی کے مزاج وغیرہ کا اندازہ کر کے سمجھ لیا کہ میرے ساتھ ان کا بہاہ نہ ہو سکے گا کیونکہ وہ مامور تھے کہ واقعات کونیہ کا جزئی علم پاکر اسی کے موافق عمل کریں اور موسی جن علوم کے عامل تھے ان کا تعلق تشریعی قوانین و کلیات سے تھا۔ بنابریں جن جزئیات میں عوارض و خصوصیات خاصہ کی وجہ سے بظاہر عام ضابطہ پر عمل نہ ہوگا۔ حضرت موسی اپنی معلومات کی بنا پر ضرور روک ٹوک کریں گے۔ اور خاموشی کا مسلک دیر تک قائم نہ رکھ سکیں گے۔ آخری نتیجہ یہ ہوگاکہ جدا ہونا رہے گا۔

۸۹۔ حضرت موسی علیہ السلام کا وعدہ: یہ وعدہ کرتے وقت غالبا موسئ کواس کا تصور بھی نہ ہوسکتا تھا کہ ایسے مقرب و مقبول بندہ سے کوئی ایسی حرکت دیکھنے میں آئے گی جو علانیہ ان کی شریعت بلکہ عام شرائق و اغلافق کے غلاف ہو۔ غنیمت ہوا کہ انہوں نے ""انشاء اللہ""کمہ لیا تھا ورنہ ایک قطعی وعدہ کی غلاف ورزی کرنا اولوالعزم پیغمبر کی شان کے لائق نہ ہوتا۔

۹۰۔ حضرت خضر علیہ السلام کی شرائط: یعنی کوئی بات اگر بظاہر ناحق نظر آئے تو مجھ سے فورًا بازپر س نہ کرنا ، جب تک میں خود اپنی طرف سے کہنا شہروع نہ کروں۔

91۔ کشتی کا واقعہ: جب اس کشتی پر پڑھنے لگے ناؤوالوں نے خضر کو پہچان کر مفت سوار کر لیا۔ اس احمان کا بدلہ یہ نقصان دیکھ کر موسیٰ کو اور زیادہ تعجب ہوا۔ لیکن کشتی پوری طرح کنارہ کے قریب پہنچ کر توڑی۔ لوگ ڈو بنے سے پچ گئے اور توڑنا یہ تھا کہ ایک تختہ زکال ڈالا۔ گویا عمیب دار کر دی۔

9۲۔ حضرت موسی علیہ السلام کا اعتراض: یعنی اگر بھول چوک پر بھی گرفت کرو گے تو میرا تمہارے ساتھ رہنا مشکل ہو جائے گا یہ پہلا پوچھنا حضرت موسیؑ سے بھول کر ہوا۔ اور دوسرا اقرار کرنے کو اور تیسرا رخصت ہونے کو۔ 97۔ لڑکے کا قتل: ایک گاؤں کے قریب چند لڑکے کھیل رہے تھے ۔ ان میں سے ایک کو جو زیادہ نوبصورت اور سیانا تھا پکرٹر کر مار ڈالا۔ اور چل کھڑے ہوئے بعض روایات میں اس کا نام جیبور آیا ہے۔ وہ لڑکا بالغ تھا یا نہیں ؟ بعض کا قول ہے کہ بالغ تھا اور لفظ غلام عدم بلوغ پر دلالت نہیں کرتا۔ لیکن جمہور مفسرین اس کو نابالغ ہی بیان کرتے میں ۔ واللہ اعلم۔

98۔ یعنی یہ لے گناہ جب تک لڑکا بالغ یہ ہواس پر کچھ گناہ نہیں ۔ یہ لفظ نظامہ اس یہ کے نابالغ ہونے کی تابید کرتا۔ ہے۔ اگر چھ

۹۴۔ یعنی ٰبے گناہ ۔ جب تک لڑکا بالغ نہ ہواں پر کچھ گناہ نہیں۔ یہ لفظ بظاہراس کے نابالغ ہونے کی تائید کرتا ہے ۔ اگرچہ دوسروں کے لئے تاویل کی گنجائش ہے۔

<mark>90 ۔</mark> یعنی اول تو نابالغ قصاص میں بھی قتل نہیں کیا جا سکتا۔ اس پر مزیدیہ کہ یہاں قصاص کا بھی کوئی قصہ نہ تھا۔ پھراس سے بڑھ کر نامعقول بات کونسی ہوگی۔

### قَالَ ٱلَّمْ ٱقُلُ لَّكَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيْعَ مَعِيَ

صَبُرًا 👜

ھُل فَکَل اگر تجھ سے پوپھوں کوئی چیزاں کے بعد تو مجھ کو ساتھ نہ رکھیو تو آثار چکا میری طرف سے الزام [۹۲]

میرے ساتھ [۹۲]

>>- پھر دونوں چلے یہاں تک کہ جب پہنچے ایک گاؤں کے لوگوں سے گاؤں کے لوگوں تک کھانا چاہا وہاں کے لوگوں سے انہوں نے نہ مانا انکو ممان رکھیں پھر پائی وہاں ایک دیوار جو گرا چاہتی تھی اسکو سیدھا کر دیا [۹۹] بولا موسی اگر تو چاہتا تو لے لیتا اس پر مزدوری [۹۹]

۵>۔ بولا میں نے تجھ کو یہ کہا تھا کہ تو یہ ٹھم سکے گا

قَالَ إِنْ سَٱلۡتُكَ عَنْ شَيْءٍ بَعُدَهَا فَلَا تُطِحِبُنِي ۚ قَدُبَلَغُت مِنُ لَّدُنِي عُذُرًا ۚ قَالُطُكُوا ۚ تَكَا اَهُلَ قَرُيَةٍ فَانُطُلَقَا ۚ حَتَّى إِذَا اَتَيَا اَهُلَ قَرُيَةٍ فَانُطُلَقَا ۚ حَتَّى إِذَا اَتَيَا اَهُلَ قَرُيةٍ السَّتَطُعَمَا اَهُلَهَا فَابَوُا اَنُ يُّضِيّفُوهُمَا السَّتَطُعَمَا اَهُلَهَا فَابَوُا اَنُ يُّضِيّفُوهُمَا فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ اَنُ يَّنْقَضَ فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ اَنُ يَّنْقَضَ فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ اَنْ يَّنْقَضَ فَاقَامَةً ۚ قَالَ لَوْ شِئْتَ لَتَخَذْتَ عَلَيْهِ فَا اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

91۔ کیونکہ ایسے عالات و واقعات دیکھنے میں آئیں گے جن پر تم خاموثی کے ساتھ صبر نہیں کر سکو گے۔ آخر وہی ہوا۔ 92۔ حضرت موسی علیہ السلام کی آخری در خواست: حضرت موسیٰ کواندازہ ہوگیا کہ خضر کے تحیر خیز عالات و واقعات کا چپ چاپ مثاہدہ کرتے رہنا بہت ٹیڑھی کھیرہے۔ اس لئے آخری بات کہہ دی کہ اس مرتبہ اگر سوال کروں توآپ مجھے اپنے ساتھ نہ رکھیں ایسا کرنے میں آپ معذور ہوں گے اور میری طرف سے کوئی الزام آپ پر عائد نہیں ہو سکتا کیونکہ تین مرتبہ موقع دے کر آپ حجت تام کر چکے۔

90 - دیوار سیدها کرنے کا واقعہ: یعنی ایک بہتی میں پہنچ کر وہاں کے لوگوں سے ملے اور چاہا کہ بہتی والے مهان سمجھ کر کھانا کھلائیں۔ مگر یہ سعادت ان کی قسمت میں نہ تھی ، انہوں نے موسی و خضر بیلیے مقربین کی مهانی سے الکار کر دیا۔ یہ معاملہ دیکھ کر چاہئے تھاکہ الیہے تنگ دل اور بے مروت لوگوں پر خصہ آنا ، مگر حضرت خضر نے خصہ کی بجائے ان پر اصان کیا۔ بہتی میں ایک بڑی بھاری دیوار بھکی ہوئی تھی قریب تھا کہ زمین پر آرہے ۔ لوگ اس کے نیچ گزرتے ہوئے خوف کھاتے تھے۔ حضرت خضر نے ہاتھ لگا کر سیدھی کر دی اور مندم ہونے سے بچالیا ۔ (تنبیہ) "" جی اذا اتنیا اہل قریبة" میں ""اہل" کا لفظ شایداس لئے لائے کہ بہتی میں ان کا آنا محض مردر و عبور کے طور پر نہ تھا ، نہ یہ صورت تھی کہ باشندگان شہر سے علیحہ کسی سرائے وغیرہ میں جا اترے ہوں ، بلکہ قصد کر کے شہر والوں سے ملے ۔ اور ""استطفا اہلیا" میں دوبارہ لفظ ""اہل" کی تصریح ان کی مزید تھیجے کے لئے اترے بوں ، بلکہ قصد کر کے شہر والوں سے ملے ۔ اور ""استطفا اہلیا" میں دوبارہ لفظ ""اہل" کی تصریح ان کی مزید تھیجے کے لئے کھے کہیں ۔

99۔ حضرت موسی علیہ السلام کا تیسرا اعتراض: یعنی بستی والوں نے مسافر کا حق نہ سمجھاکہ مہانی کریں ، ان کی دیوار مفت بنا دینے کی کیا ضرورت تھی اگر کچھ معاوضہ لے کر دیوار سیدھی کرتے تو ہمارا کھانے پینے کا کام چلتا اور ان تنگ دل بخیلوں کو ایک طرح کی تنبیہ ہو جاتی ، شایداپنی بداغلاقی اور بے مروتی پر شرماتے۔

قَالَ هٰذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَ بَيْنِكَ مَا اَنْ بِتُكَ وَ بَيْنِكَ مَا اَنْ بِتُكَ وَ بَيْنِكَ مَا اَلُمُ تَسْتَطِعُ عَلَيْهِ صَمْرًا ﴿

اَمَّا السَّفِيْنَةُ فَكَانَتُ لِمَسْكِيْنَ يَعْمَلُوْنَ فِي الْبَحْرِ فَارَدْتُّ اَنْ اَعِيْبَهَا وَكَانَ وَرَاّءَهُمْ مَّلِكُ يَّاخُذُ كُلَّ سَفِيْنَةٍ غَصْبًا

۸ - کھا اب جدائی ہے میرے اور تیرے نیچ اب جلائے دیتا ہوں تجھ کو پھیران باتوں کا جس پر تو صبر نہ کر رکا آ…]

9)۔ وہ جو کشتی تھی سو چند مختا جوں کی جو محنت کرتے تھے دریا میں ا<sup>[11]</sup> سو میں نے چاہا کہ اس میں عیب ڈال دوں اور ان کے پرے تھا ایک بادشاہ جو لے لیتا تھا ہر کشتی کو چھین کر [11]

# ایان کے ماں باپ تھے ایان در دہ جو لڑکا تھا سواس کے ماں باپ تھے ایان والے پھر ہم کو اندیشہ ہوا کہ ان کو عاجز کر دے زبر دستی اور کفر کر کر [۱۰۳]

## وَ اَمَّا الْغُلْمُ فَكَانَ اَبَوْهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِيْنَا اللهُ لَهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِيْنَا اللهُ اللّهُ اللهُ ال

۱۰۰ یعنی حب وعدہ اب مجھ سے علیحدہ ہوجائے، آپ کا نباہ میرے ساتھ نہیں ہو سکتا۔ لیکن جدا ہونے سے پہلے چاہتا ہوں کہ
ان واقعات کے پوشیدہ اسرار کھول دول ۔ جن کے چکر میں پڑکر آپ صبروضبط کی شان قائم نہ رکھ سکے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے
ہیں کہ "اس مرتبہ موسی نے جان کر پوچھا رخصت ہونے کو۔ سمجھ لیا کہ یہ علم میرے ڈھب کا نہیں۔ حضرت موسی کا علم وہ تھا
جس کی خلقت پیروی کرے توان کا مجلا ہو۔ حضرت خضر کا علم وہ تھا کہ دوسروں سے اس کی پیروی بن نہ آوے۔

ا ا۔ یعنی دریا میں محنت مزدوری کر کے پیٹ پالتے تھے۔

۱۰۲ یعنی جدھرکشی جانے والی تھی اس طرف ایک ظالم بادشاہ جواچھی کشی دیکھتا چھین لیتا ، یا بیگار میں پکڑ لیتا تھا۔ میں نے چاہا کہ عیب دار کر دوں ، تا اس ظالم کی دستبرد سے محفوظ رہے اور ٹوئی ہوئی خراب کشی سمجھ کر کوئی تعرض یذ کرے۔ بعض آثار میں ہے کہ خطرہ کے مقام سے آگے نکل کر پھر حضرت خضڑنے کشتی اپنے ہاتھ سے درست کر دی۔

۳۰۱ ۔ لوکے کے قتل کی حتمت: گواصل فطرت سے ہر بچے مسلمان پیدا ہوتا ہے مگر آگے چل کر خارجی اثرات سے بچپن ہی میں ابعض کی بنیاد پر باتی ہے جس کا پورائیسیٰی علم تو خدا تعالیٰ کو ہوتا ہے تاہم کچھ آثار اہل بصیرت کو بھی نظر آنے لگتے ہیں ۔ اس لوک کی نسبت اللہ تعالیٰ نے حضرت خضر کو آگا، فرما دیا کہ اس کی بنیاد بری پر بی تھی ۔ برا ہوتا تو موذی اور بدراہ ہوتا اور ماں باپ کو بھی اپنے ساتھ لے ڈوبتا ۔ وہ اس کی محبت میں کافربن جاتے ، اس طرح لوکے کا مارا جانا والدین کے جق میں رحمت اور ان کی حفاظت کا ذریعہ بن گیا۔ خدا کو منظور تھا کہ اس کے مال باپ ایمان پر قائم رہیں ، حکمت السیہ مقتضی ہوئی کہ آنے والی رکاوٹ ان کی راہ سے دور کر دی جائے ۔ خضر کو حکم دیا کہ لوٹے کو قتل کر دو۔ انہوں نے خدا کی وجی پاکر امتثال امر کیا اب یہ موال کرنا کہ لوٹے کو پیدا ہی نہ کرتے یا کرتے تو اس کو اس قدر شریر نہ ہونے دیتے ، یا جمال لاکھوں کافر دنیا میں موجود ہیں اس کے والدین کو بھی کافربن جانے دیتے ۔ یا جن مچوں کی بنیاد ایسی پڑے کم از کم پیغمبروں کو ان سب کی فہرست دے کر قتل کرا دیا کرتے ۔ ان باتوں کا اجالی جواب تو یہ ہے ۔ لاگیشٹ کُلُ عَمَّا یَفْعَلُ وَ هُم پُسْتُلُونَ ﴿ انبیاء رکوع ) اور تفصیلی جواب کے لئے مسلم بین کی خرورت ہے ۔ آن می ضرورت ہے جو ان مختصر فوائد میں سانہیں سکتا ہاں اتنا یاد رہے کہ دنیا میں ہر شخص سے جو اللہ کو "نالق الکل" اور "علیم" و " حکیم" مانتا ہو ، تکوینیات کے متعلق اسی قدم کے جزراوں موالات کے جاسحتے میں جن کا اللہ کو "نالق الکل" اور "علیم" و " حکیم" مانتا ہو ، تکوینیات کے متعلق اسی قدم کے جزراوں موالات کے جاسکتے میں جن کا

جواب کسی کے پاس بجزاعتراف عجز و قصور کے کچھ نہیں ۔ یہاں خضر کے ذریعہ سے اسی کا ایک نمونہ دکھلانا تھا کہ خدا تعالیٰ کی حکمتوں اور مصالح تکوینیہ کا کوئی اعاطہ نہیں کر سکتا۔ کبھی صورت واقعہ بظاہر دیکھنے میں خراب اور قبیح یا بے موقع معلوم ہوتی ہے لیکن جبے واقعہ کی اندرونی گمرائیوں کا علم ہو وہ سمجھتا ہے کہ اس میں بہت سی حکمتیں پوشیدہ ہیں۔ خضر نے مسکینوں کی کشتی کا تحنۃ توڑ دیا ، عالانکہ انہوں نے احیان کیا تھا کہ بلا اجرت دونوں کو سوار کر لیا۔ ایک کھیلتے ہوئے بچے کر مار ڈالا جو بظاہر نہایت قبیح حرکت نظرآتی تھی۔ دیوار سیدھی کر کے اس بستی والوں پر احیان کیا جو نہایت بے مروتی سے پیش آئے تھے۔ اگر خود خضرآخر میں اینے ان افعال کی توجیات بیان یه کرتے تو ساری دنیا آج تک ورطہ حیرت میں پڑی رہتی ، یا نضر کو ہدف طعن و کشنیع بنائے رکھتی ۔ الیعاذ باللہ۔ ان ہی مثالوں سے حق تعالیٰ کے افعال اور انکی حکمتوں کا اندازہ کر لو۔

فَارَدُنَا اَنْ يُتَبَدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِّنْهُ الله عَالِهُ بله دان كوان كارب سر زَ كُوةً وَّ أَقْرَبَ رُحْمًا ع

> وَ أَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلْمَيْنِ يَتِيْمَيْنِ فِي الْمَدِيْنَةِ وَكَانَ تَحُتَهُ كُنْزُ لَّهُمَا وَكَانَ اَبُوْهُمَا صَالِحًا ۚ فَارَادَ رَبُّكَ اَنْ يَّبُلُغَآ اَشُدَّهُمَا وَ يَسْتَخْرِجَا كَنْزَهُمَا <sup>قَ</sup> رَحُمَةً مِّنَ رَّبِكَ ۚ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ اَمْرِيُ ۗ ذَٰلِكَ عُ تَأْوِيْلُ مَا لَمْ تَسْطِعُ عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿

اس سے یائیزگی میں اور نزدیک تر شفقت میں [۱۰۶]

۸۲ \_ اور وہ جو دیوار تھی سو دویتیم لزکوں کی تھی اس شہر میں اور ا سکے نیچے مال گڑا تھا ان کا اور ان کا باپ تھا نیک پھر عاماتیرے رب نے کہ وہ پہنچ جائیں اپنی جوانی کو اور نکالیں اپنامال گڑا ہوا <sup>[۱۰۵]</sup> مہربانی سے تیرے رب کی اور میں نے یہ نہیں کیا اپنے عکم سے [۱۰۶] یہ ہے پھیران چیزوں کا جن پر توصیرینہ کر سکا

۱۰۴۔ لڑکے کے قتل کی حکمت: یعنی لڑکے کے مارے جانے سے اس کے والدین کا ایمان محفوظ ہو گیا اور جو صدمہ انکو پہنچا۔ حق تعالیٰ چاہتا ہے کہ اس کی تلافی ایسی اولا د سے کر دے جو اخلاقی پاکیزگی میں مقول لڑکے سے بہتر ہو۔ ماں باپ اس پر شفقت کریں ، وہ ماں باپ کے ساتھ محبت و تعظیم اور حن سلوک سے پیش آئے کہتے میں اس کے بعد خدا تعالیٰ نے نیک لڑکی دی جو ایک نبی سے منبوب ہوئی اور ایک نبی اس سے پیدا ہوئے جس سے ایک امت علی ۔

<u>۱۰۵ دیوار سیدها کرنے کی حکمت: یعنی اگر دیوار گر پڑتی تو یتیم بچوں کا جو مال وہاں گڑا ہوا تھا ظاہر ہو جاتا اور بدنیت لوگ اٹھا لیتے۔</u> بچوں کا باب مرد صالح تھا۔ اس کی نیکی کی رعایت سے حق تعالیٰ کا ارادہ ہواکہ بچوں کے مال کی حفاظت کی جائے میں نے اس کے حکم سے دیوار سیدھی کر دی کہ بیجے جوان ہو کر باپ کا خزانہ پا سکیں کہتے ہیں اس خزانہ میں دوسرے اموال کے علاوہ ایک سونے کی تختی تھی جس پر ""محمد رسول الله"" (الله الله الله ) لکھا ہوا تھا۔

۱۰۱۔ یعنی جو کام خدا کے حکم سے کرنا ضروری ہوا اس پر مزدوری لینا مقربین کا کام نہیں (تنبیہ) اس قصہ کے شروع میں حضرت خضر کی نبوت و ولایت کے متعلق جو کچھ ہم لکھ چکے ہیں اس کو بیک نظر پھر مطالعہ کر لیا جائے ۔ آگے ذوالقرنین کا قصہ آیا ہے۔ یہ بھی ان تین چیزوں میں سے تھا جن کی نسبت یہود کے مثورہ سے قریش نے سوالات کئے تھے ۔ ""روح"" کے متعلق جواب سورہ "" بنی اسرائیل"" میں گذر چکا ۔ اصحاب کھٹ کا قصہ اسی سورت ""کھٹ"" میں آچکا ۔ تبیسری چیزآ گے مذکور ہے ۔

وَ يَسْئَلُوْ نَكَ عَنْ ذِى الْقَرْ نَيْنِ ﴿ قُلْ سَأَتُلُو ۚ ١٨٥ اور تجه سے پچھے میں ذوالقزنین كو كه اب پوها عَلَيْكُمْ مِّنْهُ ذِكُرًا ﴿

> إِنَّا مَكَّنَّا لَهُ فِي الْأَرْضِ وَاتَيْنَهُ مِنُ كُلّ شَيْءِ سَبَبًا ﴿

> > فَأَتُبَعَ سَبَبًا 🗟

حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغُرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغُرُبُ فِي عَيْنٍ حَمِئَةٍ وَّوَجَدَ عِنْدَهَا قَوْمًا لَا قُلْنَا يٰذَا الْقَرُنَيْنِ إِمَّآ أَنُ تُعَذِّبَ وَ اِمَّا أَنْ تَتَّخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا ﴿

ہوں تمہارے آگے اس کا کچھ احوال

۸۴۔ ہم نے اس کو جایا تھا ملک میں اور دیا تھا ہم نے اسکو ہر چیز کا سامان [۱۰۰]

۸۵ ۔ پھر چیچے پڑا ایک سامان کے [۱۰۸]

۸۶ میمال تک که جب پہنچا مورج ڈونبے کی جگہ پایا کہ وہ ڈوبتا ہے ایک دلدل کی ندی میں <sup>[10]</sup> اور پایا اس کے پاس لوگوں کو ہم نے کہا اے ذوالقرنین یا تو تو لوگوں کو تکلیف دے اور یا رکھ ان میں خوبی [۱۱۰]

۔ اوالقرنین کا واقعہ: اس بادشاہ کو "" ذوالقرنین "" اس لئے کہتے میں کہ دنیا کے دونوں کناروں (مشرق و مغرب ) پر پھر گیا تھا۔ بعض کہتے میں کہ یہ لقب اسکندر رومی کا ہے اور بعض کے نزدیک کوئی مقبول خدا پرست اور دین دار بادشاہ اس سے پیلے گذرا ہے۔ عافظ ابن تجر نے فتح الباری میں متعدد وجوہ دلائل ہے ای دوسرے قول کو ترجے دی ہے مجموعہ روایات سے ظاہر ہوتا ہے کہ ذوالقرنین ابراہیم کا معاصر تنا اور ان کی دعاء کی برکت ہے جق تعالیٰ نے غارق عادت سامان و وسائل عطا فرمائے تھے۔ بن کے ذریعہ ہے اس کو مشرق و مغرب کے سفر اور محیر العقول فتوعات پر قدرت عاصل ہوئی۔ صفرت خضر اس کے وزیر تھے ، شاید اسی لئے قرآن نے خضر کے قصہ کے ساتھ اس کا قصہ بیان فرمایا۔ قدیم شعرائے عرب نے اپنے اشعار میں "ذوالقرنین" کا نام بوی عظمت سے لیا ہے اور اس کے عرب ہونے پر فخر کرتے رہے ہیں اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ ذوالقرنین عمد تارشیٰ سے کہ دوالقرنین کہنے گلے ہوں۔ عال میں پہلے کا کوئی جلیل القدر عرب بادشاہ ہے۔ شاید اسکندر کو بھی اسی کی ایک گونہ مشاہمت سے ذوالقرنین کہنے گلے ہوں۔ عال میں پورپ کے ماہرین آثار قدیمہ نے قدیم سامی عربوں کی متعدد عظیم الثان سلطنتوں کا سراغ لگایا ہے جن کا تاریخی اور اق میں کوئی مفصل تذکرہ موجود نہیں۔ بلکہ بعض ممتاز و مشہور سلاطین کا نام تک کتب تاریخ میں نہیں ملتا۔ مثلاً بادشاہ "محورابی" جو اغلبا حضرت ابراہیم کے عمد میں ہوا ہے اور جس کو کہا گیا ہے کہ دنیا کا سب سے پہلا مقنن تھا ، اس کے قوانین منارہ بابل پر کندہ سے میں میں۔ بن کا ترجمہ انگریزی میں شائع ہوگیا ہے۔ پرانے کتبات سے اس کی عجیب و غریب عظمت ثابت ہوتی ہے۔ بہر حال میں اس کے قوانین منارہ بابل پر کندہ سے بہر عال کوئی بادشاہ ہوگا۔

۱۰۸ یعنی سرانجام کرنے لگا ایک سفر کا۔

۱۰۹۔ مشرق و مغرب کا سفر: یعنی یوں نظر آیا جیسے سمندر میں سفر کرنے والوں کو معلوم ہوتا ہے کہ سورج پانی میں سے نکل رہا ہے۔ اور پانی ہی میں ڈوہتا ہے ۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""ذوالقرنین "" کو شوق ہوا کہ دیکھے دنیا کی آبادی کھاں تک بسی ہے۔ سو مغرب کی طرف اس جگہ پہنچا کہ دلدل تھی نہ گذر آدمی کا نہ کشتی کا ۔ اللہ کے ملک کی عدینہ پاسکا""۔

۱۱۰۔ ذوالقرنین کوایک قوم پر اختیار: یعنی "" ذوالقرنین "" کوان لوگوں پر ہم نے دونوں بات کی قدرت دی جیبا کہ ہر بادشاہ ہر عاکم کو نیک و القرنین کو ایک فیرت دی جیبا کہ ہر بادشاہ ہر عاکم کو نیک و بدگی قدرت ملتی ہے خلق کو ستا کر بدنام ہو چاہے عدل و انصاف اور نیکی اختیار کر کے اپنا ذکر خیر جاری رکھے یا یہ مطلب ہے کہ وہ لوگ کا فرتھے ، ہم نے ذوالقرنین کو اختیار دیا کہ چاہے ان کو قتل کر دے یا پہلے اسلام کی طرف دعوت دے۔ ذوالقرنین نے دوسری شق اختیار کی۔

قَالَ اَمَّا مَنْ ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ ثُمَّ يُرَدُّ إِلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ ال

وَ أَمَّا مَنُ امَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُ جَزَآءٌ الْحُسُنَى وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُ جَزَآءٌ اللهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسُرًا اللهُ

#### ثُمَّ اَتُبَعَ سَبَبًا 🗃

حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطُلُعُ عَلَى قَوْمِ لَمْ نَجْعَلُ لَّهُمْ مِّنُ دُوْنِهَا سِتُرًا ﴿

كَذٰلِكَ لَوْقَدُ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبُرًا 🗃

#### ثُمَّ اَتُبَعَ سَبَبًا

حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَّيْنِ وَجَدَ مِنُ دُونِهِمَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ دُونِهِمَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَدُلُا اللهِ مَا قَوْمًا لَا اللهُ اللهِ مَا اللهُ اللهِ اللهُ ا

۸۸۔ اور جو کوئی یقین لایا اور کیا اس نے بھلا کام سواس کا بدلہ بھلائی ہے اور ہم حکم دیں گے اس کواپنے کام میں آمانی ["]

۸۹۔ پھر لگا ایک سامان کے چیچے [الل

۹۰ یمال تک که جب پہنچا سورج نکلنے کی عبگہ پایا اس
 کوکہ نکاتا ہے ایک قوم پر کہ نہیں بنا دیا ہم نے انکے
 لئے آفتاب سے ورے کوئی حجاب [""]

ا9۔ یونہی ہے اور ہمارے قابو میں آ چکی ہے اس کے پاس کی خبر[۱۳]

۹۲۔ پھر لگا ایک سامان کے چیچے [۱۱۵]

۹۳۔ یماں تک کہ جب پہنچا دو پہاڑوں کے بیچ پائے ان سے ورے ایسے لوگ جو لگتے نہیں کہ سمجھیں ایک مات [۱۱۱]

ااا۔ یعنی آخرت میں بھلائی ملے گی اور دنیا میں ہم اس پر سختی نہ کریں گے بلکہ اپنے کام کے لئے جب کوئی بات اس سے کہیں گے ، سہولت اور نرمی کی کہیں گے ۔ فی الحقیقت جو بادشاہ عادل ہواس کی بیہ ہی راہ ہوتی ہے ۔ بروں کو سزا دے اور بھلوں سے نرمی کرے ۔ ذوالقرنین نے یہ ہی چال اختیار کی ۔

111۔ مشرق کا سفر: یعنی مغربی سفر سے فارغ ہو کر مشرقی سفر کا سامان درست کرنے لگا۔ قرآن و عدیث میں یہ تصریح نہیں کہ ذوالقرنین کے بیہ سبب سفر فقوعات اور ملک گیری کے لئے تھے ممکن ہے محض سیروسیاحت کے طور پر ہوں ، اثنائے سفر میں ان اقوام پر بھی گزر ہوا ہو جو اس کے زیر عکومت آ کیکی تھی اور بعض اقوام نے ایک طاقتور بادشاہ سمجھ کر ظالموں کے مقابلہ میں فریاد

۱۱۱۔ مشرق کی ایک وحثی قوم: یعنی انتهائے مشرق میں ایک ایسی قوم دیکھی جن کوآفتاب کی شعاعیں بے روک ٹوک پہنچتی تھیں یہ لوگ وحثی جانگلو ہوں گے ۔ گھر بنانے اور چھت ڈالنے کا ان میں دستوریہ ہو گا۔ جیسے اب بھی بہت سے خانہ بدوش وحثی اقوام میں رواج نہیں ہے۔

۱۱۷۔ یعنی ذوالقرنین کے سفر مشرق و مغرب کی جو کیفیت بیان کی گئن واقع میں اسی طرح ہے۔ جو وسائل اس کے پس تھے اور جو حالات وہاں پیش آئے ان سب پر ہمارا علم محیط ہے تاریخ والے شایداس جگہ کچھ اور کھتے ہوں گے اور فی الحقیقت اتنا ہے جو فرما دیا۔ بعض مفسرین نے "گذلک" کا مطلب یہ لیا ہے کہ ذوالقرنین نے مغربی قوم کے متعلق جوروش اختیار کی تھی ویسی ہی اس مشرقی قوم کے ساتھ اختیار کی۔ واللہ اعلم۔

۱۱<mark>۵۔ تبیبراسفر: یہ تبیبراسفر مشرق ومغرب کے سواکسی تبیبری جت میں تھا۔ مفسرین عموما اس کوشمالی سفر کھتے ہیں قرآن وحدیث میں یہ تصریح نہیں۔</mark>

111۔ ایک قوم کی درخواست: یعنی ذوالقرنین اور اس کے ساتھیوں کی بولی وہ لوگ نہیں سمجھتے تھے۔ آگے جو گفتگو نقل کی گئن ہے غالبا کسی ترجان کے ذریعہ سے ہوئی ہوگی۔ اور ترجان کسی درمیانی قوم میں کا ہو گا۔ جو دونوں کی زبان قدرے سمجھتا ہو۔ (تنبیه) اس قوم اور ""یا جوج ماجوج "" کے ملک میں یہ دو پہاڑ حائل تھے جن پر چڑھائی ممکن نہ تھی ۔ البتہ دونوں پہاڑوں کے بیچ میں ایک درہ کھلا ہوا تھا اسی سے ""یا جوج ماجوج "" آتے اور ان لوگوں کو لوٹ مار کر چلے جاتے تھے۔

۹۴۔ بولے اے ذوالقرنین یہ یاجوج و ماجوج دھوم المحاتے ہیں ملک میں سوتو کھے تو ہم مقرر کر دیں تیرے واسطے کچھ محصول اس شرط پر کہ بنا دے تو ہم میں ایک آڑ[۱۱]

۹۵۔ بولا جو مقدور دیا مجھ کو میرے رب نے وہ بہتر ہے سو مدد کرو میری محنت میں بنا دوں تمہارے انکے بچ ایک دیوار موٹی [۱۱۸]

قَالُوا يَذَا الْقَرُنَيْ إِنَّ يَأْجُوْجَ وَمَا جُوْجَ مَا جُوْجَ مَا جُوْجَ مَا جُوْجَ مَا خُوْجَ مُفْسِدُوْنَ فِي الْأَرْضِ فَهَلُ نَجْعَلُ لَكَ خَرُجًا عَلَى اَنْ تَجْعَلُ بَيْنَنَا وَ بَيْنَهُمْ سَدًّا ﴿ عَلَى اَنْ تَجْعَلُ بَيْنَنَا وَ بَيْنَهُمْ سَدًّا ﴿ عَلَى اَنْ تَجْعَلُ بَيْنَا وَ بَيْنَهُمْ سَدًّا ﴿ قَالَ مَا مَكَّنِي فِيهِ رَبِي خَيْرُ فَاعِينُنُونِي بِقُوَّ إِلَى اَجْعَلُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدُمًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّلَهُ الللللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللللللللَّالَةُ الللللللللللل

۱۱۔ یا جوج ما جوج کی قوم: ذوالقرنین کے غیر معمولی اسباب و وسائل اور قوت و حشمت کو دیگر کر انہیں خیال ہواکہ ہاری تکالیف و مصائب کا سدباب اس سے ہو سکے گا۔ اس لئے گذارش کی کہ ""یا جوج ما جوج"" نے ہمارے ملک میں اور هم مجا رکھی ہے۔ یہاں آگر قبل و غارت اور لوٹ مار کرتے رہتے میں۔ آپ آگر ہمارے اور ان کے درمیان کوئی مضبوط روک قائم کر دیں جس سے ہماری حفاظت ہو جائے تو جو کچھ اس پر خرچ آئے ہم اداکر نے کو تیار میں۔ چاہے آپ ٹیکس لگا کر ہم سے وصول کر لیں۔ (تنبیه) "یا جوج ما جوج ""کون میں ؟کس ملک میں رہتے میں ؟ ذوالقرنین کی بنائی ہوئی سد (آہنی دیوار) کماں ہے ؟ یہ وہ سوالات میں جن کے متعلق مفسرین و مور خین کے اقوال رہے میں۔

ایک برزخی مخلوق: میرا خیال یہ ہے (واللہ اعلم) کہ یا جوج ما جوج کی قوم عام انسانوں اور جنات کے درمیان ایک برزخی مخلوق ہے اور جیسا کہ کعب احبار نے فرمایا اور نودی نے فتاویٰ میں جمہور علماء سے نقل کیا ہے ان کا سلسلہ نسب باپ کی طرف سے آدم پر منتهی ہوتا ہے مگر ماں کی طرف سے واتک نہیں پہنچتا گویا وہ عام آدمیوں کے محض باپ شریک بھائی ہوئے ۔ کیا عجب ہے کہ دجال اکبر جے تمیم داری نے کسی جزیرہ میں مقید دیکھا تھا ، اسی قوم میں کا ہو۔ جب حضرت میں جو محض ایک آدم زاد غاتون (مریم صدیقہ) کے بطن سے بتوسط نفخ لمکھیے پیدا ہوئے ۔ نزول من الساء کے بعد دجال کو ہلاک کر دیں گے ، اس وقت یہ قوم یا بوج ما بوج دنیا پر خروج کرے گی اور آخر کار حضرت میے کی دعا سے غیر معمولی موت مرے گی ۔

فوالقرنین کی آہنی ویوارکمال ہے: اس وقت یہ قوم کمال ہے اور ذوالقرنین کی دیوار آہنی کس جگہ واقع ہے ؟ موجو شخص ان سب اوصاف کو پیش نظر رکھے گا جن کا شبوت اس قوم اور دیوار آہنی کے متعلق قرآن کریم اور احادیث صحیہ میں ملتا ہے ، اس کو کہنا پڑے گا کہ جن قوموں ، ملکوں اور دیواروں کا لوگوں نے رائے سے پہ دیا ہے ، یہ مجموعہ اوصاف ایک میں بھی شہیں پایا جاتا ۔ امذا وہ غیالات صحیح معلوم شہیں ہوتے ۔ اور احادیث صحیحہ کا انکار یا نصوص کی تاویلات بعیدہ دین کے خلاف ہے ۔ رہا مخالفین کا یہ شہر کہ ہم نے تمام زمین کو چھان ڈالا مگر کمیں اس کا پہتہ شہیں ملا ۔ اور اسی شبہ کے جواب کے لئے ہمارے مو نفین نے پہتہ بٹلانے کی کوشش کی ہے ۔ اس کا صحیح جواب وہ ہی ہے جو علامہ آلوسی بغدادی نے دیا ہے کہ ہم کو اس کا موقع معلوم شہیں اور مکن ہے کہ ہم کو اس کا موقع معلوم شہیں اور مکن ہے کہ ہم کو اس کا موقع معلوم نہیں اور مکن ہے کہ ہم کو اس کا موقع معلوم نہیں اور مکن ہے کہ ہم کو اس کا موقع معلوم نہیں اور اب ہی کو پوتھے براعظم (امریکہ ) کے وجود کا پہتہ نہ پلا ، واجب التسلیم شہیں ۔ عقلاً جائز ہے کہ جم طرح اب سے پانسوبر س سلے تک ہم کو پوتھے براعظم (امریکہ ) کے وجود کا پہتہ نہ پلا ، واجب التسلیم شہیں ۔ عقلاً جائز ہے کہ جم طرح اب سے پانسوبر س سلے تک ہم کو پوتھے براعظم (امریکہ ) کے وجود کا پہتہ نہ پلا ، ابھی کوئی پانچواں بر اعظم ایسا موجود ہوجن تک ہم رسائی حاصل نہ کر سکے ہوں اور تصور نے دنوں بعد ہم وہاں تک یا وہ لوگ ہم تک پہنے سکیں سمندر کی دیوار اعظم وہ ''آسٹریلیا'' کے شال مشرقی ساحل پر واقع ہے ۔ آج کل برطانوی سائنس داں ڈاکٹر سی ایم

ینگ کے زیر ہدایت اس کی تحقیقات جاری ہے۔ یہ دیوار ہزار میل سے زیادہ لمبی اور بعض بعض مقامات پر بارہ بارہ میل تک چوڑی اور ہزار فٹ او پنی ہے۔ جس پر بے شمار مخلوق بستی ہے جو مہم اس کام کے لئے روانہ ہوئی تھی عال میں اس نے اپنی یکالہ تحقیقات ختم کی ہے جس سے سمندر کے عجیب و غریب اسرار منحث ہوتے ہیں اور انسان کو جیرت و استعجاب کی ایک نئی دنیا معلوم ہو رہی ہے۔ پھر کیسے دعویٰ کیا جاسکتا ہے کہ ہم کو خشکی و تری کی تمام مخلوق کے مکل انحثافات عاصل ہو چکے ہیں دنیا معلوم ہورہی ہے۔ پھر کیسے دعویٰ کیا جاسکتا ہے کہ ہم کو خشکی و تری کی تمام مخلوق کے مکل انحثافات عاصل ہو چکے ہیں۔ ہرحال مخبر صادق نے جس کا صدق دلائل قطعیہ سے ثابت ہے ، جب اس دیوار کی مع اس کے اوصاف کے خبر دی تو ہم پی و اجب ہے کہ تصدیق کریں اور ان واقعات کے منتظر رہیں جو مشکسین و منکرین کے علی الرغم پیش آگر رہیں گے ۔ سَتُ بُندِیْ اَگر مَا کُنْتَ جَاهِ اللّٰ وَ یَاتِیْکَ الْا خَبَارِ مَالَمُ شُورً وَ د ۔

۱۱۸۔ یعنی مال میرے پاس بہت ہے مگر ہاتھ پاؤں سے ہمارے ساتھ تم بھی محنت کرو۔

اتُونِيَ زُبَرَ الْحَدِيْدِ ﴿ حَتَّى إِذَا سَاوَى بَيْنَ الصَّدَفَيْنِ قَالَ انْفُخُوا ﴿ حَتَّى إِذَا جَعَلَهُ الصَّدَفَيْنِ قَالَ انْفُخُوا ﴿ حَتَّى إِذَا جَعَلَهُ نَارًا ﴿ قَالَ اتُونِيَ أُفْرِغُ عَلَيْهِ قِطْرًا ﴿

فَمَا اسْطَاعُوٓ ا أَنْ يَّظُهَرُوْهُ وَمَااسْتَطَاعُوْا لَهُ نَقُبًا عَ

قَالَ هٰذَا رَحْمَةً مِّنُ رَّبِيْ ۚ فَاِذَا جَآءَ وَعُدُ رَبِّىۡ جَعَلَهُ دَكَّآءَ ۚ وَكَانَ وَعُدُ رَبِّىۡ حَقَّا

وَ تَرَكُنَا بَعْضَهُمُ يَوُمَيِذٍ يَّمُوْجُ فِي بَعْضٍ وَّ نُفِخَ فِي الصُّورِ فَجَمَعْنٰهُمُ جَمْعًا ﴿

ا ۹۶۔ لا دو مجھ کو تختے لوہے کے یماں تک کہ جب برابر کر دیا دونوں بچھانکوں تک پہاڑ کی کما دھونکو یماں تک کہ جب کر دیا اس کو آگ کما لاؤ میرے پاس کہ ڈالوں اس پر پھلا ہوا تانیا [۱۹]

۹۶۔ میر مذہر طلع سکیں اس پر اور مذکر سکیں اس میں سوراخ [۱۳۰]

۹۸۔ بولا یہ ایک مہربانی ہے میرے رب کی پھر جب آئے وعدہ میرے رب کا گرا دے اس کو ڈھاکر اور ہے وعدہ میرے رب کا سچا[۱۳]

99۔ اور چھوڑ دیں گے ہم خلق کو اس دن ایک دوسرے میں گھستے اور پھونک ماریں گے صور میں پھر جمع کر لائیں گے ہم ان سب کو

#### وَّ عَرَضْنَا جَهَنَّمَ يَوْمَبِدٍ لِلْكُفِرِيْنَ ١٠٠ اور دكھلادين ہم دوزخ اس دن كافروں كوسامنے عَرُّ ضًّا 🚔

الَّذِيْنَ كَانَتُ اعْيُنُهُمْ فِي غِطَاءٍ عَنُ

ع ذِكْرِى وَ كَانُو الْا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴿

۱۰۱۔ جن کی اسمکھوں پر پردہ بڑا تھا میری یاد سے اور نہ س سکتے تھے [۱۳۳]

۱۱۹۔ **دیوار کی تعمیر:** اول لوہے کے بڑے بڑے تختول کی اوپر نیچے تہیں جائیں۔ جب ان کی بلندی دونوں پہاڑوں کی چوٹی تک پہنچ گئی ، لوگوں کو عکم دیا کہ خوب آگ دھونکو، جب لوہا آگ کی طرح سرخ ہو کر تینے لگا۔ اس وقت پھھلا ہوا تانبا اوپر سے ڈالا جو لوہے کی درزوں میں بالکل پیوست ہو کر جم گیا اور سب مل کر پہاڑ سا بن گیا۔ یہ سب کام اس زمانہ میں بظاہر خارق عادت طریقہ سے انجام پائے ہوں گے ۔ جے ذوالقرنین کی کرامت سمجھنا چاہئے۔ یا ممکن ہے اس وقت اس قسم کے آلات و اسباب پائے جاتے ہوں جن کا ہمیں اب علم نہیں۔

۱۲۰ یا بوج ما بوج دیوار نہیں توڑ سکتے: یعنی حق تعالیٰ نے یا بوج ما بوج کو فی الحال یہ قدرت نہیں دی کہ دیوار پھاند کریا توڑ کر ادھر نکل آئیں۔

۱۲۱۔ دیوار ٹوٹنے کا وقت: یعنی محض خدا کی مہربانی سے یہ روک قائم ہو گئی اور میعاد معین تک قائم رہے گی۔ اعادیث صیحہ سے معلوم ہوا کہ حضرت میخ کے نزول اور قتل دجال کے بعد قیامت کے قریب یاجوج ماجوج کے نکلنے کا وعدہ ہے اس وقت یہ روک ہٹا دی جائے گی۔ دیوار توڑ کر اتنی کثیر تعداد میں نکل پڑیں گے جس کا شمار اللہ کے سواکسی کو معلوم نہیں۔ دنیا ان کے مقابلہ سے عابز ہوگی۔ حضرت میچ کو حکم ہو گا کہ میرے غاص بندوں کو لے کر ""طور"" پر چلیے جائیں۔ آخر حضرت میچ بارگاہ احدیت کی طرف دست دعا دراز کریں گے۔ اس کے بعد یا جوج ما جوج پر ایک غیبی وبا مسلط ہوگی۔ سب ایک دم مرجائیں گے ۔ مزید تفصيل كتب مديث باب ""امارات الساعات"" مين ديكھني جا ہيئے۔

۱۲۲۔ یا جوج ما جوج کا خروج: یعنی یا جوج ما جوج سمندر کی موجوں کی طرح بیشار تعداد میں ٹھاٹھیں مارتے ہوئے نکلیں گے ۔ یا پیہ مطلب ہے کہ شدت ہول واضطراب سے ساری مخلوق رل گڈھ ہو جائے گی۔ جن وانس ایک دوسرے میں ٹھنے لگیں گے پھر قیامت کا بگل ہو گا یعنی صور پھوزکا جائے گا اس کے بعد سب خدا کے سامنے میدان حثر میں اکٹھے کئے جائیں گے اور دوزخ کا فروں کی انتخصوں کے سامنے ہوگا۔ شاید کا فروں کی تخصیص اس لئے کہ کہ اصل میں دوزخ ان ہی کے لئے تیار کیا گیا ہے اور

ان کی انکھوں پر دنیا میں پر دہ بڑا ہوا تھا۔ اب وہ پر دہ اٹھ گیا۔

۱۲۳ کفار کی حالت: یعنی خود اپنی عقل کی آنگه برابر بنه تھی کہ قدرت کے نشان دیکھ کریقین لاتے اور غدا کو یاد کرتے اور ضد سے کسی کی بات بنہ سنی جو دوسرے کے سمجھائے سمجھ لیتے۔

اَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُوَّا اَنْ يَّتَّخِذُوا عِبَادِیُ مِنْ دُونِیَ اَوْلِیَا ءَ لَا اِنَّا اَعْتَدُنَا جَهَنَّمَ لِلْكَفِرِیْنَ نُزُلًا ﷺ لِلْكَفِرِیْنَ نُزُلًا ﷺ

قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُمْ بِالْآخُسَرِيْنَ اَعُمَالًا ﴿ اللَّهُ مُ إِللَّاخُسَرِيْنَ اَعُمَالًا ﴿ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُنَا وَ هُمُ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّلْمُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّلْمُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللللَّمُ الللَّهُ الللَّهُ اللل

أُولَيِكَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِالْيَتِ رَبِّهِمُ وَلِقَا بِهِ فَحَبِطَتُ اَعْمَالُهُمُ فَلَا نُقِيْمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَزُنَا عَ

۱۰۲۔ اب کیا سمجھتے ہیں منکر کہ ٹھہرائیں میرے بندوں کو میرے دوزخ کو میرے سوا جایتی [۱۳۳] ہم نے تیار کیا ہے دوزخ کو کافروں کی ممانی [۱۲۵]

۱۰۳۔ تو کہ ہم بتائیں تم کو کن کا کیا ہوا گیا بہت اکارت ۱۰۳۔ وہ لوگ جن کی کوشش بھٹھتی رہی دنیا کی زندگی میں اور وہ سجھتے رہے کہ خوب بناتے میں کام [۲۲]

۱۰۵۔ وہی ہیں جو منکر ہوئے اپنے رب کی نشانیوں سے اور اسکے ملنے سے [۱۳۷] سو برباد گیا ان کا کیا ہوا پھر نہ کھڑی کریں گے ہم انکے واسطے قیامت کے دن تول [۱۳۸]

۱۲۳۔ یعنی کیا منگرین یہ گان کرتے ہیں کہ میرے خاص بندول (میخ، عزیر، روح القدس، فرشتوں) کی پرستش کر کے اپنی حایت میں کھڑا کر لیں گے۔ گلّا سَیَکُفُرُ وَنَ بِعِبَادَتِهِمْ وَیکُو نُونَ عَلَیْهِمْ ضِدًّا (ہر گرنہیں! وہ خود تمہاری حرکات سے بیزاری کا اظہار فرمائیں گے اور تمہارے مقابل مدعی بن کر کھڑے ہوں گے)۔

۱۲۵ یعنی اس دھوکہ میں مت رہنا اوہاں تم کو کوئی نہیں پوچھے گا۔ ہاں ہم تمہاری مہانی کریں گے۔ دوزخ کی آگ اور قسم قسم کے عذاب سے (اعاذبا اللہ منہا)۔

۱۲۹۔ سب سے زیادہ گھاٹے والے طالبین دنیا: یعنی قیامت کے دن سے سے زیادہ خیارہ میں وہ لوگ ہوں گے جن کی ساری دوڑ دھوپ دنیا کے لئے تھی۔ آخرت کا کبھی خیال مذ آیا، محض دنیا کی ترقیات اور مادی کامیابیوں کو بڑی معراج سمجھتے رہے (کذا

یفهم من الموضح ) یا یہ مطلب ہے کہ دنیوی زندگی میں جو کام انہوں نے اپنے نزدیک اچھے سمجھ کر کئے تھے خواہ واقع میں اچھے تھے یا نہیں وہ سب کفرکی نحوست سے وہاں بیکار ثابت ہوئے اور تمام محنت برباد گئی۔

۱۲۷ یعنی نہ اللہ تعالیٰ کی نشانیوں کو مانا ، نہ خیال کیا کہ تجھی اس کے سامنے عاضر ہونا ہے۔

۱۲۸ کفار کے اعال کا وزن نہیں کیا جائے گا: کافرکی حنات مردہ ہیں ، اس ابدی زندگی میں کسی کام کی نہیں ۔ اب محض کفریات و سیئات رہ گئیں ۔ سوایک پلہ کیا تلے تولنا تو موازنہ کے لئے تھا۔ موازنہ متقابل چیزوں میں ہوتا ہے یہاں سیئات کے بالمقابل حسنه كا وجود ہى نهيں \_ پھر تولنے كاكيا مطلب \_

> ذٰلِكَ جَزَآؤُهُمُ جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُوْا وَ اتَّخَذُوَّا اليِّي وَرُسُلِيَ هُزُوًا 🚍

> إِنَّ الَّذِينَ امَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ كَانَتُ لَهُمْ جَنَّتُ الْفِرْ دَوْسِ نُزُلًا 🚔

خْلِدِيْنَ فِيْهَا لَا يَبْغُوْنَ عَنْهَا حِوَلًا 🗃

قُلُ لَّوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِّكَلِمْتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبُلَ أَنُ تَنْفَدَ كَلِمْتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا 🗃

قُلُ إِنَّمَآ أَنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ يُوْحَى إِلَيَّ أَنَّمَآ اِللهُكُمْ اللُّهُ وَّاحِدُ ۚ فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاآءَ رَبِّم فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَّ لَا عُ يُشُركَ بِعِبَادَةِ رَبِّهَ أَحَدًا ﴿

۱۰۶۔ یہ بدلہ ان کا ہے دوزخ اس پر کہ منکر ہوئے اور مُصرایا میری باتوں اور میرے رسولوں کو مُصمّا [۱۲۹]

١٠٤ جو لوگ ايان لائے ہيں اور ڪئے ہيں جھلے ڪام انکے واسطے ہے مصنڈی چھاؤں کے باغ مھانی

۱۰۸ء رہا کریں ان میں نہ چاہیں وہاں سے جگہ بدلني [۳۰]

۱۰۹۔ توکمہ اگر دریا سیاہی ہوکہ لکھے میرے رب کی باتیں بیثک دریا خرچ ہو بیکے ابھی یہ پوری ہوں میرے رب کی باتیں اور اگرچہ دوسرا بھی لائیں ہم ویسا ہی اسکی [17]

اا۔ توکہ میں بھی ایک آدمی ہول جیسے تم مکم آیا ہے مجھ کو کہ معبود تمہارا ایک معبود ہے سو پھر جس کو امید ہو ملنے کی اپنے رب سے سوہ وہ کرے کچھ کام نیک اور شریک نه کرے اینے رب کی بندگی میں کسی کو[سا]

۱۲۹۔ جو ٹھٹھاکرتے تھے اب اس کا مزہ چکھو۔

۱۳۰ مومن صالحین پر انعامات: یعنی ہمیشہ رہنے سے اکتائیں گے نہیں۔ ہر دم تازہ نعمتیں ملیں گی۔ کھی خواہش نہ کریں گے کہ ہم کویمال سے منتقل کر دیا جائے۔

۱۳۱۔ اللہ کے کلمات بے شمار ہیں: قریش نے یہود کے اشارہ سے روح ، اصحاب کھٹ اور ذوالقرنین کے متعلق سوال کیا تھا۔

مورہ ہذاکی ابتداء میں "اصحاب کھٹ" کا اور آخر میں ذوالقرنین کا قصہ جال تک موضح القرآن سے متعلق تھا ، بیان فرمایا۔ اور

روح کے متعلق سورہ بنی اسرائیل میں فرما دیا۔ وَ مَا اُوقِیْتُہُمْ مِینَ الْعِلْمِ اِلَّا قَلِیْلًا اب غاتمہ سورۃ پر بتلاتے ہیں کہ اللہ

تعالیٰ کے علم و حکمت کی باتیں بے انتہا ہیں۔ جو باتیں تمہارے ظرف واستعداد اور ضرورت کے لائق بتلائی گئیں، حق تعالیٰ کی

معلومات میں سے اتنی بھی نہیں جنتا سمندر میں سے ایک قطرہ ۔ فرض کرواگر پورے سمندر کا پانی سابی بن جائے جس سے غدا

میاتیں لکھنی شروع کی جائیں اس کے بعد دوسرا اور تیسرا ویسا ہی سمندر اس میں شامل کرتے رہو تو سمندر ختم ہو جائیں گے ، پر غدا
کی باتیں ختم نہ ہول گی ۔ یہیں سے سمجھو کہ قرآن اور دوسری کتب سماویہ کے ذریعہ سے خواہ کتنا ہی وسیع علم ہڑی سے ہڑی
مقدار میں کسی کو دے دیا جائے ، علم الهی کے سامنے وہ بھی قلیل ہے ۔ گوفی حدذاتہ اسے کثیر کہہ سکیں ۔

۱۳۱۱۔ پیغمبر کا علم بھی متناہی ہوتا ہے: یعنی میں بھی تمہاری طرح بشر ہوں ، خدا نہیں ، جو نود بخود ذاتی طور پر تمام علوم و کالات عاصل ہوں ، ہاں اللہ تعالیٰ علوم حقہ اور معارف قدسیہ میری طرف و حی کرتا ہے جن میں اصل اصول علم توحید ہے ، اسی کی طرف میں سب کو دعوت دیتا ہوں۔ جس کسی کواللہ تعالیٰ سے ملنے کا شوق یا اس کے سامنے عاضر کئے جانے کا نوف ہواسے چا ہئے کہ کچھ بھلے کام شریعت کے موافق کر جائے اور اللہ تعالیٰ کی بندگی میں ظاہرا و باطنا کسی کو کسی درجہ میں بھی شریک بندگرے۔ یعنی شرک جلی کی طرح ریا وغیرہ شرک خفی سے بھی بچتا رہے کیونکہ جس عبادت میں غیراللہ کی شرکت ہووہ عابد کے منہ پر ماری جائے گی۔ اَللّٰهُمَّ اَعِذْنَا مِنْ شُرُو وَ وَ اَنْفُسِنَا اس آیت میں اشارہ کر دیا کہ نبی کا علم بھی متناہی اور عطائی ہے ، علم خداوندی کی طرح ذاتی اور غیر متناہی اور عطائی ہے ، علم خداوندی کی طرح ذاتی اور غیر متناہی نہیں۔

تم سورة الكهف بفضل الله تعالىٰ ومنه ولله الحداولاً وآخرًا

ركوعاتها٢

٩ سُوْرَةُ مَرْيَمَ مَكِّيَّةُ ٢٢

ایاتها ۹۸

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

كَهْيَعْضَ ١

ذِكُرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكُرِيًّا ﴿

اِذْ نَادَى رَبَّهُ نِدَآءً خَفِيًّا ﴿

قَالَ رَبِّ إِنِّى وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِّى وَ اشْتَعَلَ الْكَالُ رَبِّ الْمَنْ الْعَظْمُ مِنِّى وَ اشْتَعَلَ الرَّاسُ شَيْبًا وَّ لَمْ اَكُنُّ بِدُعَا بِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴿

وَ إِنِّى خِفْتُ الْمَوَالِيَ مِنْ وَّ رَآءِى وَ كَانَتِ الْمُرَاتِيِ خَفْتُ الْمَوَالِيَ مِنْ لَّدُنْكَ وَلِيًّا ﴿ الْمَرَاتِيْ عَاقِرًا فَهَبُ لِيَ مِنْ لَّدُنْكَ وَلِيًّا ﴿

ا۔ کہیعص

۲۔ یہ مذکور ہے تیرے رب کی رحمت کا اپنے بندہ زکریا پر [۱]

۳۔ جب پکارا اُس نے اپنے رب کو چھی آواز سے [۲]
۷۔ بولا اے میرے رب بوڑھی ہو گئیں میری ہڑیاں اور شعلہ نکلا سر سے بڑھا پے کا [۳] اور تجھ سے مانگ کر اے رب میں کھی محروم نہیں رہا [۴]

۵۔ اور میں ڈرتا ہوں بھائی بندوں سے اپنے پیچھے [۵] اور عورت میری بانجھ ہے سو بخش تو مجھ کو اپنے پاس سے ایک کام اٹھانے والا

ا۔ حضرت زکریا علیہ السلام: حضرت زکریا علیہ السلام ""بنی اسرائیل"" کے جلیل القدر انبیاء میں سے ہیں ۔ بخاری میں ہے کہ نجاری (بڑھئ) کا پیشہ کرتے تھے اور اپنے ہاتھ سے محنت کر کے کھاتے تھے ۔ ان کا قصہ پہلے سورہ آل عمران میں گذر چکا وہاں کے فوائد ملا خظہ کر لئے جائیں۔

۲۔ حضرت زکریا علیہ السلام کی دعا: کہتے ہیں رات کی تاریکی اور غلوت میں پہت آواز سے دعا کی جیسا کہ دعا کا اصل قاعدہ ہے اُڈعُوا رَبَّکُمْ تَضَدُّ عًا وَّخُفْیَةَ (اعراف رکوع) ایسی دعا ریا سے دور اور کال اغلاص سے معمور ہوتی ہے۔ ثاید یہ بھی خیال ہو کہ بڑھا ہے کی عمر میں بیٹا مانگتے تھے۔ اگر نہ ملے تو سننے والے ہنسیں ، اور ویسے بھی عمول بڑھا ہے میں آواز پہت ہو جاتی

ہے۔

۳۔ لیعنی بظاہر موت کا وقت قریب ہے۔ سر کے بالوں میں بڑھا پے کی سفیدی چک رہی ہے اور ہڈیاں تک سو کھنے لگیں۔ ہے۔ یعنی آپ نے اپنے فضل ورحمت سے ہمیشہ میری دعائیں قبول کیں اور مخضوص مہربانیوں کا نوگر بنائے رکھا اب اس آخری وقت اور ضعف و پیرانہ سالی میں کیسے گان کروں کہ میری دعارد کر کے مہربانی سے محروم رکھیں گے۔ بعض مفسرین نے وَلَم اکُنْ بِدُعَا بِكَ رَبِّ شَقِیًّا کے معنی یوں کئے ہیں کہ اے پروردگار آپ کی دعوت پر میں کبھی شقی ثابت نہیں ہوا۔ یعنی جب آپ نے یکارا، برابرامنٹال امراور طاعت و فرمانبرداری کی سعادت عاصل کی۔

۵۔ قرابت والوں سے اندیشہ: ان کے بھائی بند قرابت دار نااہل ہوں گے۔ ڈریہ ہواکہ وہ لوگ ان کے بعد اپنی بداعالیوں اور غلط کاریوں سے راہ نیک نہ بگاڑ دیں اور جو دینی وروعانی دولت یعقوبؑ کے گھرانے میں منتقل ہوتی ہوئی صنرت زکریا تک پہنچی تھی اسے اپنی شرارت اور بدتمیزی سے صائع نہ کر دیں۔

يَّرِثُنِيُ وَيَرِثُ مِنُ الِ يَعْقُوبَ لَى وَ اجْعَلَهُ رَبِّ وَ اجْعَلَهُ رَبِّ رَضِيًّا ﴿

يْزَكُرِيَّآ إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلْمٍ اسْمُهُ يَحُلِي لَاللَّهُ يَحُلِي لَا لَهُ مَعْلَى لَا اللَّهُ مَعْلَى لَا اللَّهُ مَنْ قَبُلُ سَمِيًّا ﴿

قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِيَ غُلْمُ وَّ كَانَتِ الْمُرَاتِي عَاقِرًا وَّ قَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْكِبَرِ الْمُرَاتِي عَاقِرًا وَّ قَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْكِبَرِ عِبِيًّا ﴿

۲۔ جو میری جگہ بیٹھے اور یعقوب کی اولاد کی <sup>[۱</sup>] اور کر اُسکو اے رب من مانتا <sup>[۷</sup>]

اے ذکریا ہم تجے کو خوشخبری سناتے ہیں ایک لڑے
 کی جس کا نام ہے تیجی نہیں کیا ہم نے پہلے اس نام
 کا کوئی [۸]

۸۔ بولا اے رب کہاں سے ہو گا مجھ کو لڑکا اور میری عورت بانجھ ہے اور میں بوڑھا ہوگیا یماں تک کہ اکڑ گیا [۹]

9۔ اللہ سے اپنے وارث کی دعا: یعنی میں بوڑھا ہوں ، بیوی بانجھ ہے ، ظاہری سامان اولاد ملنے کا کچھ نہیں لیکن تواپنی لا محدود قدرت ورحمت سے اولاد عطا فرما جو دینی خدمات کو سنبھالے اور تیری مقدس امانت کا بوجھ اٹھا سکے ۔ میں اس ضعف وپیری میں کیا کر سکتا ہوں جی یہ چاہتا ہے کہ کوئی بیٹا اس لائق ہو جو اپنے باپ دادوں کی پاک گدی پر بیٹھ سکے ان کے علم و حکمت کے

خزانوں کا مالک اور کالات نبوۃ کا وارث بنے ۔ (تنبیر)

انبیاء کی وراثت: اعادیث صیحہ سے ثابت ہے کہ انبیاء کے مال میں وراثت جاری نہیں ہوتی ۔ ان کی وراثت دولت علم میں چلی ہے ۔ نود شیعوں کی مستند کتاب "کافی کلینی" ہے بھی "روح المعانی" میں اس مضمون کی روایات نقل کی ہیں ۔ امذا متعین ہے کہ یکر شُخی و یکر شُخی مِن الِ یکھُھُو ہ میں وراثت مالی مراد نہیں جس کی تائید نود لفظ "آل یعقوب" ہے ہورہی ہے ۔ کیونکہ ظاہر ہے تمام آل یعقوب کے اموال واملاک کا وارث تنما حضرت زکریا کا بیٹا کیلے ہو سکتا تھا۔ بلکہ نفس وراثت کا ذکر ہی اس موقع پر ظاہر کرتا ہے کہ مالی وراثت مراد نہیں کیونکہ یہ تو تمام دنیا کے نزدیک مسلم ہے کہ بیٹا باپ کے مال کا وارث ہوتا ہے ۔ پھر دھا میں اس کا ذکر کرنا محض بیکار تھا۔ یہ نیال کرنا کہ صفرت زکریا کوا پنے مال و دولت کی فکر تھی کہ کمیں میرے گھر سے انکل کر بنی اعام اور دووسرے رشتہ داروں میں نہ پہنچ جائے ، نہایت بہت اورادنی خیال ہے اندیاء کی شان یہ نہیں ہوتی کہ دنیا سے رضت ہوتے وقت دنیا کی متاح حقیر کی فکر میں پڑ جائیں کہ ہائے یہ کماں جائے گی اور کس کے پاس رہے گی۔ اور لطف یہ سے کہ حضرت زکریا بڑے دولت مند بھی نہ تھے ، بڑھئی کا کام کر کے محنت سے پیٹ پالے تھے بھلا انکو بڑھا ہے میں کیا غم ہو سکتا تھا کہ چار بیعے رشتہ داروں کے ہاتھ نہ پڑ جائیں ۔ العیاذ باللہ۔

﴾۔ اللہ سے اپنے وارث کی دعا: یعنی ایسا لڑ کا دیجئے جو اپنے اغلاق و اعمال کے لحاظ سے میری اور تیری اور اچھے لوگوں کی پہند کا ہو۔

۸۔ حضرت پیچی علیہ السلام کی بشارت: یعنی دعا قبول ہوئی اور لڑکے کی بشارت پہنچی۔ جس کا نام (پیچی) قبل از ولا دت حق تعالیٰ نے تجویز فرما دیا۔ نام بھی ایسا انوکھا جوان سے پہلے کسی کا نہ رکھا گیا تھا۔ بعض سلف نے یہاں ""سمی"" کے معنی ""شبیہ""

کے لئے ہیں یعنی اس شان و صفت کا کوئی شخص ان سے پہلے نہیں ہوا تھا۔ شاید یہ مطلب ہو کہ بوڑھ مرد اور بانچھ عورت سے کوئی ایسا لڑکا اس وقت تک پیدا نہیں کیا گیا تھا۔ یا بعض غاص احوال و صفات (مثلاً رقت قلب اور غلبہ لکا وغیرہ) میں ان کی مثال پہلے نہ گذری ہوگی۔ واللہ اعلم۔

9۔ حضرت زکریا علیہ السلام کا تعجب: آدمی کا قاعدہ ہے کہ جب غیر متوقع اور غیر معمولی خوشخری سے تو مزید طانبت واستلذاذ کے لئے بار بار پوچھتا اور کھود کرید کیا کرتا ہے۔ اس تحقیق و تفحص سے لذت تازہ حاصل ہوتی اور بات خوب پکی ہو جاتی ہے یہ ہی منشا حضرت زکریا کے سوال کا تھا۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "انوکھی چیزمانگتے تعجب نہ آیا۔ جب سناکہ ملے گی تب تعجب کیا۔

قَالَ كَذٰلِكَ عَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَىَّ هَيِّنُ وَ قَدُ خَلَقُتُكَ مِنْ قَبُلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا ﴿

قَالَ رَبِّ اجْعَلُ لِّنَ ايَةً ﴿ قَالَ ايَتُكَ اللَّا ايَتُكَ اللَّا ايَتُكَ اللَّا تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلْثَ لَيَالٍ سَوِيًّا ﴿

فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَاوَحَى الْمِحْرَابِ فَاوَحَى الْمِحْرَابِ فَاوَحَى اللهِمُ انْ سَبِّحُوْا بُكْرَةً وَّ عَشِيًّا ﴿

ليَحُلِي خُذِ الْكِتْبَ بِقُوَّةٍ ﴿ وَ اتَيَنٰهُ الْحُكْمَ صَبِيًّا ﴿

وَّ حَنَانًا مِّنُ لَّدُنَّا وَزَكُوةً ۚ وَكَانَ تَقِيًّا ﴿

وَّ بَرُّا بِوَالِدَيْهِ وَلَمْ يَكُنُ جَبَّارًا عَصِيًّا ﴿

9۔ کما یوننمی ہو گا <sup>[۱</sup>] فرما دیا تیرے رب نے وہ مجھ پر آسان ہے اور تجھ کو پیدا کیا میں نے پہلے سے اور نہ تھا توکوئی چیز[۱۱]

۱۰۔ بولا اے رب ٹھمرا دے میرے لئے کوئی نشانی فرمایا تیری نشانی یہ کہ بات نہ کرے تو لوگوں سے تین رات تک صیح تندرست [۱۱]

اا۔ پھر نکلا اپنے لوگوں کے پاس حجرہ سے تواشارہ سے کہا اُنکو کہ یاد کرو صبح اور شام [س]

۱۱۔ اے میکی اٹھا لے کتاب زور سے [۱۲] اور دیا ہم نے اُسکو حکم کرنا لڑکا پن میں [۱۵]

۱۳۔ اور شوق دیا اپنی طرف سے اور سقرائی اور تھا پر ہیز گار[۱۶]

۱۳۔ اور نیکی کرنے والا اپنے ماں باپ سے اور مذشھا زبر دست خود سر<sup>[۱</sup>]

۱۔ تعجب کی کوئی بات نہیں ۔ ان ہی مالات میں اولا دمل جائے گی اور مشیت ایزدی پوری ہوکر رہے گی۔ اا۔ اللہ کی قدرت کاملہ: یہ فرشۃ نے کہا ۔ یعنی تمہارے نزدیک ظاہری اسبب کے اعتبار سے ایک چیز مشکل ہو تو غدا کے یماں مشکل نہیں اس کی قدرت عظیمہ کے سامنے سب آسان ہے ۔ انسان اپنی ہستی ہی کو دیکھ لے ۔ ایک زمانہ تھا کہ یہ کوئی چیز نہ تھی اس کا نام و نشان بھی کوئی یہ جانتا تھا۔ حق تعالیٰ اس کو پردہ عدم سے وجود میں لایا ۔ پھر جو قادر مطلق لاشے محض کوشے بنا دے ۔ کیا وہ بوڑھ مرد اور بانجھ عورت سے بچے پیدا نہیں کر سکتا ۔ اس پر تو بطریق اولی قدرت ہوئی چا بیئے ۔

11۔ حضرت ذکریا علیہ السلام کی زبان بندی: یعنی باوجود تندرست ہونے کے جب کامل تین رات دن لوگوں کے ساتھ زبان سے بات چیت نہ کر سکے اس وقت سمجھ لینا کہ عمل قرار پاگیا ہے۔ اس کے متعلق مفصل کلام "آل عمران" کے فوائد میں گذر چکا۔ ملاظہ کر لیا جائے۔

۱۱۔ قوم کو وعظ و نصیحت: یعنی جب وہ وقت آیا تو زبان گفتگو کرنے سے رک گئن ہے۔ جمرہ سے باہر نکل کر لوگوں کو اشارہ سے کہا کہ صبح و شام اللہ کو یاد کیا کرو۔ نمازیں پڑھو۔ تبیع و تهلیل میں مشغول رہو۔ یہ کہنا یا تو حب معمول سابق وعظ و نصیحت کے طور پر ہوگا یا نعمت الهید کی خوشی محموس کر کے چاہا کہ دوسرے بھی ذکر وشکر میں ان کے شریک عال ہوں۔ کیونکہ جیسا "آل عمران" میں گذرا حضرت زکریا کو حکم تھا کہ ان تین دن میں خدا کو بہت کثرت سے یاد کریں ۔ اور خاص تسیح کا لفظ شاید اس لئے اختیار کیا ہو کہ اکثر عجیب وغریب سمال دیکھنے پر آدمی ""بھان اللہ ""کھا کرتا ہے۔

۱۲۔ حضرت بیجی علیہ السلام کوکتاب پر عمل کا عکم: یعنی تورات اور دوسرے آسمانی صحیفوں کو جوتم پر یا دوسرے انبیاء پر نازل کئے گئے ہوں ، خوب مضبوطی اور کوشش سے تھامے رکھو۔ ان کی تعلیمات پر خود عمل کرواور دوسروں سے کراؤ۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ۔ ""یعنی علم کتاب لوگوں کو سکھلانے لگا زور سے ۔ یعنی باپ ضعیف تھے اور یہ جوان ۔ ""

10۔ بیچین میں نبوت؛ یعنی لوکین ہی میں ان کو حق تعالیٰ نے فہم و دانش علم و حکمت فراست صادقہ ، احکام کتاب اور آداب عبودیت و خدمت کی معرفت عطا فرما دی تھی ۔ لوکوں نے ایک مرتبہ انہیں کھیلنے کو بلایا ، کہا ہم اس واسط نہیں بنائے گئے ۔ بہت سے علماء کے نزدیک اللہ تعالیٰ نے عام عادت کے خلاف ان کو لوکین ہی میں نبوت بھی مرحمت فرما دی ۔ واللہ اعلم ۔ ۱۲۔ حضرت یمچی علمیہ السلام کا محبت و تقویٰ: یعنی اللہ تعالیٰ نے ان کو شوق و ذوق ۔ رحمت و شفقت ، رقت و زم دلی ، محبت و محبوبیت عنایت فرمائی تھی ۔ اور صاف سخرا، پاکیزہ رو، پاکیزہ نو، مبارک و سعید متقی و پر ہیزگار بنایا ، عدیث میں ہے کہ یمچی نے نہ کمچھی گناہ کیا نہ کا ارادہ کیا ۔ خدا کے خوف سے روتے روتے رخیاروں پر آلبوؤں کی نالیاں سی بن گئن تھیں ۔ علیہ وعلیٰ نہینا الصلوٰۃ والسلام ۔

۱۷۔ یعنی متکبر، سرکش اور خود سرینہ تھا۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یعنی آرزو کے لڑکے اکثراییے ہواکرتے ہیں ۔ وہ ویساینہ تھا""۔

10۔ اور سلام ہے اُس پر جس دن پیدا ہو ا اور جس دن

وَسَلَمٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَ يَوْمَ يَمُوْتُ وَ

## في يَوْمَ يُبُعَثُ حَيًّا ﴿

وَاذْكُرُ فِي الْكِتْبِ مَرْيَمَ الذِانْتَبَذَتُ مِنْ اَهُلِهَا مَكَانًا شَرُقِيًّا فَ

فَاتَّخَذَتُ مِنْ دُوْنِهِمُ حِجَابًا لَثُ فَأَرُسَلُنَآ إِلَيْهَا رُوْحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سُوِيًّا عَ

قَالَتُ إِنِّيَّ أَعُوُّذُ بِالرَّحْمٰنِ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقِيًّا 🖭

مے اورجس دن اٹھ کھڑا ہوزندہ ہوکر [۱۸]

١٦۔ اور مذکور کر کتاب میں مریم کا جب جدا ہوئی اپنے لوگوں سے ایک شرقی مکان میں [۱۹]

ا۔ پھر پکڑ لیا اُن سے ورے ایک پردہ پھر بھیجا ہم نے اُسکے پاس اپنا فرشۃ پھر بن کر آیا اُسکے آگے آدمی پورا[۲۰]

۱۸۔ بولی مجھ کو رحمن کی پناہ تجھ سے اگر ہے تو ڈر رکھنے [1] ]],

۱۸۔ حضرت بیجی علیہ السلام کواللہ کا سلام: اللہ جو بندہ پر سلام بیھیج محض تشریف و عزت افزائی کے لئے ہے جس کے معنی یہ میں کہ اس پر کچھ گرفت نہیں یہاں یَوْمَ وُلِدَ وَیَوْمَ یَمُوْتُ وَیَوْمَ یُبُعَثُ حَیّا سے غرض تعمیم اوقات واوال ہے۔ یعنی ولادت سے لیکر موت تک اور موت سے قیامت تک کسی وقت اس پر خوردہ گیری نہیں ۔ غدا کی پکڑ سے ہمیشہ مامون ومصنون ہے۔

1771

۱۹۔ حضرت مریم کی شمرم و عفت: یعنی غسل حیض کرنے کو یہ ہی پہلا حیض تھا۔ تیرہ برس کی عمر تھی یا پندرہ برس کی ۔ شمرم کے مارے مجمع سے الگ ہوکر ایک مکان میں چلی گئیں جو""بیت المقدس"" سے مشرق کی طرف تھا۔ اس لئے نصاریٰ نے مشرق کو اینا قبله بنالیا۔

۲۰۔ حضرت جبریل علیہ السلام کی آمد: یعنی حضرت جبریل خوبصورت مرد کی شکل میں پہنچے ، جیبا کہ فرشتوں کی عادت ہے کہ عموما خوش منظر صورتوں میں منتمثل ہوتے میں۔ اور ممکن ہے یہاں حضرت مریم کی انتہائی عفت و پاکبازی کا امتحان بھی مقصود ہوکہ الیے زبر دست دواعی و محرکات بھی اس کے جذبات عفاف و تقویٰ کوادنیٰ ترین جنبش یہ دے سکے۔

٢١ مريم نے اول وہلة میں سمجھا کہ کوئی آدمی ہے ۔ تنهائی میں دفعة ایک مرد کے سامنے آ جانے سے قدرتی طور پر خوفزدہ ہوئیں

اور اپنی حفاظت کی فکر کرنے لگیں۔ مگر معلوم ہوتا ہے کہ فرشۃ کے چمرہ پر تقویٰ وطہارت کے انوار چکمتے دیکھ کر اسی قدر کہنا کافی سمجھا کہ میں تیری طرف سے رحمٰن کی پناہ میں آتی ہوں۔ اگر تیرے دل میں غدا کا ڈر ہو گا ( جیسا کہ پاک ونورانی چمرہ سے روش تھا ) تومیرے پاس سے چلا جائے گا اور مجھ سے کچھ تعرض نہ کرے گا۔

1777

قَالَ إِنَّمَآ اَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لَ لِاَهَبَ لَكِ عَلَى اللَّهِ اللَّهَ لَكِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

قَالَتُ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلمُ وَ لَمْ يَمْسَسْنِيَ اللَّهُ وَ لَمْ يَمْسَسْنِيَ اللَّهُ وَ لَمْ يَمْسَسْنِي

قَالَ كَذَٰلِكِ ۚ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَى ۗ هَيِّ ۚ وَ لِلَّالِ وَ لَكُو هُوَ عَلَى ۗ هَيِّنُ ۚ وَ لِلنَّاسِ وَ رَحْمَةً مِّنَّا ۚ وَكَانَ لِنَجْعَلَةً اليَّةً لِلنَّاسِ وَ رَحْمَةً مِّنَّا ۚ وَكَانَ المُرًا مَّقْضِيًّا ﴿

19۔ بولا میں تو بھیجا ہوا ہوں تیرے رب کا کہ دے جاؤں تجھے کو ایک لڑکا سقرا[۲۲]

۲۰۔ بولی کماں سے ہو گا میرے لڑکا اور چھوا نہیں مجھ کو آدمی نے اور میں بدکار کبھی نہیں تھی [۲۳]

۱۱۔ بولا یونہی فرما دیا تیرے رب نے وہ مجھ پر آسان ہے ۔ ہے [۲۳] اور اُسکو ہم کیا چاہتے ہیں لوگوں کیلئے نشانی اور مہربانی اپنی طرف سے اور ہے یہ کام مقرر ہوچکا [۲۵]

۲۲۔ حضرت جبریل علیہ السلام کی بشارت: یعنی گھبراؤ نہیں ۔ میری نسبت کوئی برا خیال آیا ہو تو دل سے نکال دو۔ میں آدمی نہیں ، تیرے اسی رب کا (جس کی تو پناہ ڈھونڈتی ہے) بھیجا ہوا فرشۃ ہوں۔ اس لئے آیا ہوں کہ خداوند قدوس کی طرف سے تجھ کو ایک پائیزہ، صاف سقرا اور مبارک و مسعود لڑکا عطا کروں غُلطًا ذَ کِیّا (پائیزہ لڑکا) کہنے میں اشارہ ہوگیا کہ وہ حب ونسب اور اظلاق وغیرہ کے اعتبار سے بالکل یاک وصاف ہوگا۔

۲۳۔ حضرت مریم کا تعجب: مریم کے دل میں خدا نے یقین ڈال دیا کہ بیثک یہ فرشۃ ہے ، مگر تعجب ہوا کہ جس عورت کا شوہر نہیں جواس کو علال طریقہ سے چھو سکتا ، اور بد کار بھی نہیں کہ حرام طریقہ سے بچپہ عاصل کر لے ، اس کو بحالت راہمنہ پاکیزہ اولا دکیونکر مل جائے گی ، جیسا کہ حضرت زکریا نے اس سے کم عجیب بشارت پر سوال کیا تھا۔

۲۲ یہ وہ ہی جواب ہے جو حضرت زکریا کو دیا گیا تھا۔ گذشتہ رکوع میں دیکھ لیا جائے۔

۲۵۔ یعنی یہ کام ضرور ہو کر رہے گا، پہلے سے طے شدہ ہے، تخلف نہیں ہو سکتا۔ ہماری حکمت اسی کو مقتضی ہے کہ بدون

مس بشرکے محض عورت کے وجود سے بچے پیدا کیا جائے ۔ اور وہ دیکھنے اور سننے والوں کے لئے ہماری قدرت عظیمہ کی ایک نشانی ہو کیونکہ تمام انسان مرد و عورت کے ملنے سے پیدا ہوتے ہیں ۔ آدم دونوں کے بدون پیدا ہوئے اور حواکو صرف مرد کے وجود سے ان کا وجود ہوا ۔ سے پیدا کیا گیا ۔ چوتھی صورت یہ ہے جو حضرت میخ میں ظاہر ہوئی کہ مرد کے بدون صرف عورت کے وجود سے ان کا وجود ہوا ۔ اس طرح پیدائش کی چاروں صورتیں واقع ہو گئیں ۔ پس حضرت میخ کا وجود قدرت الہ کا ایک نشان اور حق تعالیٰ کی طرف سے دنیا کے لئے بڑی رحمت کا سامان ہے ۔

## فَحَمَلَتُهُ فَانْتَبَذَتُ بِهِ مَكَانًا قَصِيًّا 🗃

فَاجَآءَهَا الْمَخَاضُ إلى جِذْعِ النَّخُلَةِ أَقَالَتُ لِللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الللْمُعِلَمُ الللْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللْمُعُلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْمُولُ الْمُعْمُولُ الْمُعْلَمُ ال

مَّنُسِيًّا 📆

فَنَادْمُهَا مِنْ تَحْتِهَا آلًا تَحْزَنِي قَدُ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْتَكِ سَريًا ﴿

۲۱۔ مچھر پیٹ میں لیا اُسکو [۲۰] پھر یکو ہوئی اُسکو لیکر ایک بعید مکان میں [۲۰]

۲۳۔ مچھر لے آیا اُسکو دردزہ ایک کھیجور کی جڑ میں بولی کسی طرح میں مرچکتی اس سے پہلے اور ہو جاتی بھولی بسری[۲۸]

۲۴۔ پس آواز دی اسکو اُسکے ینچے سے کہ خمگین مت ہوکر دیاتیرے رب نے تیرے ینچے ایک چشمہ

٢٦ قرار عل: كتيمين فرشة نے پيونك مارى على مُهرگيا۔ وفي البحر وذكروا ان جبريل نفخ في جيب درعها اوفيه وفي كمها والظاهر ان المسند اليه النفخ هو الله تعالى لقوله فنفخنا (ص٦-١٨١) كما قال في آدم و نفخت فيه من روحي والله اعلم ـ

۲۷۔ یعنی جب وضع عمل کا وقت قریب آیا شرم کے مارے سب سے علیحدہ ہو کر کسی بعید مکان میں چلی گئی۔ شاید وہ ہی جگہ ہے جبے "بیت اللم " کہتے ہیں ۔ یہ مقام " بیت المقدس " سے آٹھ میل ہے ذکرہ ابن کثیر عن وہب۔ ۲۸۔ دردہ زہ کی شدید تکلیف: یعنی دردزہ کی تکلیف سے ایک کھجور کی جڑ کا سمارا لینے کے لئے اس کے قریب جا پہنچی اس وقت درد کی تکلیف بے ایک فقدان ، اور سب سے بڑھ کر ایک مشہور پاکباز عفیفہ کو دینی حیثیت سے درد کی تکلیف نے تنائی و بیکسی ، سامان ضرورت و راحت کا فقدان ، اور سب سے بڑھ کر ایک مشہور پاکباز عفیفہ کو دینی حیثیت سے

آئندہ بدنای اور رسوائی کا تصور سخت بے چین کئے ہوئے تھا۔ حتیٰ کہ اس کرب واضطراب کے غلبہ میں کہہ اٹھی یلکیٹنیٹی مِتُ قَبْلَ هٰذَا وَ كُنْتُ نَسُيًا مَّنْسِيا (كاشْ ميں اس وقت كے آنے سے پہلے ہی مر عِلی ہوتی كه دنیا میں میرا نام و نشان نہ رہتا اور کسی کو بھولے سے بھی یاد نہ آتی ) شدت کرب واضطراب میں گذشتہ بشارات بھی جوفرشتہ سے سنی تھیں یاد نہ

> وَ هُزِّئَ إِلَيْكِ بِجِذْعِ النَّخْلَةِ تُسْقِطُ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ﴿

فَكُلِيُ وَاشْرَبِي وَقَرِّى عَيْنًا ۚ فَاِمَّا تَرَيِنَّ مِنَ الْبَشَرِ أَحَدًا لا فَقُولِيَّ إِنِّي نَذَرُتُ لِلرَّحْمٰنِ صَوْمًا فَلَنُ أُكَلِّمَ الْيَوْمَ ٳڹؙڛؾؖٵڰ

فَاتَتُ بِهِ قَوْمَهَا تَحْمِلُهُ ﴿ قَالُوا لِمَرْ يَمُ لَقَدُ جِئْتِ شَيْئًا فَرِيًّا 🝙

يَّاُخْتَ هُرُوْنَ مَا كَانَ ٱبُوْكِ امْرَا سَوْءٍ وَّ مَا كَانَتُ أُمُّكِ بَغِيًّا ﴿

فَاشَارَتُ اِلَيْهِ ﴿ قَالُوا كَيْفَ نُكُلِّمُ مَنُ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيًّا 🝙

۲۹۔ فرشتے کی بشارت: وہ مقام ہماں حضرت مریم کھجور کے نیچے تشریف رکھتی تھیں قدرے بلند تھا، اس کے نیچے سے پھر اسی

۲۵۔ اور ملا اپنی طرف کھجور کی جڑ اُس سے گریں گی تجھ یر یکی کھے دریں [۴۹]

۲۶۔ اب کھا اور بی اور آنگھ ٹھنڈی رکھ <sup>[۳۰]</sup> پھر اگر تو دیکھے کوئی آدمی تو کمیومیں نے مانا ہے رحمن کا روزہ سوبات یہ کروں گی آج کسی آدمی سے [۳]

۲۷۔ پھر لائی اسکواپنے لوگوں کے پاس گود میں وہ اُسکو کنے لگے اے مریم تونے کی یہ چیز طوفان کی [۳۳]

۲۸۔ اے بہن ہارون کی یہ تھا تیرا باپ برا آدمی اور یہ تھی تیری ماں بد کار[۳۳]

بات کریں اُس شخص سے کہ وہ ہے گود میں لڑ کا [۴۵]

فرشتہ کی آواز سنائی دی کہ خمگین و پریشان مت ہو، خداکی قدرت سے ہر قیم کا ظاہری و باطنی اطمینان عاصل کر نیچے کی طرف دیکھ اللہ تعالیٰ نے کیسا چشمہ یا نہر جاری کر دی ہے۔ یہ تو پینے کے لئے ہوا، کھانے کے لئے اسی کھجور کو ہلاؤ، پکی اور تازہ کھجوری ٹوٹ کر گریں گی ( تنبیہ ) بعض سلف نے "سری "" کے معنی ""عظیم الثان سردار"" کے لئے ہیں ۔ یعنی غدا تعالیٰ تجھ سے ایک بڑا سردار پیدا کرنے والا ہے ۔ بہنوں نے "سری "" کے معنی چشمہ یا نہر کے لئے ظاہریہ ہے کہ وہ چشمہ بطور خرق عادت نکالا گیا اور کھجوریں بھی خشک درخت پر ہے موسم لگ گئیں۔ اس نوارق کا دیکھنا مریم کی تسکین واطمینان اور تفریح کا سبب تھا اور جیسا کہ مفسرین نے لکھا ہے اس عالت میں یہ چیزیں مریم کے لئے مفید تھیں اور انہیں ضرورت بھی ہوگی۔ مفسرین نے لکھا ہے اس عالت میں یہ چیزیں مریم کے لئے مفید تھیں اور انہیں ضرورت بھی ہوگی۔ مشکرین نے لکھا ہے اس عالت میں یہ چیزیں مریم کے لئے مفید تھیں اور انہیں ضرورت بھی ہوگی۔ مشکرین نے دورکرنے والا ہے۔

الا۔ یعنی اگر کوئی آدمی سوال کرے تو اشارہ وغیرہ سے ظاہر کر دینا کہ میں روزہ سے ہوں مزید گفتگو نہیں کر سکتی۔ انکے دین میں یہ نیت درست تمی کہ نہ بولنے کا بھی روزہ رکھتے تھے ہماری شریعت میں ایسی نیت درست نہیں "" اور کہیو میں نے مانا ہے "" کا مطلب یہ ہے کہ روزہ کی نذر کر کے ایسا کہہ دینا "" اِنہیا"" کی قید شایداس لئے لگائی کہ فرشتہ سے بات کرنا منع نہ تھا۔

۳۲۔ یعنی جب بچپر کوگود میں اٹھائے ہوئے اپنی قوم کے سامنے آئی تولوگ دیکھ کر شدر رہ گئے کہنے لگے مریم تونے غضب کر دیا، یہ بناوٹ کی چیز کمال سے لے آئی اس سے زیادہ جھوٹ طوفان کیا ہو گا کہ ایک لڑکی کنواری رہتے ہوئے دعویٰ کرے کہ میرے بچپر پیدا ہوا ہے۔

۳۳۔ یعنی برگان ہوکر کہنے لگے کہ تیرے ماں باپ اور خاندان والے ہمیشہ سے نیک رہے ہیں، تجھ میں یہ بری فصلت کدھر سے آئی ؟ بھلوں کی اولاد کا برا ہونا محل تعجب ہے (تنبیہ) مریم کو یَا خُت ھاڑون تا س لے کہاکہ حضرت موسی کے بھائی حضرت بارون کی نسل سے تھی گویا اخت بارون سے مراد "اخت قوم بارون " ہوئی جیسے وَ اذْکُر و اَ خَاعَادٍ میں ہود کو عاد کا بھائی کہا ہے حالانکہ " عاد" ان کی قوم کے مورث اعلیٰ کا نام تھا اور ممکن ہے اخت بارون کے ظاہری معنی لئے جائیں جیسا کہ بعض اعادیث صیحہ سے ظاہر ہوتا ہے۔ یعنی مریم کے بھائی کا نام بارون تھا جیسے ہمارے زمانہ میں رواج ہے اس وقت بھی لوگ اعادیث صیحہ سے ظاہر ہوتا ہے۔ یعنی مریم کے بھائی کا نام بارون تھا جیسے ہمارے زمانہ میں رواج ہے اس وقت بھی لوگ انبیاء وصالحین کے ناموں پر نام رکھتے تھے۔ کہتے ہیں کہ مریم کا وہ بھائی ایک مردصالح تھا تو عاصل کلام یہ ہوا کہ تیرا باپ پاکباز تھا۔ ماں پارسا تھی ، بھائی ایسانیک ہے اوپر جاکر تیرانسب بارون پر منتی ہوتا ہے۔ پھر یہ حرکت تجھ سے کیونکر سرزد ہوئی۔ سے ایس بارون پر منتی مریم نے ہاتھ سے بچ کی طرف اشارہ کیا کہ نوداس سے دریافت کرو۔

70 صرت مریم کا بچ کی طرف اشارہ: یعنی اس شرمناک حرکت پریہ ستم ظریفی ؟ کہ بچ سے پوچھ لو۔ بھلا ایک گود کے بچ سے ہم کیسے سوال و جواب کر سکتے ہیں (تنبیہ) مَنْ کَانَ فِی الْمَهْدِ صَبِیبًا میں کَانَ کا لفطاس پر دلالت نہیں کرتا کہ تکلم کے وقت وہ صبی نہیں رہا تھا۔ قرآن میں بہت جگہ مثلاً کَانَ اللهُ غَفُورًا رَّحِیمًا یا لَا تَقْرَبُو اللّهِ مَنا اللّهُ عَانَ اللهُ غَفُورًا وَحِیمًا یا لَا تَقْربُو اللّهِ مَنا اللّهُ کَانَ اللهُ عَفُورًا وَحِیمًا یا لَا تَقْربُو اللّهِ مَنا کَانَ الله عَفُورًا وَحِیمًا یا لَا تَقْربُو اللّهِ مَنا اللّهُ کَانَ الله عَفُورًا وَحِیمًا یا لَا تَقْربُو اللّهِ مَنا اللّهُ کَانَ الله عَفُورًا وَحِیمًا یا لَا تَقْربُو اللّهِ کَانَ الله عَلَا اللّهُ عَلَا اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

قَالَ إِنِّى عَبْدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المِلمُلهِ اللهِ المِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

وَّ جَعَلَنِي مُلْرَكًا أَيْنَ مَا كُنْتُ وَ أَوْطِنِي وَ أَوْطِنِي إِللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلْكُولُ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلَيْ

وَّ بَرُّا بِوَالِدَتِيُ ۚ وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّارًا ۚ شَقِيًّا ۗ

۳۱ ـ اور بنایا مجھ کو برکت والا جس جگه میں ہوں اور تاکید کی مجھ کو نماز کی اور زکوۃ کی جب تک میں رہوں زندہ [۳۷]

۳۰ وہ بولا میں بندہ ہوں اللہ کا مجھ کو اُس نے کتاب دی

ہے اور مجھ کو اُس نے نبی کیا [۳]

۳۲۔ اور سلوک کرنے والا اپنی ماں سے [<sup>۳۸]</sup> اور نہیں بنایا مجھ کوزبر دست بد بخت [<sup>۳۹]</sup>

۳۹۔ حضرت عیبی علیہ السلام کا معجزانہ طور پر کلام کرنا؛ قوم کی طرف سے یہ گفتگو ہور ہی تھی کہ نود میج کو حق تعالیٰ نے گویا کر دیا۔
آپ نے اس وقت ہو کچھ فرمایا اس میں تمام غلط اور فاسد خیالات کا رد تھا ہو آئندہ انکی نسبت قائم ہونے والے تھے ""میں بندہ ہوں اللہ کا"" یعنی خود اللہ یا اللہ کا بدیا نہیں جیسا کہ اب نصاریٰ کا عقیدہ ہے چانچ اسی عقیدہ کی تردید کے لئے پہلے حضرت میج کی ولادت وغیرہ کے تفصیلی عالات بیان فرمائے ۔ اور ""مجھ کو خدا نے نبی بنایا"" ۔ یعنی مفتری اور کاذب نمیں جیسا کہ یہود گان کرتے میں ۔ (تندبیہ) سورہ "آل عمران" اور "مائدہ" میں حضرت میج کے تکلم فی المہد کے متعلق کلام کیا جا چکا ہے وہاں دیکھ لیا جائے ۔ ان میں ایک جدیث میں کی حدیث میں نبی کریم الٹے الیّل ایک ایک جن تین بچوں کے مہد میں کلام کرنے کا ذکر فرمایا ہے ۔ ان میں ایک

حضرت میح بن مریم ہیں۔ آج جولوگ قرآن و مدیث کے خلاف حضرت میح کے تکلم فی المهد کا انکار کرتے ہیں انکے ہاتھ میں نصاریٰ کی کورانہ تقلید کے سواکچھ نہیں۔

٣٤ ايك علمي وضاحت: يعني جب تك زنده رہول جن وقت اور جن جگه كے مناسب جن قسم كي صلوة وزكوة كا حكم ہو۔ اسكي شروط و حقوق کی رعایت کے ساتھ برابر ادا کرتا رہوں جیسے دوسری مگہ مومنین کی نسبت فرمایا الَّذِیْنَ هُمْ عَلی صَلویّهِمُ دَا يِمُوْنَ اس كا مطلب به نهيں كه هرآن اور هروقت نمازيں پڑھتے رہتے ہيں بلكه به مراد ہے كه جس وقت جس طرح كى نماز كا عکم ہو ہمیشہ پابندی سے تعمیل حکم کرتے ہیں اور اس کی بر کات وانوار ہمہ وقت انکو محیط رہتی ہیں کوئی شخص کھے کہ ہم جب تک زندہ ہیں نماز، زکوۃ ، روزہ حج وغیرہ کے مامور ہیں کیا اس کا مطلب یہ لیا جائے گاکہ ہرایک مسلمان مامور ہے کہ ہروقت نماز پڑھتا رہے ، ہروقت زکوۃ دیتا رہے ( نواہ نصاب کا مالک ہویا یہ ہو ) ہروقت روزے رکھتا رہے ، ہروقت حج کرتا رہے حضرت میخ کے متعلق بھی وَ مَا دُمْتُ حَيًّا كا ايها ہی مطلب سمجھنا چا جيئے۔ يادرہے كه لفط ""صلوة"" كچھ اصلاحی نماز کے ساتھ مخصوص نہيں قرآن نے ملائکہ اور بشرے گذر کرتام جان کی طرف صلوۃ کی نسبت کی ہے اَکم تَرَ اَنَّ اللّٰہ یُسَبِّحُ لَهُ مَنْ فِي السَّمُواتِ وَالْاَرْضِ وَالطَّلْيَرُ صَآ فَّاتٍ ۚ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَّوْتَهُ وَتَسْبِيْحَهُ (نور رَكُوعٌ) اوريه بهي بتلا دياكه هر چيزكي تسبيح و صلوۃ کا عال اللہ ہی جانتا ہے کہ کس کی صلوۃ و تسبیح کس رنگ کی ہے۔ اسی طرح زکوۃ کے معنی بھی اصل میں طہارت ، ناء ، برکت و مدح کے ہیں۔ جن میں سے ہرایک معنی کا استعال قرآن و حدیث میں اپنے اپنے موقع پر ہوا ہے۔ اسی رکوع میں ضرت میح کی نسبت غُلمًا زَ کِیّا کا لفظ گزر چا جوزکوة سے مثنق ہے۔ اور یحی کو فرمایا وَ حَنَانًا مِنَ لَدُنَّا وَزَ کُوةً سوره کہت میں ہے خَیْرًا مِّنْهُ زَکُوٰۃً وَ اَقْرَبَ رُحْمًا اسی طرح کے عام معنی یماں بھی زکوۃ کے لئے جاسکتے ہیں۔ اور ممکن ے اَوْطِنِیْ بِالصَّلُوةِ وَالزَّكُوةِ ہے اَوْطِنِیْ بِاَنْ اَمْرَ بِالصَّلُوةِ وَالزَّكُوةِ مِادِ ہو۔ جیے اسمعیل کی نسبت فرمایا وَ کَانَ یَامُرُ اَهْلَهُ بِالصَّلُوةِ وَالزَّکُوةِ پُرلفط ""اوصنی "" اپنے مدلول لغوی کے اعتبار سے اس کو مقتضی نہیں کہ وقت ایساء ہی سے اس پر عمل درآمد شروع ہو جائے ۔ نیز بہت ممکن ہے کہ مَادُمْتُ حَیّا سے یہ ہی زمینی حیاۃ مراد لے لی جائے۔ جیسے ترمذی کی ایک مدیث میں ہے کہ جابر کے والد کو اللہ نے شادت کے بعد زندہ کر کے فرمایا کہ ہم سے کچھ مانگ اس نے کھاکہ مجھے دوبارہ زندہ کر دیجئے کہ دوبارہ تیرے راستہ میں قتل کیا جاؤں ۔ اس زندگی سے یقیناِ زمینی زندگی مراد ہے ورینہ شہدا کے لئے نفس حیات کی قرآن میں اور خود اس مدیث میں تصریح موجود ہے۔ یہ ہی مطلب حیاۃ کا لَوْ کَانَ مُوَ سٰی وَ عِیسٰسی

حَيَّيْنِ الحزمين سمجھو۔ اگر بالفرض اس کا مدیث ہونا ثابت ہو جائے۔ ""بالفرض"" ہم نے اس لئے کھاکہ اس کی اساد کا کتب مدیث میں کہیں پتہ نہیں۔ واللہ اعلم۔

۳۸۔ چونکہ باپ کوئی نہ تھا اس لئے صرف ماں کا نام لیا۔

**79۔ یہ سب جلے جوبصیغہ ماضی لائے گئے بے شک اس کے معنی ماضی ہی کے لئے جائیں گے۔لیکن اس طرح کہ مستقبل** متیقن الوقوع کوگویا ماضی فرض کرلیا گیا۔ جیسے اُتی اَمْرُ اللهِ فَلَا تَسْتَعُجِلُوْه میں۔ اس طرح میخ نے بچین میں ماضی کے صیغے استعال کر کے متنبہ کر دیا کہ ان سب چیزوں کا آئندہ پایا جانا ایسا قطعی اور یقینی ہے کہ اسے یہ ہی سمجھنا چاہئے کہ گویا پائی جا یکی ۔ صنرت میح کی اس خارق عادت گفتگو سے اور ان اوصاف و خصال سے جو بیان کئے نہایت بلاغت کے ساتھ اس ناپاک تہمت کارد ہوگیا جوان کی والدہ ماجدہ پر لگائی جاتی تھی۔ اول توایک بچہ کا بولنا ، اور ایسا جامع و موثر کلام طبعا دشمنوں کو خاموش کرنے والا تھا پھر جس ہستی میں ایسی پاکیزہ خصال پائی جائیں ظاہر ہے وہ العیاذ باللہ ولدالزنا کیسے ہو سکتی ہے۔ جیسا کہ نود ان کے اقرار مَا كَانَ أَبُوِّ كِ امْرَ أَسَوْءٍ وَّمَا كَانَتُ أُمُّكِ بَغِيًّا سے ظاہر ہوتا ہے كہ وہ فروع كواصول كے موافق ديكھنا يا ہے تھے۔

وَ السَّلْمُ عَلَىَّ يَوْمَ وُلِدُتُّ وَ يَوْمَ أَمُونَتُ وَ السَّلْمُ عَلَىَّ يَوْمَ وَلِدُتُّ وَ يَوْمَ أَمُونَتُ وَ يَوْمَ أُبُعَثُ حَيًّا 🗊

> ذٰلِكَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ ۚ قَوْلَ الْحَقِّ الَّذِي فِيْدِ يَمُتَرُّوْنَ 🚍

> مَا كَانَ لِلهِ أَنْ يَتَّخِذَ مِنْ وَّلَدٍ لا سُبُحٰنَهُ ۖ إِذَا قَضِي أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ ﴿

> وَ إِنَّ اللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوْهُ ۗ هٰذَا صِرَاطْ مُّسْتَقِيْمُ 🚍

مرول اور جس دن اٹھ کھڑا ہوں زندہ ہو کر [۴۰]

۳۴۔ یہ ہے علیمی مریم کا بیٹا پھی بات جس میں لوگ جھگروتے میں [۴]

۳۵۔ اللہ ایسا نہیں کہ رکھے اولاد وہ یاک ذات ہے جب ٹھہرالیتا ہے کسی کام کا کرنا سویہی کہتا ہے اسکوکہ ہو وہ ہو جاتا ہے [۴

۳<sub>۱۔</sub> اور کہا بیشک اللہ ہے رب میرا اور رب تمہارا سو اُسکی بندگی کرویہ ہے راہ سیدھی ۳۷۔ مچھر جدی جدی راہ اختیار کی فرقوں نے اُن میں سے سو خرابی ہے منکروں کو جس وقت دیکھیں گے ایک دن ہڑا[۳۳]

## 

۲۰۔ اس جلہ کے ہم معنی جلہ پہلے حضرت میکی کے ذکر میں گزر چکا فرق اتنا ہے کہ وہاں خود حق تعالیٰ کی طرف سے کلام تھا۔ یمال حق تعالیٰ نے میم کی زبان سے وہ ہی بات فرمائی ۔ نیز "سلامٌ "" اور ""السلامُ "" کا فرق بھی قابل لحاظ ہے۔

الا۔ حضرت عیسی ابن مریم: یعنی حضرت میں کی شان وصفت یہ ہے جو اوپر بیان ہوئی ۔ ایک پچی اور کھلی ہوئی بات میں لوگوں نے نواہ مخواہ مخواہ محکوئے ڈال لئے ۔ اور طرح طرح کے اختلافات کھڑے کر دیے ۔ کسی نے ان کو غدا بنا دیا کسی نے غدا کا بیٹا ۔ کسی نے کذاب و مفتری کہا کسی نے نسب وغیرہ پر طعن کیا ۔ پچی بات وہ ہی ہے جو ظاہر کر دی گئی ۔ کہ غدا نہیں ، غدا کے مقرب بندے میں جھوٹے مفتری نہیں ۔ پچے پیغمبر میں ان کا حب نسب سب پاک و صاف ہے ۔ غدا نے ان کو "" کلمۃ اللہ" فرمایا ہے اور ممکن ہے "" قول الحق" کے معنی بھی یہاں "" کلمۃ اللہ" کے ہوں ۔

۲۲۔ حضرت علیمی علیہ السلام کی ابنیت کا رد: جس کے ایک ""کن" (ہو جا) کہنے میں ہر چیز موجود ہو اسے بیٹے پوتوں کی کیا ضرورت لاحق ہوگی۔ کیا (العیاذ باللہ) اولاد صعیفی میں سہارا دے گی ؟ یا مشکلات میں ہاتھ بٹائے گی ؟ یا اس کے بعد نام چلائے گی ؟ اور اگر شبہ ہوکہ عموما آدمی ماں باپ سے پیدا ہوتا ہے ۔ پھر حضرت میے کا باپ کے کہیں ؟ اس کا جواب بھی اسی جلہ ""کن فیکون" میں آگیا۔ یعنی ایبے قادر مطلق کے لئے کیا مشکل ہے کہ ایک بچے کوبن باپ پیدا کر دے۔ اگر عیمائی غدا کو باپ اور مریم کو ماں کہتے ہیں توکیا (معاذ اللہ) دوسرے تعلقات زنا شوی کا بھی اقرار کریں گے ؟ باپ مان کر بھی بہر عال تخلیق کا طریقہ وہ تو نہ ہو گا جو عموما والدین میں ہوتا ہے۔ پھر بدون باپ کے پیدا ہونے میں کیا اشکال ہے۔

۳۳۔ توحید خالص کی تعلیم: یہ کس نے کہا؟ بعض کے نزدیک یہ صفرت میح کا مقولہ ہے۔ گویا پیشتر صفرت میح کی جو گفتگو قال اِنِی عَبَدُ الله الن سے نقل کی گئی تھی، یہ اس کا تحلہ ہوا۔ درمیان میں مخاطبین کی تنبیہ کے لئے ذلی عینسی ابن مُر یبم سے حق تعالیٰ کا کلام تھا میرے نزدیک بہتریہ ہے کہ اس کو وَ اذْکُر فِنَّ الْکِسَابِ مَرْیَبَمَ الله کے ساتھ لگایا جائے ۔ یعنی رائے الله آلی کا کلام تھا میں مریم و میح کا حال سناکر جو مذکور ہو چکا، کمدوکہ میرا اور تمہارا سب کا رب اللہ ہے ۔ تنا اسی کی بندگی کرو۔ بیٹے، پوتے مت بناؤ۔ سیدھی راہ توحید خالص کی ہے جس میں کچھ آتھ تھی تہیں۔ سب انبیاء اسی کی طرف ہدایت کرتے آئے ۔ لیکن لوگوں نے بہت سے فرقے بنا لئے اور جدی جدی راہیں نکال لیں۔ سوجو لوگ توحید کا انکار کر رہے ہیں ، انہیں

بڑے ہولناک دن (روز قیامت ) کی تباہی سے خبردار رہنا چاہئے جو یقینا پیش آنے والی ہے۔

174.

اَسْمِعُ بِهِمُ وَ اَبْصِرُ لَا يَوْمَر يَاٰتُوْنَنَا لَكِنِ الظِّلِمُونَ الْيَوْمَ فِي ضَلْلِ مُّبِينٍ 🚍

وَ أَنُذِرُهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةِ إِذْ قُضِيَ الْأَمْرُ وَ هُمْ فِي غَفْلَةٍ وَّ هُمْ لَا يُؤْمِنُونَ 🚍

إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الْأَرْضَ وَ مَنْ عَلَيْهَا وَ إِلَيْنَا هُ يُرْجَعُونَ 🖨

وَاذْكُرْ فِي الْكِتْبِ إِبْرُهِيْمَ ﴿ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَّبِيًّا 📆

إِذْ قَالَ لِآبِيهِ يَابَتِ لِمَ تَعُبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَ لَا يُبُصِرُ وَ لَا يُغُنِيُ عَنْكَ شَيْئًا 🗃

۳۸۔ کیا خوب سنتے اور دیکھتے ہونگے جس دن آئیں گے ہارے پاس پر بے انساف آج کے دن صریح بمک رہے میں [۳۳]

مریم ۱۹

P9۔ اور ڈر سنا دے اُنکو اُس پنجاوے کے دن کا جب فیصل ہو چکے گا کام [40] اور وہ مجھول رہے ہیں اور وہ یقین نہیں لاتے [۴]

۸۰۔ ہم وارث ہوں گے زمین کے اور جو کوئی ہے زمین پر اور وہ ہماری طرف پھر آئیں گے [۴۷]

۳۱ اور مذکور کر کتاب میں ابراہیم کا [۴۸] بیشک تھا وہ سيانبي [۴۹]

۸۲۔ جب کما اپنے باپ کواے باپ میرے کیوں پوجتا ہے اسکو جو نہ سے اور نہ دیکھے اور نہ کام آئے تیرے کچھ[۵۰]

۴۴ \_ آخرت میں کفار کا دیکھنا سننا: یعنی آج تو جبکہ سننا اور دیکھنا مفید تھا ، بالکل اندھے بہرے بنے ہوئے ہیں اور قیامت کے دن جب دیکھنا سننا کچھ فائدہ یہ دے گا ، آٹکھیں اور کان خوب کھل جائیں گے اس وقت وہ باتیں سنیں گے جن سے جگر پھٹ جائیں اور وہ منظر دیکھیں گے جس سے چرے سیاہ ہو جائیں ۔ نعوذ باللہ منہ۔

<mark>۳۵ </mark>۔ کا فروں کو پچتا نے کے بہت مواقع پیش آئیں گے ۔ آخری موقع وہ ہو گا جب موت کو مینڈھے کی صورت میں لا کر بہشت و دوزخ کے درمیان سب کو دکھا کر ذبح کیا جائے گا اور ندا آئے گی کہ بہشتی بہشت میں اور دوزخی دوزخ میں ہمیشہ کے لئے رہ رپے، اس کے بعد کسی کوموت آنے والی نہیں۔ اس وقت کا فربالکل نامید ہوکر حسرت سے ہاتھ کاٹیں گے لیکن اب پچتائے

کیا ہوت ہے جب پڑیاں چگ گئیں کھیت۔

۳۹ ۔ کفار کی غفلت: یعنی اس وقت انہیں یقین نہیں کہ واقعی ایسا دن آنے والا ہے وہ غفلت کے نشہ میں مخمور ہیں اور بڑی محاری مجھول میں پڑے ہیں ۔ کاش اس وقت آئکھیں کھولتے اور اپنے نفع نقصان کو سمجھتے اس دن پچتانے سے صرت وافسوس کے سواکچھ عاصل یہ ہوگا۔ اُلاٰنَ قَدُ نَدِمْتَ وَ مَا یہ نفعُ النَدَمَ ۔

العنیٰ کسی کا ملک یا ملک باقی نہ رہے گی۔ ہر چیز براہ راست مالک تقیقی کی طرف لوٹ جائے گی۔ وہ ہی بلاواسطہ عاکم و متصرف علی الاطلاق ہو گا۔ جس چیز میں جس طرح چاہے گا اپنی حکمت کے موافق تصرف کرے گا دنیا کے جن سامانوں نے تم کو غفلت میں ڈال رکھا ہے سب کا ایک ہی وارث باقی رہ جائے گا۔ ملک و ملک کے لمبے پوڑے دعوے رکھنے والے سب فنا کے گھاٹ آثار دیے جائیں گے۔

۸۸۔ صرت ابراہیم علیہ السلام ہے نبی تھے: گذشتہ رکوع میں صرت میح و مریم کا قصہ بیان فرما کر نصاریٰ کا رد کیا گیا تھا جو ایک آدمی کو غدا بنا رہے ہیں۔ اس رکوع میں مشرکین مکہ کو شرمانے کے لئے صرت ابراہیم کا قصہ سنایا گیا ہے کہ انہوں نے اپ باپ تک کوکس طرح شرک و بت پرستی سے رو کا اور آخر کار وطن و اقارب کو چھوڑ کر غدا کے واسط ہجرت اختیار کی۔ مشرکین مکہ کا دعویٰ تھاکہ وہ ابراہیم کی اولاد میں اور اسی کے دین پر ہیں۔ انہیں بتلایا گیا کہ بت پرستی کے متعلق تمہارے باپ ابراہیم کا رویہ کیا رہا ہے۔ اگر آباؤ اجداد کی تقلید کرنا چاہتے ہو تو ایسے باپ کی تقلید کرو۔ اور مشرک باپ دادوں سے اسی طرح بیزار ہو جاؤ بیسے ابراہیم ہوگئے تھے۔

47۔ " صدیق" کے معنی ہیں " بہت زیادہ سے کنے والا ، جو اپنی بات کو عمل سے سچاکر دکھائے ۔ یا وہ راستباز پاک طینت جس کے قلب میں سچائی کو قبول کرنے کی نہایت اعلیٰ واکل استعداد موجود ہو۔ جو بات فداکی طرف سے پہنچے بلا توقف اس کے دل میں اتر جائے ۔ شک و تردد کی گنجائش ہی نہ رہے ۔ ابراہیم ہرایک معنی سے صدیق تھے ۔ اور چونکہ صدیقیت کے لئے نبوت لازم نہیں اس لئے آگے صِدِّ یُقطًا کے ساتھ نَبِیگا فرماکر نبوت کی تصریح کر دی یہیں سے معلوم ہوگیا کہ کذبات ثلثہ کی عدیث اور نہیں اس لئے آگے صدیقیا من ابر اہیم وغیرہ روایات میں کذب و شک کے وہ معنی مراد نہیں جو سطح کلام سے مفہوم ہوتے بالشک من ابر اہیم وغیرہ روایات میں کذب و شک کے وہ معنی مراد نہیں جو سطح کلام سے مفہوم ہوتے ہیں۔

۵۰ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی اپنے والد کو تبلیغ: یعنی جو چیز دیکھتی سنتی ہواور مشکلات میں کچھ کام آسکے مگر واجب الوجود نہ ہو، اسکی عبادت بھی جائز نہیں ۔ چہ جائیکہ ایک پتھر کی بے جان مورتی جو نہ سنے نہ دیکھے نہ ہمارے کسی کام آئے ، خود ہمارے ہاتھ

کی تراشی ہوئی۔ اس کو معبود ٹھہرالینا کسی عاقل اور خود دار کا کام نہیں ہو سکتا۔

يَّابَتِ إِنِّى قَدُ جَا ءَنِي مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَاتِكَ فَا تَبِعُنِيَ آهُدِكَ صِرَاطًا سَوِيًّا ﴿

يَابَتِ لَا تَعُبُدِ الشَّيُطِنَ لَا إِنَّ الشَّيُطِنَ كَانَ لِلرَّحُمُنِ عَصِيًّا ﴿ لِلرَّحُمُنِ عَصِيًّا ﴿

يَّابَتِ إِنِّيَ اَخَافُ اَنُ يَّمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ الرَّحُمٰنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطِنِ وَلِيَّا ﴿

قَالَ اَرَاغِبُ اَنْتَ عَنُ الِهَتِيُ يَابُرُهِيمُ أَلَا اللهُ الل

قَالَ سَلْمُ عَلَيْكَ سَاسَتَغُفِرُ لَكَ رَبِّي الْإِنَّهُ النَّهُ عَلَيْكَ سَاسَتَغُفِرُ لَكَ رَبِّي اللَّا اللَّ

۳۷۔ اے باپ میرے مجھ کو آئی ہے خبر ایک چیز کی جو تجھ کو نہیں آئی سو میری راہ عل دکھلا دوں تجھ کو راہ سیدھی [۱۵]

۲۷۔ اے باپ میرے مت پوج شیطان کو بیثک شیطان کو بیثک شیطان ہے رحمٰن کا نافرمان [ar]

40ء اے باپ میرے میں ڈرتا ہوں کہیں آگے تھے کو ایک آفت رحمن سے پھر تو ہو جائے شیطان کا ساتھی [۵۲]

۱۹۹ء وہ بولا کیا تو پھرا ہوا ہے میرے ٹھاکروں سے اے ابراہیم اگر تو بازیذ آئے گا تو تجھ کو سنگیار کروں گا اور دور ہو جامیرے پاس سے ایک مدت [۵۲]

۳۷۔ کما تیری سلامتی رہے <sup>[۵۵]</sup> میں گناہ بخثواؤں گا تیرا اپنے رب سے بیشک وہ ہے مجھ پر مهربان <sup>[۵۲]</sup>

اللہ تعالیٰ نے مجھ کو توحید و معاد وغیرہ کا صحیح علم دیا اور حقائق شریعت سے آگاہ کیا ہے۔ اگر تم میری پیروی کروگ تو سیدھی راہ پر لیے چلوں گا۔ جو رضائے حق تک پہنچانے والی ہے اس کے سواسب راستے ٹیروھ ترجھے ہیں جن پر چل کر کوئی شخص نجات ماصل نہیں کر سکتا۔

۵۲۔ بتوں کو پوجنا شیطان کے اغواء سے ہوتا ہے اور شیطان اس حرکت کو دیکھ کر بہت خوش ہوتا ہے۔ اس لحاظ سے بتوں کی پرستش گویا شیطان کی پرستش ہوئی۔ اور نافرمان کی پرستش رحمن کی انتہائی نافرمانی ہے۔ شاید لفظ ""عصی "" میں ادھر بھی توجہ دلائی ہوکہ شیطان کی پہلی نافرانی کا اظہاراس وقت ہوا تھا جب تمہارے باپ آدم کے سامنے سر ببجود ہونے کا عکم دیا گیا، لہذا اولاد آدم کے لئے ڈوب مرنے کا مقام ہے کہ رخمن کو پھوڑ کر اپناس تدیم انلی دشمن کو معبود بنا لیں۔

30 سے یعنی رخمن کی رحمت عظیمہ تو چاہتی ہے کہ تمام بندوں پر شفقت و مہرانی ہو، لیکن تیری بداعالیوں کی شامت سے ڈر ہے کہ الیے علیم و مہربان فداکو فصہ نے آبائے اور تجر پر کوئی سخت آفت نازل نہ کر دے جس میں پھنس کر تو ہمیشہ کے لئے شیطان کا ساتھی بن جائے ۔ یعنی کفرو شرک کی مزاولت سے آئندہ ایمان و توبہ کی توفیق نصیب نہ ہواور اولیاء الشیطان کے گروہ میں شامل کر ساتھی بن جائے ۔ یعنی کفر و شرک کی مزاولت سے آئندہ ایمان و توبہ کی توفیق نصیب نہ ہواور اولیاء الشیطان کے گروہ میں شامل کر کے دائمی عذاب میں دھکیل دیا جائے عموما مضرین نے یہ ہی معنی لئے میں ۔ مگر صفرت شاہ صاحب لکھے میں "یعنی کفر کے وال سے کچھ آفت آئے اور تو مدد مانگئے لگے شیطان سے یعنی بنوں سے ، اکثر لوگ ایسے ہی وقت شرک کرتے میں "۔ واللہ اعلم ۔ محمود ابراہیم کی تقریر من کر کہا "معلوم ہوتا ہے کہ تو ہمارے معمود میں معنی بنوں سے ، اکثر کو گھی اور سننا پڑے گا بلکہ میرے ہا شعوں معبودوں سے بد عقیدہ ہے ۔ بس اپنی بداعتقادی اور وعظ و نصیحت کور ہے دے ، وریہ تجھ کو کچھ اور سننا پڑے گا بلکہ میرے ہا شعوں سے معلی رہو با۔ میں تیری صورت دیکھنا رہونا پڑے گا ۔ اگر اپنی فیر چاہتا ہے تو میرے پاس سے ایک مدت (عمر بھر) کے لئے دور ہو جا۔ میں تیری صورت دیکھنا

۵۵۔ ضرت ابراہیم علیہ السلام کی اپنے والدسے جدائی: یہ رضت یا متارکت کا سلام ہے۔ بیسے ہمارے محاورات میں ایسے موقع پر کمدیتے ہیں کہ "فلال بات یول ہے تو ہمارا سلام لو""۔ دوسری جگہ فرمایا وَإِذَاسَمِعُوا اللَّغُوَاَعُرَضُوَا عَنْهُ وَ وَاللَّهُ مَالُو اللَّهُ اللَّهُ اَعْمَالُکُمْ سَلاَمُ عَلَیْکُمْ لَا نَبْتَغِی الْجَاهِلِیْنَ (القصص رکوع) ضرت ثاه صاحب لکھتے ہیں "معلوم ہوا اگر دین کی بات سے مال باپ نافوش ہول اور گھر سے نکا لئے لگیں اور بیٹا مال باپ کو ملتی بات کہ کرنکل جائے وہ بیٹا عاق نہیں۔""

نہیں چاہتا۔ اس سے پہلے کہ میں تجھ پر ہاتھ اٹھاؤں یہاں سے روانہ ہو جا"'۔

31۔ والد کے لئے استغفار کا وعدہ: امید ہے اپنی مہربانی سے میرے باپ کے گناہ معاف فرما دے گا۔ حضرت ابراہیم نے استغفار کا وعدہ ابتداءً کیا تھا۔ چنانچ استغفار کرتے رہے جب اللہ کی مرضی نہ دیکھی تب موقوف کیا۔ یہ بحث سورہ توبہ (براءۃ) میں مَا کَانَ لِلنَّبِیِّ وَ الَّذِیْنَ الْمَنُوّ الَّنَ یَّسْتَغُفِرُ وَ اللَّهُ مُشْرِکِیْنَ اللّٰ کے تحت میں گذر چکی ہے۔ ملاظہ کرلی جائے۔

وَ اَعُتَزِلُكُمْ وَمَا تَدُعُونَ مِنَ دُوْنِ اللهِ وَ اَعُتَزِلُكُمْ وَمَا تَدُعُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ وَ اَدُعُوا رَبِّي اَللهِ عَسَى الله اللهِ وَ اللهِ وَاللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَلّهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ و

فَلَمَّا اعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُوْنَ مِنَ دُوْنِ اللهِ لَا فَلَمَّا اعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُوْنَ مِنَ دُوْنِ اللهِ لَا وَكُلَّا وَ كُلَّا جَعَلْنَا نَبِيًّا ﴿ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيًّا ﴿ وَكُلَّا

وَ اذْكُرُ فِي الْكِتْبِ مُوْسَى ﴿ إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا وَّ كَانَ رَسُولًا نَّبِيًّا ﴿

وَ نَادَيْنَهُ مِنَ جَانِبِ الطُّلُورِ الْآيُمَنِ وَ قَرَّبُنَهُ نَجِيًّا ﴿

وَ وَهَبْنَا لَهُ مِنُ رَّحْمَتِنَا آخَاهُ هُرُوْنَ نَبِيًّا ﴾

وَ اذْكُرُ فِي الْكِتْبِ اِسْلَمْعِيْلٌ اِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِوَ كَانَ رَسُوْلًا نَّبِيًّا ﴿

۴۸۔ اور چھوڑتا ہوں تم کو اور جنکو تم پوجتے ہواللہ کے سوا اور میں بندگی کروں گا اپنے رب کی امید ہے کہ بنہ رہوں گا اپنے رب کی معروم [۵۰]

49۔ پھر جب جدا ہوا اُن سے اور جنکو وہ پوجتے تھے اللہ کے سوا بختا ہم نے اُسکو اسحق او ریعقوب اور دونوں کو نبی کیا [۵۸]

۵۰۔ اور دیا ہم نے انکو اپنی رحمت سے اور کہا اُنکے واسطے سچا بول اونچا [۵۹]

۵۱ ـ اور مذکور کر کتاب میں موسی کا <sup>[۲۰]</sup> بیشک وہ تھا چنا ہوا اور تھا رسول نبی <sup>[۱۱]</sup>

۵۲۔ اور پکارا ہم نے اُسکو داہنی طرف سے طور پہاڑکی اور نزدیک بلایا اُسکو بھید کھنے کو[۱۲]

۵۳۔ اور بختا ہم نے اُسکواپنی مہربانی سے بھائی اُس کا ہارون نبی [۱۳]

۵۴ ـ اور مذکور کر کتاب میں اسمعیل کا وہ تھا وعدہ کا سچا اور تھا رسول نبی [۱۳] ۵۵۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ہجرت؛ یعنی میری نصیحت کا جب کوئی اثر تم پر نہیں ، بلکہ الٹا مجھے دھمکیاں دیتے ہو، تواب میں خود تمہاری بستی میں رہنا نہیں چاہتا ۔ تم کو اور تمہارے جھوٹے معبودوں کو چھوڑ کر وطن سے ہجرت کرتا ہوں تاکہ یکو ہو کر اطمینان سے خدائے واحد کی عبادت کر سکوں حق تعالیٰ کے فضل ورحمت سے کامل امید ہے کہ اس کی بندگی کر کے میں محروم و ناکام نہیں رہوں گا ۔ غربت و بے کسی میں جب اس کو پکاروں گا ، ادھر سے ضرور اجابت ہوگی ۔ میرا غدا پتھرکی مورتی نہیں کہ کتنا ہی چیخو چلاؤ میں بی نہ سکے ۔

۵۸۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام پر اللہ تعالیٰ کے انعامات: یعنی اللہ کی راہ میں ہجرت کی اور اپنوں سے دور پڑے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان سے بہتر اپنے دیے ناکہ غریب الوطنی کی وحثت دور ہو اور انس و سکون حاصل کریں ۔ ثاید حضرت اسمعیل کا ذکر اس لئے نہیں کیا کہ وہ ان کے پاس نہیں رہے ہجپین ہی میں جدا کر دیے گئے تھے۔ نیزان کا متنقل تذکرہ آگے آنے والا ہے (تنبیہ) حضرت اسحاق حضرت ابراہیم کے بیٹے اور حضرت ایعقوب حضرت اسحق کے بیٹے میں ۔ ان ہی سے سلسلہ بنی اسرائیل کا چلا ۔ جن میں سینکروں نبی ہوئے۔

09 یعنی اپنی رحمت خاصہ سے ان کو بڑا صد عنایت فرمایا اور دنیا میں بول بالا کیا اور ہمشیہ کے لئے ان کا ذکر خیر جاری رکھا۔ چنانچہ تمام مذاہب و ملل ان کی تعظیم و توصیف کرتے ہیں اور امت محمدید دائمالپنی نمازوں میں پڑھتی ہے۔ اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلیٰ مُحَمَّدٍ وَ عَلیٰ اللِ مُحَمَّدٍ وَ عَلیٰ اللِ اِبْرَ اهِیْمَ اِنْ اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلیٰ الْحقیقت یہ صفرت ابراہیم کی دعا وَ اجْعَلْ فِی لِسَانَ صِدْقٍ فِی اللَّخِرِیْنَ کی مقبولیت کا ثمرہ ہے۔

11۔ حضرت موسی علیہ السلام کے واقعہ کی تذکیر: یعنی قرآن کریم میں جو عال موسیٰ کا بیان کیا جا رہا ہے ، لوگوں کے سامنے ذکر کیجئے۔ کیونکہ وہ اسخیٰ ویعقوب کی نسل سے اسرائیلی سلسلہ کے اولوا العزم پینمبر اور مشرع اعظم ہوئے ہیں۔ اور جس طرح حضرت سے کی و علیمیٰ کے تذکرہ میں خصوصیت کے ساتھ عیسائیوں کی اصلاح اور ابراہیمٰ کے ذکر میں مشرکین مکہ کو متنبہ کرنا مقصود تھا، حضرت موسی وہارون علیما السلام کے تذکروں سے شاید ""یہود" کو بتانا ہوکہ قرآن کس قدر کشادہ دلی سے ان کے مقدائے اعظم کے واقعی کالات و محاس کا اعلان کرتا ہے۔ یہود کو چاہئے کہ وہ بھی اپنے اس جلیل القدر پینمبر کی صریح پیشین گوئی کے موافق اسمعیلی نبی (محمد النے النہ القدر پینمبر کی عرب کے بعد روئے سخن حضرت اسمعیلی نبی (محمد النے النہ القدر پینمبر کی مراست و نبوت کا کھلے دل سے اعتراف کریں ۔ شاید اسی لئے حضرت کے بعد روئے سخن حضرت اسمعیلی نبی (محمد النے النہ تو پیشر دیا گیا۔

٦١ رسول اور نبی کا فرق: جس آدمی کو الله تعالیٰ کی طرف سے وحی آئے وہ ""نبی"" ہے ۔ انبیاء میں سے جن کو خصوصی امتیاز

عاصل ہو، یعنی مکذبین کے مقابلہ پر جداگانہ امت کی طرف مبعوث ہوں یا نئی کتاب اور متنقل شریعت رکھتے ہوں ، وہ ""رسول نبی" یا ""نبی رسول ""کھلاتے ہیں ۔ شرعیات میں جزئی تصرف مثلاً کسی عام کی تخصیص یا مطلق کی تقیید وغیرہ رسول کے ساتھ مخصوص نہیں عام انبیاء بھی کر سکتے ہیں ۔ باقی غیرانبیاء پر رسول یا مرسل کا اطلاق جیسا کہ قرآن کے بعض مواضع میں پایا جاتا ہے وہ اس معنی مصطلح کے اعتبار سے نہیں ۔ وہاں دوسری حیثیات معتبر ہیں ۔ واللہ اعلم ۔

17۔ صفرت موسی علیہ السلام سے تق تعالیٰ کا کلام: یعنی موسیٰ جب آگ کی چک محوس کر کے ""طور"" پہاڑکی اس مبارک و میمون جانب میں پہنچ گئے جوان کے دائیں ہاتھ مغرب کی طرف واقع تھی۔ تواللہ تعالیٰ نے ان کو پکارا اور ہم کلامی کا شرف بختا۔ تفصیل سورہ ""طہ" میں آئے گی کہتے ہیں کہ موسیٰ اس وقت ہر جمت اور ہر بن موسے خدا کا کلام سن رہے تھے جو بدون توسط فرشتے کے جو رہا تھا۔ اور روعانی طور پر اس قدر قرب و علوم عاص تھا کہ غیبی قلموں کی آواز سنتے تھے جن سے تورات نقل کی جارہی تھی وحی کو "" بھید" اس لئے فرمایا کہ اس وقت کوئی بشراسماع میں شریک نہ تھا۔ گو بعد میں اوروں کو بھی خبر کر دی گئنہ ۔ واللہ اعلم۔

17۔ صرت ہارون علیہ السلام پر اللہ کی رحمت: یعنی ہارون صرت موسی کے کام میں مددگار ہوئے جیہا کہ انہوں نے نود در نواست کی تھی ۔ وَ اَحِیْ هَارُوْنُ هُواَ فُصَحُ مِنِیْ لِسَانًا فَارْسِلَهُ مَعِییَ دِدَاً یُصَدِفُنِیْ (القصص رکوع م) اور وَ اجْعَلْ لِیّ وَزِیْرًا مِّنْ اَهْلِیْ هَارُوْنَ اَحِی النِ (طہ رکوع م) حق تعالیٰ نے در نواست قبول فرمائی اور ہارون کو نبی بناکر ان کی اعانت و تقویت کے لئے دے دیا ویے عمر میں صرت ہارون بڑے تھے ۔ کھتے ہیں کہ دنیا میں کسی نے اپنے بھائی کے لئے اس سے بڑی شفاعت نہیں کی جو موسیٰ نے صرت ہارون کے لئے کی تھی۔

 میں حب وعدہ تین دن سے یہیں ہوں۔ حضرت اسمعیل کے وعدہ کی انتہائی سچائی اس وقت ظاہر ہوئی جب اپنے باپ ابراہیم سے کہا تھا گیائیت افعکل مَاتُو مَرُ سَتَجِدُ نِحَ إِنْ شَاءَ اللّٰهُ مِنَ الصَّابِرِيْن (صافات رکوع ) اور اسی طرح کر کے دکھایا۔

وَكَانَ يَامُرُ اَهُلَهُ بِالصَّلُوةِ وَالزَّكُوةِ " وَكَانَ عِنْدَرَبِّهِ مَرْضِيًّا ﴿

وَاذْكُرُ فِي الْكِتْبِ اِدْرِيْسَ اِنَّهُ كَانَ صِدِيْقًا نَّبِيًّا اللهِ

وَّرَفَعُنْهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴿

أُولَيِكَ الَّذِيْنَ اَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمُ مِّنَ النَّبِيِّنَ مِنْ ذُرِيَةِ ادَمَ وَمِمَّنُ حَمَلُنَا مَعَ نُوْجٍ وَّ مِنْ ذُرِيَةِ ادَمَ وَمِمَّنُ حَمَلُنَا مَعَ نُوْجٍ وَّ مِنْ ذُرِيَةِ ابْرَاهِيْمَ وَ اسْرَاءِيْلَ وَمِمَّنُ هَدَيْنَا وَاجْتَبَيْنَا لَا إِذَا تُتُلَى عَلَيْهِمُ اللَّ الرَّعْنَا وَاجْتَبَيْنَا لَا إِذَا تُتُلَى عَلَيْهِمُ اللَّ الرَّعْمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَ

فَخَلَفَ مِنُ بَعُدِهِمَ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلُوةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوٰتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴿

۵۵۔ اور حکم کرنا تھا اپنے گھر والوں کو نماز کا اور زکوۃ کا اور زکوۃ کا اور تھا اپنے رب کے یہاں پہندیدہ [۲۸]

۵۶ ـ اور مذکور کر کتاب میں ادریس کا وہ تھا سچانبی [۲۰]

۵۵۔ اور اٹھا لیا ہم نے اسکو ایک اونچے مکان پر [۱۸]
۵۸۔ یہ وہ لوگ میں جن پر انعام کیااللہ نے پیغمبروں
میں آدم کی اولا د میں اور اُن میں جنکو سوار کر لیا ہم نے
نوح کے ساتھ اور ابراہیم کی اولا د میں اور اسرائیل کی
اور اُن میں جنکو ہم نے ہدایت کی اور پسند کیا [۱۰]
جب اُنکوسائے آیتیں رحمن کی گرتے میں سجدہ میں اور
روتے ہوئے [۱۰]

۵۹۔ پھر اُنکی جلگہ آئے ناخلف کھو بلیٹے نماز اور پیچھے پڑ گئے مزوں کے سوآگے دیکھ لیں گے گمراہی کو[۲۰]

48۔ ضرت اسمعیل کی گھر والوں کو تبلیغ: کیونکہ گھر والے قریب ہونے کی وجہ سے ہدایت کے اول متی میں۔ ان سے آگے کو سلسلہ چاتا ہے۔ اسی لئے دوسری جگہ فرمایا وَأَمُرٌ أَهْلَكَ بِالصَّلُوةِ وَاصْطَلِمِرٌ عَلَيْهَا (طه رکوع ۸) اور يَا يُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوَا قُوْ اَنْفُسَكُمْ وَ اَهْلِيْكُمْ نَارًا (تحريم ركوعا) نود نبی كريم النَّائِيَّةُ كو بھی يہ ہی ارشاد ہوا۔ وَ اَنْذِرْ عَشِيْرَ تَكَ اللّهَ قُرَ بِيْنَ (شعراء ركوعاا) بعض كت ميں كه يمال ""امل" سے ان كی ساری قوم مراد ہے۔ چنانچ عبدالله بن مسودٌ كے مصحف ميں "اَ اَمِله" كی جگه ""قومہٰ" تھا۔ واللہ اعلم۔

<del>۶</del>۷ یعنی دوسروں کو ہدایت کرنا اور خود اپنے اقوال وافعال میں پسندیدہ منتقیم الحال اور مرضی الحضال تھا۔

۷۶۔ حضرت ادرایس علیہ السلام: راجح یہ ہے کہ ادراین حضرت آدم اور نوخ کے درمیانی زمانہ میں گزرے ہیں ۔ کہا جاتا ہے کہ دنیا میں نجوم و حیاب کا علم ، قلم سے لکھنا، کپڑا سینا، ناپ تول کے آلات اور اسلحہ کا بنانا اول ان سے چلا ۔ واللہ اعلم ۔ شب معراج میں نبی کریم اٹٹٹالیکٹوکی چوشھے آسمان پر ان سے ملاقات ہوئی ۔

10 حضرت ادرایس علیہ السلام کا مقام رفعت: یعنی قرب و عرفان کے بہت بلند مقام اور اونچی بگہ پر پہنچایا۔ بعض کھتے ہیں کہ حضرت میح کی طرح وہ بھی زندہ آسمان پر اٹھائے گئے۔ اور اب تک زندہ ہیں۔ بعض کا خیال ہے کہ آسمان پر لے جا کر روح قبض کی گئی۔ ایکے متعلق بہت سی اسرائیلیات مفسرین نے نقل کی ہیں۔ ابن کشیر نے ان پر تنقید کی ہے۔ واللہ اعلم۔ 19۔ یہی لوگ انعام والے ہیں: یعنی جن انبیاء کا ابتدائے سورۃ سے یہاں تک ذکر ہوا۔ اسی قیم کے لوگوں پر جق تعالیٰ نے اپنا انعامات کی بارش کی ہیں۔ جنمیں نوخ کے ساتھ ہم انعامات کی بارش کی ہے۔ یہ سب آدم کی اولاد ہیں اور ادریس کے سوا باقی سب انکی اولاد بھی ہیں جنمیں نوخ کے ساتھ ہم نے کشتی پر سوار کیا تھا اور بعض ابراہیم کی ذریت میں ہیں۔ مثلاً اسحاق ، یعقوب ، اسمعیل علیم السلام اور بعض اسرائیل (یعقوب) علیم السلام کی نسل سے ہیں۔ مثلاً موسی، ہارون ، زکریا، یحی، علیم علیم السلام۔ دینی طریق جق کی طرف ہدایت کی اور منصب نبوت ورسالت کے لئے پہند کر لیا۔

ا> تلاوت قرآن کا ادب: یعنی باوجود اس قدر علومقام اور معراج کال پر پہنچنے کے شان عبودیت و بندگی میں کامل ہیں ۔ اللہ کا کلام من کر اور اس کے مضامین سے متاثر ہوکر نہایت عاجزی اور خثوع و خضوع کے ساتھ سجدہ میں گر پڑتے ہیں اور اس کو یاد کر کے روتے ہیں اسی لئے علماء کا ابجاع ہے کہ اس آیت پر سجدہ کرنا چاہئے۔ تا ان مقربین کے طرز علی کو یاد کر کے ایک طرح کی مثابہت ان سے عاصل ہوجائے۔ روایات میں ہے کہ حضرت عمر ٹنے سورہ مریم پڑھ کو سجدہ کیا اور فرمایا ھذا الشّجة و کُو فَاکَیْنَ مثابہت ان سے عاصل ہوجائے۔ روایات میں ہے کہ حضرت عمر ٹنے سورہ مریم پڑھ کو سجدہ کیا اور فرمایا ھذا الشّجة و کُو فَاکَیْنَ اللہ کھی (یہ تو سجدہ ہوا، آگے بکاء کہاں ہے) بعض مفرین نے یہاں "آیات الرحمن" سے خاص آیات بجود اور روؤ، اگر روئا نہ سجود تلاوت مرا لیا ہے۔ مگر ظاہر وہ ہی ہے جو تقریر ہم پہلے کر چکے ہیں عدیث میں ہے کہ قرآن کی تلاوت کر واور روؤ، اگر روئا نہ آئے تو (کم اذکم) رونے کی صورت بنا لو۔

27۔ نماز ضائع کرنے والوں کو سزا؛ وہ تو اگلوں کا عال تھا۔ یہ پچھلوں کا ہے کہ دنیا کے مزوں اور نفیانی خواہ ثات میں پڑکر غدا تعالیٰ کی عبادت سے غافل ہو گئے نماز ہو اہم العبادات ہے اسے ضائع کر دیا۔ بعض تو فرضیت ہی کے منکر ہو گئے۔ بعض نے فرض جانا مگر پڑھی نہیں بعض نے پڑھی تو جاعت اور وقت وغیرہ شروط و حقوق کی ریاعت نہ کی ان میں سے ہرایک درجہ بدرجہ اپنی گراہی کو دیکھ لے گاکہ کیسے خیارہ اور نقصان کا سبب بنتی ہے اور کس طرح کی بدترین سزا میں پھنساتی ہے۔ حتی کہ ان میں سے بعض کو جمنم کی اس بدترین وادی میں دھکیلا جائے گا۔ جس کا نام ہی ""غی"" ہے۔

1749

إِلَّا مَنُ تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَٰلِكَ يَلْ مَنُ تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَٰلِكَ يَذُخُلُونَ المُجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا فَيَ

جَنْتِ عَدُنِ الَّتِي وَعَدَ الرَّحُمٰنُ عِبَادَهُ بِالْغَيْبِ النَّهُ كَانَ وَعَدُهُ مَأْتِيًّا ﴿

لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا اللَّا سَلَمًا ﴿ وَ لَهُمُ لِلَا سَلَمًا ﴿ وَ لَهُمُ لِللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولِ الللْمُلِمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُولِمُ الللْمُلِمُ اللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُولِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلُولُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُو

تِلْكَ الْجَنَّةُ الَّتِيِّ نُوْرِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَنْ كَانَ تَقِيًّا ﴿

وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلَّا بِاَمْرِ رَبِّكَ ۚ لَهُ مَا بَيْنَ اللهِ مَا بَيْنَ اللهِ مَا بَيْنَ اللهِ مَا اللهِ أَلَا وَمَا اللهِ أَلَا وَمَا اللهُ أَلَا وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴿ كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴿ كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴿ كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴿ كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴿

70۔ مگر جس نے توبہ کی اور یقین لایا اور کی نیکی سو وہ لوگ جائیں گے بہشت میں اور اُن کا حق ضائع نہ ہوگا کچھے[۲۶]

الا۔ باغول میں بسنے کے جن کا وعدہ کیا ہے رحمن نے اپنے بندوں سے اُنکے بن دیکھے بیشک ہے اُس کے وعدہ پر پہنچنا [۴۰]

۱۲- نه سنیں گے وہاں بک بک سوائے سلام [۵۰]
اور اُنکے لئے ہے اُنکی روزی وہاں صبح اور شام [۲۰]
۱۳- یہ وہ بہشت ہے جو میراث دینگے ہم اپنے بندول
میں جو کوئی ہو گا پر ہیز گار [۲۰]

۱۷- اور ہم نہیں اترتے مگر عکم سے تیرے رب کے اُس کا ہے جو ہمارے آگے ہے اور جو ہمارے پیچھے اور جواسکے بیچ میں ہے اور تیرارب نہیں ہے بھولنے والا [۸۷]

<mark>8۔ توبہ کرنے والوں کی فضیلت: یعنی توبہ کا دروازہ ایسے مجرموں کے لئے بھی بند نہیں جوگناہگارسے دل سے توبہ کر کے ایمان وعل صالح کا راستہ اختیار کر لے اور اپنا چال چلن درست رکھے بہشت کے دروازے اس کے لئے کھلے ہوئے ہیں۔ توبہ کے م</mark>

بعد جونیک اعال کرے گا سابق جرائم کی بناء پر اس کے اجر میں کچھ کمی نہیں کی جائے گی نہ کسی قسم کا حق ضائع ہوگا۔ مدیث میں ہے۔ اَلتَّابِبُ مِنَ اللَّذَنبِ کَمَنْ لَا ذَنْبَ لَهُ (گناه سے توبہ کرنے والا ایسا ہے گویا اس نے گناه کیا ہی نہ تھا) اَللَّهُمَّ تُبُ عَلَیْنَا إِنَّكَ اَنْتَ التَوَّابُ الرَّحِیْم

۷۶۔ جنت کے انعامات: جب یہ بندے اُن دیکھی چیزوں پر پیغمبروں کے فرمانے سے ایان لائے ، بن دیکھے خدا کی عبادت کی ، ، تواللہ نے ان سے جنت کی ان دیکھی نعمتوں کا وعدہ فرما لیا۔ جو ضرور بالضرور پورا ہو کر رہے گا۔ کیونکہ خدا کے وعدے بالکل حتمی اور اٹل ہوتے ہیں۔

۵>۔ یعنی جنت میں لغو و بیکار باتیں اور بیہودہ شور و شغب نہ ہو گا۔ ہاں فرشتوں اور مومنین کی طرف سے ""سلام علیک"" کی آوازیں بلندہوں گی۔

۲۶۔ صبح و شام سے بہت کی صبح و شام مراد ہے وہاں دنیا کی طرح طلوح و غروب نہ ہو گا۔ جس سے رات دن اور صبح و شام مقرر کی جائے بلکہ فاص قیم کے انوار کا توارد و تنوع ہو گا۔ جس کے ذریعہ سے صبح و شام کی تحدید و تعین کی جائے گی۔ حب عادت و معمول صبح و شام بہت کی روزی پہنچ گی۔ ایک منٹ کے لئے بھوک کی تکلیف نہیں ستائے گی وہ روزی کیا ہوگی ؟ اس کی کیفیت خدا ہی جانے ۔ حدیث میں ہے یُسَیِّحُونَ اللّهَ بُکُرَةً وَ عَشِیبًا (جنتی صبح و شام جن تعالیٰ کی تبیح کمیں گے ) گویا جمانی غذا کے ساتھ روحانی غذا بھی ملتی رہے گی۔

ہنت متین کی میراث ہے: یعنی میراث آدم کی کہ اول ان کو بہشت ملی ہے ۔ اور شاید لفظ میراث اس لئے افتیار فرمایا ہو کہ اقیام تملیک میں یہ سب سے زیادہ اتم واحکم قیم ہے جس میں نہ فیح کا احمال نہ لوٹا نے جانے کا نہ ابطال واقالہ کا۔
 ہے۔ حضرت جبریل علیہ السلام کا نزول بھی اللہ کے حکم کے تابع ہے: ایک مرتبہ جبریل کئی روز تک نہ آئے ۔ آپ منقبض تھے ، کفار نے کہنا شروع کیا کہ محمد الٹی ایک کی اللہ کے رب نے نفا ہو کر چھوڑ دیا ہے ۔ اس طعن سے اور آپ زیادہ دلگیر ہوئے ۔ آخر جبریل تشریف لائے ۔ آپ اللی آلی ایک کی اسب پوچھا۔ اور ایک حدیث میں ہے کہ آپ لیکی آلیکی نے فرمایا جبریل تشریف لائے ۔ آپ اللہ آلی ایکی کی رب نے زوز تک نہ آئے کا سبب پوچھا۔ اور ایک حدیث میں ہے کہ آپ لیکی آلیکی نے جبریل کو مما نہ تکو کی کہ کہ اللہ تعالی نے جبریل کو محملایا کہ جواب میں یوں کہو و مَمَا نَدَنَدَ لَ اِللّٰا بِالْمِ رَبِّكَ اللٰ یہ کالم ہوا اللہ کا جبریل کی طرف سے ۔ جیما اِلیّاكَ مَعْدِدُ وَ اِلیّاكَ فَعْدِدُ وَ اِلیّاكَ فَعْدِدُ مِی اللہ کا جبریل کی طرف سے ۔ جیما اِلیّاكَ مَعْدِدُ وَ اِلیّاكَ فَعْدِدُ وَ اِلیّاكَ فَلَدِیْنَ مِیں ہم کو سحملایا ہے عاصل جواب یہ ہے کہ ہم غالص عبد مامور میں ، بدون حکم المی ایک پر نہیں ہلا سکتے۔

ہمارا چڑھنا اترنا سب اس کے حکم واذن کے تابع ہے وہ جس وقت اپنی حکمت کاملہ سے مناسب جانے ہم کو نیچے اترنے کا حکم دے، کیونکہ ہرزمانہ (ماضی ، مستقبل ، حال ) اور ہر مکان (آسمان زمین اور ان کے درمیان کا علم اسی کو ہے اور وہی ہر چیز کا مالک و قالض ہے ۔ وہ ہی جانتا ہے کہ فرشۃ کو پیغمبر کے پاس کس وقت بھیجنا چاہئے۔ مقرب ترین فرشۃ اور معظم ترین پیغمبر کو مبھی اختیار نہیں کہ جب چاہے کمیں چلا جائے یا کسی کو اپنے پاس بلا لے۔ خدا کا ہر کام بر محل اور بر وقت ہے۔ مبھول چوک یا نسیان غفلت کی اس کی بارگاہ میں رسائی نہیں۔ مطلب یہ ہے کہ جبریل کا جلدیا بدیر آنا بھی اسی کی حکمت و مصلحت کے تابع ہے (تنبیہ اول ) ہمارے آگے بیچھے "کہا آسمان وزمین کو اترتے ہوئے زمین آگے ، آسمان بیچھے ، پڑھتے ہوئے وہ بیچھے یہ آگے ، اور اگر "" آگے پیچے"" سے تقدم و تاخر زمانی مراد ہو توزمانہ متقبل آگے آنے والا اور زمانہ ماضی پیچے گذر چکا ہے اور زمانہ عال دونوں کے بیچ میں واقع ہے (تنبیہ دوم) پہلے فرمایا تھا کہ جنت کے وارث اتقیا (خدا سے ڈرنے والے پرہیزگار) میں۔ اس آیت میں بتلا دیا کہ ڈرنے کے لائق وہ ہی ذات ہو سکتی ہے جس کے قبضہ میں تمام زمان و مکان میں ۔ اور جس کے حکم واجازت کے بدون بڑے سے بڑا فرشۃ بھی پر نہیں ہلا سکتا۔ انسان کو چاہئے اگر وہ جنت کی میراث لینا چاہتا ہے تو فرشتوں کی طرح حکم الهی کا مطیع و منقاد بن جائے ۔ اور ادھر بھی اشارہ ہوگیا کہ جو خدا اپنے مخلص بندوں کو یہاں نہیں بھولتا ، وہاں بھی نہیں بھولے گا ضرور جنت میں پہنچا کر چھوڑے گا۔ ہاں ہر چیز کا ایک وقت ہے ۔ جنت میں ہرایک کا نزول بھی اپنے اپنے وقت پر ہو گا ۔ اور جیسے یماں پیغمبر کے پاس فرشتے عکم الهی کے موافق وقت معین پر آتے ہیں ، جنت میں جنتیوں کی غذا روعانی و جہانی بھی صبح و شام اوقات مقرر پر آئے گی۔

هم سُمِيًّا 🗃

وَ يَقُولُ الْإِنْسَانُ ءَإِذَا مَامِتُ لَسَوْفَ أُخُرَجُ

حَيًّا

میں ہے۔ رب آسمانوں کا اور زمین کا اور جو اُنکے نیچ میں ہے۔ رب آسمانوں کا اور زمین کا اور جو اُنکے نیچ میں ہے۔ سواسی کی بندگی پر [۶۹]کسی کو پہچانتا ہے تواسکے نام کا [۸۰]

77۔ اور کہتا ہے آدمی کیا جب میں مرجاؤں تو پھر نکلوں گازندہ ہوکر [۸] اَوَلَا يَذُكُرُ الْإِنْسَانُ اَنَّا خَلَقُنٰهُ مِنَ قَبَلُ وَلَا يَذُكُرُ الْإِنْسَانُ اَنَّا خَلَقُنٰهُ مِنَ قَبَلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا عَ

فَوَرَبِّكَ لَنَحُشُرَنَّهُمُ وَالشَّلِطِيْنَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمُ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيًّا ﴿

ثُمَّ لَنَنْزِعَنَّ مِنَ كُلِّ شِيْعَةٍ اَيُّهُمُ اَشَدُّ عَلَى الرَّحُمُ اَشَدُّ عَلَى الرَّحُمُنِ عِتِيًّا ﴿

ثُمَّ لَنَحْنُ اَعْلَمُ بِالَّذِيْنَ هُمْ اَوْلَى بِهَا صِلِيًّا ﴿

وَ إِنْ مِّنْكُمُ اِلَّا وَارِدُهَا ۚ كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَنْمًا مَّقُضِيًّا ﴿

ثُمَّ نُنَجِّى الَّذِيْنَ اتَّقَوُ ا وَّنَذَرُ الظِّلِمِيْنَ فِيهَا جِثِيًّا ﴿

۲۷۔ کیا یاد نہیں رکھتا آدمی کہ ہم نے اسکو بنایا پہلے ۔ سے اور وہ کچھ چیز یہ تھا[۸۲]

۱۸۔ سوقیم ہے تیرے رب کی ہم گھیر بلائیں گے انکو اور شیطانوں کو [۸۳] پھر سامنے لائیں گے گرد دوزخ کے گھٹنوں پر گرے ہوئے [۸۴]

19۔ پھر جدا کر لیں گے ہم ہر ایک فرقہ میں سے جو نسا اُن میں سے سخت رکھتا تھار حمن سے اکڑ

٠٠ ۔ پھر ہم كو خوب معلوم ہيں جو بہت قابل ہيں اُس ميں داخل ہونے كے [۸۵]

ا>۔ اور کوئی نہیں تم میں جو نہ پہنچے گا اس پر ہو چکا یہ وعدہ تیرے رب پر لازم مقرر

۲۷۔ پھر بچائیں گے ہم انکو جو ڈرتے رہے اور چھوڑ دیں
 گہرگاروں کو اس میں اوندھے گرے ہوئے [۸۶]

دکھ جو سارے ہمان کا رب ہے اور سب سے نرالی ہندگی پر جائے رکھ جو سارے ہمان کا رب ہے اور سب سے نرالی صفات رکھتا ہے۔

۸۰۔ اللہ کے نام اس کی صفات ہیں۔ یعنی کوئی ہے اس کی صفت کا ؟ جس میں اس جیسی صفات موجود ہوں ؟ جب کوئی نہیں تو بندگی کے لائق اور کون ہوسکتا ہے ؟

۸۱۔ بعث بعد الموت پر شبات: گذشتہ رکوع میں نیکوں اور بدوں کا انجام بیان فرمایا تھا جو مرنے کے بعد ہو گا جو لوگ مرکر زندہ ہونے کو محال یا متبعد سمجھتے میں یماں ان کے شبات کا جواب دیا جاتا ہے یعنی آدمی انکار و تعجب کی راہ سے کہتا ہے کہ مرگل کر جب ہماری ہڈیاں ریزہ ریزہ ہو گئیں اور مٹی میں مل کر مٹی بن گئے۔ کیا اس کے بعد پھر ہم قبروں سے زندہ کر کے نکالے جائیں گے۔ اور پردہ عدم سے نکل کر پھر منصہ وجود پر جلوہ گر ہوں گے۔

۸۲۔ اس شبہ کا جواب: یعنی آدمی ہوکر اتنی موٹی بات بھی نہیں سمجھتا کہ چند روز پہلے وہ کوئی چیز نہ تھا۔ بق تعالیٰ نے نابود سے بود کیا۔ کیا وہ ذات جولائے کوشے اور معدوم محض کو موجود کر دے، اس پر قادر نہیں کہ ایک چیز کو فناکر کے دوبارہ پیدا کر سکے۔ آدمی کو اپنی پہلی ہستی کی کیفیت یاد نہیں رہی جو دوسری ہستی کا مذاق اڑاتا ہے۔ وَ هُوَ الَّذِیْ یَبُدَدُا الْمَخَلُقَ ثُمَّ یُعِیدُدُهُ وَ هُوَ اَهُونَ عَلَیْهِ (الروم رکوع)

۸۳۔ یعنی یہ منکرین ان شیاطین کی معیت میں قیامت کے دن خدا کے سامنے حاضر کئے جائیں گے جواغواء کر کے انہیں گمراہ کرتے تھے ہر مجرم کا شیطان اس کے ساتھ پکڑا ہواآئے گا۔

۸۴ کفار پر جہنم کی دہشت: یعنی مارے دہشت کے کھڑے سے گر پڑیں گے اور چین سے بیٹھ بھی مذ سکیں گے۔ یہ ہی ہوا گھٹنول پر گرنا۔

۸۵۔ یعنی منگریں کے ہر فرقہ میں جوزیادہ بد معاش ، سرکش ، اور اکڑ بازشھ ، انہیں عام مجرموں سے علیحدہ کر لیا جائے گا پھر ان میں جو بھی بہت زیادہ سزا کے لائق اور دوزخ کا حقدار ہو گا وہ خدا کے علم میں ہے اس کو دوسرے مجرموں سے پہلے آگ میں جھونکا جائے گا۔

۸۹۔ دوزخ پر ہرانسان کاگذرہوگا: یعنی ہرنیک وبد، مجرم وبری، اور مومن و کافر کے لئے تی تعالیٰ قیم کھا چکا اور فیصلہ کر چکا ہے کہ ضرور بالضرور دوزخ پر اس کاگذرہوگا، جنت میں جانے کا راسۃ ہی دوزخ پر سے ہوکر گیا ہے جے عام محاورات میں "پل صراط" کہتے میں اس پر لا محالہ سب کاگذرہوگا، غدا سے ڈرنے والے مومنین اپنے اپنے درجہ کے موافق وہاں سے صحیح سلامت گذر جائیں گے اور گذرگار البجے کر دوزخ میں گر پڑیں گے (العیاذ باللہ) پھر کچھ مدت کے بعد اپنے اپنے علی کے موافق نیز انبیاء، ملائکہ اور صالحین کی شفاعت سے، اور آخر میں براہ راست ارحم الراحین کی مہربانی سے وہ سب گذرگار جنوں نے سے اعتقاد کے ساتھ کلمہ پڑھا تھا، دوزخ سے نکالے جائیں گے صوف کافرباتی رہ جائیں گے اور دوزخ کا منہ بند کر دیا جائے گا۔ بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ دوزخ کی آگ میں ہر شخص کو داخل کیا جائے گا مگر صالحین پر وہ آگ پر دو سلام بن جائے گی۔ وہ بے کھئے اس میں سے گذر جائیں گے ۔ واللہ اعلم ۔ امام فخرالدین رازی نے اپنی تفیر میں اس دخول کی بہت سی صحمتیں بیان کی میں ۔ فلیرا بج ۔

وَ إِذَا تُتَلَى عَلَيْهِمُ الْتُنَا بَيِّنْتٍ قَالَ الَّذِيْنَ كَفُرُوا لِلَّذِيْنَ امَنُوَّا لَا أَيُّ الْفَرِيْقَيْنِ خَيْرُ كَفُرُوا لِلَّذِيْنَ امَنُوَّا لَا أَيُّ الْفَرِيْقَيْنِ خَيْرُ مَّقَامًا وَّ أَحْسَنُ نَدِيًّا عَيْ

وَ كُمْ اَهْلَكُنَا قَبُلَهُمْ مِّنُ قَرْنٍ هُمْ اَحْسَنُ اَتُكُمْ اَحْسَنُ اَتَاتًا قَرِهُمُ اَحْسَنُ

قُلُ مَنُ كَانَ فِي الضَّللَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ الرَّحْمٰنُ مَدًّا أَ حَتَّى إِذَا رَاوًا مَا يُوْعَدُوْنَ الرَّحْمٰنُ مَدًّا أَ حَتَّى إِذَا رَاوًا مَا يُوْعَدُوْنَ الرَّا الْعَذَابَ وَ إِمَّا السَّاعَةَ لَا فَسَيَعْلَمُوْنَ مَنْ هُوَ شَرُّ مَّكَانًا وَ اَضْعَفُ جُنْدًا عَى مَنْ هُوَ شَرُّ مَّكَانًا وَ اَضْعَفُ جُنْدًا عَى وَ يَزِيْدُ اللهُ الَّذِيْنَ اهْتَدَوْا هُدًى لَا يَزِيْدُ اللهُ الَّذِيْنَ اهْتَدَوْا هُدًى لَا اللهُ الَّذِيْنَ اهْتَدَوْا هُدًى لَا اللهُ الَّذِيْنَ اهْتَدَوْا هُدًى لَا اللهُ الل

وَّ خَيْرُ مَّرَدًّا ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وا

وَالْبِقِيْتُ الصِّلِحْتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثَوَابًا

اَفَرَءَيْتَ الَّذِى كَفَرَ بِالْيَتِنَا وَقَالَ لَأُوْتَيَنَّا مَالًا قَ وَالَ لَأُوْتَيَنَّا مَالًا قَ وَلَدًا اللهِ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَ لَدًا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

۳)۔ اور جب سائے انکو ہماری آیتیں کھلی ہوئی کہتے ہیں جو لوگ کہ منکر ہیں ایان والوں کو دونوں فرقوں میں کس کا مکان بہتر ہے اور کس کی اچھی لگی ہے مجلس [۸4]

۷)۔ اور کتنی ہلاک کر چکے ہیں ہم پہلے اُن سے جا عتیں وہ اُن سے بہتر تھے سامان میں اور نمود میں [۸۸]

۵۷۔ تو کہ جو رہا بھٹکتا سو چاہئے اُسکو کھینچ لیجائے رحمن لنبا [۱۹۹] یمال تک کہ جب دیکھیں گے جو وعدہ ہوا تھا اُن سے یا آفت اور یا قیامت سوتب معلوم کر لیں گے کس کا براہے مکان اور کس کی فوج کمزور ہے [۹۰]

73۔ اور بڑھاتا جاتا ہے اللہ سوجھنے والوں کو سوچھ [۹] اور باقی رہنے والی نیکیاں بہتر رکھتی ہیں تیرے رب کے یہاں بدلہ اور بہتر چھر جانے کوجگہ [۹۲]

ہاری آیتوں سے اسکو جو منکر ہوا ہماری آیتوں سے اور کہا مجھ کو مل کر رہے گا مال اور اولا د [۹۳]

۸۷۔ قرآن کریم پر کفار کا استراء: یعنی کفار قرآن کی آیتیں س کر جن میں ان کا براانجام بتلایا گیا ہے بنیتے میں اور بطور استراء و تفاخر غریب مسلمانوں سے کہتے میں کہ تمہارے زعم کے موافق آخرت میں جو کچھ پیش آئے گا دونوں فرایق کی موجودہ عالت اور دنیوی پوزیش پر منظبق نہیں ہوتا۔ کیا آج ہمارے مکانات ، فرنیچر اور بودوباش کے سامان تم سے بہتر نہیں اور ہماری مجلس (یا سوسائٹی) تمہاری سوسائٹی سے معزز نہیں ۔ یقینا ہم جو تمہارے نزدیک باطل پر میں ، تم اہل حق سے زیادہ خوشحال اور جھے والے میں ۔ جو لوگ آج ہم سے خوف کھاکر کوہ صفاکی گھاٹی میں نظر بند ہوں ، کیا گان کیا جا سکتا ہے کہ کل وہ چھلانگ مار کر جنت میں جا پہنچیں گے اور ہم دوزخ میں پڑے جلتے رمیں گے ؟

۸۸۔ پیچھلی قوموں کی ہلاکت سے عبرت: یہ ان کی بات کا جواب دیا کہ پہلے ایسی بہت قومیں گذر کی ہیں ۔ جو دنیا کے سازو
سامان اور ثان و نمود میں تم سے کہیں بڑھ پڑھ کر تھیں ۔ لیکن جب انہوں نے اندیاء کے مقابلہ میں سرکشی کی اور بحجر و تفاخر کو اپنا
شعار بنا لیا ، غدا تعالیٰ نے ان کی بڑ کاٹ دی اور دنیا کے نقشہ میں ان کا نشان بھی باقی نہ رہا پس آدمی کو چاہئے کہ دنیا کی فانی
شیب ٹاپ اور عارضی بہار سے دھوکہ نہ کھائے ۔ عمولا متحبر دولتمند ہی حق کو ٹھکرا کر نہنگ ہلاکت کا لقمہ بنا کرتے ہیں ۔ مال اولا د
یا دنیوی خوشحالی مقبولیت اور حن انجام کی دلیل نہیں ۔

۸۹۔ دنیا میں عمل کی آزادی: یعنی جو خود گمراہی میں جا پڑا، اسے گمراہی میں جانے دے ۔ کیونکہ دنیا جانچنے کی جگہ ہے۔ یماں ہر ایک کو عمل کی فی الجلہ آزادی دی گئی ہے۔ خدا تعالیٰ کی عادت اور حکمت کا اقتضاء یہ ہے کہ جو اپنے کسب وارادہ سے کوئی راستہ اختیار کر لے اس کونیک و بدسے خبردار کر دینے کے بعد اسی راستہ پر چلنے کے لئے ایک حد تک آزاد چھوڑ دے۔ اسی لئے جو بدی کی راہ چل پڑا اس کے حق میں دنیا کی مرفہ الحالی اور درازی عمر وغیرہ تباہی کا پیش خیمہ سمجھنا چاہئے نیک و بدیماں رلے علے میں پوری طرح جدا ہوں گے۔ اصلی بھلائی برائی وہاں ملے گی۔

.۹۔ کفار کو تنبیہ: یعنی کفار مسلمانوں کو ذلیل و کمزور اور اپنے کو معزز و طاقتور سمجھتے ہیں۔ اپنے عالیثان محلات اور بڑی بڑی فوجوں اور بھتے ہیں۔ اپنے عالیثان محلات اور بڑی بڑی فوجوں اور بھتے ہیں۔ اپنے میں ۔ کیونکہ خدا نے ابھی ان کی باگ ڈھیلی چھوڑ رکھی ہے جس وقت گلا دبایا جائے گا نواہ دنیوی عذاب کی صورت میں یا قیامت کے بعد، تب پنہ لگے گاکہ کس کا مکان برا ہے اور کس کی جمعیت کمزور ہے۔ اس موقع پر تمہارے سامان اور لشکر کچھ کام نہ آئیں گے۔

ا9۔ مومنین کی ہدایت میں زیادتی: یعنی جیسے گمراہوں کو گمراہی میں لنبا چھوڑ دیتا ہے ، ان کے بالمقابل ہو سوچھ بوجھ کر راہ ہدایت فتیار کر لیں ان کی سوچھ بوجھ اور فم و بصیرت کو اور زیادہ تیز کر دیتا ہے جس سے وہ حق تعالیٰ کی نوشنودی کے راستوں پر بگ ٹٹ اڑے چلے جاتے ہیں۔

97۔ یعنی دنیا کی رونق رب کے ہاں کام کی نہیں نیکیاں سب رمیں گے اور دنیا نہ رہے گی ۔ آخرت میں ہرنیکی کا بہترین بدلہ اور بہترین انعام ملے گا۔ 97۔ ایک مسلمان مزدور اور کافر کا واقعہ: یعنی کفر کے باو جود آپ نے یہ جرأت دیکھی ، ایک کافر مالدار ایک مسلمان لوہار کو کہنے لگا تو مسلمانی سے منکر ہو تو تیری مزدوری دوں۔ اس نے کہا اگر تو مرے اور پھر جئے تو بھی میں منکر نہ ہوں اس نے کہا اگر مرکز پھر جیوں گا تو یہ ہی مال و اولا دوہاں بھی ہو گا ، تجھ کو مزدوری وہاں دے دوں گا۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔ یعنی وہاں دولت ملتی ہے ایمان سے ، کافر چاہے کہ یماں کی دولت وہاں ملے ، یا کفر کے باو جود افروی عیش و تنعم کے مزے اڑائے ۔ یہ کبھی نہیں ہو سکتا۔

اَطَّلَعَ الْغَيْبَ اَمِ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحُمٰنِ عَهُدًا ﷺ

كَلَّا ﴿ سَنَكُتُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًّا فَيْ

وَّ نَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَيَأْتِيْنَا فَرُدًا عَ

وَاتَّخَذُوا مِنَ دُوْنِ اللهِ اللهِ لَلهَ لِيَكُونُوا لَهُمَّ عِزَّا ﷺ

كَلَّا طَّ سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمُ وَ يَكُونُونَ فَيُونَوُنَ عَلَيْهِمُ وَ يَكُونُونَ فَيُونَ

المُ تَرَ انَّا ارْسَلْنَا الشَّلِطِيْنَ عَلَى الشَّلِطِيْنَ عَلَى النَّلِطِيْنَ عَلَى النَّلِطِيْنَ عَلَى النَّالِيِّ الْكِفِرِيْنَ تَوُرُّ هُمُ ازَّالَٰ

۸۷۔ کیا جھانک آیا ہے غیب کویا لے رکھا ہے رحمن سے عہد [۹۴]

92۔ یہ نہیں ہم لکھ رکھیں گے جو وہ کہتا ہے اور بڑھاتے جائیں گے اسکوعذاب میں لذبا [98]

۸۰۔ اور ہم لے لیں گے اُسکے مرنے پر جو کچھ وہ بتلا رہا ہے اور آئے گا ہمارے پاس اکیلا [۹۱]

۸۱۔ اور پکڑ رکھا ہے لوگوں نے اللہ کے سوا اوروں کو معبود تاکہ وہ ہوں اُنکے لئے مدد ہر گرنہیں [۹۷]

۸۲۔ وہ منکر ہونگے اُنکی بندگی سے اور ہو جائیں گے اُنکے مخالف [۹۸]

۸۳۔ تو نے نہیں دیکھا کہ ہم نے چھوڑ رکھے ہیں شیطان منکروں پر اچھالتے ہیں انکوا بھار کر

۹۴ ے کافر کا دعویٰ بے بنیاد ہے: یعنی ایسے یقین ووثوق سے جو دعویٰ کر رہا ہے کیا غیب کی خبر پالی ہے ؟ یا خدا سے کوئی وعدہ

لے چکا ہے ؟ ظاہر ہے کہ دونوں میں سے ایک بات بھی نہیں ۔ ایک گندے کا فرکی کیا بساط کہ وہ اس طرح کی غیبیات تک رسائی عاصل کر لے ؟ رہا غدا کا وعدہ ، وہ ان لوگوں سے ہو سکتا ہے جنوں نے اپنا عمد پورا کر کے کلا اِلْاَہَ اِلَّا مُلَّهُ اور عمل صالح کی امانت غدا کے پاس رکھ دی ہے ۔

<u>90 ۔</u> یعنی یہ قول بھی شامل مسل کر لیا جائے گا اور مال واولا دکی جگہ اس کی سزا بڑھا دی جائے گی۔

99۔ قیامت میں اکیلا آئے گا: " جو بتلا رہا ہے " یعنی مال اور اولا د یے چنانچہ اس کا فرکے دونوں بیٹے مسلمان ہوئے (کذا فی الموضح)

یا یہ مطلب ہے کہ یہ چیزیں اس سے الگ کرلی جائیں گے قیامت میں اکیلا عاضر ہوگا نہ مال کام آئے گا نہ اولا د ساتھ دے گی۔

98۔ یعنی مال واولا د سے بڑھ کر اپنے جھوٹے معبودوں کی مدد کے امیدوار میں کہ وہ ان کو خدا کے ہاں بڑے بڑے درجے دلائیں گے ۔ عالانکہ ہر گزایسا ہونے والا نہیں ۔ محض سودائے خام ہے جواپنے دما غوں میں پکارہے میں۔

۹۸۔ یعنی وہ معبود مدد توکیا کرتے ، نودان کی بندگ سے بیزار ہوں گے ۔ اوران کے مدمقابل ہو کر بجائے عزت بڑھانے کے اور زیادہ ذلت و رسوائی کا سبب بنیں گے ۔ جیما کہ پہلے گذر چکا ۔ وَ إِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوَ الَهُمُ اَعُدَآءً وَ كَانُو بِعِبَادَتِهِمُ كَافِرِ يْنَ (الاحقاف رکوع)

فَلَا تَعْجَلُ عَلَيْهِمُ ﴿ إِنَّمَا نَعُدُّ لَهُمْ عَدًّا ﴿ فَكَا اللَّهُمُ عَدًّا ﴿

يَوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحُمٰنِ وَفَدًا ﴿

وَّ نَسُوْقُ الْمُجْرِمِينَ إلى جَهَنَّمَ وِرُدًا ﴿

لَا يَمُلِكُونَ الشَّفَاعَةَ إلَّا مَنِ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحُمٰنِ عَهُدًا ﷺ الرَّحُمٰنِ عَهُدًا ﴿

وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحُمٰنُ وَلَدًا ﴿

۸۴۔ سو تو جلدی منہ کر ان پرہم تو بوری کرتے ہیں انکی گنتی [۹۹]

۸۵۔ جس دن ہم اکھٹا کرلائیں گے پر ہیز گاروں کو رحمن کے پاس ممان بلائے ہوئے

۸۶۔ اور ہانک کیجائیں گے گنرگاروں کو دوزذخ کی طرف پیاس سے [۱۰۰]

۸۷۔ نہیں اختیار رکھتے لوگ سفارش کا مگر جس نے لے لیا ہے رحمن سے وعدہ [۱۰۱]

۸۸ ۔ اور لوگ کہتے ہیں رحمن رکھتا ہے اولا د [۱۰۲]

99۔ اللہ کی طرف سے کفار کو ڈھیل: یعنی شیطان انہی بدبخوں کو گمراہی کا بڑھاوا دیتا اور انگلیوں پر نچاتا رہتا ہے۔ جنوں نے نود کفرو الکار کا شیوہ افتیار کر لیا۔ اگر ایسے اشقیاء شیطان کی تحریص وا غواء سے گمراہی میں لنبے جائیں تو جائے دیجے ، آپ ان کی سزا دی میں جلدی نہ کریں ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی باگ ڈھیلی چھوڑر کھی ہے ، تا ان کی زندگی کے گئے ہوئے دن پورے ہوجائیں ۔ ان کی میں جلدی نہ کریں ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی باگ ڈھیلی چھوڑر کھی ہے ، تا ان کی زندگی کے گئے ہوئے دن پورے ہوجائیں ۔ ان کی ایک ایک سانس ، ایک ایک لمحہ اور ایک ایک عمل ہمارے میاں گنا جا رہا ہے ۔ ادنیٰ سے ادنیٰ حرکت بھی ہمارے اعاطہ علمی اور دفاتر اعمال سے باہر نہیں ہو سکتی ۔ تمام عمر کے اعمال ایک ایک کر کے ان کے سامنے رکھ دیے جائیں گے۔

۱۰۰ کفار پیاسے مانکے جائیں گے: جس طرح ڈھور ڈنگر پیاس کی حالت میں گھاٹ کی طرف جاتے ہیں اسی طرح مجرموں کو دوزخ کے گھاٹ آثارا جائے گا۔

۱۰۱۔ مومنین کی شفاعت: یعنی جن کو اللہ تعالیٰ نے شفاعت کا وعدہ دیا مثلاً ملائکہ ، انبیاء ، صالحین وغیرہ ہم وہ ہی درجہ بدرجہ سفارش کریں گے بدون اجازت کسی کو زبان ہلانے کی طاقت نہ ہوگی اور سفارش بھی ان ہی لوگوں کی کر سکیں گے جن کے حق میں سفارش کئے جانے کا وعدہ دے چکے۔ کافروں کے لئے شفاعت نہ ہوگی۔

۱۰۲ الله کے لیے اولاد کا بہتان: بہت آدمیوں نے تو غیراللہ کو معبود ہی ٹھہرایا تھا، لیکن ایک جاعت وہ ہے جس نے خدا تعالیٰ کے لیے اولاد تجویز کی ۔ مثلاً نصاریٰ نے میچ کو بعض یہود نے عزیرؑ کوبیٹا کہا۔ اور بعض مشرکین عرب فرشتوں کو خدا کی بیٹیاں کہتے ۔ العیاذ باللہ ۔

لَقَدُ جِئْتُمُ شَيْئًا إِدًّا ﴿

تَكَادُ السَّمَٰوْتُ يَتَفَطَّرُنَ مِنْهُ وَتَنْشَقُّ الْآرُضُو تَخِرُّ الْجِبَالُ هَدًّا ﴿

أَنْ دَعَوُ اللِرَّحُمٰنِ وَلَدًا ﴿

۸۹\_ بیشک تم آپھنے ہو بھاری چیزمیں

۹۰۔ ابھی آسمان بھٹ بڑیں اس بات سے اور ٹکڑے ہوزمیں اور گر بڑیں پہاڑ ڈھے کر

ا9۔ اس پر کہ بچارتے میں رحمن کے نام پر اولاد [۱۰۳] ۹۲۔ اور نہیں پھبتا رحمن کو کہ رکھے اولاد [۱۰۴] ۹۳۔ کوئی نہیں آسمان اور زمین میں جو یہ آئے رحمن کا بندہ ہوکر [۱۰۵]

لَقَدُ أَحْصُهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًّا ﴿

وَ كُلُّهُمُ اتِيْهِ يَوْمَ الْقِيْمَةِ فَرَدًا 🚭

إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحُمٰنُ وُدًّا ﴿

فَاِنَّمَا يَسَّرُنٰهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ الْمُتَّقِينَ وَ تُنَذِرَ بِهِ قَوُمًا لُّدًا عَ

وَ كَمْ اَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِّنْ قَرْنٍ هَلَ تُحِسُّ فَرَ فَرَنٍ هَلَ تُحِسُّ فَيَ مِنْ هُمْ مِّنْ اَحَدٍ اَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزًا ﴿

۹۴۔ اُسکے پاس اُنگی شمار ہے اور گن رکھی ہے انگی گنتی

9۵۔ اور ہرایک اُن میں آئے گا اُسکے سامنے قیامت کے دن اکیلا <sup>[۱۰۱</sup>]

97۔ البتہ جو یقین لائے ہیں اور کی ہیں اُنہوں نے نکیاں اُنکو دے گار حمن محبت [۱۰۰]

۹۵۔ سوہم نے آسان کر دیا یہ قرآن تیری زبان میں اسی واسطے کہ خوشخری سنا دے تو ڈرنے والوں کو اور ڈرا
 دے جھگڑالو لوگوں کو [۱۰۸]

۹۸۔ اور بہت ہلاک کر چکے ہم اُن سے پہلے جا عتیں آہٹ پاتا ہے تواُن میں کسی کی یا سنتا ہے اُنکی بھنک [۱۰۹]

۱۰۳ یہ عقیدہ شدید گتاخی ہے: یعنی یہ ایسی بھاری بات کہی گئی اور ایسا سخت گتاخانہ کلمہ منہ سے نکالا گیا جے سن کر اگر آسمان زمین اور پہاڑ مارے ہول کے پھٹ پڑیں اور ٹکڑے ٹکڑے ہوجائیں تو کچھ بعید نہیں۔ اس گتاخی پر اگر غضب الهی بھڑک اٹھے تو عالم نہ و بالا ہوجائے اور آسمان و زمین کے پر نچے اڑ جائیں۔ محض اس کا علم مانع ہے کہ ان بیودگیوں کو دیکھ کر دنیا کو ایک دم تباہ نہیں کرتا۔ جس خداوند قدوس کی توحید پر آسمان ، زمین ، پہاڑ غرض ہر علوی و سفلی چیز شمادت دے رہی ہے انسان کی یہ جمارت کہ اس کے لئے اولاد کی اعتیاج ثابت کرنے لگے۔ العیاذ باللہ۔

۱۰۴۔ اسکی شان تقدیس و تنزیمہ اور کال غناء کے منافی ہے کہ وہ کسی کواولا دبنائے ۔ نصاریٰ جس غرض کے لئے اولا د کے قائل ہوئے ہیں یعنی کفارہ کا مسلہ ، غدا تعالیٰ کو""رحمن "" مان کر اس کی ضرورت نہیں رہتی ۔

100۔ یعنی سب خدا کی مخلوق اور اس کے بندے میں اور بندے ہی بن کر اس کے سامنے عاضر ہوں گے پھر بندہ بدیٹا کیسے ہو سکتا ہے ؟ اور جس کے سب محکوم و مختاج ہوں اسے بدیٹا بنانے کی ضرورت ہی کیا ہے۔ 1.1 اسکی بندگی سے کوئی باہر شیں: یعنی ایک فرد بھر بھی اسکی بندگی سے باہر شیں ہو سکتا۔ سب کو غدا کے سامنے جریدہ عاضر ہوتا ہے۔ اس وقت تمام تعلقات اور سازوسامان علیحہ کرلے جائیں گے۔ فرضی معبود اور بیٹے ہوتے کام مذ دیں گے۔

3.1 مقبول مومنین کی علامات: یعنی ان کو ایتی محبت دے گا ، یا خود ان سے محبت کرے گا ، یا غلق کے دل میں ان کی محبت کا اے مقبول مومنین کی علامات: یعنی ان کو ایتی محبت بدہ کو محبوب رکھتا ہے تو اول جمہل کو آگاہ کرتا ہے کہ میں فلال بندہ سے محبت کرتا ہوں تو بھی کر ، وہ آسانوں میں اس کا اعلان کرتے ہیں ۔ آسانوں سے اترتی ہوئی اس کی محبت زمین پر پہنچ جاتی ہے اور زمین والوں میں اس بندہ کو حن قبول عاصل ہوتا ہے ۔ یعنی ہے تعلق لوگ جن کا کوئی غاص نفع و ضرر اس کی ذات سے والبہۃ مذہوں اس سے محبت کرنے لیجے میں ۔ لیکن اس قدم کے حن قبول کی ابتداء مومنین صالحین اور غدا پر ست کوگوں سے ، وتی ہے ان اس سے محبت کرنے لیکٹے میں ۔ لیکن اس قدم کے حن قبول کی ابتداء مومنین صالحین اور غدا پر ست کوگوں سے ، وتی ہوتی اس کی علوب میں اول اس کی محبت ڈالی جاتی کہ علی کی ابتداء مومنین صالحین اور بعد میں بعض غدا پر ست صالحین کا بھی کسی غلط فہمی و غیرہ ہے اس کی طرف جمکنا، مقبولیت عندا للہ کی دلیل عاصل ہو یا اور بعد میں بعض غدا پر ست صالحین کا بھی کسی غلط فہمی و غیرہ سے اس کی طرف جمکنا، مقبولیت عندا للہ کی دلیل منیس ۔ نوب سمجولو ( تنبیہ ) یہ آیت مکی ہے اور مکہ میں جن مسلوں سے یہ وعدہ کیا گیا تھا، تصور نے دنوں بعد ایسی طرح پورا ، ہوا کہ دنیا چرت زدہ ، و گئی ۔ تق تعالی نے انکی وہ محبت والفت اپنے بندوں کے دلوں میں پیدا کر دی جن کی نظیر ملئی مشکل ہے ۔ دران میں کیول کمول کر پر ہیزگاروں کو بشارت ساتا اور جھگرالو کو برگردار ہوں کے ذاب نتا کی خورت خورات کی نظیر ملئی مشکل ہے ۔ اس کی طرف بھرکار دار ہوں کے ذاب نتائج سے نبردار کرتا ہے ۔ خورات کی مناب سے مسلوں کی ویکر کے خورات کی دورات کی کرتا کر دار ہوں کی نظیر ملئی خورات کی خورات کی دورات میں کی خورات کی دورات کی دورات

1.9 پیچھلی قوموں کا بے نشان ہونا: یعنی کتنی ہی بدبخت قومیں اپنے جرائم کی پاداش میں ہلاک کی جا چکیں ۔ جن کا نام و نشان صفحہ ہستی سے مٹ گیا آج ان کے پاؤں کی آہٹ یا ان کی لن ترانیوں کی ذرا سی بھنک بھی سنائی نہیں دیتی ۔ پس جولوگ اس وقت نبی کریم الٹی آیکٹی سے برسر مقابلہ ہوکر آیات اللہ کا انکار واستز ارکر رہے ہیں ، وہ بے فکر یہ ہوں ۔ ممکن ہے انکو بھی کوئی ایسا ہی تنباہ کن عذاب آگھیرے جو چشم زدن میں تہس نہس کر ڈالے۔

تم سورة مريم بحن توفيقه ونصره فله الحدوالمينه

ركوعاتها

٢٠ سُوْرَةُ طُهُ مَكِّيَّةُ ٢٥

ایاتها ۱۳۵

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ طلا۔

ظهٰ

مَا انز لناعليك الْقُر ان لِتَشُقَى ﴿

إِلَّا تَذُكِرَةً لِّمَنُ يَّخُشٰى ﴿

تَنْزِيلًا مِّمَّنَ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَّمُوٰتِ الْعُلَى فَي

الرَّحْمٰنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوٰى ١

لَهُ مَا فِي السَّمْوٰتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ وَمَا بِي الْاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الثَّرٰى ﴿

وَ إِنْ تَجُهَرُ بِالْقَوْلِ فَاِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَاَخْفٰى ۞

اللهُ لَآ إِلٰهَ إِلَّا هُوَ ۚ لَهُ الْأَسْمَآ ءُ الْحُسْنَى ١

وَ هَلُ أَتِّنكَ حَدِيثُ مُوسى ١

۲۔ اس واسطے نہیں آثارا ہم نے تجھ پر قرآن کہ تو محنت میں ریائے

۳۔ مگر نصیحت کے واسطے اُسکی جو ڈرتا ہے [۱]

ہ۔ اثارا ہوا ہے اُس کا جس نے بنائی زمین اور آسمان اونچے[۲]

۵ ـ وه برا مهربان عرش پر قائم ہوا [۳]

7۔ اُسی کا ہے جو کچھ ہے آسمان اور زمین میں اور اُن دونوں کے درمیان اور نیچے گیلی زمین کے [۴]

›۔ اور اگر توبات کے لگار کر تواُسکو تو خبر ہے چھی ہوئی بات کی اور اُس سے بھی چھی ہوئی کی [۵]

۸۔ اللہ ہے جمکے سوا بندگی نہیں کسی کی اُسی کے ہیں سب نام خاصے [۲]

۹۔ اور پہنچی ہے تجھ کو بات موسی کی [۶]

ا۔ قرآن مشقت کے لئے ہمیں: یعنی قرآن کریم اس لئے آناراگیا ہے کہ بنکے دل زم ہوں اور فدا سے ڈرتے ہوں، وہ اس کے بیانت سے نصیحت عاصل کریں اور روعانی فیوض و ہر کات سے محروم نہ رہیں۔ یہ غرض ہمیں کہ قرآن بازل کر کے نواہ مخاہ تم کو کسی محنت شاقہ اور نکلیف شدید میں مبتلا کیا جائے ، نہ وہ ایسی چیز ہے جس کا عاصل و عامل کہی محروم و ناکام رہے۔ آپ تکذیب کرنے والوں کی باتیں من کر ملول اور تنگ دل نہ ہوں نہ ان کے بیٹھے پڑ کر زیادہ تکلیف اٹھائیں۔ حق کا علمبردار ہی آخر کامیاب ہو کر رہے گا۔ آپ توسط کے ساتھ عبادت کرتے رہئے۔ بعض روایات میں ہے کہ ابتداءً نبی لٹھائیلیم شب کو نماز میں کھڑے ہوکر بہت زیادہ قرآن پڑھے تھے۔ کفار آپ کی محنت و ریاضت دیکھ کر کہتے کہ قرآن کیا اترا، بیچارے محمد الٹھائیلیم شت تکلیف اور محنت میں پڑ گئے۔ اس کا جواب ان آیات میں دیا گیا کہ فی الحقیقت قرآن محنت و شقاء ہمیں۔ رحمت و نور ہے ، جس کو جتنا آسان ہوا ہی قدر نشاط کے ساتھ پڑھنا چاہئے فاقر ڈ امائیکیسٹر مِنہ ہُ۔

۲۔ قرآن فالق کا کلام ہے: اس لئے ضروری ہے کہ مخلوق نہایت نوشی کے ساتھ اس کو اپنے سرآنکھوں پر رکھے اور شمنشاہانہ احکام کی فلاف ورزی نہ کرے۔

۳۔ عرش الهی: استواء علی العرش کا مفصل بیان سورہ "اعراف" کے فوائد میں دیکھ لیا جائے "عرش" کے متعلق نصوص سے اس قدر ثابت ہوتا ہے کہ اس کے پائے ہیں اور خاص فرشتے اٹھانے والے ہیں اور آسمانوں کے اوپر قبہ کی طرح ہے۔ صاحب روح المعانی نے "عرش" اور "استواء علی العرش" پر اس آیت کے تحت میں نہایت مبدوط کلام کیا ہے۔ من شاء فلیر اجعہ۔

۲ اللہ کی حکومت: یعنی وہی ایک خدا بلا شرکت غیرے آسمانوں سے زمین تک اور زمین سے تحت الثریٰ تک تمام کائنات کا ملک و خالق ہے ۔ اس کی تدبیر وانتظام سے کل سلطے قائم میں۔ (تنبیہ) آسمان و زمین کی درمیانی مخلوق سے یا تو کائنات ہو مراد ہیں جو دائیا دونوں کے درمیان ہی رہتی ہیں۔ مثلاً ہوا ، بادل وغیرہ اور یا وہ چیزیں بھی اس میں شامل ہوں جو اکثر ہوا میں پر واز کرتی ہیں جیعے پر نہ جانور اور ""ثری" (گیلی زمین) سے زمین کے نیچ کا طبقہ مراد ہے جو پانی کے قرب واتصال کی وجہ سے تر رہتا

۵۔ علم الهی کی وسعت: پہلے عموم قدرت و تصرف کا بیان تھا۔ اس آیت میں علم الهی کی وسعت کا تذکرہ ہے۔ یعنی جو بات زور سے پکارکر کہی جائے وہ اس علام الغیوب سے کیونکر پوشیدہ رہ سکتی ہے جس کو ہر کھلی چھپی بلکہ چھپی سے زیادہ چھپی ہوئی باتوں کی خبر ہے۔ جو بات تنائی میں آہستہ کہی جائے ، اور جو دل میں گذرے اور ابھی زبان تک نہ آئی ہو اور جو ابھی دل میں بھی نہیں گذری آئندہ گذرنے والی ہو، حق تعالیٰ کا علم ان سب کو محیط ہے۔ اسی لئے بلا ضرورت بہت زور سے چلا کر ذکر کرنے کو بھی

علمائے شریعت نے منع کیا ہے۔ جن مواقع میں ذکر با آواز بلند منقول ہے یا بعض مصالح معتبرہ کی بناء پر تجربہ کاروں کے نزدیک نافع سمجھا گیا ہے، وہ عموم نہی سے متثنیٰ ہول گے۔

1- الله کے اسمائے صنی: آیات بالا میں جو صفات حق تعالیٰ کی بیان ہوئی ہیں (یعنی اس کا خالق الکل ، مالک علی الاطلاق ، رحمن ، قادر مطلق اور صاحب علم محیط ہونا ) ان کا اقتضاء یہ ہے کہ الوہبیت بھی تنہا اسی کا خاصہ ہو بجزاس کے کسی دوسرے کے آگے سر عبودیت نہ جھکایا جائے ۔ کیونکہ نہ صرف صفات مذکورہ بالا بلکہ کل عمدہ صفات اور اچھے نام اس کی ذات منبع الکمالات کے لئے مخصوص ہیں ۔ کوئی دوسری ہستی اس ثان و صفت کی موجود نہیں جو معبود بن سکے ۔ نہ ان صفول اور نامول کے تعدد سے اس کی ذات میں تعدد آتا ہے ۔ جیسا کہ بعض جمال عرب کا خیال تھا کہ مختلف ناموں سے خدا کو پکارنا دعولے توحید کے اس کی ذات میں تعدد آتا ہے ۔ جیسا کہ بعض جمال عرب کا خیال تھا کہ مختلف ناموں سے خدا کو پکارنا دعولے توحید کے عام اس کی ذات میں تعدد آتا ہے ۔ جیسا کہ بعض جمال عرب کا خیال تھا کہ مختلف ناموں سے خدا کو پکارنا دعولے توحید کے مخالف ہے ۔

﴾۔ حضرت موسی علیہ السلام کا تفصیلی واقعہ اور اس کا ربط: یمال سے حضرت موسیٰ کا قصہ بہت بسط و تفصیل کے ساتھ بیان فرمایا ہے ناکہ سامعین سمجھ جائیں کہ نبی کریم الٹی آپائی کی طرف قرآن کی وحی سمجھنا کوئی انوکھی بات نہیں۔ جس طرح پیشنز موسیٰ کو وحی مل چکی ہے ، آپ کو بھی ملی، جیسے موسیٰ کی وحی توحید وغیرہ کی تعلیم پر مثمل تھی ، آپ کی وحی میں بھی ان ہی اصول پر زور دیا گیا ہے۔ حضرت موسیٰ نے تبلیغ حق میں جو صعوبات و شداید برداشت کیں ، آپ کو بھی برداشت کرنی پریں گی اور جس طرح انکو آخر کار کامیابی اور غلبہ نصیب ہوا اور دشمن مقور و مخذول ہوئے ، آپ بھی یقینا غالب و منصور ہوں گے اور آپ کے دشمن تباہ و ذلیل کئے جائیں گے ۔ چونکہ سورت کا آغاز انزال قرآن کے ذکر سے کیا گیا تھا اس کے مناسب نبوت موسوی کے آغاز کا قصہ بیان فرماتے ہیں ۔

إِذْ رَانَارًا فَقَالَ لِاَهْلِهِ امْكُثُوَّا اِنِّ آنَسَتُ نَارًا لَّعَلِّيَ آنَسَتُ نَارًا لَّعَلِي آوَ آجِدُ عَلَى النَّارِ هُدًى ﴿
النَّارِ هُدًى ﴿

فَلَمَّآ أَتْمُهَا نُوْدِيَ لِمُوْسِي إِلَيْ

1- جب اُس نے دیکھی ایک آگ تو کھا اپنے گھر والوں کو ٹھرو میں نے دیکھی ہے ایک آگ شاید لے آئی تمہارے پاس اُس میں سے سلگا کریا پاؤں آگ یر پہنچ کررستہ کا پتہ

اا۔ پھر جب پہنچا آگ کے پاس آواز آئی اے موسی [۸]

اِنِّىَ اَنَا رَبُّكَ فَاخُلَعُ نَعْلَيْكَ أَاتَكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوًى ﴿

وَ أَنَا اخْتَرُ تُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوْحَى عَ

إِنَّنِيَّ أَنَا اللهُ لَآ إِلٰهَ إِلَّآ أَنَا فَاعْبُدُنِيُ ۗ وَ أَقِمِ السَّلُوةَ لِذِكْرِي ۚ

إِنَّ السَّاعَةَ اتِيَةُ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجُزى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَى ﴿

۱۲۔ میں ہوں تیرا رب سو آثار ڈال اپنی جوتیاں تو ہے پاک میدان طوئ میں [۹]

اللہ اور میں نے تجھ کو پہند کیا ہے ہو تو سنتا رہ جو عکم ہو<sup>[۱۰</sup>]

۱۷۔ میں جو ہول اللہ ہول کسی کی بندگی نہیں سوا میرے سومیری بندگی کر اور نماز قائم رکھ میری یادگاری کو[۱۱]

10۔ قیامت بیشک آنے والی ہے میں مخفی رکھنا چاہتا ہوں اُسکو ["] تاکہ بدلہ ملے ہر شخص کو جو اُس نے کایا ہے ["]

۸۔ طور پر حضرت موسی علیہ السلام کوآگ کا نظر آنا: اس قصد کے مختلف اجزاء سورہ قصص، سورہ طرا اور سورہ اعراف میں سے جمع کئے جاسکتے ہیں۔ یمباں مدین سے مصر کی طرف والیسی کا واقعہ مذکور ہے۔ مدین میں حضرت شعیب کی صاحبزادی سے حضرت موسیٰ کا نکاح ہوگیا تھا۔ کئی سال وہاں مقیم رہنے کے بعد حضرت موسیٰ نے مصر جانے کا ارادہ کیا۔ عاملہ یہوی ہمراہ تھی، رات اندھیری تھی، سردی کا شباب تھا، بکر ہوں کا گلہ بھی ساتھ لے کر چلے تھے۔ اس عالت میں راستہ بھول گئے بکریاں متفرق ہو گئیں اور بیوی کر دردزہ شروع ہوگیا۔ اندھیرے میں سخت پریشان تھے سردی میں تاپنے کے لئے آگ موجود نہ تھی چھاق مارنے کئیں اور بیوی کر دردزہ شروع ہوگیا۔ اندھیرے میں سخت پریشان تھے سردی میں تاپنے کے لئے آگ موجود نہ تھی ۔ اللہ کا کے بھی آگ نہ نکلی۔ ان مصائب کی تاریخیوں میں دفعۃ دور سے ایک آگ نظر آئی۔ وہ حقیقت میں دنیوی آگ نہ تھی ۔ اللہ کا نور جلال تھایا تجاب ناری تھا (جس کا ذکر مسلم کی عدیث میں آیا ہے ) موسیٰ نے ظاہری آگ سمجے کر گھر والوں سے کہا کہ تم یمیں شعرو۔ میں جاتا ہوں شاید اس آگ کا ایک شعلہ لا سکوں یا وہاں پہنچ کر کوئی راستہ کا پہتہ بتلانے والا مل جائے۔ کہتے ہیں کہ اس شمرو۔ میں جاتا ہوں شایدہ سر سرج و کر اسلمانا ہے اور بوں بوں درخت کی سر سبزی و شادابی بڑھتی ہے آگ کا اشتعال تیز ہوتا جاتا وہ ہوتی نے آگ کا اشتعال تیز ہوتا جاتا ہوں بی نے آگ دور ہٹتی جاتا ہوں بیا ہوتا ہوں جو کئی شاخ جل کرگرے تو اٹھا لائیں، لیکن جنتا وہ آگ سے زددیک ہونا چاہے آگ دور ہٹتی جاتی اور دھی جاتے تو آگ تعاقب کرتی۔

حق تعالیٰ کا خطاب: اسی حیرت و دہشت کی عالت میں آواز آئی اِنِیّ اُنکا رَبُّک گویا وہ درخت بلا تشبیہ اس وقت غیبی ٹیلی فون کا کام دے رہا تھا۔ امام احمد نے وہب سے نقل کیا ہے کہ موسیٰ نے جب "" یا موسی"" سنا تو کئی بار ""لبیک"" کہا اور عرض کیا کہ میں تیری آواز سنتا ہوں اور آہٹ پاتا ہوں مگر یہ نہیں دیکھتا کہ تو کہاں ہے ۔ آواز آئی ۔ ""میں تیرے اوپر ہوں تیرے ساتھ ہوں میں تیرے ساتھ ہوں تیرے ساتھ ہوں تیرے ساتھ ہوں اور آپ میں اور تیری جان سے زیادہ تجھ سے زددیک ہوں " ۔ کہتے ہیں کہ موسیٰ ہر جہت سے اور اپنے ایک ایک بال سے اللہ کا کلام سنتے تھے۔

9۔ وادی طویٰ: ""طویٰ" اس میدان کا نام ہے۔ شاید وہ میدان پہلے سے متبرک تھایا اب ہوگیا۔ موسیٰ کی جوتیاں ناپاک تھیں اس لئے اتروا دی گئیں۔ باقی موزہ یا جوتہ پاک ہوتواس میں نماز پڑھ سکتے ہیں پورا مسئلہ فقہ میں دیکھنا چاہیئے۔

۱۰۔ حضرت موسی علیہ السلام سے کلام الهی: ""پیند کیا ہے"" یعنی تمام جمان میں سے نبوت و رسالت اور شرف م کالمہ کے لئے چھانٹ لیا اس لئے آگے جواد کام دیلے جائیں انہیں غور و توجہ سے سنو۔

اا۔ حضرت موسی علیہ السلام کونماز کا عکم: اس میں خالص توحید اور ہر قسم کی بدنی و مالی عبادت کا عکم دیا۔ نماز چونکہ اہم العبادات تھی اس کا ذکر خصوصیت سے کیا تھا اور اس پر بھی متنبہ فرما دیا گیا کہ نماز سے مقصود اعظم خدا تعالیٰ کی یادگاری ہے۔ گویا نماز سے غافل ہونا خدا کی یاد سے خافل ہونا خدا کی یاد سے خافل ہونا خدا کی یاد سے خافل ہونا ہو اور ذکر اللہ (یاد خدا) کے متعلق دوسری عبد فرمایا۔ وَ اذْ کُرُ رَبَّكَ إِذَا ذَسِیْتَ یعنی کمی بھول چوک ہوجائے توجب یاد آجائے اسے یاد کرو۔ یہ ہی عکم نماز کا ہے کہ وقت پر غلفت ونسیان ہوجائے تو یاد آبے وار ذکر اللہ کرو۔ یہ ہی علم نماز کا ہے کہ وقت پر غلفت ونسیان ہوجائے توجب یاد آجائے اسے یاد کرو۔ یہ ہی علم نماز کا ہے کہ وقت پر غلفت ونسیان ہوجائے تو یاد آبے کے اسے کا دیکھی بھول چوک ہوجائے اُد کر تھا۔

11۔ قیامت کی گھڑی کا انفاء: یعنی اس کے آنے کا وقت سب سے مخفی رکھنا چاہتا ہوں ، حتی کہ اگر نود اپنے سے چھپانا ممکن ہوتا تو اپنے سے جھپانا ممکن ہوتا تو اپنے سے بھی اسلامیا تعلم شمالد ما تنفق یمیند و کا قال الثاعر۔

غیرت از چثم برم روئے تو دیدن نہ دہم گوش رانیز صدیث توشنیدن نہ دہم اور اگر بہت سے مصالح باعث اظہار نہ ہوتیں تو جتنا اجالی اظہار کیا گیا یہ بھی نہ کیا جاتا۔

۱۳۔ قیامت اعمال کی جڑا کے لئے ہے: یعنی قیامت کا آنا اس لئے ضروری ہے کہ ہر شخص کواس کے نیک وبد کا بدلہ ملے اور مطیع وعاصی میں کوئی التباس واشتباہ باقی نہ رہے یہ توحید و عبادت کے بعد عقیدہ معاد کی تعلیم ہوئی۔ فَلَا يَصُدَّنَّكَ عَنْهَا مَنُ لَّا يُؤْمِنُ بِهَا وَاتَّبَعَ هَوْمهُ فَتَرُدى

وَ مَا تِلُكَ بِيَمِيْنِكَ لِمُوَسِي عَ

قَالَ هِيَ عَصَاى أَتَوَكَّوُا عَلَيْهَا وَ اَهُشُّ بِهَا عَلَيْهَا وَ اَهُشُّ بِهَا عَلَى غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَارِبُ اُخُرٰى

قَالَ اللَّقِهَا لِمُؤسَى عَلَى

فَالْقُهَا فَإِذَا هِيَ حَيَّةٌ تَسْعَى عَيْ اللهُ

11۔ سو کمیں تجھ کو نہ روک دے اُس سے وہ شخص جو یقین نمیں رکھتا اُس کا اور پیچھ پڑ رہا ہے اپنے مزوں کے پھر تو بھی پڑکا جائے [17]

ا۔ اور یہ کیا ہے تیرے داہنے ہاتھ میں اے موسی [۱۵]

۱۸۔ بولا یہ میری لائٹی ہے اس پرٹیک لگاتا ہوں اور پتے جھاڑتا ہوں اس سے اپنی بکریوں پر اور میرے اس میں چند کام میں اور بھی [۱۶]

فرمایا ڈالدے اُسکواے موسی

۲۰ تو اُسکو ڈال دیا پھر اسی وقت وہ تو سانپ ہو گیا دوڑتا ہوا<sup>[۱</sup>۶]

۱۱۔ حضرت موسی علیہ السلام کو بری صحبت سے بچنے کا عکم: نہ روک نہ دے اس سے یعنی قیامت پر یقین رکھنے سے یا نماز سے اللہ نے موسیٰ کو برے کی صحبت سے منع کیا تو اور کوئی کس شار میں ہے۔ کذا فی الموضح۔ غرض یہ ہے کہ دنیا پرست کا فرکی چاپلوسی یا زیادہ نرمی اور مداہنت اختیار نہ کی جائے۔ ورنہ اندیشہ ہے کہ آدمی بلند مقام سے نیچے پٹک دیا جائے العیاذ باللہ۔

81۔ لا مصلی کے بارے میں موال: یمال سے منصب رسالت کی تمہید شروع ہوتی ہے۔ پونکہ معجزات دیکر فرعون کی طرف بھیج جائے والے تھے اس لئے اولاً معجزہ عصا کا ذکر فرماتے ہیں۔ یہ موال کہ تیرے ہاتھ میں کیا چیز ہے ، اس غرض سے تھا کہ موسیٰ اپنی لا مصلی کی حقیقت اور اس کے منافع کو نوب متضر کر لیس تا ہو غارق عادت چیز پیش آنے والی تھی اس کا معجزہ ہونا پوری طرح واضح ، مشکم اور اوقع فی النفس ہو۔ یعنی اس وقت نوب دیکھ بھال کر اور جانچ تول کر بتلاؤ ، تمہارے ہاتھ میں کیا چیز ہے ؟ مبادا مانپ بن جانے پروہم کرنے لگو کہ شاید میں خلطی سے ہاتھ میں لا مٹھی نہ لایا ہوں کچے اور لے آیا ہوں ۔ اللہ اکبر وللہ المحمد موسی علیہ السلام کا جواب: یعنی اس میں شبر کیا ہے۔ وہ ہی لا مٹھی ہے جے ہمیشہ ہاتھ میں رکھتا ہوں ، اس پر ٹیک اللہ موں ، بکریوں کے لئے سے جمازت ہوں ، دشمن کو اور موذی جانوروں کو دفع کرتا ہوں اور بہت سی ضرورتوں میں لا مٹھی کا کام لیتا لگا ہوں ، بکریوں کے لئے سے جمازتا ہوں ، دشمن کو اور موذی جانوروں کو دفع کرتا ہوں اور بہت سی ضرورتوں میں لا مُعی کا کام لیتا لگا ہوں ، بکریوں کے لئے سے جمازتا ہوں ، دشمن کو اور موذی جانوروں کو دفع کرتا ہوں اور بہت سی ضرورتوں میں لا مُعی کا کام لیتا

ا۔ لاٹھی کا سانب بن جانا: یعنی لاٹھی کا زمین پر ڈالنا تھا کہ لاٹھی کی جگہ ایک اژدھا نظر آیا ۔ جو پتلے سانپ کی طرح تیزی سے دوڑتا تھا۔ موسیٰ ناکماں یہ انقلاب دیکھ کر مقتضائے بشریت نوفزدہ ہوگئے۔

قَالَ خُذْهَا وَلَا تَخَفُ اللهِ سَنُعِيدُها سِيرَتَها الله فرمايا پُراله الكواور مت دُر ہم ابھی پھير ديں گے الْأُوْلِي 🖺

وَاضْمُمْ يَدَكَ إِلَى جَنَاحِكَ تَخْرُجُ بَيْضَآءَ مِنْ غَيْرِ شُوَّءِ ايَةً أُخْرَى ﴿

لِنُرِيكَ مِنَ الْتِنَا الْكُمْرَى ﴿

﴿ إِذْهَبُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغِي ﴿

قَالَ رَبِّ اشْرَحُ لِيْ صَدْرِى ﴿

وَ يَسِّرُ لِئَ أَمْرِى ﴿

اُسکو پہلی مالت پر [۱۸]

۲۲۔ اور ملا لے اپنا ہاتھ اپنی بغل سے کہ نکلے سفید ہو کر بلا عیب [۱۹] په نشانی دوسری

۲۳۔ تاکہ دکھاتے جائیں ہم تجھ کو اپنی نشانیاں بڑی[۲۰] ۲۲۔ جاطرف فرعون کے کہ اُس نے بہت سراٹھایا

۲۵۔ بولا اے رب کثادہ کر میراسینہ [۱۱]

۲۶\_ اور آسان کر میرا کام [۲۳]

۱۸۔ حضرت موسی علیہ السلام کا طبعی خوف: یعنی ہاتھ میں آگر پھر لاٹھی ہو جائے گی۔ کہتے ہیں ابتداء میں موسیٰ کو پکڑنے کی ہمت نہ ہوتی تھی آخر کیڑا ہاتھ میں لپیٹ کر پکڑنے لگے۔ فرشۃ نے کہا ""موسی! کیا غدا اگر بچانا نہ عاہد تو یہ چینتھڑا تجھے بچا سکتا ہے۔ ؟"" موسی نے کہا۔ "" نہیں لیکن میں کمزور مخلوق ہوں اور ضعف سے پیدا کیا گیا ہوں۔ "" پچر حضرت موسیؑ نے ہاتھ سے کپڑا ہٹا کر اژدھے کے منہ میں دے دیا ۔ ہاتھ ڈالنا تھاکہ وہی لا ٹھی ہاتھ میں دیکھی۔

19۔ ید بیضاء: یعنی ہاتھ گریبان میں ڈال کر اور بغل سے ملا کر نکالو گے تو نہایت روش سفید چمکتا ہوا نکلے گا۔ اور یہ سفیدی برص وغیرہ کی نہ ہوگی جو عیب سمجھی جائے۔

۲۰ یعنی عصا اور ید بیضاء کے معجزے ان نشانیوں میں سے دو میں جن کا دکھلانا تم کو منظور ہے۔

۲۱۔ حضرت موسی علیہ السلام کی دعا: یعنی علیم و ہر دبار اور حوصلہ مند بنا دے کہ خلاف طبع دیکھ کر جلد خفاینہ ہوں اور ادائے رسالت

میں جو سختیاں پیش آئیں ان سے نہ گھبراؤں بلکہ کشادہ دلی اور خندہ پیشانی سے برداشت کروں۔

۲۲۔ یعنی ایسے سامان فراہم کر دے کہ یہ عظیم الثان کام آسان ہو جائے۔

وَ احْلُلُ عُقْدَةً مِّنَ لِّسَانِيَ ﴿

يَفْقَهُوا قَوْلِي 🖀

وَاجْعَلْ لِنَ وَزِيْرًا مِّنْ اَهْلِي 🚔

هُرُوْنَ أَخِي ﴿

اشُدُدُبِم آزُرِي ﴿

وَ اَشْرِكُهُ فِيَّ اَمْرِيْ ﴿

كَى نُسَبِّحَكَ كَثِيرًا ﴿

وَّ نَذُكُرَكَ كَثِيرًا ﴿

إِنَّكَ كُنْتَ بِنَا بَصِيرًا 🝙

قَالَ قَدُ أُوْتِيْتَ شُؤْلَكَ لِمُوسى 🚍

وَلَقَدُ مَنَنَّا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرًى ﴿

إِذْ أَوْحَيُنَا إِلَى أُمِّكَ مَا يُوْحَى ﴿

۲۷۔ اور کھول دے گرہ میری زبان سے

۲۸ ـ که سمجھیں میری بات [۲۳]

۲۹۔ اور دے مجھ کوایک کام بٹانے والا میرے گھر کا

۳۰ مارون میرا مهائی [۲۳]

الا۔ اُس سے مضبوط کر میری کمر

rr\_ اور شریک کر اُسکومیرے کام میں [<sup>۲۵</sup>]

۳۳ ۔ کہ تیری پاک ذات کا بیان کریں ہم بہت سا

۳۴\_ اوریاد کریں ہم تجھ کو بہت سا[۲۶]

٣٥ ـ توتوب مم كو خوب ديكهنا [٢٨]

٣٦ ـ فرمایا ملا تجھ کو تیرا سوال اے موسی <sup>[٢٨]</sup>

۳۷۔ اور احمان کیا تھا ہم نے تجھ پر ایک بار اور بھی [۲۹] ۳۸۔ جب حکم بھیجا ہم نے تیری ماں کو جو آگے ساتے میں [۳۰]

٢٣ ـ حضرت موسى عليه السلام كى دعا: زبان لؤكين ميں جل گئى تھى (جس كا قصه تفاسير ميں ہے) صاف نه بول سكتے تھے، اس لئے يه دعاكى ـ

۲۲۔ یہ عمر میں حضرت موسیؑ سے بڑے تھے۔

۲<u>۵ \_</u> یعنی دعوت و تبلیغ کے کام میں ایک دوسرے کا معین ومدد گار ہو۔

۲۱۔ یعنی دونوں مل کر دعوت و تبلیغ کے موقع پر بہت زور شور سے تیری پاکی اور کالات بیان کریں ۔ اور مواضع دعوت سے قطع نظر جب ہرایک کو دوسرے کی معیت سے تقویت قلب عاصل ہوگی تواپنی غلوتوں میں نشاط و طانیت کے ساتھ تیرا ذکر بکثرت کر سکیں گے ۔

۲۷۔ یعنی ہمارے تمام احوال کو کو دیکھ رہا ہے اور جو دعا میں کر رہا ہوں یہ بھی تجھے خوب معلوم ہے کہ اس کا قبول فرمانا ہمارے لئے کماں تک مفید ہو گا اگر تجھے ہمارے حال واستعداد کی پوری خبر نہ ہوتی تو نبوت ورسالت کے لئے ہم کو منتخب ہی کیوں کرتا اور الیے سخت دشمن ( فرعون ) کی طرف کیوں بھیجتا یقینا جو کچھ آپ نے کیا خوب دیکھ بھال کر کیا ہے۔

أَنِ اقَدِفِيْهِ فِي التَّابُوُتِ فَاقَدِفِيْهِ فِي الْيَمِّ فَلَيُهِ فِي الْيَمِّ فَلَيُّ لِيَّ فَلَيُلُقِهِ الْيَمُّ بِالسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوُّ لِيَّ فَلَيْكُمْ بِالسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوُّ لِيَّ وَالْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِيً ﴿ وَالْقَيْتُ اللَّهُ مَا لَكُ مَا كُنُونُ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

إِذْ تَمْشِى آُخُتُكَ فَتَقُولُ هَلَ آدُلُكُمْ عَلَى مَنْ يَكُفُلُهُ فَرَجَعُنْكَ إِلَى اُمِّكَ كَى تَقَرَّ مَنْ يَكُفُلُهُ فَرَجَعُنْكَ إِلَى اُمِّكَ كَى تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ فَ وَقَتَلْتَ نَفُسًا فَيُنُهَا وَلَا تَحْزَنَ فَ وَقَتَلْتَ نَفُسًا فَنَجَيْنُكَ مِنَ الْغَمِّ وَفَتَنَّكَ فُتُونًا فَي فَلَيِثُتَ فَلَيِثُتَ فَلَيِثُتَ فَلَيِثُتَ عَلَى قَدَرٍ سِنِينَ فِي آَهُلِ مَدْيَنَ لَا ثُمُ جِئْتَ عَلَى قَدَرٍ سِنِينَ فِي آهُلِ مَدْيَنَ لَا ثُمُ جَئْتَ عَلَى قَدَرٍ لِيُمُوسَى عَلَى قَدَرٍ لِيُمُوسَى عَلَى قَدَرٍ لِيُمُوسَى عَلَى قَدَرٍ لِيمُوسَى عَلَى قَدَرٍ لَهُ مُؤسَلَى عَلَى قَدَرٍ لَهُ مُؤسَلَى عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّ

وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴿

ا ہے۔ کہ ڈال اُسکو صندوق میں پھر اُسکو ڈال دے دریا میں پھر اُسکو ڈال دے دریا میں پھر اُسکو ڈال دے دریا میں پھر دریا اُسکو لے ڈالے کنارے پر اٹھا لے اُسکو ایک دشمن میرا اور اُس کا [۳] اور ڈال دی میں نے تجھے پر محبت اپنی طرف سے [۳] اور ٹاکہ پرورش پائے تومیری آنگھے کے سامنے [۳]

۲۰۔ جب چلنے لگی تیری بہن اور کہنے لگی میں بتاؤں تکو ایسا شخص ہو اُسکو پالے پھر پہنچا دیا ہم نے تجھ کو تیری ماں کے پاس کہ مصنڈی رہے اُسکی آنگھ اور غم نہ کھائے [۳۳] اور تو نے مار ڈالا ایک شخص کو پھر بچا دیا ہم نے تجھ کو ایک نے تجھ کو ایک ذرا جانچنا [۳۳] پھر مٹھرا رہا تو کئی برس مدین والوں میں پھر آیا تو تقدیر سے اے موسی [۲۰]

۴۱ ۔ اور بنایا میں نے تجھ کو خاص اپنے واسطے [۴۸]

۴۲ مبا تو اور تیرا بھائی میری نشانیاں لیکر اور ستی منہ کریو میری یاد میں [۲۹]

اِذْهَبُ اَنْتَ وَ اَخُوْكَ بِالْتِيُّ وَلَا تَنِيَا فِيُ ذِكْرِيُ ﴿

۲۸۔ دعاکی قبولیت: یعنی جو کچھ تم نے مانگا خدا تعالیٰ کی طرف سے تم کو دیا گیا۔

۲۹۔ یعنی ہم تو پہلے ایک مرتبہ بے مانگے تجھ پر بڑا بھاری احمان کر چکے ہیں ، پھر اب ایک مناسب چیز مانگنے پر کیوں مذ دیں گر

۳۰۔ حضرت موسی علیہ السلام کی والدہ کا قصہ: یعنی خواب میں یا بیداری میں بطور الهام کے یا اس زمانہ کے کسی نامعلوم الاسم نبی کی زبانی تیری ماں کو وہ علم بھیجا۔ جس کا بھیجا جانا مناسب تھا۔ (اس کی تفصیل آگے مذکور ہے اَنِ اقدِ فِیْدِ اللّٰ (تنبیہ) لفظ "ایجاء"" سے حضرت موسیٰ کی والدہ کا نبیہ ہونا ثابت نہیں ہوتا جیسا کہ تقریر بالا سے ظاہر ہے۔ نبی وہ ہے جس کی طرف احکام کی وحی آئے اور ان کی تبلیغ کا مامور ہو۔ یہاں یہ تعریف صادق نہیں آتی۔

الا بھی کو دریا میں ڈالنے کا عکم: یعنی موئی کو ( جو اس وقت نوزائیداہ بچہ تھے ) صندوق میں رکھ کر صندوق کو دریا میں چھوڑ دے۔ دریا کو ہمارا عکم ہے کہ اسے بحفاظت تمام ایک خاص کنارہ پر لگائے گا جہاں سے اس کو وہ شخص اٹھا لے گا جو میرا بھی دشمن ہے اور اس بچ کا بھی واقعہ یہ ہے کہ فرعون اس سال منجموں کے کہنے سے بنی اسرائیل کے بیٹوں کو پہن پہن کر قتل کر رہا تھا۔ جب موئی پیدا ہوئے ان کی والدہ کو خوف ہوا کہ فرعون کے سابھی خبر پائیں گے تو بچے کو مار ڈالیں گے اور والدین کو بھی ستائیں گے کہ طاہر کیوں نہیں کیا اس وقت جق تعالیٰ کی طرف سے یہ تدبیرالهام ہوئی۔ موئی کی والدہ نے صندوق نہر میں ڈال دیا۔ دریا کی ایک شاخ فرعون کے باغ میں گذرتی تھی اس میں سے ہوکر صندوق کنارے جا لگا، فرعون کی بیوی صفرت آسیہ نے ( جو نہایت پاکباز اسرائیلی خاتون تھی ) بچے کو اٹھا کر فرعون کے سامنے پایش کیا کہ آؤ ہم تم اسے بیٹا بنا لیں ۔ فرعون کو بھی دیکھ کر محبت آئی۔ گو اس خیابی خاتون تھی ) بچے کو اٹھا کر فرعون کے سامنے پایش کیا کہ آؤ ہم تم اسے بیٹا بنا لیں ۔ فرعون کو بھی دیکھ کر محبت آئی۔ گو اس خیابی خوت تعالیٰ کی طرح پر ورش کیا اور اس طرح تعالیٰ کی عرب قدرت کا ظہور ہوا۔ ( تنبیہ ) فرعون کو خدا کا دشمن اس لئے کھا کہ وہ جق کا دشمن تھا اور موئی کا دشمن اس لئے کھا کہ وہ جق کا دشمن تھا اور موئی کا دشمن اس لئے کھا کہ وہ جق کا دشمن کی کر رہا تھا۔ اور آئندہ پال خاص موئی کے ساتھ سخت دشمنی کر رہا تھا۔ اور آئندہ پال خاص موئی کے ساتھ علانیہ دشمنی کا اظہار کرنے والا تھا۔

۳۲۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام پر القائے محبت: یعنی ہم نے اپنی طرف سے اس وقت مخلوق کے دلوں میں تیری محبت ڈال

دی کہ جو دیکھے محبت اور پیار کرے یا اپنی ایک خاص محبت تجھ پر ڈال دی کہ تو محبوب خدا بن گیا۔

۳۳ یعنی لوگوں کے دلوں میں تیری محبت ڈال دینا اس غرض سے تھا کہ ہماری نگرانی و حفاظت میں تیری پرورش کی جائے۔ ایسے سخت دشمن کے گھر میں تربیت یاتے ہوئے بھی کوئی تیرا بال بینکا نہ کر سکے۔

۳۳ ماں اور پیج کا یکجا ہونا: پورا قصہ دوسری جگہ آئے گا۔ صرت موسیٰ کی والدہ صندوق نہر میں چھوڑنے کے بعد بمقضائے بشریت بہت غمگین اور پریشان تھیں کہ بچ کا کیا حشر ہوا ہوگا، معلوم نہیں زندہ ہے یا جانوروں نے کھا لیا۔ صرت موسیٰ کی بہن کو کہا کہ تو نفیہ طور پر پتہ لگا۔ ادھر مشیت ایزدی سے یہ سامان ہوا کہ صرت موسیٰ کسی عورت کا دودھ نہیں پیلتے تھے۔ بہت سی انائیں بلائی گئیں ، کامیابی نہ ہوئی۔ موسیٰ کی بہن جو آگ میں لگی ہوئی تھی، بولی کہ میں ایک عورت کولا سکتی ہوں ، امید ہے کہ وہ کسی طرح دودھ بلا کر بچ کو پال سکے گی۔ علم ہوا بلاؤ۔ وہ موسیٰ کی والدہ کو لے کر پہنچی ۔ چھاتی سے لگاتے ہی بچ نے دودھ بینا شروع کر دیا۔ فرعون کے گھر بڑی نوشیاں منائی جانے لگیں۔ موسیٰ کی والدہ نے کہا کہ میں یہاں نہیں رہ سکتی اجازت دو کہ اپنے گھر لے جاؤں اور پوری حفاظت واہتام سے بچے کو پرور ش کروں آخر فرعون کی طرف سے بطور دایہ کے بچے کی تربیت پر مامور ہو کر اپنے گھر لے جاؤں اور پوری حفاظت واہتام سے بچے کو پرور ش کروں آخر فرعون کی طرف سے بطور دایہ کے بچے کی تربیت پر مامور ہو

۳۵۔ قبطی کا مارا جانا: یہ پورا قصہ سورہ قصص میں آئے گا۔ خلاصہ یہ ہے کہ جوان ہونے کے بعد موسی کے ہاتھ سے ایک قبطی مارا گیا تھا، موسی ڈرے کہ دنیا میں پکڑا جاؤں گا اور آخرت میں بھی ماخوذ ہوں گا۔ دونوں قسم کی پریشانی سے خدا تعالیٰ نے نجات دی اخروی پریشانی سے اس طرح کہ موسیٰ کو مصر سے زکال کر مدین پہنچا دیا جال حضرت شعیب کی صاحبزادی سے ان کا نکاح ہوگیا۔ پورا قصہ دوسری جگہ آئے گا۔

٣٦- يعنى الله تعالى نے تم كوكى طرح جانچا جس ميں تم كھرے ثابت ہوئے۔ (تنبيه) اس موقع پر مفرين نے مديث الفتون كے عنوان سے ایک نمایت طویل روایت ابن عباس كی نقل كی ہے جس كے متعلق عافظ ابن كثیر كے الفاظ يہ ميں ۔ وَ هُوَ موقوفُ مِنْ كلام ابن عباس وليس فيه مرفوع الا قليل منه و كانه تلقّاه ابن عباس مما أبِيّح نقله من الا سرائيليات من كعب الاحبار وغيره والله اعلم وسمعت شيخنا الحافظ ابا الحجاج المزّى يقول ذلك ايضًا ۔

۳۷۔ تقدیر کا غالب آناً: یعنی اب مدین سے نکل کر راسۃ بھولا اور تقدیر سے یہاں پہنچ گیا جس کا تجھے وہم و گان بھی نہ تھا۔ پچ ہے خدا کی دین کا موسیٰ سے پوچھیے احوال ۔ کہ لینے آگ کو جائیں پیمبری مل جائے۔ ۳۸۔ یعنی اپنی وی ورسالت کے لئے تیار کر کے اپنے نواص و مقربین میں داخل کیا اور جس طرح نود چاہاتیری پرورش کرائی۔
۲۹۔ ذکر اللہ کی تاکید: یعنی جس کام کے لئے بنائے گئے ہو، وقت آگیا ہے کہ اپنے بھائی ہارون کو ساتھ لے کر اس کے لئے نکل کھڑے ، ہو اور جو دلائل و معجزات تم کو دیے گئے میں ضرورت کے وقت ظاہر کرو۔ پونکہ موسی پیشنز دعا کرتے وقت کہ چکے تھے گئی ڈسکیتے کی گئیڈگا و نڈ کُر ک کُٹیڈگا میال و لَا تَنبِیا فِی ذِ کُرِی کہ کروہ بات یاد دلا دی۔ یعنی اللہ کے نام کی تبلیخ میں پوری مستعدی دکھلاؤاور تمام احوال و اوقات میں عموما اور دعوت و تبلیغ کے وقت خصوصا اللہ کو کھڑت سے یاد کرو۔ کہ اہل اللہ کے لئے کامیابی کا بڑا ذریعہ اور دشمن کے مقابلہ میں بہترین ہتھیار یہی ہے۔ مدیث میں ہے و ان عبدی کل عبدی اللہ کے لئے کامیابی کا بڑا ذریعہ اور دشمن کے مقابلہ میں بہترین ہتھیار یہی ہے۔ مدیث میں ہے و ان عبدی کل عبدی اللہ کے نئے کرنی و ہو منا جز قرنہ ۔

إِذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغْي اللَّهِ

فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَّيِّنَا لَّعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ اَوَ يَخُشِي ﴿

قَالَا رَبَّنَآ اِنَّنَا نَخَافُ اَنُ يَّفُرُطَ عَلَيْنَآ اَوُ اَنُ يَطُعٰى ﴿ اَنُ يَطُعٰى ﴿

قَالَ لَا تَخَافَآ اِنَّنِيۡ مَعَكُمَآ اَسۡمَعُ وَالرى

فَأْتِيٰهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلُ مَعَنَا

بَنِيَّ اِسْرَآءِيْلَ ﴿ وَ لَا تُعَذِّبُهُمُ ۚ قَدُ جِئُنْكَ بِايَةٍ مِّنُ رَّبِّكَ ۚ وَالسَّلْمُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ

الهُدى 🖻

۳۳۔ جاؤطرف فرعون کی اُس نے بہت سراٹھایا [۴۰] ۲۳۔ سوکھو اُس سے بات نرم شاید وہ سوچ یا ڈرے [۳]

40۔ بولے اے رب ہمارے ہم ڈرتے ہیں کہ بھبک پڑے ہم پریا جوش میں آجائے [۴۷]

۴۹۔ فرمایا یہ ڈرو میں ساتھ ہوں تمہارے سنتا ہوں اور دیکھتا ہوں [۴۳]

۱۹۷ سوجاؤ اُسکے پاس اور کہو ہم دونوں سیھیجے ہوئے ہیں تیرے رب کے سو بھیجدے ہمارے ساتھ بنی اسرائیل کو اور مت ستا اُنکو [۴۴] ہم آئے ہیں تیرے پاس نشانی لیکر تیرے رب کی [۴۵] اور سلامتی ہواُسکی جو مان لے راہ کی بات

۴۰ فرعون کی طرف بھیجا جانا: پہلے جانے کا حکم دیا تھا۔ اب مقام بتلا دیا۔ کہ کمال کس کے پاس جانا ہے اور جلہ آگے آنے والے کلام کی تمہیدہے۔

الله فرعون سے زم گفتگو کی تعلیم: یعنی دعوت تبلیغ اور وعظ و نصیحت کے وقت زم ، آمان رقت انگیز اور بلند بات کہو۔ گواس کے تمرد و طغیان کو دیکھتے ہوئے قبول کی امید نہیں۔ تاہم تم یہ خیال کر کے کہ ممکن ہے کہ وہ کچھ موچ سمجھ کر نصیحت حاصل کر لے یا اللہ کے جلال وجروت کو سن کر ڈر جائے اور فرما نبرداری کی طرف جمک پڑے ۔ گفتگو زمی سے کرو۔ اس سے دعاۃ و مبلغین کے یا اللہ کے جلال وجروت کو سن کر ڈر جائے اور فرما نبرداری کی طرف جمک پڑے ۔ گفتگو زمی سے کرو۔ اس سے دعاۃ و مبلغین کے لئے بہت بڑا دستور العمل معلوم ہوتا ہے۔ چنانچہ دوسری جگہ صاف ارشاد ہے۔ اُڈی آئی سَبِینلِ رَبِّكَ بِالْحِکْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جَادِلْهُمْ بِالَّتِیْ هِمِیَ اَحْسَنُ ( نحل رکوع ۱۱)

۲۷۔ حضرت موسی و ہارون کا اندیشہ: یعنی اس کے ڈرنے کی امید تو بعد کو ہوگی ، فی الحال اپنی بے سرو سامانی اور اس کے جاہ و جلال پر نظر کرتے ہوئے ڈرتے ہیں کہ وہ ہماری بات سننے کے لئے آمادہ بھی ہو گا یا نہیں ۔ ممکن ہے ہماری پوری بات سننے سے پہلے ہی وہ بھبک پڑے یا سننے کے بعد غصہ میں چھر جائے اور تیری شان میں زیادہ گتاخی کرنے لگے۔ یا ہم پر دست درازی کرے جس سے اصل مقصد فوت ہو جائے (تنبیہ) موسی کے اس خوف اور شرح صدر میں کچھ منافات نہیں۔ کاملین بلاء کے نزول سے پہلے ڈرتے میں اور استعادہ کرتے میں ۔ لیکن جب آ پڑتی ہے اس وقت پورے حوصلہ اور کشادہ دلی سے اس کا مقابلہ کرتے ہیں۔

۳۷۔ حق تعالیٰ کی معیت: یعنی جو باتیں تمہارے اور اس کے درمیان ہوں گی یا جو معاملات پیش آئیں گے وہ سب میں سنتا ہوں اور دیکھتا ہوں میں کسی وقت تم سے جدا نہیں ، میری حایت و نصرت تمہارے ساتھ ہے۔ گھبرانے اور فکر کرنے کی ضرورت نہیں۔

۲۲ فرعون کوپینام دعوت: اس میں تین چیزوں کی طرف دعوت دی گئی۔ (۱) فرعون کا اور سب مخلوقات کا کوئی رب ہے جو رسول بھینا ہے (۲) ہم دونوں اس کے رسول بھین اسال اسلامت اور رب کی عبادت کرنی چاہیئے۔ گویا اس جلہ میں اسل ایان کی دعوت دی گئی اسی کو" نازعات" میں اس طرح ادا کیا ہے ۔ فقُل هَلْ لَكَ إِلَىٰ اَنْ تَزَكٰی وَ اَهْدِیكَ إِلَىٰ رَبِّكَ اِیان کی دعوت دی گئی اسی کو" نازعات" میں اس طرح ادا کیا ہے ۔ فقُل هَلْ لَكَ إِلَىٰ اَنْ تَزَكٰی وَ اَهْدِیكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَلَ مَنْ اسرائیل کو فرعونیوں کی ذات آمیز اور درد فکھ نے شخطی آگے (۳) تیسری چیزوہ ہے جس کی اس وقت خاص ضرورت تھی ۔ یعنی بنی اسرائیل کو فرعونیوں کی ذات آمیز اور درد انگیز غلامی سے نجات دلانا ۔ مطلب یہ ہے کہ اس شریف و نجیب الاصل خاندان پر ظلم وستم مت توڑ اور ذلیل ترین غلامی سے آزادی دے کہ مارے ساتھ کر دے ۔ جمال چاہیں آزادانہ زندگی بسرکریں ۔

<u>۴۵ یعنی ہمارا دعویٰ رسالت بے دلیل نہیں ۔ بلکہ اپنی صداقت پر خدائی نشان لیکر آئے ہیں ۔</u>

إِنَّا قَدُ أُوْحِىَ اِلَيُنَآ اَنَّ الْعَذَابَ عَلَى مَنُ كَذَّبَوَتُولِّى ﴿

قَالَ فَمَنُ رَّبُّكُمَا يُمُولِي عَلَى

قَالَ رَبُّنَا الَّذِیِّ اَعُطٰی کُلَّ شَیْءِ خَلْقَهُ ثُمَّ هَالَ رَبُّنَا الَّذِی اَعُطٰی کُلَّ شَیْءِ خَلْقَهُ ثُمَّ

قَالَ فَمَا بَالُ الْقُرُونِ الْأُولِي ﴿

قَالَ عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّى فِي كِتْبٍ ۚ لَا يَضِلُّ رَبِّى فِي كِتْبٍ ۗ لَا يَضِلُّ رَبِّى وَلَا يَنْسَى ﴿

كُلُوا وَ ارْعَوَا اَنْعَامَكُمُ لَا إِنَّ فِي ذَٰلِكَ عَوَا اَنْعَامَكُمُ لَا إِنَّ فِي ذَٰلِكَ عَلَى اللهُ الله

مِنْهَا خَلَقُنْكُمْ وَ فِيْهَا نُعِيْدُكُمْ وَ مِنْهَا نُعِيْدُكُمْ وَ مِنْهَا نُعِيْدُكُمْ وَ مِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرى

۴۸۔ ہم کو حکم ملا ہے کہ عذاب اُس پر ہے جو جھٹلائے اور منہ پھیر لے [۳۸]

۳۹۔ بولا پھر کون ہے رب تم دونوں کا اے موسی [۴۸] ۵۰۔ کما رب ہمارا وہ ہے جس نے دی ہر چیز کو اُسکی صورت مچھ راہ سجھائی [۴۸]

۵۱۔ بولا مچھر کیا حقیقت ہے اُن پہلی جاعتوں کی

۵۲۔ کما اُنکی خبر میرے رب کے پاس لکھی ہوئی ہے یہ بہکتا ہے میرارب اور یہ جھولتا ہے [۴۹]

۵۳۔ وہ ہے جس نے بنا دیا تمہارے واسطے زمین کو بھونا اور چلائیں تمہارے لئے اُس میں راہیں [۵۰] اور اثارا آسمان سے پانی پھر نکالی ہم نے اُس سے طرح کی سبزی [۵]

۵۴۔ کھاؤ اور پراؤ اپنے چوپایوں کو [۵۲] البتہ اُس میں نشانیاں میں عقل رکھنے والوں کو [۵۳]

۵۵۔ اسی زمین میں ہم نے تکو بنایا اور اسی میں تکو پھر پہنچا دیتے ہیں اور اسی سے نکالیں گے تکو دوسری مار[۵۴]

۳۹۔ یعنی جو ہماری بات مان کر سیدھی راہ چلے گا اس کے لئے دونوں جمان میں سلامتی ہے۔ اور جو تکذیب یا اعراض کرے گا اس کے لئے دونوں جمان میں سلامتی ہے۔ اور جو تکذیب یا اعراض کرے گا اس کے لئے عذاب یقینی ہے۔ خواہ صرف آخرت میں یا دنیا میں بھی۔ اب تم اپنا انجام سوچ کر جو راسۃ چا ہوا فتایار کر لو۔ محمد شخ ہوتا ہے۔ فرعون کا سوال: یعنی تم اپنے کو جس رب کا بھیجا ہوا بتلاتے ہو وہ رب کون ہے اور کیسا ہے (اس سوال سے مترشح ہوتا ہو)۔ کہ فرعون دہری عقیدہ کی طرف مائل ہو گا یا محض دق کرنے کے لئے ایسا سوال کیا ہو)۔

۸۷۔ وجود صانع کی تقریر: یعنی ہر چیز کو اس کی استعداد کے موافق شکل صورت ، قوی ، نواص وغیرہ عنایت فرمائے ۔ اور کامل حکمت سے جیما بنایا چاہئے تھا بنایا۔ پھر مخلوقات میں سے ہر چیز کے وجود و بقا کے لئے جن سامانوں کی ضرورت تھی ۔ مہیا کئے اور ہر چیز کو اپنی مادی سافت اور روحانی قوتوں اور خارجی سامانوں سے کام لینے کی راہ سمجھائی۔ پھر ایسا محکم نظام دکھلا کرہم کو بھی ہدایت کر دی کہ مصنوعات کے وجود سے صانع کے وجود پر کس طرح استدلال کرنا چاہئے۔ فلہ الحد والمنہ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "ایعنی کھانے پینے کو ہو ش دیا۔ بچے کو دودھ پینا وہ نہ سکھائے توکوئی نہ سکھا سکے۔""

99۔ فرعون کے سوال پر صفرت موسی علیہ السلام کا جواب: یعنی اگر غدا تعالیٰ کے وجود پر ایسی روش دلیلیں قائم ہو چکی ہیں اور جس چیزی طرف تم بلاتے ہو، وہ حق ہے توگذشتہ اقوام کے متعلق کچے بیان کر و، آفر ان میں سے بہتوں نے ایسے واضح دلائل کی موجودگی میں حق کو کیوں قبول نہ کیا ؟ اور قبول نہ کرنے کی صورت میں کیا وہ سب کی سب تباہ کر دی گئیں۔ اگر تم پیغمبر ہو تو سب اقوام کے تفسیلی عالات تم کو ضرور معلوم ہونے چاہئیں یہ سب لایعنی اور دور از کارقصے فرعون نے اس لئے چھیڑے کے صفرت موسیٰ کے مضامین ہدایت کو ان فضول باتوں میں رلا دے۔ صفرت موسیٰ نے فرما دیا کہ پیغمبر کو تمام چیزوں کا تفسیلی علم ہونا ضروری نہیں ہر قوم کے عالات کا تفسیلی علم جق تعالیٰ کو ہے جو بعض مخفی مصالح کی بناء پر کتاب (لوح محفوظ) میں عبب ہونا ضروری نہیں ہر قوم کے عالات کا تفسیلی علم جی تعالیٰ کو ہے جو بعض معنی مصالح کی بناء پر کتاب (لوح محفوظ) میں عبب ہونے کر دیا گیا۔ اللہ کے علم سے نہ کوئی چیز ابتداءً غائب ہو سکتی ہو اور نہ علم میں آئی ہوئی چیز کوایک سکینڈ کے لئے جمول سکتا ہے۔ جو اعال کسی قوم نے کسی وقت کئے ہیں سب کا ذرہ ذرہ حماب لکھا ہوا موجود ہے جو وقت پر پیش کر دیا جائے گا۔

۔ ۔ یعنی وادیوں دریاؤں اور پہاڑوں کے نیچ میں سے زمین پر راہیں نکال دیں جن پر چل کر ایک ملک سے دوسرے ملک میں پہنچ سکتے ہو۔ پہنچ سکتے ہو۔

۵۱۔ وجود باری تعالیٰ اور توحید کی تبلیغ: یعنی پانی کے ذریعہ سے طرح طرح کی سبزیاں ، غلے اور پھول پھل پیدا کر دیے۔ ۵۲۔ یعنی عمدہ غذائیں تم کھاتے ہو، جو تمہارے کام کی نہیں وہ اپنے مویشیوں کو کھلاتے ہو جن کی محنت سے ساری پیدوار عاصل ہوئی ہے۔ ۵۳۔ یہ فرمایا ہے دہریوں کی آنکھ کھولنے کو ۔ یعنی اس کی تدبیریں اور قدرتیں دیکھو۔ اگر عقل ہے تو سمجھ لوگے کہ یہ مضبوط و محکم انتظامات یوں ہی بخت واتفاق سے قائم نہیں ہو سکتے ۔ گویا ان آیات میں وجود باری اور توحید کی طرف توجہ دلائی ۔ آگے معاد کا ذکر ہے ۔

میں۔ انسان کا آغاز وانجام: سب کے باپ آدم مئی سے پیدا کئے گئے ۔ پھر جن غذاؤں سے آدمی کا بدن پرورش پاتا ہے وہ بھی مٹی سے نکلتی ہیں ، مرنے کے بعد بھی عام آدمیوں کو جلدیا بدیر مٹی میں مل جانا ہے۔ اسی طرح حشر کے وقت بھی ان اجزاء کو جو مٹی میں مل گئے تھے دوبارہ جمع کر کے از سرنوپیدا کر دیا جائے گا اور جو قبروں میں مدفون تھے وہ ان سے باہر زکالے جائیں گے۔

وَ لَقَدُ أَرَيْنُهُ الْيِنَا كُلَّهَا فَكَذَّبَ وَ أَبِي عَ

قَالَ اَجِئْتَنَا لِتُخْرِجَنَا مِنَ اَرْضِنَا بِسِحْرِكَ لِمُؤسَى

فَلَنَاتِيَنَّكَ بِسِحْرٍ مِّثُلِم فَاجْعَلْ بَيْنَنَا وَ بَيْنَكَ مَوْعِدًا لَّا نُخْلِفُهُ نَحُنُ وَ لَآ اَنْتَ مَكَانًا سُوًى ﴿

قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزِّيْنَةِ وَ أَنُ يُّحْشَرَ النَّاسُ ضُحَّى ﴿

فَتَوَلَّىٰ فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَةً ثُمَّ أَتَى 🚍

۵۶۔ اور ہم نے فرعون کو دکھلا دیں اپنی سب نشانیاں پھراُس نے جھٹلایا اور نہ مانا [۵۵]

۵۵۔ بولا کیا تو آیا ہے ہم کو نکالنے ہمارے ملک سے اپنے جادو کے زور سے اے موسی [۵۲]

۵۸۔ سوہم بھی لائیں گے تیرے مقابلہ میں ایک ایسا ہی جادو سو شھرا لے ہمارے اور اپنے بیچ میں ایک وحدہ نہ ہم خلاف کریں اُس کا اور نہ تو ایک میدان صاف میں [۵۸]

۵۹۔ کہا وعدہ تمہارا ہے جش کا دن اور یہ کہ جمع ہوں لوگ دن چڑھے[۵۸]

-19 پھر اُلٹا پھرا فرعون پھر جمع کئے اپنے سارے داؤ پھر آیا [۵۹]

۵۵۔ فرعون کے لئے اتمام حجت: یعنی جو آیات اس کو دکھلانا منظور تھیں ، سب دکھلا دیں ۔ مثلاً القائے عصاء اور ید بیضاء وغیرہ

مع اپنے متعلقات و تفاصیل کے ۔ اس پر بھی بد بخت نہ مانا اور جود و تکذیب پر اڑا رہا۔

81۔ حضرت موسی علیہ السلام سے فرعون کا مناظرہ: فرعون نے یہ بات اپنی قوم ""قبط"" کو موسیٰ کی طرف سے نفرت اور اشتعال دلانے کے لئے کہی ۔ یعنی موسیٰ کی غرض یہ معلوم ہوتی ہے کہ جادو کے زور سے ہم کو نکال باہر کرے اور ساحرانہ ڈھونگ بنا کر عوام کی جمعیت اپنے ساتھ کر لے اس طرح قبطیوں کے تمام املاک واموال پر قابض ہوجائے۔

۵۰۔ حضرت موسی علیہ السلام کو مقابلے کی دعوت: یعنی تواس ارادہ میں کامیاب نہیں ہو سکتا ہمارے یہاں بھی بڑے بڑے ماہر جادوگر موجود ہیں۔ بہتر ہو گاکہ ان سے مقابلہ ہو جائے۔ پس جس دن اور جس جگہ مقابلہ کرنا چاہے تجھے اس کی تعیین کا اختیار دیا جاتا ہے۔ ضرورت اس کی ہے کہ جو وقت معین ہو جائے اس سے کوئی فریق گریز نہ کرے اور جگہ الیبی ہو جمال فریقین کو آنے اور بیٹھنے میں یکساں سولت حاصل ہو۔ نشت وغیرہ میں راعی و رعایا ، یا حاکم و محکوم اور بڑے چھوٹے کا کوئی سوال نہ ہو ، ہر ایک فریق آزادی سے اپنی قوت کا مظاہرہ کر سکے اور میدان بھی کھلا ہو ہموار اور صاف ہوکہ تماشہ دیکھنے والے سب بے تکلف مشاہدہ کرسکیں ۔

۵۸۔ مقابلے کی تاریخ: پیغمبروں کے کام میں کوئی تلبیں و تلمیع نہیں ہوتی ، ان کا معاملہ کھلم کھلا صاف صاف ہوتا ہے۔ موسی نے فرمایا کہ بہتر ہے جو ہوامیلہ اور جن تمہارے یہاں ہوتا ہے اسی روز جب دن پڑھ جائے اس وقت میدان مقابلہ قائم ہو۔ یعنی مید میں جال زیادہ سے زیادہ مخلوق جمع ہوگی اور دن کے اجالے میں یہ کام کیا جائے ، تا دیکھنے والے بکثرت ہوں اور روز روشن میں کسی کو اشتباہ و التباس نہ ہو۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ "" دنگل میں مقابلہ کرنے سے دونوں کی غرض تھی۔ وہ چاہے کہ ان کو ہرا دے سب کے روبرو، یہ چاہیں کہ وہ ہارے۔ جن کا دن سارے مصر کے شہروں میں مقرر تھا فرعون کی سالگرہ

<u>89۔ فرعون کی تیاریاں</u>: یعنی یہ طے کر کے فرعون مجلس سے اٹھ گیا اور ساحروں کو جمع کرنے اور مہم کو کامیاب بنانے کے لئے ہر قہم کی تدبیریں اور داؤ گھات کرنے لگا۔ اور آخر کار مکمل تیاری کے بعد پوری طاقت کے ساتھ وقت معین پر میدان مقابلہ میں عاضر ہو گیا۔ ساحروں کی بڑی فوج اس کے ہمراہ تھی، انعام واکرام کے وعدے ہورہے تھے اور ہر طرح موسی کو شکست دینے اور حق کو مغلوب کر لینے کی فکر تھی۔ قَالَ لَهُمْ مُّوْسَى وَيُلَكُمْ لَا تَفْتَرُوْا عَلَى اللهِ كَذِبًا فَيُسُحِتَكُمْ بِعَذَابٍ ۚ وَ قَدُ خَابَ مَنِ

فَتَنَازَعُوٓا اَمْرَهُمْ بَيْنَهُمُ وَ اَسَرُّوا

قَالُوَّا إِنَّ هَٰذُىنِ لَسْجِرْنِ يُرِيُدُنِ اَنُ يُّخْرِجْكُمْ مِّنُ اَرْضِكُمْ بِسِحْرِهِمَا وَ يَذُهَبَا بِطَرِيْقَتِكُمُ الْمُثَلِي اللهِ يَقَتِكُمُ الْمُثَلِي اللهِ

فَاجُمِعُوا كَيْدَكُمْ ثُمَّ ائْتُوا صَفًّا ۚ وَ قَدُ أَفُلَحَ الْيَوْمَرِ مَنِ اسْتَعْلِي 🗃

٦١ ـ كها أنكوموسى نے كم بختی تمهاری جھوٹ یہ بولواللہ پر پھر غارت کر دے تکو کسی سخت آفت سے اور مراد کو نہیں پہنچا جس نے جھوٹ باندھا [۱۰]

۹۲۔ پھر جھگڑے اپنے کا م پر آپس میں اور چھپ کر کیا مثورہ [۱۲]

۱۳ بولے مقرریہ دونوں جادوگر میں چاہتے میں کہ نکال دیں تکو تمہارے ملک سے اپنے جادو کے زور سے اور موقوت کرا دیں تمہارے اچھے خاصے چلن کو[۱۲]

٦٢ ـ مو مقرر كر لواپني تدبير پهر آؤ قطار بانده كر اور جيت گيا آج جو غالب رہا [۱۳]

۶۰۔ مقابلے کے دن حضرت موسی علیہ السلام کی نصیحت: معلوم ہوتا ہے کہ اس مجمع میں حضرت موسیٰ نے ہرشخص کواس کے حب حال نصیحت فرمائی۔ چونکہ جادوگر حق کا مقابلہ جادو سے کرنے والے تھے ، ان کو تنبیہ کر دی کہ دیکھواپنے ہاتھوں ہلاکت میں نہ پڑو خدا کے نشانوں اور انبیاء کے معجزات کو سحر بتلانا اور بے حقیقت چیزوں کو ثابت شدہ حقائق کے مقابلہ میں پیش کرنا گویا اللہ پر جھوٹ باندھنا ہے۔ جھوٹ باندھنے والوں کا انجام کبھی اچھا نہیں ہوتا۔ بلکہ اندیشہ ہے کہ ایسے لوگوں پر کوئی آسمانی آفت آ پڑے جوان کی ہنخ وبنیاد تک بذچھوڑے۔

الد ساروں کے باہمی مثورے: موسیٰ کی تقریر نے ساروں کی جاعت میں کھلبلی ڈال دی۔ آپ میں جھگڑنے لگے کہ اس شخص کو کیا سمجھا جائے۔ اس کی باتیں ساحروں ایسی معلوم نہیں ہوتیں ۔ غرض باہم بحث و مناظرہ کرتے رہے اور سب سے الگ ہوکر انہوں نے مثورہ کیا ۔ آخر انتلاف و نزاع کے بعد فرعون کے اثر سے متاثر ہوکر وہ کہا جوآگے مذکور ہے ۔ ۱۲۔ یعنی تمہارا جو دین اور رسوم سپلے سے چلی آتی ہیں ان کو مٹا کر اپنا دین اور طور و طریق رائج کر دیں اور جاد و کے فن کو بھی جس سے ملک میں تمہاری عزت اور کائی ہے ، چاہتے ہیں کہ دونوں بھائی تم سے لے اڑیں اور تن تنہا خود اس پر قالض ہو جائیں۔ ۶۳ مقابلے کا عزم: یعنی موقع کی اہمیت کو سمجھو، وقت کوہاتھ سے یہ دو، پوری ہمت وقوت سے سب مل کران کے گرانے کی تدبیر کرو۔ اور دفعۃ ایسا متفقہ علہ کر دوکہ پہلے وار میں ان کے قدم اکھڑ جائیں کہ آج کا معرکہ فیصلہ کن معرکہ ہے ، آج کی کامیابی دائمی کامیابی ہے۔ ہو فراق آج غالب رہے گا وہ ہمیشہ کے لئے منصور و مفلح سمجھا جائے گا۔

قَالُوُا يُمُوسَى إِمَّا أَنْ تُلُقِي وَ إِمَّا أَنْ اللهِ ١٥- بول اللهِ موسى يا تو تو دُال اوريا بم مول سلط نَّكُونَ أَوَّلَ مَنُ أَلُقٰي عَ

> قَالَ بَلُ اَلْقُواا ۚ فَاِذَا حِبَالُهُمُ وَ عِصِيُّهُمُ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمُ أَنَّهَا تَسْعَى 🟐

> > فَاوُ جَسَ فِي نَفْسِم خِيْفَةً مُّوْسَى عَ قُلْنَا لَا تَخَفُ إِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَى ﴿

وَ اَلْقِ مَا فِي يَمِيْنِكَ تَلْقَفُ مَا صَنَعُوا اللهِ إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سُحِرٍ ۚ وَ لَا يُقْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى 🗃

ڈالنے والے

۶۶ ـ کها نهیں تم ڈالو<sup>[۱۴]</sup> مچھر تبھی اُنکی رسیاں اور لا ٹھیاں اُسکے خیال میں آئیں اُنکے جادو سے کہ دوڑ رہی ہیں [۲۵]

۶۷۔ مچھریانے لگا اپنے جی میں ڈر موسی [۲۶] ۸۹۔ ہم نے کہا تو مت ڈر مقرر تو ہی رہے گا غالب [۲۲]

19\_ اور ڈال جو تیرے داہنے ہاتھ میں ہے کہ نگل <sup>ا</sup> جائے جو کچھ اُنہوں نے بنایا <sup>[1۸]</sup> اُن کا بنایا ہوا فریب ہے جادوگر کا اور مھلا نہیں ہوتا جادوگر کا جہاں ہو[19]

۱۳ مقابلے کا آغاز: موسیٰ نے نہایت بے پروائی سے جواب دیا کہ نہیں ، تم پہلے اپنے حوصلے نکال لواور اپنے کرتب دکھا لو۔ تا باطل کی زور آزمائی کے بعد حق کا غلبہ پوری طرح نمایاں ہوں ۔ یہ قصہ سورہ اعراف میں گزر چکا وہاں کے فوائد ملاحظہ کر لئے جائیں ۔ **٦٥۔ سحر کی حقیقت: یعنی سامرین کی نظر بندی سے موسیٰ کو یوں خیال ہونے لگا کہ گویا رسیاں اور لا ٹھیاں سانپوں کی طرح دوڑ رہی** میں ۔ اور واقع میں ایسا نہ تھا۔ 19۔ حضرت موسی علیہ السلام کا اندیشہ: کہ جادوگروں کا یہ سوانگ دیکھ کر کہیں بے وقوف لوگ دھوکہ میں نہ پڑ جائیں اور سحر و معجزہ میں فرق نہ کر سکیں ۔ ایسی صورت میں حق کا غلبہ واضح نہ ہوگا۔ نوف کا یہ مطلب آگے جواب سے ظاہر ہوتا ہے۔
18۔ یعنی ڈرکو دل سے نکال دو۔ اس قیم کے وسوسے مت لاؤ، اللہ تعالیٰ حق کو غالب اور سر بلندر کھنے والا ہے۔
18۔ عصاء کو زمین پر ڈالنے کا حکم: یعنی اپنی لاٹھی زمین پر ڈال دو۔ جوان کے بنائے ہوئے سوانگ کا ایک دم لقمہ کر جائے گی۔

19۔ جادوگر فلاح نہیں پاتا: یعنی جادوگر کے ڈھکو سلے چاہے کہیں ہوں اور کسی حد تک پہنچ جائیں ، حق کے مقابل کامیاب نہیں ہوسکتے نہ جادوگر کہھی فلاح پاسکتا ہے۔ اسی لئے مدیث میں سامر کے قتل کا حکم دیا گیا ہے۔

فَأُلَقِى السَّحَرَةُ شُجَّدًا قَالُوَ الْمَنَّا بِرَبِّ هُرُونَ وَمُؤلِى ﴿

قَالَ امَنْتُمْ لَهُ قَبْلَ اَنُ اذَنَ لَكُمْ أُ اِنَّهُ لَكُمْ أُ اِنَّهُ لَكُمْ النِّحْرَ فَلا لَكَبِيرُكُمُ النِّحْرَ فَلا لَكَبِيرُكُمُ النِّحْرَ فَلا قَطِّعَنَّ اَيْدِيكُمْ وَ اَرْجُلَكُمْ مِّنْ خِلَافٍ قَ قَطِّعَنَّ اَيْدِيكُمْ فِي أَرْجُلَكُمْ مِّنْ خِلَافٍ قَ لَا كُمْ لِنَ جُذُوْعِ النَّخْلِ وَ لَتَعْلَمُنَ لَا كُمْ فِي حَدُوْعِ النَّخْلِ وَ لَتَعْلَمُنَ لَا كُمْ فِي حَدُوْعِ النَّخْلِ وَ لَتَعْلَمُنَ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ

قَالُوُا لَنُ نُّؤُثِرَكَ عَلَى مَا جَآءَنَا مِنَ الْبَيِّنْتِ وَ الَّذِي فَطَرَنَا فَاقْضِ مَآ اَنْتَ الْبَيِّنْتِ وَ الَّذِي فَطَرَنَا فَاقْضِ مَآ اَنْتَ قَاضٍ لَا النَّنَا اللهُ الْمَاتَقُضِي هٰذِهِ الْحَلُوةَ الدُّنْيَا اللهُ الْمَاتَقُضِي هٰذِهِ الْحَلُوةَ الدُّنْيَا اللهُ الل

٠٠ ۔ جادوگر كا ايان لانا: ساحرين فن كے جاننے والے تھے ۔ اصول فن كے اعتبار سے فورًا سمجھ گئے كہ يہ سحر نہيں ہو سكتا يقينا سحر

، ۔ پھر گر پڑے جادوگر سجدہ میں بولے ہم یقین لائے رب پر ہارون اور موسی کے [۰۰]

اک۔ بولا فرعون تم نے اُسکو مان لیا میں نے ابھی عکم نہ
دیا تھا وہی تمہارا بڑا ہے جس نے سکھلایا تکو جادو [۱۰] سو
اب میں کواؤں گا تمہارے ہاتھ اور دوسری طرف کے
پاؤں [۲۰] اور سولی دول گا تمکو کھچور کے تنا پر [۲۰] اور
جان لو گے ہم میں کس کا عذاب سخت ہے اور دیر
تک رہنے والا [۲۰]

۲۶۔ وہ بولے ہم تجھ کو زیادہ نہ سمجھیں گے اُس چیز سے جو پہنچی ہم کو صاف دلیل اور اُس سے جس نے ہم کو پیدا کیا سو تو کر گذر جو تجھ کو کرنا ہے تو یہی کرے گا اس دنیا کی زندگی میں

سے اوپر کوئی اور حقیقت ہے۔ دل میں ایان آیا اور سجدہ میں گر پڑے ۔ یہ قصہ سورہ اعراف میں گذر چکا۔

۱۷۔ فرعون کی بیچارگی اور غصہ: یعنی ہم سے بے پوچھے ہی ایان لے آئے ۔ ہمارے فیصلہ کا بھی انتظار نہ کیا۔ معلوم ہوگیا کہ یہ تمہاری اور موسیٰ کی ملی بھگت ہے۔ جنگ زرگری کر کے عوام کو دھوکہ دینا چاہتے ہو جیسا کہ سورہ اعراف میں گذرا۔

٧٧ يعني دا ہنا ہاتھ باياں پاؤں ، يا باياں ہاتھ دا ہنا پاؤں۔

<mark>۳)۔ ٹاکہ تمہارا عال دیکھ کر سب عبرت عاصل کریں۔</mark>

۴۷۔ فرعون کی دھمکیاں: یعنی تم ایان لا کر سمجھتے ہو کہ ہم ہی ناجی ہیں۔ اور دوسرے لوگ (یعنی فرعون اور اس کے ساتھی) سب ابدی عذاب میں مبتلا رہیں گے ۔ سوابھی تم کو معلوم ہوا چاہتا ہے کہ کس کا عذاب زیادہ سخت اور زیادہ دیر تک رہنے والا ہے۔

> إِنَّآ امَنَّا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَلَنَا خَطْلِنَا وَمَآ اَكْرَهْتَنَاعَلَيْهِ مِنَ السِّحْرِ ﴿ وَ اللهُ خَيْرُ قَ اَبْقٰى ﴾

> اِنَّهُ مَنُ يَّانِ رَبَّهُ مُجُرِمًا فَاِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُونُ يَانِ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُونُ فَي اللهِ يَمُونُ فَي اللهِ اللهُ الل

وَ مَنَ يَّأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدُ عَمِلَ الصَّلِخَتِ فَأُولَٰإِكَ لَهُمُ الدَّرَجْتُ الْعُلىٰ ﴿

جَنَّتُ عَدُنٍ تَجُرِى مِنْ تَحُتِهَا الْأَنُهُرُ خُلِدِيْنَ فِيهَا الْآنُهُرُ خُلِدِيْنَ فِيهَا <sup>ط</sup>َوَ ذَلِكَ جَزَّؤُا مَنُ تَزَكَّى عَ

47۔ ہم یقین لائے ہیں اپنے رب پر تاکہ بختے ہم کو ہمارے گناہ اور جو تو نے زبردستی کروایا ہم سے یہ جادو [47] اور اللہ بہتر ہے اور سدا باقی رہنے والا [47]

۷۶۔ بات یہی ہے کہ جو کوئی آیا رب کے پاس گناہ لیکر سو اُس کے واسطے دوزخ ہے نہ مرے اُس میں نہ جئے [۱۷]

۵>۔ اور جو آیا اُسکے پاس ایمان لیکر نیکیاں کر کر سو اُن لوگوں کیلئے ہیں درجے بلند

۲۶۔ باغ ہیں بنے کے بہتی ہیں اُنکے نیچے سے نہریں ہمیشہ رہاکریں گے اُن میں [۸۶] اور یہ بدلہ ہے اُس کا جو پاک ہوا [۶۹]

32۔ جادوگر کا جبات واستظامت: یعنی ہم ایسے صاف دلائل کو تیری فاطر سے نہیں چھوڑ سکتے اور اپنے فالق تقیقی کی نوشنودی کے مقابلہ میں تیری کچھ پروا نہیں کر سکتے۔ اب جو تو کر سکتا ہے کر گذر۔ تیرا بڑا زوریہ ہی چل سکتا ہے کہ ہماری اس فانی زندگی کو ختم کر دے۔ سوکچھ مضائقہ نہیں ہم پہلے ہی دارالفنا کے مقابلہ میں دارالقرار کو افتدیار کر پچکے ہیں۔ ہم کو اب یمال کے رنج و راحت کی فکر نہیں۔ تمنا صرف یہ ہمارا مالک ہم سے راضی ہو جائے اور ہمارے عام گنا ہوں کو خصوصا اس گناہ کو جو تیری عکومت کے خوف سے زبردستی کرنا پڑا (یعنی می کا مقابلہ جادو سے) معاف فرما دے۔ کہتے ہیں کہ جادوگر حضرت موسی کے نشان دیگھ کر سمجھ گئے تھے کہ یہ جادو نہیں۔ مقابلہ نہ کرنا چاہئے پھر فرعون کے ڈرسے کیا۔

۷۶۔ یعنی جوانعام واکرام توہم کو دیتا اس سے کہیں بہتراور پائدارا جر مومنین کو خدا کے ہاں ملتا ہے۔

>> الله كى نافرمانى كا انجام: يعنى انسان كو چاہئے كه اول آخرت كى فكر كرے۔ لوگوں كا مطيع بن كر خدا كا مجرم نہ ہے۔ اس كے مجرم كا مُطركانه بهت براہے جس سے چھڑكارےكى كوئى صورت نہيں۔ دنياكى تكليفيں كتنى ہى شاق ہوں موت آگر سب كو ختم كر ديتى ہے۔ ليكن كافر كو دوزخ ميں موت بھى نہيں آئے گى جو تكاليف كا خاتمہ كر دے اور جينا بھى جينے كى طرح كا مذہو گا، زندگى ايسى ہوگى كہ موت كو ہزار درجہ اس پر ترجیح دے گا، العیاذ باللہ۔

٨> ـ مومنين كے انعامات: مجرمين كے بالمقابل بيه مطيعين كا انجام بيان فرما ديا ـ

دویل اخلاق ، اور برے اعمال سے۔

>>۔ اور ہم نے عکم بھیجا موسی کو کہ لے نکل میرے بندوں کو رات سے چھر ڈال دے اُنکے لئے سمندر میں رستہ سوکھا نہ خطرہ کر آپکڑنے کا اور نہ ڈر ڈوبنے سے

۸ ۔ پھر پیھچا کیا اُن کا فرعون نے اپنے لشکروں کو لیکر
 پھر ڈھانپ لیا اُنکو پانی نے جیسا کہ ڈھانپ لیا [۸۰]

۹)۔ اور بہ کایا فرعون نے اپنی قوم کو اور یہ سمجھایا [۱۸]

وَ لَقَدُ اَوْ حَيْنَا إِلَى مُوسَى لَا اَنْ اَسْرِ بِعِبَادِى فَاضْرِبُ لَهُمْ طَرِيْقًا فِي الْبَحْرِ يَبَسًا لَا لَا تَخْشٰى عَلَى اللهِ مُرَكًا وَ لَا تَخْشٰى عَلَى اللهِ مَرَكًا وَ لَا تَخْشٰى عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ

فَاتَبَعَهُمُ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهٖ فَغَشِيَهُمُ مِّنَ الْيَمِّ مَاغَشِيَهُمُ مِّنَ الْيَمِّ مَاغَشِيَهُمُ اللَّيَمِ

وَ أَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَ مَا هَدَى 🚭

۸۰۔ اے اولاد اسرائیل چھڑا لیا ہم نے تکو تہمارے دشمن سے اور وعدہ ٹھرا یا تم سے داہنی طرف پہاڑکی اور اناراتم پر من اور سلویٰ

الْبَنِيِّ إِسْرَآءِيْلَ قَدُ اَنْجَيْنَكُمْ مِّنَ عَدُوِّ كُمْ وَ وَعَدُنْكُمْ جَانِبَ الطُّوْرِ عَدُوِّكُمْ وَ وَعَدُنْكُمْ جَانِبَ الطُّوْرِ الْأَيْمَنَ وَ نَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوى الْأَيْمَنَ وَ السَّلُوى

۸۔ حضرت موسی علیہ السلام کو بھرت کا عکم: جب فرعونیوں نے میدان مقابلہ میں شکست کھائی، ساحین مشرف بایان ہوگئے ۔ بنی اسرائیل کا پلہ بھاری ہونے لگا۔ اور موسی نے سالها سال تک اللہ تعالیٰ کی آیات باہرہ دکھلا کر ہر طرح حجت تمام کر دی۔ اس پر بھی فرعون حق کو قبول کرنے اور بنی اسرائیل کو آزادی دینے پر آمادہ نہ ہوا۔ تب حق تعالیٰ نے عکم دیا کہ سب بنی اسرائیل کو ہمراہ لے کر رات کے وقت مصر سے ہجرت کر جاؤتا اس طرح بنی اسرائیل کی مظلومیت اور غلامی کا غاتمہ ہو۔ راستہ میں سمندر کو ہمراہ لے کر رات کے وقت مصر سے ہجرت کر جاؤتا اس طرح بنی اسرائیل کی مظلومیت اور غلامی کا غاتمہ ہو۔ راستہ میں سمندر کی موجیں عائل نہیں ہونی چاہئیں۔ ان ہی کے اندر ربحر قلزم) عائل ہو گا لیکن تم جیسے اولوالعزم پیغمبر کے راستہ میں سمندر کی موجیں عائل نہیں ہونی چاہئیں۔ ان ہی کے اندر سے اپنے لئے ختک راستہ نکال لو۔ جس سے گذرتے ہوئے نہ غرق ہونے کا اندیشہ کرو اور نہ اس بات کا کہ شاید دشمن چیچے سے اپنے لئے ختک راستہ نکال لو۔ جس سے گذرتے ہوئے نہ غرق ہونے کا اندیشہ کرو اور نہ اس بات کا کہ شاید دشمن چیچے سے تعاقب کرتا ہوا آگیڑے۔

سمندر کے درمیان خٹک راست: چنانچ موسی نے اس ہدایت کے موافق سمندر میں لاٹھی ماری جس سے پانی بھٹ کر راستہ نکل آیا۔ خدا نے ہواکو عکم دیا کہ زمین کو فورًا خٹک کر دے۔ چنانچ آنا فانا سمندر کے بچ میں خٹک راستہ تیار ہوگیا جس کے دونوں طرف پانی کے بہاڑ کھڑے ہوئے تھے فائفکھ فکان کُلُّ فِر قِ کالطَّوْدِ الْعَظِیْم بنی اسرائیل اس پر سے بے تکلف گذر گئر

فرعون کا تعاقب اور ہلاکت: پیچے سے فرعون اپنے عظیم الثان لشکر کو لئے تعاقب کرتا آرہا تھا۔ خشک راسۃ دیکھ کر ادھر ہی گھس پڑا۔ جس وقت بنی اسرائیل عبور کر گئے اور فرعونی لشکر راسۃ کے بیچوں بیچ پہنچا خدا تعالیٰ نے سمندر کو ہر طرف سے حکم دیا کہ ان سب کو اپنی آغوش میں لے لے۔ پھر کچھ نہ پوچھو کہ سمندر کی موجوں نے کس طرح ان سب کو ہمیشہ کے لئے ڈھانپ لیا۔ مین دعوے تو زبان سے بہت کیا کرتا تھا وَ مَلَ اُھَدِیْکُمْ اِلَّا سَبِیْلُ الرَّ شَاد لیکن اس نے اپنی قوم کو کلیا اچھا راسۃ بتلایا۔ وہ ہی مثال پھی کر دی کہ "ہم تو ڈوبے ہیں صنم تم کو بھی لے ڈوبیں گے "۔ جو عال دنیا میں ہوا تھا وہ ہی آخرت

میں ہوگا۔ یہاں سب کو لے کر سمندر میں ڈوباتھا وہاں سب کو ساتھ لے کر جہنم میں گرے گا یَقْدُمُ قَوْمَهُ یَوْمَر الْقِیَامَةِ فَاوْرَ دَهُمُ النَّارَ (هودرکوع)

كُلُوًا مِنَ طَيِّبْتِ مَا رَزَقُنْكُمْ وَ لَا تَطْغَوُا فِيهُ وَ فَا تَطْغَوُا فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَيِيٌ وَ مَنْ يَّحُلِلُ عَلَيْهِ غَضَيِيٌ وَ مَنْ يَّحُلِلُ عَلَيْهِ غَضَيِيٌ فَقَدُ هَوى ﴿

وَ إِنِّى لَغَفَّارُ لِّمَنُ تَابَ وَ امَنَ وَ عَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ اهْتَدى ﴿

وَ مَا اَعْجَلَكَ عَنُ قَوْمِكَ لِمُوسَى ﴿
قَالَ هُمْ أُولَا ءِ عَلَى اَثَرِى وَعَجِلْتُ اِلَيْكَ
رَبِّ لِتَرْضَى ﴿

۱۸۔ کھاؤستری چیزیں جوروزی دی ہم نے تکواور نہ کرو اُس میں زیادتی [۸۲] پھر تواترے گاتم پر میرا غصہ اور جس پراترا میرا غصہ سووہ پٹکا گیا [۸۳]

۸۲۔ اور میری بڑی بخش ہے اس پر جو توبہ کرے اور یقین لائے اور کرے بھلا کام پھرراہ پر رہے [۸۴]

۸۳۔ اور کیوں جلدی کی تونے اپنی قوم سے اے موسی ۸۳۔ اور کیوں جلدی آیا ۸۳۔ بولا وہ یہ آرہے ہیں میرے پیچے اور میں جلدی آیا تیری طرف اے میرے رب ناکہ توراضی ہو[۸۵]

۱۸۔ بنی اسرائیل کو نصیحت: یہ حق تعالیٰ بنی اسرائیل کو نصیحت فرماتے میں کہ دیکھوہم نے تم پر کیسے کیسے احمان وانعام کئے چاہئے کہ ان کا حق اداکرو۔ کیا یہ تھوڑی بات ہے کہ ایسے سخت جابر وقاہر دشمن کے ہاتھوں سے تم کو نجات دی اور اس کو کیسے عبر تناک طریقہ سے تمہاری اسمحموں کے سامنے ہلاک کیا۔ پھر بتوسط حضرت موسیٰ کے تم سے وعدہ شہراکہ مصر سے شام کو جاتے ہوئے کو ""قورات" عطاکی جائے گی۔ ""تیہ "" کے لق و دق ہوئے کو ""قورات" عطاکی جائے گی۔ ""تیہ "" کے لق و دق میدان میں تمہارے کھانے کے لئے من و سلویٰ اناراگیا۔ (جس کا ذکر سورہ بقرہ میں گذر چکا ہے ) ان احمانات کا حق یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بوطل طیب لذیذ اور سخری چیزیں عنایت فرمائی میں انہیں شوق سے استعال کرو۔ لیکن اس معاملہ میں عدسے نہ گزرو مثلاً ناشکری یا فضول خرچی کرنے گئے یا اس فانی تنعم پر اترانے گئو یا اس میں سے حقوق واجبہ ادا نہ کرو۔ یا اللہ کی دی ہوئی گزرو مثلاً ناشکری یا فضول خرچی کرنے گئے یا اس فانی تنعم پر اترانے گئو یا اس میں سے حقوق واجبہ ادا نہ کرو۔ یا اللہ کی دی ہوئی دولت معاصی میں خرچ کرنے لگو۔ یا جمال اور جس وقت جوڑ کر رکھنے کی ممانعت ہے وہاں بوڑنے کے پیچھے پڑ جاؤ۔ غرض خدا کی فعمتوں کو طغیان و عصیان کا آلہ نہ بناؤ۔

۸۳ \_ یعنی زیادتی کرو گے تواللہ کا غضب تم پر نازل ہو گا اور ذلت و عذاب کے تاریک غاروں میں پٹک دیے جاؤ گے ۔

۸۴ ۔ مغضوبین کے بالمقابل یہ مغفورین کا بیان ہوا۔ یعنی کتنا ہی بڑا مجرم ہواگر سچے دل سے تائب ہوکر ایان و عمل صالح کا راستہ اختیار کر لے اور اس پر موت تک منتقیم رہے تواللہ کے یہاں بخش اور رحمت کی کمی نہیں۔

۸۵ ۔ کوہ طور پر حضرت موسی علیہ السلام کی عجلت: حضرت موسیٰ حب وعدہ نہایت اشتیاق کے ساتھ کوہ طور پہنچے۔ شاید قوم کے بعض نقباء کو بھی ہمراہ کیجانے کا حکم ہو گا۔ وہ ذرا پیچے رہ گئے۔ صرت موسیٰ شوق میں آگے بڑھے چلے گئے۔ حق تعالیٰ نے فرمایا موسیٰ! ایسی جلدی کیوں کی کہ قوم کو پیچھے چھوڑ آئے ۔ عرض کیا کہ اے پروردگار! تیری نوشنودی کے لئے جلد حاضر ہو گیا اور قوم بھی کچھ زیادہ دور نہیں یہ میرے پیچھ چلی آرہی ہے ۔ کذا فی التفاسیر و پخمل غیر ذلک واللہ اعلم ۔

قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَ أَضَلَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اور السَّامِرِيُّ 📾

> فَرَجَعَ مُوْسَى إلى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفًا ﴿ قَالَ يٰقَوْمِ الله يَعِدُكُمْ رَبُّكُمْ وَعُدًا حَسَنًا ﴿ اَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهَدُ اَمْ اَرَدُتُّمْ أَنُ يَّحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِّنَ رَّبِّكُمْ فَأَخُلَفُتُمْ مَّوْعِدِي عَ

قَالُوا مَآ اَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا وَ لَكِنَّا حُمِّلْنَآ اَوْزَارًا مِّنُ زِيْنَةِ الْقَوْمِ فَقَذَفُنْهَا فَكَذٰلِكَ ٱلْقَى السَّامِرِيُّ ﴿

برکایا اُنکوسامری نے [۸۶]

۸۶۔ پھرالٹا پھرا موسی اپنی قوم کے پاس غصہ میں بھرا پیجاتا ہوا کھا اے قوم کیا تم سے وعدہ نہ کیا تھا تہمارے رب نے اچھا وعدہ کیا طویل ہو گئی تم پر مدت یا چاہا تم نے کہ اترے تم پر غضب تمہارے رب کا اس لئے فلات کیاتم نے میرا وعدہ [۸۰]

۸۷ ۔ بولے ہم نے غلاف نہیں کیا تیرا وعدہ اپنے اختیار سے و لیکن اٹھوایا ہم سے مجاری بوجھ قوم فرعون کے زبور کا سو ہم نے اُسکو پھینک دیا پھر اس طرح ڈھالا سامری نے [۸۸]

۸۸۔ پھر بنا نکالا اُنکے واسطے ایک بچھڑا ایک دھڑ جمیں آواز گائے کی پھر کھنے لگے یہ معبود ہے تمہارا اور معبود ہے موسی کا سووہ بھول گیا [۸۹]

## فَاَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ خُوَارُ فَقَالُوَا هَا خُرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ خُوَارُ فَقَالُوَا هَٰذَآ اللهُ كُمْ وَ اللهُ مُوسى فَنَسِي اللهِ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَا عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهِ عَلَا عَ

۸۶ ۔ قوم کوسامری کا برکانا: یعنی تم توادھرآئے اور ہم نے تیری قوم کوایک سخت آزمائش میں ڈال دیا، جس کا سبب عالم اسباب میں سامری بنا ہے۔ کیونکہ اسی کے اغواء واضلال سے بنی اسرائیل نے موسیٰ کی غیبت میں بچھڑا پوجنا شروع کر دیا تھا۔ جس کا قصہ سورہ اعراف میں گذر چکا ہے۔ (تنبیہ) سامری کا نام بھی بعض کہتے ہیں موسی تھا۔ بعض کے نزدیک یہ اسرائیلی تھا بعض کے نزدیک قبطی بہرعال جمہور کی رائے یہ ہے کہ یہ شخص حضرت موسیٰ کے عمد کا منافق تھا اور منافقین کی طرح فریب اور چالبازی سے مسلمانوں کو گمراہ کرنے کی فکر میں رہتا تھا۔ ابن کثیر کی روایت کے موافق کتب اسرائیلیہ میں اس کا نام ہارون ہے۔ ۸۷۔ قوم پر حضرت موسی علیہ السلام کا غصہ: یعنی میرے اتباع میں تم کو دینی و دنیوی ہر طرح کی بھلائی پہنچے گی۔ چنانچہ بہت سی عظیم الثان بھلائیاں ابھی ابھی تم اپنی آنکھوں سے دیکھ چکے ہواور جو باقی ہیں وہ بھی عنقریب ملنے والی ہیں کیا اس وعدہ کو بہت زیادہ مدت گذر گئی تھی کہ تم چھلے احمانات کو بھول گئے اور اگلے انعامات کا انتظار کرتے کرتے تھک گئے ہو؟ یا جان بوجھ کرتم نے مجھ سے وعدہ خلافی کی ؟ اور دین توحید پر قائم یہ رہ کر خدا کا غضب مول لیا۔ (کذا فسرہ ابن کثیر) یا یہ مطلب لیا جائے کہ تم سے حق تعالیٰ نے تیس چالیس روز کا وعدہ کیا تھا کہ اتنی مدت موسیؑ ""طور"" پر معتکف رمیں گے، تب تورات شریف ملے گی۔ تو کیا بہت زیادہ مدت گذر گئی کہ تم انتظار کرتے کرتے تھک گئے ؟ اور گوسالہ پرستی اختیار کرلی ، یا عدًا یہ حرکت کی ہے تا غضب الهی کے متحق بنو۔ اور اخلفتُم مَوْعِدِی سے مراد وہ وعدہ ہے جو بنی اسرائیل نے موسیٰ سے کیا تھا کہ آپ ہم کو خدا کی کتاب لا دیجئے ہم اسی پر عمل کیا کریں گے۔ اور آپ کے اتباع پر مستقیم رہیں گے۔ ٨٨ ـ زيورات اور سونے كا بچھڑا: يعنى ہم نے اپنے اختيار سے از نود ايسا نہيں كيا، يه حركت ہم سے سامرى نے كرائى ـ صورت

۸۸۔ زیورات اور سونے کا بچھڑا؛ یعنی ہم نے اپنے افتیار سے از فود ایسا نہیں کیا ، یہ حرکت ہم سے سامری نے کرائی۔ صورت یہ ہوئی کہ قوم فرعون کے زیورات کا بوبوجہ ہم پر لدا ہوا تھا اور سمجھ میں نہ آنا تھاکہ اسے کیا کریں ۔ وہ ہم نے باہمی مثورہ کے بعد ایس چھینکا۔ اس کوآگ میں پھلا کر سامری نے ڈھال لیا اور بچھڑے کی صورت بناکر کھڑی کر دی ۔ یہ قصہ سورہ اعراف میں گذر چکا ہے وہاں کے فوائد دیکھ لئے جائیں ۔ (تنبیہ) قوم فرعون کے یہ زیورات کس طرح بنی اسرائیل کے ہاتھ آئے تھے ؟ یا ان سے مستعار لئے تھے یا مال غنیمت کے طور پر ملے یا اور کوئی صورت ہوئی ۔ اس میں مفسرین کا اختلاف ہے ۔ کوئی صورت ہمی ہو، بنی اسرائیل ان کا استعال اپنے لئے جائز نہیں سمجھتے تھے، لیکن غضب ہے کہ اس کا بت بناکر پو بنا جائز سمجھا۔

۸۹۔ یعنی موسیٰ سے بھول ہوئی کہ خدا تعالیٰ سے ہم کلام ہونے کے لئے طور پر گئے۔ خدا تو یہاں موجود ہے۔ یعنی یہ ہی بچھڑا۔ الیعاذ باللہ۔ شایدیہ قول انہیں سے سخت غالیوں کا ہوگا۔

اَفَلَا يَرَوْنَ اَلَّا يَرْجِعُ اِلَيْهِمُ قَوُلًا لَهُ وَ لَا يَوْجِعُ اِلَيْهِمُ قَوُلًا لَهُ وَ لَا يَمْلِكُ لَهُمُ ضَرَّا وَ لَا نَفْعًا ﴿ يَمْلِكُ لَهُمْ ضَرَّا وَ لَا نَفْعًا ﴿

وَلَقَدُ قَالَ لَهُمْ هُرُونُ مِنَ قَبْلُ لِقَوْمِ إِنَّمَا فُتِنْتُمْ بِهِ وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحُمُنُ فَاتَّبِعُونِيْ وَ اَطِيْعُونَ فَاتَّبِعُونِيْ وَ اَطِيْعُوْ اَمْرِيْ ﴿

قَالُوا لَنُ نَّبُرَ مَ عَلَيْهِ عَكِفِينَ حَتَّى يَرُجِعَ اللَّهُ اللللْمُولِي اللَّهُ اللِمُ الللّهُ اللللِّهُ اللللِمُ الللِمُ اللل

قَالَ لِهُرُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَايَتَهُمْ ضَلُّوٓ ا ﴿

اللَّا تَتَّبِعَنِ الْفَعَصَيْتَ اَمْرِي ﴿

قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِيْ وَ لَا بِرَأْسِيُ ۚ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ إِنِّى خَشِيْتُ اَنْ تَقُولَ فَرَّقْتَ بَيْنَ بَنِيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ تَرُقُبُ قَوْلِيْ ﴿ اللَّهُ اللّ

قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يُسَامِرِيُّ عَيْ

۸۹۔ مملا یہ لوگ نہیں دیکھتے کہ وہ جواب تک نہیں دیتا اُنکو کسی بات کا اور اختیار نہیں رکھتا اُنکے برے کا اور ہے اُنگار نہیں رکھتا اُنکے برے کا اور یہ بھلے کا [۹۰]

9- اور کما تھا اُنگو ہارون نے پہلے سے اے قوم بات
یہی ہے کہ تم بہک گئے اس بچھڑے سے اور تمہارا
رب تور حمن ہے سومیری راہ چلواور مانو بات میری [۹]

۱۹۔ بولے ہم برابر اسی پر لگے بیٹے رہیں گے جب
 تک لوٹ کرینہ آئے ہمارے پاس موسی [۹۲]

۹۲۔ کہا موسی نے اے ہارون کس چیز نے روکا تجھ کو جب دیکھا تھا تو نے کہ وہ بہک گئے

٩٣ - كه تومير \_ پيچے نه آياكيا تونے ردكيا ميراعكم [٩٣]

۹۴۔ وہ بولا اے میری ماں کے جنے نہ پکڑ میری داڑھی اور نہ سر<sup>[۹۳]</sup> میں ڈراکہ تو کھے گا پھوٹ ڈالدی تونے بنی اسرائیل میں اوریاد نہ رکھی میری بات<sup>[۹۵]</sup>

90۔ کما موسی نے اب تیری کیا حقیقت ہے اے سامری<sup>[۹۱]</sup> .۹۔ یعنی اندھوں کو اتنی موٹی بات بھی نہیں سوجھتی کہ جو مورتی نہ کسی سے بات کر سکے نہ کسی کو ادنی ترین نفع نقصان پہنچانے کا اختیار رکھے ، وہ معبودیا غداکس طرح بن سکتی ہے۔

ا9۔ قوم کو حضرت ہارون کی تنبیہ: یعنی حضرت ہارون نرمی سے زبانی فھائش کر چکے تھے کہ جس بچھڑے پر تم مفتون ہورہے ہو، وہ خدا نہیں ہوسکتا۔ تمہارا پرورد گاراکیلا رحمن ہے۔ جس نے اب تک خیال کروکس قدر رحمتوں کی بارش تم پر کی ہے۔ اسے چھوڑ کر کدھرجا رہے ہو۔ میں موسیٰ کا جانشین ہوں اور خود نبی ہوں۔ اگر اپنا بھلا چاہتے ہو تو لازم ہے کہ میری راہ چلو اور میری بات مانو۔ سامری کے اغواء میں مت آؤ۔

<mark>97۔ قوم کی ضد:</mark> یعنی موسیٰ کے واپس آنے تک توہم اس سے ٹلتے نہیں ان کے آنے پر دیکھا جائے گا ہو کچھ مناسب معلوم ہو گاکریں گے۔

97۔ حضرت ہارون علیہ السلام سے حضرت موسی علیہ السلام کی بازپرس: یعنی میں تم کو اپنا غلیفہ بناکر اور عکم کر کے گیا تھا کہ میری غیبت میں ان کی اصلاح کر نا اور مفیدین کے راستہ پر نہ چلنا ۔ پھر تم نے کیا اصلاح کی ؟ کیوں اپنے موافقین کو ساتھ لے کر ان گوسالہ پرستوں کا سختی سے مقابلہ نہ کیا ؟ اگر یہ نہ ہو سکتا تھا تو ان سے منقطع ہو کر میرے پاس کیوں نہیں چلے آئے ؟ غرض تم نے ایسی صریح گمراہی کو دیکھ کر میرے طریق کار کی پیروی کیوں نہیں کی ؟

۹۴۔ حضرت موسیؑ نے فرط جوش میں ہارون کی داڑھی اور سر کے بال پکڑ لئے تھے۔ اس کی مفصل بحث سورہ اعراف کے فوائد میں گذر یکی۔

98۔ صفرت ہارون علیہ السلام کی معذرت: یعنی میری سمجھ میں یہ ہی آیا کہ تمہارے آنے کا انتظار اس سے بہتر ہے کہ تمہارے ویجھے کوئی ایسا کام کروں جس سے بنی اسرائیل میں چھوٹ پڑ جائے۔ کیونکہ ظاہر ہے اگر مقابلہ یا انقطاع ہوتا تو کچھ لوگ میرے ساتھ ہوتے اور بہت سے مخالف رہتے ۔ مجھے ڈر ہوا کہ تم آگر یہ الزام نہ دو کہ میرا انتظار کیوں نہ کیا؟ اور قوم میں ایسا تفرقہ کیوں ڈال دیا۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے میں کہ چلتے وقت موسیٰ ہارون کو نصیحت کر گئے تھے کہ سب کو متفق رکھیو۔ اس لئے انہوں نے بچھڑا پوجنے والوں کا مقابلہ نہ کیا ۔ زبان سے البت سمجھایا وہ نہ سمجھے بلکہ ان کے قتل پر تیار ہونے لگے و کا دُو ا یَقْتُلُو نِنِیْ ۔ وہ سامری سے بازپرس: ادھر سے فارغ ہوکر موسیٰ نے سامری کو ڈانٹ بتلائی اور فرمایا کہ اب تواپیٰ حقیقت بیان کر ۔ یہ حرکت تو نے کس وجہ سے کی ؟ اور کیا اسباب پیش آئے کہ بنی اسرائیل تیری طرف جھک پڑے۔

قَالَ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَبُصُرُوا بِهِ فَقَبَضَتُ قَالَ بَصُرُتُ بِمَا لَمْ يَبُصُرُوا بِهِ فَقَبَضَتُ قَبُضَةً مِّنَ اَثَرِ الرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا وَ كَذٰلِكَ سَوَّلَتُ لِى نَفْسِى 

سَوَّلَتُ لِي نَفْسِى 

سَوْلَتُ لِي نَفْسِى 

سَوْلَتُ لِي الْمَالِمُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّه

قَالَ فَاذُهَبُ فَإِنَّ لَكَ فِي الْحَيْوةِ اَنْ تَقُولَ لَالْ مِسَاسَ وَ إِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَّنْ تُخْلَفَهُ وَانْظُرُ إِلَى إِلْهَكَ الَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ وَانْظُرُ إِلَى إِلْهَكَ الَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَا نَخُرِقَنَهُ ثُمَّ لَنَنْسِفَنَهُ فِي الْيَمِ عَاكِفًا لَا نَخُرِقَنَهُ ثُمَّ لَنَنْسِفَنَهُ فِي الْيَمِ نَسْفًا عَلَيْهِ فَيَا الْهَا اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

إِنَّمَاۤ اِللهُكُمُ اللهُ الَّذِى لَاۤ اِللهَ الَّا هُوَ ۖ وَاللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

كَذٰلِكَ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنَ اَثُبَاءِ مَا قَدُ سَبَقَ وَقَدُاتَيُنٰكَ مِنُ لَّدُنَّا ذِكْرًا ﷺ

مَنُ اَعْرَضَ عَنْهُ فَاِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وِزْرًا ﴿

99۔ بولا میں نے دیکھ لیا جو اوروں نے نہ دیکھا پھر بھرلی میں نے دیکھ لیا جو اوروں نے نہ دیکھا پھر بھرلی میں نے ایک مٹھی پاؤں کے نیچے سے اُس بیھیج ہوئے کے پھر میں نے وہی ڈالدی اور یہی صلاح دی مجھ کو میرے جی نے [۹۵]

ہو۔ کہا موسی نے دور ہو تیرے لئے زندگی بھر تو اتنی سزا ہے کہ کہا کرے مت چھیڑو [۹۸] اور تیرے واسط ایک وعدہ ہے وہ ہرگز تجھ سے خلاف نہ ہو گا [۹۹] اور دیکھ اپنے معبود کو جس پر تمام دن تو معتلف رہتا تھا ہم اسکو جلا دیں گے پھر بکھیر دیں گے دریا میں اڑا کر [۱۰۰]

۹۸۔ تمہارا معبود تو وہی اللہ ہے جس کے سواکسی کی بندگی نہیں سب چیز سما گئی ہے اُسکے علم میں [۱۰۱]

99۔ یوں سناتے ہیں ہم تجھ کو اُنکے احوال جو پہلے گذر عیکے [۱۰۲] اور ہم نے دی تجھ کو اپنے پاس سے پڑھنے کی کتاب[۱۰۲]

۱۰۰۔ جو کوئی منہ پھیر لے اُس سے وہ اٹھائے گا دن قیامت کے ایک بوجھ

، ۔ حضرت جبریل علیہ السلام کے پاؤں تلے کی مٹی: سامری نے کھا کہ مجھ کو ایک ایسی چیز نظر پڑی جو اوروں نے نہیں دیکھی تھی۔ یعنی غدا کے بھیجے ہوئے فرشۃ (جبریل) کو گھوڑے پر سوار دیکھا۔ ثاید یہ اس وقت ہوا ہو جب بنی اسرائیل دریا میں گھے اور پیچھے پیچھے فرعون کا لٹکر گھسا اس مالت میں جبریل دونوں جاعوں کے درمیان میں کھڑے ہو گئے تا ایک کو دوسرے سے ملئے نہ دیں۔ ہم مال سامری نے کسی محموس دلیل سے یا وجدان سے یا کسی قیم کے تعارف سابق کی بناء پر سمجھ لیا کہ یہ جبریل میں ان کے گھوڑے کے پاؤں کے بینچے سے معظی بھر ممٹی اٹھا لی ۔ وہ ہی اب سونے کے بیچھڑے میں ڈال دی ۔ کیونکہ اس کے جی میں یہ بات آئی کہ روح القدس کی خاک پا میں یقینا کوئی خاص تاثیر ہوگی ۔ صفرت شاہ صاحب لکھتے میں کہ سونا تھا کا فروں کا مال لیا ہوا فریب سے ، اس میں مٹی پڑی برکت کی ، حق اور باطل مل کر ایک کرشمہ بن گیا کہ جاندار کی روح اور آواز اس میں ہو گئی ۔ ایسی چیزوں سے بہت بینا چاہئے ۔ اسی سے بت پرستی بڑھتی ہے ۔ (تنبیہ) آیت کی جو تفییر اوپر بیان ہوئی ۔ صحابہ و تابعین اور علمائے مفسرین سے یہ ہی منقول ہے بعض زائفین نے اس پر جو طعن کئے میں اور آیت کی دور از صواب تاویلیں کی بیس ، ان کا کافی جواب صاحب روح المعانی نے دیا ہے یہاں اس قدر بسط کا موقع نہیں ۔ من شاء فلیر اجھہ ۔

۹۸۔ سامری کی سزا: یعنی مجھے ہاتھ مت لگاؤ مجھ سے علیحدہ رہو، پونکہ اس نے بچھڑے کا ڈھونگ بنایا تھا حب جاہ وریاست سے کہ لوگ اس کے ساتھ ہوں اور سردار مانیں اس کے مناسب سزا ملی کہ کوئی پاس نہ پھٹکے ، جو قریب جائے وہ نود دور رہنے کی ہدایت کر دے۔ اور دنیا میں بالکل ایک ذلیل ، اچھوت ، اور وحثی جانور کی طرح زندگی گذارے۔

99۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ دنیا میں اسکویہ ہی سزا ملی کہ لشکر بنی اسرائیل سے باہر الگ رہتا۔ اگر وہ کسی سے ملتا یا کوئی اس سے تو دونوں کو تپ چڑھتی ، اسی لئے لوگوں کو دور دور کرتا۔ اور یہ جو فرمایا کہ ایک وعدہ ہے جو خلاف نہ ہو گا۔ شاید مراد عذاب آخرت ہے اور شاید دجال کا نکلنا۔ وہ بھی یمود میں سامری کے فساد کی تشخمیل کرے گا جیسے ہمارے پینمبر مال بانٹتے تھے ، ایک شخص نے کہا انصاف سے بانٹو فرمایا "اسکی جنس کے لوگ نکلیں گے "" وہ خارجی نکلے کہ اپنے پیشواؤں پر لگے اعتراض پکڑنے جو کوئی دین کے پیشواؤں پر طعن کرے ایسا ہی ہے۔

۱۰۰۔ یعنی تیری سزاتو یہ ہوئی ۔ اب تیرے جھوٹے معبود کی قلعی بھی کھولے دیتا ہوں جس بچھڑے کو تو نے خدا بنایا اور دن بھر وہاں دل جائے بیٹھا رہتا تھا، ابھی تیری آنکھوں کے سامنے توڑ پھوڑ کر اور جلا کر راکھ کر دوں گا۔ پھر راکھ کو دریا میں بہا دوں گا۔ تا اس کے پجاریوں کو خوب واضح ہو جائے کہ وہ دوسروں کو توکیا نفع نقصان پہنچاسکتا ۔ خود اپنے وجود کی بھی حفاظت نہیں کر سکتا۔

1۰۱۔ باطل کو مٹانے کے ساتھ ساتھ حضرت موسی قوم کو حق کی طرف بلاتے جاتے ہیں ۔ یعنی بچھڑا توکیا چیز ہے کوئی بڑی سے بڑی چیز بھی معبود نہیں بن سکتی سچا معبود تو وہ ہی ایک ہے۔ جس کے سواکسی کی بندگی حقلاً و نظرةً روا نہیں اور جس کا لا محدود علم ذرہ ذرہ کو محیط ہے۔

101۔ پیچھے واقعات سنانے کی حکمت: یعنی موسی و فرعون کی طرح اور بہت سی گذشتہ اقوام کے واقعات ہم تجھ کو اور تیرے ذریعہ سے تمام دنیا کو سناتے رہتے ہیں جس میں بہت سے فوائد ہیں مثلاً علم کی توقیر، معجزات کی تکثیر، پیغمبر اور مسلمانوں کی تسلی عظمندوں کے لئے عبرت و تذکیر، اور معاندین کے حق میں تہدید و ترہیب کا سامان ہوتا ہے۔

١٠٣ يعني قرآن كريم جوان عبرت آموز واقعات وحقائق پر مثمل ہے۔

خُلِدِيْنَ فِيْهِ ﴿ وَ سَآءَ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ حِمْلًا ﴿

يَّوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّوْرِ وَ نَحْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَ إِذْرُرُقًا اللَّهُ وَ الْمُحْرِمِينَ

يَّتَخَافَتُونَ بَيْنَهُمُ إِنْ لَبِثْتُمُ إِلَّا عَشُرًا 🚍

نَحْنُ اَعْلَمُ بِمَا يَقُوْلُوْنَ اِذْ يَقُوْلُ اَمُثَلُهُمُ يَخُنُ اَعْلَمُ بِمَا يَقُولُ اَمُثَلُهُمُ عَلَي الله عَوْمًا الله عَوْمُ الله عَوْمُ الله عَوْمًا الله عَوْمًا الله عَوْمًا الله عَوْمًا الله عَوْمُ الله عَوْمُ الله عَمْمُ الله عَمْمُ الله عَمْمُ الله عَوْمُ الله عَمْمُ اللهُ عَمْمُ اللهُ عَا اللهُ عَمْمُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَمْمُ اللهُ عَمْمُ اللهُ عَمْمُ اللهُ عَمْمُ اللهُ عَمْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْ

اا۔ سدا رمیں گے اس میں اور برا ہے اُن پر قیامت میں وہ بوجھ اٹھانے کا [۱۰۴]

۱۰۲۔ جس دن میمونکیں گے صور میں اور گھیر لائیں گے ہم گناہگاروں کواُس دن نیلی آتکھیں [۱۰۵]

۱۰۳ ۔ چیکے چیکے کہتے ہونگے آلیں میں تم نہیں رہے مگر دس دن [۱۰۶]

۱۰۴۔ ہم کو خوب معلوم ہے جو کچھ کہتے ہیں [۱۰۰] جب بولے گا اُن میں اچھی راہ روش والا تم نہیں رہے مگر ایک دن [۱۰۸]

۱۰۸۔ یعنی اعرض وتکذیب سے جوگناہوں کا بوچھ قیامت کے دن ان پر لاُ دا جائے گا، کبھی ملکا نہ ہو گا۔ ہمیشہ اس کے نیچے دبے رمیں گے پھراس کا اٹھانا کوئی ہنسی کھیل نہیں جب اٹھائیں گے تو پتہ چلے کا کہ کیسے برے اور سخت بوچھ کے نیچے دبائے گئے میں۔

100 معشر میں مجرمین کی حالت: یعنی محشر میں لائے جانے کے وقت اندھے ہوں گے ۔ یا شاید یوں ہی آتکھیں نیلی ہوں بدنائی کے واسطے بہر حال اگر پہلے معنی لئے جائیں تو یہ ایک خاص وقت کا ذکر ہے ۔ پھر آتکھیں کھول دی جائیں گی تاکہ دوزخ وغیرہ کو دیکھ سکیں "ورَاَی الجرِمِوْنَ النارَ" الآیة (الکھف رکوع) اَسْمِعْ بِھِمْ وَ اَبْصِتْ یَوْمَد یا تنو ننا (مریم رکوع) دیکھ سکیں "ورَاَی الجرمِوْنَ النارَ" الآیة (الکھف رکوع) اسمِعْ بِھِمْ وَ اَبْصِتْ یَوْمَد یا تنو ننا (مریم رکوع) 101 دنیا کی زندگی پر ندامت: یعنی آخرت کا طول اور وہاں کے ہولناک احوال کی شدت کو دیکھ کر دنیا میں یا قبر میں رہنا اتنا کم نظر

آئے گاگویا ہفتہ عشرہ سے زیادہ نہیں رہے۔ بڑی جلدی دنیا ختم ہو گئی یہاں کے مزے اور کمبی پوڑی امیدیں سب بھول جائیں گے بیودہ عمر ضائع کرنے پر ندامت ہوگی۔ یا شاید معذرت کے طور پر ایسا کہیں گے ۔ یعنی دنیا میں بہت ہی کم شمرنا ہوا۔ موقع نہ ملاکہ آخرت کے لئے کچھ سامان کرتے جیسے دوسری جگہ فرمایا و یکو مَر تَقُو مُر السَّاعَةُ یقسم المُجْرِمُوْنَ مَا لَبِثُوْ خَیْرُ سَاعَة الی آخرہ (روم رکوع)

۱۰۷ یعنی چیکے کہنا ہم سے نہیں چھپتا۔ وہ آپ میں جو سرگوشیاں کریں گے ہم کو نوب معلوم ہیں۔

۱۰۸ یعنی جو ان میں زیادہ عقلمند، صائب الرائے اور ہشیار ہو گا وہ کھے گاکہ میاں دس دن بھی کماں ؟ صرف ایک ہی دن سمجھو ۔ اس کوزیادہ عقلمند اور اچھی راہ روش والا اس لئے فرمایا کہ دنیا کے زوال و فنا اور آخرت کی بقاء و دوام اور شدت ہول کو اس نے دوسروں سے زیادہ سمجھا۔

> وَ يَسْئَلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلْ يَنْسِفُهَا رَبِّيَ نَسْفًا اللهِ

> > فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا 📆

لَّا تَرٰى فِيهَا عِوَجًا وَّ لَاۤ اَمُتًا ﴿

يَوْمَيِدٍ يَّتَّبِعُوْنَ الدَّاعِيَ لَا عِوَجَ لَهُ ۚ وَ خَشَعَتِ الْاَصُوَاتُ لِلرَّحُمٰنِ فَلَا تَسْمَعُ إلَّا هَمُسًا ﷺ

۱۰۵۔ اور تجھ سے پوچھتے ہیں پہاڑوں کا عال سو تو کھہ اُنکو بکھیر دے گا میرا رب اڑا کر

۱۰۶۔ پھر کر چھوڑے گا زمین کو صاف میدان

١٠٥ ينه ديڪھے تواُس ميں موڑاور بنہ ٹيلا [١٠٩]

۱۰۸۔ اُس دن پیچے دوڑیں گے بگارنے والے کے ٹیڑھی نہیں جمکی بات ["] اور دب جائیں گی آوازیں رحمٰن کے ڈرسے پھر تونہ سنے گا مگر گھس گھسی آواز ["]

1.9 اور عظیم الثان علی مالت: یعنی قیامت کے ذکر پر منکرین حشراستراءً کھتے ہیں کہ ایسے ایسے سخت اور عظیم الثان پہاڑوں کا کیا حشر ہو گا کیا یہ بھی ٹوٹ بھوٹ جائیں گے ؟ اس کا جواب دیا کہ حق تعالیٰ کی لا محدود قدرت کے سامنے پہاڑوں کی کیا حقیقت ہے ان سب کو ذرا سی دیر میں کوٹ پیس کر ریت کے ذرات اور دھنی ہوئی روئی کی طرح ہوا میں اڑا دیا جائے گا اور زمین بالکل صاف و ہموار کر دی جائے گی جس میں کچھ آنے تھے اور اون نے نے نہ رہے گی پہاڑوں کی رکاوٹیں ایک دم میں صاف کر دی

جائیں گی۔

۱۱۔ یعنی جدھر فرشتہ آواز دے گایا جمال بلائے جائیں گے سیدھے تیرکی طرح ادھر دوڑے جائیں گے ۔ نہ بلانے والے کی بات ٹیڑھی ہوگی اور یہ دوڑنے والوں میں کچھ ٹیڑھا ترچھا پن رہے گا۔ کاش یہ لوگ دنیا میں اللہ کے داعی کی آواز پر اسی طرح سیدھے جھپٹتے تو وہاں کام آیا۔ پر یمال اپنی بدبختی اور کجروی سے ہمیشہ ٹیڑھی چال چلتے رہے۔

الا۔ رحمٰن کے ڈریسے آوازوں کا پہت ہونا: یعنی محثر کی طرف چلنے کی تھسکھساہٹ کے سوا اس وقت رحمٰن کے نوف وہیبت کے مارے کسی کی آواز نہ سنائی دے گی، اگر کوئی کچھ کھے گا بھی تواس قدر آہستہ جیسے کانا پھو سی کرتے ہوں۔

يَوْ مَبِذِ لَّا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنَ أَذِنَ لَهُ رحمن نے دی اور پسند کی اسکی بات [""] الرَّحْمٰنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلًا 🗃

> يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيَدِيُهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيْظُونَ بِهِ عِلْمًا 🗃

وَ عَنَتِ الْوُجُوهُ لِلْحَيِّ الْقَيُّومِ ﴿ وَقَدُ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلُمًا

وَ مَنْ يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحْتِ وَ هُوَ مُؤْمِنُ فَلَا يَخْفُ ظُلُمًا وَّلَا هَضُمًا 🚌

۱۰۹۔ اُس دن کام نہ آئے گی سفارش مگر جمکو اجازت

ظه ۲۰

۱۱۰۔ وہ جانتا ہے جو کچھ ہے اُنکے آگے اور پیچھے اور پہ قابو میں نہیں لا سکتے اُسکو دریافت کر کر [الل

ااا۔ اور رگڑتے ہیں منہ آگے اس جیسے ہمیشہ رہنے والے کے [مال] اور خراب ہوا جس نے بوجھ اٹھایا ظلم كا [۱۱۵]

۱۱۲۔ اور جو کوئی کرے کچھ مصلائیاں اور وہ ایمان مبھی رکھتا ہو سو اُسکو ڈر نہیں بے انصافی کا اور یہ نقصان پہنچنے کا

اا۔ کوئی سفارش کام نہیں آئے گی: یعنی اس کی سفارش چلے گی جس کو خدا تعالیٰ کی طرف سے سفارش کی اجازت ملے اس کا بولنا غدا کو پسند ہو۔ اور بات ٹھ کانے کی کھے اور ایسے شخص کی سفارش کرے جس کی بات (لا اللہ ) فدا کو پسند آ چکی ہے کا فر کے حق میں کوئی سعی سفارش نہیں چلے گی۔

۱۱۳ یعنی خدا کا علم سب کو محیط ہے لیکن بندوں کا علم اس کو یا اس کی معلومات کو محیط نہیں ۔ اس لیے وہ اپنے علم محیط سے جانتا ہے کس کوکس کے لئے شفاعت کا موقع دینا عاہئے۔

۱۱۷۔ میں بھی علانیہ اسی حی وقیوم کے سامنے دائیں گے: یعنی اس روز بڑے بڑے سرکش میں بھی علانیہ اسی حی وقیوم کے سامنے ذلیل قیدیوں کی طرح جھکے ہوں گے جنوں نے کبھی خدا کے آگے پیشانی نہ ٹیکی تھی اس وقت بڑی عاجزی سے گردن جھکائے طلحے آئیں گے۔

۱۱۵۔ یعنی ظالم کا عال کچھ نہ پوچھوکیا خراب ہو گا۔ ظلم کے لفظ میں شرک اور دوسرے معاصی بھی داخل ہیں جیسے فرمایا إنَّ الشِّر كَ لَظُلْمُ مُ عَظِیمُ مُ اللَّرِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ الل

117ء بے انصافی یہ کہ کوئی نیکی ضائع کر دی جائے یا ناکردہ گناہ پکرا جائے ۔ اور نقصان پہنچنا یہ کہ استحقاق سے کم بدلہ دیا جائے۔

۱۱۳۔ اور اسی طرح اثارا ہم نے قرآن عربی زبان کا اور پھیر پھیر کر سنائی ہم نے اُس میں ڈرانے کی باتیں تاکہ وہ پر ہیز کریں یا ڈالے اُنکے دل میں سوچ [۱۴]

وَكَذَٰلِكَ اَنْزَلْنَهُ قُرُانًا عَرَبِيًّا وَّ صَرَّفُنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيْدِ لَعَلَّهُمُ يَتَّقُونَ اَوْ يُحْدِثُ لَعُمُ دِكُونَ اَوْ يُحْدِثُ لَهُمْ ذِكْرًا 
اللَّهُمْ ذِكْرًا

۱۱۷۔ سو بلند درجہ اللہ کا اُس سچے بادشاہ کا [۱۸] اور تو جلدی منہ کر قرآن کے لینے میں جب تک کہ پورا منہ ہو چکے اُس کا اترنا اور کہہ اے رب زیادہ کر میری سجھ [۱۹]

فَتَعٰلَى اللهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ وَلَا تَعْجَلُ بِالْقُرَانِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُتُفْضَى إلَيْكَ وَحُيُدُ وَ فَيُدُ وَ قُلُ رَّبِ زِدُنِيْ عِلْمًا عَلَى اللهَ اللهُ عَلَمًا عَلَى اللهُ اللهُ عَلَمًا عَلَمُ اللهُ اللهُ

۱۱۵۔ اور ہم نے تاکید کر دی تھی آدم کو اُس سے پہلے پہر پھر بھول گیا اور نہ پائی ہم نے اسمیں کچھ ہمت [۳۰]

وَ لَقَدُ عَهِدُنَآ إِلَى ادَمَ مِنْ قَبُلُ فَنَسِيَ وَ لَمُ إِنَجِدُ لَهُ عَزُمًا اللهِ اللهِ عَزُمًا اللهِ اللهِ اللهِ عَزُمًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

۱۱۱۔ اور جب کہا ہم نے فرشتوں کو سجدہ کروآدم کو تو سجدہ میں گر پڑے مگر نہ مانا ابلیس نے

وَ إِذْ قُلْنَا لِلْمَلَّيِكَةِ اسْجُدُوا لِأَدَمَ فَسَجَدُوَّا إِلَّا إِبْلِيْسَ ۖ أَبِي ﷺ

اا۔ قرآن کریم کی تنبیہ صاف ہے: یعنی جیسے یہاں محشر کے احوال اور نیک وبد کے نتائج صاف صاف سنا دیے اسی طرح ہم

نے پورا قرآن صاف زبان عربی میں نازل کیا ۔ تا جو لوگ اس کے اولین مخاطب میں اس کو پڑھ کر خدا سے ڈریں اور تقویٰ کی راہ اختیار کریں ، اور اتنا یہ ہو تو کم از کم ان کے دلوں میں اپنے انجام کی طرف سے کچھ سوچ توپیدا ہو جائے ممکن ہے یہ ہی سوچ اور غور و فکرآگے بڑھتے بڑھتے ہدایت پر لے آئے ۔ اوران کے ذریعہ سے دوسروں کو ہدایت ہو۔

۱۱۸۔ جس نے ایسا عظیم الثان قرآن آبارا، اور اپنی رعایا کو ایسی سچی اور کھری باتیں ان کے فائدے کے لئے سنائیں ۔

۱۱۹۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کوایک دعا کی تعلیم: یعنی جب قرآن ایسی مفید و عجیب چیز ہے توجس طرح ہم اس کو بتدریج آہستہ آہستہ آبارتے ہیں ، تم بھی اس کو جبریل سے لینے میں جلدی نہ کیا کرو۔ جس وقت فرشتہ وحی پڑھ کر سنائے تم عجلت کر کے اس کے ساتھ ساتھ نہ پڑھو ہم ذمہ لے چکے ہیں کہ قرآن تمہارے سینہ سے نکلنے نہ پائے گا۔ پھراس فکر میں کیوں پڑتے ہوکہ کمیں بھول نہ جاؤں اس فکر کے بجائے یوں دعا کیا کرو کہ اللہ تعالیٰ قرآن کی اور زیادہ سمجھ اور بیش از بیش علوم و معارف عطا فرمائے۔ دیکھوآدمٔ نے ایک چیز میں بے موقع تعجیل کی تھی اس کا انجام کیا ہوا۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ ""جبریل جب قرآن لاتے حضرت انکے پڑھنے کے ساتھ آپ بھی پڑھنے لگتے کہ بھول نہ جاؤں ، اس کو پہلے منع فرمایا تھا۔ سورہ قیامت میں لا تُحَرّكَ بِهِ لِسَانِكَ لِتَعْجَلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَةً وَقُرُ انَةً اورتسلى كر دى تحى كه اس كا ياد ركسوانا اور لوگوں تك پينوانا ہمارے ذمہ ہے۔ لیکن بندہ بشرہے ، شاید مجھول گئے ہوں اس لئے مچھراس آیت سے تقید کیا۔ اور مجھولنے پر آگے مثل بیان فرمائی آدمً کی۔""

> فَقُلْنَا يَادَمُ إِنَّ هٰذَا عَدُوُّ لَّكَ وَ لِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشُقى عَلَى عائے تکلیف میں [۱۳۱]

> > إِنَّ لَكَ ٱلَّا تَجُوْعَ فِيهَا وَ لَا تَعُرِي ﴿

وَأَنَّكَ لَا تَظْمَؤُا فِينَهَا وَلَا تَضْحٰي 📺

فَوَسُوسَ اِلَيْهِ الشَّيْطُنُ قَالَ يَـادَمُ هَلُ اَدُلَّكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكٍ لَّا يَبْلَى ﷺ

ا۔ پھر کہ دیا ہم نے اے آدم یہ دشمن تیرا ہے اور تیرے جوڑے کا سونکلوا نہ دے تکو بہشت سے پھر تو پڑ

١١٨ - تجھ کو يه ملا ہے کہ يہ مجھو کا ہو تواُس ميں اور يہ ننگا

۱۱۹۔ اور یہ کہ بنہ پیاس کھینچے تو اس میں اور بنہ رهوب [۱۳۲]

۱۲۰۔ مچر جی میں ڈالا اُسکے شیطان نے کہا اے آدم میں بتاؤں تجھ کو درخت سدا زندہ رہنے کا اور بادشاہی جو پرانی یه ہو[سی] ۱۲۱۔ پھر دونوں نے کھالیا اُسمیں سے پھر کھل گئیں اُن پر اُنکی بری چیزیں اور لگے گانٹھنے اپنے اوپر پتے بہشت کے [۲۳] اور عکم ٹالا آدم نے اپنے رب کا پھر راہ سے بہکا

۱۲۲۔ پھر نواز دیا اُسکو اُسکے رب نے پھر متوجہ ہوا اُس پراور راہ پر لایا [۱۲۵] فَأَكَلَا مِنْهَا فَبَدَتُ لَهُمَا سَوَاتُهُمَا وَ طَفِقًا يَخْصِفْنِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ الْجَنَّةِ ﴿ وَعَضَى ادَمُ رَبَّهُ فَعَوٰى ﴿ وَعَضَى ادَمُ رَبَّهُ فَعَوٰى ﴿ وَعَضَى ادَمُ رَبَّهُ فَعَوٰى ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ثُمَّ اجْتَلِهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَ هَدى عَلَيْهِ وَ

۱۲۰ حضرت آدم علیہ السلام کی بھول: وہ ہی جو دانہ کھا لیا تھا۔ بھول گئے ، یعنی قائم نہ رہے آگے اس قصہ کی قدرے تفصیل

۱۲۱۔ ظاہر ہے ہشت کا آرام دوسری جگہ کہاں مل سکتا ہے۔ آخر کھانے پہننے ، رہنے سنے کی تدبیریں کرنی پڑیں گی۔

۱۲۲۔ انسان کی یہ ہی بڑی ضرورتیں ہیں ، کھانا ، پینا ، پہننا اور رہنے کے لئے مکان جس میں دھوپ بارش کا بچاؤ ہو، جنت میں اس طرح کی کوئی تکلیف نہیں ۔ ہر طرح راحت ہی راحت ہے بہشت آنجا کہ آزارے نبا شد۔ یہاں راحت کا ذکر نہیں کیا ۔ صرف تکلیفوں کی نفی کی شاید متنبہ کرنے کے لئے کہ یہاں سے نکلے توان سب چیزوں کی تکلیف اٹھاؤ گے۔

۱۲۳ء حضرت آدم علیہ السلام کو شیطان کا اغواء: یعنی ایسا درخت بتاؤں جس کے کھانے سے کبھی موت یہ آئے اور لازوال بادشاہت ملے۔

۱۲۴۔ یہ سب قصہ سورہ اعراف میں مفصل گذر چکا ہے۔ وہاں کے فوائد میں ہم اس کے اجزاء پر نہایت کافی و شافی کلام کر چکے ہیں۔

۱۲۵۔ یعنی جب عکم البی کے امتثال میں غفلت وکوتاہی ہوئی تواپنی ثان کے موافق عزم واستقامت کی راہ پر ثابت قدم نہ رہے اسی کو غوایت و عصیان سے تغلیظ تعبیر فرمایا ہے بقاعدہ حَسَنَاتُ الْاَ بُرَ ارِ سَیّبِاتُ الْمُقَرَّ بِیْنَ اس کی بحث بھی پہلے گذر چکی ۔ یعنی شیطان کا تسلط نہیں ہونے دیا، بلکہ فورًا توبہ کی توفیق بخشی، غلعت قبول سے نوازا، اور بیش از بیش مهربانی سے اسکی طرف متوجہ ہوا اور اپنی خوشنودی کے راستہ پر قائم کر دیا۔

قَالَ اهْبِطَا مِنْهَا جَمِيْعًا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِّنِي هُدًى لَا فَمَنِ عَدُوُّ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِّنِي هُدًى لَا فَمَنِ التَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشُقٰى شَ وَمَنْ اَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْ كَاوَّ نَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ اَعْلَى شَ فَالَ رَبِ لِمَ حَشَرُ تَنِي آ اَعْلَى وَقَدُ كُنْتُ بَصِيرًا شَ فَالَ رَبِ لِمَ حَشَرُ تَنِي آ اَعْلَى وَقَدُ كُنْتُ بَصِيرًا شَ فَعَيْرًا اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

قَالَ كَذٰلِكَ اَتَتُكَ النَّتُنَا فَنَسِيْتَهَا وَ كَذٰلِكَ الْيَوْمَ تُنُسِي ﴿

وَ كَذَٰلِكَ نَجُزِى مَنُ اَسْرَفَ وَلَمْ يُؤْمِنُ اِللَّهِ وَلَمْ يُؤْمِنُ اِللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ

۱۲۳۔ فرمایا اترو یہاں سے دونوں اکھٹے رہو ایک دوسرے کے دشمن [۱۲۳] پھر اگر پہنچے تمکو میری طرف سے مدایت [۱۲۰] پھر جو چلا میری بتلائی راہ پر سو منہ وہ بہکے گا اور منہ وہ تکلیف میں پڑے گا [۲۸]

۱۲۷۔ اور جس نے منہ پھیرا میری یاد سے تو اُسکو ملنی ہے۔ گذران تنگی کی [۱۲۹] اور لائیں گے ہم اُسکو دن قیامت کے اندھا[۱۳۰]

۱۲۵۔ وہ کھے گا اے رب کیوں اٹھا لایا تو مجھ کو اندھا اور میں تو تھا دیکھنے والا [۱۳]

۱۲۷۔ اور اسی طرح بدلہ دیں گے ہم اُسکو جو حدسے نکلا اور آخرت کا اور آخرت کا عذاب سخت ہے اور بہت باقی رہنے والا [۱۳۳]

۱۲۹۔ بنت سے نکلنے کا عکم: اگریہ خطاب صرف آدم و تواکو ہے تو یہ مراد ہوگی کہ ان کی اولا دآلیں میں ایک دوسرے کی دشمن رہے گئی۔ ابتدائی میں ایک دوسرے کی دشمن رہے گئی۔ جیسا رفاقت کا بدلہ یہ ملاکہ اولا دآلیں میں دشمن ہوئی۔ اوراگر خطاب آدم وابلیس کو ہے تو یہ مطلب ہو گاکہ دونوں کی ذریت میں یہ دشمنی برابر قائم رہے گی۔ شیاطین ہمیشہ بنی آدم کو ضرر پہنچانے کی کوشش کریں گے۔ یہ مطلب ہو گاکہ دونوں کی ذریعہ ہے۔

۱۲۸۔ یعنی نہ جنت کے راستہ سے بہکے گا نہ اس سے محروم ہوکر تکلیف اٹھائے گا۔ جس وطن اصلی سے نکل کر آیا تھا، بے کھٹکے پھرومیں جا پہنچے گا۔

۱۲۹۔ اللہ سے غفلت دنیوی زندگی میں تنگی لاتی ہے؛ جوآدمی اللہ کی یاد سے غافل ہوکر محض دنیا کی فانی زندگی ہی کو قبلہ مقصود سمجھ بیٹھا ہے ، اس کی گذران مکدر اور تنگ کر دی جاتی ہے۔ گو دیکھنے میں اس کے پاس بہت کچھ مال و دولت اور سامان عیش و عشرت نظرآئیں ۔ مگر اس کا دل قناعت و توکل سے خالی ہونے کی بنا پر ہروقت دنیا کی مزید حرص ، ترقی کی فکر اور کمی کے اندیشہ میں بے آرام رہتا ہے ۔ کسی وقت ننانوے کے پھیرسے قدم باہر نہیں نکلتا، موت کا یقین اور زوال دولت کے خطرات الگ سوہان روح رہتے میں ۔ یورپ کے اکثر تنعین کو دیکھ لیجئے ۔ کسی کو رات دن میں دو گھنٹے اور کسی خوش قسمت کو تین چار گھنٹے سونا نصیب ہوتا ہو گا۔ بڑے بڑے کروڑ پتی دنیا کے مخمصوں سے تنگ آگر موت کو زندگی پر ترجیح دینے لگتے ہیں۔ اس نوع کی خودکشی کی بہت مثالیں پائی گئی میں۔ نصوص اور تجربہ اس پر شاہد میں کہ اس دنیا میں قلبی سکون اور حقیقی اطمینان کسی کو بدون یاد الهی کے عاصل نہیں ہو سکتا اُلاَ بِذِ کُرِ اللّهِ تَظَمَیِنُّ الْقُلُو بُ لیکن ""ذوق ابن بادہ ندانی بخدا تا منہ چشی "" بعض مفسرین نے مَعِیۡشَةً صَٰمَکًا کے معنی لئے ہیں وہ زندگی جس میں خیر داخل نہ ہو سکے۔ گویا خیر کو اپنے اندر لینے سے تنگ ہو گئی۔ ظاہر ہے کہ ایک کافر جو دنیا کے نشہ میں بدمت ہے اس کا سارا مال و دولت اور سامان عیش و تنعم آخر کار اس کے حق میں وبال بننے والا ہے۔ جس خوشحالی کا انجام چند روز کے بعد دائمی تباہی ہو۔ اسے خوشحالی کہنا کہاں زیبا ہے۔ بعض مفسرین نے مَعِیشَدَّ ضَنَگًا سے قبر کی برزخی زندگی مرادلی ہے۔ یعنی قیامت سے پہلے اس پر سخت تنگی کا ایک دور آئے گا جبکہ قبر کی زمین بھی اس پر تنگ کر دی جائے گی۔ مَعِیْشَۃً ضَنَکًا کی تفییر عذاب قبرسے بعض صحابہ نے کی ہے بلکہ ہزار نے باساد جید ابوہریرہ سے مرفوعا روایت کیا ہے۔ بہرعال مَعِیْشَةً ضَنَكًا کے تحت میں یہ سب صورتیں داخل ہو سکتی ہیں۔ واللہ اعلم۔ ۱۳۰۔ حشر میں اندھا اٹھایا جائے گا: یعنی آمکھوں سے اندھا کر کے محشر کی طرف لایا جائے گا۔ اور دل کا بھی اندھا ہو گا کہ کسی حجت کی طرف رستہ نہ پائے گا۔ یہ ابتدائے حثر کا ذکر ہے پھر آنکھیں کھول دی جائیں گی ۔ تا دوزخ وغیرہ اہوال محثر کا معائنہ کرے۔ ا۱۳ یعنی جو کافر دنیا میں ظاہری آتکھیں رکھتا تھا تعجب سے سوال کرے گاکہ آخر مجھ سے کیا قصور ہوا جوآتکھیں چھین لی گئیں۔ <mark>۱۳۲</mark> یعنی دنیا میں ہماری آیات دیکھ س کریقین بنہ لایا بنہ ان پر عمل کیا ۔ ایسا مجمولا رہاکہ سب سنی ان سنی کر دی۔ آج اسی طرح تجھ کو بھلایا جارہا ہے جیسے وہاں اندھا بنا رہا تھا ، یہاں اسی کے مناسب سنزا ملنے اور اندھاکر کے اٹھائے جانے پر تعجب کیوں ہے۔ ۱۳۳ یعنی اسی طرح ہرایک مجرم کواس کے مناسب عال سزا دی جائے گی۔ ۱۳۷۔ اس لئے بڑی حاقت ہوگی کہ یہاں کی تکلیف سے گھبرائیں اور وہاں کے عذاب سے بیجنے کی فکرین کریں۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے میں ""یعنی بیہ عذاب اندھا ہونے کا حثر میں ہے اور دوزخ میں اور زیادہ۔""

أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِّنَ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسْكِنِهِمْ لَا إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَايْتٍ لِّالْولِي النُّهٰي شَيَّ

وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتُ مِنْ رَّبِّكَ لَكَانَ لِزَامًا وَّ اَجَلُّ مُسَمَّى ﴿

فَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُو لُونَ وَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبُلَ طُلُوْعِ الشَّمْسِ وَ قَبُلَ غُرُوْبِهَا ۚ وَ مِنُ انَآئِ الَّيْل فَسَبِّحُ وَ اَطْرَافَ النَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضِي 🚍

۱۲۸۔ موکیا اُنکو سمجھ نہ آئی اس بات سے کہ کتنی غارت کر دیں ہم نے اُن سے پہلے جاعتیں یہ لوگ پھرتے میں اُنکی جگوں میں <sup>[۱۳۵</sup> اس میں خوب نشانیاں میں عقل رکھنے والوں کو

۱۲۹ء اور اگرینہ ہوتی ایک بات کہ نکل چکی تیرے ب کی طرف سے تو ضرور ہو جاتی مٹھ بھیڑ اور اگر نہ ہوتا وعدہ مقرر کیا گیا [۱۳۳]

۱۳۰ ـ موتوسهتاره جووه کهیں [۱۳۷] اور پڑھتاره نوبیاں اپنے رب کی سورج نکلنے سے پہلے اور غروب ہونے سے میلے [۱۳۸] اور کچھ گھڑیوں میں رات کی پڑھا کر <sup>[۱۳۹</sup>] اور دن کی حدول پر [۳۰] شاید توراضی ہو [۱۳۱]

۱۳۵ ۔ تاریخ سے عبرت: یعنی آخرت میں جو سزا ملے گی اگر اس پر یقین نہیں آیا توکیا تاریخی واقعات سے بھی سبق عاصل نہیں کرتے ان ہی مکہ والوں کے آس پاس کتنی قومیں اپنے کفرو طغیان کی بدولت تباہ کی جاچکی میں جن کے افسانے لوگوں کی زبان پر باقی ہیں اور جن میں سے بعض کے کھنڈرات پر ملک شام وغیرہ کا سفر کرتے ہوئے خود انکا گذر بھی ہوتا ہے۔ جنہیں دیکھ کر ان غارت شدہ قوموں کی یاد تازہ ہو جانا چاہئے کہ کس طرح انہی مکانوں میں چلتے پھرتے ہلاک کر دیے گئے۔

۱۳۷۔ اللہ کے ڈھیل دینے کی مصلحت: یعنی حق تعالیٰ کی رحمت غضب پر سابق ہے ۔ اسی لئے مجرم کو دیر تک اصلاح کا موقع دیتے ہیں اور پوری طرح اتمام حجت کے بدون ہلاک نہیں کرتے ۔ بلکہ اس امت کے متعلق تویہ بھی فرما دیا ہے ۔ وَ مَا کَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ الْحُ اورا پني فاص مهرباني سے عذاب عام متاصل كواس امت سے اٹھا ليا ہے۔ يه بات ہے جوتیرے رب کی طرف سے نکل چکی اگریہ یہ ہوتی اور ہرایک مجرم قوم کے عذاب کا ایک غاص وقت مقرریہ ہوتا تولاز می طور پر ان کو عذاب آگھیرتا کیونکہ ان کا کفر و شرارت اسی کو مقتضی ہے کہ فورًا ہلاک کر دیے جائیں ۔ صرف مصالح مذکورہ بالا مانع ہیں جن سے اس قدر توقف ہورہا ہے ۔ آخر قیامت میں عذاب عظیم کا مزہ چکھنا پڑے گا ۔ اور جب وقت آئے گا تو دنیا میں بھی گھمسان کا نمونہ دیکے لیں گے ۔ چنانچے بدر میں مسلمانوں سے مڈ بھیر ہوئی تو تھوڑا سا نمونہ دیکے لیا۔

۱۳۷۔ صبر کی تلقین: یعنی عذاب اپنے وقت پر ہوکر رہے گا۔ تاخیر وامہال کو دیکھ کریہ لوگ جو کچھ بحیں بکنے دو۔ آپ فی الحال ان کی باتوں کو سمتے رہنے اور صبر و سکون سے آخری نتیجہ کا انتظار کیجئے۔ ان کے کلمات کفرپر حدسے زیادہ مضطرب ہونے کی ضرورت نہیں۔

۱۳۸ فیراور عصر کی نمازیں: یہ فیراور عصر کی نمازیں ہوئیں۔ یعنی احمقوں اور شریروں کی باتوں پر دھیان نہ کرو۔ صبر و سکون کے ساتھ اپنے رب کی عبادت میں لگے رہو۔ کیونکہ خدا کی مدد صبر و صلوۃ دو چیزوں سے حاصل ہوتی ہے وَ اسْتَعِیْنُوا بِالصَّمْرِ وَ الصَّلُوۃ ۔

۱۳۹۔ مغرب اور عثاء کی نمازیں: اس میں مغرب و عثا بلکہ بعض تفاسیر کے موافق نماز تہجد بھی داخل ہے۔

۱۲۰۔ ظهر کی نماز: یہ ظهر کی نماز ہوئی ، کیونکہ اس وقت دن کے نصف اول اور نصف آخر کی حدیں ملتی ہیں۔ بلکہ صحاح وقاموس وغیرہ میں تصریح کی ہے کہ ""طرئف" "" طائفۃ من الثی "" یعنی کسی شے کے حصہ کو کہتے ہیں۔ خاص حد اور کنارہ کے معنی نہیں۔ اس صورت میں نمار کو جنس مان کر ہر دن کا ایک خاص حصہ مراد ہو سکتا ہے جمال دن کی تنصیف ہوتی ہے۔

۱۴۱۔ یعنی ایسا طرز عل رکھو گے تو ہمیشہ دنیا وآخرۃ میں راضی رہو گے۔ اس عل کا بڑا بھاری اجر ملے گا اور امت کی مدد ہوگی دنیا میں اور بخش ہوگی آخرے میں آپ کی سفارش سے جبے دیکھ کر آپ خوش ہوں گے۔

ا۱۳ اور مت پیار اپنی آنگھیں اُس چیز پر جو فائدہ اٹھانے کو دی ہم نے ان طرح طرح کے لوگوں کو رونق دنیا کی زندگی کی اُنکے جانچے کو اور تیرے رب کی دی ہوئی روزی بہترہے اور بہت باقی رہنے والی [۱۳۲]

وَ لَا تَمُدَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهَ الرُّوَاجًا مِّنْهُمُ زَهْرَةَ الْحَلْوةِ الدُّنْيَا لَا لَكُنْيَا لَالْكُنْيَا لَا لَكُنْيَا لَا لَكُنْ فَيْ لِلْكُورِ وَقُولُ وَاللَّهُمُ فِيلُهِ لَا وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَ اللَّهُ فَي



وَ أَمُرُ اَهُ لَكَ بِالصَّلُوةِ وَ اصْطَبِرُ عَلَيْهَا لَا الصَّلُوةِ وَ اصْطَبِرُ عَلَيْهَا لَا لَا نَصُلُ اللَّاقُونَ وَ الْعَاقِبَةُ لَا نَصُلُ اللَّاقُونَ وَ الْعَاقِبَةُ لِلتَّقُونَ وَ الْعَاقِبَةُ لِلتَّقُونَ وَ الْعَاقِبَةُ لِلتَّقُونَ وَ الْعَاقِبَةُ لَا لَتَقُونَ اللَّاقَاقِ الْعَاقِبَةُ لَا لَيْنَا لَا لَيْنَا اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

وَ قَالُوا لَوُلَا يَأْتِينَا بِايَةٍ مِّنُ رَّبِهِ الْوَلَمُ اَوَلَمُ تَاتِهِمُ بَيِّنَةُ مَا فِي الصُّحُفِ الْأُولِي عَلَى السَّحُفِ اللَّهُ وَلَى السَّعَالَةُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ السَّعَالَةُ وَلَى السَّعَالَةُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي السَّلِي اللَّهُ وَلِي السَّلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْ اللِيْسُولِي اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي السَّلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللْمُولِي اللَّهُ وَلِي الْمُؤْمِنِ وَلِي اللَّهُ اللْمُ الْمُؤْمِنِي اللْمُسْتَعِلَى اللْمُولِي اللَّهُ وَلِي اللْمُؤْمِنِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي الللْمُ اللَّهُ اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُؤْمِنِي الللْمُولِي اللْمُؤْمِنِ اللْمُلِي الللْمُولِي اللْمُؤْمِنِي الللْمُولِي اللْمُؤْمِنِي الللْمُولِي اللْمُؤْمِنِي اللْمُؤْمِنِي اللْمُؤْمِنِي اللْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي اللْمُؤْمِنِي اللْمُؤْمِنِي اللْمُؤْمِنِي اللْمِنْمُ اللْمُؤْمِنِي اللِمُولِي اللْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمُ اللِ

۱۳۲۔ اور حکم کر اپنے گھر والوں کو نماز کا اور خود بھی قائم رہ اُس پر [۱۳۳] ہم نہیں ماجگتے تجھ سے روزی ہم روزی دیتے ہیں تجھ کو اور انجام بھلا ہے پر ہیز گاری کا [۱۳۳]

۱۳۳۔ اور لوگ کھتے ہیں کہ کیوں نہیں لے آتا ہمارے پاس کوئی نشانی اپنے رب سے [۱۳۵] کیا پہنچ نہیں چکی اُنکو نشانی اگلی کتابوں میں کی [۱۳۹]

۱۲۲ کفار کے اساب عیش پر نظر نہ کیجئے: یعنی دنیا میں قیم کے کافروں مثلاً یہود، نصاریٰ، مثرکین، مجوس وغیرہ کو ہم نے عیش و تنعم کے ہوسامان دیے ہیں ان کی طرف آپ کہی آنکھ اٹھا کر بھی نہ دیکھئے ( بیلیے اب تک نہیں دیکھا ) یہ محض چندروزہ ہمار ہے جس کے ذریعہ سے ہم ان کا امتحان کرتے ہیں کہ کون اصان مانتا ہے اور کون سرکشی کرتا ہے جو عظیم الثان دولت می تعالیٰ نے (اے پیغمبرا) آپ کے لئے مقدر کی ہے مثلاً قرآن کریم، منصب رسالت، فقوعات عظیمہ، رفع ذکر، اور آخرت کے اعلیٰ ترین مراتب اس کے سامنے ان فانی اور حقیر سامانوں کی کیا حقیقت ہے ۔ آپ کے حصہ میں جو دولت آئی وہ ان کی دولتوں سے کمیں بہتر ہے اور بذات نودیا اپنے اثر کے اعتبار سے ہمیشہ باقی رہنے والی ہے بہرعال آپ نہ انکی تکذیب واعراض سے مضطرب ہوں نہ ان کے سازوسامان اور مال و دولت کی طرف نظر التفات اٹھائیں ۔

۱۸۳ ناز کی تاکید: یعنی اپنے متعلقین اور اتباع کو بھی نماز کی تاکید فرماتے رہئے ۔ عدیث میں آپ نے فرمایا کہ بچے جب سات برس کا ہوجائے تو (عادت ڈالنے کے لئے ) نماز پڑھواؤ۔ جب دس برس کا ہو تو مار کر پڑھاؤ۔

۱۳۲۱۔ کب معاش اور نماز: دنیا میں مالک غلاموں سے روزی کمواتے ہیں۔ وہ مالک بندگی چاہتا ہے اور غلاموں کوروزی آپ دیتا ہے (کذا فی الموضی) غرض ہماری نماز سے اس کا کچھ فائدہ نہیں، البتہ ہمارا فائدہ ہے کہ نماز کی برکت سے بے فائلہ روزی ملتی ہے وَ مَنْ یَتَّقِ اللّٰهُ یَجْعَلْ لَذَ مَخْرَ جًا وَّ یَرْزُو قَدُ مِنْ حَیْثُ لَا یَحْتَسِبْ (طلاق رکوع)) اس لے اگر فرض نماز اور کسب معاش میں تعارض ہو تو اللہ تعالیٰ اجازت نہیں دیتا کہ کسب معاش کے مقابلہ میں نماز ترک کر دو۔ نماز برمال اداکرنی ہے۔ روزی پہنچانے والا وہ ہی خدا ہے جس کی نماز پڑھتے ہیں۔ الحاصل کسب معاش کے ان ذرائع کا خدا تعالیٰ نے عکم نہیں دیا جو

ادائے فرائض عبودیت میں مخل و مزاحم ہوں۔ انسان کو چاہئے کہ پرہیزگاری اختیار کرے۔ انجام کار دیکھ لے گا کہ خدا کس طرح اس کی مدد کرتا ہے۔

۱۳۵۔ یعنی کوئی ایسی کھلی نشانی کیوں نہیں دکھلاتے جس کے بعد ہم کو انکار کی گنجائش ہی یہ رہے۔ وریہ اس روز روز کی تهدید و تخویت سے کیا فائدہ۔

۱۴۹۔ کفار کا مطالبہ معجزات: حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں یعنی اگلی کتابوں میں خبر ہے رسول آخرالزماں کی ۔ یا یہ معنی کہ پہلے پیغمبروں کی نشانی کافی ہے۔ یہ پیغمبر بھی اصولاً ان ہی باتوں کا تقید کرتا ہے۔ کوئی انوکھی بات نہیں کہتا ۔ یا یہ نشانی کہ اگلی کتابوں کے موافق واقعات بیان کرتا ہے "" اور بہترین تفسیر میرے نزدیک وہ ہے جوابن کثیرٌ وغیرہ نے اختیار کی ۔ یعنی یہ لوگ ہٹ دھرمی سے کہتے میں کہ کوئی نشان کیوں نہیں لاتا ۔ کیا اور سینکڑوں نشانات کے علاوہ ان سب سے بڑا عظیم الثان یہ قرآن ان کے پاس نہیں آ چکا جوا گلی کتابوں کے ضروری مضامین کا محافظ اور انکی صداقت کے لئے بطور حجت اور گواہ کے ہے اور جس کا اعجاز آفتاب سے زیادہ روش ہے۔ وَقَالُوا لَوْ لَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِنْ رَّبِهِ قُلْ إِنَّمَا الأياتُ عِنْداللهِ وَإِنَّمَا آنَا نَذِيْرٌ مُّبِينٌ أَوَلَمْ يَكُفِهِمُ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتَلَى عَلَيْهِمُ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَرَحْمَةً وَذِكُرى لِقَوْمٍ يُوْمِنُوْنَ (عَنْهُوت ركوع ۵)

> وَلَوْ أَنَّا ۚ اَهُلَكُنْهُمْ بِعَذَابِ مِّنُ قَبْلِهِ لَقَالُوا رَبَّنَا لَوْ لَآ اَرْسَلْتَ اِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَّبِعَ الْيِرِكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَّذِلَّ وَ نَخْزى 🚍

> قُلُ كُلُّ مُّتَرَبِّضُ فَتَرَبَّصُوْا ۚ فَسَتَعْلَمُوْنَ مَنُ أَصْحٰبُ الصِّرَ اطِ السَّوِيِّ وَمَنِ اهْتَدٰى

۱۳۷۔ اور اگر ہم ہلاک کر دیتے اُنکو کسی آفت میں اس سے پہلے تو کہتے اے رب کیوں نہ بھیجا ہم تک کسی کو پیغام دیکر کہ ہم چلتے تیری کتاب پر ذلیل اور رسوا ہونے

۱۳۵۔ تو کہہ ہر کوئی راہ دیکھتا ہے سوتم بھی راہ دیکھواور آئندہ جان لو گے کون ہیں سیدھی راہ والے اور کس نے راه یائی [۱۳۷]

١٤٤ - آتحضرت صلی الله عليه وسلم کی بعثت کفار کے لئے حجت ہے: یعنی ایسا عظیم الثان نثان دیکھنے کے بعد تو کہتے ہیں کہ کوئی

نشان کیوں نہ لایا۔ اور فرض کرو ہم یہ نشانی نہ دکھاتے یعنی قرآن نازل نہ کرتے، بس انزال کتاب اور ارسال رسول سے پہلے ہی کفر و شرک کی سزا میں انکو دھر گھسٹے تو شور مچاتے کہ صاحب! سزا دینے سے پیشتر ہمارے پاس کوئی کتاب اور سمجھانے والا تو بھیجنا تھا کہ ہم کو ذلت ورسوائی اٹھانے سے قبل آگاہ کر دیتا۔ پھر دیکھتے کہ ہم آپ کے کھنے پر کلیا چلتے۔ غرض قرآن نہ آیا تو یوں کھتے اب آیا تو اس کے کھنے پر کلیا چلتے۔ غرض قرآن نہ آیا تو یوں کھتے اب آیا تو اس کی من گھڑت نشانیوں کا مطالبہ کرنے لگے۔ ان کا مقصود ہدایت عاصل کرنا ہی نہیں۔ فضول حیلے ہمانے تراشتے رہتے ہیں۔ سوخیران سے کہدو کہ ہم اور تم دونوں انتظار کرتے ہیں کہ عنقریب پردہ غیب سے کلیا متقبل سامنے آتا ہے اس وقت سب حقیقت آشکارا ہو جائے گی کہ کس جاعت کا راستہ سیدھا ہے ؟ اور کون اس راستہ پر ٹھیک چل رہا ہے ؟

تم سوره طه بتوفيقه وعوينه فله الحداوّلاً وآخرًا له وعلىٰ نبييه الصلوّة والتسليم وافراً متكاثرًا

ركوعاتها،

### ١١ سُوْرَةُ الْائْبِيَآ ءِ مَكِّيَّةُ ٣٠

ایاتها ۱۱۲

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ نزدیک آگیا لوگوں کے اُنکے حماب کا وقت اور وہ بیخبرٹلارہے ہیں [۱]

اِقُتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ

مُّعْرِ ضُوْنَ ﴿

۲۔ کوئی نصیحت نہیں پہنچتی اُنکو اُنکے رب سے نئی مگر اُسکو سنتے ہیں کھیل میں لگے ہوئے

مَا يَأْتِيُهِمُ مِّنُ ذِكْرٍ مِّنُ رَّبِّهِمُ مُّحْدَثٍ إِلَّا اللهَ مَعُونُهُمُ مِّحْدَثٍ إِلَّا اللهَ مَعُونُهُمُ يَلْعَبُونَ ﴿

۳۔ کھیل میں پڑے ہیں دل اُنکے [۱] اور چھپا کر مصلحت کی بے انصافوں نے یہ شخص کون ہے ایک آدمی ہے تم ہی جیمیا پھر کیوں پھنتے ہواُسکے جاد ومیں آدمی ہے تم ہی جیما پھر کیوں پھنتے ہواُسکے جاد ومیں آدمی ہے تم ہی جیما پھر کیوں میں اُسکے جاد ومیں آدمی ہے تا

ا۔ یوم حاب سے فلفت: یعنی حاب و کتاب اور مجازات کی گھڑی سر پر کھڑی ہے۔ لیکن یہ لوگ (مشرکین وغیرہ) سخت ففلت و بھالت میں پھنے ہوئے میں۔ کوئی تیاری قیامت کی جوابدہی کے لئے نہیں کرتے ۔ اور جب آیات اللہ ساکر نواب فلفت سے پوزکائے جاتے میں تو نصیحت س کر نہایت لا پروائی کے ساتھ ٹلا دیتے میں۔ گویا کبھی ان کو خدا تعالیٰ کے حضور پیش ہونا اور حاب دینا ہی نہیں۔ پچ ہے الناس فی غفلا تھم و رحا المنیة تطحن

۲۔ یعنی قرآن کی بڑی بیش قیمت نصیحق کو محض ایک کھیل تماشہ کی حیثیت سے سنتے ہیں جن میں اگر اخلاص کے ساتھ غور کرتے توسب دین و دنیا درست ہو جاتی۔ لیکن جب ہی ادھر سے غافل ہیں اور کھیل تماشہ میں پڑے ہیں تو غور کرنے کی نوبت کمال سے آئے۔ ۳۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف کفار کے مثورے: جب نصیحت سنتے سنتے تنگ آگئے تو چند بے انصافوں نے خفیہ میڈنگ کر کے قرآن اور پینمبر کے متعلق کہنا شروع کیا کہ یہ پینمبر تو ہمارے جیسے ایک آدمی ہیں ، مذ فرشتہ ہیں ، مذہم سے زیادہ کوئی ظاہری امتیاز رکھتے ہیں ۔ البتہ ان کو جادو آتا ہے ۔ جو کلام پڑھ کر سناتے ہیں وہ ہونہ ہوجادو کا کلام ہے ۔ چھر تم کو کیا مصیبت نے گھیرا کہ آئکھوں دیکھے ان کے جادو میں پھنتے ہو۔ لازم ہے کہ انکے قریب مذباؤ ۔ قرآن کو جادو شاید اس کی قوت تاثیر اور حیرت انگیز تصرف کو دیکھ کر کھا ۔ اور خفیہ میڈنگ اس لئے کی کہ آئندہ حق کے خلاف جو تدابیر کرنے والے تھے یہ اس کی تمہید تھی ۔ ویرت انگیز تصرف کو دیکھ کر کھا ۔ اور خفیہ میڈنگ اس لئے کی کہ آئندہ حق کے خلاف جو تدابیر کرنے والے تھے یہ اس کی تمہید تھی ۔ اور ظاہر ہے کہ ہشیار دشمن اپنی معاندانہ کارروائیوں کو قبل از وقت طشت ازبام کرنا پسند نمیں کرتا اندر ہی اندر آپس میں پروپیگنڈا کیا

قُلَ رَبِّى يَعْلَمُ الْقَوْلَ فِي السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ مُ السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ مُ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ ﴿

بَلُ قَالُوۡۤ ا اَضۡعَاثُ اَحُلَامِ بَلِ افۡتَرَٰ لهُ بَلُ هُوَ شَاعِرُ ۖ فَلۡيَاٰتِنَا بِايَةٍ كَمَا اُرْسِلَ هُوَ شَاعِرُ ۖ فَلۡيَاٰتِنَا بِايَةٍ كَمَا اُرْسِلَ الْاَوَّلُوْنَ ۚ

مَآ امنَتُ قَبْلَهُمْ مِّنْ قَرْيَةٍ اَهْلَكُنْهَا أَفَهُمُ مِّنْ قَرْيَةٍ اَهْلَكُنْهَا أَفَهُمُ مِنْ قَرْيَةٍ اَهْلَكُنْهَا أَفَهُمُ مِنْ قَرْيَةٍ اَهْلَكُنْهَا أَفَهُمُ مِنْ قَرْيَةٍ الْهَلَكُنْهَا أَفَاهُمُ مِنْ قَرْيَةٍ الْهَلَكُنْهَا أَفَاهُمُ مِنْ قَرْيَةٍ الْهَلَكُنْهَا أَفَاهُمُ مِنْ قَرْيَةٍ الْهَلَكُنْهَا أَفَاهُمُ مِنْ قَرْيَةٍ اللّهُ عَلَيْهُا أَلْهُا أَلْهُا أَلْهُا أَلْهُمْ مِنْ قَرْيَةٍ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

۴۔ اُس نے کہا میرے رب کو خبر ہے بات کی آسمان میں ہویا زمین میں اور وہ ہے سننے والا جاننے والا [۴]

۵۔ اُسکو چھوڑ کر کہتے ہیں بیبودہ نواب ہیں نہیں جھوٹ باندھ لیا ہے نہیں شعر کہتا ہے پھر چاہیئے لے آئے ہمارے پاس کوئی نشانی جیسے پیغام لیکر آئے ہیں میلے[۵]

3۔ نہیں مانا اُن سے پہلے کسی بستی نے جنکو غارت کر دیا ہم نے کیا اب میر مان لیں گے [1]

۷۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا کفار مکہ کو جواب: پیغمبر نے فرما دیا کہ تم کتنے ہی چھپا کر مثورے کرو، اللہ کو سب خبر ہے وہ تو آسمان وزمین کی ہربات کو جانتا ہے پھرتمہارے راز اور سازشیں اس سے کہاں پوشیدہ رہ سکتی میں۔

۵۔ قرآن کے سامنے کفار کی بیچارگی اور بد تواسی: قرآن سنکر صداور ہٹ دھرمی سے ایسے بد تواس ہو جاتے تھے کہ کسی ایک رائے پر قرار نہ تھا، کبھی اسے جادو بتاتے ، کبھی پریشان خواہیں کہتے ، کبھی دعوٰی کرتے کہ آپ اپنے جی سے کچھ باتیں جھوٹ گھڑ لائے ہیں ۔ جن کا نام قرآن رکھ دیا ہے۔ نہ صرف یہ ہی بلکہ آپ ایک عدہ شاعر ہیں اور شاعروں کی طرح تخیل کی بلند پروازی سے کچھ مضامین مؤثر اور مسج عبارت میں پیش کر دیے ہیں۔ اگر واقع میں ایسا نہیں تو چاہئے کہ آپ کوئی ایسا کھلا معجزہ دکھلائیں علیہ معجزات پہلے پینمبروں نے دکھلائے تھے۔ یہ کہنا بھی محض عناد سے دق کرنے کے لئے تھا کیونکہ اول تو مکہ کے یہ بابل مشرک پہلے پینمبروں اور ان کے معجزات کو کیا جانے تھے ، دوسرے آپ کے بیسیوں کھلے کھلے نشان دیکھ چکے تھے جو انبیائے سابقین کے نشان سے کسی طرح کم نہ تھے۔ جن میں سب سے بڑھ کریہ ہی قرآن کا معجزہ تھا۔ وہ دل میں سمجھتے تھے کہ نہ یہ بادوکی ممل عبارتیں بیں ، نہ بیودہ نواہیں نہ شاعری ہے۔ اس لئے جب کوئی ایک بات چپاں نہ ہوتی تو اسے چھوڑ کہ نہ نہ یہ بادوکی ممل عبارتیں بین ، نہ بیودہ نواہیں نہ شاعری ہے۔ اس لئے جب کوئی ایک بات چپاں نہ ہوتی تو اسے چھوڑ کہ دوسری بات کہنے لگئے تھے۔ اُنظر کیف صَرَ بُو الک الاَ مُشَالَ فَصَدُوْ افکلاً یَسْتَطِیْعُوْنَ سَبِیگلا (فرقان رکوع) کہ دوسری بات کہنے لگئے تھے۔ اُنظر کیف صَرَ بُو الک الاَ مُشَالَ فَصَدُوْ افکلاً یَسْتَطِیْعُوْنَ سَبِیگلا (فرقان رکوع) کے اگر ان مشرکین مکہ کی فرمائشیں پوری کی جائیں تو ظاہر ہے یہ ماننے والے تو ہیں نمیں ۔ لا محالہ جن تعالیٰ کی عام عادت کے موافق تباہ مشرکین مکہ کی فرمائشیں پوری کی جائیں تو ظاہر ہے یہ ماننے والے تو ہیں نمیں ۔ لا محالہ جن تعالیٰ کی عام عادت کے موافق تباہ کئے جائیں گے اور ان کی بالکلیہ تباہی مقصود نمیں ۔ بلکہ حکمت السی فی الجلہ ان کے باقی رکھنے کو مقتضی ہے۔

وَمَآ اَرْسَلْنَا قَبُلَكَ إِلَّا رِجَالًا ثُوْحِيَّ إِلَيْهِمُ فَمَّا اَرْسَلْنَا قَبُلَكَ إِلَّا رِجَالًا ثُوْحِيَّ إِلَيْهِمُ فَسُتَلُوَّا اَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعُلَمُوْنَ فَسُتَلُوَّا اَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعُلَمُوْنَ

۸ ۔ اور نہیں بنائے تھے ہم نے اُنکے ایسے بدن کہ وہ کھانا نہ کھائیں اور نہ تھے وہ ہمیشہ رہ جانے والے [۸]

، اور پیغام نہیں بھیجا ہم نے تجھ سے پہلے مگریہی

مردول کے ہاتھ وحی جھیجتے تھے ہم اُنکو سو پوچھ لویاد رکھنے

والول سے اگر تم نہیں جانتے [۶]

9۔ پھر سچاکر دیا ہم نے اُن سے وعدہ سو بچا دیا اُنکو اور جمکو ہم نے چاہا اور غارت کر دیا عد<u>سے نک</u>لے والوں کو [<sup>9</sup>] وَمَا جَعَلُنٰهُمُ جَسَدًا لَا يَأْكُلُونَ الطَّعَامَرِ وَمَا كَانُوًا خُلِدِيْنَ ۞

ثُمَّ صَدَقُنْهُمُ الْوَعْدَ فَانْجَيْنْهُمْ وَ مَنْ نَّشَآءُ وَ اَهْلَكُنَا الْمُسْرِفِيْنَ ۞

﴾ ۔ پیچلے انبیاء بھی بشر تھے: یہ ان کے قول هَلَ هٰذَآ اِلَّا بَشَرُ مِنْ لُکُمْ کا بواب ہوا۔ یعنی پہلے بھی ہو پیغمبرآئے بن کی مانند نشانیاں دکھلانے کا آنحضرت لِٹُولِیَّہِ سے مطالبہ کرتے ہو، وہ آنحضرت کی طرح بشر تھے، فرشتے نہ تھے۔ اگر اتنی مشور و مستفیض بات کی بھی اپنی جمالت کی وجہ سے تم کو خبر نہیں، تو خبر رکھنے والوں سے دریافت کر لوآخر یمود و نصاریٰ اہل کتاب سے

تمہارے تعلقات میں ، اتنی موٹی بات ان سے ہی پوچہ لینا کہ پہلے زمانوں میں جوانبیاء ورسل تشریف لائے وہ بشر تھے یا آسمان کے فرشے۔

<mark>۸۔</mark> یعنی بشری خصائص ان میں موجود تھیں ، نہ فرشتوں کی طرح ان کا بدن ایسا تھا کہ کبھی کھانا نہ کھا سکتے نہ وہ خدا تھے کہ کبھی موت اور فنا یہ آئے ہمیشہ زندہ رہا کریں۔

9۔ پچھلی قوموں کے حالات سے عبرت: ان کا امتیاز دوسرے بندوں سے بیہ تھا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے مخلوق کی ہدایت و اصلاح کے لئے کھڑے کئے گئے تھے خدا ان کی طرف وحی بھیجتا اور باوجود بے سروسامانی کے مخالفین کے مقابلہ میں ان کی حایت و نصرت کے وعدے کرتا تھا۔ چنانچہ اللہ نے اپنے وعدے سچے کر دکھائے ۔ ان کو مع رفقاء کے محفوظ رکھا اور بڑے بڑے متحبر دشمن جوان سے ٹکرائے تباہ و غارت کر دیے گئے۔ بیشک محمد النائی آپٹم بھی بشر میں۔ لیکن اسی نوع کے بشر میں جن کی اعانت و حایت ساری دنیا کے مقابلہ میں کی جاتی ہے۔ ان کے مخالفین کو چاہئے کہ اپنا انجام سوچ رکھیں اور پہلی قوموں کی مثالوں سے عبرت عاصل کریں ۔ کمیں آخرت کے صاب سے پہلے دنیا ہی میں صاب شروع نہ کر دیا جائے۔

لَقَدُ اَنْزَلْنَا اللَّهُكُمُ كِتٰبًا فِيهِ ذِكُرُكُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالِي اللَّهُ اللّ ع اَفَلَا تَعُقِلُونَ ﴿

> وَ كُمْ قَصَمْنَا مِنْ قَرْيَةٍ كَانَتُ ظَالِمَةً وَّ اَنْشَانَا بَعْدَهَا قَوْمًا اخَرِيْنَ 👜

> فَلَمَّا آحَسُّوا بَأْسَنَا إِذَا هُمْ يَرْ كُضُوْ نَ عَلَيْ

میں تمہارا ذکر ہے کیا تم سمجھتے نہیں [۱]

اا۔ اور کتنی پیس ڈالیں ہم نے بسیتاں ہو تھیں گنگار اور اٹھا کھڑے کئے اُنکے پیچھے اور لوگ ["]

۱۲۔ پھر جب آہٹ یائی انہوں نے ہماری آفت کی تب لگے وہاں سے ایڑ کرنے

۱۰۔ قرآن کریم کی اہمیت: یعنی قرآن کے ذریعہ سے تم کو ہر قسم کی نصیحت و فہائش کر دی گئن: اور سب برا بھلا انجام سمجھا دیا گیا ۔ اگر کچھ بھی عقل ہوگی تو عذاب الهی سے اپنے کو محفوظ رکھنے کی کوشش کرو گے اور قرآن کی قدر پہچانو گے جوفی الحقیقت تمهارے مجدو شرف کی ایک بڑی دستاویز ہے۔ کیونکہ تمہاری زبان میں اور تمہاری قوم کے ایک فرد کامل پر اترا اور دنیا میں تم کوشہرت دائمی عطا کی۔ اگر اپنے ایسے محن کو نہ مانو گے تو دنیا میں ذلیل ہو گے اور آخرت کا عذاب الگ رہا آگے ان قوموں کا دنیوی انجام بیان

فرماتے ہیں جنوں نے انبیاء سے دشمنی کر کے اپنی جانوں پر ظلم کئے تھے۔

اا۔ یعنی یہ نہیں کہ ان کے نبیت و نابود کر دینے سے اللہ کی زمین اجڑ گئی ۔ وہ گئے دوسروں کوان کی جگہ بسا دیا گیا۔

لَا تَرُكُضُوا وَارْجِعُوا إلى مَا أُتُرِفُتُمْ فِيُهِ وَ مَا أُتُرِفُتُمْ فِيُهِ وَ مَا أُتُرِفُتُمْ فِيهِ وَ مَا كُونَ عَلَى اللَّهُ مَا لَكُمْ تُسْتَلُونَ عَلَى اللَّهُ مَا لَكُمْ تُسْتَلُونَ عَلَى اللَّهُ مَا لَعَلَّا كُمْ اللَّهُ مَا لَعَلَّا فَيْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَعَلَّا كُمْ اللَّهُ مَا لَعَلَّا كُمْ اللَّهُ مَا لَعَلَّا لَهُ مَا اللَّهُ مَا لَعَلَى اللَّهُ مَا لَعَلَّا كُمْ اللَّهُ مَا لَعَلَّا كُمْ اللَّهُ مَا لَعَلَّا كُمْ اللَّهُ مَا لَعَلَّا كُمْ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ مَا لَعَلَّا كُمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَلَا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّا

قَالُوا يُويُلَنَآ إِنَّا كُنَّا ظُلِمِينَ عَ

فَمَا زَالَتُ تِلْكَ دَعُولِهُمْ حَتَّى جَعَلْنُهُمُ حَصِيْدًا لَحْمِدِيْنَ ﴿

وَ مَا خَلَقُنَا السَّمَاءَ وَ الْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴿

لَوُ اَرَدُنَا اَنُ نَّتَخِذَ لَهُوًا لَّاتَّخَذُنهُ مِنُ لَوُ اَرَدُنَا اَنُ نَتَّخِذَ لَهُوًا لَّاتَّخَذُنهُ مِنُ لَدُنَّا أَنْ كُنَّا فُعِلِينُ عَ

بَلْ نَقُذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدُمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقُ لَوَ لَكُمُ الْوَيُلُ مِمَّا تَصِفُونَ عَلَى الْمَا تَصِفُونَ عَلَى الْمَا تَصِفُونَ عَلَى اللهِ مَا تَصِفُونَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله

۱۳۔ ایٹ مت کرواور لوٹ جاؤ جمال تم نے عیش کیا تھا اوراپنے گھروں میں شاید کوئی تکو پوچھے [۱۱]

۱۲ کھنے لگے ہائے خرابی ہم تھے بیشک گنگار

۵ا۔ پھر برابر یہی رہی اُنکی فریاد یہاں تک کہ ڈھیر کر دیے گئے کاٹ کر بھے پڑے ہوئے [۱۳]

۱۶۔ اور ہم نے نہیں بنایا آسمان اور زمین کو اور جو کچھ انکے بچ میں ہے کھیلتے ہوئے [۱۳]

۱۷۔ اگر ہم چاہتے کہ بنالیں کچھ کھلونا تو بنا لیتے ہم اپنے پاس سے اگر ہم کوکرنا ہوتا

۱۸۔ یوں نہیں پر ہم پھینک مارتے ہیں سچ کو جھوٹ پر پھر وہ اُس کا سر پھوڑ ڈالٹا ہے پھر وہ جاتا رہتا ہے اور تمہارے لئے خرابی ہے اُن باتوں سے جو تم بتلاتے ہو[۱۵]

۱۱۔ عذاب کے وقت کا پچھتانا؛ یعنی جب عذاب الهی سامنے آگیا تو چاہا کہ وہاں سے نکل بھاگیں اور بھاگ کر جان بچالیں۔ اس وقت تکوینی طور پر کھا گیا کہ بھاگئے کہاں ہو، ٹھرو، اور ادھر ہی واپس چلو بھاں عیش کئے تھے اور بھاں بہت سے سامان تنعم جمع کر رکھے تھے۔ شاید وہاں کوئی تم سے پوچھے کہ حضرت! وہ مال و دولت اور زور و قوت کا نشہ کیا ہوا؟ وہ سامان کدھر گئے؟ اور جو تعمین غدانے دے رکھی تھیں انکا شکر کھاں تک اداکیا تھا؟ یا یہ کہ آپ بڑے آدمی تھے جن کی ہر موقع پر پوچھ ہوتی تھی، اب

مجھی وہیں چلئے ۔ بھاگنے کی ضرورت نہیں تا لوگ اپنے مہات میں آپ سے مثورے کر سکیں، اور آپ کی رائیں دریافت کر سکیں ؟ (یہ سب باتیں تحکا کھی گئی ہیں )۔

۱۳۔ عذاب دیکھ کر جرائم کا اعتراف: یعنی جب عذاب آمکھوں سے دیکھ لیا تب اپنے جرموں کا اعتراف کیا اور برابریہ ہی چلاتے رہے کہ بیشک ہم ظالم اور مجرم میں ۔ لیکن "اب پڑتائے کا ہوت ہے جب چڑیاں چگ گئیں کھیت" یہ وقت قبول توبہ کا نہ تھا۔ اعتراف وندامت اس وقت سب بیکار چیزیں تھیں ۔ آخر اس طرح ختم کر دیے گئے جیسے کھیتی ایک دم میں کاٹ کر ڈھیر کر دی جاتی ہوئی لکڑی بجھ کر راکھ رہ جاتی ہے ۔ العیاذ باللہ۔

۱۳ زمین و آسمان کی تخلیق کو کھیل مذہ سمجھو: یعنی جس میں کوئی معتدبہ حکمت اور غرض صیحے مذہو ۔ اس لئے عقلمند کو چاہئے کہ آفرینش عالم کی غرض کو سمجھے اور دنیا کو محض کھیل تماشہ سمجھ کر انجام سے غافل مذہو، بلکہ نوب سمجھ لے کہ دنیا آفرت کے لئے پیدا کی گئی ہے ۔ ہرنیک وبدکی جزاملنا اور ذرہ ذرہ کا حیاب ہوتا ہے ۔

10۔ حق باطل پر غالب آتا ہے: یعنی اگر ایے اموولعب کے کام بالفرض ہماری شان کے لائق ہوتے اور ہم ارادہ بھی کرتے کہ یوں ہی کوئی مشغلہ اور کھیل تماشہ بنا کر کھڑا کر دیں تو یہ چیز ہم بذات نود اپنی قدرت سے کر گذرتے تمہاری داروگیر اور پکر دھلڑ سے اس کو کچھ سروکار نہ ہوتا ۔ لیکن واقعہ یہ ہے کہ دنیا محض کھیل تماشہ نمیں بلکہ میدان کارزار ہے ۔ ہماں حق وباطل کی جنگ ہوتی ہے۔ حق علمہ آور ہوکر باطل کا سر کچل ڈالٹ ہے ۔ اسی سے تم اپنی مشرکانہ اور سفیانہ باتوں کا انجام سمجھ لوکہ حق وصداقت کا گولا جب پوری قوت سے تم پر گرے گا اس وقت کلیمی خرابی اور بربادی تمہارے لئے ہوگی ۔ اور کونسی طاقت بچانے آئے گی۔ جب پوری قوت سے تم پر گرے گا اس وقت کلیمی خرابی اور بربادی تمہارے لئے ہوگی ۔ اور کونسی طاقت بچانے آئے گی۔ (تنبیر) کئو اُرَدُونَا اُنْ نَشَخِذُ لَهُوًا اللَّ آخرہ کی تقریر کئی طرح کی گئی ہے ۔ ہمارے نزدیک سباق و کاق کے اعتبار سے جو معنی زیادہ قریب اور صاف تھے وہ افتیار کئے ہیں ۔ اور مِنْ لَدُنَّا اور اِنْ کُنَّا فَاعِلِیْنَ کی قیود کے فوائد کی طرف لطیف اشارے کر دیے ہیں ۔ واللہ تعالیٰ اعلم ۔

19۔ اوراُسی کا ہے جو کوئی ہے آسمان اور زمین میں [<sup>17</sup>] اور جواُسکے نزدیک رہتے ہیں سرکشی نہیں کرتے اُسکی عبادت سے اور نہیں کرتے کا ہلی

وَلَهُ مَنَ فِي السَّلْمُوْتِ وَالْأَرْضِ ﴿ وَمَنَ عِنَدَهُ لَا يَسْتَكُمِرُوْنَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَكْمِرُوْنَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُوْنَ ۚ

يُسَبِّحُونَ الَّيْلَ وَ النَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴿
اَمِ اتَّخَذُو اللَّهَ مِّنَ الْاَرْضِ هُمُ
يُنْشِرُونَ ﴿
يُنْشِرُونَ ﴿

لَوْ كَانَ فِيهِمَآ الِهَدُّ اللهُ لَهُ لَفَسَدَتَا فَسُدَتَا فَسُدَحُنَ اللهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿

لَا يُسْئِلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَ هُمْ يُسْئِلُونَ عَ

۲۰۔ یاد کرتے ہیں رات اور دن نہیں تھکتے [۱۰] ۲۱۔ کیا مُصرائے ہیں انہوں نے اور معبود زمین میں کہ وہ جلا اٹھائیں گے اُنکو[۱۸]

۲۲۔ اگر ہوتے ان دونوں میں اور معبود سوائے اللہ کے تو دونوں خراب ہو جاتے [۱۹] سو پاک ہے اللہ عرش کا مالک اُن باتوں سے جویہ بتلاتے ہیں [۲۰]

۲۳۔ اُس سے پوچھا نہ جائے جو وہ کرے اور اِن سے پوچھا جائے [۲۰]

الے مچھر وہ تباہ کرنا چاہے تو کون بچا سکتا ہے اور کمال پناہ مل سکتی ہے۔

۱۔ فرشتوں کی عبادت: یعنی فرشتے باو بود مقربین بارگاہ ہونے کے ذرایشی نہیں کرتے۔ اپ پروردگار کی بندگی اور غلامی کو فخر سجھتے ہیں ، وظائف عبودیت کے اداکرنے میں کبھی ستی یا کاہلی کوراہ نہیں دیتے ۔ شب وروزاس کی تسبیح اور یاد میں لگے رہتے ہیں ۔ بنہ تسمیحتے ہیں بنہ اکتاتے ہیں۔ بلکہ تسبیح و ذکر ہی ان کی غذا ہے۔ جس طرح ہم ہر وقت سانس لیتے ہیں اور دوسرے کام بھی کرتے رہتے ہیں، یہی کیفیت انکی تسبیح و ذکر کی سمجھو۔ وہ کسی کام پر مامور ہوں ، کسی غدمت کو بجالا رہے ہوں ایک منٹ ادھر سے غافل نہیں ہوتے ۔ جب معصوم و مقرب فرشتوں کا یہ عال ہے تو خطاکار انسان کو کہیں زیادہ اپنے رب کی طرف جھکنے کی ضرورت ہے ۔

۱۸۔ اللہ کے سواکون معبود ہو سکتا ہے: یعنی آسمان والے فرشتے تو اس کی بندگی سے کتراتے نہیں بلکہ ہمہ وقت اس کی یاد اور بندگی میں مثتغل رہتے میں ، پھر کیا زمین میں کچھے ایسی ہستیاں میں جن کو خدا کے بالمقابل معبود ٹھمرایا جا سکتا ہے ؟ اور جب خدا ان کے پجاریوں کواپنے عذاب سے مار ڈالے تو وہ ان کو پھر جلا اٹھائیں یا ہلاکت سے بچالیں ؟ ہرگز نہیں۔

9۔ ایک سے زیادہ خداوَں کا وجود عقلاً ممکن نہیں ایک اہم دلیل: تعدد الله کے ابطال پریہ نہایت پخنہ اور واضح دلیل ہے جو قرآن کریم نے اپنے مخصوص انداز میں پیش کی۔ اس کو یوں سمجھو کہ عبادت نام ہے کامل تذلل کا۔ اور کامل تذلل صرف اسی ذات کے سامنے اختیار کیا جا سکتا ہے جو اپنی ذات و صفات میں ہر طرح کامل ہو، اسی کو ہم ""اللہ"" یا "" خدا" کہتے ہیں۔ ضروری ہے کہ خداکی ذات ہر قسم کے عیوب و نقائص سے پاک ہو، نہ وہ کسی حیثیت سے ناقص ہونہ بیکار، نہ عاجز ہونہ مغلوب، نہ کسی

دوسرے سے دیجے نہ کوئی اس کے کام میں روک ٹوک کر سکے اب اگر فرض کیجئے آسمان و زمین میں دو خدا ہوں تو دونوں اسی

شان کے ہوں گے ، اس وقت دیکھنا یہ ہے کہ عالم کی تخلیق اور علویات و سفلیات کی تدبیر دونوں کے کلی اتفاق سے ہوتی ہے

یا گاہ بگاہ باہم انتلافات بھی ہو جاتا ہے اتفاق کی صورت میں دواخمال ہیں۔ یا تواکیلے ایک سے کام نہیں چل سکتا تھا اس لئے

دونوں نے مل کر انتظام کیا تو معلوم ہواکہ دونوں میں سے ایک بھی کامل قدرت والا نہیں اور اگر تنہا ایک سارے عالم کا کامل طور

پر سرانجام کر سکتا تھا تو دوسرا بیکار مٹھرا عالانکہ خدا کا وجود اسی لئے ماننا پڑا ہے کہ اس کے مانے بدون چارہ ہی نہیں ہو سکتا۔ اگر

اختلاف کی صورت فرض کریں تولا محالہ مقابلہ میں یا ایک مغلوب ہو کر اپنے ارادہ اور تجویز کو چھوڑ بیٹھے گا۔ وہ غدا نہ رہا ۔ اور یا دنوں

بالکل مساوی و متوازی طاقت سے ایک دوسرے کے خلاف اپنے ارادہ اور تجویز کو عمل میں لانا چاہیں گے۔ اول تو (معاذ اللہ )

خداؤں کی اس رسہ کشی میں سرے سے کوئی چیز موجود ہی نہ ہو سکے گی اور موجود چیز پر زور آزمائی ہونے لگی تواس کشکش میں ٹوٹ

مچھوٹ کر برابر ہوجائے گی۔ یہاں سے یہ نتیجہ نکلا کہ اگر آسمان وزمین میں دوخدا ہوتے تو آسمان وزمین کا یہ نظام کبھی کا درہم برہم

ہوجاتا ۔ ورنہ ایک خدا کا بیکاریا ناقص وعاجز ہونا لازم آتا ہے جو خلاف مفروض ہے۔

۲۰۔ جو عرش (تخت شاہی ) کا اکیلا مالک ہے ، اس کے ملک میں شرکت کی گنجائش ہی نہیں ۔ دو نود مختار بادشاہ جب ایک اقلیم میں نہیں سا سکتے جن کی خود مختاری مجھی مجازی ہے تو دو مختار کل اور قادر مطلق خدا ایک قلمرو میں کیسے شریک ہو سکتے

۲۱۔ اللہ قادر مطلق اور مختار کل ہے: یعنی ""غدا"" تواس ہستی کا نام ہے جو قادر مطلق اور مختار کل ہواس کی قدرت و مشیت کوروکنا تو کجا کوئی پوچھ پاچھ بھی نہیں کر سکتا کہ آپ نے فلاں کام اس طرح کیوں کیا۔ ہاں اسکو حق ہے کہ وہ ہر شخض سے مواخذہ اور بازپر س کر

> آمِ اتَّخَذُوًا مِنْ دُوْنِهَ اللِّهَةً ۗ قُلُ هَاتُوَا بُرُهَانَكُمُ فَهٰذَا ذِكُرُ مَنْ مَّعِيَ وَ ذِكُرُ مَنْ قَبُلِيَ ٢ بَلُ ٱكْثَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ١ الْحَقَّ فَهُمُ مُّعُرِضُونَ 🚍

۲۴۔ کیا مٹھرائے ہیں انہوں نے اُس سے ورے اور معبود تو کہ لاؤ اپنی سند <sup>[rr]</sup> یہی بات ہے میرے ساتھ والوں کی اور یہی بات ہے مجھ سے پہلوں کی کوئی نہیں پر وہ بہت لوگ نہیں سمجھتے کیجی بات سوٹلا رہے میں [۲۳]

وَ مَآ اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُوْلٍ اِلَّا نُوْحِیِّ اِلَیْهِ اَنَّهُ لَآ اِلٰهَ اِلَّا اَنَا فَاعْبُدُوْنِ ﷺ

۲۵۔ اور نہیں بھیجا ہم نے تجھ سے پہلے کوئی رسول مگر اُسکو یہی عکم بھیجا کہ بات یوں ہے کہ کسی کی بندگی نہیں سوائے میرے سومیری بندگی کرو[۲۳]

۲۲۔ شرک پر کوئی دلیل نہیں: پہلے توحیہ پر دلیل عقلی قائم کی گئن تھی ۔ اب مشرکین سے ان کے دعوے پر دلیل صبیح کا مطالبہ ہے ۔ یعنی غدا کے سوا جو معبود تم نے تجویز کئے ہیں ان کا اثبات کس دلیل عقلی یا نقلی سے ہوا ۔ اگر موجود ہو تو پیش کرو ۔ ظاہر ہے ان کے پاس بجزاوہام و ظنون اور باپ دادوں کی کورانہ تقلید کے کیا رکھا تھا۔ شرک کی تائید میں نہ کوئی دلیل عقلی مل سکتی تھی ، نہ نقلی جے پیش کر سکتے ۔ کذا قال المفسرون ۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ پہلے ان معبودوں کو فرمایا تھا جن کو خد اکے برابر کوئی سمجھے کہ ایسے دو عاکم ہوتے تو جمان خراب ہو جاتا ۔ اب ان کا ذکر فرماتے میں جو خدا تعالیٰ کے نیچے چھوٹے چھوٹے خدا بطور نائیسین اور ماتحت دکام کے شمہراتے ہیں ۔ سوان کو مالک کی سند چاہئے ۔ سند بغیر نائب کیونکر بن سکتے ہیں ۔ اگر سند ہے تو خدا بھور نائیسین اور ماتحت دکام کے شمہراتے ہیں ۔ سوان کو مالک کی سند چاہئے ۔ سند بغیر نائب کیونکر بن سکتے ہیں ۔ اگر سند ہے تو پیش کرو۔

۲۳۔ توحید تمام انبیاء میں مشرک ہے: یعنی میری امت اور پہلی فدا پرست امتوں کی یہ ہی ایک بات ہے کہ اس رب العرش کے سواکوئی دوسرا فدا نہیں۔ جس کی عقلی دلیل پہلے بیان ہو چکی۔ تم اگر ملل سماویہ کے اس اجاعی عقیدہ کے خلاف کوئی دلیل رکھتے ہو تو پیش کرو۔ میرا دعویٰ یہ ہے کہ یہ امت اور پہلی امتیں اس امت کی کتاب (قرآن کریم) اور پہلی امتوں کی آسمانی کتابیں (قرات وانجیل وغیرہ) سب اس دعوئے توحید پر متفق رہی ہیں۔ چنانچ آج بھی باوجود بے شمار تحریفات کے پہلی کتابوں کی ورق گردانی کرو تو توحید کا اعلان اور شرک کارد صاف صاف پاؤ گے مگر یہ جابل اس بات کو کیا سمجھیں ، اگر سمجھ ہوتی تو حق بات کو سن کر ہرگرنہ ٹلاتے۔

۲۷۔ تمام انبیاء کا ایک ہی پیغام ہے: یعنی تمام انبیاء و مرسلین کا اجاع عقیدہ توحید پر رہا ہے۔ کسی پیغمبر نے کہی ایک رف اس کے خلاف نہیں کہا۔ ہمیشہ یہ ہی تلقین کرتے آئے کہ ایک خدا کے سواکسی کی بندگی نہیں تو جس طرح عقلی اور فطری دلائل سے توحید کا ثبوت ملتا ہے اور شرک کا رد ہوتا ہے۔ ایسے ہی نقلی حیثیت سے انبیاء علیم السلام کا اجاع دعویٰ توحید کی حقیقت پر قطعی دلیل ہے۔ وَ قَالُوا اتَّخَذَ الرَّحُمٰنُ وَلَدًا سُبُحٰنَهُ ۖ بَلُ عِبَادُ مُّكۡرَمُونَ ﴿

لَا يَسُبِقُوْنَهُ بِالْقَوْلِ وَ هُمُ بِاَمُرِهِ يَعْمَلُوْنَ ﴿

يَعُلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمُ وَمَا خَلْفَهُمُ وَلَا يَعُلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمُ وَمَا خَلْفَهُمُ وَلَا يَشْفَعُونَ لَا إِلَّا لِمَنِ ارْتَظٰي وَهُمُ مِّنَ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴿

۲۹۔ اور کہتے ہیں رحمن نے کر لیا کسی کو بیٹا وہ ہر گز اس لائق نہیں [۲۵] لیکن وہ بندے میں جنکوعزت دی ہے

۲۷۔ اس سے بڑھ کر نہیں بول سکتے اور وہ اسی کے حکم پر کام کرتے ہیں [۲۷]

۲۸۔ اُسکو معلوم ہے جواُنکے آگے ہیں اور پیچھے [۲۰] اور وہ سے اللہ راضی ہو وہ سفارش شہیں کرتے مگر اُسکی جس سے اللہ راضی ہو [۲۸]

۲۵۔ اللہ کا کوئی بیٹا نہیں ہے: عرب کے بعض قبائل ملائکۃ اللہ کو غدا کی بیٹیاں کہتے تھے ، سوبتلا دیا کہ یہ غدا کی شان رفیع کے لائق نہیں کہ بیٹے بیٹیاں بنائے ۔ اسی میں نصاریٰ کا رد بھی ہو گیا جو حضرت میح کو ""ابن اللہ"" کہتے ہیں ۔ نیزیمود کے اس فرقہ کا جو حضرت عزیر کو غدا کا بیٹا کہتا تھا۔

77۔ وہ اللہ کے بیٹے نہیں مقبول بندے ہیں: یعنی جن برگزیدہ ہمتیوں کو تم خدا کی اولاد بتلاتے ہو وہ اولاد نہیں ۔ ہاں اس کے معزز بندے ہیں اور باوجود انتہائی معزز و مقرب ہونے کے ان کے ادب واطاعت کا عال یہ ہے کہ جب تک اللہ کی مرضی اور جازت نہ پائیں اس کے سامنے نود آگے بڑھ کر لب نہیں ہلا سکتے اور نہ کوئی کام اس کے عکم کے بدون کر سکتے ہیں۔ گویا کال عبودیت و بندگی ہی ان کا طغرائے امتیاز ہے۔

۲۷۔ حق تعالیٰ کا علم ان کے تمام ظاہری و باطنی احوال کو محیط ہے۔ ان کی کوئی حرکت اور کوئی قول و فعل اس سے پوشیدہ نہیں۔ چنانچہ مقرب بندے اسی حقیقت کو سمجھ کر ہمہ وقت اپنے احوال کا مراقبہ کرتے رہتے ہیں کہ کوئی عالت اس کی مرضی کے خلاف یہ ہو۔

۲۸۔ یعنی اس کی مرضی معلوم کئے بدون کسی کی سفار ش بھی نہیں کرتے ۔ چونکہ مومنین مومدین سے اللہ تعالیٰ راضی ہوتا ہے اس لئے ان کے حق میں دنیا وآخرے میں استغفار کرنا ان کا وظیفہ ہے۔

<u>19۔ پھران کو خدا کیسے کہا جا سکتا ہے۔ جب خدا نہیں تو خدا کے بیٹے یا بیٹیاں بھی نہیں بن سکتے۔ کیونکہ صبح</u>ح اولاد جنس والدین

سے ہونی چاہئے۔

وَمَنْ يَّقُلُ مِنْهُمُ اِنِّيَ اللهُ مِّنُ دُونِهِ فَذَٰلِكَ نَجُزِيهِ فَذَٰلِكَ نَجُزِيهِ الظَّلِمِينَ نَجُزِيهِ الظَّلِمِينَ الظَّلِمِينَ

اَولَمُ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوَّا اَنَّ السَّمُوْتِ وَ الْآرُضَ كَانَتَا رَتُقًا فَفَتَقُنْهُمَا ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ ﴿ اَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴿ مِنَ الْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ ﴿ اَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴿ مِنَ الْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ الْفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَ جَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ اَنْ تَمِيدَبِهِمُ ﴾ وَجَعَلْنَا فِيهُا فِجَاجًا سُبُلًا لَّعَلَّهُمُ وَجَعَلْنَا فِيهُا فِجَاجًا سُبُلًا لَّعَلَّهُمُ يَهُتَدُونَ ﴾ يَهْتَدُونَ ﴿ لَعَلَّهُمُ اللَّهُ الْمُعَلِّلُهُ اللَّهُ الْمُؤْلِلَّ الْمُؤَالِقُولُ اللَّهُ الْمُعْمَا الْمُعَلِّلُهُ اللَّهُ الْمُلْلُكُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُولُولُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُولُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّامُ اللْمُؤْم

79۔ اور جو کوئی اُن میں کے کہ میری بندگی ہے اس سے ورے سو اسکو ہم بدلہ دیں گے دوزخ یونہی ہم بدلہ دیتے ہیں بے انصافوں کو[۳۰]

۳۔ اور کیا نہیں دیکھا ان منکروں نے کہ آسمان اور زمین منہ بند تھے پھر ہم نے انکو کھول دیا [۱۳] اور بنائی ہم نے پانی سے ہر ایک چیز جس میں جان ہے [۱۳] پھر کیا یقین نہیں کرتے [۱۳]

۳۱۔ اور رکھ دیے ہم نے زمین میں بھاری بوجھ کبھی اُنکو

اس میں کشادہ

امیں تاکہ وہ راہ یائیں [۲۵]

٣٠ الله كے اقتدار سے وہ بھى باہر نہيں ہيں: يعنى جن كوتم خداكى اولاد يا خدا بنا رہے ہواگر بفرض محال ان ميں سےكوئى اپنى نسبت (معاذالله) ايسى بات كه گذرے تو وہ ہى دوزخ كى سزاجو حد سے گذرنے والے ظالموں كو ملتى ہے ، ہم انكو بھى ديں گے ۔ ہمارے لا محدود اقتدار وجروت سے وہ بھى باہر نہيں جاسكتے، پھر بھلا غدا كيسے ہوسكتے ہيں ۔

الا۔ تخلیق کا ابتدائی مادہ: ""رتق" کے اصل معنے اور ایک دوسرے میں گھنے کے میں ۔ ابتداءً زمین و آسمان دونوں ظلمت عدم میں ایک دوسرے سے غیر متمیز پڑے تھے، پھر وجود کے ابتدائی مراحل میں بھی دونوں خلط ملط رہے، بعدہ قدرت کے ہاتھ نے دونوں کوایک دوسرے سے غیر متمیز پڑے تھے، پھر وجود کے ابتدائی مراحل میں بھی دونوں خط ملط رہے، بعدہ قدرت کے ہاتھ نے دونوں کوایک دوسرے سے جداکیا، اس تمیز کے بعد ہرایک کے طبقات الگ الگ بنے، اس پر بھی منہ بند تھے نہ آسمان سے بارش ہوتی تھی نہ زمین سے روئیدگی، آخر خداتعالیٰ نے بنی نوع انسان کے فائدہ کے لئے دونوں کے منہ کھول دیئے، اوپر سے پانی کا دہانہ کھلا، نیچے سے زمین کے مسام کھل گئے۔ اسی زمین میں سے تق تعالیٰ نے نہریں اور کانیں اور طرح طرح کے سبزے نکالے، آسمان کو کتنے بیٹھار ستاروں سے مزین کر دیا جن میں سے ہرایک کا گھر جدا اور چال جدی رکھی۔

۳۲۔ زندگی کی ابتدا پانی سے: یعنی عموما جاندار چیزیں جو تم کو نظر آتی ہیں بالواسطہ وبلاواسطہ پانی سے بنائی گئیں پانی ہی ان کا مادہ ہے الاّکوئی ایسی مخلوق جس کی نسبت ثابت ہو جائے کہ اس کی پیدائش میں پانی کو دخل نہیں وہ مستثنی ہوگی ۔ تاہم للاکثر حکم الکل کے اعتبار سے یہ کلیہ صادق رہے گا۔

۳۳۔ یعنی قدرت کے ایسے کھلے نشان اور محکم انتظامات کو دیکھ کر بھی کیا لوگوں کو غدا کے وجود اور اس کی وعدانیت پریقین نہیں آیا۔

۳۳۔ اس کی تقریر سورہ نحل میں گذر کی ۔

۳۵۔ پہاڑوں میں کثادہ راست: یعنی ایک ملک کے لوگ دوسرے ملک والوں سے مل سکیں۔ اگر پہاڑا یے ڈھب پر پڑتے کہ راہیں بند ہو جاتیں تو یہ بات کماں ہوتی (کذا فی الموضح) ان ہی کثادہ راہوں کو دیکھ کر انسان حق تعالیٰ کی قدرت و حکمت اور توحید کی طرف راہ یا سکتا ہے۔

> وَ جَعَلْنَا السَّمَآءَ سَقُفًا مَّحُفُو ظًا ۗ قَ هُمُ عَنَ الْيَهِا مُعُرِضُونَ ﴿

> وَ هُوَ الَّذِى خَلَقَ الَّيْلَ وَ النَّهَارَ وَ الشَّهَارَ وَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ لَّ كُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ

وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرٍ مِّنُ قَبْلِكَ الْخُلْدَ الْفَايِنُ مِّتَ فَهُمُ الْخُلِدُونَ ﴿

كُلُّ نَفُسٍ ذَآبِقَةُ الْمَوْتِ لَ وَ نَبُلُوْكُمُ بِالشَّرِ وَ الْمَدُرِ فِتُنَةً لَ وَ الْيُنَا تُرْجَعُونَ -

<u>TA</u>)

۳۲۔ اور بنایا ہم نے آسمان کو چھت محفوظ [۳۶] اور وہ آسمان کی نشانیوں کو دھیان میں نہیں لاتے [۴۷]

۳۳۔ اور وہی ہے جس نے بنائے رات اور دن اور سورج اور چاند [<sup>۳۸</sup>] سب اپنے اپنے گھر میں پھرتے میں چھرتے میں ایم

۳۷۔ اور نہیں دیا ہم نے تجھ سے پہلے کسی آدمی کو ہمیشہ کیلئے زندہ رہنا پھر کیا اگر تو مرگیا تووہ رہ جائیں گے

۳۵۔ ہر جی کو چکھنی ہے موت [۳] اور ہم تکو جانچتے ہیں برائی سے اور بھلائی سے آزمانے کو [۳] اور ہماری طرف پھر کر آ جاؤ کے [۳]

۳۱۔ آسمان کی تخلیق: یعنی نہ گرے نہ ٹوٹے بھوٹے نہ بدلی جائے ، اور شیاطین کے استراق سمع سے بھی محفوظ ہے اور چھت اس لئے کہا کہ دیکھنے میں چھت کی طرح معلوم ہوتی ہے۔

۳۷۔ کہ کلیسی مضبوط و محکم اور وسیع و بلند چھت اتنی مدت سے بدون ستون اور کھمبے کے کھڑی ہے ، ذرا سا رنگ و روغن اور پلاسٹر مبھی نہیں جھڑتا ۔

**۳۸**۔ یہ ان ہی آسمانی نشانیوں کی قدرے تفصیل ہوئی۔

٣٩ فلکی سیاروں کا خلا میں تیرنا: یعنی سورج چاند بلکہ ہر سیارہ اپنے مدار پر پڑا چکر کھا رہا ہے۔ یکسبِ محوّق کے لفظ سے ظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ سیارات اللہ کے عکم سے بذات خود چلتے ہیں۔ واللہ اعلم۔

بہ ہر نفس کے لئے موت بیٹی ہے: یعنی جس طرح مذکورہ مخلوقات کا ورود ہی تعالیٰ کی ایجاد ہے ہوا ۔ تمام انسانوں کی زندگی بھی اسی کی عطاکردہ ہے جس وقت چاہے گا چھین لے گا موت ہرائیک پر ثابت کر دے گی کہ تمہاری بستی تمہارے قبضہ میں نہیں ۔ چند روز کی چہل پہل تھی ہوئی ۔ صرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ کافر صور کی باتیں من کر کھتے تھے کہ یہ ساری دھوم محض اس شخص کے دم تک ہے یہ دنیا سے رضت ہوئے پھر کچھ نہیں ۔ اس سے اگر ان کی غرض یہ تھی کہ موت آنا نبوت کے منافی ہے تواس کا جواب دیا ۔ وَ مَا جَعَلْمُنَا لِبَشْرٍ مِینَ قَبْلِکَ الْخُلْدُ یعنی اندیاء مرسلین میں سے کون ایسا ہے جس پر کبھی موت طاری نہ ہو ہمیشہ زندہ رہے ۔ اور اگر محض آپ کی موت کے تصور سے اپنا دل شمنداکر نا ہی مقصود تھا تواس کا جواب کے بوریے سمیٹو گے ؟ جب تم کو بھی آگے بیٹی نوشی کا ہے کی ؟ کیا آپ کا انتقال ہو جائے تو تم کبھی نہیں مرو گے ، قیامت کے بوریے سمیٹو گے ؟ جب تم کو بھی آگے گئی خوش نہیں پڑے گا۔ گویا توجہ اور دلائل قدرت بیان کرنے کے بعداس آیت سب کو گذرنا ہے کون ہے کون چھے مرنا ہے تو چھنم نہیں پڑے گا۔ گویا توجہ اور دلائل قدرت بیان کرنے کے بعداس آیت سمید نبوت کی طون روئے سمی تھے دیا گئی۔

ا۴۔ خیروشر کے ذریعے آزمائش: یعنی دنیا میں سختی نرمی ، تندرستی بیاری تنگی فراخی اور مصیبت و عیش وغیرہ مختلف احوال بھیج کر تم کو جانچا جاتا ہے تاکہ کھراکھوٹا الگ ہو جائے اور علانیہ ظاہر ہو جائے کہ کون سختی پر صبراور نعمتوں پر شکر اداکرتا ہے اور کتنے لوگ ہیں جو مایوسی یا شکوہ شکایت اور ناشکری کے مرض میں مبتلا ہیں۔

۲۲<u>۔</u> جمال تمہارے صبروشکر اور ہرنیک وبد عمل کا پھل دیا جائے گا۔

وَإِذَا رَاكَ الَّذِيْنَ كَفَرُوَّ الِنُ يَّتَّخِذُوْنَكَ الَّا هُرُوًا إِنَّ يَّتَّخِذُوْنَكَ اللَّا هُرُوًا إِنَّ يَتَخَدُّوُ اللَّهَ تَكُمُ أَ هُرُوًا اللَّهَ تَكُمُ أَ وَهُمْ بِذِكْرِ الرَّحْمٰنِ هُمْ كُفِرُوْنَ ﴿

خُلِقَ الْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلٍ لَسَاُورِيْكُمُ الْيِيَ فَلَا تَسْتَعُجِلُوْنِ ﴿

وَيَقُولُونَ مَتَى هَٰذَا الْوَعُدُ اِنَ كُنْتُمُ طِدِقِينَ ﴿

لَوْ يَعْلَمُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا حِيْنَ لَا يَكُفُّوْنَ عَنْ ظُهُوْرِهِمْ عَنْ ظُهُوْرِهِمْ وَلَا عَنْ ظُهُوْرِهِمْ وَلَا عَنْ ظُهُوْرِهِمْ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴿

۳۹۔ اور جال تجھ کو دیکھا منکروں نے تو کوئی کام نہیں اُنکو تجھ سے مگر مھٹاکرناکیا یہی شخص ہے جو نام لیتا ہے تمہارے معبودوں کا اور وہ رحمن کے نام سے منکر میں [۳۳]

۳۷۔ بنا ہے آدمی جلدی کا اب دکھلاتا ہوں تکو اپنی نشانیاں سومجھ سے جلدی مت کرو[۲۲]

٣٨\_ اور کھتے ہيں کب ہو گا يہ وعدہ اگر تم سچے ہو [٣٥]

۳۹۔ اگر جان لیں یہ منکر اُس وقت کو کہ یہ روک سکیں گے اپنے منہ سے آگ اور نہ اپنی پیٹے سے اور نہ اُنکو مدد پہنچے گی

۱۳۷۷ انسان کی فطرت میں جلد بازی: شاید کفار کے سفیهانه استراء و تمسخر کو سن کر بعضوں کا جی چاہا ہو گا کہ ان بے حیاؤں پر فورًا عذاب آ جائے تواچھا ہو، اور نود کفار بھی بطور استراء جلدی مجایا کرتے تھے کہ اگر واقعی ہم تمہارے نزدیک متحق عذاب ہیں تو وہ عذاب فورًا کیوں نہیں ہے آتے۔ دونوں کو بتلایا کہ انسان بڑا جلد باز ہے گویا اس کے خمیر میں جلدی پڑی ہے، چاہئے کہ تصورًا سا

صبر کرو۔ عنقریب میں اپنے قہر وانتقام کی نشانیاں تم کو دکھلا دوں گا۔

<mark>۴۵</mark>\_ یعنی کہتے رہتے ہوکہ قیامت آئے گی اور سب کا فرہمیشہ کے لئے دوزخ میں جلیں گے ۔ آخریہ وعدہ کب پورا ہو گا اگر سے ہو توقیامت اور جهنم کوامجھی کیوں نہیں بلا لیتے۔

ملے گی [۳]

بَلْ تَأْتِيُهِمْ بَغُتَةً فَتَبُهَتُهُمْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ رَدَّهَا وَلَا هُمْ يُنْظَرُونَ 🕾

وَلَقَدِ اسْتُهُزِئَ بِرُسُلِ مِّنْ قَبُلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِيْنَ سَخِرُوًا مِنْهُمُ مَّا كَانُوًا بِهِ ع يَسُتَهُزءُونَ 🖺

قُلْ مَنُ يَّكُلَؤُكُمُ بِالَّيْلِ وَالنَّهَارِ مِنَ الرَّحْمٰنِ ۚ بَلُ هُمْ عَنُ ذِكْرِ رَبِّهِمُ مُّعْرِضُونَ 🚍

اَمْ لَهُمُ اللِّهَأُ تَمْنَعُهُمُ مِّنُ دُونِنَا لَا لَا يَسْتَطِيْعُوْنَ نَصْرَ أَنْفُسِهِمْ وَ لَا هُمْ مِّنَّا يُصْحَبُونَ 🟝

۴۱۔ اور مُصْفِط ہو چکے ہیں رسولوں سے تجھ سے پہلے پھر الٹ رپڑی ممھھا کرنے والوں پر اُن میں سے وہ چیزجس کا ٹھٹھاکرتے تھے [۴۰]

ہم۔ کچھ نہیں وہ آئے گی اُن پر ناگہاں پھرانکے ہوش

کھو دیگی پھر یہ پھیر سکیں گے اُسکو اور یہ اُنکو فرصت

۴۲ ۔ تو کہ کون نگہانی کرتا ہے تمہاری رات میں اور دن میں رحمن سے [۴۸] کوئی نہیں وہ اپنے رب کے ذکر سے منہ پھیرتے ہیں [۴۹]

rr یا اُنکے واسطے کوئی معبود میں کہ اُنکو بچاتے میں ہمارے سوا وہ اپنی بھی مدد نہیں کر سکتے اور نہ اُنگی ہماری طرف سے رفاقت ہو[۵۰]

۴۷ \_ کفار آگ کی حقیقت سے بے خبر ہیں: یعنی اگر ان پر حقیقت منکشف ہو جائے اور اس ہولناک گھڑی کو ٹھیک ٹھیک سمجھ لیں تو کبھی ایسی در نواست یہ کریں۔ یہ باتیں اس وقت بے فکری میں سوچھ رہی میں ،جب وہ وقت سامنے آ جائے گا کہ آگے پیچے ہر طرف سے آگ گھیرے ہوگی تو نہ کسی طرف سے اسکو دفع کر سکیں گے ، نہ کہیں سے مدد پہنچے گی ، نہ مہلت ملے گی ، نہ پیلے سے اس کا کامل اندازہ ہو گا۔ اس کے اچانک سامنے آ جانے سے ہوش باختہ ہو جائیں گے تب پتہ چلے گا کہ جس چیز کی

ہنسی کرتے تھے وہ حقیقت ثابتہ تھی۔

، ۱۷ یکھلے انبیاء سے استراء اور اس کا انجام: یعنی جس چیز سے ٹھٹھا کرتے تھے اس کی سزا نے گھیر لیا اور ان کی ہنسی ان ہی پر الٹ دی گئی۔

۸۷۔ رحمن سے کفار کی غفلت: یعنی رحمن کے غصہ اور عذاب سے تمہاری حفاظت کرنے والا دوسراکون ہے ، محض اس کی رحمت واسعہ ہے جو فورًا عذاب نازل نہیں کرتا۔ لیکن ایسے رحمت والے علیم و بر دبار کے غصہ سے ڈرنا بھی بہت چاہئے ۔ نعوذ باللہ من غضب الحلیم۔

47۔ یعنی رحمن کی حفاظت کا ان کو احماس واعتراف نہیں ۔ عیش و تنعم اور پرامن زندگی نے پروردگار تقیقی کی یاد سے غافل کر رکھا ہے اسی لئے جب اس کی طرف سے کوئی نصیحت کی جاتی ہے تو منہ پھیر لیتے ہیں کہ یہ کمال کی باتیں شروع کر دیں ۔

30۔ فرضی معبودوں کی حقیقت: یعنی کیا اپنے فرضی معبودوں کی نسبت خیال ہے کہ وہ ان کی حفاظت کرتے ہیں ؟ اور موقع آنے پر خدا تعالیٰ کے غضب سے بچالیں گے ؟ سووہ مسکین ان کی مدداور حفاظت تو درکنار، خوداپنے وجود کی حفاظت بھی نہیں کر سطحت، اگر ان کوکوئی توڑنے پھوڑنے لگے یا کچھ چیزان کے پاس سے چھین کرلے جائے تو اتنی قدرت نہیں کہ مدافعانہ تحفظ کے لئے نود ہاتھ یاؤں ہلا سکیں یا اپنے بچاؤکی خاطر ہماری امداد ورفاقت عاصل کرلیں ۔

بَلُ مَتَّعُنَا هَوُلَآءِ وَ ابَآءَهُمْ حَتَّى طَالَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ أَفَلَا يَرَوْنَ اَنَّا نَأْتِي الْأَرْضَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ أَفَلَا يَرَوْنَ اَنَّا نَأْتِي الْأَرْضَ نَتْقُصُهَا مِنْ اَطْرَافِهَا أَفَهُمُ الْعُلِبُونَ عَيْ نَتْقُصُهَا مِنْ اَطْرَافِهَا أَفَهُمُ الْعُلِبُونَ عَيْ فَلُ إِنَّمَ الْعُلِبُونَ عَيْ قُلُ إِنَّمَ الْعُلِبُونَ عَيْ اللَّهُمُّ اللَّهُمُّ اللَّيْمَ اللَّهُمُّ اللَّهُمُ الللْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْمُولِمُ اللْمُولِمُ الللْمُ الللْ

وَلَهِنَ مَّسَّتُهُمُ نَفُحَةُ مِّنَ عَذَابِ رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ لِهُ يَكَ لَيَقُولُنَّ لِهُ لَيَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

۲۷ کوئی نہیں پر ہم نے عیش دیا اُنکو اور اُنکے باپ دادوں کو یماں تک کہ بڑھ گئی اُن پر زندگی [۵] پھر کیا نہیں دیکھتے کہ ہم چلے آتے ہیں زمین کو گھٹاتے اُسکے کناروں سے اب کیا وہ جیتنے والے ہیں [۵۲]

۳۵۔ تو کہہ میں جو تکو ڈراتا ہوں سو حکم کے موافق اور سنتے نہیں بہرے لکارنے کو جب کوئی اُنکو ڈرکی بات سنائے [۵۲]

۲۹۔ اور کمیں پہنچ جائے اُن تک ایک بھاپ تیرے رب کے عذاب کی تو ضرور کھنے لگیں ہائے کم بختی ہماری بیشک ہم تھے گنگار[۵۲] ۵۱ ـ کفار کی غلفت اور غرور کی وجہ: یعنی رحمن کی کلاءت و حفاظت اور بتوں کا عجز و بیچارگی ایسی چیز نہیں جس کو یہ لوگ سمجھ مذ سکیں بات یہ ہے کہ پشت ہاپشت سے یہ لوگ بے فکری کی زندگی گذار رہے ہیں ۔ کوئی جھٹکا عذاب الهی کا نہیں لگا اس پر مغرور ہو گئے اور غفلت کے نشہ میں چور ہوکر حق تعالیٰ کا پیغام اور پیغمبروں کی نصیحت قبول کرنے سے منہ موڑلیا۔

۵۲ ے کفار کے مغلوب ہونے کے قرائن: یعنی عرب کے ملک میں اسلام پھیلنے لگا ہے اور کفر گھٹنے لگا۔ آہسۃ آہسۃ وہاں کی زمین کا فروں پر تنگ ہوتی جارہی ہے۔ ان کی حکومتیں اور سرداریاں ٹوٹنی جا رہی ہیں ۔ کیا ایسے کھلے ہوئے آثار و قرائن دیکھ کر بھی انہیں اپنا انجام نظر نہیں آیا۔ اور کیا ان مثاہرات کے باوجود وہ اسی کے امیدوار میں کہ پیغمبر الٹی ایکٹی اور مسلمانوں پر ہم غالب ہوں گے۔ اگر چشم عبرت ہے تو چاہئے کہ عقل سے کام لیں اور قرائن واحوال سے متقبل کا اندازہ کریں ۔ کیا ان کو معلوم نہیں کہ ان کے گردوپیش کی بستیاں انبیاء کی تکذیب و عداوت کی سزا میں تباہ کی جا چکی میں اور ہمیشہ آخر کار غدا کے وفاداروں کا مثن کامیاب رہا ہے پھر سیدالمرسلین اور مومنین کاملین کے مقابلہ میں غالب آنے کی انکوکیا توقع ہو سکتی ہے۔ وَ لَقَدُ اَهْلَکْنَا مَاحَوْلَكُمْ مِنَ الْقُرِي وَصَرَّفْنَا الأياتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُوْنَ (القاف ركوع ٢) (تنبير) ال مضمون كي آيت موره ""رعد"" کے آخر میں گذر چکی وہاں کے فوائد ملاحظہ کئے جائیں۔

۵۳ ۔ کفار بہرے ہیں کہ دعوت حق نہیں سنتے: یعنی ہارا کام وحی الهی کے موافق نصیحت سنا دینا اور انجام سے آگاہ کر دینا ہے۔ دل کے بہرے اگر اس پکار کو نہ سنیں تو ہمارا قصور نہیں۔ وہ خود اپنے بہرے پن کا خمیازہ بھگتیں گے۔

۵۴ یعنی بیہ لوگ جو بہرے بنے ہوئے ہیں ، صرف اس وقت تک ہے کہ ذرا زور سے کھنکھٹائے نہ جائیں۔ اگر عذاب الهی کی ذرا سی بھنک کان میں پڑ گئی یا خدا کے قہروانتقام کی ادنیٰ بھاپ بھی ان کو چھو گئی توآنکھ کان سب کھل جائیں گے اس وقت بد حواس ہو کر چلائیں گے کہ بیشک ہم بڑے بھاری مجرم تھے جوالیسی کم بختی آئی۔

ہم۔ اور رکھیں گے ہم ترازوئیں انصاف کی قیامت وَ نَضَعُ الْمَوَازِيْنَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيْمَةِ کے دن پھر ظلم نہ ہو گا کسی جی پر ایک ذرہ اور اگر ہو گا فَلَا تُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا ﴿ وَ إِنْ كَانَ مِثْقَالَ برابر رائی کے دانہ کی توہم لے آئیں گے اُسکو[۵۵] اور حَبَّةٍ مِّنُ خَرُدَلِ اَتَيْنَابِهَا ۗ وَكُفٰي بِنَا ہم کافی ہیں حاب کرنے کو [۵۹]

حٰسِبِینَ 🖺

وَ لَقَدُ اتَيْنَا مُوَسَى وَ هُرُونَ الْفُرُقَانَ وَ ضِيَاءً وَ ذِكُرًا لِللهُ تَقِينَ ﴿

الَّذِيْنَ يَخْشُوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ وَ هُمْ مِّنَ النَّاعَةِ مُشُفِقُونَ ﴿

وَ هٰذَا ذِكُرُ مُّلِرَكُ اَنْزَلْنٰهُ أَ اَفَانَتُمُ لَهُ اَفَانَتُمُ لَهُ اَفَانَتُمُ لَهُ اللهُ ال

وَلَقَدُاتَيُنَا إِبُرْهِيمَ رُشَدَةً مِنْ قَبُلُ وَ كُنَّا بِمُعْلِمِينَ فَبُلُ وَ كُنَّا بِمُعْلِمِينَ فَي

۸۷۔ اور ہم نے دی تھی موسی اور ہارون کو قضیے چکانے والی کتاب اور روشنی اور نصیحت ڈرنے والوں کو [۵۷]

وم یہ جو ڈرتے ہیں اپنے رب سے بن دیکھے اور وہ قیامت کا خطرہ رکھتے ہیں [۵۸]

۵۰۔ اور یہ ایک نصیحت ہے برکت کی جو ہم نے اثاری سوکیا تم اُسکو نہیں مانے [۵۹]

ا۵۔ اور آگے دی تھی ہم نے ابراہیم کو اُسکی نیک راہ
[۱۰] اور ہم رکھتے ہیں اُسکی خبر[۱۱]

۵۲۔ جب کما اُس نے اپنے باپ کو اور اپنی قوم کو یہ اُکسی مورتیں میں جن پر تم مجاور سے بیٹے ہو[۱۲]

۵۵۔ انصاف کی میزان اور وزن اعال: یعنی رائی کے دانہ کے برابر کسی کا عل ہوگا وہ بھی میزان میں تلے گا، ادھرادھر ضائع نہ ہوگا نہ کسی پر ظلم و زیادتی کی جائے گا۔ رتنبیہ) "موازین "" میزان کی جمع ہے۔ شاید ہوگا نہ کسی پر ظلم و زیادتی کی جائے گا۔ رتنبیہ) "موازین "" میزان کی جمع ہے۔ شاید بہت سی ترازوئیں ہوں یا ایک ہی ہو مگر مختلف اعال و عال کے اعبتار سے کئی قرار دے دی گئیں۔ واللہ اعلم۔ وزن اعال اور میزان کے متعلق پہلے سورہ "اعراف" میں کلام کیا جا چکا ہے اسے دیکھ لیا جائے۔

۵۷ ـ حضرت موسی علیه السلام و مارون علیه السلام کو تورات دی گئی: یعنی تورات شریف جو حق و باطل ، مدایت و ضلالت اور

اقترب للناس ١٨

علال و حرام کے قضیے چکانے والی اور جمل و غفلت کی اندھیرپوں میں روشنی پہنچانے والی اور غدا سے ڈرنے والوں کو نصیحت سنانے والی کتاب تھی۔

۵۸۔ مومنین کی خثیت: قیامت کا خطرہ بھی اس لئے رکھتے ہیں کہ ان کے دل میں خدا کا ڈر ہے۔ ہروقت دل میں کھٹکا لگارہتا ہے کہ دیکھئے وہاں کیا صورت پیش آئے گی۔ کہیں العیاذ باللہ حق تعالیٰ کی ناراضی اور عذاب کے مورد نہ بن جائیں۔ ظاہر ہے ایسے ہی لوگ نصیحت سے منتفع ہوتے ہیں۔

89۔ قرآن مبارک ذکر ہے: یعنی ایک نصیحت کی کتاب یہ قرآن تمہارے سامنے موبود ہے جس کا جلیل القدر، عظیم النفع اور کثیر الخیر ہونا، تورات سے بھی زیادہ روش ہے۔ کیا ایسی واضح اور روش کتاب کے تم منکر ہوتے ہو جہاں الکارکی گنجائش ہی نہیں۔

10۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو رشد و ہدایت: یعنی حضرت محمد الشاہ ایکا اور حضرت موسی سے پیشتر ہم نے ابراہیم کو اس کی اعلیٰ قابلیت و شان کے مناسب رشد و ہدایت دی تھی، بلکہ جوانی سے پہلے ہی بچپن میں اس نیک راہ پر ڈال دیا تھا جو ایسے اولواالعزم انبیاء کے شایان شان ہو۔

۱۱۔ یعنی اس کی استعداد واہلیت اور کالات علمیہ و عملیہ کی پوری خبر ہم ہی رکھتے ہیں۔ اسی لئے جورشد و ہدیٰ اس کے حب عال تھی ہم نے عطاکر دی۔

۶۲ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعوت: یعنی ذرا ان کی اصلیت اور حقیقت تو بیان کرو۔ آخر پھر کی خود تراشیدہ مورتیاں خدا کس طرح بن گئیں ۔

### قَالُوُا وَجَدُنَا ابَآءَنَا لَهَا عٰبِدِيْنَ عَ

قَالَ لَقَدُ كُنْتُمُ أَنْتُمُ وَ ابَآؤُكُمْ فِي ضَللٍ مُّبِينِ

قَالُوٓ ا أَجِئْتَنَا بِالْحَقِّ اَمْ اَنْتَ مِنَ اللَّعِبِينَ

۵۳۔ بولے ہم نے پایا اپنے باپ دادوں کو انہی کی اوروں کی کی اوروں کی او

۵۴۔ بولا مقرر ہے تم اور تمہارے باپ دادے صریح گمراہی میں [۱۴]

۵۵۔ بولے تو ہمارے پاس لایا ہے پھی بات یا تو کھلاڑیاں کرتا ہے[۱۵] قَالَ بَلُ رَّبُّكُمُ رَبُّ السَّمَٰوْتِ وَ الْاَرْضِ الْاَرْضِ اللَّهُمُ مِّنَ اللَّهِ فَطَرَهُنَ اللَّهُ مِّنَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللِّلْمُ الللللِمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللِمُ اللللِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللِمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ ا

۵۹۔ بولا نہیں رب تہارا وہی ہے رب آسمان اور زمین کا جس نے اُنکو بنایا اور میں اسی بات کا قائل ہوں[۱۲]

17- آباؤ اجداد کی اندھی تقلید: یعنی عقل و فطرت اور نقل معتدبہ کی کوئی شادت ہماری تائید میں نہیں ہے نہ سہی لیکن بڑی ہماری دلیل بت پرستی کے حق و صواب ہونے کی یہ ہے کہ اوپر سے ہمارے باپ دادا ان ہی کی پوجا کرتے چلے آئے ہیں پھر ہم اپنے بڑوں کا طریقہ کیسے چھوڑ دیں۔

۱۳ یعنی اس دلیل سے تمہاری حقانیت اور عقلمندی ثابت نہ ہوئی ، ہاں یہ ثابت ہواکہ تمہارے باپ دادا بھی تمہاری طرح گمراہ اور بے وقوف تھے جن کی کورانہ تقلید میں تم تباہ ہورہے ہو۔

10ء تمام قوم کے عقیدہ کے خلاف ابرہیم کی ایسی سخت گفتگو من کر ان میں اضطراب پیدا ہوگیا کہنے لگے کیا پچ مچ تیرا خیال اور عقیدہ یہ ہی ہے یا محض ہنسی اور دل لگی کرتا ہے۔

71۔ دعوت توحید: یعنی میرا عقیدہ ہی یہ ہے اور پورے یقین وبصیرت سے اس کی شادت دیتا ہوں کہ میرا تمہارا سب کا رب وہ ہی ایک غدا ہے جس نے آسمان زمین پیدا کئے اور ان کی دیکھ بھال رکھی۔ کوئی دوسری چیزاس کی غدائی میں شریک نہیں ہو سکتی۔

وَتَاللَّهِ لَا كِيْدَنَّ أَصْنَامَكُمْ بَعْدَ أَنْ تُولُّوا اللهِ اللَّهِ لَا كِيْدَنَّ أَصْنَامَكُمْ بَعْدَ أَنْ تُولُّوا اللهِ

مُذُبِرِیْنَ ﷺ رید دو دراید ۳ در ۱۵ در ۱۵ در

فَجَعَلَهُمُ جُذْذًا اِلَّا كَبِيرًا لَّهُمُ لَعَلَّهُمُ اِلَيْهِ يَرْجِعُوْنَ ﴿

قَالُوا مَنُ فَعَلَ هٰذَا بِالِهَتِنَا اِنَّهُ لَمِنَ الظَّلِمِيُنَ ﴿ الظَّلِمِينَ ﴿

۵۷۔ اور قسم اللہ کی میں علاج کروں گا تمہارے بتوں کا جب تم جا چکو گے پیٹے پھیر کر [۱۲]

۵۸۔ پھر کر ڈلا اُنکو ٹکڑے ٹکڑے مگر ایک بڑا اُن کا کہ شاید اُسکی طرف رجوع کریں [۲۸]

۵۹۔ کھنے لگے کس نے کیا یہ کام ہمارے معبودوں کے ساتھ وہ توکوئی بے انصاف ہے [۲۹]

## ٦٠ وہ بولے ہم نے سنا ہے ایک بوان بو بتوں کو کچھ کاکرتا ہے اُسکو کہتے ہیں ابراہیم [۱۰]

# قَالُوا سَمِعْنَا فَتَى يَّذَكُّرُهُمْ يُقَالُ لَهَّ إبر هِيمُ اللهِ

٦٤ ـ كفار كا اضطراب: يه بات ذرا آبسة كهي ، كه بعض نے سي ، بهتوں نے نه سي ، جنہوں نے سي اس كي كچھ پروا نه كي ، كيونكه وه سمجھ رہے تھے کہ تنا ایک نوبوان ساری قوم کے معبودوں کا کیا بگاڑ سکتا ہے۔

٦٨ ـ حضرت ابراہيم عليه الىلام كا بتوں كو توڑنا: جب وہ لوگ شهر سے باہرايك ميله ميں گئے تب ابراہيمؑ نے بت خانہ ميں جاكر بتوں کو توڑ ڈالا ۔ صرف ایک بت کو باقی رہنے دیا جو باعتبار جثہ کے یا تعظیم و تکریم کے ان کے نزدیک سب سے بڑا تھا ، اور جس کلماڑی سے توڑا تھا وہ اس بڑے کے گلے میں لڑکا دی ، تا وہ لوگ جب واپس آگر یہ صورت حال دیکھیں تو قدرتی طور پر ان کا خیال اس بڑے بت کی طرف ہویا الزاما اس کی طرف رجوع کرایا جا سکے ۔

**79۔ کفار کا غصہ: یعنی یہ گنتاخی اور بے ادبی کی حرکت ہمارے معبودوں کے ساتھ کس نے کی ۔ یقیینا جس نے یہ کام کیا بڑا ظالم اور** شریر ہے (استغفراللہ) یہ شایدان لوگوں نے کہا ہو گا جن کے کان تک تَاللّٰهِ لَاَ کِیْدَنَّ اَصْنَامَکُمْ کی آواز نہ پہنچی تھی۔ 🗘۔ یہ کہنے والے وہ لوگ ہوں گے جو حضرت ابراہیمؑ کے جلے من چکے تھے ۔ یعنی وہ ہی ایک شخص ہے جو ہمارے معبودوں کا ذکر برائی سے کیا کرتا ہے ، یقینا یہ کام اس نے کیا ہو گا۔

فَعَلْتَ هٰذَا بِالْهَتِنَا ٢١- بوك كياتون كيابي يه مارے معودول كياتي

سے پوچھ لواگر وہ بولتے ہیں [۲۶]

قَالُوًا فَأَتُوا بِهِ عَلَى أَعْيُنِ النَّاسِ لَعَلَّهُمْ اللهِ وه بولِ أَسُولِ آوَلُول كَ سامَ ثاير وه يَشُهَدُونَ

قَالَ بَلْ فَعَلَةً فَ كَبِيرُهُمْ هَذَا فَسَّئُلُوهُمْ إِنَّ اللهِ اللهُ الله كَانُوْا يَنْطِقُوْنَ 🗈

ا>۔ مجمع عام میں حضرت ابراہیم علیہ السلام سے باز پر س: یعنی اس کو بلا کر برملا مجمع عام میں بیان لیا جائے ۔ تا معاملہ کو سب لوگ

دیکھ کر اور خود اس کی باتیں سن کر گواہ رہیں کہ جو سنزا اس کو قوم کی طرف سے دی جائے گی ۔ بیشک وہ اس کا مستحق تھا۔ یہ تو ان کی غرض تھی اور حضرت ابراہیمؑ کا مقصود بھی یہ ہی ہو گاکہ مجمع عام میں ان کو موقع ملے کہ مشرکین کو عاجز و مببوت کریں اور علیٰ رؤس الاشهاد غلبه حق كااظهار ہو۔

۷۶۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا مناظرانہ جواب اور شرک کا ابطال: یعنی مجھ سے دریافت کرنے کی ضرورت نہیں بلکہ یہ فرض کر لیا جائے کہ اس بڑے گرو گھنٹال نے جو صحیح سالم کھڑا ہے اور توڑنے کا آلہ بھی اس کے پاس موجود ہے ، یہ کام کیا ہو گا۔ لیجئے بحث و تحقیق کے وقت بطور الزام و تبکیت میں یہ دعویٰ کئے لیتا ہوں کہ بڑے بت نے سب چھوٹوں کو توڑ ڈالا اب آپ کے پاس کیا دلیل ہے کہ ایسا نہیں ہوا۔ کیا دنیا میں ایسا ہوتا نہیں کہ بڑے سانپ چھوٹے سانپوں کو، بڑی مجھلی چھوٹی مجھلی کو نگل عاتی ہے۔ اور بڑے بادشاہ چھوٹی سلطنتوں کو تباہ کر ڈالتے ہیں ، اس لئے بہترین صورت میرے تمہارے درمیان فیصلہ کی یہ ہے کہ تم خود اپنے ان معبودوں سے دریافت کر لوکہ یہ ماہراکس طرح ہوا۔ اگر یہ کچھ بول سکتے ہیں توکیا ایسے اہم معاملہ میں بول کر میرے جھوٹ سے کا فیصلہ نہ کر دیں گے ؟ (تنبیه) ہاری تقریر سے ظاہر ہوگیا کہ بئل فَعَلَهٔ کَبِیْرُ هُمْ هذا کہنا خلاف واقعہ خبر دینے کے طور پر نہ تھا جبے حقیقۂ جھوٹ کہا جائے بلکہ ان کی تحمیق و تجیل کے لئے ایک فرضی احمال کو بصورت دعویٰ لے کر بطور تعریض والزام کلام کیا گیا تھا جیسا کہ عموما بحث و مناظرہ میں ہوتا ہے ، اس کو جھوٹ نہیں کہہ سکتے، ہاں بظاہر صورت جھوٹ کی معلوم ہوتی ہے اسی لئے بعض اعادیث میں اس پر لفظ کذب کااطلاق صورۃً کیا گیا ہے۔ مفسرین نے اس کی توجیہ میں اور بھی کئی محل بیان کئے میں ، مگر ہمارے نزدیک یہ ہی تقریر زیادہ صاف ، بے تکلف اور اقرب الی الروایات ہے ۔ واللہ اعلم ۔

فَرَجَعُوٓ اللَّ اَنْفُسِهِمْ فَقَالُوٓ النَّكُمْ اَنْتُمُ اللَّهِ ١٣- پُرُ وَ اللَّهِ مِي مِرْ بُولِ لُوتُم مى بِ انصاف ہو[۴]

الظُّلِمُونَ ﴿

ثُمَّ نُكِسُوا عَلَى رُءُوْسِهِمْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا ١٥- پُراونده ،و لَحْ سرجم كاكر [١٠] تو تو بانتا ب هَّوُلاَءِ يَنْطِقُونَ 🗈

> قَالَ اَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيْئًا وَّلَا يَضُرُّكُمْ 🖶

جيبا يه بولتے ہيں <sup>[۵]</sup>

77\_ بولا کیا چرتم بوجت ہو اللہ سے ورے ایے کو جو تمہاراکچھ مھلاکرنے یہ برا ٦٧- بيزار ہوں میں تم سے اور جنگو تم پوجتے ہواللہ کے سوائے کیا تم کو سمجھ نہیں [٢٦]

7۸۔ بولے اسکو جلاؤ اور مدد کرواپنے معبودوں کی اگر کچھ کرتے ہو[۷۰]

ام کے ہم نے کہا اے آگ ٹھنڈی ہو جا اور آرام کر ابراہیم پر[۸۰]

اُفِّ لَّكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ الله تَعْقِلُونَ ﷺ

قَالُوا حَرِّقُوهُ وَ انْصُرُوَّا الِهَتَكُمُ اِنْ كُنْتُمُ فَعِلِيْنَ ﴿

قُلْنَا لِنَارُ كُونِيَ بَرُدًا وَّ سَلْمًا عَلَى الْمُا عَلَى الْمُا عَلَى الْمُا عَلَى الْمُا عَلَى الْمُا عَلَى الْمُلْهِيْمَ اللهُ ال

۷۔ کفار کی شرمندگی: یعنی سمجھے کہ بیکار پتھر پوجنے سے کیا عاصل یا یہ مطلب ہو کہ تم نے نود اپنے اوپر ظلم کیا کہ باو جود ابراہیم کی دھکی سننے کے یوں ہی لاپروائی سے بت غانہ کھلا چھوڑ کر چلے گئے اپنے معبودوں کی حفاظت کا کوئی سامان کر کے نہ گئے ۔ کذا قال ابن کثیر ؒ۔

م، ۔ یعنی شرمندگی سے آنگھ نہیں ملا سکتے۔

>> حضرت ابراہیم علیہ السلام کو زندہ جلانے کا فیصلہ: یعنی بحث و مناظرہ میں تواس سے جیت نہیں سکتے۔ اب صرف ایک ہی صورت ہے کہ (جو معبود ہماری بلکہ خود اپنی مدد نہیں کر سکتے) ہم ان کی مدد کریں اور ان کے دشمن کو سخت ترین سزا دیں۔ اگر ایسا نہ کر سکے تو ہم نے کچھ کام نہ کیا چنانچہ اس مثورہ کے موافق حضرت ابراہیم کوآگ میں جلانے کی سزا تجویز ہوئی۔ گویا جس طرح ابراہیم نے بت توڑ کر ان کے دل جلائے تھے یہ انکوآگ میں جلا ڈالیں۔ آخر ظالموں نے جمع ہوکر نہایت اہتام اور بے رحمی کے ساتھ حضرت ابراہیم کو سخت بھڑ کتی ہوئی آگ کی نذر کر دیا۔

۸۷۔ آگ کو ٹھنڈا ہونے اور سلامتی کا عکم: یعنی تکوینا آگ کو عکم ہواکہ ابراہیمٔ پر ٹھنڈی ہوجا۔ لیکن اس قدر ٹھنڈی نہیں کہ برودت سے تکلیف پہنچنے لگے۔ ایسی معتدل مٹھنڈک ہوجوجہم و جان کو نوشگوار معلوم ہونے لگے۔ (تندبیہ ) آگ کا ابراہیم پر مٹھنڈا ہو جانا ان کا معجزہ تھا۔ معجزہ کی حقیقت یہ ہی ہے کہ حق تعالیٰ اپنی عام عادت کے خلاف سبب عادی کو مسبب سے یا مسبب کو سبب سے جدا کر دے یہاں احراق کا سبب (آگ) موجود تھی ، مگر مسبب اس پر مرتب نہ ہوا۔ معجزہ وغیرہ کے متعلق مفصل کلام ہم نے ایک منتقل تحریر میں کیا ہے جورسالہ ""المحمود"" کے کنن: نمبروں میں چھپ چکا۔ فلیراجع۔

وَ أَرَادُوْا بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْنَهُمُ الْأَخْسَرِيْنَ ٥٠ اور عان لِلَّهُ أَس كابرا پُر أَسَى كو بم نے ڈالا

وَ نَجَّيْنٰهُ وَلُوَطًا إِلَى الْاَرْضِ الَّتِيِّ بْرَكْنَا فِيهَا لِلْعٰلَمِينَ عَ

وَوَهَبْنَا لَهُ السَّحْقَ ﴿ وَيَعْقُونَ نَافِلَةً ﴿ وَ كُلًّا جَعَلْنَا صلِحِينَ 🝙

وَ جَعَلْنٰهُمُ أَيِمَّةً يَّهُدُونَ بِأَمْرِنَا وَ أَوْحَيُنَا اِلَيْهِمُ فِعْلَ الْخَيْراتِ وَ اِقَامَرَ الصَّلُوةِ وَ إِيْتَاءَ الزَّكُوةِ وَ كَانُوْ النَّاعْبِدِيْنَ ﴿

وَ لُوْطًا اتَّيْنٰهُ حُكُمًا وَّ عِلْمًا وَّ نَجَّيْنٰهُ مِنَ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَتُ تَّعْمَلُ الْخَبِّيِثَ لَا إِنَّهُمُ كَانُو ا قَوْمَ سَوْءٍ فْسِقِينَ ﴿

۱۷۔ اور بچا نکالا ہم نے اُسکو اور لوط کو اُس زمین کی طرف جس میں برکت رکھی ہم نے جان کے واسطے [۸۰]

۷۷۔ اور بختا ہم نے اُسکو اسحق اور یعقوب دیا انعام میں [۱۸] اور سب کونیک بخت کیا [۸۲]

٣٧٠ اور أنكوكيا ہم نے پیثوا راہ بتلاتے تھے ہمارے حكم سے [۸۳] اور کہلا بھیجا ہم نے اُنکو کرنا نیکیوں کا اور قائم ر کھنی نماز اور دینی زکوۃ [۸۴] اور وہ تھے ہماری بندگی میں لگے ہوئے [۸۵]

مى۔ اور لوط كو ديا ہم نے حكم اور سمجھ [۸۲] اور بچانكالا أسكو اس بستی سے جو کرتے تھے گندے کام وہ تھے لوگ بڑے نافرمان [۸۸]

9- من كى صداقت كا اظهار: يعنى ابراهيم كابرا چائة تھ، ليكن نود ناكامى، ذلت، اور خماره ميں پڑ گئے۔ بن كى صداقت برملا ظاہر ہوئى اور الله كلمه بلند ہوا۔ قال فى "البحر المحيط" قد أَكُثرً النَّاسُ فِى حِكَايِة مَاجَرَى لِا ابْرَاهِيْم - وَ الَّذِى صَحَّ هُوَ مَا ذَكَرَهُ اللهُ عَليهِ بَرُدًا وَ سَلامًا ـ صَحَّ هُوَ مَا ذَكَرَهُ اللهُ عَليهِ بَرُدًا وَ سَلامًا ـ

۸۰۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام اور حضرت لوط علیہ السلام کی شام کی طرف ہجرت: یعنی حضرت ابراہیم کومع حضرت لوط کے صیح سالم ملک شام میں لے گئے جمال بہت سے ظاہری و باطنی ہر کات ودیعت کی گئی مبیں۔

٨١ يعنى برها پے ميں بيٹا مانگا تھا، ہم نے بوتا بھی دے دیا۔ یعنی یعقوب۔

۸۲ \_ یعنی ابراہیم ، لوظ ، اسحاق ، یعقوب ، اعلیٰ درجہ کے نیک بندوں میں میں کیونکہ سب نبی ہوئے اور انبیاء سے بڑھ کر نیکی کس میں ہوسکتی ہے۔

۸۳ ۔ یعنی ایسے کامل تھے کہ دوسروں کی تشخمیل بھی کرتے تھے۔

۸۴ \_ یعنی ان کی طرف وحی بھیجی جس میں ان امور کی تاکید تھی ۔ یہ ان کا کال علمی ہوا۔

۸۵ ـ آل ابراہیم علیہ السلام کی مناقب: یعنی شب وروز ہماری بندگی میں لگے رہتے تھے کسی دوسری طرف آنکھ اٹھا کر بھی نہیں دیکھتے تھے ۔ یہ ہی اندبیاء کی ثان ہوتی ہے کہ ان کا ہر کام خدا کی بندگی کا پہلو لئے ہوتا ہے ۔ یہ علی کال ہوا۔

٨٦ \_ يعنى حكمت و حكومت اور علم و فهم جوانبياء كي شان كے لائق ہو۔

۸۸۔ قوم لوط کی بستی: بستی سے مراد ""سدوم"" اور اس کے ملحقات ہیں۔ وہاں کے لوگ خلاف فطرت افعال کے مرتکب اور بہت سے گندے کاموں میں مبتلا تھے۔ ان کا قصہ پہلے کئی جگہ گذر چکا۔

وَ اَدُخَلُنٰهُ فِي رَحْمَتِنَا لَّ إِنَّهُ مِنَ عَلَيْهُ مِنَ عَلَيْهُ مِنَ عَلَيْهُ مِنَ عَلَيْهُ مِنَ عَلَيْ الصَّلِحِيْنَ عَلَيْهُ السَّلِحِيْنَ عَلَيْهُ السَّلِحِيْنَ عَلَيْهُ السَّلِحِيْنَ عَلَيْهُ السَّلِحِيْنَ عَلَيْهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعِلَّ الللللِّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللِلْمُ الل

۲۶۔ اور نوح کو جب اُس نے پکارا اُس سے پہلے [۸۹]
 پھر قبول کر لی ہم نے اُس کی دعا سو بچا دیا اُسکو اور اسکے
 گھر والوں کو بڑی گھبراہٹ سے

وَ نُوْحًا إِذْ نَادَى مِنْ قَبُلُ فَاسْتَجَبُنَا لَهُ فَنَجَّيْنٰهُ وَ اَهُلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيْمِ ﴿ وَ نَصَرُنٰهُ مِنَ الْقَوْمِ الَّذِيْنَ كَذَّبُوُا بِالْتِنَا لَا لِيَنَ كَذَّبُوُا بِالْتِنَا لَا إِنَّهُمُ كَانُوُا قَوْمَ سَوْءٍ فَاغْرَقُنْهُمُ الْجُمَعِيْنَ عِينَ الْحَمَعِيْنَ عِينَ عَلَيْهُمُ الْجُمَعِيْنَ عِينَ عِينَ عِينَ عَلَيْهُمُ الْجُمَعِيْنَ عِينَ عِينَ عِينَ عَلَيْهُمُ الْحَمْعِيْنَ عِينَ عِينَ عِينَ عَلَيْهُمُ الْحَمْعِيْنَ عَلَيْهُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

وَ دَاؤُدَ وَ سُلَيْمُنَ إِذْ يَحْكُمْنِ فِي الْحَرُثِ الْحَرُثِ الْفَوْمِ وَكُنَّا إِذْ يَحْكُمْنِ فِي الْحَرُثِ الْقَوْمِ وَكُنَّا لِذُ كَمْمِهُمْ شَهِدِيْنَ فَيْ

فَفَهَّمُنْهَا سُلَيْمُنَ وَكُلَّا اتَيْنَا حُكُمًا قَ عِلْمًا وَيَنَا حُكُمًا قَ عِلْمًا وَيَنَا حُكُمًا قَ عِلْمًا وَ عَلْمًا وَ عَلْمًا وَ عَلْمًا وَ عَلَمًا وَ عَلَمًا فَعِلِينَ فَي الطَّيْرَ وَكُنَّا فَعِلِينَ فَي

ہاری اور مدد کی اُسکی اُن لوگوں پر جو جھٹلاتے تھے ہماری آیتیں وہ تھے برے لوگ پھر ڈبا دیا ہم نے اُن
 سب کو[۹۰]

۸۷۔ اور داؤد اور سلیان کو جب لگے فیصل کرنے کھیتی کا جھگڑا جب روند گئیں اُسکو رات میں ایک قوم کی بکریاں اور سامنے تھا ہمارے اُن کا فیصلہ

9)۔ پھر سمجھا دیا ہم نے وہ فیصلہ سلیمان کو اور دونوں کو دیا تھا ہم نے عکم اور سمجھ [۱۹] اور تابع کیے ہم نے داؤد کے ساتھ پہاڑ تسبیح پڑھا کرتے اور اڑتے جانور [۹۳] اور یہ سب کچھ ہم نے کیا [۹۳]

۸۸۔ حضرت لوط علیہ السلام پر رحمت: یعنی جب لوظ کی قوم پر عذاب جمیحا تو لوظ اور اس کے ساتھیوں کو ہم نے اپنی مهربانی اور رحمت کی چادر میں ڈھانپ لیا۔ تانیکوں کا اور بدوں کا انجام الگ الگ ظاہر ہوجائے۔

٨٩ يعنى ابرابيم اورلوط سے مپلے۔

.۹۔ حضرت نوح علیہ السلام کوکرب عظیم سے نجات: نوح علیہ السلام ساڑھے نوسوبرس تک قوم کو سمجھاتے رہے۔ اتنی طویل مدت میں سخت زہرہ گداز سختیاں اٹھائیں ، آخر دعاکی اِنّے مَغَلُو بہ فَانْتَصِسرٌ (قمررکوع) اور رَبِّ لَا تذرّ عَلَیَ الْاَرْضِ مِنَ الْکَافِر بِین دَیّارًا (نوح رکوع)) حق تعالیٰ نے دعا قبول فرمائی۔ کافروں کو طوفان سے غرق کر دیا اور نوخ کو ہمراہیوں کے طوفان کی گھبراہٹ اور کفارکی ایذا دہی سے بچالیا۔ ان کا مفصل قصہ پہلے گذر چکا۔

91۔ دربار داؤد علیہ السلام میں مقدمہ اور حضرت سلیمان علیہ السلام کا حکیانہ فیصلہ: حضرت داؤڈ اللہ کے پیغمبر تھے۔ حضرت سلیمان ان کے صاحبزادے ہیں ، اور خود نبی ہیں دونوں کو اللہ تعالیٰ نے حکومت ، قوت فیصلہ اور علم و حکمت عنایت فرمائے تھے۔ حضرت سلیان بچپن ہی میں میں اس قدر غیر معمولی سجھ کی باتیں کرتے تھے کہ سننے والے حیران رہ ہائیں حضرت داؤڈکی فدمت میں ایک مقدمہ پیش ہوالہ ایک شخص کے کھیت میں رات کے وقت دوسرے لوگوں کی بکریاں آ تھیں کھیتی کا نقصان ہوا، حضرت داؤڈ نے یہ دیکھ کرکہ بکریوں کی قیمت اس مالیت کے برابر ہے۔ جس کا کھیت والے نے نقصان اشمایا تھا، یہ فیصلہ کیا کہ بکریاں کھیتی والے کو دے دی جائیں۔ حضرت سلیان نے فرمایا کہ میرے نزدیک کھیتی والا بکریاں اپنے پاس رکھے اور دودھ بکریاں کھیتی والے کو دے دی جائیں۔ حضرت داؤڈ نے فرمایا کہ میرے نزدیک کھیتی والا بکریاں اپنے پاس رکھے اور دودھ بیٹ اور بکریوں والے کھیت کی آبیا شی اور ترد دکریں جب کھیتی جلیبی تھی ویسی ہو جائے تو بکریاں لوٹا دیں اور کھیتی لے لیں اس میں دونوں کا نقصان نہ ہو گا۔ حضرت داؤڈ نے بھی یہ فیصلہ سن کر تحمین فرمائی اور اپنے اجتاد سے ربوع کیا۔ گویا اصول فقہ کی میں دونوں کا نقصان نہ ہو گا۔ حضرت داؤڈ نے بھی یہ فیصلہ میں قبول فرما لیا۔ باپ بیٹے دونوں نے جو فیصلہ شرکائے مقدمہ کے حق میں کیا وہ اللہ تعالیٰ کے سامنے شما اور دونوں ہی کوائلہ تعالیٰ نے اپنی طرف سے فیصلہ کرنے کی قوت اور سجھ عنایت کی تھی۔ لیکن اصل گر کی بات اس نے سلیان کو سجھا دی وہ اس نتیج پر پہنے جوائلہ کے نزدیک اصلح واصوب تھا اور جے آنز کار داؤڈ نے بھی قبول کیا۔ اس واقعہ سے ظاہر ہوا کہ انبیاء علیم السلام بادشاہ ہو کر بھی مخلوق کے چھوٹے چھوٹے معاملات کی طرف اسی قدر توجہ فرماتے ہیں۔ بیٹے بڑے مامول کی طرف۔

۹۲۔ گن داؤدی کی معجزانہ تاثیر: حضرت داؤڈ بے انتہا خوش آواز تھے اس پر پیغمبرانہ تاثیر، عالت یہ ہوتی تھی کہ جب جوش میں آگر زبور پڑھتے یا غدا کی تسبیح وتحمید کرتے تو پہاڑاور پرند جانور بھی ان کے ساتھ آواز سے تسبیح پڑھنے لگتے تھے۔

97۔ پہاڑوں اور پرندوں کی تسبیح کی دلیل: یعنی تعجب نہ کروکہ پھر اور جانور کیسے بولتے اور تسبیح پڑھتے ہوں گے ۔ یہ سب کچھ ہماراکیا ہوا تھا، مبطلا ہماری لا محدود قدرت کے لحاظ سے یہ بایش کیا مستبعد سمجھی جا سکتی ہمیں ۔

۸۰۔ اور اُسکو سکھلایا ہم نے بنانا ایک تمہارا لباس کہ بچاؤ ہو تکولوائی میں [۹۴] سوکچھ تم شکر کرتے ہو[۹۵]

۸۱۔ اور سلیان کے تابع کی ہوا زور سے چلنے والی کہ چلتی اسکے علم اسے اُس زمین کی طرف جمال برکت دی ہے ہم نے [۱۹] اور ہم کوسب چیزکی خبرہے [۹۷]

وَ عَلَّمُنٰهُ صَنَعَةَ لَبُوسٍ لَّكُمْ لِتُحْصِنَكُمْ مِنْ بَأْسِكُمْ فَهَلُ اَنْتُمْ شُكِرُونَ ﴿ مِنْ بَأْسِكُمْ فَهَلُ اَنْتُمْ شُكِرُونَ ﴿ مِنْ بَامْرِمَ لِلسَّلَيْمُنَ الرِّيْحَ عَاصِفَةً تَجُرِى بِامْرِمَ إِلَى الْاَرْضِ الَّتِي بْرَكْنَا فِيهَا ﴿ وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءً عَلِمِينَ ﴾ شَيْءً عَلِمِينَ ﴾ شَيْءً عَلِمِينَ ﴾

وَ مِنَ الشَّلِطِيْنِ مَنُ يَّغُوْصُوْنَ لَهُ وَ يَغُوصُوْنَ لَهُ وَ يَغُمُ لُوْنَ ذَلِكَ ۚ وَكُنَّا لَهُمُ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ اللَّهُمُ لَخَمِّلًا لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ اللَّهُمُ لَحُفِظِيْنَ اللَّهُمُ لَحُفِظِيْنَ اللَّهُمُ الللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللِّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللللْمُ اللَّهُمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ ال

وَ اَيُّوْبَ اِذْ نَادَى رَبَّةٌ اَنِّى مَسَّنِى الضُّرُّ وَ اَنْتُ اَرْخُهُ اللَّهِ وَ اَنْتُ اللَّهِ مِنْ اللَّ

فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِنُ ضُرِّ وَ اللهَ اللهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِنُ ضُرِّ وَ التَيْنَهُ مَ مَعَهُمُ رَحُمَةً مِّنَ التَيْنَهُ مَ مَعَهُمُ رَحُمَةً مِّنَ عِنْدِنَا وَذِكْرَى لِلْعُبِدِيْنَ عَ

۸۲۔ اور تابع کئے کتنے شیطان ہو غوطہ لگاتے اُسکے واسطے اور بہت سے کام بناتے اسکے سوائے [۹۸] اور ہم نے اُنکو تھام رکھا تھا [۹۹]

۸۳۔ اور ایوب کو جس وقت بگارا اُس نے اپنے رب کو کہ مجھ پر بڑی ہے تکلیف اور تو ہے سب رحم والوں سے رحم کرنے والا

۱۹۸۰ پھر ہم نے س لی اُسکی فریاد سو دور کر دی ہواُس پر تھی تکلیف اور عطا کئے اُسکواسکے گھر والے اور اتنے ہی اور اُنکے ساتھ [۱۰۰] رحمت اپنی طرف سے اور نصیحت بندگی کرنے والوں کو[۱۰۰]

۹۴۔ حضرت داؤد علیہ السلام کا زرمیں بنانا؛ حق تعالیٰ نے حضرت داؤڈ کے ہاتھ میں لوہا موم کر دیا تھا۔ اسے موڑ کر نہایت ملکی ، مضبوط، جدید قسم کی زرمیں تیار کرتے تھے جولڑائی میں کام دیں۔

9<mark>0 ۔</mark> یعنی تمہارے فائدہ کے لئے ہم نے داؤڈ کے ذریعہ سے ایسی عجیب صنعت نکال دی ، سوچوکہ تم اس قیم کی نعمتوں کا کچھ شکر اداکرتے ہو۔

91- ہوا پر صفرت سلیان علیہ السلام کی عکومت: صفرت سلیان نے دعا کی تھی۔ رَبِّ اغْفِر ٓ لِی ٓ وَهَبَ لِی مُلْکُا لَا یَنْبَغِی لَا حَدِ مِنْ بَعْدِی (ص رکوع) اللہ تعالیٰ نے ہوا اور جن ان کے لئے مخرکر دئے۔ صفرت سلیان نے ایک تخت تیار کرایا تھا۔ جس پر مع اعیان دولت بیٹے جاتے اور ضروری سامان بھی بار کر لیا جاتا ، پھر ہوا آتی ، زور سے اس کو زمین سے اٹھاتی ، پھر اوپر جاکر زم ہوا ان کی ضرورت کے مناسب چلتی جیسا کہ دوسری جگہ فرمایا رُخا ﷺ حَیْثُ اَصَاب (ص رکوع) مین سے شام کو اور شام سے مین کو مہینہ کی راہ دوپہر میں پہنچا دیتی ۔ تعجب ہے کہ آج عجیب و غریب ہوائی جمازوں کے زمانہ میں بھی بہت سے زائفین اس قیم کے واقعات کا انکار کرتے ہیں ۔ کیا یور پ ہوکام اسٹیم اور الیکڑک سے کر سکتا ہے فدا

تعالیٰ ایک پیغمبر کی فاطراپنی قدرت سے نہیں کر سکتا۔

**۹۷۔** کہ کس کوکس قسم کا امتیاز دینا مناسب ہے اور ہوا وغیرہ عناصر سے کس طرح کام لیا جا سکتا ہے۔

98۔ سرکش جنات پر حضرت سلیمان علیہ السلام کی عکومت: شیاطین سے مراد سرکش جن ہیں ، ان سے حضرت سلیمان دریا میں غوطہ لگواتے تا موتی اور جواہراس کی مة میں سے نکالیں اور عارات میں بھاری کام کرواتے اور حوض کے برابر تا نبے کے لگن اور بڑی عظیم الثان دیگیں جو اپنی جگہ سے ہل مذسکیں بنوا کر اٹھواتے تھے اور سخت سخت کام ان سے لیتے ۔ معلوم ہوتا ہے کہ جس قسم کے حیرت انگیز کام اس زمامذ میں اللہ تعالیٰ نے مادی قوتوں سے کرائے ہیں اس وقت مخفی اور روحی قوتوں سے کرائے تھے۔

99۔ بنات کی تسخیراللہ کی طرف سے تھی: یعنی ہم نے اپنے اقتدار کامل سے ان شیاطین کو سلیان کی قید میں اس طرح تھام رکھا تھا کہ جو چاہتے ان سے بیگار لیتے تھے اور وہ کوئی ضرر سلیان کو نہیں پہنچا سکتے تھے ۔ ورنہ آدمی کی کیا بساط ہے کہ ایسی مخلوق کو اپنے قبضہ میں کر لے اور زنجیروں میں جکڑ کر رکھ چھوڑے۔ وَالْحَرِیْنَ مُقَرَّ نِیْنَ فِی الاَصْفَادِ (صَّ رکوع )

۱۰۰۔ حضرت ابوب علیہ السلام کی تکلیف اور دعا: حضرت ابوب کو تق تعالیٰ نے دنیا میں سب طرح آسودہ رکھا تھا، کھیت، مواثی، لونڈی غلام اولاد صالح، اور عورت مرضی کے موافق عطاکی تھی۔ حضرت ابوب بڑے شکر گذار بندے تھے لیکن اللہ تعالیٰ نے ان کو آزمائش میں ڈالا، کھیت جل گئے، مواثی مر گئے، اور اولاد اکھٹی دب مری، دوست آشنا الگ ہو گئے، بدن میں آبلے پڑکر کئے دب بڑکے ایک بیوی رفیق رہی، آفر میں وہ بے چاری بھی اکتانے لگی۔ مگر حضرت ابوب بیسے نعمت میں شاکر تھے والیے ہی بلا میں صابر رہے ۔ جب تکلیف واذیت اور دشمنوں کی شانت حدے گذر گئین ۔ بلکہ دوست بھی کھنے لگے کہ یقینا ابوب نے کوئی ایسا بخت گناہ کیا ہے ۔ جس کی سزاایسی ہی بخت ہو سکتی تھی، تب دعاکی رَبِّ اَفِّح مَسَّنِیَ الطُّسِ ُ وَ اَذِتَ اَرْ حَمُمُ اللَّ الحِمِدِینَ رہ کو پکارنا تھا کہ دریائے رحمت امنڈ پڑا اللہ تعالیٰ نے مری ہوئی اولاد سے دگئی اولاد دی، زمین سے چشمہ نکلا ۔ اللہ اسی سے پانی پی کر اور نہا کر تندرست ہوئے ۔ بدن کا سارا روگ جاتا رہا ۔ اور جیسا کہ حدیث میں ہے سونے کی ٹدیاں برسائیں ۔ غرض سب طرح درست کر دیا۔

۱۰۱۔ ہر ابتلاء غضب نہیں ہوتا: یعنی ایوب پر یہ مہربانی ہوئی اور تام بندگی کرنے والوں کے لئے ایک نصیحت اور یادگار قائم ہو گئی کہ جب کسی نیک بندے پر دنیا میں برا وقت آئے توابوب کی طرح صبر واستقلال دکھلانا اور صرف اپنے پرورد گار سے فریاد کرنا چاہئے ۔ حق تعالیٰ اس پر نظر عنایت فرمائے گا۔ اور محض ایسے ابتلاء کو دیکھ کر کسی شخص کی نسبت یہ گان نہیں کرنا چاہئے کہ وہ 1474

اللہ کے یہاں مبغوض ہے۔

وَ إِسْمُعِيْلُ وَ إِدْرِيْسَ وَ ذَا الْكِفْلِ الْكُلُّ الْكُلُّ الْمُعَيْلِ اور الريس اور ذوالنفل كويه سب ميس مِّنَ الصَّبِرِينَ 🚭

> وَ اَدُخَلُنٰهُمُ فِي رَحْمَتِنَا الصّلِحِينَ 🖀

وَذَا النُّونِ إِذْ ذَّهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ اَنُ لَّنُ نَّقُدِرَ عَلَيْهِ فَنَادى فِي الظُّلُمْتِ أَنُ لَّآ إِلٰهَ إِلَّا أَنْتَ سُبُحٰنَكَ لَى إِلِّي كُنْتُ مِنَ الظَّلِمِينَ

فَاسْتَجَبْنَا لَهُ لا وَ نَجَّيْنَهُ مِنَ الْغَمِّ وَ كَذٰلِكَ نُتُجِى الْمُؤْمِنِينَ ﴿

صبروالے [۱۰۲]

الانبيآء ٢١

اِنَّهُمْ مِنَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ نیک بخوں میں

۸۷۔ اور مجھلی والے کو جب چلا گیا غصہ ہو کر [۱۰۳] پھر سمجھا کہ ہم نہ پکڑ سکیں گے اُسکو[۱۰۲] پھر یکارا اُن اندھیروں میں [۱۰۵]کہ کوئی ماکم نہیں سوائے تیرے تو بے عیب ہے میں تھا گنر گاروں سے [۱۰۶]

٨٨ - پير س لي هم نے اُسكي فرياد اور بچا ديا اُسكواُس گھٹنے سے اور یوں ہم بچا دیتے میں ایان والوں کو [۱۰۰]

١٠٢ حضرت اسمعيل عليه السلام ، ادريس عليه السلام ، اور ذوالكفل عليه السلام: يعنى ان سب نيك بندول كوياد كرو \_ اسمعيلُ اور ادرین کا ذکر پیلے سورہ "مریم" میں گذر چکا۔ ذوالکفل کی نسبت اختلاف ہے کہ نبی تھے ۔ جیسا کہ انبیاء کے ذیل میں تذکرہ فرمانے سے ظاہر ہوتا ہے یا محض ایک مرد صالح تھے کہتے ہیں ایک شخص کے صامن ہو کر کئے، برس قیدرہے اور للہ یہ محنت اٹھائی۔ (تنبیہ) مندامام احداور جامع ترمذی میں ایک شخص کا قصہ آتا ہے جو پہلے سخت بدکار اور فاسق و فاجر تھا ، بعدہ ٹائب ہوا۔ اللہ تعالیٰ نے اس کی مغفرت کی بشارت اسی دنیا میں لوگوں کو سنا دی، اس کا نام حدیث میں ""کفل"" آیا ہے۔ بظاہریہ وہ "" ذوا لکفل "" نہیں جس کا ذکر قرآن کریم نے کیا ۔ واللہ اعلم ۔ ہمارے زمانے کے بعض مصنفین کا خیال ہے کہ "" ذوالکفل "" وہ ہی میں جن کو "" حزقیل ""کہا جاتا ہے۔ واللہ اعلم۔ 100 حضرت یونس علیہ السلام کا قصہ: "" مجھلی والا"" فرمایا حضرت یونس کو۔ ان کا مختصر قصہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو شہر نینوی کی طرف (جو موصل کے مضافات میں سے ہے) مبعوث فرمایا تھا۔ یونسؑ نے ان کو بت پرستی سے روکا اور حق کی طرف بلایا وہ ماننے والے کہاں تھے، روز بروز ان کا عناد و تمرد ترقی کرتا رہا۔

صنرت یونس کی بدعا: آخر بد دعا کی اور قوم کی حرکات سے نفا ہو کر غصہ میں بھرے ہوئے شہر سے نکل گئے حکم الهی کا انتظار نہ کیا اور وعدہ کر گئے کہ تین دن کے بعد تم پر عذاب آئے گا۔ ان کے نکل جانے کے بعد قوم کو یقین ہوا کہ نبی کی بد دعا خالی نہیں جائے گئے کہ تازہ بھی عذاب کے دیکھے ہوں گے ۔ گھبرا کر سب لوگ بچوں اور جانوروں سمیت باہر جنگل میں چلے گئے ماؤں کو بھوں سے جدا کر دیا میدان میں پہنچ کر سب نے رونا چلانا شروع کیا۔ بچے اور مائیں، آدمی اور جانور سب شور مچا رہے تھے ، کان پڑی آواز سنائی نہ دیتی تھی۔

قوم یونس کی توبہ اور عذاب کا ٹلنا: تمام بھی والوں نے سے دل سے توبہ کی ۔ بت توز ڈالے ، ندائے تعالیٰ کی اظامت کا عمد باندھا اور صرت یونس کو تلاش کو تلاش کرنے گئے کہ ملیں تو ان کے ارشاد پر کاربند ہوں۔ ہی تعالیٰ نے آنے والا عذاب ان پر سے اٹھا لیا۔ فککو لا کا اُخذِی و فلا کہ گذشہ کہ گائٹ قرید گئے لگہ کہ اُلگہ کے اُلگہ کو جین ۔ (یونس رکوع ۱۰) ادھریونس بسی سے نکل کر ایک بھامت کے ساتھ کشی پر ہوار ہوئے ، وو کشی غرق ہونے گی کشی والوں نے بوجھ بلکا کرنے کا ادادہ کیا کہ ایک آدمی کو نے پہلیک دیا بائے (
المنظم کشی پر ہوار ہوئے ، وو کشی غرق ہونے گی کشی والوں نے بوجھ بلکا کرنے کا ادادہ کیا کہ ایک آدمی کو نے پہلیک دیا بائے (
یا اپنے مفروصات کے موافق یہ تبھے کہ کشی میں کوئی غلام مولا ہے بما گا ہوا ہے ) بمرمال اس آدمی کے تعیین کے لئے قرمہ دالا ۔ وہ یونس کے نام پر نکلا۔ دو تین مرتبہ قرمہ اندازی کی ہر دفعہ یونس کے نام پر نکلا ، باز کو نیان دریا میں کو دی ہے ۔ اس کو اپنے بیٹ میں رکھ ، اس کا ایک فیلی کی صفرت یونس کو نگلگ : فوزا ایک مجھی آگر نگل گئی اللہ تعالی نے مجھیل کو حکم دیا کہ یونس کو اپنے بیٹ میں رکھ ، اس کا ایک بلی یک میں ہو ہوں نے بیٹس کی دھا اور رہائی: اس وقت یونس نے بلد کو پکارا۔ کلا اللہ اِلگا اِلگا اُلگا آئٹ شبہ کا اُنکل کو با اور ایک بیتی میں اور بہائی: اس کا اعترات کیا کہ بیٹک میں نے بلدی کی کہ تیرے علم کا انتظار کئے بدون بسی والوں کو چھوڑ کر نکل کھوا ہوا ۔ گویونس کی یہ عظالی اجترات کیا دہ بیتا ہوں ہو گئے ۔ آذر تو ہر کے بدون انتظار کے بدون بسی والوں کو چھوڑ کر نکل کھوا ، والی کے گئے معالم والیس کے گئے معالم والیس کے گئے ۔ جس معاملہ میں وی آئے کی امید ہو۔ بدون انتظار کے بدون انتظار کے بدون ایک بیتی کی طون سے میا مام والیس کے گئے دارہ پر آگر اگل کیا دارای بسی کی طون سے میا مام والیس کے گئے دان انتظار کے بدون اور ای بسی کی طون سے می مام والیس کے گئے داروگھ شروع ہو گئے۔ آذر تو ہر کے بدون انتظار کے کار کرار ہوا اور ای بسی کی طون سے می مام والیس کے گئے۔ داروگھ شروع ہو گئے۔ آذر تو ہر کے بدون انتظار کیا در کرار کی اگر کیا ۔ اور اس بسی کی طون سے می مام والیس کے گئے۔ داروگھ کی طون سے می می طون سے می می اس کی طون سے می می طون سے می میالہ سی کی طون سے می میں دو سے کی داروگی کے دی می کی طون سے می می کی طون سے می میالہ کی کرنے گئے۔ ک

۱۰۲ حضرت یونس علیہ السلام کی اجتادی غلطی کی حقیقت: یعنی یہ خیال کر لیا کہ ہم اس حرکت پر کوئی داروگیر نہ کریں گے ، یا ایسی طرح نکل کر ہما گا جیسے کوئی یوں سمجھ کر جائے کہ اب ہم اس کو پکر کر واپس نہیں لا سکیں گے ۔ گویا بستی سے نکل کر ہماری قدرت سے ہی نکل گیا یہ مطلب نہیں کہ معاذ اللہ یونس فی الواقع ایسا سمجھتے تھے ۔ ایسا خیال تو ایک ادنی مومن بھی نہیں کر سکتا ۔ بلکہ غرض یہ ہے کہ صورت عال ایسی تھی جس سے یوں مترشح ہو سکتا تھا۔ حق تعالیٰ کی عادت ہے کہ وہ کاملین کی ادنی ترین لغزش کو بہت سخت پیرایہ میں اداکرتا ہے ۔ جیسا کہ ہم پہلے کہن جگہ لکھ چکے ہیں اور اس سے کاملین کی تنقیض نہیں ہوتی بلکہ جلالت شاہر ہوتی ہے کہ اتنے بڑے ہوکر ایسی چھوٹی سی فروگذاشت بھی کیوں کرتے ہیں ۔

ایعنی دریاکی گہرائی مجھل کے پیٹ اور شب تاریک کے اندھیروں میں۔

ایعنی میری خطا کو معاف فرمائے ۔ بیثک مجھ سے غلطی ہوئی۔

۱۰۷۔ اس دعا کی فضیلت: یعنی یونس کے ساتھ مخصوص نہیں ، جو ایاندار لوگ ہم کو اسی طرح پکاریں گے ہم ان کو بلاؤں سے نجات دیں گے اعادیث میں اس دعا کی بہت فضیلت آئی ہے۔ اور امت نے شدائد و نوائب میں ہمیشہ اس کو مجرب پایا ہے۔

وَزَكَرِيَّآ اِذُ نَادَى رَبَّهُ رَبِّ لَا تَذَرُنِيَ فَرُدًا وَزَكَرِيَّا اللهِ عَدُرُنِيَ فَرُدًا وَ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ

۸۹۔ اور زکریا کو جب بگارا اُس نے اپنے رب کو اے رب نہ چھوڑ مجھ کو اکیلا [۱۰۸] اور تو ہے سب سے بہتر وارث [۱۰۹]

فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَ وَهَبْنَا لَهُ يَحْلَى وَ الْمَسْتَجَبْنَا لَهُ يَحْلَى وَ الْمَسْدَخُنَا لَهُ كَانُوُا اللهُ وَكُونَا لَهُ كَانُوُا يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَ يَدْعُونَنَا رَغَبًا وَّ يُسْرِعُونَ نَنَا رَغَبًا وَّ يَدْعُونَنَا رَغَبًا وَّ رَهَبًا وَ كَانُوا لَنَا خُشِعِيْنَ عَ

9- چھر ہم نے سن لی اُسکی دعا اور بختا اُسکو یکی اور اچھا کر دیا اُسکی عورت کو ["] وہ لوگ دوڑتے تھے بھلائیوں پر اور پکارتے تھے ہم کو توقع سے اور ڈر سے اور تھے ہم کو توقع سے اور ڈر سے اور تھے ہم کو توقع سے اور ڈر سے اور تھے

91۔ اور وہ عورت جس نے قابو میں رکھی اپنی شہوت [""] پھر پھونک دی ہم نے اُس عورت میں اپنی اپنی روح [""] اور کیا اُسکو اور اُسکے بیٹے کو نشانی جمان والوں کے واسطے [""]

۱۰۸ء حضرت زکریا علیہ السلام کی دعا: یعنی اولاد دے جو میرے بعد قوم کی خدمت کر سکے اور میری تعلیم کو پھیلائے جیسا کہ سورہ ""مریم"" کے فوائد میں لکھا جا چکا ہے۔

۱۰۹۔ وارث طلب کررہے تھے یکر تُنِیْ وَیکرِثُ مِنْ اللِ یَعْقُون (مریم رکوع ا) اس کے مناسب نام سے اللہ کو یادکیا۔ ۱۱۔ یعنی بانچھ عورت کو ولادت کے قابل کر دیا۔

الا۔ متصوفین کی ایک فلطی: بعض متصوفین کھا کرتے ہیں کہ جو کوئی اللہ کو پکارے توقع سے یا ڈرسے وہ اصلی محب نہیں۔ یہاں سے ان کی غلطی ظاہر ہوئی ۔ اندبیاء سے بڑھ کر غدا کا محب کون ہو سکتا ہے۔

۱۱۲ یعنی علال و حرام دونوں طریقوں سے محفوظ تھی۔

اللہ یعنی علیمی کو جو ""روح اللہ"" کے لقب سے ملقب میں اس کے پیٹ میں پرورش کیا۔

١١٣ ان كا ""نشانى"" ہونا سورہ آل عمران اور سورہ مريم ميں بيان ہو چكا ہے۔

اِنَّ هٰذِةِ ٱُمَّتُكُمُ ٱُمَّةً وَّاحِدَةً ﴿ وَ اَنَا رَبُّكُمُ اللَّهُ كُمُ اللَّهُ كُمُ اللَّهُ كُمُ اللَّهُ فَاعْبُدُوْن ﴿

وَ تَقَطَّعُوَّا اَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ <sup>لَ</sup> كُلُّ اِلَيْنَا إِلْجِعُوْنَ ﴿

فَمَنُ يَّعُمَلُ مِنَ الصَّلِحٰتِ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَا كُمُنَ يَّعُمَلُ مِنَ الصَّلِحٰتِ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَا كُفُرَانَ لِسَعْيِهِ ۚ وَ إِنَّا لَهُ كُتِبُونَ ۚ

۹۲۔ یہ لوگ ہیں تمہارے دین کے سب ایک دین پر اور میں ہول رب تمہارا سومیری بندگی کرو[۱۵]

۹۳۔ اور ٹکڑے ٹکڑے بانٹ لیا لوگوں نے آپی میں اپنا کام [۱۱۱] سب ہمارے پاس پھر آئیں گے [۱۱۷]

۹۴۔ سو جو کوئی کرنے کچھ نیک کام اور وہ رکھتا ہوایان سو اکارت یہ کریں گے اُسکی سعی کو اور ہم اُسکو لکھ لیتے میں [۱۸]

110۔ توحید تمام امتوں میں مشرک ہے: یعنی خدا بھی ایک اور تمہارا اصل دین بھی ایک ہے۔ تمام انبیاء اصول میں متحد ہوتے ہیں جوایک کی تعلیم ہے وہ ہی دوسروں کی ہے۔ رہا فروع کا اختلاف ، وہ زمان و مکان کے اختلاف کی وجہ سے عین مصلحت و حکمت ہے۔ اختلاف مذموم وہ ہے جواصول میں ہو۔ پس لازم ہے کہ سب مل کر خدا کی بندگی کریں اور جن اصول میں تمام انبیاء متفق رہے ہیں ان کو متحدہ طاقت سے پکڑیں۔

90 ۔ اور مقرر ہو چکا ہر بستی پر جس کو غارت کر دیا ہم نے

۹۶۔ یہاں تک کہ جب کھول دئے جائیں یا بوج اور

۹۷ اور نزدیک آگے سچا وعدہِ مچھراس دم اوپر لگی رہ

ما جوج اور وہ ہر اوچان سے مچھلتے چلے آئیں [۳۰]

کہ وہ پھر کر نہیں آئیں گے [۱۱۹]

۱۱۶۔ نود ساختہ انتلافات: ہم نے تو اصول کے اعتبار سے ایک دین دیا تھا۔ لوگوں نے نود انتلاف ڈال کر اس کے ٹکڑے ٹکڑے کر لئے آپس میں پھوٹ ڈال دی۔

۔ ۱۱۔ یعنی ہمارے پاس آگر تمام اختلافات کا فیصلہ ہو جائے گا جب ہرایک کو اس کے کئے کی جزا ملے گی۔ آگے اس جزا کی

۱۱۸۔ مومن کی کوئی نیکی صالع نہیں ہوگی: یعنی کسی کی محنت اکارت نہ جائے گی ، نیکی کا میٹھا پھل مومن کو مل کر رہے گا کوئی ادنیٰ سے ادنیٰ نیکی بھی ضائع نہ ہوگی ہر چھوٹا بڑا عمل ہم اس کے اعال نامہ میں ثبت کر دیتے ہیں جو قیامت کے دن کھول دیے جائیں گے۔

> وَ حَرْمٌ عَلَى قَرْيَةٍ اَهْلَكُنْهَا آنَّهُمُ لَا يرُ جِعُونَ 🕮

> حَتَّى إِذَا فُتِحَتْ يَأْجُوْجُ وَمَأْجُوْجُ وَ هُمْ مِّنَ كُلِّ حَدَبِ يَّنْسِلُوْنَ 🕾

وَ اقْتَرَبَ الْوَعْدُ الْحَقُّ فَإِذَا هِيَ شَاخِصَةُّ اَبْصَارُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا لِللهِ يُلَنَا قَدُ كُنَّا فِي

جائیں منکروں کی آتکھیں ہائے کمبختی ہماری ہم بے خبر رہے اس سے [۱۲۱] نہیں پر ہم تھے گنرگار [۱۲۲] غَفُلَةٍ مِّنُ هٰذَا بَلُ كُنَّا ظُلِمِينَ عَ ۱۱۹۔ معذب قوموں کی ابدی محرومی: پہلے نجات پانے والے مومنین کا ذکر تھا ، اس کے بالمقابل اس آیت میں ہلاک ہونے والے کا فروں کا مذکور ہے۔ یعنی جن کے لئے ملاک اور غارت ہونا مقدر ہو چکا وہ کبھی اپنے کفر و عصیان کو چھوڑ کر اور توبہ کر کے خدا کی طرف رجوع ہونے والے نہیں ۔ نہ وہ کبھی دنیا میں اس غرض سے واپس کئے جا سکتے ہیں کہ دوبارہ یہاں آکر گذشتہ زندگی کی

تقصیرات کی تلافی کر لیں پھران کو نجات و فلاح کی توقع کدھرہے ہو سکتی ہے۔ ان کے لئے تو صرف ایک ہی وقت ہے جب وہ دوبارہ زندہ ہوکر خداکی طرف رجوع کریں گے ۔ا وراپنی زیادتیوں کے معترف ہوکر پشیان ہوں گے ۔ مگر اس وقت پشیانی کچھ کام نہ آئے گی ، وہ وقت قیامت کا ہے جس کے مبادی قریبہ میں سے ہے خروج ""یا بوج ماجوج ""آگے اسی کوبیان فرماتے ہیں۔

#### منزل۲

۱۲۰ یا جوج اور ما جوج کا خروج: یعنی قیامت کے قریب نزول علیمی کے بعد سد ذوالقرنین توڑکر یا جوج ما جوج کا لشکر ٹوٹ پڑے گا۔

یہ لوگ اپنی کثرت وازد عام کی وجہ سے تمام بلندی و پستی پر چھا جائیں گے۔ جدھر دیکھوان ہی کا بہجوم نظر آئے گا۔ ان کا بے پناہ
سیلاب ایسی شدت اور رفتار سے آئے گا کہ کوئی انسانی طاقت روک نہ سکے گی۔ یہ معلوم ہو گا کہ ہر ایک ٹیلہ اور پہاڑ سے ان کی
فوجیں پھسلتی اور لڑھکتی علی آرہی ہیں۔ سورہ ""کھف"" کے آخر میں اس قوم کے متعلق ہم جو کچھ لکھ علیے ہیں اس کا ایک مرتبہ
مطالعہ کر لیا جائے۔

۱۲۱۔ قیامت میں کفار کی دہشت: یعنی جزاء سزا کا وعدہ جب نزدیک آلگے گا اس وقت منکروں کی آتکھیں مارے شدت ہول کے پیھٹی کی پیھٹی رہ جائیں گی۔ اور اپنی غفلت پر دست حسرت ملیں گے کہ افسوس آج کے دن سے ہم کیسے بے خبر رہے جوایسی کم بختی آئی۔ کاش ہم دنیا میں اس آفت سے بیخے کی فکر کرتے۔

۱۲۲ یعنی بے خبری بھی کیسے کہیں ، آخر انبیاء علیہ السلام نے کھول کھول کر آگاہ کر دیا تھا۔ لیکن ہم نے خود ہی اپنی جانوں پر ظلم کیا کہ انکا کھا نہ مانا اور برابر شرارتوں اور گناہوں پر اصرار کرتے رہے۔

إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ النَّهُمُ لَهَا وَرِدُوْنَ ﴿

لَوْكَانَ هٰؤُلَآءِ اللِّهَةُ مَّا وَرَدُوْهَا ۗ وَكُلُّ

فِيْهَا خٰلِدُوْنَ 🖪

لَهُمْ فِينَهَا زَفِيرٌ وَّهُمْ فِينَهَا لَا يَسْمَعُونَ عَ

۹۸۔ تم اور جو کچھ تم پوجتے ہواللہ کے سوائے ایندھن ہے دوزخ کا تکواُس پر پہنچنا ہے [۱۳۳]

99۔ اگر ہوتے یہ بت معبود تو نہ پہنچتے اُس پر اور سارے اُس میں سدا پڑے رمیں گے [۱۳۴]

۱۰۰۔ اُنکو وہاں چلانا ہے اور اُس میں کچھ نہ سنیں عرص [۲۵]

۱۲۳ دوزخ کا ایندهن: یه ظاب مشرکین مکه کو ہے جو بت پوجتے تھے آیعنی تم اور تمہارے یہ معبود سب دوزخ کا ایندهن بنیں گے وَ قُو دُهَا النَّاسُ وَ الْحِجَارَةَ (بقرہ رکوع۳) اس کے معنی یہ نہیں کہ اصنام (بت) معذب ہوں گے۔ بلکہ غرض یہ ہے کہ بت پرستوں پر ججت زیادہ لازم ہو۔ جیسا کہ آگے فرمایا۔ لَوْ کَانَ هَوُ لَا ﷺ الْهَدَّ مَاوَرَدُو هَا اور ان کی حبرت برھے اور عاقت زیادہ واضح ہو کہ جن سے خیر کی توقع رکھتے تھے وہ آج نود اپنے کو نہ بچا سکے پھر ہماری حفاظت کیا کر سکتے ہیں۔ برھے اور عاقت زیادہ واضح ہو کہ جن سے خیر کی توقع رکھتے تھے وہ آج نود اپنے کو نہ بچا سکے پھر ہماری حفاظت کیا کر سکتے ہیں۔ رستیں وَ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّٰہِ سے مرادیماں صرف اصنام ہیں۔ کیونکہ خطاب ان ہی کے پرستاروں سے ہے۔

کیکن اگر ''ما'' کو عام رکھا جائے تو ''بشرط عدم المانع'' کی قید معتبر ہوگی۔ یعنی جن فرضی معبودوں میں کوئی مانع دخول نار سے یہ ہووہ ا پنے عابدین کے ساتھ دوزخ کا ایندھن بنائے جائیں گے ۔ مثلاً شیاطین و اصنام ۔ باقی حضرت مینے و عزیرُ اور ملائکۃ اللہ جن کو بہت لوگوں نے معبود مٹھہرا لیا ہے۔ ان حضرات کی مقبولیت و وجاہت مانع ہے کہ (معاذ اللہ) اس عموم میں شامل رکھے جائیں ۔ اس لِيَ آكَ تُصرَّكُ فراديا إِنَّ الَّذِيْنَ سَبَقَتُ لَهُمْ مِنَّا الْحُسْلَى أُولَيِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ـ

۱۲۴۔ یعنی سب عابد و معبود ہمیشہ دوزخ میں پڑے رمیں گے۔

180ء دوزخ میں کفار کی حالت: یعنی شدت ہول اور عذاب کی سخت تکلیف اور اپنے چلانے کے شور سے کچھ سائی منہ دے گا۔ اور ابن معود سے منقول ہے کہ ایک وقت آئے گا جب ہر دوزخی کوایک لوہے کے صندوق میں بند کر کے اور میخیں ٹھونک دی جائیں گی ۔ اور جہنم کی متہ میں چھوڑ دیے جائیں گے شاید کچھ نہ س سکنا اس وقت کا عال ہو۔

إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا الْحُسْنَى لَا أُولَيِكَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّ عَنْهَا مُبْعَدُونَ 📆

> لَا يَسْمَعُوْنَ حَسِيْسَهَا ۚ وَ هُمْ اشْتَهَتُ أَنْفُسُهُمْ خُلِدُونَ 🖶

> لَا يَخُزُنُهُمُ الْفَزَعُ الْأَكْبَرُ وَ تَتَلَقَّهُمُ الْمَلَيِكَةُ لَمُ هٰذَا يَوْمُكُمُ الَّذِي كُنْتُمُ تُوْعَدُونَ 🚍

> يَوْمَ نَطُوى السَّمَآءَ كَطَيّ السِّجِلّ لِلْكُتُبِ لَا كُمَا بَدَأْنَا ٓ اَوَّلَ خَلْقِ نُّعِيدُهُ لَ وَعُدًا عَلَيْنَا ﴿ إِنَّا كُنَّا فَعِلِينَ عَيْ

نیکی وہ اُس سے دور رہیں گے [۱۳۹]

۱۰۲۔ نہیں سنیں گے اُسکی آہٹ اور وہ اپنے جی کے مزوں میں سدا رہیں گے [۱۳۷]

۱۰۳ یه غم ہو گا اُنکو اس بڑی گھبراہٹ میں [۴۸] اور لینے آئیں گے اُنکو فرشتے آج دن تمہارا ہے جس کا تم سے وعدہ کیا گیا تھا [۲۹]

۱۰۴۔ جن دن ہم لپیٹ دیں گے آسمان کو جیسے لیٹے ہیں طومار میں کاغذ <sup>[۱۳۰]</sup> جیسا سرے سے بنایا تھا ہم نے پہلی بار پھر اُسکو دہرائیں گے وعدہ ضرور ہو چکا ہے ہم پر ہم کو پوراکن ہے [۱۳]

۱۲۱۔ اہل جنت کا دوزخ سے بعد: یعنی ایک بارپل صراط پر سے گذر کر پھر ہمیشہ دور رہیں گے اور اس پر سے گذرتے ہوئے بھی دوزخ کی تکلیف والم سے قطعا دوری ہوگی۔

۱۲۷۔ جنتیوں کو دوزخ سے اس قدر بعد ہو گاکہ اس کی آہٹ تک محبوس نہ کریں گے اور نہایت عیش وآرام کے ساتھ ہمیشہ جنت کے مزے لوٹیں گے۔

۱۲۸ یعنی اس دن جب خلقت کو سخت گھبراہٹ ہوگی ۔ اللہ تعالیٰ ان کورنج وغم سے محفوظ رکھے گا۔

۱۲۹۔ اہل جنت کے فرشتوں کا استقبال: یعنی قبروں سے اٹھنے یا جنت میں داخل ہونے کے وقت فرشتے ان کا استقبال کریں گے اور کہیں گے کہ جس دائمی مسرت وراحت کا تم سے وعدہ کیا گیا تھا آج اس کے پورا ہونے کا وقت آگیا ہے۔

٣٠١ قيامت ميں آسانوں كالپيٹنا: يعنى جب قيامت آئے گى آسانوں كى صفيں لپيٹ دى جائيں گى۔ جن طرح دىتاويز كا لكھا ہوا كاغذ لپيٹ كرركه ديا جاتا ہے۔ وَ السَّمَٰ وَ ثُنَّ مَطْوِيَّاتُ بِيَمِيْنِهِ بعض روايات ميں بونبى كريم النَّ آيَةِ مَا كاتب كا نام "" سَجَل"" بتلايا گيا ہے، اس كو حفاظ عديث كى ايك جاعت نے ضعيف بلكه موضوع قرار ديا ہے كا صرح ابن كثيرٌ فلا يُعْتَبَرُ وَ بِنَحْرِيْجِ أَبِي داؤ دو النسائىي فى سننهما ۔

۱۳۱۔ دوبارہ تخلیق: یعنی جیسی سولت سے دنیا کو پہلی بارپیدا کیا تھا اسی طرح دوبارہ پیدا کر دی جائے گی۔ یہ حتمی وعدہ ہے جویقینا پورا ہوکر رہے گا۔

10۔ اور ہم نے لکھ دیا ہے زبور میں نصیحت کے پیچے کہ آخر زمین پر مالک ہوں گے میرے نیک بندے [۱۳] 16 میں مطلب کو پہنچتے ہیں لوگ بندگی والے [۱۳۳]

وَ لَقَدُ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ اَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِى الصَّلِحُونَ 
الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِى الصَّلِحُونَ 
الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِى الصَّلِحُونَ الصَّالِقَوْمِ عَبِدِينَ الصَّالَعُا لِقَوْمِ عَبِدِينَ الصَّ

مِنْ قَدَّلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِيْنَهُمُ الَّذِي ارْ تَنظی لَهُمْ (نور کوع ) یہ ایسا حتی اور قطعی وعدہ ہے جس کی خبراس نے اپنی کتب شرعیہ اور کتب قدریہ میں دی ""لوح محفوظ"" اور "ام الکتاب"" میں یہ وعدہ درج کیا اور انبیاء علیم السلام کی زبانی باربار اعلان کرایا۔ داؤڈ کی کتاب ""نور" " ۲۹۔۲۹ میں ہے کہ ""صادق زمین کے وارث ہوں گ" چانچ اس امت میں کے کامل وفادار اور صادق بندے مدت دراز تک زمین کے وارث رہے شرق و غرب میں انہوں نے آسانی بادشاہت قائم کی ، عدل و انسان کے جھنڈے گاڑ دیے دین حق کا ڈکا چار دانگ عالم میں بجا دیا۔ اور نبی کریم الله الله الله الله کوئی ان کے ہاتھوں پر پوری ہوئی اِنَّ الله تَعَالَىٰ ذَوَى لِی اللّارْضَ فَرَ اُیتُ مَشَارِ قَلَهَا وَ مَعَارِ بَهَا وَ اِنَّ اُمَّتِی سَیَبَدُ لُخُ مُلکھا ما ذُوِی لِی مِنْهَا اوراسی قیم کی دوسری پیشین گوئی امام مہدی اور صرت میخ کے زمانہ میں پوری ہوکر رہے گ۔"

اسا۔ یعنی اس قیم کی بشارات من کر خدائے واحد کی بندگی کرنے والے اپنے مطلب کو پینچتے ہیں ، یا اس قرآن کریم میں جو ایسی عظیم بشارات و ہدایات پر مشل ہے بندگی کرنے والوں کے لئے کافی منفعت اور کامیابی ہے۔

وَمَا اَرْسَلُنٰكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلُعْلَمِينَ عَ

لوگوں پر [۱۳۳] ۱۰۸ ـ تو کمہ مجھ کو تو حکم یہی آیا ہے کہ معبود تمہارا ایک معبود ہے پھر کیا ہو تم حکمبرداری کرنے والے [۱۳۵]

١٠٤ اور تجھ کو جو ہم نے بھیجا سو مہربانی کر کر جہاں کے

قُلُ إِنَّمَا يُوْخَى إِلَىَّ اَنَّمَا اللهُكُمُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاحِدُ أَفَهَلُ اَنْتُمُ مُّسَلِمُونَ عَلَى اللهُ وَاحِدُ أَفَهَلُ اَنْتُمُ مُّسَلِمُونَ عِلَى اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

۱۳۲۱۔ آتھ صلی اللہ علیہ وسلم تمام جانوں کے لئے رحمت ہیں: یعنی آپ تو سارے جمان کے لئے رحمت بنا کر بھیجے گئے ہیں۔ اگر کوئی بد بخت اس رحمت عامہ سے نود ہی منتفع نہ ہو تو یہ اس کا قصور ہے۔ آفتاب سے موشنی اور گرمی کا فیض ہر طرف پہنچتا ہے۔ لیکن کوئی شخص اپنے اوپر تمام دروازے اور سوراخ بند کر لے تو یہ اس کی دیوانگی ہوگی۔ آفتاب کے عموم فیض میں کوئی کلام نہیں ہو سکتا۔ اور یہاں تو رحمت للعالمین کا علقہ فیض اس قدر وسیع ہے کہ جو محروم القسمت متفید ہوئا نہ چاہے اس کو بھی کسی نہ کسی درجہ میں لے افتیار رحمت کا حصہ پہنچ جاتا ہے چنانچ دنیا میں علوم نبوت اور تہذیب وانسانیت کے اصول اس کو بھی کسی نہ کسی درجہ میں لے افتیار رحمت کا حصہ پہنچ جاتا ہے چنانچ دنیا میں علوم نبوت اور تہذیب وانسانیت کے اصول کی عام اشاعت سے ہر مسلم و کافراپنے اپنے مذاق کے موافق فائدہ اٹھاتا ہے۔ نیز حق تعالیٰ نے وعدہ فرما لیا ہے کہ پہلی امتوں کے برخلاف اس امت کے کافروں کو عام و متاصل عذاب سے محفوظ رکھا جائے گا۔ میں تو یہ کہتا ہوں کہ حضور کے عام اظلاق کے علاوہ جن کافروں پر آپ جاد کرتے تھے وہ بھی مجموعہ عالم کے لئے سراسر رحمت تھا۔ کیونکہ اس کے ذریعہ سے اس رحمت

کبریٰ کی حفاظت ہوتی تھی جس کے آپ مامل بن کر آئے تھے اور بہت سے اندھے ہو آسکھیں بوانے سے بھا گئے تھے اس سلملہ میں ان کی آسکھوں میں بھی نوامخواہ ایمان کی روشنی پہنچ جاتی تھی ایک مدیث میں ہے۔ وَ الَّذِی نَفْسِیْ بِیکَدِم لَا گُوتُو اَللَّهُ مَ وَ لَا صَلِّبَنَّهُمْ وَ لَا مَدِینَ اُمْمُ وَ لُا مَدِینَ اُمْمُ وَ لَا مَدِینَ اُمْمُ وَ لُا مَدِینَ اُمْمُ وَ لُا مَدِینَ اُمْمُ وَ لَا مَدِینَ اللَّهُ وَ لَا یَتُوفَانِ مِی اَسلامی وَ یَ اَللَٰهُ وَ لَا یَتُوفَانِ مِی اَسلامی وَ یَ اَسلامی وَ یَ اَسلامی الله علیہ وسلم کی دعوت توجید: یہ رسالت کے ساتھ توجید کا بیان ہوا۔ یعنی جور حمت لیکر آپ تشریف لائے میں اس کا لب لباب توجید کامل ہے اور یہ ایسا صاف و واضح مضمون ہے جس کے قبول کرنے میں آدمی کو کچھ پس و پیش نہ ہونا علی سے اور یہ ایسا صاف و واضح مضمون ہے جس کے قبول کرنے میں آدمی کو کچھ پس و پیش نہ ہونا علیہ مانے اور حق کے سامنے گردن ڈال دینے کے لئے تیار ہو؟ اگر ہو تو فیما و نعمت ، ورنہ میں تبلیغ کر کے بری الذمہ ہو چکا۔ تم اپنا انجام سوچ لو۔

فَإِنْ تَوَلَّوُا فَقُلُ اذَنْتُكُمْ عَلَى سَوَآءٍ وَإِنْ اَدُنِ اللَّهُ عَلَى سَوَآءٍ وَإِنْ اَدُرِيَ اَقَرِيتُ اَمُ بَعِيْدُمَّا تُوْعَدُونَ عَلَى اَقْرِيتُ اَمُ بَعِيْدُمَّا تُوْعَدُونَ عَلَى اَلْمَ اللَّهُ عَدُونَ عَلَى اللَّهُ عَدُونَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَدُونَ عَلَى اللَّهُ عَدُونَ عَلَى اللَّهُ عَدُونَ عَلَى اللَّهُ عَدُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَ

اِنَّةُ يَعْلَمُ الْجَهْرَ مِنَ الْقَوْلِ وَ يَعْلَمُ مَا تَكُتُمُوْنَ عَلَمُ مَا تَكُتُمُوْنَ عَلَمُ مَا

وَ إِنْ اَدْرِى لَعَلَّهُ فِتُنَةُ لَّكُمْ وَ مَتَاءُ اِلَىٰ حِيْنٍ

قُلَ رَبِّ احْكُمُ بِالْحَقِّ ﴿ وَ رَبُّنَا الرَّحْمٰنُ الْمَصْدَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴿

109۔ پھر اگر وہ منہ موڑیں تو تو کہدے میں نے خبر کر دی تکو دونوں طرف باربار [۱۳۳] اور میں نہیں جانتا نزدیک ہے یا دور ہے جو تم سے وعدہ ہوا [۱۳۷]

۱۱۰۔ وہ رب جانتا ہے جو بات رکار کر کرو اور جانتا ہے جو تم چھاپتے ہو<sup>[۱۳۸]</sup>

ااا۔ اور میں نہیں جانتا شاید تاخیر میں تکو جانچنا ہے اور فائدہ دینا ہے ایک وقت تک [۱۲۹]

۱۱۲۔ رسول نے کہا اے رب فیصلہ کر انصاف کا [۳]
اور رب ہمارا رحمن ہے اُسی سے مدد مانگتے ہیں اُن
باتوں پر جو تم بتلاتے ہو[۱۳]

۱۳۹۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اتمام حجت: یعنی اس قدر اتمام حجت کے بعد بھی نہ مانو، تو میں تم کو خبر کر چکا کہ اب میں تم

سے بیزار اور تم مجھ سے علیحدہ تمہارا علی تمہارے ساتھ اور میرا علی میرے ساتھ۔ ہرایک کا جونتیجہ ہوگا سامنے آ جائے گا۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "" دونوں طرف برابر یعنی ابھی تم دونوں بات کر سکتے ہو (قبول کرویا رد کرو) ایک طرف کا زور نہیں آیا۔""

178۔ یعنی تمہارے نہ ماننے پر جو عذاب کا وعدہ ہے وقوع تو اس کا ضرور بالضرور ہوکر رہے گا۔ لیکن میں یہ نہیں جانتا کہ جلد ہوگا یا بدیر۔

۱۳۸ء وہ ہی ہرایک کھلی چھی بات کو جانتا ہے اور یہ بھی جانتا ہے کہ کس بات کی کیا بزا ملنی چاہئے ۔ اور کب ملنی چاہئے۔ ۱۳۹ء تاخیر عذاب کی حکمت اللہ کو معلوم ہے: یعنی تاخیر عذاب میں ممکن ہے تم کو جانچنا ہو کہ اس مدت میں کچھ سمجھ لواور شرار توں سے بازآ جاؤ۔ یا محض ڈھیل دینا ہو کہ ایک مدت تک دنیا میں پھنس کر شقاوت کا پیچانہ پوری طرح لبریز کر لو۔

۱۴۰۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا: یعنی جیسے ہر معاملہ کا فیصلہ انصاف کے ساتھ کرنا آپ کی ثان ہے ، اس کے موافق میرے اور میری قوم کے درمیان جلدی فیصلہ فرما دیجئے۔

الله یعنی اس سے ہم فیصلہ چاہتے ہیں اور کافروں کی خرافات کے مقابلہ میں اس سے مدد مانگتے ہیں۔ اسی طرح کی دعا اندیاء علیم السلام کیا کرتے تھے۔ رَبَّنَا افْتَحْ بَیْنَنَا وَ بَیْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَ اَنْتَ خَیْرُ الْفَاتِحِیْنَ (اعراف رکوعا) کیونکہ ایپی خانیت وصداقت اور حق تعالیٰ کے عدل وانصاف پر پورا وثوق واعتماد ہوتا تھا۔

تم سورة الانبياء ولله الحد والمنه \_

رکو عاتها ۱۰

٢٢ شُوْرَةُ الْحَجِّ مَدَنِيَّةُ ١٠٣

ایاتها ۸۸

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ایک بڑی چیز ہے

۲۔ جس دن اُسکو دیکھو گے مجھول جائیگی ہر دودھ پلانے والی اینے دودھ پلائے کو اور ڈال دیگی ہرپیٹ والی اپنا پیٹ اور تو دیکھے لوگوں پر نشہ اور اُن پر نشہ نہیں پر آفت اللہ کی سخت ہے[ا]

يَاكِيُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ أَنَّ زَلْزَلَةَ اللَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ أَنَّ زَلْزَلَةَ اللَّاسُ النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ أَنَّ زَلْزَلَةَ اللَّاسُ اللَّاسُ التَّقُوا رَبَّكُمْ أَنَّ لَنَ لَزَلَةَ اللَّهُ اللَّ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ١

> يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذُهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّآ اَرْضَعَتْ وَ تَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْل حَمْلَهَا وَ تَرَى النَّاسَ شُكْرَى وَمَا هُمْ بِشُكْرَى وَلَكِنَّ عَذَابَ اللهِ شَدِيْدُ ﴿

ا۔ قیامت کے زلزلے اور ان کی شدت: قیامت کے عظیم الثان زلزلے ( بھونچال ) دو ہیں۔ ایک عین قیام قیامت کے وقت یا نفخہ ثانیہ جمکے بعد دوسرا قیامت سے کچھ پیتشر جو علامات قیامت میں سے ہے اگریہاں دوسرا مراد ہو توآیت اپنے ظاہر معنی پر رہے گی اور پہلا مراد ہو تو دونوں اخمال ہیں، حقیقۂ زلزلہ آئے اور دودھ پلانے والی یا عاملہ عورتیں اپنی اسی ہیأت پر محثور ہوں ۔ یا زلزلہ سے مراد وہاں کے اہوال و شدائد ہوں اور یکؤ مَر تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مَرْضِعَةٍ النَّ كُوتَمثيل پر على كيا جائے۔ يعنى اس قدر گھبراہٹ اور شختی ہوگی۔ کہ اگر دودھ پلانے والی عورتیں موجود ہوں تو مارے گھبراہٹ اور شدت ہول کے اپنے بچوں کو مبھول جائیں اور عاملہ عورتوں کے حمل ساقط ہو جائیں۔ اس وقت لوگ اس قدر مدہوش ہوں گے کہ دیکھنے والا شراب کے نشہ کا گان کرے مالانکہ وہاں نشہ کاکیا کام۔ خدا کے عذاب کا تصور اور اہوال و شدائد کی شختی ہوش گم کر دےگی۔ (تنبیہ) اگریہ گھبراہٹ سب کو عام ہو تو کا یکٹن ٹھٹم الْفَرَعُ الّاَ کُبَرُ میں نفی باعتبار اکثرا وال کے اور یہاں اثبات باعتبار ساعت قلیلہ کے لیا جائے گا۔ اور اگر آیت حاضرہ اکثر ناس کے حق میں ہو، سب کے حق میں نہ ہوتو سرے سے اشکال ہی نہیں۔

وَ مِنَ النَّاسِ مَنُ يُّجَادِلُ فِي اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَّ يَتَّبِعُ كُلَّ شَيْطُنٍ مَّرِيْدٍ ﴿

كُتِبَ عَلَيْهِ اَنَّهُ مَنُ تَوَلَّاهُ فَانَّهُ يُضِلُّهُ وَ يَهْدِيْهِ إِلَى عَذَابِ السَّعِيْرِ ﴿

يَا يُهَا النَّاسُ إِنَّ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقُنٰكُمْ مِّنُ تُرَابِ ثُمَّ مِنْ نُّطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُّضَعَةٍ مُّخَلَّقَةٍ وَّ غَيْرِ مُخَلَّقَةٍ لِّنُبَيِّنَ لَكُمُ ﴿ وَ نُقِرُّ فِي الْاَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَى آجَلِ مُّسَمَّى ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفَلًا ثُمَّ لِتَبُلُغُوٓا أَشُدَّكُمْ ۚ وَمِنْكُمْ مَّنَ يُّتَوَفِّي وَ مِنْكُمْ مَّنْ يُرَدُّ إِلَى أَرُذَلِ الْعُمُر لِكَيْلًا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْئًا ﴿ وَ تَرَى الْارض هَامِدَةً فَإِذَا آنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتُ وَ رَبَتُ وَ اَثْبَتَتُ مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيُجٍ 🚇

۳۔ اور بعضے لوگ وہ ہیں جو جھگڑتے ہیں اللہ کی بات میں بیخبری سے <sup>[۲]</sup> اور پیروی کرتا ہے ہر شیطان سیرکش کی <sup>[۳]</sup>

۳۔ جس کے حق میں لکھ دیا گیا ہے کہ جو کوئی اُسکا رفیق ہو سووہ اُسکو برکائے اور لیجائے عذاب میں دوزخ
سر [۴]

۵۔ اے لوگواگر تمکو دھوکا ہے جی اٹھے میں تو ہم نے تمکو بنایا [۵] مئی سے پھر قطرہ سے [۱] پھر جمے ہوئے نون سے پھر گوشت کی بوٹی نقشہ بنی ہوئی سے اور بدون نقشہ بنی ہوئی سے اور بدون نقشہ بنی ہوئی سے اور بدون نقشہ بنی ہوئی سے اور ٹھول کر سنا دیں [۸] اور ٹھہرا رکھتے ہیں ہم پیٹ میں جو کچھ باہیں ایک وقت معین تک [۹] پھر تم کو نکالے ہیں لوکا پھر جب تک کہ پپنواپنی جوانی کے زور کو اور کوئی تم میں سے پھر کرنا جاتا ہے نکمی عمر تک تاکہ سمجھنے کے پیچھے کچھ نہ پلایا جاتا ہے نکمی عمر تک تاکہ سمجھنے کے پیچھے کچھ نہ سے سمجھنے لگے [۱۰] اور تو دیکھتا ہے زمین خراب پڑی ہوئی ورئی تاراائس پر پانی تازی ہو گئی اور ابھری پھر جاں ہم نے انارائس پر پانی تازی ہو گئی اور ابھری اور ابھری اور اکھری

۲۔ اللہ کی باتوں میں جھگڑنے والے: یعنی اللہ تعالیٰ جن باتوں کی خبر دیتا ہے ان میں یہ لوگ جھگڑتے اور کج بحثیاں کرتے ہیں اور

جمل و بے خبری سے عجیب احمقانہ شبات میصیلاتے ہیں۔ چنانچہ قیامت ، بعث بعد الموت اور جزاء و سزا و غیرہ پر ان کا بڑا اعتراض یہ ہے کہ جب آدمی مرکز گل سڑگیا اور ہڈیاں تک ریزہ ریزہ ہو گئیں تو یہ کیسے سمجھ میں آئے کہ وہ پھر زندہ ہوکر اپنی اصلی عالت پر لوٹ آئے گا۔

۳۔ ہر شیطان کی پیروی کرنے والے: یعنی جن یا آدمیوں میں کا جو شیطان اس کو اپنی طرف بلائے یہ فورًا اس کے پیچھے چل پڑتا ہے گویا گمراہ ہونے کی ایسی کامل استعداد رکھتا ہے کہ کوئی شیطان کسی طرف رکارے یہ اس پر لبیک کھنے کے لئے تیار رہتا ہے۔

۴۔ یعنی شیطانِ مرید کے متعلق یہ طے شدہ امر ہے کہ جواس کی رفاقت اور پیروی کرے وہ اپنے ساتھ اسے بھی لے ڈوہتا ہے اور گمراہ کر کے دوزخ سے ورمے نہیں چھوڑتا۔

۵۔ دوبارہ زندگی پر شبہ اور جواب؛ یعنی اگریہ دھو کا لگ رہا ہے کہ ریزہ ریزہ ہو کر دوبارہ کیسے جی اٹھیں گے تو خود اپنی پیدائش میں غور کروکس طرح ہوئی ہے۔

۲۔ تخلیق انسانی کے مختلف مراصل: یعنی اول تمہارے باپ آدم کو مئی سے ، پھر تم کو قطرہ منی سے بنایا ، یا یہ مطلب ہے کہ مئی سے غذا نکالی جس سے کئی منزلیں طے ہو کر نطفہ بنا ، پھر نطفہ سے کئی درجے طے کر کے تمہاری تشکیل و تخلیق ہوئی۔

اللہ یعنی نطفہ سے جا ہوا نون اور نون سے گوشت کا لو تھڑا بنتا ہے ۔ جس پر ایک وقت آتا ہے کہ آدمی کا پورا نقشہ (ہاتھ پاؤں آنگھ ناک وغیرہ) بنا دیا جاتا ہے ۔ اور ایک وقت ہوتا ہے کہ اہمی تک نہیں بنایا گیا۔ یا یہ مطلب ہے کہ بعض کی پیدائش مکمل کر دی جاتی ہے اور بعض یونہی ناقص صورت میں گر جاتا ہے ۔ یا یوں کھا جائے کہ بعض بے عیب ہوتا ہے بعض عیب دار۔

اور بعث بعد الموت کا امکان بھی سمجھ میں آسکتا ہے ۔

اور بعث بعد الموت کا امکان بھی سمجھ میں آسکتا ہے ۔

9۔ یعنی جتنی مدت جس کورحم مادر میں ٹھہرانا مناسب ہوتا ہے ٹھہراتے ہیں۔ کم ازکم چھے مہینے اور زیادہ سے زیادہ دوبرس یا چار برس علی اختلاف الاقوال۔

۱۔ انسانی عمر کے مختلف مراحل: یعنی جس طرح اندر رہ کر بہت سے مدارج طے کئے ہیں ، باہر آگر بھی تدریجا بہت منازل میں سے گذرنا پڑتا ہے۔ ایک بچپن کا زمانہ ہے جب آدمی بالکل کمزور و ناتوان ہوتا ہے اور اس کی تمام قوتیں چھپی رہتی ہیں۔ پھر ایک وقت آتا ہے کہ کامن (پوشیدہ) قوتیں ظاہر ہوتی ہیں۔ جمانی حیثیت سے ہر چیز کمال شاب کو پہنچ جاتی ہے۔ پھر بعض تو جوانی ہی میں مرجاتے ہیں اور بعض اس عمر کو پہنچتے میں ہماں پہنچ کر آدمی کے اعضاء وقویٰ جواب دے دیتے ہیں وہ سمجھ دار بننے کے بعد نا سمجھ اور کار آمد ہونے کے بعد نکا ہو جاتا ہے۔ یاد کی ہوئی چیزیں بھول جاتا ہے اور جانی ہوئی چیزوں کو کچھ نہیں جانتا ۔ گویا بوڑھا ہوکر چھر بچے بن جاتا ہے۔

اا۔ مردہ زمین کا زندہ ہو جانا: یعنی زمین مردہ پڑی تھی ، رحمت کا پانی پڑتے ہی جی اٹھی اور ترومازہ ہو کر لہلمانے لگی۔ قسم کے خوش منظر فرحت بخش اور نشاط افزا پودے قدرت نے اگا دیے۔

ذلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُّ وَ أَنَّهُ يُحْمِ الْمَوْتَى وَ أَنَّهُ يُحْمِ الْمَوْتَى وَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ ﴿

وَّ أَنَّ السَّاعَةَ اتِيَةً لَّا رَيْبَ فِيهَا لَا وَ أَنَّ اللهَ يَبْعَثُ مَنْ فِي الْقُبُورِ ﴿

وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يُّجَادِلُ فِي اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَّ لَا مِنَ النَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَّ لَا كُتْبِ مُّنِيْرٍ فَي

اللہ وہی ہے محقق اور وہ اللہ وہی ہے محقق اور وہ جاتا ہے محقق اور وہ ہر چیز کر سکتا ہے

› ۔ اور یہ کہ قیامت آنی ہے اُس میں دھو کا نہیں اور یہ کہ اللہ اٹھائے گا قبروں میں پڑے ہوؤں کو [۱۲]

۸۔ اور بعضا شخص وہ ہے جو جھگرٹا ہے اللہ کی بات میں بغیر جانے اور بغیر دلیل اور بدون روش کتاب کے [۱۲]

۱۱۔ وبود صانع آفرت اور بعث بعد الموت کا اثبات: انسان کی پیدائش اور کھیتی کی مثالوں سے جو اوپر مذکور ہوئیں چند ہائیں ثابت ہوتی ہیں۔ (۱) یہ کہ یقینا اور بالتحقیق اللہ موبود ہے ورنہ ایسی منظم متقن اور حکیانہ صنعتیں کماں سے ظاہر ہوئیں۔ (۲) یہ کہ غدا تعالیٰ مردہ اور ہے بان چیزوں کو زندہ اور جاندار بنا دیتا اس چنائی مشت خاک یا قطرہ آب سے انسان بنا دیتا اور افقادہ زمین میں روح نباتی چھونک دیتا اس پر شاہد ہے ، چھر دوبارہ پیدا کر دیتا اس کو کیا مشکل ہے (۳) یہ کہ وہ ہر چیز پر قادر ہے۔ اگر ہر چیزاس کی قدرت کے نبخچ نہ ہوتی تو ہر گزید کام نمیں کر سکتا تھا۔ (۳) یہ کہ قیامت ضرور آئی چاہئے اور اس زندگی کے بعد کوئی دوسری زندگی ضرور ملنی چاہئے کیونکہ اتنے بڑے انظامات یوں ہی لغو اور بیکار نمیں ہو سکتے۔ جس حکیم مطلق اور قادر علی الاطلاق نے اپنی حکمت بالغہ اور قدرت کاملہ سے انسان کو ایسی عجیب و غریب صفت کے ساتھ پیدا کیا، کیا خیال کیا جا سکتا ہے کہ اس نے اس کی زندگی بیکار بنائی ہوگی ؟ ہر گزنہیں ۔ یقینا انسان کی بیہ محدود زندگی جس میں سعادت و شقاوت نیکی بدی اور رنج و راحت باہم مخلوط رہتے ہیں اور امتحان و انتقام کی صورتیں ایک دوسرے سے مکل اور نمایاں طور پر متمیز نمیں ہوتیں ، اس کو مقتضی ہے کہ کوئی دوسری بیس اور امتحان و انتقام کی صورتیں ایک دوسرے سے مکل اور نمایاں طور پر متمیز نمیں ہوتیں ، اس کو مقتضی ہے کہ کوئی دوسری

زندگی ہو جہاں سعید وہ شقی مجرم و وفادار صاف طور پر الگ الگ ہوں اور ہر ایک اس مقام پر پہنچایا جائے جہاں پہنچنے کے لئے بنایا گیا ہے اور جس کی استعداد اسپے اندر رکھتا ہے۔ مادی حیثیت سے منی کے جن اجزاء میں نطفہ بننے کی استعداد تھی ان سے نطفہ بنا ، اسی طرح نطفہ کی پوشیدہ قوتیں علقہ میں ، علقہ کی مضغہ میں مضغہ کی طفل میں آئیں اور جوانی کے وقت ان کا پورا ظہور ہوا۔ یا زمین کی پوشیدہ قوتیں بارش کا چھینٹا پڑنے سے ظہور پذیر ہوئیں۔ اسی طرح ضروری ہے کہ انسان میں سعادت و شقاوت کی جو روحانی قوتیں ودیعت کی گئیں یا نیکی اور بدی میں چھولنے پھلنے کی جو زبر دست استعداد رکھی ہے وہ اپنے پورے شباب کو پہنچے ، اور کامل ترین اشکال و صورتیں ظاہر ہوں۔ اسی کا نام بعث بعد الموت ہے۔ جو دنیا کی زندگی کا موجودہ دورہ ختم کرنے کے بعد وقوع پذیر ہو

۱۳۔ منگرین کے اوہام ظنون: یعنی ایسے واضح دلائل و شواہد سننے کے بعد بھی کجرواور ضدی لوگ اللہ کی باتوں میں یوں ہی بے سند جھگڑے کرتے رہتے ہیں۔ ان کے پاس نہ کوئی علم ضروری ہے نہ دلیل عقلی نہ دلیل سمعی، محض اوہام و ظنون کے پیچھے پڑے ہوئے ہیں۔

ثَانِيَ عِطْفِهِ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ لَهُ فِي اللهِ اللهِ لَهُ فِي اللهِ اللهُ فَيَا اللهُ نَيَا خِرْئُ وَ نُذِيْقُهُ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ عَذَابَ اللهُ نَيَا خِرْئُ وَ فَا نُذِيْقُهُ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ عَذَابَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

ذٰلِكَ بِمَا قَدَّمَتُ يَذَكَ وَ اَنَّ اللهَ لَيْسَ بِظَلَّامٍ عُلَّامٍ عُلَّامٍ عُلَّامٍ عُلَّامٍ عُلَّامٍ عُ عُلِي لِلْعَبِيْدِ ﴿

وَ مِنَ النَّاسِ مَنُ يَّعُبُدُ اللهَ عَلَى حَرُفٍ فَإِنَّ اَصَابَتُهُ فِتُنَةٌ أَصَابَتُهُ فِتُنَةٌ أَصَابَتُهُ فِتُنَةٌ اصَابَتُهُ فِتُنَةٌ اصَابَتُهُ فِتُنَةٌ المُقلَبَ عَلَى وَجُهِم اللهِ خَسِرَ الدُّنْيَا وَجُهِم أَلْ خَسِرَ الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةَ الْمُلِينُ عَلَى وَجُهِم أَلْخُسُرَانُ الْمُبِينُ عَلَى وَجُهِم أَلْخُسُرَانُ الْمُبِينُ عَلَى وَالْمُحْسَرَانُ الْمُبِينُ عَلَى وَالْمُحْسَرَانُ الْمُبِينُ عَلَى وَالْمُحْسَرَانُ الْمُبِينُ عَلَى اللهُ الل

9۔ اپنی کروٹ موڑ کر [<sup>۱۳]</sup> تاکہ بھکائے اللہ کی راہ سے اُسکے لئے دنیا میں رسوائی ہے اور چکھائیں گے ہم اُسکو قیامت کے دن جلن کی مار<sup>[۱۵]</sup>

۱۰۔ بیہ اُسکی وجہ سے جوآگے بھیج چکے تیرے دوہاتھ اور اُس وجہ سے کہ اللہ نہیں ظلم کرتا بندوں پر[۱۱]

اا۔ اور بعضا شخص وہ ہے کہ بندگی کرتا ہے اللہ کی کنارے پر پھر اگر پہنچی اُسکو بھلائی تو قائم ہو گیا اُس عبادت پر اور اگر پہنچ گئی اُسکو جانچ پھر گیا الٹا اپنے منہ پر گنوائی دنیا اور آخرت یہی ہے ٹوٹا صریح [۱۰]

يَدُعُوا مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَضُرُّهُ وَمَا لَا يَضُرُّهُ وَمَا لَا يَضُرُّهُ وَمَا لَا يَنْفَعُهُ ﴿ فَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْبَعِيْدُ ﴿

يَدُعُوا لَمَنْ ضَرُّهُ آقُرَبُ مِنْ نَّفُعِهِ لَلِئُسَ الْعَشِيرُ اللَّهُ لَلِئُسَ الْعَشِيرُ اللَّهُ اللللْلِمُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللل

۱۳۔ یعنی اعراض و تکبر کے ساتھ۔

۱۱۔ لکارتا ہے اللہ کے سوائے ایسی چیز کو کہ نہ اُسکا نقصان کرے اور نہ اُسکا فائدہ کرے یہی ہے دور جا بڑنا گمراہ ہوکر [۱۸]

۱۳۔ بگارے جاتا ہے اُسکو جس کا ضرر پہلے پہنچے نفع سے اور برارفیق [۲۰]

10۔ دنیا کی رسوائی اور آخرت کا عذاب: یعنی ہوشخص بدون حجت و دلیل محض عناد سے غدا کی باتوں میں جھگڑتا ہے اور غرض یہ ہو کہ دوسرے لوگوں کو ایمان ویقین کی راہ سے ہٹا دے اس کو دنیا میں غدا تعالیٰ ذلیل کرے گا اور آخرت کا عذاب رہا سوالگ۔ 11۔ یعنی جب سزا دیں گے تو کھا جائے گاکہ غدا کی طرف سے کسی پر ظلم و زیادتی نہیں تیرے ہاتھوں کی کرتوت ہے۔ جس کا مزہ آ ج چھے رہا ہے۔

۱۔ مذہذبین کی حالت: یعنی بعض آدمی محض دنیا کی غرض سے دین کو اختیار کرتا ہے اور اس کا دل مذہذب رہتا ہے اگر دین میں داخل ہو کر دنیا کی مطلائی دیکھے ، بظاہر بندگی پر قائم رہے اور تکلیف پائے تو چھوڑ دے، ادھر دنیا گئی ادھر دین گیا، کنارے پر کھڑا ہے ۔ ہے یعنی دل ابھی اس طرف ہے نہ اس طرف ، جیسا کہ کوئی مکان کے کنارے کھڑا ہو جب چاہے نکل بھاگے۔

۱۸۔ غیراللہ کو پکارنا: یعنی خداکی بندگی چھوڑی دنیاکی بھلائی نہ ملنے کی وجہ سے ۔ اب پکارتا ہے ان چیزوں کو جن کے اختیار میں نہ ذرہ برابر بھلائی ہے نہ برائی ۔ کیا خدا نے جو چیز نہیں دی تھی وہ پتھروں سے حاصل کرے گا ؟ اس سے بڑھ کر عاقت کیا ہوگی ۔ 1۹۔ شمرک کا ضرر: یعنی بتوں سے نفع کی تو امید موہوم ہے (بت پر ستوں کے زعم کے موافق) کیکن انکو پوجنے کا جو ضرر ہے وہ قطعی اور یقینی ہے اس لئے فائدہ کا سوال تو بعد کو دیکھا جائے گا، نقصان ابھی ہاتھوں ہاتھ پہنچ گیا۔

۲۰۔ جب قیامت میں بت پرستی کے نتائج سامنے آئیں گے تو بت پرست بھی یہ کمیں گے کیپئس المَوَلی وَلَبِنْسَ المُولی وَلَبِنْسَ الْمُولی وَلَبِنْسَ الْمُولی وَلَبِنْسَ الْمُولی اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الل

الله داخل کرے گا اُنکو جو ایان لائے اور کیں بہتی ہیں نیچے اُنکے نہریں [<sup>11</sup>] الله بھلائیاں باغوں میں بہتی ہیں نیچے اُنکے نہریں [<sup>11</sup>] الله کرتا ہے جو بیا ہے [<sup>11</sup>]

10۔ جنگویہ خیال ہو کہ ہرگزنہ مدد کرے گا اُسکی اللہ دنیا میں اور آخرت میں تو تان لے ایک رسی آسمان کو پھر کاٹ ڈالے اب دیکھے کچھ جاتا رہا اُسکی اس تدبیر سے اُس کا غصہ [۲۳] إِنَّ اللهَ يُذْخِلُ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا اللهَ يُدْخِلُ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا اللهِ يَخْتِهَا اللهِ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴿

مَنُ كَانَ يَظُنُّ اَنُ لَّنَ يَّنَصُرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَ اللهِ مِنَ كَانَ يَظُنُّ اَنُ لَّنَ يَّنَصُرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَ اللهِ مِرَةِ فَلْيَمُدُدُ بِسَبَبٍ إِلَى السَّمَآءِ ثُمَّ لَيَقُطَعُ فَلْيَنْظُرُ هَلْ يُذْهِبَنَّ كَيْدُهُ مَا لَيْقُطَعُ فَلْيَنْظُرُ هَلْ يُذْهِبَنَّ كَيْدُهُ مَا

يَغِيْظُ 🖪

۲۱۔ مومنین کا انجام: منکرین مجادلین اور مذہذبین کے بعدیماں مومنین مخلصین کا انجام نیک بیان فرمایا۔ ۲۲۔ جس کو مناسب جانے سزا دے اور جس پر چاہے انعام فرمائے ۔ اس کا کوئی ہاتھ پکرٹنے والا نہیں۔

۳۲۔ عاسدین کا غصہ اللہ کی نصرت کو نہیں روک سکا؛ گئن یَنصُر کہ میں ضمیر مفول نبی کریم الیٹی ایکٹی کی طرف راجع ہے جن کا تصور قرآن پڑھنے والے کے ذہن میں گویا ہمہ وقت موبود رہتا ہے۔ کیونکہ آپ ہی قرآن کے اولین مخاطب میں گویا مومنین کا انجام ذکر کرنے کے بعد یہ ان کے پیغمبر کے متقبل کا بیان ہوا۔ عاصل یہ ہے کہ حق تعالیٰ اپ رسول سے دنیوی اور افروی فتح وضرت کے جو وحدے کر چکا ہے وہ ضرور پورے ہوکر رہیں گے ، فواہ کفار و عاسدین کاتنا ہی غیظ کھائیں اور نصرت ربانی کے وفسرت کے جو وحدے کر چکا ہے وہ ضرور پورے ہوکر رہیں گے ، فواہ کفار و عاسدین کاتنا ہی غیظ کھائیں اور نصرت ربانی کے مارکنی کو سے میں کہ ہم کسی کوش سے خداکی مشیت کو روک سکیں گے تو اپنی استائی کوشش صرف کر عاسدین کو اس پر زیادہ خصہ ہے اور سمجھتے میں کہ ہم کسی کوشش سے خداکی مشیت کو روک سکیں گے تو اپنی استائی کوشش صرف کر کے دیکے لیں ، حتی کہ ایک رسی اور چھت میں لئکا کر گے میں ڈال لیں اور نود بھائی لے کر غیظ سے مرجائیں ، یا ہو سکتا ہو تو آئی بند ہو جاتی ہد ہو باتی اس قدر خصہ اور پیچ و تا ہے ۔ اکثر مفرین نے آیت کی تفیرا سی طرح کی ہے ۔ لیکن حضرت شاہ صاحب نے آیت کی تفیرا سی طرح کی ہے ۔ لیکن حضرت شاہ صاحب نے آیت کو قوم مین النگامیں مَن یَعْدِ دُمُ اللّٰہ عَلَیْ حرفِ اللّٰہ عَلَیْ حرفِ اللّٰہ عَلَیْ حد فِ اللّٰہ کے مضمون سے مربوط کر کے نہایت لطیف تقریر فرمائی ہے ۔ نے آیت کو قوم مَن النگامی مَن یَعْدُ کُو اللّٰہ عَلَیْ حد فِ اللّٰہ کے مضمون سے مربوط کر کے نہایت لطیف تقریر فرمائی ہے ۔

ان کے نزدیک مَنْ کَانَ یَظُنُّ اَنْ لَنْ یَنْصُرَه الن میں ضمیر مفعول مَنْ کی طرف لوٹی ہے مطلب یہ ہے کہ دنیا کی تکلیف میں جوکوئی خدا سے ناامید ہوکر اس کی بندگی چھوڑ دے اور جھوٹی چیزیں پوجنے لگے وہ اپنے دل کے مٹھرانے کو یہ قیاس کر لے بعید ایک شخص اوپجی لئعتی رسی سے لئک رہا ہے ، اگر چڑھ نہیں سکتا توقع تو ہے کہ رسی اوپر کھنچے تو چڑھ جائے ۔ جب رسی توڑ دی توکیا توقع رہی ۔ کیا خدا کی رحمت سے ناامید ہوکر کامیابی عاصل کر سکے گا ؟ گویا ""رسی" کھا اللہ کی امید کو، اس کا کاٹ دینا ناامید ہو جانا اور آسمان سے مراد بلندی ہے واللہ اعلم ۔

وَكَذَٰلِكَ اَنُزَلُنْهُ الْيَتِ بَيِّنْتٍ ﴿ وَآنَ اللهَ يَهُدِئُ مَنْ يُتُرِيدُ ۚ اللهَ عَلَمُ اللهَ عَمْدُ مُن يُتُرِيدُ اللهَ اللهَ عَلَمْ اللهَ عَلَمْ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ

إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوُا وَالَّذِيْنَ هَادُوُا وَ الصَّبِيِينَ وَالنَّدِيْنَ الصَّبِيدِينَ وَالنَّدِيْنَ الشَّرَكُوَّا اللَّهَ وَالنَّمِ اللَّهَ يَفُصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ النَّالَةُ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيْدُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيْدُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيْدُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيْدُ عَلَى الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيْدُ عَلَى الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيْدُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

ا ۱۶۔ اور یوں آثارا ہم نے یہ قرآن کھلی باتیں اور یہ ہے کہ اللہ سمجھا دیتا ہے جمکو چاہے [۲۳]

ا۔ جو لوگ مسلمان ہیں اور جو یہود ہیں اور صابئیں اور نصاری اور مجوس [۲۵] اور جو شرک کرتے ہیں مقرر اللہ فیصلہ کرے گا اُن میں قیامت کے دن اللہ کے سامنے ہے ہرچیز[۲۶]

۱۸۔ تو نے نہیں دیکھا کہ اللہ کو سجدہ کرتا ہے جو کوئی آسمان میں ہے اور جو کوئی زمین میں ہے اور سورج اور چاند اور تارے اور پہاڑ اور درخت اور جانور اور بہت آدمی اللہ اور بہت ہیں کہ اُن پر مٹھر چکا عذاب [۲۸] اور جمکو اللہ ذلیل کرے اُسے کوئی نہیں عزت دینے والا اللہ کرتا ہے جو چاہے [۲۹]

۱۹۔ یہ دومدعی میں جھگڑے میں اپنے رب پر [۳۰] سوجو منکر ہوئے اُنکے واسطے بیونتے میں کپڑے آگ کے [۳] ڈالتے میں اُنکے سر پر جاتا پانی هٰذٰنِ خَصْمُنِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّهِمُ فَالَّذِيْنَ كَفَرُوا قُطِّعَتُ لَهُمُ ثِيَابٌ مِّنْ نَّارٍ للهيصَبُّ مِنْ فَوْقِ رُءُوسِهِمُ الْحَمِيْمُ ﴿

۲۴ یعنی کلیسی صاف صاف مثالیں اور کھلی باتیں ہیں ۔ مگر سمجھتا وہ ہی ہے جبے خدا سمجھ دے۔

۲۵۔ مجوس کا عقیدہ: مجوس آگ بوجتے ہیں اور دو خالق مانتے ہیں ایک خیر کا خالق جس کا نام ""یزدال"" ہے ، دوسرا شر کا جس کو ""اہر من" کہتے ہیں اور کسی نبی کا نام بھی لیتے ہیں۔ معلوم نہیں یہ پیچھے بگڑے ہیں یا سرے سے غلط ہیں ۔ شہر ستانی نے ""اہر من"" میں ان کے مذہب پر جو کلام کیا ہے اسے دیکھا جائے ""صابئین"" وغیرہ کا ذکر پہلے گذر چکا۔

۲۶۔ قیامت کے دن فیصلہ ہو گا: یعنی تمام مذاہب و فرق کے نزاعات کا علی اور دو ٹوک فیصلہ حق تعالیٰ کی بارگاہ سے قیامت کے دن ہو گا۔ سب جداکر کے اپنے اپنے ٹھ کانے پر پہنچا دئے جائیں گے اللہ ہی جانتا ہے کہ کون کس مقام یا کس سزا کا متحق ہے۔

۲۱۔ مخلوقات کا اللہ کو سجدہ: ایک سجدہ ہے جس میں آسمان وزمین کی ہرایک مخلوق شامل ہے وہ یہ کہ اللہ کی قدرت کے آگ تکوینا سب مطیع و متفاد اور عاجز و بے بس میں۔ نواہی نخاہی سب کو اس کے سامنے گردن ڈالنا اور سر جھکانا پڑتا ہے دوسرا سجدہ کہ جس چیز کا جدا۔ وہ یہ کہ جس چیز کو جس کام کے لئے بنایا اس کام میں لگے۔ یہ بہت آدمی کرتے میں بہت نہیں کرتے۔ مگر آدمیوں کو چھوڑ کر اور ساری خلقت کرتی ہے۔ بناءً عیلہ اَنَّ اللّهُ یَسْہُدُدُلَهُ اللّٰہِ میں ہر چیز کا اپنی شان کے لائق سجدہ مراد ہوگا یا مین فی اللّٰدُر ضِ کے بعد دوسرا یکسہُدُدُ کا مقدر نکالا جائے گا (تنبیہ) پہلی آیت سے ربط یہ ہوا کہ مخلف مذاہب کے لوگ آپس میں انتلاف رکھتے میں عالانکہ دوسری تمام مخلوق خداکی مطیع و متفاد ہے ، انسان جو ساری مخلوق سے زائد عاقل ہے ، چاہئے تھا کہ اس کے کل افراد اوروں سے زیادہ متفق ہوتے۔

۲۸ یعنی سجدہ سے انکار واعراض کرنے کی بدولت عذاب کے متحق ہوئے۔

۲۹۔ یعنی خدا تعالیٰ جس کو اس کی شامت اعمال سے ذلیل کرنا چاہے اسے ذلت کے گڑھے سے نکال کر عزت کے مقام پر کون پہنچا سکتا ہے ؟ ۳۔ دو فریق کون میں ؟: یعنی پہلے اِنَّ الَّذِیْنَ اَمَنُوا وَ الَّذِیْنَ هَادُوْا وَ الصّبِیدِیْنَ اللَّ آخرہ میں جن فرقوں کا ذکر ہوا ان سب کو حق وباطل پر ہونے کی حیثیت سے دو فریق کہ سکتے میں۔ ایک مومنین کا گروہ جو اپنے رب کی سب باتوں کو من و عن تسلیم کرتا اور اس کے احکام کے آگے سر بیجود رہتا ہے۔ دوسرے کفار کا مجمع جس میں یہود، نصاری، مجوس، مشرکین، صابئین وغیرہ ہم سب شامل میں ۔ جو ربانی ہدایات کو قبول نہیں کرتے اور اس کی اطاعت کے لئے سر نہیں جھ کاتے، یہ دونوں فریق دعاوی میں ، بحث و مناظرہ میں اور جاد و قبال کے مواقع میں بھی ایک دوسرے کے مدمقابل رہتے میں۔ جیسا کہ ""بدر"" کے میدان مبارزہ میں صفرت علی، حضرت محزہ اور عبیدۃ بن الحارث رضی اللہ عنهم تین کا فرول (عتبہ ابن ربیعہ، شیبہ ابن ربیعہ، اور ولیدبن عتبہ) کے مقابلہ پرنکلے تھے۔ آگے دونوں فریق کا انجام بتلاتے میں۔

۳۱۔ آگ کے لباس: یعنی جس طرح لباس آدمی کے بدن کو ڈھانپ لیتا ہے ، جہنم کی آگ اسی طرح ان کو محیط ہوگی۔ یاکسی ایسی چیز کے کپڑے پہنائے جائیں گے جوآگ کی گرمی سے بہت سخت اور بہت جلد تیپنے والے ہوں۔

يُصْهَرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودُ ﴿

وَلَهُمْ مَّقَامِعُ مِنْ حَدِيْدٍ 🝙

كُلَّمَا آرَادُوَ آأَنُ يَّخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَيِّ أَكُلَّمَا أَرَادُوَ آأَنُ يَّخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَيِّ أَعِيدُوا غِيدُوا فِيهَا وَدُوْقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ

و ۳۳)

إِنَّ اللهَ يُذُخِلُ الَّذِينَ امَنُوا وَعَمِلُوا السَّلِحٰتِ جَنَّتٍ تَجُرِى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنُهُرُ السَّلِحٰتِ جَنَّتٍ تَجُرِى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنُهُرُ يُحَلَّوْنَ فِيْهَا مِنْ اَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَّ لُحُلُونَ فِيْهَا مِنْ اَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَّ لُحُلُونَ فَيْهَا حَرِيْرُ عَنْ أَلُولُكُمْ فِيْهَا حَرِيْرُ عَنْ

۲۰۔ گل کر نکل جاتا ہے اُس سے جو کچھ اُنکے پیٹ میں ہے اور کھال مجھی

۲۱۔ اوراُنکے واسطے ہتوڑے میں لوہے کے [۲۳]

۲۲۔ جب چاہیں کہ نکل پڑیں دوزخ سے گھٹنے کے مارے پھر ڈال دیے جائیں اُسکے اندر اور چکھتے رہو جلنے کا عذاب [۳۳]

۲۳۔ بیشک اللہ داخل کرے گا اُنکو جو یقین لائے اور کیں مطائیاں باغوں میں بہتی ہیں انکے نیچے نہریں گنا پہنائیں گے اُنکو وہاں کنگن سونے کے اور موتی [۲۳] اور اُنکی پوشاک ہے وہاں ریشم کی [۲۵]

اُس تعریفوں والے کی راہ [۴۷]

## وَهُدُوٓ اللَّهِ الطَّيِّبِ مِنَ الْقَوْلِ اللَّهِ وَ هُدُوٓ اللَّهِ اور راه پائی انہوں نے سری بات کی [٣] اور پائی إِلَى صِرَاطِ الْحَمِيْدِ 🚍

٣٢ دوزخ کی سزائیں ۔ لوہے کے ہتوڑے: دوز نیوں کے سرکو ہتوڑے سے کچل کر کھولتا ہوا پانی اوپر سے ڈالا جائے گا جو دماغ کے راستہ سے پیٹ میں پہنچے گا جس سے سب انتڑی او جھڑی کٹ کٹ کر نکل پڑے گی اور بدن کی بالائی سطح کو جب پانی مس کرے گا توبدن کا چمڑا گل کر گر پڑے گا۔ پھر اصلی حالت کی طرف لوٹائے جائیں گے اور بارباریہ ہی عمل ہوتا رہے گا۔ گلَّمَا نَضِجَتْ جُلُوْ دُهُمْ بَدَّلْنَهُمْ جُلُوْ دًا غَيْرَهَا لِيَذُو قُوا الْعَذَابَ (نماء ركوع ٨) اللهم اعذا من غضبك وعذابك ـ ٣٣ يعني دوزخ ميں گھٹ گھٹ كر چاميں گے كہ كہيں كو نكل مھاگيں ، آگ كے شعلے ان كواوپر كی طرف اٹھائيں گے پھر فرشتے آہنی گزر مار کرنیجے دھکیل دیں گے اور کہا جائے گا کہ دائمی عذاب کا مزہ چکھتے رہوجں سے نکلنا کبھی نصیب یہ ہو گا۔ العیاذ باللہ۔ ۳۴۔ اہل جنت کے زیور اور کنگن: یعنی بڑی آرائش اور زیب وزینت سے رمیں گے اور ہرایک عنوان سے تجل اور تنعم کا اظہار ہو

<u>٣٥ ـ اہل بعنت كالباس: پہلے قُطِّعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِنْ نَّادٍ مِن دوزنيوں كالباس مذكور ہوا تھا، اس كے بالمقابل يهاں</u> جنتیوں کا پہناوا بیان فرماتے ہیں کہ ان کی پوشاک ریثم کی ہوگی۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں یہ جو فرمایا کہ وہاں گھنا اور وہاں پوشاک معلوم ہوا یہ دونوں (چیزیں مردوں کے لئے ) یہاں نہیں۔ اور گہنوں میں سے کنگن اس واسطے کے غلام کی خدمت پسند آتی ہے توکڑے ہاتھ میں ڈالتے میں (تنبیہ ) اعادیث میں ہے کہ جو مردیہاں ریشم کا لباس پہنے گا آخرت میں نہیں پہنے گا۔ اگر وہ پہننے والا کافرہے تب توظاہرہے کہ وہ جنت میں داخل ہی مذہو گا کہ جنتیوں کا لباس بہنے۔ ہاں اگر مومن ہے توشاید کچھ مدت تک اس لباس سے محروم رکھا جائے پھر ابدالآباد تک پہنتا رہے اور اس لامتناہی مدت کے مقابلہ میں یہ قلیل زمانہ غیر معتبدہ

٣٦ ـ امل جنت كي پائيزه گفتگو: دنيا ميں مبھى كه لا إله إلاّ الله كها ، قرآن پڑھا ، غدا كى تسبيح و تحميد كى ، اور امر بالمعروف و نهى عن المنكر كيا اور آخرت میں بھی کہ فرشتے ہر طرف سے سلام کریں گے اور جنتی آپ میں ایک دوسرے سے ستھری باتیں کرتے ہوں گے بک بک جھک جھک نہ ہوگی اور نعائے جنت پر شکر خداوندی بجا لائیں گے۔ مثلاً کہیں گے ۔ اَلْحَمْدُ لِلهِ الَّذِیْ صَدَقَنَا وَعُدَةً وَاَوْرَثَنَا الْجَنَّة موه فاط ميں ہے يُحَلَّوْنَ فِيْهَا مِنْ اَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبِ وَلُؤ لُؤاً وَلِبَاسُهُمْ فِيْهَا

حَرِیْر وَ قَالُوا اَلْحَمْدُ لِلهِ الَّذِیِّ اَذْهَبَ عَنَا الْحَزَنَ الآیہ۔ اس سے آیت عاضرہ کی تفسیر ہوتی ہے۔ نبہ علیہ فی الروح۔ ۳۔ یعنی اللہ کی راہ پائی جس کا نام اسلام ہے یہ راہ خود بھی حمید ہے اور راہ والا بھی حمید ہے ۔ یا راہ پائی اس جگہ کی جمال پہنچ کر آدمی کو خدا تعالیٰ کی نعمتوں کا شکر اداکرنا ہوتا ہے۔

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَنَ سَبِيْلِ اللهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ الَّذِي جَعَلْنَهُ لِلنَّاسِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ الَّذِي جَعَلْنَهُ لِلنَّاسِ سَوَآءً الْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ وَمَن يُردُ فِيهِ سَوَآءً الْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ وَمَن يُردُ فِيهِ بِالْحَادِ بِظُلْمٍ نُّذِقَهُ مِنْ عَذَابِ الِيهِ ﴿

وَ إِذْ بَوَّانَا لِإِبْرِهِيمُ مَكَانَ الْبَيْتِ اَنَ لَا لَهُ مِنْ عَذَابِ اللهِ عَنَى اللهِ عَنْ وَ وَ إِذْ بَوَّانَا لِإِبْرِهِيمُ مَكَانَ الْبَيْتِ اَنَ لَا تَشْرِكَ فِي شَيْئًا وَ طَهِرْ بَيْتِي لِلطَّآ يِفِينَ وَ الْقَا يِمِينَ وَ السُّجُودِ ﴿

وَ اَذِّنُ فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَاتُوُكَ رِجَالًا وَّعَلَىٰ كُلِّ فَيِّ عَمِيْتٍ ﴿ كُلِّ فَيِ عَمِيْتٍ ﴿ كُلِّ فَيِ

10 ۔ جو لوگ منکر ہوئے اور روکتے ہیں اللہ کی راہ سے اور مسجد حرام سے جو ہم نے بنائی سب لوگوں کے واسطے برابر ہے اس میں رہنے والا اور باہر سے آنے والا [۲۸] اور جو اُس میں چاہے ٹیڑھی راہ شرارت سے اسے ہم چکھائیں گے ایک عذاب دردناک [۲۹] اور جب شھیک کر دی ہم نے ابراہیم کو جگہ اُس گھرکی [۳۰] کہ شریک نہ کرنا میرے ساتھ کسی کو آگا اور گھرکی [۳۰] کہ شریک نہ کرنا میرے ساتھ کسی کو آگا اور کھرے رہنے والوں کے اور رکوع و ہجود والوں کے واسطے اور کھڑے رہنے والوں کے اور رکوع و ہجود والوں کے [۳۰] تیری طرف پیروں چل کر اور سوار ہوکر د بلے د بلے اونٹوں پر چلے آئیں راہوں دور سے [۳۳]

۳۸۔ اللہ کی راہ سے روکنے والے: پہلے ہذن خصط لن اختصک کُو الن میں مومنین اور کفار کے اختصام (جھگڑے) کا ذکر تھا۔ اسی اختصام کی بعض صورتوں کو بیمال بیان فرمایا ہے ۔ یعنی ایک وہ لوگ میں جو خود گراہ ہونے کے ساتھ دوسروں سے مزاحم ہوتے میں کہ کوئی شخص اللہ کے راسۃ پر نہ چلے ۔ حتی کہ جو مسلمان اپنے پیغمبر کی معیت میں عمرہ ادا کرنے کے لئے مکہ معظمہ جا رہے تھے ان کا راسۃ روک دیا۔ عالانکہ مسجد حرام (یا حرم شریف کا وہ حصہ جس سے لوگوں کی عبادات و مناسک کا تعلق ہے ) سب کے لئے یکمال ہے۔ جمال مقیم و مسافر اور شہری و پردیسی کو شمرنے اور عبادت کرنے کے مناسک کا تعلق ہے ) سب کے لئے یکمال ہے۔ جمال مقیم و مسافر اور شہری و پردیسی کو شمرنے اور عبادت کرنے کے مساویا نہ حقوق عاصل میں۔ ہاں وہاں سے زکالے جانے کے قابل اگر میں تو وہ لوگ جو شمرک اور شہرارتیں کرکے اس بقعہ مبارکہ

کی بے تعظیمی کرتے ہیں۔ (تنبیہ) بیوت مکہ کی ملکیت اور بیع و شراء وغیرہ کا مئلہ ایک منتقل مئلہ ہے جس کی کافی تفصیل روح المعانی وغیرہ میں کی گئی ہے۔ یہاں اس کے بیان کا موقع نہیں۔

79۔ حرم شریف میں گناہوں کی سزا: یعنی جو شخص حرم شریف میں جان بوچھ کر بالارادہ بے دینی اور شرارت کی کوئی بات کرے گا اس کو اس سے زیادہ سخت سزا دی جائے گی جو دوسری جگہ ایسا کام کرنے پر ملتی۔ اسی سے ان کا عال معلوم کر لوجو ظلم و شرارت سے مومنین کو یمال آنے سے روکتے ہیں۔

۳۰ خانه کعبہ کی جگہ: گھتے ہیں کعبہ شریف کی جگہ پہلے سے بزرگ تھی ، پھر مدتوں کے بعد نشان نہ رہا تھا۔ حضرت ابراہیم کو حکم ہوا کہ بیت اللہ تعمیر کرو۔ اس معظم جگہ کا نشان دکھلایا گیا۔ حضرت ابراہیم نے اپنے بیٹے اسمعیل کو ساتھ لے کر خانہ کعبہ تعمیر کیا۔ (تنبیہ) "معجد حرام" کا ذکر پہلے آیا تھا اس کی مناسبت سے کعبہ کی بناء کا حال اور اس کے متعلق بعض احکام دور تک بیان کئے گئے ہیں۔

الا بعب کی بنیاد توحید پر: یعنی اس گھر کی بنیاد خالص توحید پر رکھو، کوئی شخص یہاں آگر اللہ کی عبادت کے سواکوئی مشر کانہ رسوم نہ بجا لائے کفار مکہ نے اس پر ایسا عمل کیا کہ وہاں تین سوساٹھ بت لا کر کھڑے کر دیے۔ العیاذ باللہ جن کی گندگی سے ہمیشہ کے لئے خاتم الانبیاء الٹی آلیج نے خدا کے گھر کو پاک کیا۔ فلہ الحمد والمہذ۔

۲۷۔ یعنی خالص ان ہی لوگوں کے لئے رہے اور سب سے پاک کیا جائے ۔ صرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""پہلی امتوں میں رکوع نہ تھا یہ خاص اسی امت محمد یہ کی نماز میں ہے۔ تو خبر دی کہ آگے لوگ ہوں گے اس کے آباد کرنے والے"" وفیہ نظر فتامل۔

۳۴۔ آج کے لئے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی لگار: جب کعبہ تعمیر ہوگیا توایک پہاڑ پر کھڑے ہوکر حضرت ابراہیم نے لگارا کہ لوگو!
تم پر اللہ نے آج فرض کیا ہے آج کو آؤ۔ حق تعالیٰ نے یہ آواز ہر طرف ہر ایک روح کو پہنچا دی (بلا تشبیہ جیسے آج کل ہم امریکہ یا ہندوستان میں بیٹے کر لندن کی آوازیں من لیتے ہیں) جس کے لئے آج مقدر تھا اس کی روح نے لبیک کا۔ وہ ہی شوق کی دبی ہوئی چنگاری ہے کہ ہزاروں آدمی پاپیادہ تکلیفیں اٹھاتے ہوئے عاضر ہوتے ہیں اور بہت سے اتنی دور سے سوار ہوکر آتے ہیں کہ چلتے چلتے اونٹواں تھک جاتی اور دبلی ہوجاتی ہیں، بلکہ عموما عاجیوں کو عمدہ سانڈنیاں کھاں ملتی ہیں ان ہی سو کھے دیلے اونٹول پر منزلیں قطع کرتے ہیں۔ یہ گویا اس دعاکی مقبولیت کا اثر ہے جو حضرت ابراہیم نے کی تھی فاجمعک آفید کہ قبین النّاسِ تکھوٹی البیم نے کی تھی فاجمعک آفید کہ قبین النّاسِ

الْبَآيِسَ الْفَقِيرَ ﴿

ثُمَّ لَيَقُضُوا تَفَتَهُمُ وَلَيُوفُوا نُذُورَهُمُ وَلَيُوفُوا نُذُورَهُمُ وَلَيُوفُوا نُذُورَهُمُ وَلَيَطَوَّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيْقِ

۲۸۔ تاکہ پہنچیں اپنے فائدہ کی جگوں پر [<sup>۳۳]</sup> اور پڑھیں اللہ کا نام کئی دن جو معلوم ہیں ذبح پر چوپایوں مواشی کے جواللہ نے دیے ہیں اُنکو [<sup>۳۵]</sup> سو کھاؤ اُس میں سے اور کھلاؤ برے مال کے مختاج کو [<sup>۳۲]</sup>

۲۹۔ پھر چاہیئے کہ ختم کر دیں اپنا میل کچیل اور پوری کریں اپنی منتیں اور طواف کریں اس قدیم گھر کا [۴۶]

۳۷ منافع جے: اصل مقصد تو دینی واخروی فوائد کی تحصیل ہے مثلاً مج و عمرہ اور دوسری عبادات کے ذریعہ حق تعالیٰ کی نوشنودی عاصل کرنا اور رومانی ترقیات کے بلند مقامات پر فائز ہونا ۔ لیکن اس عظیم الثان ابتماع کے ضمن میں بہت سے سیاسی ، تمدنی اور اقتصادی فوائد بھی عاصل کئے جاسکتے ہیں ۔ کالا پخفی ۔

40- ایام معلومات میں ذکر اللہ: "ایام معلومات" ہے بعض کے نزدیک ذی الحجہ کا پہلا عشرہ اور بعض کے نزدیک تین دن تک قربانی کے مراد میں۔ بہرعال ان ایام میں ذکر اللہ کی بڑی فضیلت آئی ہے۔ اسی ذکر کے تحت میں خصوصیت کے ساتھ یہ بھی داخل ہے کہ قربانی کے جانوروں کو ذبح کرتے ہوئے اللہ کا نام لیا جائے اور بسم اللہ اللہ اکبر کھا جائے ۔ ان دِنوں میں بہترین عمل یہ ہی ہے اللہ کے نام پر ذبح کرنا۔

۳۹ ۔ قربانی کا گوشت کھانے کی اجازت: بعض کفار کا خیال تھا کہ قربانی کا گوشت خود قربانی کرنے والے کو یہ کھانا چا ہیئے ، اس کی اصلاح فرما دی کہ شوق سے کھاؤ، دوستوں کو دواور مصیبت زدہ مختاجوں کو کھلاؤ۔

ہم۔ بیت اللہ کا طواف: جمال سے لبیک شروع کرتے ہیں تجامت نہیں بنواتے ، ناخن نہیں لیتے ، بالوں میں تیل نہیں ڈالتے بدن پر میل اور گردو غبار چڑھ جاتا ہے زیادہ مل دل کر غمل نہیں کرتے ، ایک عجیب عاشقانہ و متانہ عالت ہوتی ہے ، اب دسویں تاریخ کوسب قصے تمام کرتے ہیں ، حجامت بنوا کر غمل کر کے سلے ہوئے کچڑے پہن کر طواف زیارت کو جاتے ہیں ، جس کو ذبح کرنا ہو پہلے ذبح کر لیتا ہے اور اپنی منتیں پوری کرنے سے یہ مراد ہے کہ اپنی مرادوں کے واسطے جو منتیں مانی ہوں ادا کریں ۔ اصل منت اللہ کی ہے اور کسی کی نہیں بعض کے نزدیک ""نذدر" کے لفظ سے مناسک جے یا واجبات جے مراد ہیں ۔ اور

یہ ہی اقرب معلوم ہوتا ہے۔ واللہ اعلم۔ (تنبیہ) ""عتیق"" کے معنی قدیم پرانے کے ہیں ، اور بعض کے نزدیک ""بیت عتیق"" اس لئے کھا کہ اس گھر کو برباد کرنے کی غرض سے جو طاقت اٹھے گی حق تعالیٰ اس کو کامیاب نہ ہونے دے گا۔ تا آنکہ خود اس کا اٹھا لینا منظور ہو۔

ذلِكَ وَمَنَ يُعَظِّمُ حُرُمْتِ اللهِ فَهُوَ خَيْرُ لَّهُ عِنْدَ رَبِّهِ ﴿ وَأُحِلَّتُ لَكُمُ الْاَنْعَامُ إِلَّا مَا عِنْدَ رَبِّهِ ﴿ وَأُحِلَّتُ لَكُمُ الْاَنْعَامُ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ يُتَلَى عَلَيْكُمُ فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْاَوْتَانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّوْرِ ﴿

حُنَفَا ءَ لِلهِ عَيْرَ مُشَرِكِينَ بِهِ وَ مَنُ يُّشَرِكَ بِهِ اللهِ عَيْرَ مُشَرِكِينَ بِهِ وَ مَنُ يُّشَرِكَ بِاللهِ فَكَانَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّلِيُ الوَّيْحُ فِي مَكَانٍ سَحِيْقٍ الطَّلِيُ الوِّيْحُ فِي مَكَانٍ سَحِيْقٍ الطَّلِيُ الوَّيْحُ فِي مَكَانٍ سَحِيْقٍ

۳۔ یہ س چکے اور جو کوئی بڑائی رکھے اللہ کی حرمتوں کی سووہ بہتر ہے آسکے لئے اپنے رب کے پاس [۴۸] اور طلال بہیں تمکوچوپائے [۴۹] مگر جو تمکو سناتے بہیں [۵۰] سو بچتے رہو جھوٹی ہے [۵۱] اور بچتے رہو جھوٹی بات سے [۵۲]

۳۱۔ ایک اللہ کی طرف ہو کر نہ کہ اُسکے ساتھ شریک بنا کر [۵۳] اور جس نے شریک بنایا اللہ کا سو جیسے گر ریٹا آسمان سے پھر اُچکتے ہیں اُسکو اڑنے والے مردار خوار یا جا ڈالا اُسکو ہوانے نے کسی دور مکان میں [۵۳]

۳۸۔ حرمت اللہ کی تشریج: یعنی حرام چیزوں کو بھاری سمجھ کر چھوڑ دینا یا اللہ نے جن چیزوں کو محترم قرار دیا ہے ان کا ادب و تعظیم قائم رکھنا بڑی نوبی اور نیکی کی بات ہے جس کا انجام نہایت اچھا ہو گا۔ محترم چیزوں میں قربانی کا جانور، بیت اللہ صفا مروہ، منی، عرفات، مسجدیں، قرآن، بلکہ تمام احکام الهیه آ جاتے ہیں۔ خصوصیت سے یہاں مسجد حرام اور ہدی کے جانور کی تعظیم پر زور دینا ہے کہ خدائے واحد کے پرستاروں کو وہاں آنے سے نہ روکیں نہ قربانی کے آئے ہوئے جانوروں کو واپس جانے پر مجبور کریں بلکہ قیمتی اور موٹے تازے جانور قربان کریں۔

۲۹۔ ملال جانوروں کی قربانی: یعنی ان کے ذبح کرنے کا حکم تعظیم حرمات اللہ کے خلاف نہیں ۔ کیونکہ جس مالک نے ایک چیز کی حرمت بتلائی تھی اسی کی اجازت سے اور اسی کے نام پر وہ قربان کی جاتی ہے۔

۵۰ یعنی جن جانوروں کا حرام ہونا وقتا فوقتاتم کو سنایا جاتا رہا ہے جیسا کہ سورہ ""انعام "" میں تفصیلاً گذر چکا، وہ علال نہیں۔

ا۵۔ غیراللہ کی قربانی سے اجتناب: یعنی جانوراللہ کی مخلوق و مملوک ہیں ،اس کی اجازت سے اسی کے نام پر ذہح کئے جاسکتے ہیں اور اسی کے کعبہ کی نیاز ہو سکتے ہیں ،جو جانور کسی بت یا دیوی دیوتا کے استفان پر ذبح کیا گیا وہ مردار ہوا۔ ایسی شرکیات اور گندے کامول سے بچنا ضروری ہے۔

۵۲۔ جھوٹی بات سے بچنے کا عکم: جھوٹی بات زبان سے نکالنا، جھوٹی شادت دینا، اللہ کے پیدا کئے ہوئے جانور کو غیراللہ کے نام نامزد کر کے ذریح کرنا کسی چیز کو بلا دلیل شرع علال و حرام کہنا، سب ""قول الزور"" میں داخل ہے۔ ""قول الزور"" کی برائی کا اندازہ اس سے ہوسکتا ہے کہ حق تعالیٰ نے اس کو یہاں شرک کے ساتھ ذکر فرمایا ہے اور دوسری جگہ ارشاد ہوا۔ وَ اَنْ تُشَرِکُو ا بِاللّٰهِ مَا لَا تَعْلَمُوْنَ (اعراف رکوعہ) اعادیث میں بڑی تاکید و تشدید سے مَالَمَ یُنَذِّلِ بِهِ سُلُطَانًا وَ اَنْ تَقُولُو اَعَلَی اللّٰهِ مَا لَا تَعْلَمُوْنَ (اعراف رکوعہ) اعادیث میں بڑی تاکید و تشدید سے آپ نے اس کو منع فرمایا ہے۔

۵۳۔ یعنی ہر طرف سے ہٹ کر ایک اللہ کے ہوکر رہو۔ تمہارے تمام افعال دُنیات بالکلیہ بلا شرکت غیرے خالص خدا کے لئے ہونے یا ہئیں۔

۱۵۰ شرکی مثال: یہ شرک کی مثال بیان فرمائی، ظاصہ یہ ہے کہ توحید نمایت اعلی اور بلند مقام ہے۔ اس کو پھوڑ کر جب آدمی کسی مخلوق کے سامنے جھکتا ہے تو نود اپنے کو ذلیل کرتا اور آسمان توحید کی بلندی سے لپتی کی طرف گراتا ہے ظاہر ہے اس قدر اوپنے سے گر کر زندہ کچ نمیں سکتا۔ اب یا تو اہواء و اؤکار روئیہ کے مردار نوار جانور چاروں طرف سے اس کی بوٹیاں نوبی کر کھائیں گے یا شیطان لعین ایک تیز ہوا کے جھکڑ کی طرح اس کو اڑا لے جائے گا اور الیے گرے کھڑ میں پھینائے گا جمال کوئی ہڈی پہلی نظ نہ آئے۔ یا یوں کو کہ مثال میں دو قسم کے مشرکوں کا الگ الگ عال بیان ہوا ہے۔ جو مشرک اپنے شرک میں پوری طرح پکا نمین مذہب ہے کہی ایک طرف جھک جاتا ہے۔ کہی دوسری طرف، وہ فَتَحَخَطَفُهُ الطَّلِيمُ 'کا، اور جو مشرک اپنے شرک میں پنے تنہ، مضبوط اور اٹل ہو، وہ تَنَھو ی بِہ المرِّیٹ فی مَکانِ سَحِیْق کا مصداق ہے یا تَخطَفُهُ الطَّلِیمُ سے مراد لوگوں میں بنے تنہ، مضبوط اور اٹل ہو، وہ تَنَھو ی بِہ المرِّیٹ فی مَکانِ سَحِیْق سے طبعی موت مرا مراد ہو، اکثر مفسرین نے وجہ تشہیہ کے باتھوں مارا جانا اور تَنَھو ی بِہ المرِّیٹ فی مَکانِ سَحِیْق سے طبعی موت مرا مراد ہو، اکثر مفسرین نے وجہ تشہیہ کے باتھوں مارا جانا اور تَنَھو ی بِہ المرِّیٹ فی مضرت شاہ صاحب لکھے ہیں کہ جس کی نیت ایک اللہ پ ہو کہ وہ وہ قائم ہے اور جال نیت بہت طرف گئی وہ سب اس کو (پریثان کر کے) راہ میں سے ایک لیں گی۔ یا سب سے منکر ہو کر دہری ہو ایک گیا۔

ذلك و مَن يُعَظِم شَعَآبِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنَ تَقُوَى اللهِ فَإِنَّهَا مِنَ تَقُوَى اللهِ فَإِنَّهَا مِنَ تَقُوَى الْقُلُوبِ ﴿

لَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ إِلَى اَجَلٍ مُّسَمَّى ثُمَّ الْكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ إِلَى اَجَلٍ مُّسَمَّى ثُمَّ مَ

وَلِكُلِّ اُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا لِيَذْكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِّنْ بَهِيْمَةِ الْاَنْعَامِ لَ اللهِ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِّنْ بَهِيْمَةِ الْاَنْعَامِ فَاللهِ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِّنْ بَهِيْمَةِ الْاَنْعَامِ فَاللهِ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِّنْ بَهِيْمَةِ الْاَنْعَامِ فَاللهِ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ وَاللهِ كُمُ اللهُ وَ احِدُ فَلَهُ السلِمُوا فَ بَشِرِ فَاللهُ كُمُ اللهُ وَ احِدُ فَلَهُ السلِمُوا فَ وَبَشِرِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّ

۳۲۔ یہ س چکے اور جو کوئی ادب رکھے اللہ کے نام لگی چیزوں کا سووہ دل کی پر ہیزگاری کی بات ہے [۵۵]

۳۳۔ تمہارے واسطے چوپایوں میں فائدے ہیں ایک مقرر وعدہ تک پھر اُنکو پہنچنا اُس قدیم گھرتک [۵۲]

۳۳۔ اور ہرامت کے واسطے ہم نے مقرر کر دی ہے قربانی کہ یاد کریں اللہ کے نام ذیج پر چوپایوں کے جوانکو
) اللہ نے دیے ) سو اللہ تمہارا ایک اللہ ہے سو اسی
کے حکم میں رہو [۵۰] اور بشارت سنا دے عاجزی

<mark>۵۵۔ شعائر اللہ کی تعظیم: یعنی شعائر اللہ کی تعظیم شرک میں داخل نہیں۔ جس کے دل میں پرہیز گاری کا مضمون اور خدائے واحد کا ڈر ہو گا وہ اس کے نام لگی چیزوں کا ادب ضرور کرے گا۔ یہ ادب کرنا شرک نہیں بلکہ عین توحید کے آثار میں سے ہے کہ خدا کا عاشق ہراس چیزکی قدر کرتا ہے جو بالحضوص اس کی طرف منسوب ہو جائے۔</mark>

87۔ جانوروں میں انسان کے منافع: قدیم گھر بیت اللہ شریف ہے اور یماں شاید توسط سارا حرم مراد ہو، یعنی اونٹ، گائے، بکری وغیرہ سے تم بہت فوائد عاصل کر سکتے ہو، مثلاً سواری کرو، دودھ پیو، نسل چلاؤ، اون وغیرہ کو کام میں لاؤ، مگریہ اس وقت کہ ان کو ہدی نہ بنائیں۔ ""ہدی"" بننے کے بعد اس قیم کا انتفاع (بدون شدید ترین ضرورت کے) نہیں کر سکتے۔ اب تو اس کا عظیم الثان افروی فائدہ یہ ہی ہے کہ کعبہ کے پاس لے جاکر خدا تعالیٰ کے نام پر قربان کر دو۔

۵۰۔ ہرامت میں قربانی عبادت تھی: یعنی اللہ کی نیاز کے طور پر مواشی قربان کرنا ہر دین ساوی میں عبادت قرار دی گئی ہے۔ اگر یہ عبادت غیر اللہ کی نیاز کے طور پر کرو گے تو شرک ہو جائے گا جس سے بہت پر ہیز کرنا چاہئے موحد کا کام یہ ہے کہ قربانی اگر یہ عبادت غیر اللہ کی نیاز کے طور پر کرو گے تو شرک ہو جائے گا جس سے بہت پر ہیز کرنا چاہئے موحد کا کام یہ جہ کہ قربانی اسی ایک خدا کا علم مانتے ہیں اسی کے مومنین کے لئے نوشخری: یعنی ان لوگوں کورضائے الہی کی بیثارت سنا دیجئے جو صرف اسی ایک خدا کا علم مانتے ہیں اسی

کے سامنے جھکتے ہیں اسی پران کا دل جمتا ہے اور اسی کے جلال وجبروت سے ڈرتے رہتے ہیں۔

الَّذِيْنَ اِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوْبُكُمُ وَ الصِّيرِيْنَ عَلَى مَآ اَصَابَهُمُ وَالْمُقِيْمِي الصَّلُوةِ لَا مِمَّارَزَقُنْهُمُ يُنُفِقُونَ 🗃

وَالْبُدُنَ جَعَلُنْهَا لَكُمْ مِّنْ شَعَآبِرِ اللهِ لَكُمْ فِيْهَا خَيْرٌ ۚ فَاذْكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَيْهَا صَوَآفَ ۚ فَاِذَا وَجَبَتُ جُنُوْبُهَا فَكُلُوْا مِنْهَا وَ اَطْعِمُوا الْقَانِعَ وَالْمُعْتَرُّ لَا كَذٰلِكَ سَخَّرُ نَهَا لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشُكُرُونَ عَ

٣٥ وه كه جب نام ليجئ الله كا دُر جائيں انكے دل اور سنے والے اُسکو جو اُن پر پڑے [۵۹] اور قائم رکھنے والے نماز کے اور ہمارا دیا ہوا کچھ فرچ کرتے رہتے میں [۲۰]

۳۹۔ اور کعبہ کے پڑھانے کے اونٹ ٹھمرائے ہیں ہم نے تمہارے واسطے نشانی اللہ کے نام کی تمہارے واسطے اس میں مھلائی ہے سوردِھواُن پر ٹام اللہ کا قطار باندھ کر مچھر جب گر پڑے اُنکی کروٹ تو کھاؤ اُس میں ے اللہ اور کھلاؤ صبر سے بیٹھے کو اور بیقراری کرتے کو [۱۲] اسی طرح تمہارے بس میں کر دیا ہم نے أن جانوروں كو ناكه تم احبان مانو[۳]

۵۹۔ مختبتین کے اوصاف: یعنی مصائب و شدائد کو صبر و استقلال سے برداشت کریں ، کوئی سختی اٹھا کر راہ حق سے قدم یہ

۲۰۔ بیت اللہ تک پہنچنے میں بہت مصائب و شدائد پیش آتے ہیں ، سفر میں اکثر نمازوں کے فوت ہونے یا قضا ہوجانے کا اندیشہ ہوتا ہے ، مال بھی کافی خرچ کرنا پڑتا ہے ، شایدا سی مناسبت سے ان اوصاف و خصال کا یماں ذکر فرمایا۔

ال۔ قربانی کے اونٹول کی تعظیم اور نحر کا طریقہ: پہلے مطلق شعائر اللہ کی تعظیم کا حکم تھا ۔ اب تصریحا بتلا دیا کہ اونٹ وغیرہ قربانی کے جانور بھی شعائر اللہ میں سے میں ۔ جن کی ذوات میں اور جن کوادب کے ساتھ قربان کرنے میں تمہارے لئے بہت سی دنیوی وافروی بھلائیاں ہیں۔ تو عام صابطہ کے موافق چاہئے کہ اللہ کا نام پاک لے کران کو ذہح کرو۔ بالحضوص اونٹ کے ذہح کا بہترین طریقہ نحرہے کہ اس کو قبلہ رخ کھڑا کر کے اور ایک ہاتھ داہنا یا بایاں باندھ کر سینہ پر زخم لگائیں ۔ جب سارا خون نکل چکا وہ گر رِاتب ٹکڑے کر کے استعال کریں اور بہت اونٹ ہوں تو قطارباندھ کر کھڑا کر لیں ۔ <mark>۷۲۔</mark> یہ مختاج کی دو قسمیں بتلائیں ایک جو صبر سے بیٹھا ہے ، سوال نہیں کرتا ، تھوڑا مل جائے تواسی پر قناعت کرتا ہے دوسرا جو یے قرار ہوکر سوال کرتا پھرتا ہے کچھ مل جائے تب بھی قرار نہیں۔

٦٣ـ انسان کے لئے جانور کی تسخیر: یعنی ایسے بڑے بڑے جانور جو تم سے جثہ میں اور قوت میں کمیں زیادہ ہیں ، تمہارے قبضہ میں کر دیے کہ تم ان سے طرح طرح کی خدمات لیتے ہواور کیسی آسانی سے ذبح بھی کر لیتے ہو۔ یہ خدا تعالیٰ کا بڑا احیان ہے جس کا شکراداکرنا چاہئے نہ یہ کہ شرک کر کے الٹی ناشکری کرو۔

> لَنْ يَّنَالَ اللَّهَ لُحُوْمُهَا وَلَا دِمَا َّؤُهَا وَلَكِنُ يَّنَالُهُ التَّقُوى مِنْكُمْ لَا كَذَٰلِكَ سَخَّرَهَا لَكُمْ لِتُكَبِّرُوا اللهَ عَلَى مَا هَدْىكُمْ ۗ وَ بَشِّرِ الْمُحُسِنِينَ 🗃

إِنَّ اللَّهَ يُلْفِعُ عَنِ الَّذِينَ امَنُوًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا ع يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانٍ كَفُورِ ﴿

٣٤ ـ الله كو نهيس پهنچتا اُن كا گوشت اور بنه اُن كا لهوليكن اُسکو پہنچتا ہے تمہارے دل کا ادب [۱۳] اسی طرح اُنکو بس میں کر دیا تمہارے کہ اللہ کی بڑائی پڑھواس بات پر کہ تم کوراہ سجھائی اور بشارت سنا دے نیکی والوں کو [۲۵]

۳۸۔ اللہ دشمنوں کو ہٹا دے گا ایان والوں سے [<sup>۲۲]</sup> اللہ کوخوش نهیں آنا کوئی دغاباز نا شکر [۲۰]

۶۴۔ قربانی کی روح اور فلسفہ: اس میں قربانی کا اصل فلسفہ بیان فرمایا ۔ یعنی جانورکو ذبح کر کے محض گوشت کھانے کھلانے یا اس کا خون گرانے سے تم اللہ کی رضا کبھی عاصل نہیں کر سکتے نہ یہ گوشت اور خون اٹھ کر اس کی بارگاہ تک پہنچتا ہے اس کے یماں تو تمہارے دل کا تقویٰ اور ادب پہنچتا ہے کہ کلیبی نوشدلی اور جوش محبت کے ساتھ ایک قیمتی اور نفیس چیزاس کی اجازت سے اس کے نام پراس کے بیت کے پاس لے جاکر قربان کی۔ گویا اس قربانی کے ذریعہ سے ظاہر کر دیا کہ ہم خود مبھی تیری راہ میں اسى طرح قربان ہونے کے لئے تیار ہیں ،بس یہ ہی وہ تقویٰ ہے جس کا ذکر وَ مَنْ یُعَظِّمْ شَعَآ بِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقُوى الْقُلُوِّب میں کیا گیا تھا۔ اور جس کی بدولت خدا کا عاشق اپنے مجبوب تقیقی کی خوشنودی عاصل کر سکتا ہے۔

<u>٦٥ ـ ذيح كرنے كے وقت كى تحبير: يعنى بِسمِ اللهِ اَللهُ أَكْبَر اَللّٰهُمَّ مِكَ وَ لَكْ كه كو ذيح كرو ـ اورالله كا شكر اداكروكه اس</u> نے اپنی محبت و عبودیت کے اظہار کی کلیبی اچھی راہ سجھا دی ، اور ایک جانور کی قربانی کو گویا خود تمہاری جان قربان کرنے کے قائم مقام بنا دیا۔ 17۔ آج و عمرہ کی رکاوٹیں دور ہو جائیں گی: إِنَّ الَّذِیْنَ کَفَرُ وَ ایکُ دُّونَ عَنْ سَبِیْلِ اللهِ وَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ الْحَ میں ان کفار کا ذکر تھا جو ملمانوں کو حرم شریف کی زیارت اور ج و عمرہ وغیرہ سے روکتے تھے ۔ درمیان میں مجد حرام اور اس کے متعلقات کی تعظیم وادب کے احکام بیان فرمائے ، اب پھر مضمون سابق کی طرف عود کیا گیا ہے ۔ یعنی مسلمان مطمئن رہیں اللہ تعالیٰ عنقریب دشمنوں سے ان کا راستہ صاف کر دے گا۔ مجد حرام تک پہنچنے اور اس کے متعلق احکام کی تعمیل کرنے میں کوئی مخالفانہ رکاوٹ باقی نہ رہے گی ۔ بے خوف و خطر ج و عمرہ اداکریں گے ۔ گویا وَ بَشِّرِ الْمُحْسِنِیْنَ میں جو بشارت دینے کا امر تھا اس کا ایک فردیہ نو شخبری ہوئی ۔

۱۷۔ یعنی دغاباز ناشکر گذاروں کو اگر ایک خاص میعاد تک مهلت دی جائے تو بیہ مت خیال کروکہ وہ اللہ تعالیٰ کو خوش آتے ہیں۔ بیہ مهلت بعض مصالح اور حکمتوں کی بناء پر ہے۔ آخری انجام یہ ہی ہونا ہے کہ اہل حق غالب ہوں اور باطل پرستوں کو راستہ سے چھانٹ دیا جائے۔

> أُذِنَ لِلَّذِيْنَ يُقْتَلُونَ بِأَنَّهُمُ ظُلِمُوا ﴿ وَ إِنَّ اللهَ عَلَىٰ نَصْرِهِمُ لَقَدِيْرٌ ﴿

> الَّذِيْنَ أُخُرِجُوَا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّا اَنْ يَتَقُولُوا رَبُّنَا اللهُ وَلَولًا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَّهُدِمَتْ صَوَامِعُ وَ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَّهُدِمَتْ صَوَامِعُ وَ بِيَعُ وَ صَلَوتُ وَ مَسْجِدُ يُذُكُرُ فِيْهَا اسْمُ اللهِ كَثِيرًا وَ لَيَنْصُرَنَّ اللهُ مَنْ يَنْصُرُهُ فَ إِنَّ اللهِ كَثِيرًا فَ لَيَنْصُرَنَّ اللهُ مَنْ يَنْصُرُهُ فَ إِنَّ اللهِ كَثِيرًا فَ لَيَنْصُرَنَّ اللهُ مَنْ يَنْصُرُهُ فَيَ

79۔ حکم ہوا اُن لوگوں کو جن سے کا فر لڑتے ہیں اس واسطے کہ اُن پر ظلم ہوا [7۸] اور اللہ اُنکی مدد کرنے پر قادر ہے [19]

بہ وہ لوگ جنگو نکالا اُنکے گھروں سے اور دعویٰ کچھ نہیں سوائے اسکے کہ وہ کہتے میں ہمارا رب اللہ ہے اور اگر نہ ہٹایا کرتا اللہ لوگوں کو ایک کو دوسرے سے تو ڈھائے جاتے تکئے اور مدرسے اور عبادت خانے اور مسجدیں جن میں نام پڑھا جاتا ہے اللہ کا بہت اور اللہ مقرر مدد کرے گا اُسکی بیشک اللہ خردست ہے زور والا [۱۰]

18۔ کفار سے قتال کا عکم: جب تک آنحضرت اللّٰی ایّنیا کی میں تھے ، عکم تھا کہ کفار کی سختیوں پر مسلمان صبر کریں اور ہاتھ روکے رکھیں چنانچ انہوں نے کامل تیرہ سال تک سخت زہرہ گداز مظالم کے مقابلہ میں بے مثال صبرواستقامت کا مظاہرہ کیا۔ جب

مدیبنہ "" دارالا سلام "" بن گیا اور مسلمانوں کی قلیل سی جمعیت ایک مستقل مرکز پر جمع ہو گئان تو مظلوم مسلمانوں کو جن سے کفار برابر لڑتے رہتے تھے اجازت ہوئی بلکہ عکم ہوا کہ ظالموں کے مقابلہ پر تلوار اٹھائیں ۔ اور اپنی جاعت اور مذہب کی حفاظت کریں اس قیم کی کنن آیتیں اسی زمانہ میں نازل ہوئی ہیں ۔

19۔ مسلمانوں کی امداد کا وعدہ: یعنی اپنی قلت اور بے سروسامانی سے نہ گھبرائیں اللہ تعالیٰ مٹھی بھر فاقہ مستوں کو دنیا کی فوجوں اور سلطنتوں پر غالب کر سکتا ہے فی الحقیقت یہ ایک شمنشاہا نہ طرز میں مسلمانوں کی نصرت وامداد کا وعدہ تھا جیسے دنیا میں بادشاہ اور بڑے لوگ وعدہ کے موقع پر اپنی شان وقار واستغناء دکھلانے کے لئے کہہ دیا کرتے ہیں کہ ہاں تمہارا فلاں کام ہم کر سکتے ہیں ۔ شاید یہ عنوان اس لئے اختیار کیا جاتا ہے کہ مخاطب سمجھ لے کہ ہم ایسا کرنے میں کسی سے مجبور نہیں ہیں جو کچھ کریں گے اپنی قدرت واختیار سے کریں گے۔

٠٠ مهاجرین کی مدح: یعنی مسلمان مهاجرین جواپنے گھرول سے نکالے گئے ان کا کوئی جرم نہ تھا نہ ان پر کسی کا کوئی دعویٰ تھا، بجزاس کے کہ وہ اکیلے ایک خدا کو اپنا رب کیوں کہتے ہیں۔ اینٹ پتھروں کو کیوں نہیں پوجتے ۔ گویا ان پر سب سے بڑا اور سنگین الزام اگر لگایا جا سکتا ہے تو یہ ہی کہ ہر طرف سے ٹوٹ کر ایک خدا کے کیوں ہورہے۔

اک۔ جادگی حکمت: یعنی اگر کسی وقت اور کسی عالت میں بھی ایک جاعت کو دوسری سے لڑنے بھڑنے کی اجازت نہ ہو تو یہ اللہ تعالیٰ کے قانون فطرت کی سخت خلاف ورزی ہوگی ۔ اس نے دنیا کا نظام ہی ایسا رکھا ہے کہ ہر چیزیا ہر شخص یا ہر جاعت دوسری چیزیا شخص یا جاعت کے مقابلہ میں اپنی ہتی ہر قرار رکھنے کے لئے جنگ کرتی رہے اگر ایسا نہ ہوتا اور نیکی کواللہ تعالیٰ اپنی حایت میں لے کر بدی کے مقابلہ میں کھڑا نہ کرتا تو نیکی کا نشان زمین پر باقی نہ رہتا بددین اور شرپر لوگ جن کی ہرزمانہ میں کثرت رہی ہے تام مقدس مقامات اور یاد گاریں ہمیشہ کے لئے صفحہ ہتی سے مٹا دیتے۔ کوئی عبادت گاہ، یحیہ ، غانقاہ ، مسجد ، مدرسہ ، محفوظ نہ رہ سکتا۔

قانون حفاظت و مدافعت: بناءً علیہ ضروری ہواکہ بدی کی طاقتیں خواہ کتنی ہی مجتمع ہو جائیں، قدرت کی طرف سے ایک وقت آئے جب نیکی کے مقدس ہاتھوں سے بدی کے حلول کی مدافعت کرائی جائے ۔ اور حق تعالیٰ اپنے دین کی مدد کرنے والوں کی خود مدد فرما کر ان کو دشمنان حق و صداقت پر غالب کرے بلاشہ وہ ایسا قوی اور زبر دست ہے کہ اس کی اعانت و امداد کے بعد ضعیف سے ضعیف چیز بڑی بڑی طاقتور ہستیوں کو شکت دے سکتی ہے۔ ہمرحال اس وقت مسلمانوں کو ظالم کا فروں کے مقابہ میں جماد و قتال کی اجات دینا اسی قانون قدرت کے ماتحت تھا۔ اور یہ وہ عام قانون ہے جس کا انکار کوئی عظمند نہیں کر سکتا۔ اگر

مدافعت و حفاظت کا یہ قانون نہ ہو تو اپنے اپنے زمانہ میں نہ عیبائی راہبوں کے صومعے (کو ٹھڑے) قائم رہتے نہ نصاریٰ کے گرجے نہ یہود کے عبادت فانے نہ مسلمانوں کی وہ مسجدیں جن میں اللہ کا ذکر بڑی کثرت سے ہوتا ہے۔ یہ سب عبادت گاہیں گراکر اور ڈھاکر برابر کر دی جاتیں ۔ پس عام قانون کے ماتحت کوئی وجہ نہیں کہ مسلمانوں کو ایک وقت مناسب پر اپنے دشمنوں سے لڑنے کی اجازت نہ دی جائے۔

اللَّذِينَ إِنَّ مَّكَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ اَقَامُوا الشَّلُوةَ وَ اَمَرُوا الشَّلُوةَ وَ اَمَرُوا الشَّلُوةَ وَ اَمَرُوا بِالْمَعُرُوفِ وَ نَهَوا عَنِ الْمُنْكَرِ وَ لِلهِ بِالْمَعُرُوفِ وَ نَهَوا عَنِ الْمُنْكَرِ وَ لِلهِ عَاقِبَةُ الْأَمُورِ عَيْ

وَ إِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَدُ كَذَّبَتُ قَبُلَهُمُ قَوْمُ لَوْمِ لَهُمُ قَوْمُ لَوْمٍ لَوْمُ لَوْمِ لَا لَهُمُ قَوْمُ لَوْمٍ لَا لَهُمُ قَوْمُ لَوْمٍ لَا لَهُمُ لَا لَهُمُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّلَّ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ الللَّهُمُ اللّه

وَ قَوْمُ إِبْرُهِيْمَ وَ قَوْمُ لُوطٍ ﴿

وَّ اَصْحٰبُ مَدْيَنَ ۚ وَ كُذِّبَ مُوَسَى فَامُلَيْتُ لِللَّا اللَّهُ مُ اَصَحْبُ مَدُينَ ۚ وَكُذِّبَ مُوَسَى فَامُلَيْتُ لِللَّا لِللَّا اللَّهِ اللَّهُ مُ ۚ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيْرِ ﴾
نَكِيْرِ ﴿

فَكَايِّنُ مِّنُ قَرْيَةٍ اَهُلَكُنْهَا وَهِي ظَالِمَةُ اللَّهِ فَهِي ظَالِمَةُ فَهِي خَالِمَةُ فَهِي خَالِمَةُ فَهِي خَالِيمَةُ فَهِي خَالِيمَةُ عَلَى عُرُوشِهَا وَ بِئْرٍ مُّعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَّشِيْدٍ ﴿

الله وه لوگ که اگر ہم اُنکو قدرت دیں ملک میں تووہ قائم رکھیں نماز اور دیں زکوۃ اور حکم کر دیں جھلے کام کا اور منع کریں برائی سے [۲۰] اور اللہ کے اختیار میں ہے آخر ہر کام کا [۲۰]

۳۷۔ اور اگر تجھ کو جھٹلائیں تواُن سے پہلے جھٹلا جگی ہے نوح کی قوم اور عاد اور ثمود

۳۳ \_ اور ابراہیم کی قوم اور لوط کی قوم

۳۷۔ اور مدین کے لوگ <sup>۲۷</sup> اور موسی کو جھٹلایا <sup>۵۱</sup> پھر میں نے ڈھیل دی منکروں کر پھر پکڑ لیا اُنکو تو کیسا ہوا میرا انکار <sup>۲۱</sup>

۲۵۔ سو کتنی بستیاں ہم نے غارت کر ڈالیں اور وہ گھڑگار تھیں اب وہ گری پڑی میں اپنی چھتوں پر [،،]اور کتنے کوئئیں نکمے برڑے اور کتنے محل کچ کاری کے [،،]

۲۶۔ مماجرین کی فضیلت اور انکے اقدار کی پیشگوئی: یہ اُن ہی مسلمانوں کا بیان ہے جن پر ظلم ہوئے اور جن کو گھروں سے نکالا گیا۔

یعنی غدا ان کی مدد کیوں نہ کرے گا جبکہ وہی ایسی قوم ہے کہ اگر ہم اسے زمین کی سلطنت دے دیں تب بھی غدا سے غافل نہ ہوں۔ بذات خود بدنی و مالی نیکیوں میں لگے رہیں اور دوسروں کو بھی اسی راہ پر ڈالنے کی کوشش کریں۔ چنانچہ حق تعالیٰ نے ان کو زمین کی عکومت عطاکی اور جو پیشین گوئی کی گئی تھی حرف بھرف بھی ہوئی ۔ فللہ الحد علیٰ ذلک۔ اس آیت سے صحابہ خصوصا مهاجرین اور ان میں اخص خصوص کے طور پر حضرات غلفائے راشدین کی حقانیت اور مقبولیت و منقبت ثابت ہوئی۔

۷۳ \_ یعنی گوآج مسلمان کمزور اور کافر غالب و قوی نظرآتے ہیں ۔ لیکن اللہ تعالیٰ کے قبضہ میں ہے کہ آخر کار انہیں منصور و غالب کر دے یا بیہ مطلب کہ بیہ امت غدا کا دین قائم کرے گی ایک مدت تک آخر اللہ ہی جانے کیا ہوگا۔

۲۷۔ جن کی طرف حضرت شعیب مبعوث ہوئے تھے۔

۵)۔ یعنی مصر کے قبطیوں نے۔

73۔ سابقہ حالات سے کفار کو تنبیہ: یعنی مسلمانوں کے غلبہ ونصرت کے جو عدے کئے جا رہے ہیں ، کفار اپنی موجودہ کثرت و قوت کو دیکھتے ہوئے ان کی تکذیب نہ کریں ، یہ خدا کی ڈھیل ہے۔ پہلی قوموں نے بھی خدا کی چند روزہ ڈھیل سے دھوکہ کھا کر اپنے پہنمبروں کو جھٹلایا تھا۔ آخر جب پکڑے گئے تو دیکھ لوالکا حثر کلیہا ہوا۔ اور خدا نے اپنے عذاب سے ڈراکر ان کی شرارتوں پر جوالکار فرمایا تھا وہ کس طرح سامنے آگیا۔ اگلی آیت میں اسی کی تفصیل ہے۔

››۔ یعنی بنیادیں ملنے سے اول چھتیں گر پڑیں مچھر دیواریں اور سارا مکان گر کر چھت کے ڈھیر پر آ رہا یہ ان کے بتہ و بالا ہونے کا نقشہ کھینچا ہے۔

<mark>۸>۔ عبرت کے اسباق:</mark> یعنی کنویں جن پر پانی تھینیخے والوں کی بھیڑرہتی تھی ، آج ان میں کوئی ڈول بچھا نسنے والا نہ رہا۔ اور بڑے بڑے پھنۃ ، بلند عالیثان ، قلعی پونے کے محل ویران کھنڈر بن کر رہ گئے ۔ جن میں کوئی بسنے والا نہیں ۔

المه کیا سیر نہیں کی ملک کی جو اُنکے دل ہوتے جن سے سنتے [۶۹] سو کچھ سے سنتے یا کان ہوتے جن سے سنتے اوا اوا کی سے سنتے میں دل استحصیں اندھی نہیں ہوتیں پر اندھے ہوجاتے میں دل جو سینوں میں میں اردی

اَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبُ يَعْقِلُونَ بِهَا قُلُوبُ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوُ اذَانُ يَسَمَعُونَ بِهَا قُلُوبُ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ اذَانُ يَسَمَعُونَ بِهَا فَلُوبُ يَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِنَ تَعْمَى الْقُدُورِ عَلَى الشَّدُورِ عَلَى الشَّدُورِ عَلَى الشَّدُورِ عَلَى السَّدُورِ عَلَى السَّدُورُ عَلَى السَّدُونُ السَّدُورُ عَلَى السَّدَانُ عَلَى السَّدُورُ عَلَى الْعَلَى السَّدُورُ عَلَى الْعَلَى السَّدُورُ عَلَى السَّدُورُ عَلَى السَّدُورُ عَلَى السَّدُورُ عَلَى السَّدُورُ عَلَى السَاسُورُ عَلَى السَاسُورُ عَلَى الْعَلَى السُلْمُ السَاسُورُ عَلَى السُلْمُ السَاسُورُ عَلَى السَاسُورُ عَلَى السَاسُورُ عَلَى السُلْمُ السَاسُورُ عَلَى السَاسُورُ عَلَى السَاسُورُ عَلَى السُلْمُ السَاسُورُ عَلَيْ عَلَى السَاسُورُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى السَاسُورُ عَلَى السَاسُورُ عَلَى السَاس

وَ يَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَنَ يُخْلِفَ اللهُ وَ عَدَةً وَ لَنَ يُخْلِفَ اللهُ وَعُدَةً وَ إِنَّ يَوُمًا عِنْدَ رَبِّكَ كَالُفِ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ عَيْ

ہم۔ اور تجھ سے جلدی مانگتے ہیں عذاب اور اللہ ہر گزنہ ٹالے گا اپنا وعدہ [۱۸] اور ایک دن تیرے رب کے یمال ہزار برس کے برابر ہوتا ہے جو تم گنتے ہو[۱۸]

4)۔ عبرت کے اسباق: یعنی ان تباہ شدہ مقامات کے کھنڈر دیکھ کر غور و فکر نہ کیا، ورنہ ان کو پھی بات کی سمجھ آ جاتی اور کان کھل جاتے۔

۸۰۔ یعنی آئکھوں سے دیکھ کر اگر دل سے غور نہ کیا تو وہ نہ دیکھنے کے برابر ہے۔گواس کی ظاہری آئکھیں کھلی ہوں پر دل کی آئکھیں اندھی میں اور حقیقت میں زیادہ خطرناک اندھا پن وہ ہی ہے جس میں دل اندھے ہوجائیں۔ (العیاذ باللہ)

۸۱۔ یعنی عذاب اپنے وقت پریقینا آگر رہے گا۔ استراء و تکذیب کی راہ سے جلدی مجانا فضول ہے۔

۸۲۔ آفرت کا ایک دن ہزار سال کے برابر ہے: یعنی تمہارے ہزار برس اس کے یماں ایک دن کے برابر میں۔ بیلے مجرم آج اس کے قبضہ میں ہے ہزار برس گذرنے کے بعد بھی اسی طرح اس کے قبضہ و اقتدار کے بنچ ہے۔ کہیں بھاگ کر نہیں جا سکتا۔ یا یہ مطلب کہ ہزار برس کا کام وہ ایک دن میں کر سکتا ہے۔ مگر کرتا وہی ہے جو اس کی حکمت و مصلحت کے موافق ہو۔ کسی کے جلدی مجانے سے وہاں کچھاٹر نہیں ہوسکتا۔ یا یوں کہا جائے کہ افروی عذاب کا وعدہ ضرور آگر رہے گا۔ یعنی قیامت آئے گی اور تم کو پوری سزا ملے گی۔ آگے قیامت کے دن کا بیان ہواکہ وہ ایک دن اپنی شدت و ہول کے لحاظ سے ہزار سال کے برابر ہوگا۔ پھر ایسی مصیبت کو بلانے کے لئے کیوں جلدی مجاتے ہو۔

وَ كَايِّنُ مِّنُ قَرُيَةٍ اَمُلَيْتُ لَهَا وَهِيَ ظَالِمَةُ اللَّهِ الْمَصِيدُ اللَّهَ الْمَصِيدُ اللَّهُ الْمَصِيدُ اللَّهُ الْمَصِيدُ اللَّهُ الْمَصِيدُ اللَّهُ الْمَصِيدُ اللَّهُ الْمَصِيدُ اللَّهُ الْمُصِيدُ اللَّهُ الْمُصِيدُ اللَّهُ الْمُصِيدُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُلِمُ اللْمُلْمُ اللِمُلْمُولُ اللْمُلْمُ اللَّالِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ

قُلُ يَاكُهُا النَّاسُ اِنَّمَاۤ اَنَا لَكُمۡ نَذِيرُ مُّبِينُ ﴿

۸۷۔ اور کتنی بستیاں ہیں کہ میں نے اُنکو ڈھیل دی اور وہ گنگار تھیں پھر میں نے اُنکو پکڑا اور میری طرف پھر کر آئا ہے [۸۳]

49۔ تو کہہ اے لوگو میں تو ڈر سنا دینے والا ہوں تمکو کھول کر [۸۴] فَالَّذِيْنَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ لَهُمُ مَ السَّلِحٰتِ لَهُمُ مَّ مَعْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيئُمْ اللهِ

وَ الَّذِيْنَ سَعَوُا فِئَ الْيَتِنَا مُعْجِزِيْنَ أُولَيِكَ اَصْحٰبُ الْجَحِيْمِ ﴿

وَمَا اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُوْلٍ وَلَا نَبِيٍّ اللهُ اِنَا تَمَنَّى الشَّيْطِنُ فِيَ المُنيَّتِهِ اللَّيْطُنُ فِيَ المُنيَّتِهِ فَيَنْسَخُ اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطُنُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهُ اليَّهِ وَ اللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهُ اليَّهُ اليَّهُ اليَّهُ اليَّهُ اليَّهُ اللهُ عَلِيمُ مَكِيمُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

۵۰۔ سوجو لوگ یقین لائے اور کیں بھلائیاں اُنکے گناہ بخش دیتے ہیں اور اُنکوروزی ہے عزت کی [۸۵]

۵۔ اور جو دوڑے ہماری آیتوں کے ہرانے کو وہی ہیں دوزخ کے رہنے والے

۵۲۔ اور جو رسول بھیجا ہم نے تجھ سے پہلے یا نبی سو جب لگا خیال باندھنے شیطان نے ملا دیا اُسکے خیال میں پھر اللہ مٹا دیتا ہے شیطان کا ملایا ہوا پھر پکی کر دیتا ہے اپنی باتیں اور اللہ سب خبر رکھتا ہے حکمتوں والا [۸۲]

۸۳ ۔ اللہ کی ڈھیل پر بے فکر نہ ہوں: یعنی کیا ڈھیل دینے سے وہ کہیں نگل کر بھاگ گئیں آخر سب کو لوٹ کر ہماری ہی طرف آنا پڑا۔ اور ہم نے ان کو پکڑ کر تباہ کر دیا۔

۸۷۔ رسول اللہ کا فرض منصبی: یعنی میرا کام آگاہ و ہشیار کر دینا ہے ۔ عذاب کا لے آنا میرے قبضہ میں نہیں غدا ہی کے قبضہ میں ہے کہ سب مطیع و عاصی کا فیصلہ کرے اور ہرایک کواس کے مناسب عال جگہ پر پہنچائے۔

۸۵ \_ یعنی جنت میں میوے پھل اور عدہ عدہ الوان نعمت اور حق تعالیٰ کا دیدار نصیب ہو گا۔

۱۸۹ - آیات وجی میں شیطانی شبات: آیت کی تفسیر میں اختلاف ہے۔ مترہم محقق قدس اللہ روحہ نے اپنے پیشرو حضرت شاہ عبدالقادر کی روش اختیار فرمائی ہے جس کی طرف حضرت شاہ ولی اللہ قدس سرہ نے بھی ""جبۃ اللہ البالغہ"" کے آخر میں اشارہ کیا ہے۔ حضرت شاہ صاحب ""موضح القران "" میں لکھتے ہیں ""نبی کو ایک عکم (یا ایک خبر) اللہ کی طرف سے آتی ہے۔ اس میں ہرگر ذرہ بھر تفاوت نہیں ہو سکتا ۔ اور ایک اپنے دل کا خیال (اور رائے کا اجتاد) ہے وہ کبھی ٹھیک بڑتا ہے کبھی نہیں۔ بعید حضرت اللہ ایک نے نواب میں دیکھا (اور نبی کا نواب وجی ہوتا ہے ) کہ آپ مدینہ سے مکہ تشریف لے گئے اور عمرہ کیا ۔ خیال میں آیا کہ شاید امسال ایسا ہو گا (چنانچ عمرہ کی نیت سے سفر شروع کیا۔ لیکن درمیان میں احرام کھولنا بڑا) اور الگے سال نواب کی تعبیر پوری ہوئی ۔ یا وعدہ ہواکہ کافروں پر غلبہ ہوگا۔ خیال آیاکہ اب کی لوائی میں ۔ اس میں نہ ہوا، بعد کو ہوا۔ پھر اللہ جتلا خواب کی تعبیر پوری ہوئی ۔ یا وعدہ ہواکہ کافروں پر غلبہ ہوگا۔ خیال آیاکہ اب کی لوائی میں ۔ اس میں نہ ہوا، بعد کو ہوا۔ پھر اللہ جتلا خواب کی تعبیر پوری ہوئی ۔ یا وعدہ ہواکہ کافروں پر غلبہ ہوگا۔ خیال آیاکہ اب کی لوائی میں ۔ اس میں نہ ہوا، بعد کو ہوا۔ پھر اللہ جتلا خواب کی تعبیر پوری ہوئی ۔ یا وعدہ ہواکہ کافروں پر غلبہ ہوگا۔ خیال آیاکہ اب کی لوائی میں ۔ اس میں نہ ہوا، بعد کو ہوا۔ پھر اللہ جتلا

آیات محکات سے شیطانی شبات کا علاج: گویا "مثنابہات" کی ظاہری سطح کو لے کر شیطان جوانواء کر تا ہے "آیات محکات" اس کی جڑ کاٹ دیتی ہیں جنیں سن کرتمام شکوک و شبات ایک دم کافور ہوجاتے ہیں۔ یہ دو قسم کی آیتیں کیوں اناری جاتی ہیں؟ شیطان کو اتنی وسوسہ اندازی اور تصرف کا موقع کیوں دیا جاتا ہے ؟ اور آیات کا جو احکام بعد کو کیا جاتا ہے ابتداء ہی سے کیوں نہیں کر دیا جاتا ہے سب امور حق تعالیٰ کی غیر محدود علم و حکمت سے ناشی ہوئے ہیں اللہ تعالیٰ نے اس دنیا کو علما و علاً دارامتحان بنایا ہے دیا جاتا ہے سب امور حق تعالیٰ کی غیر محدود علم و حکمت سے ناشی ہوئے ہیں اللہ تعالیٰ نے اس دنیا کو علما و علاً دارامتحان بنایا ہے دیا نجی اس قسم کی کارروائی میں بندوں کی جانچ ہے کہ کون شخص اپنے دل کی بیاری یا سختی کی وجہ سے پادر ہوا شکوک و شبات کی دلدل میں پھنس کر رہ جاتا ہے اور کون سمجھار آدمی اپنے علم و شخصی کی قوت سے ایان و انبات کے مقام بلند پر پہنچ کر دم لیتا ہے ۔ پچ تو یہ ہے کہ آدمی نیک نیتی اور ایانداری سے سمجھنا چاہے تو اللہ تعالیٰ دسطیری فرما کر اس کو سیدھی راہ پر قائم فرما دیتے ہیں ۔ رہے منکریں و مشکلین ان کو قیامت تک اظمینان عاصل نہیں ہو سکتا ہر چہ گیرد علتی علت شود۔ ہماری اس تقریر میں دور ہیں دور کئی آیقوں کا مطلب بیان ہوگا۔ سمجھدار آدمی اس کے ابراکوآیات کے ابراء پر بے تکلف منظوں کر سکتا ہے ۔ یہ آیات عیسا تک کئی آیتوں کا مطلب بیان ہوگا۔ سمجھدار آدمی اس کے ابراکوآیات کے ابراء پر بے تکلف منظوں کر سکتا ہے ۔ یہ آیات عیسا

لِّيَجُعَلَ مَا يُلُقِى الشَّيَطْنُ فِتُنَةً لِللَّذِينَ فِيُ لِيَجُعَلَ مَا يُلُقِى الشَّيَطْنُ فِتُنَةً لِللَّذِينَ فِي قُلُو بُهُمُ مُّ وَ إِنَّ قُلُو بُهُمُ مُّ وَ إِنَّ الظَّلِمِينَ لَفِئ شِقَاقٍ بَعِيندٍ ﴿

وَّ لِيَعْلَمَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْعِلْمَ اَنَّهُ الْحَقُّ مِنُ رَبِّكَ فَيُؤُمِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمُ وَ رَبِّكَ فَيُؤُمِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمُ وَ رَبِّكَ فَيُؤُمِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمُ وَ إِنَّ اللهَ لَهَادِ الَّذِيْنَ امَنُوا إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ عَ

۵۳۔ اس واسطے کہ جو کچھ شیطان نے ملایا اس سے جانچے اُنکو کہ جنکے دل سخت جانچے اُنکو کہ جنکے دل سخت میں دور جا پڑے

۵۴۔ اور اس واسطے کہ معلوم کر لیں وہ لوگ جنکو سمجھ ملی ہے کہ یہ تحقیق ہے تیرے رب کی طرف سے پھر اس پر یقین لائیں اور زم ہو جائیں اُسکے آگے اُنکے دل اور اللہ سمجھانے والا ہے یقین لانے والوں کو راہ سیدھی [۸۸]

وَلَا يَزَالُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا فِي مِرْيَةٍ مِّنَهُ حَتَّى تَا يَرَالُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا فِي مِرْيَةٍ مِّنَهُ حَتَّى تَاتِيَهُمُ عَذَابُ تَاتِيَهُمُ عَذَابُ

۵۵۔ اور منکروں کوہمیشہ رہے گا اُس میں دھوکا جب تک کہ آپنچ اُن پر قیامت بیخبری میں یا آپنچ اُن پر آفت ایسے دن کی جس میں راہ نہیں خلاصی کی [۸۸]

## يَوْمِ عَقِيْمٍ 👜

۱۹۸ - اہل باطل کی آزمائش: "موضح القرآن" میں ہے ""یعنی اس میں گمراہ بہکتے ہیں سوان کا کام ہے بہکنا، اور ایمان والے اور زیادہ مضبوط ہوتے ہیں کہ اس کلام میں بندہ کا دخل نہیں۔ اگر ہوتا تو یہ بھی بندہ کے خیال کی طرح کبھی صیح کبھی غلط نکلتا۔ اور جس کی نبیت اعتقاد پر ہو، اللہ اس کو یہ بات سمجھاتا ہے"۔ حضرت شاہ صاحبؒ نے یہ فائدہ اپنے مذاق کے موافق لکھا ہے۔ ہمارا جو خیال ہے اس کی تقریر گذشتہ فائدہ میں گذر کی ۔ واللہ اعلم۔

۸۸۔ منکرین قیامت تک دھوکے میں رہیں گے: یعنی نفس قیامت کا ہولناک مادھ اچانک آپنچے یا اسی قیامت کے دن کا عذاب سامنے آجائے ۔ اور ممکن ہے عَذَابَ یَوْ مِر عَقِیْم سے دنیا کا عذاب مراد ہو۔ یعنی دنیا ہی میں سزا مل جائے جس سے کوئی رستگاری کی شکل نہیں۔

اَلُمُلُكُ يَوْمَبِذٍ يِلِّهِ عَمِكُمُ بَيْنَهُمْ فَالَّذِيْنَ المُمْلُكُ يَوْمَبِذٍ يِلِهِ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ فِي جَنَّتِ المَنُوْا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ فِي جَنَّتِ النَّعِيْمِ عَمِلُوا التَّعِيْمِ عَمِلُوا التَّعِيْمِ عَمِلُوا التَّعِيْمِ عَمِلُوا التَّعِيْمِ عَمِلُوا التَّعِيْمِ عَمِلُوا التَّعْمِيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْ

وَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا وَ كَذَّبُوا بِالْتِنَا فَأُولَلِكَ عَذَابُ مُّهِينُ هَ

وَ الَّذِيْنَ هَاجَرُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ ثُمَّ قُتِلُوَا فِي سَبِيْلِ اللهِ ثُمَّ قُتِلُوَا أَوْ مَاتُوا لَيرُزُقَا حَسَنًا ﴿ وَإِنَّ اللهُ رِزُقًا حَسَنًا ﴿ وَإِنَّ اللهَ لَهُوَ خَيْرُ الرَّزِقِينَ 

الله لَهُوَ خَيْرُ الرَّزِقِينَ 

الله لَهُوَ خَيْرُ الرَّزِقِينَ 

الله لَهُوَ خَيْرُ الرَّزِقِينَ 

الله الله الله الله المَّارِقِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

۵۶۔ راج اُس دن اللہ کا ہے اُن میں فیصلہ کرے گا [۸۹] مو جو یقین لائے اور کیں مصلائیاں نعمت کے باغول میں میں میں

۵۷۔ اور جو منکر ہوئے اور جھٹلائیں ہماری باتیں سوائکے لئے ہے ذلت کا عذاب

۵۸۔ اور جو لوگ گھر چھوڑ آئے اللہ کی راہ میں مچھر مارے گئے یا مرگئے البتہ اُنکو دے گا اللہ روزی خاصی اور االلہ ہے سب سے بہتر روزی دینے والا لَيُدُخِلَنَّهُمُ مُّدُخَلًا يَّرُضَوْنَهُ ﴿ وَ إِنَّ اللهَ لَكُونَهُ ﴿ وَ إِنَّ اللهَ لَعُلِينُمُ ۚ اللهَ لَعَلِينُمُ ۚ اللهَ لَعَلِينُمُ ۚ اللهَ اللهَ عَلِينُمُ ۚ اللهَ اللهَ عَلِينُمُ ۚ اللهَ اللهَ عَلِينُمُ اللهَ عَلِينُمُ اللهَ عَلِينُمُ اللهَ عَلِينُمُ اللهَ عَلَيْهُمُ اللهَ عَلَيْهُمُ اللهَ عَلَيْهُمُ اللهَ عَلَيْهُمُ اللهَ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَ

۵۹۔ البتہ پہنچائے گا اُنکو ایک عبکہ جبکو پسند کریں گے اور اللہ سب کچھ جانتا ہے تحل والا [۹۰]

۸۹۔ یعنی قیامت کے دن اکیلے غدا کی بادشاہت کام کرے گی۔ کسی کی ظاہری و مجازی عکومت برائے نام بھی باقی نہ رہے گی۔ اس وقت سب دنیا کا بیک وقت علی فیصلہ ہو جائے گا۔ جس کی تفصیل آگے مذکور ہے۔

9۔ اللہ کے لئے ہجرت کرنے والوں کے انعامات: مومنین کا انجام پہلے بتلایا تھا، یماں ان میں سے ایک ممتاز جاعت کا خصوصی طور پر ذکر فرمایا۔ یعنی جو لوگ خدا کے راستہ میں گھر بار چھوڑ کر نکل کھڑے ہوئے خواہ وہ لڑائی میں شہید ہوں یا طبعی موت سے مریں دونوں صورتوں میں اللہ کے ہاں ان کی خاص ممانی ہوگی ۔ کھانا، پینا، رہنا، سہنا سب ان کی مرضی کے موافق ہوگا۔ اللہ خوب جانتا ہے کہ وہ کس چیز سے راضی ہوں گے اور یہ بھی جانتا ہے کہ کن لوگوں نے خالص اس کے راستہ میں اپناگھر بارترک کیا ہے۔ ایسے مماجرین و مجاہدین کی فروگذاشتوں پر حق تعالیٰ تحل کرے گا۔ اور شان عفو سے کام لے گایا "علیم" و " علیم" کی صفات اس غرض سے ذکر کیں کہ اللہ سب کو جانتا ہے۔ ان کو بھی جنوں نے ایسے مخلص بندوں کو تکلیفیں دے کر گھر چھوڑ نے پر مجبورکیا ۔ لیکن اپنی بردباری کی وجہ سے فورًا سزا نہیں دیتا۔

ذَٰلِكَ ۚ وَمَنَ عَاقَبَ بِمِثُلِ مَا عُوَقِبَ بِهِ ثُمَّ اللهَ ۚ وَمَنَ عَاقَبَ بِهِ ثُمَّ اللهُ ۚ اللهُ ۚ اللهُ لَعَفُوُّ اللهُ لَعَفُوُّ اللهَ لَعَفُوُّ عَلَيْهِ لَيَنْصُرَنَّهُ اللهُ ۖ إِنَّ اللهَ لَعَفُوُّ غَفُوْرً ﴿ لَيَنْصُرَنَّهُ اللهُ لَعَفُوُ اللهُ لَعَفُوْرُ ﴾ غَفُورٌ ﴿

ذلِكَ بِأَنَّ اللهَ يُولِجُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَ يُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَ اللهَ سَمِينَ اللهَ هُوَ الْحَقُّ وَ اَنَّ مَا يَدُعُونَ مِنَ ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُّ وَ اَنَّ مَا يَدُعُونَ مِنَ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَ اَنَّ اللهَ هُوَ الْعَلِيُّ اللهَ اللهَ هُوَ الْعَلِيُّ اللهَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

- 1- یہ من عکی اور جس نے بدلہ لیا جیسا کہ اُسکو دکھ دیا تھا چھراُس پر کوئی زیادتی کرے توالبتہ اُسکی مدد کرے گا اللہ [۹۰] بیشک اللہ درگذر کرنے والا بخشے والا ہے [۹۲]

الآ۔ یہ اس واسطے کہ اللہ لے لیتا ہے رات کو دن میں اور دن کورات میں [۹۲]

17۔ یہ اس واسطے کہ اللہ وہی ہے صبیح اور جمکو پکارتے ہیں اُسکے سوائے وہی ہے غلط اور اللہ وہی ہے سب میں اُسکے سوائے وہی ہے علط اور اللہ وہی ہے سب سب اوپر بڑا [۹۵]

اللہ نے انارا آسمان سے پانی علام نیا ہے۔ تو نے نہیں دیکھا کہ اللہ نے انارا آسمان سے پانی مجھر زمین ہو جاتی ہے سر سبز [۹۱] بیشک اللہ جانتا ہے چھی تدہیریں خبردار ہے [۹۹]

اَلَمْ تَرَ اَنَّ اللهَ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً ' فَتُصْبِحُ الْاَرْضُ مُخْضَرَّةً ﴿ إِنَّ اللهَ لَطِيفُ خَبِيرُ ﴿

91۔ مظلوم کی مدد کا وعدہ: یعنی مظلوم اگر ظالم سے واجی بدلہ لے لے ۔ پھر از سرنو ظالم اس پر زیادتی کرے تو وہ پھر مظلوم ٹھرگیا، حق تعالیٰ پھر مدد کرے گا جیسا کہ اس کی عادت ہے کہ مظلوم کی آخر عایت کرتا ہے۔ وَ اتّقِ دَعْوَةَ المظلوم فَانّهٔ لَیْسَ بَیْنَهٔ وَ بَیْنَ اللّهِ حِجابٌ ۔ بترس ازآہ مظلوماں کہ ہنگام دعاکردن، اجابت ازدر حق بھراستقبال می آید۔

97۔ یعنی بندوں کو بھی چاہئے کہ اپنے ذاتی اور معاشرتی معاملات میں عفو و درگذر کی عادت سیکھیں۔ ہر وقت بدلہ لینے کے درپے نہ ہوں۔ حضرت شاہ صاحبؒ لیکھتے ہیں۔ ""یعنی واجبی بدلہ لینے والے کو خدا عذاب نہیں کرنا اگرچہ بدلہ نہ لینا بہتر تھا ""بدر""
کی لڑائی میں مسلمانوں نے بدلہ لیا کافروں کی ایذاء کا۔ پھر کافر ""احد" و ""احزاب" میں زیادتی کرنے کو آئے۔ پھر اللہ نے پوری مدد کی۔ ""

97 ۔ اللہ کی قدرت کاملہ: یعنی وہ اتنی بڑی قدرت والا ہے کہ رات دن کا الٹ پلٹ کرنا اور گھٹانا بڑھانا اسی کے ہاتھ میں ہے اس کے تصرف سے کبھی کے دن بڑے، کبھی کی راتیں بڑی ہوتی ہیں۔ پھر کیا وہ اس پر قادر نہیں کہ ایک مظلوم قوم یا شخص کو اس کے تصرف سے کبھی کے دن بڑے، کبھی کی راتیں بڑی ہوتی ہیں۔ پہر کیا وہ اس پر قادر نہیں کہ ایک مظلوں کے پنج سے نکال دے بلکہ ان پر غالب و مسلط کر دے۔ پہلے مسلمان مہاجرین کا ذکر تھا اس آیت میں اشارہ فرما دیا کہ عنقریب عالات رات دن کی طرح پلٹا کھانے والے ہیں۔ جس طرح اللہ تعالیٰ رات کو دن میں لے لیتا ہے اسی طرح کفرکی سرزمین کو اسلام کی آخوش میں داخل کر دے گا۔

۹۴ یعنی مظلوم کی فریاد سنتا اور ظالم کے کر توت دیکھتا ہے۔

9<mark>0۔</mark> یعنی اللہ کے سوالیے عظیم الثان انقلابات اور کس سے ہوسکتے ہیں۔ واقع میں صیحے اور سچا خدا تو وہ ہی ایک ہے باقی اسکو چھوڑ کر خدائی کے جو دوسرے پاکھنڈ پھیلائے گئے ہیں سب غلط، جھوٹ اور باطل ہیں۔ اسی کو خدا کہنا اور معبود بنانا چاہئے جو سب سے اوپر اور سب سے بڑا ہے اور بیہ ثنان بالا تفاق اسی ایک اللہ کی ہے۔

**9**7۔ اسی طرح کفرکی خثک و ویران زمین کو اسلام کی بارش سے سبزہ زار بنا دے گا۔

۔ ۹۷۔ اللہ کی تدبیراور تصرف: وہ ہی جانتا ہے کہ کس طرح بارش کے پانی سے سبزہ اگ آتا ہے۔ قدرت اندر ہی اندر ایسی تدبیر و تصرف کرتی ہے کہ خٹک زمین پانی وغیرہ کے اجزاء کواپنے اندر جذب کر کے سرسبزوشاداب ہوجائے۔ اسی طرح وہ اپنی مهربانی ، لطیف تدبیر و تربیت، اور کال خبرداری و آگاہی سے قلوب بنی آدم کو فیوض اسلام کامینہ برساکر سر سبزوشاداب بنا دے گا۔

۶۴۔ اُسی کا ہے جو کچھ ہے آسمان اور زمین میں اور اللہ وہی ہے بے پر وا تعریفوں والا [۹۸]

10<sub>-</sub> تونے نہ دیکھاکہ اللہ نے بس میں کردیا تمہارے جو کچھ ہے زمین میں اور کشتی کو جو چلتی ہے دریا میں اُسکے عکم سے اور تھام رکھتا ہے آسمان کو اس سے کہ گر رپٹے زمین پر مگر اُسکے عکم سے بیشک اللہ لوگوں پر نرمی کرنے والا مہربان ہے [۹۹]

اوراُسی نے تکو جلایا پھر مارتا ہے پھر زندہ کرے گا۔ 

٦٤ ہرامت کے لئے ہم نے مقرر کر دی ایک راہ بندگی کی کہ وہ اُسی طرح کرتے ہیں بندگی سو چاہئے تجھ سے جھگڑا نہ کریں اس کام میں اور تو بلائے جا اپنے رب کی طرف بیشک توہے سیدھی راہ پر سوجھ والا لَهُ مَا فِي السَّمُوتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ۗ وَ إِنَّ عَ اللهَ لَهُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيْدُ ﴿

ٱلَمْ تَرَ اَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي الْاَرْضِ وَالْفُلْكَ تَجُرِى فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ ﴿ وَ يُمْسِكُ السَّمَاءَ أَنُ تَقَعَ عَلَى الْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَ ءُوْ فُ رَّحِيْمُ ﴿ وَ هُوَ الَّذِيِّ اَحْيَاكُمْ ۚ ثُمَّ يُمِيْتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِينُكُمْ ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَكُفُورٌ ﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا هُمْ نَاسِكُوْهُ فَلَا يُنَازِعُنَّكَ فِي الْآمُرِ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ لَا إِنَّكَ لَعَلَىٰ هُدًى مُّسْتَقِيْمٍ 🔁

۹۸ یعنی آسمان وزمین کی تمام چیزیں جب اسی کی مملوک و مخلوق میں اور سب کو اس کی اعتیاج ہے وہ کسی کا مختاج نہیں تو ان میں جس طرح چاہے تصرف اور ادل بدل کرے ، کوئی مانع و مزاحم نہیں ہو سکتا۔ البتہ باوجود غنائے تام اور اقتدار کامل کے کرتا وہ ہی ہے جو سرایا حکمت و مصلحت ہو۔ اس کے تمام افعال محمود میں اوراس کی ذات تمام خوبیوں اور صفات حمیدہ کی جامع ہے۔ ۹۹ ـ بحروبر کی تسخیر: یعنی اس کو تمهاری یا کسی کی کیا پروانتھی ۔ محض شفقت و مهربانی دیکھوکہ کس طرح خشکی اور تری کی چیزوں کو تمہارے قابو میں کر دیا ۔ پھراسی نے اپنے دست قدرت سے آسمان، چاند، سورج اور ستاروں کواس فضائے ہوائی میں بدون کسی ظاہری تھمبے یا ستون کے تھام رکھا ہے جواپنی جگہ سے نیچے نہیں سرکتے ۔ ورنہ گر کر اور ٹکراکر تمہاری زمین کو پاش پاش کر دیتے ۔ جب تک اس کا عکم نہ ہویہ کرات یوں ہی اپنی جگہ قائم رمیں گے مجال نہیں کہ ایک انچ سرک جائیں۔ إلَّا جِا ذُنِهِ کا استثناء محض اثبات قدرت کی تاکید کے لئے ہے۔ یا شاید قیامت کے واقعہ کی طرف اشارہ ہو۔ واللہ اعلم۔ ۱۰۰۔ اسی طرح کفرو جہل سے جو قوم روعانی موت مر پکی تھی ، ایان و معرفت کی روح سے اس کوزندہ کر دے گا۔ ۱۰۱۔ انسان نا شکرا ہے: یعنی اتنے اصانات وانعامات دیکھ کر بھی اس کا حق نہیں مانتا۔ منعم حقیقی کو چھوڑ کر دوسروں کے سامنے جھکنے لگتا ہے۔

٦٨ ـ اور اگر تجھ سے جھگڑنے لگیں تو تو کمہ اللہ بہتر جانتا وَ إِنْ جَادَلُوكَ فَقُلِ اللَّهُ اَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ ہے جو تم کرتے ہو

> اللهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ فِيْمَا كُنْتُمْ فِيْهِ تَخْتَلِفُونَ 📆

> أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ وَالْاَرْضِ ۚ إِنَّ ذَٰلِكَ فِي كِتْبٍ ۗ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ 🖅

<sub>9</sub>8۔ اللہ فیصلہ کرے گاتم میں قیامت کے دن جس چیز میں تمہاری راہ جدا جدا تھی [۱۰۲]

٠٠ کیا تجھ کو معلوم نہیں کہ اللہ جانتا ہے جو کچھ ہے آسمان اورزمیں میں یہ سب لکھا ہوا ہے کتاب میں یہ اللہ پر آسان ہے [۱۰۳]

۱۰۲۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کوتسلی اور دعوت کا عکم: تمام انبیاء اصول دین میں متفق رہے ہیں ۔ البتہ ہرامت کے لئے اللہ تعالیٰ نے بندگی کی صورتیں مختلف زمانوں میں مختلف مقرر کی ہیں جن کے موافق وہ امتیں غدا کی عبادت بجا لاتی رہیں۔ اس امت محدیہ کے لئے بھی ایک خاص شریعت بھیجی گئی لیکن اصل دین ہمیشہ سے ایک ہی رہا۔ بجزاللہ کے کبھی کسی دوسری چیز کی عبادت مقرر نہیں کی گئی ۔ اس لئے توحید وغیرہ کے ان متفق علیہ کاموں میں جھگڑا کرنا کسی کو کسی حال زیبا نہیں۔ جب ایسی کھلی ہوئی چیز میں بھی جمتیں نکالی جائیں توآپ کچھ پروا نہ کریں۔ آپ جس سیدھی راہ پر قائم میں لوگوں کواسی طرف بلاتے رہئے۔ اور نواہ مخواہ کے جھگڑے نکالنے والوں کا معاملہ خدائے واحد کے سپردیکیجئے وہ نود ان کی تمام حرکات سے نوب واقف ہے قیامت کے دن ان کے تمام انتلافات اور جھگڑوں کا علی فیصلہ کر دے گا۔ آپ دعوت و تبلیغ کا فرض ادا کر کے ان کی فکر

میں زیادہ دردسری نہ اٹھائیں۔ ایسے صدی معاندین کا علاج خدا کے پاس ہے (تنبیہ) فکلا یُنکا ذِعُنگ فِی الْاَمْرِ کا مطلب یہ بھی ہوسکتا ہے کہ جب ہرامت کے لئے اللہ تعالیٰ نے جداگانہ دستورالعمل مقررکیا ہے۔ پھراس پیغمبرکی امت کے لئے نئی شریعت آئی تو جھکڑنے کی کیا بات ہے۔ بعض مفسرین نے مَنْسَك کے معنی ذیح وقربانی کے لئے ہیں ، مگر اقرب وہ ہی ہے جو مترجم محقق قدس اللہ روحہ نے اختیار فرمایا۔ واللہ اعلم۔

100 اللہ تعالیٰ کا علم مجیط: یعنی کچیران کے اعال پر منصر نہیں ، اللہ تعالیٰ کا علم توزمین و آسمان کی تمام چیزوں کو محیط ہے اور بعض مصالح اور حکمتوں کی بنا پر اسی علم کے موافق تمام واقعات ""لوح محفوظ"" میں اور بنی آدم کے تمام اعال ان کے اعال ناموں میں لکھ بھی دئے گئے ہیں اسی کے موافق قیامت کے دن فیصلہ ہوگا۔ اور اتنی بیشار چیزوں کا ٹھیک ٹھیک جاننا اور لکھ دینا اور اسی کے مطابق ہر ایک کا فیصلہ کرنا ، ان میں سے کوئی بات اللہ کے ہاں مشکل نہیں۔ جس میں کچھ تکلیف یا دقت اٹھانی مرے۔

وَ يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ سُلُطْنًا وَمَا لَيْسَ لَهُمْ بِهِ عِلْمُ طُومَا لَيْسَ لَهُمْ بِهِ عِلْمُ طُومَا لِيسَ لَهُمْ بِهِ عِلْمُ طُومَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ ﴿

وَ إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمُ النَّنَا بَيِّنْتٍ تَعُرِفُ فِي وُجُوهِ الَّذِيْنَ كَفَرُوا الْمُنْكَرَ لَيكَادُونَ وَجُوهِ الَّذِيْنَ كَفَرُوا الْمُنْكَرَ لَيكَادُونَ يَسُطُونَ بِالَّذِيْنَ يَتُلُونَ عَلَيْهِمُ الْيَتِنَا لَّقُلُ يَسُطُونَ بِالَّذِيْنَ يَتُلُونَ عَلَيْهِمُ الْيَتِنَا لَّقُلُ الْمُنْكُمُ لَا اللَّهُ النَّارُ لَا اللَّهُ اللَّذِيْنَ كَفَرُوا لَا وَ بِئُسَ وَعَدَهَا اللهُ اللَّهُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَا وَ بِئُسَ وَعَدَهَا اللهُ اللَّهُ اللَّذِيْنَ كَفَرُوا لَا وَ بِئُسَ

ا)۔ اور پوجتے ہیں اللہ کے سوائے اس چیز کو جمکی سند نہیں آنکو [۱۰۴] اور بے نہیں آنکو [۱۰۴] اور بے انسافوں کا کوئی نہیں مدد گار [۱۰۵]

۲۷۔ اور جب سنائے اُنکو ہماری آیتیں صاف تو پہچانے تو منکروں کے منہ کی بری شکل نزدیک ہوتے ہیں کہ علمہ کر پڑیں اُن پر جو پڑھتے ہیں اُنکے پاس ہماری آیتیں [۱۲] تو کہہ میں تمکو بتلاؤں ایک چیزاس سے بدتر وہ آگ ہے اس کا وعدہ کر دیا ہے اللہ نے منکروں کو اور وہ بہت بری ہے پھر جانے کی جگہ [۱۲۰]

۱۰۴- آباؤاجداد کی اندھی تقلید: محض باپ دادوں کی کورانہ تقلید میں ایسا کرتے ہیں، کوئی نقلی یا عقلی دلیل نہیں رکھتے۔

۱۰۵۔ سب سے بڑا ظلم اور بے انصافی یہ ہے کہ خدا کا کوئی شریک ٹھمرایا جائے ۔ سوایسے ظالم اور بے انصاف لوگ خوب یاد
 رکھیں کہ ان کے شرکاء مصیبت پڑنے پر کچھ کام نہ آئیں گے نہ اور کوئی اس وقت مدد کر سکے گا۔

1.1- آیات قرآن پر کفار کا غیظ و غضب: یعنی قرآن کی آیتیں (جو توحید وغیرہ کے صاف بیانات پر مثنل ہیں) س کر کفار و مشر کین کے چہرے بگڑ جاتے اور مارے ناخوشی کے تیوریاں بدل جاتی ہیں۔ حتی کہ شدت غیظ و غضب سے پاگل ہو کر چاہتے ہیں کہ آیات سنانے والوں پر حلہ کر دیں چنانچہ بعض اوقات کر بھی گذرتے ہیں۔

۱۰۱۔ یعنی تمہارے اس غیظ و غضب اور ناگواری سے بڑھ کو جو آیات اللہ کے پڑھے جانے پر پیدا ہوتی ہے، ایک سخت بری ناگوار چیزاور ہے جس پر کسی طرح صبر ہی نہ کر سکو گے۔ وہ دوزخ کی آگ جس کا وعدہ کا فروں سے کیا جا چکا ہے۔ دونوں کا موازنہ کر کے فیصلہ کر لوکہ کونسا تلح کھونٹ پینا تم کونسبۂ آسان ہوگا۔

يَايُّهَا النَّاسُ ضُرِبُ مَثَلُّ فَاسْتَمِعُوا لَهُ لَا يَّاللَّهُ لَا يَّخُلُقُوا لِا اللهِ لَنُ يَّخُلُقُوا لِنَّ اللهِ لَنُ يَّخُلُقُوا لَنَّ اللهِ لَنُ يَّخُلُقُوا فَرَابًا وَ لَواجُتَمَعُوا لَهُ لَو إِنْ يَسْلُبُهُمُ اللَّهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ الله

مَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدُرِهٖ ﴿ إِنَّ اللهَ لَقَوِيُّ عَزِيْزُ ۗ

۳)۔ اے لوگو ایک مثل کمی ہے سواس پر کان رکھو [۱۰۸] جنکو تم پوجتے ہو اللہ کے سوائے ہرگز نہ بنا سکیں گے ایک مکھی اگرچہ سارے جمع ہو جائیں اور اگر کچھ چھین نے اُن سے مکھی چھڑا نہ سکیں وہ اس سے بودا ہے چاہئے والا اور جنکو چاہتا ہے [۱۰۹]

47۔ اللہ کی قدر نہیں سمجھے جیسی اُسکی قدر ہے بیشک اللہ زور آور ہے زبر دست [۱۱]

۱<mark>۰۸۔ شرک کی مثال: یہ توحید کے مقابلہ میں شرک کی شناعت و قبح ظاہر کرنے کے لئے مثال بیان فرمائی جبے کان لگا کر سننا اور</mark> غوروفکر سے سمجھنا <u>عاہ</u>ئے۔ تا ایسی رکیک و ذلیل حرکت سے باز رہو۔

۱۰۹۔ شرکاء اور مشرکین کمزور میں: یعنی مکھی بہت ہی ادنیٰ اور حقیر جانور ہے۔ جن چیزوں میں اتنی بھی قدرت نہیں کہ سب مل

کر ایک متحی پیدا کر دیں، یا متحی ان کے پڑھاوے وغیرہ میں سے کوئی چیز لیجائے تو اس سے واپس لے سکیں ان کو ""غالق السماوات والارضین "" کے ساتھ معبودیت اور خدائی کی کرسی پر بٹھا دینا کس قدر بے حیائی حاقت اور شرمناک گستاخی ہے۔ پچ تو یہ ہے کہ متحی محمزور اور بتوں سے بڑھ کر ان کا پوجنے والا کمزور ہے جس نے ایسی حقیر اور کمزور چیز کو اپنا معبود و عاجت روا بنا لیا۔

11۔ اللہ قوت والا اور زبر دست ہے: سمجھتے تو ایسی گستاخی کیوں کرتے ۔ کیا اللہ کی شان رفیع اور قدر و معزلت اتنی ہے کہ ایسی کمزور چیزوں کو اس کا ہمسر بنا دیا جائے ؟ (العیاذ باللہ ) اس کی قوت و عزت کے سامنے تو بڑے مقرب فرشتے اور پیغمبر بھی مجور و بین میں ۔ آگے ان کا ذکر کیا ہے۔

الله يَصْطَفِئ مِنَ الْمَلْبِكَةِ رُسُلًا قَ مِنَ الْمَلْبِكَةِ رُسُلًا قَ مِنَ النَّاسِ أَنَّ اللهَ سَمِيْعُ بَصِيرُ ﴿

يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيُدِيهِمُ وَمَا خَلْفَهُمُ لَو اِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴿

يَايُهَا الَّذِينَ امَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْجُدُوا وَاعْجُدُوا وَاعْجُدُوا وَاعْجُدُوا وَاعْجُدُوا وَاعْجُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ الْحَيْنَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ الْحَيْنَ الْعَلَّكُمْ

۵>۔ اللہ چھانٹ لیتا ہے فرشتوں میں پیغام پہنچانے والے اور آدمیوں میں ["] اللہ سنتا دیکھتا ہے [""]

۷۶۔ جانتا ہے جو کچھ اُنکے آگے ہے اور جو کچھ اُنکے پیچھے اور اللہ تک پہنچ ہے ہر کام کی [۱۳]

>>۔ اے ایمان والو رکوع کرو اور سجدہ کرو اور بندگی کرو اپندگی کرو اپنے رب کی اور بھلائی کروٹاکہ تمہارا بھلا ہوا<sup>۴۱۱</sup>

ااا۔ فرشتوں اور انسانوں میں سے اللہ کے پیغمبر; یعنی بعض فرشتوں سے پیغامبری کا کام لیتا ہے (مثلاً جبریل) اور بعض انسانوں سے جن کو خدا اس منصب کے لئے انتخاب فرمائے گا ظاہر ہے ان کا درجہ تمام خلائق سے اعلیٰ ہونا چاہئے۔

۱۱۱۔ یعنی ان کی تمام باتوں کو اور ان کے ماضی و مستقبل کے تمام اتوال کو دیجھتا ہے اس لئے وہ ہی حق رکھتا ہے کہ جس کے اتوال و استعداد پر نظر کر کے منصب رسالت پر فائز کرنا چاہے فائز کر دے۔ اَللّٰهُ اَعْدَامُ حَیْثُ یَجْعَلُ دِسَالَتَهُ (انعام رکوع ۱۵) حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "لیعنی ساری خلق میں بہتر وہ لوگ میں پیغام پہنچانے والے، فرشتوں میں بھی وہ فرشتے اعلیٰ ہیں ان کو (یعنی ان کی ہدایات کو) چھوڑ کر بتوں کو مانتے ہو" کس قدر بے تکی بات ہے۔

<u> ۱۱۳ یعنی وہ بھی اختیار نہیں رکھتے ، اختیار ہر چیز میں اللہ کا ہے (کذا فی الموضح )۔</u>

۱۱۳۔ مومنین کو عبادت کا عکم: شرک کی تقبیح اور مشرکین کی تفضیح کے بعد مومنین کو خطاب فرماتے ہیں کہ تم اکیلے اپنے رب کی بندگی پر لگے رہوا سی کے آگے جھکو، اسی کے حضور میں پیشانی ٹیکو، اور اسی کے لئے دوسرے بھلائی کے کام کرو۔ ٹاکہ دنیا اور آخرت میں تمہارا بھلا ہو۔

۸۷۔ اور محنت کرواللہ کے واسطے جیسی کہ چاہئے اُسکے واسطے محنت [۱۱۱] اس نے تم کو پیند کیا [۱۱۱] اور نہیں رکھی تم پر دین میں کچھ مشکل [۱۱۱] دین تمہارے باپ ابراہیم کا [۱۱۸] اُسی نے نام رکھا تمہارا مسلمان سپلے سے اور اس قرآن میں [۱۱۹] ناکہ رسول ہو بتانے والا تم پر اور تم ہو بتانے والے لوگوں پر [۱۲۱] سوقائم رکھو نماز اور دیتے رہوز کوۃ اور مضبوط پکرواللہ کو وہ تمہارا مالک ہے سو خوب ماد گار [۱۲۱]

وَ جَاهِدُوْا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهٖ هُوَ الجَّبَاءِكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّيْنِ مِنَ اجْتَلِمُ مُ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ إِبْرَهِيْمَ هُوَ حَرَجٍ مُ مِلَّةَ اَبِيْكُمْ اِبْرَهِيْمَ هُوَ هُذَا سَمَّمْكُمُ الْمُسْلِمِينَ ﴿ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيْدًا عَلَيْكُمْ لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيْدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ فَعَيْمُوا وَتَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ فَاقِيْمُوا وَتَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ فَاقِيْمُوا الشَّلُوةَ وَاعْتَصِمُوا الشَّلُوةَ وَاعْتَصِمُوا الشَّلُوةَ وَاعْتَصِمُوا إِللهِ هُو مَوْلَلكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّاسِ فَيْ النَّاسِ فَيْ النَّاسِ فَيْ النَّاسِ فَا النَّاسِ فَا فَيْعَمُ الْمَوْلَى وَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ الْمَوْلِى وَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ الْمَوْلِى وَنِعْمَ الْمَوْلِي وَنِعْمَ الْمُولِي وَنِعْمَ الْمَوْلِي وَيْعَمَ الْمُولِي وَيْعُمَ الْمُولِي وَنِعْمَ الْمُولِي وَيْعُمَ الْمُولِي وَنِعْمَ الْمُؤْلِى وَيْعُمَ الْمُولِي وَيْعَمَ الْمُؤْلِى وَيَعْمَ الْمُولِي وَيْعُمَ الْمُؤْلِى وَيْعُمَ الْمُؤْلِي وَيْعَمَ الْمُؤْلِى وَيْعُمُ الْمُؤْلِى وَيْعُمُ الْمُؤْلِى وَنِعْمَ الْمُؤْلِى وَيْعُمُ الْمُؤْلِى وَيْعَمَ الْمُؤْلِى وَيْعُمُ الْمُؤْلِى وَالْمُؤْلِى وَالْمُؤْلِى وَالْمُؤْلِى وَالْمُؤْلِي وَلَيْكُولِهُ اللّهِ الْمُؤْلِى وَالْمُؤْلِى وَلَمْ الْمُؤْلِى وَلِي وَلِي اللْهِ الْمُؤْلِى وَلَالْمُؤْلِى وَلِي اللْهُ الْمُؤْلِي وَلَيْكُولِهُ الْمُؤْلِى وَلَيْكُولِهُ الْمُؤْلِى وَلَيْكُولِهُ الْمُؤْلِى وَلَيْكُولِهُ الْمُؤْلِى وَلَيْكُولِهُ الْمُؤْلِي وَلَالْمُؤْلِى وَلِيْكُولِهُ الْمُؤْلِى وَلِي وَلَوْلِي وَلِيْكُولِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِيْكُولِهُ الْمُؤْلِى وَلِيْكُولُولُولِ وَلَيْكُولِهُ وَلِي وَلِي الْمُؤْلِي وَلِيْكُولِهُ الْمُؤْلِي وَلَيْكُولِهُ الْمُؤْلِي وَلَيْكُولِهُ الْمُؤْلِي وَلَيْ

100 مومنین کو مجاہدہ کا عکم: اپنے نفس کو درست رکھنے اور دنیا کو درست پر لانے کے لئے پوری محنت کرو جواتنے بڑے اہم مقصد کے شایان شان ہو۔ آخر دنیوی مقاصد میں کامیابی کے لئے کتنی محنتیں اٹھاتے ہو۔ یہ تو دین کا اور آخرت کی دائمی کامیابی کا راستہ ہے جس میں جس قدر محنت برداشت کی جائے انصافا تھوڑی ہے (تنبیہ) لفظ "مجاہدہ" میں ہر قسم کی زبانی، قلمی، مالی، بدنی کوشش شامل ہے اور "جماد" کی تام قسمیں (جماد مع النفس، جماد مع الشیطان، جماد مع الکفار، جماد مع البغاۃ جماد مع المبطلین) اسکے نیچے مندرج ہیں۔

الله الله عليه وسلم كي فضيلت: كه سب سے اعلیٰ وافضل پيغمبر دیا اور تمام شرائع سے اكل شريعت عنايت كی ،

تمام دنیا میں خدا کا پیغام پہنچانے کے لئے تم کو چھانٹ لیا اور سب امتوں پر فضیلت بخشی۔

۱۱۱۔ دین میں کوئی تنگی نہیں: دین میں کوئی ایسی مشکل نہیں رکھی جس کا اٹھانا کٹٹن ہو۔ احکام میں ہر طرح کی رخصتوں اور سہولتوں کا لحاظ رکھا ہے۔ یہ دوسری بات ہے کہ تم خود اپنے اوپر ایک آسان چیز کو مشکل بنا لو۔

۱۱۸۔ ابراہیم چونکہ حضور الٹی آیا کے اجداد میں میں اس لئے ساری امت کے باپ ہوئے ، یا یہ مراد ہوکہ عربوں کے باپ میں کیونکہ اولین مخاطب قرآن کے وہ ہی تھے۔

119۔ تمہارا دینی نام مسلم ہے: یعنی اللہ نے پہلے کتابوں میں اور اس قرآن میں تمہارا نام مُسْلِمٌ رکھا (جس کے معنی حکمبردار اور وفا شعار کے بین ) ابراہیم نے پہلے تمہارا یہ نام رکھا تھا جبکہ دعا میں کہا وَمِنْ ذُرِّ یَّتِنِنَا اُمَّةً مُسْلِمَةً لَکَ (بقرہ رکوع ۱۵) اور اس قرآن میں شایدان ہی کے مانگئے سے یہ نام پڑا ہو۔ بہرحال تمہارا نام "مسلم" ہے گواور امتیں بھی مسلم تھیں مگر لقب یہ تمہارا ہی شمہرا ہے سواس کی لاج رکھنی چاہئے۔

۱۰۰۔ امت محدید کی فضیلت: یعنی پیند کیا تم کواس واسطے کہ تم اور امتوں کو سکھاؤاور رسول تم کو سکھائے اور یہ امت جو سب سے چیچے آئی یہ ہی غرض ہے کہ تمام امتوں کی خلطیاں درست کرے اور سب کو سید ھی راہ بتائے۔ گویا جو مجدد شرف اس کو ملا ہے اسی وجہ سے ہے کہ یہ دنیا کے لئے معلم اور تبلیغی جاد کرے۔ (تنبیہ) دوسرے مفسرین نے "شہید" اور "شہداء" کو بمعنی گواہ لیا ہے۔ قیامت کے دن جب دوسری امتیں الکار کریں گی کہ پیغمبروں نے ہم کو تبلیغ نہیں کی اور پیغمبروں سے گواہ مانگے جائیں گے تو وہ امت محمدیہ کو بطور گواہ پیش کریں گے ۔ یہ امت گواہی دے گی کہ بیشک پیغمبروں نے دعوت و تبلیغ کر مانگ جائیں گے تو وہ امت محمدیہ کو بطور گواہ پیش کریں گے ۔ یہ امت گواہی دے گی کہ بیشک پیغمبروں نے دعوت و تبلیغ کی جس کی معداقت پر خدا کی محمدی کے خدا کی مجمود ہوا۔ جوابدیں گے کہ ہمارے نبی نے اطلاع کی جس کی صداقت پر خدا کی محفوظ کتاب (قرآن کریم) گواہ ہے۔ گویا یہ فضل و شرف اس لئے دیا گیا کہ تم کو ایک بڑے عظیم الثان مقدمہ میں بطومعزز گواہ کے کھڑا ہونا ہے۔ لیکن تماری گواہی کی سماعت اور وقعت بھی تمہارے پیغمبر کے طفیل میں ہے کہ وہ تمہارا شرکھی کریں گے۔

۱۲۱۔ مسلمانوں کو عبادت اور اتحاد کا حکم: یعنی انعامات الهیه کی قدر کرو، اپنے نام ولقب اور فضل و شرف کی لاج رکھو، اور سمجھوکہ تم بہت بڑے کام کے لئے کھڑے کئے ہو۔ اس لئے اول اپنے کو نمونہ عمل بناؤ۔ نماز، زکوۃ (بالفاظ دیگر بدنی و مالی عبادات) میں کوتا ہی نہ ہونے پائے، ہر کام میں اللہ کی رسی کو مضبوط پکڑے رہو۔ ذرا بھی قدم جادہ حق سے ادھر ادھر نہ ہو۔ اس کے فضل ورحمت پر اعتماد رکھوتمام کمزور سمارے چھوڑ دو، تنما اسی کو اپنا مولا اور مالک سمجھو، اس سے اچھا مالک و مدد گار اور کون ملے

لاً؟ رَبِّ اجْعَلْنَا مِنْ مُقِيْمِى الصَّلُوةِ وَمُوتِي الزَّكُوة وَالْمُعْتَصِمِيْنَ بِكَ وَالْمُتَوَكِّلِيْنَ عَلَيْكَ فَأَنْتَ مَوْلَانَا وَنَاصِرُنَا فَنِعْمَ الْمَوْلِي أَنْتَ وَنِعْمَ النَّصِيرُ ـ

تم سورة الحج بفضله ومنه فله الحدوعلى نببيه الصلوة والتسليم

ركوعاتها٢

٣٣ سُوْرَةُ الْمُؤْمِنُوْنَ مَكِّيَّةُ ٢٣

ایاتها ۱۱۸

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ کام نکال لے گئے ایان والے

۲۔ بواپنی نماز میں جھکنے والے ہیں [۱]

۳۔ اور جو نکمی بات پر دھیان نہیں کرتے [۲]

م۔ اور جوز کوۃ دیا کرتے ہیں <sup>[۳]</sup>

#### قَدُ أَفُلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿

الَّذِيْنَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خُشِعُوْنَ ﴿

وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغُوِ مُعْرِضُونَ ﴿

وَالَّذِينَ هُمَ لِلزَّكُوةِ فَعِلُوْنَ ﴿

ا۔ نتوع کی تعریف: "نتوع" کے معنیٰ ہیں کسی کے سامنے نوف وہیّبت کے ساتھ ساکن اور پت ہونا چانچ ابن عباس نے خاشِعُون کی تفیر "فائفون ساکنون" سے کی ہے۔ اور آیت ترک الْاَرْضَ خَاشِعُو فَاذَا أَنْزَ لَنَا عَلَيْهَا الماءَ الْهُتَزَّتُ وَرَبَتَ ہِمی دلالت کرتی ہے کہ "نتوع" میں ایک طرح کا سکون و تذلل معتبر ہے۔ قرآن کریم میں "نتوع" کو وہوں الھاء تا الماء الماء الماء وغیرہ کی صفت قرار دیا ہے ۔ اور ایک عبلہ آیت اَلَمْ یَانِ لِلَّذِیْنَ المَنُو ا اَنْ تخشیخ قُلُو بُعُمُم لِذِ کُو اللهِ الماء میں قلب کی صفت بتلائی ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ اصل خوع قلب کا ہے اور اعضائے بدن کا خوع اس کے تابع ہے۔ جب ناز میں قلب خاشع و خائف اور ساکن و پست ہوگاتو نیالات ادھر ادھر بھیجے نمیں چرپی گے، ایک ہی مقصود پر ہم جائیں گے۔ پھر نوف و بیبت اور سکون و خضوع کے آثار بدن پر بھی ظاہر ہوں گے۔ مثلاً بازواور سر جمکانا، نگاہ پست رکھنا، ادب سے دست بہت کھڑا ہونا ادھر ادھر نہ ثانا، کچڑے یا داڑھی وغیرہ سے نہیں انگلیاں نہ پٹھانا اور اسی قسم کے بہت افعال و انوال لوازم خوع میں سے بیں۔

صحابہ کرام کی نماز: اعادیث میں حضرت عبداللہ بن زبیراور حضرت ابوبکر صدیق رضی اللہ عنها سے منقول ہے کہ نماز میں ایسے ساکن ہوتے تھے جیسے ایک بے جان لکڑی، اور کھا جاتا تھا کہ یہ نماز کا خثوع ہے فقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ آیا نماز بدون خثوع کے صحیح و مقبول ہوتی ہے یا نمیں ۔ صاحب روح المعانی نے لکھا ہے کہ خثوع اجزائے صلوق کے لئے شرط نمیں ۔ ہاں قبول صلوق کے لئے شرط ہے ۔ واللہ اعلم ۔ یمال تفصیل کا موقع نمیں ۔ کے لئے شرط ہے ۔ واللہ اعلم ۔ یمال تفصیل کا موقع نمیں ۔ احیاء العلوم اور اس کی شرح میں تفصیل ملاحظہ کی جائے ۔ ہمرعال انتہائی فلاح اور اعلیٰ کامیابی ان ہی مومنین کو عاصل ہوگی جو خشوع و خضوع کے ساتھ نمازیں اداکرتے میں اور ان اوصاف سے موصوف میں جو آگے بیان کئے گئے میں ۔ "

۲۔ لغو باتوں سے اعراض: یعنی فضول و بیکار مثغلوں میں وقت ضائع نہیں کرتے کوئی دوسرا شخص لغواور نکمی بات کھے توادھر سے منہ پچیر لیتے ہیں، ان کو وظائف عبودیت سے اتنی فرصت ہی نہیں ہوتی کہ ایسے بے فائدہ جھگڑوں میں اپنے کو پھنسائیں ۔

چه نوش گفت بهلول فرخنده نو چو بگذشت بر عارف جنگو گراین مدعی دوست بشنا ختے به پیکار دشمن به پر دا ختے

۳۔ ادائے زکوۃ کا ابتام: یعنی ان کی عادت ہے کہ ہمیشہ زکوۃ اداکرتے رہتے ہیں۔ ایسا نہیں کہ کھی دی کھی نہ دی، غالبا ای کے بیکے دون الرّکوۃ کی جگہ لِلرّکوۃ فاعِلُون کی ترکیب افتیار فرائی۔ گیا بتلا دیا کہ زکوۃ اداکرنا ان کا متم کام ہے۔ مترجم محقق قدس اللہ روحہ نے "دیاکرتے ہیں" کہ کر ادھر اشارہ کر دیا۔ بعض مفرین نے یماں زکوۃ کو " طمارت " (پاکیرگ) یا ترکیہ نفس کے معنی میں لیا ہے۔ گیا آیت عاضرہ کو قد اَفلَتَ مَن ثُن کی اور قد اَفلَتَ مَن زکر کاھا کے مثابہ قرار دیا ہے۔ اگر یہ مراد ہو تواس کے مفوم کو عام رکھا جائے جس میں بدن کا، دل کا اور مال کا پاک رکھنا سب داخل ہو۔ زکوۃ و صدقات ہی مالی قدم کی مالی تطہیر ہے۔ گذفہ مِن اَمْوَ الِجِمْ صَدَقَةً تُنطَقِدُ هُمْ وَ ترکید ہِمْ بِھا (توبہ رکوع)) یہ کہنا کہ آیت میں ایک قدم کی مالی تطہیر ہوئی تھی ابن کثیر نے اس کا جواب دیا ہے کہ اصل زکوۃ کی مشروعیت مکہ میں ہو پکی تھی ، ہاں مقادیر و نوب و غیرہ کی تشخیص مدینہ پہنچ کر ہوئی ۔ واللہ اعلم۔

۵۔ اور جواپنی شہوت کی جگہ کو تھامتے ہیں

٦۔ مگر اپنی عورتوں پر یا اپنے ہاتھ کے مال باندیوں پر سو اُن پر نہیں کچھے الزام وَالَّذِيْنَ هُمۡ لِفُرُوۡجِهِمۡ لحفِظُوۡنَ ۚ فَى اللَّهُمۡ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَلَىٰ اللَّهُمُ عَلَيْنَ اللَّهُمُ عَلَىٰ اللّهُمُ عَلَىٰ اللَّهُمُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَمْ عَلَا اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَ

فَمَنِ ابْتَغٰى وَرَآءَ ذٰلِكَ فَأُولَٰإِكَ هُمُ بڑھنے والے [۴] الُعٰدُونَ ١

وَالَّذِيْنَ هُمْ لِأَمْنٰتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴿

وَالَّذِيْنَ هُمْ عَلَى صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ١ أُولَيِكَ هُمُ اللَّورِثُونَ ﴿

الَّذِيْنَ يَرِثُونَ الْفِرْدَوْسَ لَا هُمَ فِيْهَا خْلِدُونَ 🖺

وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُللَةٍ مِّنُ

ے۔ پیم جو کوئی ڈھونڈے اسکے سوا سو وہی ہیں مدسے

۸۔ اور جو اپنی امانتوں سے اور اینے قرار سے خبردار

9<sub>-</sub> اور جواپنی نمازوں کی خبرر کھتے ہیں <sup>[۱]</sup> ۱۰۔ وہی ہیں میراث لینے والے

اا۔ جو میراث پائیں گے باغ ٹھنڈی چھاؤں کے [۱] وہ اسی میں ہمیشہ رمیں گے

ا۔ اور ہم نے بنایا آدمی کو پہنی ہوئی مٹی سے [۸]

۷۔ شرمگاہوں کی حفاظت: یعنی اپنی منکوحہ عورت یا باندی کے سواکوئی اور راستہ قضائے شوت کا ڈھونڈے، وہ علال کی حدسے آگے نکل جانے والا ہے ۔اس میں زناء ، لواطت اوراستمناء بالید وغیرہ سب صورتیں آگئیں ۔ بلکہ بعض مفسرین نے حرمت متعہ پر بھی اس سے استدلال کیا ہے۔ وفیہ کلام طویل لا یسعہ المقام۔ راجع روح المعانی تحت ہذہ الآیۃ الکریمۃ۔

۵۔ عهد وامانت کے محافظ: یعنی امانت اور قول و قرار کی حفاظت کرتے میں، خیانت اور بد عهدی نہیں کرتے یہ اللہ کے معاملہ میں یہ بندول کے۔

<mark>7۔ نمازوں کی حفاظت: نمازیں اینے اوقات پر آداب و حقوق کی رعایت کے ساتھ اداکرتے ہیں ۔ بندوں کے معاملات میں پڑ کر</mark> عبادت الهی سے غافل نہیں ہوتے۔ یہاں تک مومنین مفلحین کی چھ صفات و خصال بیان کیں۔ (۱) خثوع و خضوع سے نمازیں پڑھنا، یعنی بدن اور دل سےاللہ کی طرف جھکنا۔ (۲) باطل لغواور نکمی باتوں سے علیحدہ رہنا (۳) زکوۃ یعنی مالی حقوق اداکرنا یا اینے بدن، نفس اور مال کو پاک رکھنا (۴) شہوات نفسانی کو قابو میں رکھنا (۵) امانت و عمد کی حفاظت کرنا گویا معاملات کو درست رکھنا (٦) اور آخر میں پھر نمازوں کی پوری طرح حفاظت کرنا کہ اپنے وقت پر آداب و شروط کی رعایت کے ساتھ ادا ہوں اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ نماز کا حق تعالیٰ کے یماں کیا درجہ ہے اور کس قدر مہتم بالثان چیز ہے کہ اس سے شروع کر کے اسی پر ختم فرمایا۔ ٤۔ جنت کے میراث ہونے پر پہلے کسی جگہ ہم لکھ چکے ہیں۔

۸۔ مٹی سے پیدا ہونے کا مطلب: کیونکہ سب کے باپ حضرت آدم منتخب مٹی سے پیدا ہوئے اور ویسے بھی تمام بنی آدم نطفہ
 سے پیدا ہوتے ہیں اور نطفہ بھی مٹی سے نکلی ہوئی غذاؤں کا خلاصہ ہے۔

# ثُمَّ جَعَلَنٰهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴿

ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقُنَا الْعَلَقَةَ مُضَغَةً فَخَلَقُنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً عِظمًا فَكَسَوْنَا مُضْغَةً عِظمًا فَكَسَوْنَا الْمُضْغَة عِظمًا فَكَسَوْنَا الْعِظمَ لَحُمًا فَ ثُمَّ انشَانَهُ خَلَقًا اخَرَ لَا فَتَلِرَكَ اللهُ اَحْسَنُ الْخُلِقِيْنَ ﴿

ثُمَّ إِنَّكُمُ بَعْدَ ذَٰلِكَ لَمَيِّتُوْنَ ﴿

ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيلِمَةِ تُبْعَثُونَ 🖺

<u>9۔ یعنی رحم مادر میں جہاں سے کمیں ہل نہ سکے۔</u>

۱۳۔ پھر ہم نے رکھا اُسکو پانی کی بوند کر کے ایک جمے ہوئے مھے ایک جمع ہوئے مٹھ کانہ میں [۹]

۱۷۔ پھر بنایا اس بوند سے ابو جا ہوا پھر بنائی اس ابو جمے ہوئے سے گوشت کی بوٹی پھر بنائیں اُس بوٹی سے ہڈیاں پھر پہنایا ہڈیوں پر گوشت [۱۰] پھر اٹھا کھڑا کیا اسکو ایک نئی صورت میں [۱۱] سو بڑی برکت اللہ کی جو سب سے بہتر بنانے والا ہے [۱۱]

۵ا۔ پھرتم اسکے بعد مرو گے [۱۳]

١٦۔ پھر تم قیامت کے دن کھڑے کئے جاؤ کے [۱۳]

۱۔ انسانی تخلیق کے مراحل: "یعنی کچھ حصہ گوشت کا سخت کر کے ہڈیاں بنا دیں۔ اور ہڈیوں کے ڈھانچے پر پھر گوشت پوست منڈھ دیا۔ سورہ "" جج"" میں اس کے قریب کیفیت تخلیق انسان کی بیان ہو چکی ہے۔"

اا۔ یعنی روح حیات میصونک کر ایک جیتا جاگتا انسان بنا دیا۔ جس پر آگے چل کر بچپن، جوانی، کھولت اور بڑھاپے کے بہت سے احوال وادوارگذرتے میں۔

۱۲۔ جس نے نہایت خوبصورتی سے تمام اعضاء و قویٰ کو بہترین سانچے میں ڈھالا اور اس کی ساخت عین حکمت کے موافق نہایت موزوں و متناسب بنائی۔ ۱۱۔ وجود انسانی کا بقاء و فنا: یعنی تمهارا وجود ذاتی اور خانه زاد نهیں، مستعار اور دوسرے کا عطیہ ہے۔ چنانچہ موت آگر سب نقشہ بگاڑ دیتی ہے۔ تم اس وقت اس کے زبر دست پنجہ سے اپنی ہستی کو نہیں بچا سکتے۔ یقینا کوئی اور قاہر طاقت تمهارے اوپر ہے جس نے وجود کی باگ اپنے ہاتھ میں تھام رکھی ہے جب چاہے ڈھیلی چھوڑ دے، جب چاہے کھینچ لے۔

۱۲۔ جس نے پہلی مرتبہ پیداکیا تھا وہ ہی دوبارہ بناکر کھڑا کرے گا۔ تا پہلے وجود کی متتور قوتیں اور اعال کے نتائج اپنی کامل ترین صورتوں میں ظاہر ہوکر ثابت کر دیں کہ یہ اتنا بڑا کارخانہ کوئی بے کار اور بے نتیجہ ڈھونگ نہیں بنایا گیا تھا۔

ادر ہم نے بنائے ہیں تمہارے اوپر سات رست اور ہم نہیں ہیں فلق سے بے خبر[۱۹]

۱۸۔ اور اثارا ہم نے آسان سے پانی ماپ کر <sup>[۱</sup>] پھر اُسکو شھرا دیا زمین میں <sup>[۱۸]</sup> اور ہم اُسکو لیجائیں تو لیجا سکتے میں <sup>[۱۹]</sup>

19۔ پھراگا دیے تہمارے واسطے اُس سے باغ تھجور اور انگور کے تہمارے واسطے ان میں میوے ہیں بہت اور اُنہی میں سے کھاتے ہو[۲۰] وَلَقَدُ خَلَقُنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَآبِقَ فَ وَمَا كُنَّاعَنِ الْخَلْقِ غَفِلِينَ عَلَى الْحَلْقِ غَفِلِينَ عَلَى الْخَلْقِ غَفِلِينَ عَلَى الْخَلْقِ غَفِلِينَ عَلَى الْخَلْقِ غَفِلِينَ عَلَى الْخَلْقِ غَفِلِينَ عَلَى الْعَلْقَ الْعَلْمَ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللّهُ اللّه

وَ انْزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءٌ بِقَدَرٍ فَاسُكَنَّهُ فِي الْأَرْضِ فَأَو السَّمَآءِ مَآءٌ بِهِ لَقْدِرُونَ شَ

فَانَشَانَا لَكُمْ بِهِ جَنَّتٍ مِّنَ نَّخِيْلٍ وَّ اَعْنَابٍ لَكُمْ فِيْهَا فَوَاكِهُ كَثِيْرَةُ وَمِنْهَا تَاكُمُ فِيْهَا فَوَاكِهُ كَثِيْرَةُ وَ مِنْهَا تَاكُلُوْنَ اللهِ

10۔ سات راستوں کی تخلیق: " طرائق" کے معنی بعض مفرین و لغویین کے نزدیک طبقات کے ہیں۔ یعنی آسمان کے سات طبقے اوپر ینچے بنائے فہذا کا قال کیف خَلَقَ اللّٰهُ سَبْعَ سَلْوٰتٍ طِبَاقًا (نوح رکوع)) اور بعض نے طرائق کو راستوں کے معنی میں لیا ہے یعنی سات آسمان بنائے جو فرشتوں کی گذرگا ہیں ہیں۔ بعض معاصر مصنفین نے ""سبع طرائق" سے سات سیاروں کے مدارات مراد لئے ہیں۔ واللہ اعلم۔

11۔ خلق کی نگرانی: ہر چیزپورے انتظام واحکام اور خبرداری سے بنائی ہے اور اس کی حفاظت و بقاء کے طریقوں سے ہم پورے با خبر میں۔ ابرام ساویہ اور مخلوقات سفلیہ میں کوئی چیز نہیں جو ہمارے اعاطہ علم وقدرت سے باہر ہو، ورنہ سارا انتظام ہی درہم و برہم ، موجائے یکھ کہ مُنا یکٹر فی اللّاَرْضِ وَ مَا یکٹر مُجْ مِنْهَا وَ مَا یکٹر کُر مِنْ السَّمَا ءِ وَ مَا یکٹر مُجْ فِیْهَا الْحُ (صدید

رکوع ۱)

۱۷۔ پانی کے ذخائر: مذاس قدر زیادہ کہ دنیا ہے وقت اور بے موقع تباہ ہو جائے اور مذاتناکم کہ ضروریات کو کافی مذہو۔

1/ یعنی بارش کا پانی زمین اپنے اندر جذب کر لیتی ہے جس کو ہم کنواں وغیرہ کھود کر نکالتے ہیں۔

<u>19۔ یعنی نہ آثارنا چاہیں تو نہ آثاریں اور آثار نے کے بعد تم کو اس سے منتفع ہونے کی دسترس نہ دیں مثلاً اس قدر گرا کر دیں کہ تم</u>

نکالنے میں کامیاب نہ ہوسکو، یا خٹک کر کے ہوا میں اڑا دیں ، یا کھارا اور کڑوا کر دیں ، توہم یہ سب کچھ کر سکتے میں۔

۲۰۔ پھل اور باغات: یعنی ان کی بہار دیکھ کر خوش ہوتے ہواور بعض کو بطور تفکہ اور بعض کو بطور غذا استعمال کرتے ہو۔

۲۰۔ اور وہ درخت ہو نکلتا ہے سینا پہاڑ سے لے اگتا ہے تیل اور روٹی ڈیونا کھانے والوں کے واسطے [۱۱]

11۔ اور تمہارے چوپایوں میں دھیان کرنے کی بات ہے پلاتے ہیں ہم تمکو اُنکے پیٹ کی چیز سے اور تمہارے لئے اُن میں بہت فائدے میں اور بعضوں کو کھاتے ہو[17]

۲۲۔ اور اُن پر اور کشتیوں پر لدے پھرتے ہو [۲۳]

وَ شَجَرَةً تَخُرُجُ مِنْ طُوْرِ سَيْنَا ءَ تَثَبُثُ بِالدُّهُنِ وَصِبْعٍ لِللاكِلِينَ ﴿

وَ إِنَّ لَكُمْ فِي الْاَنْعَامِ لَعِبْرَةً لَّ نُسْقِيْكُمْ مِّمَّا فِي بُطُونِهَا وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِحُ كَثِيرَةً وَ مِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿

## ﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلُكِ تُحْمَلُونَ ﴿

11۔ زینون کا فضل و شرف: یعنی زینون کا درخت جس میں سے روغن نکاتا ہے جو مالش وغیرہ کے کام آتا ہے اور بہت ملکوں کے لوگ سالن کی جگہ اس کو استعال کرتے ہیں۔ اس درخت کا ذکر خصوصیت سے فرمایا۔ کیونکہ اس کے فوائد کثیر ہیں اور خاص فضل و شرف رکھتا ہے ، اسی لئے سورہ ""تین "" میں اس کی قسم کھائی گئی۔ جبل طور کی طرف نسبت کرنا بھی اس کی فضیلت و برکت ظاہر کرنے کے لئے ہے۔ وہاں اسکی پیداوار زیادہ ہوتی ہوگی۔

۲۲\_ چوپایوں کی تخلیق میں انسان کے فوائد: نباتات کے بعدیہ حیوانات کا ذکر ہوا، یعنی جانوروں کا دودھ ہم اپنی قدرت سے تم کو پلاتے ہیں ۔ اور بہت کچھ فائدے تمہارے لئے ان کی ذات میں رکھ دیے ہیں ۔ حتی کہ بعض جانوروں کا گوشت کھانا بھی علال کر دیا۔ ۲۳۔ یعنی ختگی میں جانوروں کی پیٹے پر اور دریا میں جمازوں اور کشیوں پر سوار ہوکر کہیں سے کمیں نکل جاتے ہو۔ اور بڑے بڑے وزنی سامان ان پر بار کرتے ہوکشی کی مناسبت سے آگے نوخ کا قصہ ذکر فرماتے ہیں کہ کس طرح اللہ تعالیٰ نے ان سے کشی بنوائی جو طوفان عظیم کے وقت مومنین کی نجات کا ذریعہ بنی۔ پھر نوخ کی مناسبت سے بعض دوسرے انبیاء کے واقعات بھی ذکر فرما دیے۔ شاید یہاں ان قصص کے بیان میں یہ بھی اشارہ ہو گا کہ جس طرح اوپر کی آیات میں تمہاری جمانی ضروریات کا انتظام مذکور تھا اسی طرح فداوند رحمن نے تمہاری رومانی ہوائج و ضروریات کا سرانجام کرنے کے لئے ابتدائے دنیا سے وحی و رسالت کا سلہ بھی قائم فرما دیا۔ یا یوں کمہ لوکہ اوپر قدرت کے نشانات بیان فرماکر توحید کی طرف متوجہ کرنا تھا۔ اس کی تخمیل سالت کا سلہ بھی قائم فرما دیا۔ یا یوں کمہ لوکہ اوپر قدرت کے ضمن میں انبیاء اور ان کے متبعین کی نوش انجامی اور مکذبین و معاندین کی بدانجامی بھی ذہن نشین کر دی گئی۔

وَلَقَدُ اَرْسَلُنَا نُوَحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَقَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِّنَ اللهِ غَيْرُهُ الْكَالَا تَتَقُهُ نَ هَ

فَقَالَ الْمَلَوُ الَّذِينَ كَفَرُوَا مِنْ قَوْمِهِ مَا هَٰذَ آ اِلَّا بَشَرُ مِّنْلُكُمْ لَا يُرِيدُ اَنْ يَتَفَضَّلَ عَلَيْكُمْ لَا يُرِيدُ اَنْ يَتَفَضَّلَ عَلَيْكُمْ لَو شَآءَ اللهُ لَانْزَلَ مَلَيِكَةً عَلَيْكُمْ لَو لَوْ شَآءَ اللهُ لَاَنْزَلَ مَلَيِكَةً عَمَّا سَمِعْنَا بِهِ ذَا فِي آابَا يِنَا الْاَوَّلِينَ هَا مَلْ بِهِ جِنَّةُ فَتَرَبَّصُوا بِهِ حَتَى إِنْ هُو إِلَّا رَجُلُّ بِهِ جِنَّةُ فَتَرَبَّصُوا بِهِ حَتَى جِيْنِ هِ

۲۳۔ اور ہم نے بھیجا نوح کو اُسکی قوم کے پاس تو اُس نے کہا اے قوم بندگی کرواللہ کی تمہارا کوئی عاکم نہیں اُسکے سوائے کیا تم ڈرتے نہیں

۲۷۔ تب بولے سردار ہو کافر تھے اُسکی قوم میں یہ کیا ہے آدمی ہے جیسے تم [۲۳] چاہتا ہے کہ برائی کرے تم پر اور اگر اللہ چاہتا تو آثار تا فرشتے [۲۵] ہم نے یہ نہیں سنا اپنے اگلے باپ دادوں میں [۲۲]

۲۵۔ اور کچھ نہیں یہ ایک مرد ہے کہ اسکو سودا ہے سو راہ دیکھواسکی ایک وقت تک[۲۶]

۲۷۔ حضرت نوح علیہ السلام پر کفار کے اعتراضات: یعنی اس میں اور تم میں فرق کیا ہے جو یہ رسول بن جائے تم یہ بنو۔ ۲۵۔ یعنی بڑا بن کر رہنا چاہتا ہے اس لئے یہ سب ڈھونگ بنایا ہے وریہ خداکسی کورسول بناکر بیسجتا توکیا یہی اس کام کے لئے رہ

گیا تھا۔ کوئی فرشۃ یہ بھیج سکتا تھا۔

۲۷۔ یعنی ہم نے ایسی عجیب بات کبھی نہیں سیٰ کہ ایک ہماری طرح کا معمولی آدمی خدا کا رسول بن جائے اور تمام دیوناؤں کو ہٹا کر تنہا ایک خدا کی حکومت منوانے لگے۔

۲۷۔ حضرت نوح علیہ السلام پر جنون کا الزام: معلوم ہوتا ہے کہ اس غریب کا دماغ چل گیا۔ بھلا ساری قوم کے خلاف اور اپنے باپ دادوں کے خلاف ایس باپ دادوں کے خلاف ایسی بات زبان سے نکالنا جو کوئی شخص باور نہ کر سکے کھلا جنون نہیں تو اور کیا ہو گا۔ بہتر ہے چند روز صبر کرو اور انتظار کرو، شاید کچھ دنوں کے بعد اسے ہوش آ جائے اور جنون کے دورہ سے افاقہ ہویا یوں ہی مرمرا کر قصہ ختم ہو جائے۔ (العیاذ باللہ)

## قَالَ رَبِّ انْصُرْنِيْ بِمَا كَذَّبُوْنِ 🗃

فَاِذَا اسْتَوَيْتَ أَنْتَ وَمَنْ مَّعَكَ عَلَى الْفُلْكِ فَقُلِ الْحَمَٰدُ لِلهِ الَّذِي نَجُّنَا مِنَ الْقَوْمِ الظَّلِمِيْنَ ﴿

۲۹۔ بولا اے رب تو مدد کر میری کہ انہوں نے مجھ کو جھٹا یا [۲۸]

۲۷۔ پھر ہم نے عکم بھیجا اُسکوکہ بناکشی ہماری آلکھوں
کے سامنے اور ہمارے عکم سے پھر جب پہنچ ہمارا عکم
اور البلے تنور تو تو ڈال لے کشتی میں ہر چیز کا جوڑا دو دواور
اپنے گھر کے لوگ [۲۹] مگر جبکی قسمت میں پہلے سے
مٹھر چکی ہے بات [۳۰] اور مجھ سے بات نہ کر ان
ظالموں کے واسط بیشک اُنکو ڈوبنا ہے [۳]

۲۸۔ پھر جب پڑھ چکے تواور جو تیرے ساتھ ہے کثی پر تو کمہ شکر اللہ کا جس نے چھڑایا ہمکو گنہ گار لوگوں سے [۳۲]

۲۸۔ حضرت نوح علیہ السلام کی فریاد: یعنی جب نوخ کی ساری کوشٹیں بیکار ثابت ہوئیں ، ساڑھ نوسوبرس سختیاں جھیل کر بھی

ان کوراہ راست پر لانے میں کامیاب نہ ہوئے تو خدا سے فریاد کی کہ اب اشقیاء کے مقابلہ میں میری مدد فرمائے ۔کیونکہ بظاہر یہ لوگ میری تکذیب سے بازآنے والے نہیں۔ اوروں کو بھی خراب کریں گے۔

٢٩ ـ طوفان نوح: يه قصه ميلے سوره "" ہود"" وغيره ميں گذر چکا ہے وہاں ان الفاظ کی تفسير ملاحظہ ہو۔

۔ یعنی کا فروں کو، خواہ تیرے کنبہ کے ہوں سوار مت کر۔

۳۱۔ ظالموں کی سفارش نہ کرو: یعنی حکم قطعی عذاب کا ہو چکا۔ یہ فیصلہ اٹل ہے، ضرور ہو کر رہے گا۔ اب ظالموں میں سے کسی کو بچانے لئے ہم سے سعی سفارش نہ کرنا۔

**۳۲** یعنی ہم کوان سے علیحدہ کر کے عذاب سے مامون رکھا۔

وَ قُلُ رَّبِّ أَنْزِلْنِي مُنْزَلًا مُّلِرَكًا وَّ أَنْتَ خَيْرُ الْمُنُزلِينَ 🗃

إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يُتٍ وَّ إِنْ كُنَّا لَمُبْتَلِينَ عَ

ثُمَّ انشَانا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرُنَّا اخْرِينَ ﴿

فَارُسَلْنَا فِيهِمُ رَسُولًا مِّنْهُمُ أَنِ اعْبُدُوا

غُ اللهَ مَا لَكُمْ مِّنُ اللهِ غَيْرُهُ ﴿ اَفَلَا تَتَّقُونَ ﴿

۲۹۔ اور کھ اے رب آثار مجھ کو برکت کا آثار نا اور توہے بہتر آثار نے والا [۳۳]

۳۰۔ اس میں نشانیاں میں اور ہم میں جانچنے والے [۳۳] ۳۱۔ پھر پیدا کی ہم نے اُن سے پیچے ایک جاعت اور [۴۵]

۳۲۔ پھر بھیجا ہم نے اُن میں ایک رسول اُن میں کا [۳] که بندگی کرو الله کی کوئی نهیں تمہارا عاکم اُسکے موائے پھر کیاتم ڈرتے نہیں

۳۳۔ سواری سے اترنے کی دعا: یعنی کشی میں اچھی آرام کی جگہ دے اور کشی سے جمال آبارے جائیں وہاں بھی کوئی تکلیف نہ ہو۔ ہر طرح اور ہر مگہ تیری رحمت و برکت شامل عال رہے۔

٣٣ ۔ كه كون ان نثانوں كو من كر عبرت ونصيحت عاصل كرتا ہے كون نهيں كرتا ۔ كا قال تعالىٰ وَلَقَدُ تَرَكُنْهَا ايَةً فَهَلَ مِنْ مُّدَّ كِس (قمرركوعا)

۳۵ یہ ذکر "عاد" کا ہے یا "مود" کا۔

٣٦ يعني ہوديا حضرت صالح عليما السلام \_

وَ قَالَ الْمَلاُ مِنْ قَوْمِهِ الَّذِيْنَ كَفَرُوَا وَكَذَّبُوُا بِلِقَآءِ الْأَخِرَةِ وَ اَتْرَفَّنْهُمُ فِي الْحَيْوةِ النُّنْيَا لَا مَا هٰذَآ اِلَّا بَشَرُ مِّثُلُكُمُ لَا الْحَيْوةِ النُّنْيَا لَا مَا هٰذَآ اِلَّا بَشَرُ مِّثُلُكُمُ لَا يَشُرُبُ مِمَّا يَأْكُلُونَ مِنْهُ وَ يَشْرَبُ مِمَّا يَشْرَبُ مِمَّا يَشْرَبُ مِمَّا يَشْرَبُ مِمَّا

وَلَيِنَ اَطَعْتُمُ بَشَرًا مِّثْلَكُمُ اِنَّكُمُ اِذًا لَيْ اللَّهُ اِذًا لَيْكُمُ اِذًا لَيْ اللَّهُ اللللْمُولِمُ الللللِّلْمُ الللِّلِمُ الللللِّلْمُ اللللْمُولُولُولُ

اَيَعِدُكُمْ اَنَّكُمْ اِذَا مِتُّمْ وَكُنْتُمْ تُرَابًا وَّ عِظَامًا اَنَّكُمْ مُّخْرَجُوْنَ ﴿

هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوْعَدُونَ اللهِ

إِنَّ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوْتُ وَ نَحْيَا وَمَا نَحُنُ بِمَبْعُوْثِيْنَ ﴿

اور بولے سردار اُسکی قوم کے جو کافر تھے اور جھٹا اِتے تھے آخرت کی ملاقات کو اور آرام دیا تھا اُنکو ہم نے دنیا کی زندگی میں [۲۰] اور کچھ نہیں یہ ایک آدمی ہے جیتے ہی ایک آدمی ہو اور ہی جیتے ہم کھاتے ہو اور پیتا ہے جس قسم سے تم کھاتے ہو اور پیتا ہے جس قسم سے تم پیتے ہو [۲۸]

۳۷۔ اور کہیں تم چلنے لگے کہنے پر ایک آدمی کے اپنے برابر کے تو تم بیثک خراب ہوئے [۴۹]

۳۵۔ کیا تم کو وعدہ دیتا ہے کہ جب تم مر جاؤ اور ہو جاؤ مٹی اور ہڈیاں تو تکو نکلنا ہے

۳۹۔ کہاں ہو سکتا ہے کہاں ہوسکتا ہے جو تم سے وعدہ ہوتا ہے [۴۰]

۳۷۔ اور کچھ نہیں یہی جینا ہے ہمارا دنیا کا مرتے ہیں اور جیتے ہیں اور ہمکو پھر اٹھنا نہیں [۳]

۔۔ یعنی اس کے معتقد یہ تھے کہ مرنے کے بعدایک خدا سے ملنا ہے۔ بس دنیا کی زندگی اور اس کا عیش وآرام ہی ان کا اوڑھنا پچھونا تھا۔

۳۸ یعنی بظاہر کوئی بات اس میں تم سے سوانہیں۔

<del>۳</del>۹۔ یعنی اس سے بڑی خرابی اور ذلت کیا ہوگی کہ اپنے بیلیے ایک معمولی آدمی کو خواہ مخدوم و مطاع ٹھہرا لیا جائے۔

، ہم۔ مرنے کے بعد زندہ ہونا: یعنی کس قدر بعید از عقل بات کہتا ہے کہ ہڈیوں کے ریزے مٹی کے ذرات میں مل جانے کے بعد

مچر قبروں سے آدمی بن کر اٹھیں گے ؟ ایسی مهل بات ماننے کو کون تیار ہو گا۔

۳۱ \_ کفار کا عقیدہ: یعنی کمال کی آخرت اور کمال کا صاب کتاب ۔ ہم تو جانیں یہ ہی ایک دنیا کا سلسلہ اور یہ ہی ایک مرنا اور جینا ہے جو سب کی آنکھوں کے سامنے ہوتا رہتا ہے ۔ کوئی پیدا ہوا کوئی فنا ہوگیا ۔ آگے کچھ نہیں ۔

إِنَّ هُوَ إِلَّا رَجُلُ الْفَتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا وَّ مَا نَحْنُ لَهُ بِمُؤْمِنِينَ ﴿

قَالَ رَبِّ انْصُرْنِيْ بِمَا كَذَّبُوْنِ

قَالَ عَمَّا قَلِيْلٍ لَّيُصْبِحُنَّ نَدِمِينَ ﴿

فَاخَذَتُهُمُ الصَّيْحَةُ بِالْحَقِ فَجَعَلَنْهُمُ عُثَاءً فَجُعَلَنْهُمُ عُثَاءً فَبُعُدًا لِلْقَوْمِ الظِّلِمِينَ 
فَعُثَاءً فَبُعُدًا لِلْقَوْمِ الظِّلِمِينَ 
فَحُ انْشَانَا مِنْ بَعْدِهِمْ قُرُونَا اخْرِينَ فَ فَعُ انْشَانَا مِنْ بَعْدِهِمْ قُرُونَا اخْرِينَ فَ مَا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ اَجَلَهَا وَمَا يَسْتَأْخِرُونَ مَا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ اَجَلَهَا وَمَا يَسْتَأْخِرُونَ

۳۸۔ اور کچھ نہیں یہ ایک مرد ہے باندھ لایا ہے اللہ پر جھوٹ [۳] اور اُسکو ہم نہیں ماننے والے

۳۹۔ بولا اے رب میری مدد کر کہ انہوں نے مجھ کو جھا کا ہے۔ جھٹلایا [۳۳]

۳۰ فرمایا اب تھوڑے دنوں میں صبح کورہ جائیں گے ، پچاتے [۳۲]

۳۱ پھر پکرا اُنکو چنگھاڑنے تحقیق [۴۵] پھر کر دیا ہم نے اُنکو کوڑا [۴۵] سودور ہو جائیں گنرگار لوگ [۴۶]

۲۷۔ پھر پیداکیں ہم نے اُن سے بیٹھے جاعتیں اور ۲۷۔ پھر پیداکیں ہم نے اُن سے بیٹھے جاعتیں اور مذہ بیٹھے ۲۷۔ مذہ آگے جائے کوئی قوم اپنے وعدہ سے اور مذہ بیٹھے رہے [۲۸]

۴۲۔ رسول کے دعوے کی تکذیب: کہ میں اس کا پیغمبر ہوں اور وہ مردوں کو دوبارہ زندہ کر کے عذاب و ثواب دے گا۔ یہ دونوں دعوے ایسے ہیں جن کو ہم کجھی تسلیم نہیں کر سکتے۔ خوامخواہ جھگڑنے اور دردسری کرنے سے کیا فائدہ۔

۲۷ یعنی آخر پیغمبر نے کفار کی طرف سے ناامید ہوکر دعا کی۔

۸۷۔ یعنی عذاب آیا چاہتا ہے جس کے بعد پنتائیں گے ، اور وہ پنتا ما نفع یہ دے گا۔

<u>80 ۔</u> اس سے بظاہر منزشح ہوتا ہے کہ یہ قصہ ""ثمود"" کا ہے کہ وہ چنگھاڑ سے مرے ہیں ۔ واللہ اعلم ۔

**ہے۔** جیسے سلاب خس و خاشاک کو بہالے جاتا ہے ، اس طرح عذاب الهی کے سیل میں مبے چلے گئے۔

۷۷۔ یعنی خداکی رحمت سے۔

۴۸۔ یعنی ہرایک قوم جس نے پیغمبروں کی تکذیب کی ٹھیک اپنے اپنے وعدہ پر ہلاک کی جاتی رہی ، جو میعاد کسی قوم کی تھی ایک منٹ اس سے آگے پیچھے نہ ہوئی۔

ثُمَّ اَرُسَلْنَا رُسُلَنَا تَتُرَا لَا كُلَّمَا جَآءَ الْمُقَدِّمِ الْمُقَدِّمِ الْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمَا وَ جَعَلْنَا هُمُ اَحَادِیْتَ فَبُعْدًا لِقَوْمِ لَا یُؤْمِنُونَ عَلَیْ اللّٰمُ الْمُعْمَ اللّٰمُ اللّٰ

ثُمَّ اَرْسَلْنَا مُؤسَى وَ اَخَاهُ هُرُونَ لَا بِالْتِنَا وَ سُلُطْنِ مُّبِينٍ ﴿

إلى فِرْعَوْنَ وَ مَلَاْيِمٍ فَاسْتَكُبَرُوْا وَ كَانُوُا قَوْمًا عَالِيْنَ ﴿

فَقَالُوا اَنُؤُمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَ قَوْمُهُمَا لَنَاعْبِدُونَ ﴿ لَنَاعْبِدُونَ ﴿ لَنَاعْبِدُونَ ﴿

ممار پھر مجھجتے رہے ہم اپنے رسول لگانار جمال پہنچا کسی امت کے پاس اُن کا رسول اُسکو جھٹلا دیا پھر چلاتے گئے میں ہم ایک کے پیچھے دوسرے اور کر ڈالا اُنکو کھانیاں [۴۹] سودو ہو جائیں جولوگ نہیں مانتے [۵۰]

۷۵۔ پھر بھیجا ہم نے موسی اوراُ سکے بھائی ہارون کو اپنی نشانیاں دیکر اور کھلی سند

۱۳۹ فرعون اور اُسکے سرداروں کے پاس پھر لگے بڑائی کرنے اور وہ لوگ زور پر چڑھ رہے تھے [۵۱]

۳۷۔ سوبولے کیا ہم مانیں گے اپنی برابر کے دوآد میوں کو اور اُنکی قوم ہمارے تابعدار ہیں [۵۲]

49۔ رسولوں کی آمد کا پیم سلسلہ: یعنی رسولوں کا تانتا باندھ دیا کے بعد دیگرے پیغمبر بھیجتے رہے اور مکذبین میں بھی ایک کو دوسرے کے پیچھے چاتا کرتے رہے۔ ادھر پیغمبروں کی بعثت کا اور ادھر ہلاک ہونے والوں کا نمبر لگا دیا۔ چنانچ بہت قومیں ایسی تباہ و برباد کر دی گئیں جن کے قصے کھانیوں کے سواکوئی چیز باقی نہ رہی۔ آج ان کی داستانیں محض عبرت کے لئے پڑھی اور سنی جاتی ہیں۔

۵۰ یعنی اللہ تعالیٰ کی رحمت سے۔

۵۱۔ اس لئے خدائی پیغام کو خاطر میں نہ لائے۔ کبرو غرور کے نشہ نے ان کے دماغوں کو بالکل مختل کر رکھا تھا۔ ۵۲۔ فرعون کا کبرو غرور: یعنی موسی و ہارون کی قوم (بنی اسرائیل) تو ہماری غلامی کر رہی ہے ان میں کے دوآد میوں کو ہم اپنا سردار کس طرح بنا سکتے ہیں۔

#### فَكَذَّبُوْهُمَا فَكَانُوْا مِنَ الْمُهْلَكِينَ عَ

وَلَقَدُ اتَّيْنَا مُؤسَى الْكِتٰبَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ

(mg)

وَ جَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَ أُمَّلَا ايَةً وَّ اوَيُنْهُمَا اللَّهُ اللَّلَّةُ اللللِّلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

۴۸۔ پیر جھٹلایا اُن دونوں کو پیر ہو گئے غارت ہونے والوں میں

۹۷۔ اور ہم نے دی موسی کو کتاب ٹاکہ وہ راہ پائیں [۵۳]

۵۰۔ اور بنایا ہم نے مریم کے بیٹے اور اُسکی ماں کو ایک نشانی [۵۳] اور اُنکو شمکانا دیا ایک ٹیلہ پر جمال شمر نے کا موقع تھا اور پانی نتھرا[۵۵]

۵۳۔ یعنی فرعون کی ہلاکت کے بعد ہم نے ان کو تورات شریف مرحمت کی تا لوگ اس پر چل کر جنت اور رضائے الهی کی منزل تک پہنچ سکیں۔

<mark>۸۵۔</mark> یعنی قدرت الهیه کی نشانی ہے کہ تنہا ماں سے بدون باپ کے حضرت علیمی کو پیدا کر دیا، جیسا کہ "" آل عمران"" اور سورۂ ""مریم"" میں اس کی تقریر کی جاچکی۔

ہے۔ بعض نے ""رَبوَۃ"" (اونچی مگہ سے مردا شام یا فلسطین لیا ہے۔ اور کچھ بعید نہیں کہ جس ٹیلہ پر ولادت کے وقت موجود تھیں وہیں اس خطرہ کے وقت بھی پناہ دی گئی ہو۔ واللہ اعلم۔

رَبُوة سے مراد کشمیر نہیں: بہرعال اہل اسلام میں کسی نے ""رَبُوة"" سے مراد کشمیر نہیں لیا۔ نہ حضرت میے کی قبر کشمیر میں بتلائی۔ البیۃ ہارے زمانہ کے بعض زائغین نے ""رَاوَۃ"" سے مراد کشمیر لیا ہے اور وہیں حضرت عیسیٰ کی قبر بتلائی جس کا کوئی ثبوت تاریخی حیثیت سے نہیں ۔ محض کذب و دروغبافی ہے۔ محلہ ""غان یار"" شہر سری نگر میں جو قبر"" پوزآسف"" کے نام سے مشہور ہے اور جس کی بابت ""اریخ اعظمی"" کے مصنف نے محض عام افواہ نقل کی ہے کہ ""لوگ اس کو کسی نبی کی قبر بتاتے ہیں وہ کوئی شنر ادہ تھا اور دوسرے ملک سے یہاں آیا"" اس کو حضرت علیمیٰ کی قبربتانا پر لے درجہ کی بے حیائی اور سفاہت ہے۔ ایسی اُلکل پچو قیاس آرائیوں سے حضرت میج کی حیات کو باطل ٹھہرانا بجز خبط اور جنون کے کچھ نہیں ۔ اگر اس قبر کی تحقیق مطلوب ہو اور پیہ کہ "" یوزآسف"" کون تھا جناب منشی حبیب اللہ صاحب امرتسری کا رسالہ دیکھو جو خاص اسی موضوع پر نہایت تحقیق اور تدفیق سے لکھا گیا ہے اور جس میں اس مهل خیال کی دھجیاں بکھیر دی گئنہ؛ میں ۔ فجزاہ اللہ تعالیٰ عناوعن سائر المسلمین احن الجزاء ۔

يَّا يُنَهَا الرُّسُلُ كُلُوًا مِنَ الطَّيِّباتِ الهـ اے رسولو کھاؤ سقری چیزیں اور کام کرو بھلا [۵۰] جو وَاعْمَلُوا صَالِحًا لَا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِينُمُ لَمَ رَتِي مِنتا مِن اللَّهِ اللَّهِ الله

۵۲۔ اور یہ لوگ ہیں تہارے دین کے سب ایک دین پر اور میں ہوں تمہارا رب سومجھ سے ڈرتے رہو

وَ إِنَّ هٰذِم أُمَّتُكُم أُمَّةً وَّ احِدَةً وَّ أَنَا رَبُّكُمُ فَاتَّقُونِ 🖀

۵۳۔ پھر پھوٹ ڈال کر کر لیا اپنا کام آپس میں ٹکڑے ٹکڑے [۸۸] ہر فرقہ جو اُنکے یاس ہے اُس پر ریجھ رہے

فَتَقَطَّعُوًّا اَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ زُبُرًا حِزُبٍ بِمَا لَدَيْهِمُ فَرِحُونَ ٢

۵۴۔ سوچھوڑ دے تو اُنکو اُنگی بیموشی میں ڈویے ایک وقت تك [۲۰]

فَذَرُهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَّى حِيْنٍ 🚍

27۔ انبیاء کو اکل طلل اور عمل صالح کا عکم: یعنی سب پینمبروں کے دین میں یہ ہی ایک عکم رہا کہ علال کھانا علال راہ سے کا کر۔ اور نیک کام کرنا۔ نیک کام سب خلق جانتی ہے۔ چنانچ تھام پیغمبر نہایت مضبوطی اور استقامت کے ساتھ اکل علال صدق مقال اور نیک اعال پر مواظبت اور اپنی امتوں کو اس کی تاکید کرتے رہے۔ قرآن کریم میں دوسری جگہ اسی طرح کا حکم جو یہاں رسولوں کو ہوا، عامہ مومنین کو دیا گیا ہے۔ اس میں نصاریٰ کی رہبانیت کا بھی رد ہوگیا جو حضرت علیمیٰ کے ذکر سے خاص مناسبت رکھتا ہے۔ اعادیث سے معلوم ہوتا ہے جس کا کھانا، پینا، پسننا جرام کا ہو، اسے اپنی دعا کے قبول ہونے کی توقع نہیں رکھنا چاہئے۔ اور بعض اعادیث میں ہے کہ جوگوشت جرام سے اگا ہو، دوزخ کی آگ اس کی زیادہ حقدار ہے۔ العیاذ باللہ۔

۵۰۔ یعنی علال کھانے اور نیک کام کرنے والوں کو یہ خیال رکھنا چاہئے کہ اللہ تعالیٰ ان کے تمام کھلے چھپے احوال وافعال سے باخبرہے اسی کے موافق ہرایک سے معاملہ کرے گا۔ یہ رسولوں کوخطاب کرکے امتوں کوسنایا۔

اَیکٹسکُونَ اَنَّمَا نُمِدُّهُمْ بِهِ مِنْ مَّالٍ قَ مَال وراولاد

نُسَارِعُ لَهُمْ فِي الْخَيْرَتِ لَمْ بَلُ لَلْا يَشَعُرُونَ اللهِ عودورُ دورُ كر پنچارہ میں ہم أنكو بھلائياں [11] يہ

بات نهیں وہ سمجھتے نہیں [۱۲]

۵۷۔ البتہ جو لوگ اپنے رب کے نوٹ سے اندیشہ رکھتے میں [۱۳]

المؤمنون ٢٣

۵۸۔ اور جو لوگ اپنے رب کی باتوں پر یقین کرتے ہیں [۱۲]

۵۹۔ اور جو لوگ اپنے رب کے ساتھ کسی کو شریک نہیں مانتے [<sup>۲۵</sup>] اِنَّ الَّذِيْنَ هُمْ مِّنُ خَشْيَةِ رَبِّهِمُ مُّشْفِقُونَ ﴿

وَ الَّذِينَ هُمْ بِالْيَتِ رَبِّهِمْ يُؤُمِنُونَ ﴿

وَ الَّذِيْنَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لَا يُشُرِكُونَ ﴿

۵۸۔ تمام انبیاء کا دین و ملت ایک ہے: یعنی اصول کے اعتبار سے تمام انبیاء کا دین و ملت ایک اور سب کا غدا بھی ایک ہے۔ جس کی نافرمانی سے ہمیشہ ڈرتے رہنا چاہئے۔ لیکن لوگوں نے پھوٹ ڈال کر اصل دین کو پارہ پارہ کر دیا۔ اور جدی جدی رامیں نکال لیں۔ اس طرح آراء واہواء کا انباع کر کے سینکڑوں فرقے اور مذہب بن گئے۔ یہ تفریق انبیاء نے نہیں سکھلائی۔

ان کے ہاں ازمنہ والمکنہ وغیرہ کے انتلاف سے صرف فروعی انتلاف تھا۔ اصول دین میں سب بالکلیہ متفق رہے ہیں۔ عموما مفسرین نے آیت کی تفییر اسی طرح کی ہے لیکن حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ "" ہر پیغمبر کے ہاتھ اللہ تعالیٰ نے جواس وقت کے لوگوں میں بگاڑ تھا، اس کا سنوار فرمایا۔ پیچھے لوگوں نے جانا ان کا علم جدا جدا ہے۔ آخر ہمارے پیغمبر کی معرفت سب بگاڑ کا سنوار (اور سب فرابیوں کا علاج) اکھٹا بتا دیا اب سب دین مل کر ایک دین ہوگیا۔ "" اور سب قومیں ایک جھنڑے تلے جمع کر دی گئیں۔

۵۹۔ فرقوں کی غلط فہمی: یعنی سمجھتے ہیں کہ ہم ہی حق پر ہیں اور ہماری ہی راہ سیدھی ہے۔

۲۰ کفار کو ڈھیل دی گئی: یعنی جن لوگوں نے انبیاء کی متفقہ ہدایات میں رخے ڈال کر الگ الگ فرقے اور ملتیں قائم کر دیں ہر فرقہ اپنے بی عقائد و خیالات پر دل جائے بیٹھا ہے۔ کسی طرح اس سے ہٹنا نہیں چاہتا نواہ آپ کتنی بی نصیحت فرمائیں، تو آپ بھی ان کے غم میں زیادہ نہ پڑیے۔ بلکہ تصور ٹی مملت دیجئے کہ یہ اپنی غفلت و جالت کے نشہ میں ڈو بے رمیں۔ یہاں تک کہ وہ گھڑی آپنچ جب ان کی آئمیں کھلی کی کھلی رہ جائیں۔ یعنی موت یا عذاب البی ان کے سروں پر منڈلا نے لگے۔ ۱۲۔ کفار کے مال و اولاد کی تقیقت: یہ بی خیال ان کا تھا۔ چنانچ کھتے تھے نصن اکشر اموالا و اولاد کی تقیقت: یہ بی خیال ان کا تھا۔ چنانچ کھتے تھے نصن اکشر اموالا و اولاد کی بہتات کیوں ہوتی۔ بہم گر نید کی بہتات کیوں ہوتی۔ بہم میں نہیں کہ مال و اولاد کی یہ افراط ان کی فضیلت و کرامت کی وجہ سے نہیں امہال و استدراج کی بناء پر ہے۔ بہتنی ڈھیل دی جارہی ہے ای قدر ان کی شقاوت کا پیانہ لبریز ہو رہا ہے۔ سَدَسَتَدُدِ جُھُمْ مِنْ حَیْثُ لَا یَعْلَمُوْنَ وَ بَتِیْ دُھِیل دی جارہی ہے ای قدر ان کی شقاوت کا پیانہ لبریز ہو رہا ہے۔ سَدَسَتَدُدِ جُھُمْ مِنْ حَیْثُ لَا یَعْلَمُوْنَ وَ بَتِیْ دُھیل دی جارہی ہے ای قدر ان کی شقاوت کا پیانہ لبریز ہو رہا ہے۔ سَدَسَتَدُدِ جُھُمْ مِنْ حَیْثُ لَا یَعْلَمُوْنَ وَ اَعْلَا لَا لَا تَا لَا اِلْمَالَ لَا لَا کُھُمْ إِنَّ کَیْدِیْ مَتِیْنُ (اعراف رکو ۲۳)

11- مومنین کی خثیت: یعنی باوجود ایان و احمان کے کفار و مغرورین کی طرح "مکرالله" سے مامون نہیں۔ ہمہ وقت خوف خدا سے لرزال و ترسال رہتے ہیں کہ نہ معلوم دنیا میں جو انعامات ہو رہے ہیں استدراج تو نہیں۔ حن بصریؒ کا مقولہ ہے اِنَّ الْمُؤَمِنَ جَمَعَ اِحْسَانًا وَ شَفقةً وَ إِنَّ الْمُنَافِقَ جَمَعَ اسَاءَة وَ اَمْنًا (مومن نیکی کرتا اور ڈرتا رہتا ہے اور منافق بدی کرکے بے فکر ہوتا ہے۔)

<mark>۱۲۔</mark> یعنی آیات کونیہ و شرعبہ دونوں پر یقین رکھتے ہیں کہ جو کچھا دھر سے پیش آئے عین حکمت اور جو خبر دی جائے بالکل حق اور

جو حکم ملے وہ بہمہ وجوہ صواب و معقول ہے۔

<mark>۱۵۔</mark> یعنی خالص ایان و توحید پر قائم ہیں۔ ہرایک عمل صدق واخلاص سے اداکرتے ہیں۔ شرک علی یا خفی کا شائبہ بھی نہیں آنے دیتے۔

> أُولَيِكَ يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَ هُمْ لَهَا لَهُا لَهُا لَهُا لَهُا سَامُونَ ﴿

وَلَا نُكَلِّفُ نَفُسًا إِلَّا وُسْعَهَا وَلَدَيْنَا كِتُبُ يَّنُطِقُ بِالْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ عَ

٦٠ ـ اور جولوگ كه ديتے ہيں جو كچھ ديتے ہيں وہ اور اُنكے دل دُر رہے ہيں اس لئے كه انكواپنے رب كی طرف لوٹ كر جانا ہے [٢٦]

الا۔ وہ لوگ دوڑ دوڑ کر لیتے ہیں بھلائیاں اور وہ ان پر پہنچے سب سے آگے [۱۲]

اور ہم کسی پر بوجھ نہیں ڈالتے مگر اسکی گنجائش کے موافق اور ہمارے پاس لکھا ہوا ہے جو بولتا ہے چے اور ان پر ظلم نہ ہو گا[۱۸]

77۔ یعنی کیا جانے وہاں قبول ہوا یا نہ ہوا، آگے کام آئے یا نہ آئے، اللہ کی راہ میں خرچ کر کے یہ کھٹکا لگارہتا ہے، اپنے پر مغرور نہیں ہوتے، نیکی کرنے کے باوجود ڈرتے ہیں۔

٧٤ - خيرات كالصل مفهوم: دنيا مين بهى اور آخرت مين بهى - كا قال تعالى فَآ تَاهُمُ اللَّهُ ثُوَابَ الدُّنْيَا وَ حُسْنَ ثُوَابِ اللَّاخِرَة - (آل عمران ركوع ١٥) تو در حقيقت اصلى بهلائى اعال صالحه، اخلاق حميده اور ملكات فاصله مين بوئى نه كه اموال واولا د مين جيسے كفار كا گان تھا۔

10. شریعت کاکوئی عکم انسانی طاقت سے باہر نہیں: یعنی اوپر ہواعال و خصال بیان کئے گئے کوئی ایسے مشکل کام نہیں جن کا اشانا انسانی طاقت سے باہر ہو۔ ہماری یہ عادت نہیں کہ لوگوں کو تکلیف مالاً بطاق دی جائے یہ سب باتیں وہ ہیں جن کواگر توجہ کرو تو بخوبی عاصل کر سکتے ہو۔ اور جولوگ سابقین کاملین کے درجہ کو نہیں پہنچ سکتے انہیں بھی اپنی وسعت وہمت کے موافق پوری کوشش کرنی چاہئے کہ وہ اسی کے مکلف ہیں۔ ہمارے یہاں صحائف اعال میں درجہ بدرجہ ہرایک کے اعال لکھے ہوئے موجود

ہیں جو قیامت کے دن سب کے سامنے کھول کر رکھدیے جائیں گے اور ان ہی کے موافق جزا دی جائے گی۔ جس میں رتی برابر ظلم نہ ہو گانہ کسی کی نیکی ضائع ہوگی۔ نہ اجر کم کیا جائے گا، نہ بے وجہ بے قصور دوسرے کا بوجھ اس پر ڈالا جائے گا۔

بَلْ قُلُوْ بُكُمْ فِي غَمْرَةٍ مِّنْ هَذَا وَلَكُمْ أَعْمَالُ اللهِ عَمَالُ اللهِ وَلَهُمْ أَعْمَالُ اللهِ عَمَالُ اللهِ عَمَالُ اللهِ عَمْرَةِ مِنْ اللهِ عَمْرُ وَ اللهِ عَمْرُ وَاللهُ عَمْرُ وَاللهُ عَلَى اللهِ عَمْرُ وَاللهِ عَمْرُ وَاللهُ عَمْرُ وَاللهُ عَمْرُ وَاللهُ عَلَيْ اللهِ عَمْرُ وَاللهُ عَلَيْ اللهِ عَمْرُ وَاللهِ عَمْرُ وَاللهُ عَمْرُ وَاللهِ عَمْرُ وَاللهُ عَمْرُ وَاللهُ عَمْرُ وَاللهِ عَمْرُ وَاللهُ عَلَيْ اللهِ عَمْرُ وَاللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَمْرُ وَاللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَمْرُ وَاللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَمْرُ وَاللّهُ عَمْرُ وَاللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَمْرُ وَاللّهُ عَلَيْ اللهُ عَمْرُ وَاللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُواللّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُوا عَلَا عَلَيْكُوا عَلَا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُو

حَتَّى إِذَآ اَخَذْنَا مُتَرَفِيهِمْ بِالْعَذَابِ إِذَا هُمْ اللهِ آمِوه لَكُن كَه جب پَرْيِن عَ مَم اُنكَ آموده لَكُن الْخَذْنَا مُتَرَفِيهِمْ بِالْعَذَابِ إِذَا هُمْ لَوُل كُوآفَت مِن تَبْعَى وه لَكُين عَ عِلانَ يَجْتَرُ وَنَ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اله

مِینیّا کی ایک مت چلاؤ آج کے دن تم ہم سے چھوٹ نہ مینیّا کی ایک

لَا تَجُئَرُوا الْيَوْمَ " اِنَّكُمْ مِنَّا لَا تُجُئَرُوا الْيَوْمَ " اِنَّكُمْ مِنَّا لَا تُنْصَهُ وْنَ اللهِ

19\_ آخرت سے خفلت: یعنی آخرت کے حماب وکتاب سے یہ لوگ غافل میں اور دنیا کے دوسرے دھندوں میں پڑے میں ۔ جن سے نکلنے کی فرصت ہی نہیں ہوتی جو آخرت کی طرف توجہ کریں ۔ یا یہ مطلب ہے کہ ان کے دل شک و تر دداور خفلت و جمالت کی تاریک موجوں میں غرقاب میں ۔ بڑا گناہ تو یہ ہوا، باقی اس سے ورے اور بہت سے گناہ میں جن کو وہ سمیٹ رہے میں ۔ ایک دم کوان سے جدا نہیں ہوتے، اور جدا بھی کیونکر ہوں، جو کام ان کی سوء استعداد کی بدولت مقدر ہو چکے میں وہ کر کے رمیں گے اور لا محالہ ان کا خمیازہ بھی اٹھانا پڑے گا۔

٠٠ الله کی پکڑے وقت کفار کی چیخ و پکار: یعنی جب دنیوی یا افروی عذاب میں پکڑے جائیں گے تو چلائیں گے اور شور مچائیں گے کہ ہمیں اس آفت سے بچاؤ سطا وہاں بچانے والا کون؟ علم ہو گا کہ چلاؤ نہیں، یہ سب چیخ و پکار بیکار ہے۔ آج کوئی تمہاری مدد کو نہیں پہنچ سکتا نہ ہمارے عذاب سے چھڑا سکتا ہے۔ چنانچ اس عذاب کا ایک نمونہ کفار مکہ کو بدر میں دکھلایا گیا، جماں ان کے بڑے بڑے سردار مارے گئے یا قید ہو گئے۔ عورتیں ممنیوں تک انکا نوحہ کرتی رمیں، سرکے بال کوڈاکر ماتم کئے گئے۔ روئے پیلے، چیخ چلائے چھڑی ن نہ پڑا۔ ایک مرتبہ جب حضور لٹائیا آئی نے مظالم سے تنگ آگر بد دعا فرمائی توسات سال کا قط مسلط ہوا۔ مردار کی ہڈیاں اور چھڑے کھانے اور نون پینے کی نوبت آگئی آفر رحمہ اللحالمین سے رحم کا واسطہ دے کر دعاکی در نواست کی۔ تب

الله تعالیٰ نے وہ عذاب اٹھایا۔ اس وقت نہ ""لات و منات"" کام آئے نہ ہمیل و نائلہ۔

قَدُ كَانَتُ الْيِي تُتُلَى عَلَيْكُمْ فَكُنْتُمْ عَلَى اللَّهُمْ عَلَى اللَّهُمْ عَلَى اللَّهُمْ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُمُ تَنْكِصُونَ ﴿

مُسْتَكْبِرِيْنَ ﴿ بِهِ سَمِرًا تَهُجُرُونَ ﴿

٦٤ ال سے تکبر کر کے [۱۰] ایک قصہ گو کو چھوڑ کر چلے گئے [۲۰]

ا ۶۶۔ تم کو سائی جاتی تھیں میری آیتیں تو تم ایڑیوں پر

الٹے بھاگتے تھے۔

 اَفَلَمْ يَدَّبَّرُوا الْقَوْلَ اَمْ جَاءَهُمْ مَّا لَمُ يَالَّهُمُ مَّا لَمُ يَاتِ ابَاءَهُمُ الْاَوَّلِينَ فَ

۱۷۔ کفار کو تنبیہ: یعنی اب کیوں شور مجاتے ہو، وہ وقت یاد کروجب خدا کے پیغمبر آیات پڑھ کو سناتے تھے تو تم الٹے پاؤں بھاگتے تھے سننا بھی گوارا نہ تھا۔ تمہاری شیخی اور تکبراجازت نہ دیتا تھا کہ حق کو قبول کرواور پیغمبروں کی بات پر کان دھرو۔

٧٧ يعنى پيغمبرى مجلس سے ايے بھا گئے تھے گويا کسى فضول قصہ گو کو چھوڑ کر چلے گئے يَا سَامِرًا تَهُجُرُونَ کا مطلب يہ ہے کہ رات کے وقت حرم میں بیٹے کر پیغمبر علیہ السلام اور قرآن کریم کی نسبت باتیں بناتے اور طرح طرح کے قصے گھڑتے تھے، کوئی جادو کھتا تھا، کوئی شاعری، کوئی کھانت، کوئی کچھ اور۔ اسی طرح کی بکواس اور بیودہ ہذیان کیا کرتے تھے۔ آج اس کا مزہ چھود چیخے چلانے سے کچھ عاصل نہیں۔

۳ ۔ قرآن میں غور و فکر کی اہمیت: یعنی قرآن کی خوبیوں میں غوروفکر نہیں کرتے۔ وریہ حقیقت عال منکشف ہو جاتی کہ بلاشبہ یہ کلام اللہ جل شانہ کا ہے جس میں ان کی بیاریوں کا صبیح علاج بتلایا گیا ہے۔

۷۶۔ قرآن کا زول کوئی نیا واقعہ نمیں ہے: یعنی نصیحت کرنے والے ہمیشہ ہوتے رہے ہیں، پیغمبر ہوئے یا پیغمبر کے تابع
ہوئے آسانی کتابیں بھی بارباراترتی رہی ہیں۔ کبھی کہیں ۔ سویہ کوئی انوکھی بات نہیں جس کا نمونہ پیشر سے موجود نہ ہو۔
ہاں جواکمل ترین واشرف ترین کتاب اب آئی اس ثنان و مرتبہ کی پہلے نہ آئی تھی۔ تواس کا مقتضی یہ تھا کہ اور زیادہ اس نعمت
کی قدر کرتے اور آگے بڑھ کر اس کی آواز پر لبیک کتے۔ جیسا کہ صحابہؓ نے کہی۔ (تنبیہ) شاید یہاں اجآء او لین سے اباء ابعدین

مراد ہوں۔ اور سورہ ""يس" میں جو آيا ہے لِتُنْذِرَ قَوْمًا مَا أُنْذِرَ ابْهَاؤُهُمْ وہاں آباء اقربین كاارادہ كيا گيا ہو۔ واللہ اعلم۔

99۔ یا پہچانا نہیں انہوں نے اپنے پیغام لانے والوں کو سووہ اس کواور اسمجھتے ہیں [۵۶]

٠٠ یا کہتے ہیں ان کو سودا ہے کوئی شہیں وہ تو لایا ہے ان کے پاس پھی باتے اور ان بہتوں کو پھی بات بری لگتی ہے [٢٦]

ا>۔ اور اگر سچا رب چلے ان کی خوشی پر تو خراب ہو جائیں آسمان اور زمین اور جو کوئی ان میں ہے [ `` اکوئی نہیں ہم نے پہنچائی ہے ان کوان کی نصیحت [ ^ ` ] ہو وہ اپنی نصیحت کو دھیان نہیں کرتے [ [ ° ` ]

اَمِّ لَمُ يَعْرِفُوا رَسُولَهُمُ فَهُمُ لَهُ لَهُ لَهُ لَهُ لَهُ مُنْكِرُونَ ﴿

اَمۡ يَقُولُونَ بِهِ جِنَّةُ ﴿ بَلۡ جَاۤ ءَهُمۡ بِالۡحَقِّ وَ اَمۡ يَقُولُونَ بِهِ جِنَّةُ ﴿ بَلۡ جَاۤ ءَهُمۡ بِالۡحَقِّ كَرِهُونَ ۚ اَكۡ تَرُهُمُ لِلۡحَقِّ كَرِهُونَ ۚ

وَلَوِ اتَّبَعَ الْحَقُّ اَهُوَآءَهُمُ لَفَسَدَتِ السَّمُوتُ وَ مَنْ فِيهِنَّ لَا بَلُ السَّمُوتُ وَ الْأَرْضُ وَ مَنْ فِيهِنَّ لَا بَلُ السَّمُوتُ وَ الْأَرْضُ وَ مَنْ فِيهِنَّ لَا بَلُ التَيْنَاهُمُ بِذِكْرِهِمُ فَهُمْ عَنْ ذِكْرِهِمُ مَنْ فَهُمْ عَنْ ذِكْرِهِمُ مُعْرِضُونَ فَيْ

3)۔ آتھنرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کفار کا اعراض انکی صدکی وجہ سے ہے: یعنی کیا اس لئے اعراض و تکذیب پر تلے ہوئے میں کہ ان کو پینمبر کے احوال سے آگاہی نہیں، عالانکہ سارا عرب جانتا ہے کہ آپ بچپن سے صادق و امین اور عفیف و پاکباز تھے۔ چنانچ حضرت جعفر نے بادشاہ عبشہ کے سامنے، حضرت مغیرہ ابن شعبہ نے نائب کسریٰ کے آگے اور ابوسفیان نے بحالت کفر قیصرروم کے دربار میں اسی چیز کا اظہار کیا۔ پھر ایسے مشہور و معروف راستباز بندہ کی نسبت کیسے گان کیا جا سکتا ہے کہ وہ (العیاذ باللہ) خدا تعالیٰ پر جھوٹ باندھنے لگے۔

7)۔ آنکے سلی اللہ علیہ وسلم می کے مبلغ میں: یعنی سودائیوں اور دیوانوں کی باتیں کہیں ایسی کھری اور پھی ہوتی میں۔ حقیقت یہ ہے کہ وہ لوگ بھی محض زبان سے کہتے تھے، دل ان کا جانتا تھا کہ بیشک جو کچھ آپ لائے میں حق ہے، پر حق بات چونکہ ان کی اغراض و نواہشات کے موافق نہ تھی۔ اس لئے بری لگتی تھی اور قبول کرنے کے لئے آمادہ نہ ہوتے تھے۔ یعنی پھی بات بری لگتی ہے ان کی نوشی اور نواہش کے تابع نہیں ہو سکتی اگر سچا غدا ان کی نوشی اور عواہش کے تابع نہیں ہو سکتی اگر سچا غدا ان کی نوشی اور

نواہش ہی پر چلا کرنے تو وہ خدا ہی کمال رہے۔ معاذ اللہ بندول کے ہاتھ میں ایک کٹ پتلی بن جائے۔ ایسی صورت میں زمین و آسمان کے یہ محکم انتظام سے کونکر قائم رہ سکتے ہیں۔ اگر ایک پھوٹے سے گاؤں کا انتظام محض لوگوں کی نواہشات کے تابع کر دیا جائے، وہ بھی چار دن قائم نہیں رہ سکتا چہ جائیکہ زمین و آسمان کی حکومت۔ کیونکہ عام نواہشات نظام عقلی کے مزاحم اور باہم دیگر بھی متناقض واقع ہوئی ہیں۔ عقل و ہوئی کی کشکش اور اہوائے مختلفہ کی لڑائی میں سارے انتظامات درہم برہم ہوجائیں گے۔ بھی متناقض واقع ہوئی ہیں۔ عقل و ہوئی کی کشکش اور اہوائے مختلفہ کی لڑائی میں سارے انتظامات درہم برہم ہوجائیں گے۔ مرکی و تمناکیا کرتے تھے لَوْ اَنَّ عِندَدَنا ذِ کُرًا مِنَ الْاَوَّ لین لکُنَّا عِبَادَاللهِ الْمُخْلِصِینَ (صافات۔ رکوع ۵) میں اور ایسی آئی جس سے اُن کو قومی حیثیت سے عظیم الثان فخر و شرف عاصل ہوا، تواب منہ پھیرتے اور ایسے اعلی فضل و شرف کو ہاتھ سے گذار ہے ہیں۔

اَمُ تَسْئَلُهُمُ خَرُجًا فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ ﴿ وَ لِلهِ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللّ هُوَ خَيْرُ اللَّهِ زِقِيْنَ ﴾

وَ إِنَّكَ لَتَدُّعُوْهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ ﴿
وَ إِنَّ الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ عَنِ
الصِّرَاطِ لَلْكِبُونَ ﴿

وَلَوْ رَحِمُنٰهُمُ وَكَشَفْنَا مَا بِهِمُ مِّنَ ضُرِّ لَّلَجُّوْا فِي طُغْيَانِهِمُ يَعْمَهُوْنَ ﴿

۲)۔ یا تو ان سے مانگتا ہے کچھ محصول سو محصول تیرے
 رب کا بہتر ہے اور وہ ہے بہتر روزی دینے والا [۸۰]

۳ اور تو توبلاتا ہے ان کو سیدھی راہ پر

۸۷۔ اور جولوگ نہیں مانتے آخرت کوراہ سے ٹیڑھے ہو گئے ہیں [۸۱]

۵۷۔ اور اگر ہم ان پر رخم کریں اور کھول دیں جو تکلیف پہنچی ان کو تو بھی برابر لگے رہیں گے اپنی شرارت میں بہلے ہوئے [۸۲]

۸۰۔ نبی کی دعوت بے لوث ہے: یعنی آپ دعوت و تبلیغ اور نصیحت و خیر نواہی کر کے ان سے کسی معاوضہ کے طلب گار نہیں ۔ خدا تعالیٰ نے دارین کی جو دولت آپ کو مرحمت فرمائی ہے وہ اس معاوضہ سے کہیں بہتر ہے۔

۸۱۔ آتھ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت صراط متنقیم کی طرف ہے: یعنی آپ کے صدق وامانت کا عال سب کو معلوم ہے۔ جو کلام آپ لائے اس کی خوبیاں اظہر من الشمس میں۔ معاذ اللہ آپ کو خلل دماغ نہیں، ان سے کسی معاوضہ کے طالب نہیں، جو کلام آپ لائے اس کی خوبیاں الکس میدھا اور صاف راستہ ہے جس کو ہر سیدھی عقل والا بسہولت سمجھ سکتا ہے۔ کوئی ایج پیچ

نہیں۔ ٹیڑھا ترچھا نہیں۔ ہاں اس پر چلنا ان ہی کا صہ ہے جو موت کے بعد دوسری زندگی مانتے ہوں اور اپنی بدانجامی سے ڈرتے ہوں، جے انجام کا ڈر اور عاقبت کی فکر ہی نہیں وہ کب سیدھے راسۃ پر چلے گا، یقیناً ٹیڑھا رہے گا۔ اور سیدھی سی بات کو بھی اپنی کجروی سے کج بنا لے گا۔

۱۸۔ یعنی تکلیف سے نکال کر آرام دیں تب بھی احمان نہ مانیں اور شرارت و سرکشی سے بازنہ آئیں۔ حضرت کی دعا سے ایک مرتبہ مکہ والوں پر قحل پڑا تھا، پھر حضرت ہی کی دعا سے کھلا۔ شایدیہ اسی کو فرمایا یا یہ مطلب ہے کہ اگر ہم اپنی رحمت سے ان کے نقصان دور کر دیں یعنی قرآن کی سمجھ دیدیں تب بھی یہ لوگ اپنے ازلی خسران اور سوء استعداد کی وجہ سے اطاعت و انقیاد اختیار کرنے والے نہیں کا قال تعالیٰ وَ لَوْ عَلِمَ اللّٰهُ فِیْهُمْ خَیْرًا لَا سَمَعَهُمْ وَ لَوْ اَسْمَعُهُمْ لَتَوَلَّوْ اَ وَهُمْ مُعْرِضُون (انفال۔ رکوع)

وَلَقَدُ آخَذُنْهُمْ بِالْعَذَابِ فَمَا اسْتَكَانُوا لِرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ ﴿

حَتَّى إِذَا فَتَحُنَا عَلَيْهِمُ بَابًا ذَا عَذَابٍ عَلَيْهِمُ سَابًا ذَا عَذَابٍ عَلَيْهِمُ سَلِسُونَ عَلَيْ اللهُ مُنْلِسُونَ عَلَيْهِمُ اللهُ مَنْلِسُونَ عَلَيْهِمُ اللهُ مَنْلِسُونَ عَلَيْهِمُ اللهُ مَنْلِسُونَ عَلَيْهِمُ اللهُ مَنْلِسُونَ عَلَيْهِمُ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُل

وَ هُوَ الَّذِيِّ اَنْشَا لَكُمُ السَّمْعَ وَ الْاَبْصَارَ وَ الْاَفْدِدَةَ ﴿ قَلِيْلًا مَّا تَشُكُرُونَ ﴿

وَ هُوَ الَّذِي ذَرَاكُمْ فِي الْأَرْضِ وَ اللَّهِ تُحْشَرُوْنَ ﴿

۲۶۔ اور ہم نے پکڑا تھا ان کو آفت میں پھر نہ عاجزی
 کی اینے رب کے آگے اور نہ گردگڑائے [۸۳]

۱۵ یمال تک که جب کھول دیں ہم ان پر دروازہ ایک سخت آفت کا تب اس میں ان کی آس اولے گی [۸۴]

۸ - اور اسی نے بنا دئے تمہارے کان اور آتکھیں اور
 دل تم بہت تھوڑا حق مانتے ہو[۸۵]

۹)۔ اور اسی نے تم کو پھیلا رکھا ہے زمین میں اور اسی
 کی طرف جمع ہوکر جاؤ کے [۸۱]

۸۳ مثلاً قحط وغیرہ آفات مسلط ہوئیں تب بھی عاجزی کر کے خدا کی بات یہ مانی۔

۸۴ ۔ کفار پر آفت: اس سے یا تو آخرت کا عذاب مراد ہے یا شاید وہ دروازہ لڑائیوں کا کھلا جس میں تھک کر عاجز ہوئے ۔

۸۵۔ انسانوں کی ناشکری: کانوں سے اس کی آیات تنزیلیہ کو سنو اور آمکھوں سے آیات تکوینیہ کو دیکھواور دلوں سے دونوں کو سمجھنے

کی کوشش کرو۔ ان نعمتوں کا شکریہ تھاکہ اللہ کی دی ہوئی قوتوں کو ان کے کام میں لاتے لیکن ایسا نہ ہوا۔ اکثر آدمیوں نے اکثر اوقات میں ان قوتوں کو بیجا خرچ کیا۔

۸۶ ۔ وہاں ہرایک کوشکرگذاری اور ناشکری کا بدلہ مل جائے گا۔ اس وقت کوئی شخص یا کوئی عمل غیر عاضر نہ ہو سکے گا۔ جس نے پھیلایا اس کوسمیٹنا کیا مشکل ہے۔

> > بَلُ قَالُوُا مِثْلَ مَا قَالَ الْاَوَّ لُوْنَ ﴿

قَالُوَّا ءَاذَا مِتْنَا وَ كُنَّا تُرَابًا وَّ عِظَامًا ءَ إِنَّا لَمُ عَفَامًا ءَ إِنَّا لَمُ مَعُوْ ثُوْنَ ﴿

لَقَدُ وُعِدُنَا نَحُنُ وَابَآؤُنَا هٰذَا مِنْ قَبُلُ إِنْ هٰذَآ إِلَّا اللَّهُ اللَّوَّلِينَ ﴿

۸۰۔ اور وہی ہے جلاتا اور مارتا اور اس کا کام ہے بدلنا رات اور دن کا سوکیا تم کو سمجھ نہیں [۸۰]

۸۱۔ کوئی بات نہیں یہ تو وہی کمہ رہے ہیں جیسا کھا کرتے تھے پہلے لوگ

۸۲۔ کہتے ہیں کیا جب ہم مرگئے اور ہو گئے مٹی اور ہڈیاں کیا ہم کوزندہ ہوکر اٹھنا ہے

۸۳۔ وعدہ دیا جاتا ہے ہم کو اور ہمارے باپ دادوں کو یہی بہت بیاں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہملوں کی [۸۸]

۸۷۔ اللہ تعالی کی قدرت کاملہ: زندہ سے مردہ اور مردہ سے زندہ، یا اندھیرے سے اجالا اور اجالے سے اندھیراکر دینا جس کے قبضہ میں ہے اس کی قدرت عظیمہ کے سامنے کیا مشکل ہے کہ تم کو دوبارہ زندہ کر دے اور آئکھوں کے آگے سے ظلمتِ جمل کے پردے اٹھا دے۔ جس کے بعد حقائق اشیاء ٹھیک منکشف ہو جائیں، جیسا کہ قیامت میں ہوگا۔ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَرَ حَدِيْد ۔

۸۸۔ مرد کر دوبارہ زندہ ہونے پر کفار کے احمقانہ شکوک: یعنی عقل و فہم کی بات کچھ نہیں محض پرانے لوگوں کی اندھی تقلید کئے علیہ جارہے ہیں، وہ ہی دقیانو سی شکوک پیش کرتے ہیں جوان کے پیشروکیا کرتے تھے، یعنی مٹی میں مل کر اور ریزہ ریزہ ہو کر ہم کیسے زندہ کئے جائیں گے؟ ایسی دور از عقل باتیں جو ہم کو سنائی جا رہی ہیں پہلے ہمارے باپ دادوں سے بھی کہی گئی تھیں۔ لیکن ہم نے تو آج تک خاک کے ذروں اور ہڑیوں کے ریزوں کو آدمی بنتے نہ دیکھا۔ ہونہ ہویہ سب قصے کھانیاں ہیں جو پہلے لوگ

گھڑگئے تھے۔ اور اب ان ہی کی نقل کی جا رہی ہے۔

قُلُ لِّمَنِ الْاَرْضُ وَمَنَ فِيهَا إِنَ كُنْتُمُ تَعُلَمُونَ ﴿

سَيَقُو لُونَ لِلهِ ﴿ قُلْ اَفَلَا تَذَكُّرُونَ ﴿

قُلُ مَنُ رَّبُ السَّمَٰوٰتِ السَّبَعِ وَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ ﷺ

سَيَقُو لُونَ لِلهِ ﴿ قُلْ اَفَلَا تَتَّقُونَ ﴿

قُلْ مَنْ بِيدِه مَلَكُوْتُ كُلِّ شَيْءٍ وَ هُوَ يُحِيْرُ وَ لَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ يُجِيْرُ وَ لَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ

سَيَقُوْ لُوْنَ لِلهِ ﴿ قُلْ فَانِّي تُسْحَرُ وُنَ ﴿

بَلُ اَتَيْنٰهُمُ بِالْحَقِّ وَ إِنَّهُمُ لَكُذِبُوْنَ ﴿

۸۴۔ تو کہہ کس کی ہے زمین اور جو کوئی اس میں ہے بتاؤاگر تم جانتے ہو

۸۵۔ اب کہیں گے سب کچھ اللہ کا ہے تو کمہ مچھر تم روچے نہیں [۸۹]

۸۶۔ تو کہہ کون ہے مالک ساتوں آسمان کا اور مالک اس بڑے تخت کا

۸۰۔ اب بتائیں گے اللہ کو تو کہہ پھر تم ڈرتے نہیں [۹۰]

۸۸۔ تو کہہ کس کے ہاتھ میں ہے حکومت ہر چیز کی اور وہ بچا لیتا ہے اور اس سے کوئی بچا نہیں سکتا بتاؤاگر تم جانتے ہو

۸۹۔ اب بتائیں گے اللہ کو [۹] تو کہ پھر کھاں سے تم پر جادوآ پڑتا ہے [۹۲]

.9 \_ كوئى نهيں ہم نے ان كو پہنچايا سے اور وہ البت جھوٹے میں [۹۳]

۸۹ ۔ اللہ کی عائمیت کا بیان: کہ جس کا قبضہ ساری زمین اور زمینی چیزوں پر ہے، کیا تمہاری مثت خاک اس کے قبضہ سے باہر ہو گی؟

.٩ ۔ کہ اتنا بڑا شہنشاہ تمہاری ان گنتا نیوں اور نافرمانیوں پر تم کو دھر گھییٹے ۔ کیا یہ انتہائی گنتاخی نہیں کہ اس شہنشاہ مطلق کوایک ذرہ

بے مقدار سے عاجز قرار دینے لگے۔

91۔ یعنی ہر چیز پر اسی کا اختیار چلتا ہے جس کو چاہے وہ پناہ دے سکتا ہے۔ لیکن کوئی دوسرا اس کے مجرم کو پناہ نہیں دے سکتا۔ ۹۲۔ جس سے مسحور ہو کرتم ہوش و تواس کھو بیٹے ہو کہ ایسی موٹی باتیں بھی نہیں سمجھ سکتے۔ جب تمام زمین و آسمان کا مالک وہ ہی ہوا اور ہر چیزاسی کے زیر تصرف واقتدار ہوئی، توآفر تمہارے بدن کی ہڑیاں اور ریزے اس کے قبضہ اقتدار سے نکل کر کھال چلے جائیں گے کہ ان پر وہ قادر مطلق اپنی مثیت نافذ نہ کر سکے گا۔

۹۳ یعنی دلائل و شواہد سے ظاہر کر دیا گیا کہ جو کچھ ان سے کہا جا رہا ہے موہو صیح اور حق ہے اور وہ لوگ محض جھوٹے خیالات کی پیروی کر رہے ہیں ۔

او۔ اللہ نے کوئی بدیٹا نہیں کیا اور نہ اس کے ساتھ کسی کا عکم چلے یوں ہوتا تو لیجاتا ہر عکم والا اپنی بنائی چیز کو اور چڑھائی کرتا ایک پر ایک [۹۳] اللہ نرالا (پاک) ہے ان کی بتلائی باتوں سے [۹۵]

مَا اتَّخَذَ اللهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ اللهِ عَمَّا اللهُ اللهِ عَلَا اللهِ عَمَّا اللهِ عَمَا اللهِ عَمَّا اللهِ عَمَا اللهِ عَمَّا اللهِ عَمَا اللهِ عَمْلُهُ وَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

۹۲۔ جاننے والا چھپے اور کھلے کا وہ بہت اوپر ہے اس سے جبکویہ شریک بتلاتے میں [۹۶]

علِمِ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ فَتَعْلَى عَمَّا عُلَى عَلَى عَل

۹۵۔ توحید کے مثاہداتی دلائل: یعنی زمین وآسمان اور ذرہ ذرہ کا تنها مالک و مختار وہ ہی ہے، نہ اسے بیٹے کی ضرورت نہ مددگار کی، نہ اس کی عکومت و فرمازوائی میں کوئی شریک جے ایک ذرہ کا متقل اختیار ہو۔ ایسا ہوتا تو ہر ایک با اختیار عالم اپنی رعایا کو لے کر علیحدہ ہو جاتا اور اپنی جمعیت فراہم کر کے دوسرے پر چڑھائی کر دیتا اور عالم کا یہ مضبوط و محکم نظام چندروز بھی قائم نہ رہ سکتا۔ سورہ ججگی آیت کو کان فیصما اللھ آلا الله لفسدتا کے فوائد میں اس کی تقریر کی جا چگی ہے۔ ملاحظہ کرلی جائے۔ عمم سے باہر ہو مار سکے یا ایک ذرہ اس کے عکم سے باہر ہو سکے۔ سکے۔

**97۔** یعنی جس کی قدرت عامہ و مامہ کا حال پہلے بیان ہو چکا، اور علم محیط ایسا کہ کوئی ظاہر و باطن اور غیب وشہادت اس سے پوشیدہ

نہیں۔ اس کی عکومت میں کیا وہ چیزیں شریک ہونگی جن کی قدرت اور علم وغیرہ سب صفات محدود و مستعار میں ؟ استغفراللہ۔

قُلُ رَّبِ إِمَّا تُرِينِي مَا يُوْعَدُونَ ﴿

رَبِّ فَلَا تَجْعَلْنِي فِي الْقَوْمِ الظّلِمِينَ عَ

وَ إِنَّا عَلَى أَنْ نُّرِيكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقْدِرُونَ عَلَى

إِدْفَعُ بِالَّتِي هِيَ اَحْسَنُ السَّيِّئَةَ لَا نَحْنُ السَّيِّئَةَ لَا نَحْنُ السَّيِّئَةَ لَا نَحْنُ الْعَامُ بِمَا يَصِفُونَ ﴿

وَ قُلُ رَّبِ اَعُوْذُ بِكَ مِنْ هَمَزْتِ الشَّيْطِينِ

۹۳ ۔ توکمہ اے رب اگر تو دکھانے لگے مجھ کو جوان سے وعدہ ہوا ہے

۹۴ \_ تواے رب مجھ کو نہ کربوان گنہ گار لوگوں میں [۹۶] ۹۵ \_ اور ہم کو قدرت ہے کہ تجھ کو دکھلا دیں جو ان

سے وعدہ کر دیا ہے ۹۶۔ بری بات کے جواب میں وہ کہہ جو بہتر ہے ہم نوب جانتے میں جو یہ بتاتے میں [۹۸]

94۔ اور کہہ اے رب میں تیری پناہ چاہتا ہوں شیطان کی چھیڑے [99]

42۔ مومنین کوایک دعاکی ہدایت: یعنی حق تعالیٰ کی جناب میں ایسی گتاخی کی جاتی ہے تو یقینا کوئی سخت آفت آکر رہے گ۔

اس لئے ہر مومن کو ہدایت ہوئی کہ اللہ کے عذاب سے ڈرکر یہ دعا مائے کہ جب ظالموں پر عذاب آئے توالی مجھ کواس کے ذیل میں شامل نہ کرنا جیسا کہ عدیث میں آیا وَ إذا اَرَدُتَّ بِقَوْمِر فِئْنَةً فَتَوَقَّنِیْ غَیْرَ مَفْتُونِ ۔ مطلب یہ ہے کہ غداوندا ہم کو ایان واحیان کی راہ پر متنقیم رکھ۔ کوئی ایسی تقصیر نہ ہوکہ العیاذ باللہ تیرے عذاب کی لیسٹ میں آ جائیں۔ جیسے دوسری جگہ ارشاد ہوا۔ وَ انتَّقُو ا فِئْنَةً لا تُصِیّبَنَّ الَّذِیْنَ ظَلَمُو ا مِنْکُمْ خَاصَّةً (انفال رکوع س) یماں حضور النَّالِیَامِ کو مخاطب بنا کر دوسروں کوسانا ہے اور یہ قرآن کریم کی عام عادت ہے۔

98۔ برائی کا جواب بھلائی سے: یعنی ہم کو قدرت ہے کہ تمہاری آئکھوں کے سامنے دنیا ہی میں ان کو سزا دیدیں لیکن آپ کے مقام بلنداور اعلیٰ اخلاق کا مقتضی یہ ہے کہ ان کی برائی کو بھلائی سے دفع کریں جمال تک اس طرح دفع ہو سکتی ہو۔ اور ان کی بیودہ بکواس سے مثلعل نہ ہوں اس کو ہم خوب جانتے ہیں، وقت پر کافی سزا دی جائے گی۔ آپ کے اغاض اور زم برباؤ کا اثر یہ ہوگا کہ بہت سے لوگ گرویدہ ہوکر آپ کی طرف جھکیں گے اور دعوت واصلاح کا مقصود حاصل ہوگا۔

99۔ شیطان سے استعادہ: پہلے شاطین الانس کے ساتھ برہاؤکرنے کا طریقہ بتلایا تھا۔ لیکن شاطین الجن اس طریقہ سے متاثر نہیں ہوسکتے کوئی تدبیریا نرمی ان کورام نہیں کر سکتی۔ اس کا علاج صرف استعادہ ہے یعنی اللہ تعالیٰ کی پناہ میں آ جانا، تا وہ قادر مطلق ان کی چھیڑ غانی اور شر سے محفوظ رکھے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ شیطان کی چھیڑ یہ ہی کہ دین کے سوال و جواب میں بے موقع غصہ چڑھے اور لڑائی ہورڈے۔ اسی پر فرمایا کہ برے کا جواب دے اس سے بہتر۔

# وَ أَعُوْذُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُ وَنِ 🕾

میرے پاس آئیں <sup>[۱۰۰]</sup> ۹۹ یہاں تک کہ جب پہنچ ان میں کسی کو موت کھے گااہے رب مجھ کو پھر بھیجدو

۹۸۔ اور پناہ تیری چاہتا ہوں اے رب اس سے کہ

حَتَّى إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُوْنِ ﴿

۱۰۰۔ شاید کچھ میں بھلا کام کر لوں اس میں جو پیچھے چھوڑ آیا

[۱۰] ہر گر: نہیں یہ ایک بات ہے کہ وہی کہتا ہے [۱۰]

اور ان کے چیچھے پردہ ہے اس دن تک کہ اٹھائے جائیں [۱۰]

لَعَلِّيَّ اَعْمَلُ صَالِحًا فِيْمَا تَرَكُتُ كَلَّا النَّهَا كَلِّمَ الْحَافِيْمَا تَرَكُتُ كَلَّا النَّهَا كَلِمَةُ هُوَقَآبِلُهَا وَمِن وَّ رَآبِهِمُ بَرُزَخُ كَلِمَةُ هُوَقَآبِلُهَا وَمِن وَّ رَآبِهِمُ بَرُزَخُ اللَّهِ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ اللَّهِ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ اللَّهِ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ اللَّهُ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾

۱۰۰ یعنی کسی عال میں بھی شیطان کو میرے پاس بنہ آنے دیجئے کہ مجھ پر وہ اپنا وار کر سکے۔

۱۰۱۔ نزع کے وقت کفار کا پچھتاوا۔ یعنی آپ ان کفار کی برائیوں کو بھلے طریقہ سے دفع کرتے رہئے۔ اور بوباتیں یہ بناتے ہیں ان کو ہمارے توالہ کیجئے یماں تک کہ ان میں سے بعض کی موت کا وقت آپنے اور نزع کی عالت میں مبادی عذاب کا معائمنہ کر کے پچھتاوا شروع ہواس وقت تمنا کریں گے کہ اے پروردگارا قبر کی طرف لیجانے کے بجائے ہم کو پھر دنیا کی طرف واپس کر دو۔ تا گذشتہ زندگی میں جو تقصیرات ہم نے کی ہیں اب نیک عمل سے ان کی تلافی کر سکیں۔ آئندہ ہم ایسی فطائیں ہر گزنہیں کریں گذشتہ زندگی میں و تقصیرات ہم نے کی ہیں اب نیک عمل سے ان کی تلافی کر سکیں۔ آئندہ ہم ایسی فطائیں ہر گزنہیں کریں گے۔ کا قال تعالیٰ وَ اَذَفِقُوا مِمَّا رَزَقُنَا کُمْ مِنْ قَبْلِ اَنْ یَاتِیَ اَحَدَکُمُ الْمُوْتُ فَیَقُولُ رَبِّ لَوْ لَا اَخْرَتِیْنَ (منافقون رکوع)

۱۰۲: نزع کے وقت کفار کا پچھتاوا: یعنی اجل آ جانے کے بعداس کام کے لئے ہرگز واپس نہیں کیا جا سکتا۔ اور بالفرض واپس کر

دیا جائے توہر گرنیک کام نہ کرے گا، وہ ہی شرارتیں پھر سوجھیں گی وَ لَوْ دُدُّو لَعَادُوْ الِمَانُهُوْ اَ عَنْهُ وَ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُوْنَ وَ اِللَّامِ رَوْعَ اللَّهُ وَ اللَّ

۱۰۳ عالم برزخ: یعنی ابھی کیا دیکھا ہے، موت ہی سے اس قدر گھبراگیا۔ آگے اس کے بعدایک اور عالم برزخ آتا ہے جہاں پہنچ کر دنیا والوں سے پر دہ میں ہو جاتا ہے اور آخرت بھی سامنے نہیں آتی۔ ہاں عذاب آخرت کا تھوڑا سا نمونہ سامنے آتا ہے جس کا مزہ قیامت تک پڑا چکھتارہے گا۔

فَاِذَا نُفِخَ فِي الصُّوْرِ فَلاَ انْسَابَ بَيْنَهُمُ يَوْمَ بِذِقَ لَا يَتَسَاّ ءَلُوْنَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

فَمَنُ ثَقُلَتُ مَوَازِينُهُ فَأُولَيِكَ هُمُ الْمُفَلِحُونَ عَلَى الْمُفَلِحُونَ عَلَى الْمُفَلِحُونَ عَلَى الْمُفَلِحُونَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وَ مَنْ خَفَّتُ مَوَازِينُهُ فَأُولَلِكَ الَّذِينَ خَسِرُوَّا انْفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خُلِدُونَ ﴿
تَلْفَحُ وُجُوْهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِينَهَا كُلِحُونَ

تَلْفَحُ وُجُوْهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِينَهَا كُلِحُونَ

۱۰۱۔ پھر جب بھونک ماریں صور میں تو نہ قرابتیں ہیں ان میں اس دن اور نہ ایک دوسرے کو پوچھے [۱۰۴] ۱۰۲۔ سوجسکی بھاری ہوئی تول تو وہی لوگ کام لے نکلے

۱۰۳۔ اور جس کی ہلکی نکلی تول سو وہی لوگ ہیں جو ہار بیٹھے اپنی جان دوزخ ہی میں رہا کریں گے

۱۰۴۔ جھلس دے گی انکے منہ کو آگ اور وہ اس میں بد شکل ہورہے ہوں گے [۱۰۵]

۱۰۲۔ قیامت میں ایک دوسرے سے بیزاری: یعنی عالم برزخ کے بعد قیامت کی گھڑی ہے دوسری مرتبہ صور پھونکنے کے بعد قیامت میں الکوراکریں گے۔ اس وقت ہرایک شخص اپنی فکر میں مشغول ہوگا۔ اولاد ماں باپ سے، بھائی بھائی اور میاں بیوی سے سروکار نہ رکھے گا۔ ایکدوسرے سے بیزار ہوں گے، کوئی کسی کی بات نہ پوچھے گا۔ یکو مَر یکورُ الْمَرَ وُ مِنْ اَخِیْدِ وَ اُمِّهِ وَ اَبِیْدِ وَ صَاحِبَتِهِ وَ بَنِیْدِ لِکُلِّ اَمْرِی وَ مِّنْهُمْ یَوْمَدِ شَانُ یُکُونِیْدِ (عبس کے بعد دوسرے وقت ممکن ہے بعض قرابتوں سے کچھ نفع پہنے جائے کا قال وَ الَّذِینَ اَمَنُوا وَ اتَّبَعَتَهُمْ مُن ہے بعض قرابتوں سے کچھ نفع پہنے جائے کا قال وَ الَّذِینَ اَمَنُوا وَ اتَّبَعَتَهُمْ

ذُرِّ يَّتُكُمُ مِإِيْمَانِ ٱلْحَقْنَابِهِمُ ذُرِّ يَتَكُمُ وَمَآ ٱلْتُنْكُمُ مِّنْ عَمَلِهِمْ مِّنْ شَيْءٍ (طور ركوع ١) (تنبير)

قیامت میں حضور النُّولِیَّا ہُم کے نسبی اور صهری تعلق کا فائدہ: بعض اعادیث میں نبی کریم النَّالِیِّهُم نے فرمایا کہ قیامت کے دن سارے نسب اور دامادی کے تعلقات منقطع ہو جائیں گے (یعنی کام نہ دیں گے ) ""اِلاَ نسِیُ وَصِیرِی"" (بجز میرے نسب اور صہر کے ) معلوم ہواکہ حضور ﷺ اللہ اللہ کے تعلقات عموم سے مشتنی ہیں۔ اسی مدیث کو سن کر حضرت عمر ؓ نے ام کلثوم بنت علی بن ابی طالب سے نکاح کیا اور چالیس ہزار درہم مہر باندھا حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں۔ ''وہاں باپ بیٹا ایک دوسرے کے شامل نہیں، ہرایک سے اس کے عل کا صاب ہے۔

۱۰۵۔ دوزخ کی ہولناک سزا: جلتے جلتے بدن سوج جائے گا، نیچے کا ہونٹ لٹک کر ناف تک اور اوپر کا بھول کر کھورڈی تک پہنچ جائے گا اور زبان باہر نکل کر زمین میں کٹنتی ہوگی جے دوزخی پاؤں سے روندیں گے۔ (اللجم احفظنا منہ ومن سائرانواع العذاب )

اللَمْ تَكُنُ النِّي تُتَلِّى عَلَيْكُمْ فَكُنْتُمْ بِهَا تُكَذِّبُونَ 🕮

قَالُوا رَبَّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقُوتُنَا وَكُنَّا ١٠٦ بوك الدرب زوركيام پرمارى كم بختى نے اور قَوْمًا ضَآلِّينَ 🚍

> رَبَّنَا اَخْرِجُنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدُنَا فَإِنَّا ظلِمُوْنَ

> > قَالَ اخْسَئُوا فِيهَا وَ لَا تُكَلِّمُونِ 🚍

إِنَّهُ كَانَ فَرِيْقُ مِّنُ عِبَادِى يَقُوْلُوْنَ رَبَّنَآ امَنَّا فَاغُفِرُ لَنَا وَارْحَمْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الرِّحِمِينَ 📆

ا ۱۰۵ کیا تم کو سنائی نه تھیں ہاری آیتیں پھر تم ان کو

رہے ہم لوگ بہکے ہوئے

۱۰۷۔ اے ہمارے رب نکال لے ہم کواس میں سے اگر ہم مپھر کریں تو ہم گندگار [۱۰۰]

۱۰۸۔ فرمایا پڑے رہو بچٹکارے ہوئے اس میں اور مجھ

۱۰۹۔ ایک فرقہ تھا میرے بندوں میں جو کہتے تھے اے رب ہمارے ہم یقین لائے سومعاف کر ہم کو اور رحم کر ہم پر اور توسب رحم والوں سے بہترہے [۱۰۸] ۱۰۶ء کفار کوانگی تکذیب پر تنبیہ: یعنی اس وقت ان سے یوں کہیں گے ۔ گویا جن باتوں کو دنیا میں جھٹلایا کرتے تھے، اب آمکھوں سے دیکھ لوسچی تھیں یا جھوٹی ؟

۱۰۷ کفار کا اعتراف گناہ اور پچھتاوا: یعنی اعتراف کریں گے کہ بیثک ہماری بدبختی نے دھکا دیا جو سیدھے راستہ سے بہک کر اس ابدی ہلاکت کے گڑھے میں آپڑے۔ اب ہم نے سب کچھ دیکھ لیا۔ ازراہ کرم ایک دفعہ ہم کویماں سے نکال دیجئے۔ پھر کبھی ایساکریں تو گنرگار، جو سزا پاہے دیجئے گا۔

۱۰۸ کفار کو حق تعالی کا جواب: یعنی بک بک مت کرو، جو کیا تھا اب اس کی سزا بھگتو۔ آثار سے معلوم ہوتا ہے کہ اس جواب کے بعد پھر فریاد منقطع ہو جائے گی۔ بجز فیروشیق کے کچھ کلام نہ کر سکیں گے۔ العیاذ باللہ۔

فَاتَّخَذْتُمُو هُمْ سِخْرِيًّا حَتَّى أَنْسَوْكُمْ الله يُحرِّمُ نِي ان كُو مُصْوَل مِي يَرُا يَهَال تك كه ذِ كُرِيُ وَ كُنْتُمُ مِّنْهُمُ تَضْحَكُونَ 📾

> إِنِّي جَزَيْتُهُمُ الْيَوْمَ بِمَا صَبَرُوٓ الْا أَنَّهُمْ هُمُ الْفَآيِزُونَ

قُلَ كُمُ لَبِثُتُمُ فِي الْأَرْضِ عَدَدَسِنِينَ عَنَ اللَّهُ اللَّهُ عَدَدَ سِنِينَ عَلَا اللَّهُ

قَالُوُا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ فَسَــَل الُعَا دِينَ

قُلَ إِنْ لَّبِثْتُمُ إِلَّا قَلِيْلًا لَّوْ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَعُلَمُوْ نَ 🕮

أَفَحَسِبْتُمُ أَنَّمَا خَلَقُنْكُمْ عَبَثًا وَّ أَنَّكُمْ اِلَيْنَالَا تُرْجَعُونَ 📾

بھول گئے انکے چیچے میری یاد اور تم ان سے ہنستے رہے [۱۰۹]

ااا۔ میں نے آج دیا ان کو بدلہ انکے صبر کرنے کا کہ وہی ہیں مراد کو پہنچنے والے [۱۱۰]

۱۱۲۔ فرمایا تم کتنی دیر رہے زمین میں برسوں کی گنتی

١١٣ بولے ہم رہے ایک یا کچھ دن سے کم تو بوچھ لے گنتی والوں سے ["]

۱۱۴۔ فرمایا تم اس میں بہت نہیں تھوڑا ہی رہے ہواگر تم جانتے ہوتے [س]

۱۱۵۔ سوکیاتم خیال رکھتے ہوکہ ہم نے تم کو بنایا کھیلنے کو اورتم ہمارے پاس پھر کرینہ آؤگے [""]

اور ان کی دنیا میں مسلمان جب اپنے رب کے آگے دعا واستغفار کرتے تو تم کو ہنسی سوجھتی تھی۔ اس قدر ٹھٹھاکرتے اور ان کی نیک خصلتوں کا اتنا مذاق اڑاتے تھے کہ ان کے پیچھے رو کرتم نے مجھے بھی یاد نہ رکھا، گویا تمہارے سر پر کوئی ماکم ہی نہ تھا ہو کسی وقت ان حرکتوں پر نوٹس لے اور ایسی سخت شرار توں کی سزا دے سکے۔

۱۱۰۔ صبر کرنے والوں کا اجر: بیچارے مسلمانوں نے تمہاری زبانی اور علی ایذاؤں پر صبر کیا تھا، آج دیکھتے ہو تمہارے بالمقابل ان کو کیا پھل ملا، ان کواییے مقام پر پہنچا دیا گیا جمال وہ ہر طرح کامیاب اور ہر قسم کی لذتوں اور مسرتوں سے ہمکنار ہیں۔

ااا۔ دنیا کی زندگی کی حقیقت: یعنی فرشتول سے جنہول نے ہرنیکی بدی گن رکھی ہے یہ بھی گنا ہو گا۔ ""زمین میں رہنا"" یعنی قبر میں رہنا یا دنیا کی عمریہ بھی وہاں تھوڑی نظرآئے گی۔ یہ پوچھنا اس واسطے کہ دنیا میں عذاب کی شنانی کیا کرتے تھے، اب جانا کہ شناب ہی آیا ۔ کذافی موضح القرآن ۔

۱۱۲ یعنی واقعی دنیا کی عمر تھوڑی ہی تھی۔ لیکن اگر اس بات کو پیغمبروں کے کہنے سے دنیا میں سمجھ لیتے تو کبھی اس متاع فانی پر مغرور ہوکر انجام سے غافل مذہوتے اور وہ گتا خیاں اور شرارتیں مذکرتے جن کا دنیا کی زائل و فانی لذتوں میں پڑ کر ارتکاب کیا۔ ۱۱۳۔ دوسری زندگی کے بغیر حیات دنیا بے مقصد ہے: یعنی دنیا میں تو نیکی بدی کا پورا نتیجہ نہیں ملتا۔ اگر اس زندگی کے بعد دوسری زندگی بنہ ہو توگویا یہ سب کارغابنہ محض کھیل تماشہ اور بے نیتجہ تھا۔ سوحق تعالیٰ کی جناب اس سے بہت بلند ہے کہ اسکی نسبت ایسارکیک خیال کیا جائے۔

> فَتَعْلَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ ۚ لَاۤ إِلٰهَ إِلَّا هُوَ ۚ رَبُّ الْعَرْشِ الْكُرِيْمِ 👜

وَمَنْ يَدُعُ مَعَ اللهِ إِلْهًا اخْرَ لَا بُرُهَانَ لَهُ بِهِ لَا فَاِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَرَبِّهِ ﴿ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكُفِرُونَ 🕮

وَ قُلُ رَّبِّ اغْفِرُ وَارْحَمُ وَ اَنْتَ خَيْرُ ع الرّحِمِينَ ﴿

١١٦ مو بهت اوپر ہے اللہ وہ بادشاہ سچا کوئی عاکم نہیں اس کے سوائے مالک اس عزت کے تخت کا [۱۱۳]

ا ا۔ اور جو کوئی لگارے اللہ کے ساتھ دوسرا عاکم جس کی سند نہیں اس کے پاس مواس کا حیاب ہے اس کے رب کے نزدیک [۱۵] بیثک مطلانہ ہو گا منکروں کا

۱۱۸۔ اور توکہ اے رب معاف کر اور رحم کر اور تو ہے بہتر سب رحم والوں سے [۱۱۱] ۱۱۲۔ جب وہ بالا وبرتر، شنشاہ، مالک علی الا طلاق ہے تو ہو نہیں سکتا کہ وفاداروں اور مجرموں کو یوں کسمپر سی کی عالت میں چھوڑ دے۔

اا۔ یعنی وہاں صاب ہوکر مقدار جرم کے موافق سزا دی جائے گی۔

۱۱۱۔ ایک استغفار کی تعلیم: یعنی ہماری تقصیرات سے درگذر فرما اور اپنی رحمت سے دنیا وآفرت میں سرفراز کر۔ تیری رحمت بے نہایت کے سامنے کوئی چیز مشکل نہیں۔

ان آیات کی فضیلت: اَفَحَسِبْتُمْ سے ختم سورت کی یہ آیتیں بہت بڑی فضیلت اور تاثیر رکھتی میں، جس کا ثبوت بعض اعادیث سے ہوا ہے۔ اور مثائخ نے تجربہ کیا ہے۔ چاہئے کہ ان آیات کا وردر کھا جائے فاتمہ پر دعاء تبرکا وتفاؤلا نقل کرتا ہوں ہو رسول کریم اللّٰی کُیونکہ اس کے الفاظ ان آیات کے مناسب میں۔ اَللّٰهُمَّ اِنِّی طَلَمْتُ نَفْسِی ظُلمَتُ نَفْسِی ظُلمَتُ نَفْسِی ظُلمَتُ نَفْسِی ظُلمَتُ اَللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اَللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمَ اللّٰهُ ال

تم سورة المومنون بفضله ومنه وحن توفيقه ونرجومنه اكال بقيه الفوائد.

ركوعاتهاه

## ٢٢ سُوْرَةُ النُّوْرِ مَدَنِيَّةُ ١٠٢

ایاتها ۲۲

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ یہ ایک سورت ہے کہ ہم نے آثاری اور ذمہ پر لازم کی اور آثاریں اس میں باتیں صاف ٹاکہ تم یادر کھو<sup>[1]</sup>

۲۔ بدکاری کرنے والی عورت اور مرد سو مارو ہر ایک کو دونوں میں سے سوسو دڑے [۲] اور نہ آوے تم کو ان پر ترس اللہ کے عکم چلانے میں اگر تم یقین رکھتے ہواللہ پر اور چھلے دن پر [۳] اور دیکھیں ان کا مارنا کچھ لوگ مسلمان [۴]

۳۔ بدکارمرد نہیں نکاح کرتا مگر عورت بدکار سے یا شرک والی سے اور بدکار عورت سے نکاح نہیں کرتا مگر بدکار مرد یا مشرک <sup>[۵]</sup> اور یہ حرام ہوا ہے ایمان والوں پر <sup>[۱]</sup>

سُوُرَةُ اَنْزَلْنٰهَا وَ فَرَضْنٰهَا وَ اَنْزَلْنَا فِيهَآ ايْتٍ بَيِّنْتٍ لَّعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ۞

اَلزَّانِيَةُ وَ الزَّانِيَ فَاجُلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ " وَ لَا تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأْفَةُ فِي دِيْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤُمِنُونَ بِاللهِ وَ رَأْفَةُ فِي دِيْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤُمِنُونَ بِاللهِ وَ الْيَوْمِ الْأُخِرِ وَلْيَشْهَدُ عَذَا بَهُمَا طَآيِفَةُ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ عَنَا اللهِ عَذَا اللهِ عَذَا اللهِ عَنَا اللهِ عَنْ اللهِ عَنَا اللهِ عَنَا اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ

اَلرَّانِيَ لَا يَنُكِحُ إِلَّا زَانِيَةً اَوْ مُشُرِكَةً "وَّ الرَّانِيَةُ اَوْ مُشُرِكَةً "وَّ الزَّانِيَةُ لَا يَنُكِحُهَآ إِلَّا زَانٍ اَوْ مُشْرِكُ أَ الزَّانِ اَوْ مُشْرِكُ أَ وَ حُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴿

ا۔ سورہ نورکی فضیلت کا بیان: یہ سورت بعض نہایت ضروری احکام و عدود، امثال و مواعظ، حقائق توحید اور بہت ہی اہم تنبیات و اصلاحات پر مثمل ہے۔ اس کا سب سے زیادہ ممتاز اور سبق آموز حصہ وہ ہے جس کا تعلق قصہ ""افک" سے ہے۔ ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ پر منافقین نے ہو جھوٹی تہمت لگائی تھی اس میں بعض سادہ دل اور مخلص مسلمانوں کے پائے استقامت کو مجھی قدرے لغزش ہوگئی تھی۔ جس کا خطرناک اثر نہ صرف عائشہ صدیقہ کی پوزیش پر پڑتا تھا، بلکہ ایک حیثیت سے خود پینمبر علیہ

السلوۃ والسلام کی بارگاہ مجدد شرف تک پہنچتا تھا، اس لئے ضروری ہوا کہ قرآن کریم پورے اہتام اور قوت سے ایہی نوفناک غلط کاری یا غلط فہمی کی اصلاح کرے اور ہمیشہ کے لئے ایمانداروں کے کان کھول دے کہ آئندہ کبھی دشمنوں کے پروہیگنڈے سے متاثر ہوکر ایسی ٹھوکر نہ کھائیں پیغمبر علیہ السلام کا مرتبہ رفیع یا امهات المومنین کی پاک و متحرم حیثیت ایسی نہیں جس کے مجھنے اور یاد رکھنے میں کوئی مسلمان کسی وقت بھی ذرا سا تسامل روا رکھے۔ شاید اسی لئے سورت کا آغاز ان الفاظ سے فرمایا سُور دُھُ یاد رکھنے میں کوئی مسلمان کسی وقت بھی ذرا سا تسامل روا رکھے۔ شاید اسی لئے سورت کا آغاز ان الفاظ سے فرمایا سُور دُھُ کا اُنے اُنے اُنے اُنے کہ متحق میں اور بہت زیادہ محفوظ رکھنے اور لازم پکڑنے کے متحق میں ۔ اور جو صاف صاف نصیحتیں اور کھری کھری باتیں اس سورت میں بیان فرمائی گئین میں، اس اور لازم پکڑنے کے متحق میں ۔ اور جو صاف صاف نصاف نصاف کے لئے اس سے غفلت نہ رکھے۔ ورنہ دین و دنیا کی اتان ہم سے۔

۲۔ زنا کرنے والوں کی سزا: یہ سزااس زانی اور زانیہ کی ہے جو آزاد، عاقل، بالغ ہواور نکاح کئے ہوئے نہ ہویا نکاح کرنے کے بعد ہم بستری نہ کر چکے ہوں اور جو آزاد نہ ہواس کے پچاس دڑے لگتے ہیں، اس کا حکم پانچویں پارہ کے اول رکوع کے ختم پر مذکور ہے۔ اور جو عاقل یا بالغ نہ ہووہ مکلف ہی نہیں۔

۳۔ مجرم پرترس کھاکر سزاؤں میں تبدیلی کرنے کی ممانعت: یعنی اگر اللہ پریقین رکھتے ہوتواس کے احکام و عدود جاری کرنے میں کچھے پس و پیش نہ کرو۔ ایسا نہ ہو کہ مجرم پرترس کھاکر سزا بالکل روک لویا اس میں کمی کرنے لگو۔ یا سزا دینے کی ایسی ہلکی اور غیر مؤثر طرز اختیار کرو کہ سزا سزا نہ رہے۔ خوب سمجھے لوکہ اللہ تعالیٰ حکیم مطلق اور تم سے زیادہ اپنے بندوں پر مہربان ہے اس کا کوئی حکم سخت ہویا نرم مجموعہ عالم کے حق میں حکمت ورحمت سے خالی نہیں ہوسکتا۔ اگر اس کے احکام و عدود کے اجراء میں کوتاہی کرو گئے تو آخرت کے دن تمہاری پکڑ ہوگی۔

۷۔ منظرعام پر سنزا دینے کا حکم: یعنی سنزاتنائی میں نہیں، مسلمانوں کے مجمع میں دینی چاہئے کیونکہ اس رسوائی میں سنزاکی تنځمیل و تشهیر اور دیکھنے سننے والوں کے لئے سامان عبرت ہے۔ اور شایدیہ بھی غرض ہوکہ دیکھنے والے مسلمان اس کی عالت پر رحم کھا کر عفوومغفرت کی دعاکریں گے۔ واللہ اعلم۔

۵۔ فعل زماکی شناعت: زماکی سنزا ذکر کرنے کے بعد اس فعل کی غایت و شناعت بیان فرماتے ہیں۔ یعنی جو مردیا عورت اس عادت شنیع میں مبتلا ہیں حقیقت میں وہ اس لائق نہیں رہتے کہ کسی عفیف مسلمان سے ان کا تعلق از دواج وہم بستری قائم کیا جائے۔ ان کی پلید طبیعت اور میلان کے مناسب تو یہ ہے کہ ایسے ہی کسی بدکار و تباہ عال مرد و عورت سے یا ان سے بھی برتر کسی مشرک و مشرکہ سے ان کا تعلق ہو۔

زانی اور زائیہ کا نکاح: کا قال تعالی الْخَبِیْتْ لِلْحَبِیْتْ مَا لَا لَحْبِیْتْ وَالْحَبِیْتْ وَالْحَبِیْتْ وَالْحَبِیْتْ وَالْحَبِیْتْ وَالْحَبِیْتْ وَالْحَبِیْتْ وَالْحَبِیْتْ وَالْحَبِیْتْ وَالْحَبِیْتْ وَالْحَبِیْتُ وَالْحَبِیْتُ وَالْحَبِیْتُ وَالْطَیّبِیْتِ (موره نور) کند ہم جنس باہم پرواز، کبوتر باز با باز۔ ان کی حرکت کا اصلی اقتضاء تو یہ ہی تھا۔ اب یہ جداگانہ امر ہے کہ حق تعالیٰ نے دوسری مصالح و علم کی بناء پر کسی نام نهاد مسلمان کا مشرک و مشرکہ سے عقد جائز نهیں رکھا۔ یا مثلاً بدکار مرد کا پاکباز عورت سے نکاح ہو جائے تو بالکل باطل نهیں مصالح از تنبیہ) آیت کی جو تقریر ہم نے کی وہ بالکل سل اور بے تکاف ہے اس میں لایڈ کے معنی وہ لئے گئے ہو الشّلطان لایک خیرہ مخاورات میں لئے جاتے ہیں نفی لیاقت فعل کو نفی فعل کی حیثیت دیدی گئی۔ فاقم واستقم۔

1- یعنی زنا مومنین پر حرام ہے: ایک مومن مومن رہتے ہوئے یہ حرکت کیے کرے گا۔ حدیث میں ہے۔ لَا یَزَ نِی الزَّ انِی جِدِیْنَ یَزَ نِیْ وَهُو مُتُو مِنْ یا یہ مطلب ہوا کہ زانیہ سے نکاح کرنا ان پاکباز مردول پر حرام کیا گیا ہے جو صیح اور حقیقی معنول میں مومنین کہلانے کے مستحق ہیں۔ یعنی تکوینی طور پر ان کے پاک نفوس کو ایسی گندی جگہ کی طرف مائل ہونے سے روک دیا گیا ہے۔ اس وقت حُرِّمَ کی فریق اَهلِکناها میں لئے گئے ہے۔ اس وقت حُرِّمَ کے معنی وہ ہول گے جو حَرِّمَ مَنا عَلَیْهِ المَر اضِعَ میں یا "حرّامٌ علی قریق اَهلِکناها میں لئے گئے ہیں۔ واللہ اعلم۔

وَالَّذِيْنَ يَرُمُونَ الْمُحْصَنْتِ ثُمَّ لَمْ يَاتُوا بِاَرْبَعَةِ شُهَدَآءَ فَاجُلِدُوْهُمْ ثَمْنِیْنَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُوْا لَهُمْ شَهَادَةً اَبَدًا وَ اُولَلِكَ هُمُ الفسِقُونَ ﴿

إِلَّا الَّذِينَ تَابُوًا مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ وَ اَصۡلَحُوا ۚ فَاللّٰهَ عَنُورً وَ مَا مُحُوا ۚ فَاللّٰهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿

۲۔ اور جو لوگ عیب لگاتے ہیں حفاظت والیوں کو (پاکدامنوں کو) پھر نہ لائے چار مرد شاہد [۶] تو ماروان کو اسی دڑے اور نہ مانوان کی گواہی کھی [۸] اور وہی لوگ میں نافرمان [۹]

۵۔ مگر جنوں نے توبہ کرلی اس کے بیچھے اور سنور گئے تو اللہ بخشے والا مہربان ہے [۱۰]

﴾ پاکدامن عورتوں پر زما کی تہمت کا بیان: یعنی ایسی پاکدامن عورتوں کو زما کی تہت لگائیں جن کا بدکار ہونا کسی دلیل یا قرینہ شرعیہ سے ثابت نہیں۔ اس کی سزا بیان فرماتے ہیں اور یہ ہی حکم پاکباز مردوں پر تہمت لگانے کا ہے۔ چونکہ یہ آیات ایک

عورت کے قصہ میں نازل ہوئیں اس لئے ان ہی کا ذکر فرمایا، اگر چار گواہ پیش کر دیے اور ان کی شمادت بقاعدہ شریعت پوری اتری تو مقذوف یا مقذوفہ پر عدزنا جاری کی جائے گی۔

۸۔ مدّ قذف کا بیان: یہ سزا قاذف (تمهت لگانے والے) کی ہوئی کہ (مقذوف کے مطالبے پر) اسی دڑے لگائے جائیں اور آئندہ ہمیشہ کے لئے (معاملات) میں مردودالشہادت قرار دیا جائے۔ خفیہ کے نزدیک توبہ کے بعد بھی اس کی شہادت معاملات میں قبول نہیں کی جاسکتی۔

9۔ تہمت ثابت نہ کرنے والے فاسق ہیں: اگر واقع میں جان بوچھ کر جھوٹی تہمت لگائی تھی تب توان کا فاسق و نافرمان ہونا ظاہر ہے اور اگر واقعی سچ بیان کیا تھا لیکن جانتے تھے کہ چار گواہوں سے ہم اپنا دعویٰ ثابت نہیں کر سکیں گے توایسی بات کا اظہار کرنے سے بجزایک مسلمان کی آبروریزی اور پردہ دری سے کیا مقصود ہوا جو بجائے خود ایک مستقل گناہ ہے اور علماء نے اس کو کبائر میں شار کیا ہے۔

۱۰ یعنی توبہ اور اصلاح عال کے بعد اللہ کے نافرمان بندوں میں اس کا شمار نہ رہے گا۔ گو پچھلے قذف کی سزا میں مردود الشمادت پھر بھی رہے۔ یہ ہی مذہب سلف میں سے قاضی شریح، ابراہیم نخفی، سعید بن جبیر، منحول، عبدالرحمن بن زید بن جابر، حن بصری، محمد بن سیرین اور سعید ابن المسیب رحمہم اللہ کا ہے۔ کافی الدرالمنثور وابن کثیر۔

وَالَّذِيْنَ يَرُمُونَ اَزُواجَهُمْ وَلَمْ يَكُنَ لَّهُمْ شُهَدَآءُ اِلَّآ اَنْفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ اَحَدِهِمْ شُهَدَآءُ اللهِ اللهِ لَا اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ اللهُ عَلَيْهِ إِنْ مَا اللهُ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ اللهُ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ مَا اللهُ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ عَلَيْهِ إِنْ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهَا اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهَا ال

وَيَدُرَؤُا عَنْهَا الْعَذَابَ اَنْ تَشُهَدَ اَرْبَعَ شَهْدَتٍ بِاللهِ لَاِنَّةُ لَمِنَ الْكُذِبِيْنَ ﴿

1۔ اور جو عیب لگائیں اپنی جوروؤں کو ["] اور شاہد نہ ہوں انکے پاس سوائے انکی جان کے توالیے شخص کی گواہی کی بیہ صورت ہے کہ چار بار گواہی دے اللہ کی قسم کھا کر مقرر وہ شخص سچا ہے

﴾۔ اور پاپنجویں باریہ کہ اللہ کی پھٹکار ہواس شخص پر اگر ہو وہ جھوٹا

۸۔ اور عورت سے ٹل جائے ماریوں کہ وہ گواہی دے چارگواہی اللہ کی قسم کھا کر مقرروہ شخص جھوٹا ہے 9۔ اور پاپنویں یہ کہ اللہ کا غضب آئے اس عورت پر اگر وہ شخص سچاہے [۱۲]

۱۰۔ اور اگر نہ ہوتا اللہ کا فضل تمہارے اور اور اسکی رحمت اور یہ کہ اللہ معاف کرنے والا ہے حکمتیں جانے والا توکیا کچھ نہ ہوتا ["] وَالْخَامِسَةَ اَنَّ غَضَبَ اللهِ عَلَيْهَا إِنْ كَانَ مِنَ الصَّدِقِيْنَ ۞

وَلَوْ لَا فَضُلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَ اَنَّ إِلَا فَضُلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَ اَنَّ إِ

اا۔ بیوبوں پر ہمت: یعنی زما کی تمت لگائے یا اپنے بچپر کو کھے کہ میرے نطفہ سے نہیں۔

11۔ لعان کا تافون: یعنی بواپنی یوی پرزاکی متمت لگائے اولاً اس سے چار گواہ طلب کئے بائیں گے اگر پیش کر دہ تو مورت پر حدزنا جاری کر دی جائے گی۔ اگر گواہ نہ لا سکا تواس کو کہا جائے گا کہ چار مرتبہ قسم کھا کر بیان کرے کہ وہ اپنے دعوے میں تچا ہے درنا جاری کر دی جائے گائی ہے۔ اس میں جھوٹ منہیں بولا) گویا چارگواہوں کی جگہ فود اس کی یہ چار طفیہ شادتیں ہوئیں اور رسینی پہنچوں مرتبہ یہ الفاظ کہنے ہوں گے کہ ''اگر وہ اپنے دعوے میں جھوٹ ہوئے اور پانچوں مرتبہ یہ الفاظ کہنے ہوں گے کہ ''اگر وہ اپنے جھوٹے ہوئے کا اقرار کرے، تو عدقذف لگے گی جو اور پانچ مرتبہ وہ ہی الفاظ کے بواور مذکورہ بالا اور گا کہ یا اپنے جھوٹے ہوئے کا اقرار کرے، تو عدقذف لگے گی ہو اور گا گردی۔ اور یا پانچ مرتبہ وہ ہی الفاظ کے بواور مذکورہ وہئے۔ اگر کہہ لئے تو پھر عورت سے کہا جائے گا کہ وہ چار مرتبہ قسم کھا کر اور یا پانچ مرتبہ وہ ہی الفاظ کے بواور پہنچوں دفعہ یہ الفاظ کے کہ ''اللہ کا غضب آئے اس عورت پر آگر یہ مرد اپنے دعوے میں سے ہوئی ہورت یہ الفاظ مذکورہ بالا اس کی تکذیب کرے۔ اگر اس نے بھی مرد کی طرح یہ الفاظ کہ دیے اور ''لعان '' سے فراغت ہوئی تواس عورت سے صحبت اور دواعی صحبت سب حرام ہوگئے پھر اگر مرد نے اس دعورت کو طلاق دے دی فبا وریہ قاضی ان میں تفریق کو اور یا بالفاظ مذکورہ بالا اس کی تکذیب کرے۔ اگر اس نے بھی مرد کی طرح یہ عورت کے دور فوں رضامند نہ ہوں ایعنی زبان سے کہ دے کہ میں ہوگی۔ (تنبیہ) زوجین سے اس طرح الفاظ کہوانے کو شریعت میں لعان کہت عمیں مورت میں طرح الفاظ کہوانے کو شریعت میں مان کہت میں مورت قذف ازواج کے ساتھ مخصوص ہے عام محصنات کے قذف کا وہ ہی حکم ہے جو اور پر کی آیات میں مذکور ہو

۱۳ لعان کا حکم اللہ کا بڑا فضل ہے: یعنی اگریہ حکم لعان مشروع نہ ہوتا تو قذف کے عام قاعدہ کے موافق زوج پر حد قذف آتی اوریا

ساری عمر نون کے گھونٹ پیتا۔ کیونکہ ممکن ہے وہ سچا ہو۔ بخلاف غیر شوہر کے کہ وہ اظہار میں مضطر نہیں، اس لئے اس کے قانون میں ان امور کی رعایت ضرور نہیں دوسری طرف اگر محض غاوند کے قعیں کھانے پرزنا کا ثبوت ہو جایا کرتا تو عورت کی سخت مصیبت تھی۔ عالانکہ ممکن ہے وہ ہی بھی ہو۔ اسی طرح اگر عورت کو قسیں کھانے پر یقینا بری سمجھ لیا جاتا تو مرد پر عد قذف واجب ہو جاتی باوجودیکہ اس کے صادق ہونے کا بھی مساوی اختال موجود ہے۔ پس ایسے طور پر لعان کا مشروع کرنا کہ سب کی رعایت رہے یہ اثر ہے تق تعالیٰ کے فضل ورحمت اور حکمت کا، کیونکہ فریقین میں سے جو سچا ہو وہ بے محل سزا سے پچ گیا۔ اور جھوٹے کی دنیا میں پردہ پوشی کر کے مہلت دی گئی کہ شاید توبہ کر لے۔ پھر اس کی توبہ کا قبول کر لینا یہ اثر صفت توابیت کا ہوا۔

اا۔ جو لوگ لائے ہیں یہ طوفان [۱۳] تمہیں میں ایک جاعت ہیں [۱۵] تم اس کو نہ سمجھو برا اپنے حق میں بلکہ یہ بہتر ہے تمہارے حق میں [۱۳] ہر آدمی کے لئے ان میں سے وہ ہے جتنا اس نے گناہ کیایا اور جس نے اٹھایا ہے۔ اس کا برا ابوجھ اس کے واسطے برا عذاب ہے [۱۸]

۱۱۔ کیوں نہ جب تم نے اس کو سنا تھا خیال کیا ہوتا ایمان والے مردوں اور ایمان والی عورتوں نے اپنے لوگوں پر بھلا خیال اور کھا ہوتا یہ صریح طوفان ہے [۱۸] إِنَّ الَّذِينَ جَآءُو بِالْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِّنْكُمْ لَا تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَّكُمْ لَا يَحْسَبُوهُ شَرًّا لَّكُمْ لَا يَحْسَبُوهُ شَرًّا لَّكُمْ مَا اكْتَسَبَ مِنَ لَكُمْ لَا يَكُمُ لَا يَكُمُ لَا يَكُمُ الْكَتَسَبَ مِنَ لَكُمْ لَا يَكُمُ لَا يَكُمُ الْكَتَسَبَ مِنَ الْلِاثُمِ وَالَّذِي تَوَلَّى كِبُرَهُ مِنْهُمُ لَهُ عَذَابُ الْمِرْقَ عَظِينَهُمْ فَا لَا عَذَابُ عَظِينَهُمْ فَا لَمُ عَذَابُ عَظِينَهُمْ فَا اللَّهُ عَذَابُ عَظِينَهُمْ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَذَابُ عَظِينَهُمْ فَا اللَّهُ اللَّهُ عَذَابُ عَظِينَهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَذَابُ عَظِينَهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُعْلَقُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمِلُهُ الْمُعْمِلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلَالِمُ اللَّهُ الْمُعُلِمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْلَمُ ا

لَوُ لَآ إِذْ سَمِعْتُمُونُهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ الْمُؤْمِنُكُ وَ قَالُوا هَذَآ إِنْكُمُّ بِينُ ﴿ وَقَالُوا هَذَآ إِنْكُمُّ بِينُ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مُّ بِينُ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

۱/۱ واقعہ افک: یمال سے اس طوفان کا ذکر ہے جو حضرت عائشہ صدیقہ پر اٹھایا گیا تھا۔ واقعہ یہ ہے کہ نبی کریم الٹھایا ہم اونٹ علیحدہ میں غزوہ بنی المصطلق سے واپس مدینہ تشریف لا رہے تھے، حضرت عائشہ صدیقہ بھی ہمراہ تھیں، ان کی سواری کا اونٹ علیحدہ تھا، وہ ہودہ میں پردہ چھوڑ کر بیٹے جاتیں۔ جال ہودے کو اونٹ پر باندھ دیتے۔ ایک منزل پر قافلہ شھرا ہوا تھا، کوچ سے ذرا پہلے حضرت عائشہ کو قضائے عاجت کی ضرورت پیش آئی۔ جس کے لئے قافلہ سے علیحدہ ہوکر جنگل کی طرف تشریف لے گئیں، وہاں اتفاق سے ان کا ہار ٹوٹ گیا۔ اس کی تلاش میں دیر لگ گئی یمال چھے کوچ ہوگیا۔ جال حب عادت اونٹ پر ہودہ باندھنے آئے

اوراس کے پردے پڑے رہنے سے گان کیا کہ حضرت عائشہ اس میں تشریف رکھتی ہیں۔ اٹھاتے وقت بھی شبہ نہ ہواکیونکہ ان کی عمر تھوڑی تھی اور بدن بہت ہلکا بھلا تھا۔ غرض جالوں نے ہودہ باندھ کر اونٹ کو چلتا کر دیا۔ حضرت عائشہ والیں آئیں تو وہاں کوئی نہ تھا۔ نہایت استقلال سے انہوں نے یہ رائے قائم کی کہ یہاں سے اب جانا غلاف مصلحت ہے۔ جب آگے جا کر میں نہ ملوں گی تو یہیں تلاش کرنے آئیں گے۔ آخر وہیں قیام کیا، رات کا وقت تھا، ندیند کا غلبہ ہوا وہیں لیٹ گئیں۔

حضرت صفوان بن معطل ہے حضرت صفوان بن معطل گرے پڑے کی خبر گیری کی غرض سے قافلہ کے پیچھے کچھ فاصلہ سے رہا کرتے تھے، وہ اس موقع پر صبح کے وقت پہنچے۔ دیکھا کوئی آدمی پڑا سوتا ہے۔ قریب آگر پہچانا کہ حضرت عائشہ ہیں (کیونکہ پردہ کا حکم آنے سے پہلے انہوں نے ان کو دیکھا تھا) دیکھ کر گھبرا گئے اور اِنّا بِلّٰهِ وَ اِنّا اِلْمَیْهِ رَاجِعُونَ بڑھا جس سے ان کی آنگھ کھل گئی۔ فورًا چہرہ چا در سے ڈھانک لیا۔ حضرت صفوان نے اونٹ ان کے قریب لاکر بھلا دیا۔ یہ اس پر پردہ کے ساتھ سوار ہو گئیں۔ انہوں نے اونٹ کی نکیل پکڑکر دو پہر کے وقت قافلہ میں جا ملایا۔

عبداللہ بن اُبی کی شرات: عبداللہ بن اُبی بڑا نبیث بدباطن اور دشمن رسول اللہ اللّٰہ اِبّی شا، اسے ایک بات ہا تھ آگئہ اور بدبخت نے واہی تباہی بکنا شروع کیا۔ اور بعض بھولے بھالے مسلمان بھی (مثلاً مردول میں سے حضرت حمان، حضرت منا منظم سے صفرت ممند بنت مجش ) منافقین کے مغیانہ پر ویکینڈا سے متاثر ہوکر اس قیم کے افوسناک تذکرے کرنے لگے۔ عمواً مسلمانول کو اور نود جناب رسول کریم اللّٰہ اِللّٰہ اُللّٰہ اُللّٰ کو اس قیم کے واہیات تذکرول اور شہرتول سے سخت صدمہ تھا۔ ایک مہینہ تک یہ ہی چرچا رہا حضور سنتے اور بغیر تحقیق کچھ نہ کہتے مگر دل میں خفا رہتے۔ ایک ماہ بعدام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ کو اس شہرت کی اطلاع ہوئی شدت نم سے بیتاب ہوگئیں اور بھار پڑگئیں۔ شب وروز روتی تھیں۔ ایک منٹ کے لئے آلونہ تھمتے تھے۔ اسی دوران میں بہت سے واقعات پلیش آئے اور گفتگوئیں ہوئیں جو شیح بخاری میں مذکور میں اور پڑھنے کے قابل میں۔ آز حضرت صدیقہ کی برأت میں نود حق تعالیٰ نے قرآن کریم میں سورہ "نور" کی یہ آیتیں اِنَّ الَّذِینَ جَا مُ وَ بِالّٰ فَكِ الْحَ سے دورتک میں مورہ سے میں اور بلاشہ جتنا فرکرتیں تھوڑا تھا۔

10۔ سازش کرنے والے تمہاری ہی جاعت کے لوگ ہیں: یعنی طوفان اٹھانے والے خیرسے وہ لوگ ہیں جو جھوٹ یا پچ اسلام کا نام لیتے اور اپنے کو مسلمان بتلاتے ہیں ان میں سے چند آدمیوں نے مل کریہ سازش کی اور کچھ لوگ نادانستہ انکی عیارانہ سازش کا شکار ہوگئے تاہم خدا کا احمان ہے کہ جمہور مسلمان ان کے جال میں نہیں پھنے۔

۱۶۔ مسلمانوں کی تسلی: یہ خطاب ان مسلمانوں کی تسلی کے لئے ہے جنہیں اس واقعہ سے صدمہ پہنچا تھا بالحضوص عائشہ صدیقۃ اور

ان کا گھرانہ کہ ظاہر ہے وہ سخت غمزدہ اور پریثان تھے۔ یعنی گو بظاہر یہ پر چا بہت مکروہ، رنجیدہ اور ناخوشگوار تھا۔ لیکن فی الحقیقت تمہارے لئے اس کی نہ میں بڑی بہتری چھپی ہوئی تھی۔ آخر اتنی مدت تک ایسے جگر خراش حلوں اور ایذاؤں پر صبر کرنا کیا غالی جا سکتا ہے۔ کیا یہ شرف تھوڑا ہے کہ خود حق تعالیٰ نے اپنے کلام میں تمہاری نزاہت و برأت آثاری۔ اور دشمنوں کو رسوا کیا اور قیامت تک کے لئے تمہارا ذکر خیر قرآن پڑھنے والوں کی زبان پر جاری کر دیا۔ اور مسلمانوں کو پیغمبر علیہ السلام کی ازواج واہل بیت کا حق پہچاننے کے لئے ایساسبق دیا جو کبھی فراموش نہ ہو سکے ۔ فللہ الحد علیٰ ذلک ۔

ا۔ عبداللہ بن اُبی کیلئے عذاب عظیم: یعنی جس شخص نے اس فتنہ میں جس قدر حصہ لیا اسی قدر گناہ سمیٹا اور سزا کا متحق ہوا۔ مثلاً بعض خوش ہوکر اور خوب مزے لے کر ان واہیات باتوں کا تذکرہ کرتے تھے بعض اظہار افیوس کے طرز میں، بعض چھیڑ کر مجلس میں پر چا اٹھا دیتے، اور آپ نود چیکے سنا کرتے۔ بعض سن کر تردد میں رہ جاتے، بہت سے خاموش رہتے اور بہت سے سن کر جھٹلا دیتے۔ ان پیچھلوں کو پہند فرمایا اور سب کو درجہ بدرجہ کم وبیش الزام دیا۔ اور بڑا بوجھ اٹھانے والا منافقوں کا سردار عبداللہ بن ابی تھا جیسا کہ روایات کثیرہ میں تصریح ہے۔ یہ ہی خبیث لوگوں کو جمع کرتا اور ابھارتا اور نہایت چالا کی سے خود دامن بچا کر دوسروں سے اس کی اشاعت کرایا کرتا تھا۔ اس کے لئے آخرت میں بڑا عذاب تو ہے ہی، دنیا میں بھی ملعون خوب ذلیل ورسوا ہوا اور قیامت تک اسی ذلت و نواری سے یاد کیا جائے گا۔

۱۸۔ بے ثبوت بہتان کی تصدیق: "مسلمان کو چاہئے کہ اپنے مسلمان بھائی بہنوں کے ساتھ حن ظن رکھے۔ اور جب سنے کہ لوگ ایک نیک شخص پریوں ہی رجا بالغیب بری تہمتیں لگاتے ہیں تواپنے دل میں ایسے خیالات کوراہ یہ دے بلکہ انکو جھٹلائے۔ پیغمبر علیہ السلام نے فرمایا کہ جو کوئی پیٹے پیچے بھائی مسلمان کی مدد کرے۔ اللہ پیٹے پیچے اس کی مدد کرے گا۔ بے تحقیق تہمتیں تراشنا ایان سے بعید ہے۔ چاہئے کہ آدمی خود اپنی آبروپر دوسروں کی آبرو کو قیاس کر لے۔ جیسا کہ حضرت ابوابوب انصاری وغیرہ نے قصہ ""افک"" میں کیا ایک روز ان کی بیوی نے کہا کہ لوگ عائشہ صدیقہؓ کی نسبت ایسا کہتے ہیں، انہوں نے فرمایا کہ جھوٹے ہیں۔ کیا ایسا کام توکر <sup>سکت</sup>ی ہے؟ بولی ہر گزنہیں۔ فرمایا پھر ( صدیق کی بیٹی اور نبی کی بیوی ) عائشہ صدیقہ تجھ سے کہیں بڑھ کرپاک و صاف اور طاہر و مطهر ہیں، ان کی نسبت بے وجہ ایسا گان کیوں کیا جائے۔

لَوْ لَا جَا مُو عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءً فَإِذْ لَمْ الله الله وه ال بات رِ عار شامد پر جب نه

لائے شاہد تو وہ لوگ اللہ کے یہاں وہی میں جھوٹے [14]

۱۲۔ اور اگر نہ ہوتا اللہ کا فضل تم پر اور اسکی رحمت دنیا اور آخرت میں تو تم پر پڑ جاتی اس پر چاکرنے میں کوئی آفت بڑی [۲۰]

10۔ جب لینے لگے تم اس کو اپنی زبانوں پر اور بولنے
لگے اپنے منہ سے جس چیزکی تم کو خبر نہیں اور تم سمجھتے
ہواسکو ہلکی بات اور یہ اللہ کے یہاں بہت بڑی بات
ہے[17]

يَأْتُوا بِالشُّهَدَآءِ فَأُولَٰبِكَ عِنْدَ اللهِ هُمُ اللهِ هُمُ اللهِ هُمُ اللهِ هُمُ اللهِ هُمُ اللهِ هُمُ

وَ لَوْلَا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ فِي اللهُ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ فِي اللهُ نَيَا وَ اللهٰ خِرَةِ لَمَسَّكُمْ فِي مَآ اَفَضْتُمْ فِي مَآ اَفَضْتُمْ فِي مَآ اَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمُ فَيْ

إِذُ تَلَقَّوْنَهُ بِٱلسِنَتِكُمُ وَ تَقُولُوْنَ بِالْسِنَتِكُمُ وَ تَقُولُوْنَ بِالْمِائِوَ وَ اللَّهِ اللَّهِ تَحْسَبُوْنَهُ هَيِّنًا اللهِ قَ هُوَ عِنْدَ اللهِ اللهِ

19۔ بدکاری کی شمت لگاکر چارگواہ پیش نہ کرنا؛ یعنی اللہ کے حکم اور اس کی شہریعت کے موافق وہ لوگ جھوٹے قرار دیئے گئے ہیں جو کسی پر بدکاری کی شمت لگاکر چارگواہ پیش نہ کر سکیں۔ اور بدون کافی ثبوت کے ایسی سٹکین بات زبان سے بجتے پھریں۔ ۲۰۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے اس امت کو پیغمبر کے طفیل دنیا کے عذابوں سے بچایا ہے۔ نہیں تو یہ بات قابل تھی عذاب کے۔

ر موضح القرآن ) نیزتم میں سے مخلصین کو توبہ کی توفیق دے کر خطا معاف کر دی ورینہ منافقین کی طرح وہ بھی قیامت کے دن موضح القرآن ) نیزتم میں سے مخلصین کو توبہ کی توفیق دے کر خطا معاف کر دی ورینہ منافقین کی طرح وہ بھی قیامت کے دن

عذاب عظیم میں گرفتار ہوتے (العیاذ باللہ )۔

11۔ بلا تحقیق بہتان کا پر پا جرم عظیم ہے: یعنی عذاب عظیم کے مستی کیوں نہ ہوتے جبکہ تم ایسی بے تحقیق اور ظاہر البطلان بات کو ایک دوسرے کی طرف چاتا کر رہے تھے۔ اور زبان سے وہ اُلکل پچو باتیں نکالتے تھے جن کی واقعیت کی تمہیں کچھ بھی خبر نہ تھی۔ پھر طرفہ یہ ہے کہ ایسی سخت بات کو (یعنی کسی محصنہ خصوصا پیغمبر علیہ السلام کی زوجہ مطہرہ اور مومنین کی روعانی والدہ کو متم کرنا) جو اللہ کے زدیک بہت برا سنگین جرم ہے، محض ایک ہلکی اور معمولی بات سمجھنا، یہ اصل جرم سے بھی بڑھ کر جرم شاہ

17۔ اور کیوں نہ جب تم نے اس کو سنا تھا کہا ہوتا ہم کو نہیں لائق کہ منہ پر لائیں یہ بات اللہ تو پاک ہے یہ تو بڑا بہتان ہے[۲۲]

)۔ اللہ تم کو سمجھاتا ہے کہ پھر نہ کروایسا کام کبھی اگر تم ایان رکھتے ہو<sup>[۲۳]</sup>

۱۸۔ اور کھولتا ہے اللہ تمہارے واسطے پنے کی باتیں اور اللہ سب جانتا ہے حکمت والا ہے [۲۴] وَلَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوْهُ قُلْتُمُ مَّا يَكُونُ لَنَا اَنُ نَّتَكَلَّمَ بِهٰذَا ﴿ سُبُحٰنَكَ هٰذَا بُهْتَانُ عَظِيْمُ ﴿

يَعِظُكُمُ اللهُ أَنْ تَعُوْدُوْا لِمِثْلِهَ آبَدًا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِيْنَ ﴿

وَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ اللايْتِ ﴿ وَ اللهُ عَلِيْمُ اللَّهُ عَلِيْمُ عَكِيْمُ اللَّهُ عَلِيْمُ عَكِيْمُ اللهَ عَلِيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَ

۲۲۔ مسلمانوں کو کہنا چاہیے تھاکہ یہ بہتان عظیم ہے: یعنی اول تو حن ظن کا اقتضاء یہ تھاکہ دل میں بھی یہ خیال نہ گذرنے پائے بیساکہ اوپر ارشاد ہوا۔ لیکن اگر شیطانی اغواء سے فرض کیجئے کسی دل میں کوئی برا وسوسہ گذرے تو چر یہ جائز نہیں کہ ایسی ناپاک بات زبان پر لائی جائے۔ چاہئے کہ اس وقت مومن اپنی حیثیت اور دیانت کو ملحوظ رکھے اور صاف کہدے کہ ایسی بے سروپا بات کا زبان سے نکا لئا مجھ کو زیب نہیں دیتا۔ اے اللہ! توپاک ہے۔ کس طرح لوگ ایسی نامعقول بات منہ سے نکالے ہیں۔ بھلا جس پاکباز خاتون کو تو نے سیدالاندیاء اور راس المتقین کی زوجیت کے لئے چنا، کیا وہ (معاذ اللہ) خود بے آبر و ہو کر چینمبر کی آبر و کو بہۂ لگائے گی (عاشا ہا تم عاشا ہا) ہو نہ ہو دشمنوں نے ایک بے قصور پر بہتان باندھا ہے۔

۲۳۔ آئندہ ایسا نہ کرنے کی نصیحت: یعنی مومنین کو پوری طرح چوکس اور ہشار رہنا چاہئے۔ بدباطن منافقین کے چکموں میں کبھی نہ آئیں۔ ہمیشہ پیغمبر علیہ السلام اور آپ کے اہل بیت کی عظمت شان کو ملحوظ رکھیں۔

۲۴۔ ایعنی پتہ اس کا کہ یہ طوفان اٹھایا کس نے۔ معلوم ہوا کہ منافقین نے جو ہمیشہ دشمن تھے۔ اگلی آیت میں پتہ بتلا دیا۔ (کذا فی الموضح) عموماً مفسرین نے آیات سے مراد احکام، نصائح، حدود اور قبول توبہ وغیرہ کے مضامین لئے ہیں۔ اس وقت صفات علم و حکمت کے ذکر سے یہ غرض ہوگی کہ اللہ تعالیٰ تم میں سے مخلصین کی ندامت قلبی کا حال نوب جانتا ہے۔ اس لئے توبہ قبول کی اور چونکہ حکیم مطلق ہے اس لئے نہایت حکمت و دانائی کے ساتھ تمہاری سیاست کی گئی۔

إِنَّ الَّذِيْنَ يُحِبُّونَ أَنُ تَشِيُّعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِيْنَ امَنُوًا لَهُمْ عَذَابٌ اَلِيْمُ لَا فِي الدُّنْيَا وَ الْأُخِرَةِ وَ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَ اَنْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ عَلَيْ

وَ لَوْلَا فَضُلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ وَ اَنَّ عُ اللّهَ رَءُو فُ رَّحِيْمُ ﴿

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا لَا تَتَّبِعُوْا خُطُوٰتِ الشَّيْطنِ ﴿ وَ مَنْ يَّتَّبِعُ خُطُوٰتِ الشَّيْطنِ فَاِنَّهُ يَاْمُرُ بِالْفَحْشَآءِ وَ الْمُنْكَرِ ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ مَا زَكْبِي مِنْكُمْ مِّنُ اَحَدٍ اَبَدًا لَا قَ لَكِنَّ اللهَ يُزَكِّي مَنْ يَّشَا ءُ وَ اللهُ سَمِيْعُ عَلِيْمُ ﴿

۱۹۔ جو لوگ چاہتے ہیں کہ چرچا ہو بدکاری کا ایان والوں میں <sup>[۴۵]</sup> انکے لئے عذاب ہے دردناک دنیا اور آخرت میں [۲۶] اور اللہ جانتا ہے اور تم نہیں مانتے [۲۷]

۲۰ ـ اوراگرینه ہوتا اللہ کا فضل تم پر اوراسکی رحمت اور پیر کہ اللہ زمی کرنے والا ہے مہربان توکیا کچھ نہ ہوتا [۲۸]

۲۱۔ اے ایان والو نہ چلو قدموں پر شیطان کے اور جو کوئی چلے گا قدموں پر شیطان کے سووہ تو یہی بتلائے گا بیجائی اور بری بات [۲۹] اور اگرینه ہوتا اللہ کا فضل تم پر اور اس کی رحمت تو یه سنورنا تم میں ایک شخص بھی کبھی و لیکن اللہ سنوارہا ہے جس کو چاہے اور اللہ سب کچھ سنتا جانتا ہے [۳۰]

۲۵۔ بے حیائی پھیلانے والوں کی سزا: یعنی بدکاری پھیلے یا بدکاری کی خبریں پھیلیں۔ یہ چاہنے والے منافقین تھے۔ لیکن الکا تذکرہ کر کے مومنین کو بھی متنبہ فرمادیا کہ اگر فرض کروکسی کے دل میں ایک بری بات کا خطرہ گذرا اور بے پروائی سے کوئی لفظ زبان سے بھی کہہ گذرا تو چاہئے کہ اب ایسی مهل بات کا پر چاکرتا مذہ مچھرے۔ اگر خواہی مذخواہی کسی مومن کی آبروریزی کرے گا تو نوب سمجھ لے کہ اس کی آبرو بھی محفوظ نہ رہے گی۔ حق تعالیٰ اسے ذلیل و نوار کر کے چھوڑے گا۔ کافی الحدیث احدرحمہ اللہ۔ ۲۶۔ دنیا میں حد قذف، رسوائی اور قسم قسم کی سنزائیں اور آخرت میں دوزخ کی سنزا۔

۲۷۔ یعنی ایسے فتنہ پر دازوں کو خدا نوب جانتا ہے گوتم یہ جانتے ہو۔ اور یہ بھی اُسی کے علم میں ہے کہ کس کا جرم کتنا ہے اور

کس کی کیا غرض ہے۔ (تنبیہ) حبِ شیوع فاشہ، حدو کلینہ وغیرہ کی طرح اعال قلبیہ میں سے ہے مراتب قصد میں سے نہیں۔ اس لئے اس پر مانوذ ہونے میں اختلاف نہ ہونا چاہئے۔ فتلبہ لئہ۔

۲۸۔ مسلمانوں پراللہ کی رحمت اور فضل: یعنی یہ طوفان توالیا اٹھا تھا کہ نہ معلوم کون کون اس کی نذر ہوتے، لیکن اللہ تعالیٰ نے محض اپنے فضل ورحمت اور شفقت و مهربانی سے تم میں سے تائبین کی توبہ کو قبول فرمایا اور بعض کو عد شہرعی جاری کر کے پاک کیا اور جوزیادہ غبیث تھے ان کوایک گونہ مہلت دی۔

79۔ شیطان بے حیائی کی تعلیم دیتا ہے: یعنی شیطان کی چالوں سے ہشیار رہا کرو۔ مسلمان کا یہ کام نہیں ہونا چاہئے کہ شیاطین الانس والجن کے قدم بقدم چلنے لگے۔ ان ملعونوں کا تو مثن ہی یہ ہے کہ لوگوں کو بے حیائی اور برائی کی طرف لے جائیں تم جان بوجھ کر کیوں ان کے بھڑے میں آتے ہو۔ دیکھ لوشیطان نے ذرا ساچرکہ لگا کر کتنا بڑا طوفان کھڑا کر دیا اور کئی سیدھ سادھ مسلمان کس طرح اس کے قدم پر چل پڑے۔

۳۰ یعنی شیطان تو سب کو بگاڑ کر چھوڑتا ایک کو بھی سیدھے راسۃ پر نہ رہنے دیتا۔ یہ تو خدا کا فضل اور اس کی رحمت ہے کہ وہ اپنے مخلص بندوں کی دستگیری فرما کر بہتیروں کو محفوظ رکھتا ہے اور بعض کو مبتلا ہو جانے کے بعد توبہ کی توفیق دے کر درست کر دیتا ہے۔ یہ بات اسی خدائے واحد کے اختیار میں ہے اور وہ ہی اپنے علم محیط اور حکمت کاملہ سے جانتا ہے کہ کون بندہ سنوارے جانے کے قابل ہے اور کس کی توبہ قبول ہونی چاہئے۔ وہ سب کی توبہ وغیرہ کو سنتا اور ان کی قلبی کیفیات سے پوری طرح آگاہ

اور کشائش والے اس پر کہ دیں قرابتیوں کو اور مختاجوں کو اور مختاجوں کو اور کشائش والے اس پر کہ دیں قرابتیوں کو اور مختاجوں کو اور وطن چھوڑنے والوں کو اللہ کی راہ میں اور چاہئے کہ اللہ تم معاف کریں اور درگزر کریں کیا تم نہیں چاہئے کہ اللہ تم لاہم کو معاف کرے اور اللہ بخشے والا مہربان ہے [17]

۲۳۔ جو لوگ عیب لگاتے ہیں حفاظت والیوں بیخبرایان

وَ لَا يَأْتَلِ أُولُوا الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَ السَّعَةِ النَّ يُّوَّتُوا أُولِي الْقُرْبِي وَ الْمَسْكِينَ وَ الْمَسْكِينَ وَالْمُهْجِرِينَ فِي سَبِيْلِ اللهِ فَ وَلْيَعْفُوا وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفُحُوا الله تُحِبُّونَ اَنْ يَغْفِرَ الله لَكُمْ وَاللهُ عَفُورُ لَّحِيْمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَفُورُ لَّحِيْمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَفُورُ لَّحِيْمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَفُورُ لَّحِيْمُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

إِنَّ الَّذِيْنَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنْتِ الْغَفِلْتِ

والیوں کو ان کو پھٹکار ہے دنیا میں اور آخرت میں اور انکے لئے ہے بڑا عذاب<sup>[rr]</sup>

## الْمُؤْمِنٰتِ لُعِنُوا فِي الدُّنْيَا وَ الْأَخِرَةِ ۗ وَ لَهُمُ عَذَابُ عَظِيْمُ ﴿

الا۔ حضرت الوبکر کی قیم: حضرت عائشہ پر طوفان اٹھانے والوں میں بعض معلمان بھی نادانی سے شریک ہوگئے۔ ان میں سے ایک حضرت مسلح تھے ہوایک مفلس مہاج ہونے کے علاوہ حضرت الوبکر صدیق کے بھانجے یا غالہ زاد بھائی ہوتے ہیں۔ قصہ "افک" سے پہلے حضرت صدیق اکبڑان کی امداد اور خبرگیری کیا کرتے۔ جب یہ قصہ ختم ہوا اور عائشہ صدیقہ کی برات آسمان سے نازل ہو بھی تو صفرت الوبکر صدیق نے تم کھائی کہ آئندہ مسلح کی امداد نہ کروں گا۔ ثاید بعض دوسرے صحابہ کو بھی ایسی صورت پیش آئی ہو۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی یعنی تم میں سے جن کواللہ تعالیٰ نے دین کی بزرگی اور دنیا کی وسعت دی ہے انہیں لائق شہیں کہ ایسی قسم کھائیں ان کا ظرف بہت بڑا اور ان کے اخلاق بہت بلند ہونے باہمیں۔ بڑی جوانمردی تو یہ ہی ہے کہ برائی کا بدلہ بھلائی سے دیا جائے۔ مختاج رشتہ داروں اور خدا کے لئے وطن چھوڑنے والوں کی اعانت سے دشکش ہو جانا بزرگوں اور بمادروں کا کام نہیں ۔ اگر قسم کھائی ہے توایسی قسم کوپورا مت کرو۔ اس کا کفارہ اداکر دو۔

عفو و درگذر کی تعلیم: تمهاری شان یہ ہونی چاہئے کہ خطاکاروں کی خطا سے اغاض اور درگذر کرو۔ ایسا کرو گے تو حق تعالیٰ تمهاری کوتا ہیوں سے درگذر کرے گا۔ کیا تم حق تعالیٰ سے عفو و درگذر کی امید اور نواہش نہیں رکھتے ؟ اگر رکھتے ہو تو تم کو اس کے بندوں کے معاملہ میں یہ ہی نوانتیار کرنی چاہئے۔ گویا اس میں قت خلق باخلاق الله کی تعلیم ہوئی۔ اعادیث میں ہے کہ حضرت الوبکڑ نے جب سنا اللا تُحِبُونَ اَنْ یَعْفِورَ اللهُ لَکُمْ (کیا تم نہیں چاہتے کہ اللہ تم کو معاف کرے؟) تو فورًا بول اٹھے۔ بالی یکا ربینک اے پروردگارا ہم ضرور چاہتے ہیں) یہ کہ کر مسطح کی جو امداد کرتے تھے بدستور جاری فرما دی بلکہ بعض روایات میں ہے کہ پہلے سے دگنی کر دی۔ رضی اللہ عنہ۔

٣٦ - ازواج مطهرات پر شمت لگانے والے اسلام سے فارج میں: صیحین کی مدیث میں ہے۔ اِجْتَنِبُوا السَّبْعَ الموبقات الشِرَك بالله وقتل النفسِ الَّتِی حَرَّمَ اللهُ اِلَّا بِالْحَقِّ وَا كُلَ الرِّبوا وَا كل مال اليتيم وَالتَّولِي يَوْمَ الزِّحف وَقَذَف المُحْصِنَات الْمُؤْمِنَاتِ الْغَافِلاتِ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ قذف مُصنات مطلقا مملکات میں سے ہے۔ پھران میں سے بھی ازواج مطهرات بالخفوص ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ کا قذف توکس درجہ کا گناہ ہوگا علماء نے تصریح کی ہے کہ ان آیات کے نزول کے بعد جو شخص عائشہ صدیقہ یا ازواج مطهرات میں سے کسی کو

۲۴۔ جس دن کہ ظاہر کر دیں گی ان کی زبانیں اور ہاتھ اور یاؤں جو کچھ وہ کرتے تھے [۳۳]

۲۵۔ اس دن پوری دے گا انکواللہ ان کی سزاجو چاہئے اور جان لیں گے کہ اللہ وہی ہے سچا کھولنے والا [۳۳]

۲۶۔ گندیاں ہیں گندوں کے واسطے اور گندے واسطے گندیوں کے اور ستھریاں ہیں ستھروں کے واسطے اور ستھرے واسطے ستھریوں کے [۴۵] وہ لوگ بے تعلق میں ان باتوں سے جو یہ کہتے میں [۳] ایکے واسطے بخش

يَّوْمَ تَشُهَدُ عَلَيْهِمُ ٱلْسِنَتُهُمْ وَ ٱيْدِيُهِمْ وَ اَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ ﴿

يَوْمَبِذٍ يُّوَفِّيُهِمُ اللهُ دِيْنَهُمُ الْحَقَّ وَ يَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ الْمُبِينُ ﴿

ٱلْخَبِيئْتُ لِلْخَبِيئْتِينَ وَ الْخَبِيئُونَ لِلْخَبِيَثْتِ ۚ وَ الطَّيِّبْتُ لِلطَّيِّبِينَ وَ الطَّيِّبُوْنَ لِلطَّيِّبٰتِ ۚ أُولَيِّكَ مُبَرَّءُوْنَ مِمَّا عَ يَقُوْلُونَ لَا لَهُمْ مَّغُفِرَةٌ وَّرِزُقُ كُرِيتُمْ ﴿ اللَّهُمْ مَّغُفِرَةٌ وَّرِزُقُ كُرِيتُمْ ﴿ اللَّهُ

٣٣۔ حثر میں ہاتھ پاؤں اور زبان کی گواہی: یعنی مجرم منہ سے بولنا اور ظاہر کرنا نہ چاہے گا۔ مگر خود زبان اور ہاتھ پاؤں بولیں گے اور ان میں سے ہر عضواس عمل کوظاہر کرے گا جواس کے ذریعہ سے کیا گیا تھا۔ (لطیفہ ) قاذف نے زبان سے تہمت لگائی تھی اور پارگواہوں کا اس سے مطالبہ تھا جو پورا نہ کر سکا۔ اس کے بالمقابل یہاں یہی یانچ چیزیں ذکر ہوئیں۔ ایک زبان جو قذف کا اصلی آلہ ہے اور چار ہاتھ یاؤں جواس کی شرارت کے گواہ ہوں گے۔

۳۲۔ جو رتی رتی عمل کھول کر سامنے رکھ دیتا ہے اور جس کا صاب بالکل صاف ہے۔ اس کے ہاں کسی طرح کا ظلم و تعدی نہیں ۔ یہ مضمون قیامت کے دن سب کو مکثون و مشود ہو جائے گا۔

<u>80۔ گندے مرد گندی عورتوں کیلئے اور پاک مرد پاک عورتوں کیلئے: یعنی بدکار اور گندی عورتیں گندے اور بدکار مردوں کے لائق</u> ہیں۔ اسی طرح بدکار اور گندے مرد اس قابل ہیں کہ ان کا تعلق اپنے جیسی گندی اور بدکار عورتوں سے ہو۔ پاک اور ستھرے آدمیوں کا نایاک اور بدکاروں سے کیا مطلب \_ ابن عباس نے فرمایا کہ پیغمبر کی عورت بدکار (زانیہ ) نہیں ہوتی \_ یعنی اللہ تعالیٰ ان کی ناموس کی حفاظت فرماتا ہے۔ نقلہ فی موضح القرآن۔ (تنبیہ) آیت کا یہ مطلب تو ترجمے کے موافق ہوا۔ مگر بعض مفسرین سلف سے یہ منقول ہے کہ اُلْخبِیۃ ہُنے اور الطّلیّبائ سے یہاں عورتیں مراد نہیں۔ بلکہ اقوال و کلمات مراد ہیں۔ یعنی گندی باتیں گندی باتیں سخرے آدمیوں کے۔ پاکباز اور سخرے مرد و عورت ایسی گندی تہمتوں سے بری ہوتے ہیں۔ عیما کہ آگے اُو لَیّبِ کُمری باتیں گندوں کی زبان سے نکا کرتی ہیں۔ عیما کہ آگے اُو لَیّبِ کُسی پاکباز کی نسبت گندی بات کہی، سمجھ لوکہ وہ خودگندے ہیں۔ زبان سے نکلاکرتی ہیں۔ تو جنوں نے کسی پاکباز کی نسبت گندی بات کہی، سمجھ لوکہ وہ خودگندے ہیں۔

**77**۔ یعنی سقرے آدمی ان باتوں سے بری میں جو یہ گندے لوگ بجتے پھرتے میں۔

٣٤ يعنى برا كہنے سے وہ برے نہيں ہو جاتے، بلكہ جب وہ اس پر صبر كرتے ہيں تو يہ چيزان كى خطاؤں يا لغز شوں كا كفارہ بنتی ہے۔ اور يہاں مفیدلوگ جس قدران كو ذليل كرنا چاہتے ہيں وہاں اس كے بدلہ میں عزت كى روزى ملتی ہے۔

عَلَى اَهْلِهَا لَا ذَلِكُمْ خَيْرُ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ لِعَلَّكُمْ لِمَا يُرْرُوان هُرُوا تَذَكُرُونَ عَلَى المُرَادِ اللهُ ا

فَارْجِعُوْا هُوَ اَزْكٰی لَكُمْ ﴿ وَاللَّهُ بِمَا

تَعْمَلُونَ عَلِيْمٌ 🕾

۲۸۔ پھر اگر نہ پاؤاس میں کسی کو تواس میں نہ جاؤجب تک کہ اجازت نہ ملے تم کو [۴۹] اور اگر تم کو جواب ملے کہ پھر جاؤ تو پھر جاؤاس میں خوب سھرائی ہے تمہارے لئے [۴۸] اور اللہ جو تم کرتے ہواس کو جانتا ہے [۴۸]

۳۸۔ دوسرے گھروں میں داغلے کی اجازت کا علم اور آداب؛ یعنی خاص اپنے ہی رہنے کا جو گھر ہواس کے سواکسی دوسرے کے رہنے کے گھر میں یوں ہی بے خبریۂ گھس جائے کیا جانے وہ کس حال میں ہواور اس وقت کسی کا اندر آنا پسند کرتا ہے یا منہیں ۔ لہذا اندر جانے سے پہلے آواز دے کر اجازت حاصل کرے اور سب سے بہتر آواز سلام کی، حدیث میں ہے کہ تین مرتبہ

سلام کرے اور اجازت داخل ہونے کی ہے۔ اگر تین بار سلام کرنے کے بعد بھی اجازت نہ ملے تو واپس چلا جائے۔ فی الحقیقت یہ ایسی حکیانہ تعلیم ہے کہ اگر اس کی پابندی کی جائے تو صاحب خانہ اور ملاقاتی دونوں کے حق میں بہتر ہے۔ مگر افوس آج مسلمان ان مفید ہدایات کو ترک کرتے جاتے ہیں جن کو دوسری قومیں ان ہی سے سیکھ کر ترقی کر رہی ہیں (ربط) شروع سورت سے احکام زنا و قذف و غیرہ بیان ہوئے تھے۔ پونکہ بہا اوقات بلا اجازت کسی کے گھر میں چلا جانا ان امور کی طرف مفضی ہو جانا ہے، اس لئے ان آیات میں مسائل استئذان کو بیان فرما دیا۔

٣٩۔ اگرید معلوم ہوا ہو کہ گھر میں کوئی موجود نہیں تب بھی دوسرے کے گھر میں بدون مالک و مختار کی اجازت کے مت جاؤ۔ کیونکہ ملک غیر میں بدون اجازت تصرف کا کوئی حق نہیں۔ نہ معلوم بے اجازت چلے جانے سے کیا جھگڑا پیش آ جائے۔ ہاں صراحةً یا دلالةً اجازت ہو تو جانے میں کوئی مضائقہ نہیں۔

۳۰۔ اجازت نہ ملے تولوٹ جاؤ؛ یعنی ایسا کھے سے برا نہ مانو۔ بسا اوقات آدمی کی طبیعت کسی سے ملنے کو نہیں چاہتی یا حرج ہوتا ہے یا کوئی ایسی بات کر رہا ہے جس پر غیر کو مطلع کرنا پسند نہیں ہو تو تم کو کیا ضرورت ہے کہ خواہ مخاہ اس پر بوچھ ڈالو۔ اس طرح بار غاطر بننے سے تعلقات صاف نہیں رہتے۔

الا۔ وہ تمہارے تمام اعال قلبیہ و قالبیہ سے باخبر ہے جیسا کچھ کرو گے اور جس نیت سے کرو گے حق تعالیٰ اس کے مناسب جزا دے گا۔ اور اس نے اپنے علم محیط سے تمام امور کی رعایت کر کے یہ احکام دیے ہیں۔

19۔ نہیں گناہ تم پر اس میں کہ جاؤان گھروں میں جہاں کوئی نہیں بیتا اس میں کچھ چیز ہو تمہاری [۳۲] اور اللہ کو معلوم ہے جو تم ظاہر کرتے ہواور جو چھپاتے ہو[۳۳]

۳۔ کہ دے ایان والوں کو نیچی رکھیں ذری اپنی آسی کی استرکی ایک اللہ کو نیجی استرکی اللہ کو نبر ہے جو کچھ خوب سقرائی ہے انکے لئے بیشک اللہ کو نبر ہے جو کچھ کرتے میں [۳]

لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَدُخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ مَسُكُونَةٍ فِيهَا مَتَاعُ لَّكُمُ وَ اللهُ عَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَاعُ لَّكُمُ وَ اللهُ يَعْلَمُ مَا تُبُدُونَ وَمَا تَكُتُمُونَ عَ

قُلُ لِّلْمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُّوُا مِنَ اَبْصَارِهِمْ وَ يَحُفُّوُا مِنَ اَبْصَارِهِمْ وَ يَحُفُّمُ لَا فَرُوْجَهُمُ لَا ذَٰلِكَ اَزُكُى لَهُمُ لَا إِنَّ اللهَ خَبِيرُ اللهَ خَبِيرُ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿

المستوري المتثارين الدورات

۴۲ ۔ اجازت سے منتثنی مکانات: یعنی جن مکانوں میں کوئی خاص آدمی نہیں رہتا نہ کوئی روک ٹوک ہے مثلاً مسجد، مدرسہ، خانقاہ،

سرائے وغیرہ۔ اگر وہاں تمہاری کوئی چیز ہے یا تم کو چندے اس کے برتنے کی ضرورت ہے توبیشک وہاں جا سکتے ہو۔ اس کے لئے استیذان کی ضرورت نہیں اس طرح کے مسائل کی تفصیل فقہ میں دیکھی جائے۔

۳۴۔ اس نے تمہارے تمام چھپے کھلے عالات کی رعایت سے یہ احکام مشروع کئے ہیں جن سے مقصود فلتۂ و فساد کے مداخل کو بند کرنا ہے مومن کو چاہے کہ اپنے دل میں اسی غرض کو پیش نظررکھ کر عمل کرے۔

۱۹۸۷ نظریں نیچی رکھنے کا عکم: بدنطری عموما زناکی پہلی سیڑھی ہے۔ اس سے بڑے بڑے فواش کا دروازہ کھاتا ہے۔ قرآن کریم نے بدکاری اور بے حیائی کا انسداد کرنے کے لئے اول اسی سوراخ کو بند کرنا چاہا۔ یعنی مسلمان مرد و عورت کو عکم دیا کہ بدنظری سے بچیں اور اپنی شوات کو قابو میں رکھیں۔ اگر ایک مرتبہ بے ساختہ مردکی کسی اجنبی عورت یا عورت کی کسی اجنبی مرد پر نظر پڑ جائے تو دوبارہ ارادہ سے اس طرف نظر نہ کرے۔ کیونکہ یہ دوبارہ دیکھنا اس کے اختیار سے ہوگا۔ جس میں وہ معذور نہیں سمجھا جا سکا۔ اگر آدمی نگاہ نیچی رکھنے کی عادت ڈال لے اور اختیار وارادہ سے ناجائز امورکی طرف نظر اٹھا کر نہ دیکھا کرے تو بہت جلد اس کے نفس کا تزکیہ ہو سکتا ہے۔ پونکہ پہلی مرتبہ دفعہ جو بیساختہ نظر پڑتی ہے۔ ازراہ شوت و نفیانیت نہیں ہوتی۔ اس لئے صدیث میں اس کو معاف رکھا گیا ہے۔ شاید یہاں بھی مِن آبئے اربھ میں مِن کو تبعیضیہ لے کر اسی طرف اشارہ ہو۔

۲۵۔ سترکی خاظت: یعنی دامکاری سے بچیں اور سترکسی کے سامنے نہ کھولیں۔ الّا عِنْد مَنْ اَبَاحَهُ الشارعُ مِنِ الْآزُوَاجِ وَمَا ملکت ایمانھم۔

۳۹۔ یعنی آنگھ کی پوری اور دلوں کے بھید اور نیتوں کا عال اس کو سب معلوم ہے۔ لہذا اس کا خیال کر کے بدنگاہی اور ہرقتم کی بدکاری سے بچے۔ ورنہ وہ اپنے علم کے موافق تم کو سزا دے گا۔ یَعْلَمُ خَآبِنَةَ الْاَعْیُنِ وَ مَا تُخْفِی الصَّدُورُ (مومن برکاری سے بچے۔ ورنہ وہ اپنے علم کے موافق تم کو سزا دے گا۔ یَعْلَمُ خَآبِنَةَ الْاَعْیُنِ وَ مَا تُخْفِی الصَّدُورُ (مومن رکوع ۲) صرت شاہ صاحبؒ نے مَایکَ مَنْ سے مردا غالبا جاہلیت کی بے اعتدالیاں لی ہیں۔ یعنی ہو بے اعتدالیاں پیلے سے کرتے آرہے ہواللہ کو سب معلوم ہے اسی لئے اب اس نے اپنی پینمبر کے ذریعہ سے یہ احکام جاری کئے تا تمہارا تزکیہ ہو سے ۔

اللہ اور کہہ دے ایان والیوں کو نیجی رکھیں ذرا اپنی آنکھیں اور تھامتی رمیں اینے ستر کو اور نہ دکھائیں اپنا سنگار مگر جو کھلی چیز ہے اس میں سے [۴۸] اور ڈال لیں اپنی اوڑھنی اینے گریبان پر [۴۸] اور نہ کھولیں اپنا سنگار مگر اینے خاوند کے آگے یا اپنے باپ کے ایا یے خاوند کے باپ کے یاایے بیٹے کے یا اپنے غاوند کے بیٹے کے یا اپنے بھائی کے یا اپنے جھتیجوں کے یا اپنی عورتوں کے [۵۰] یا اینے ہاتھ کے مال کے [۵۱] یا کاربار کرنے والوں کے (خدمت میں مشغول رہنے والوں کے ) جو مرد کہ کچھ غرض نہیں رکھتے [۵۲] یا لڑکوں کے جنہوں نے ابھی نہیں پہچانا عورتوں کے بھید کو [۵۳] اور نہ ماریں زمین پر اینے یاؤں کو کہ جانا جائے جو چھیاتی میں اپنا سنگار[۵۴] اور توبہ کرواللہ کے آگے سب مل کر اے ايان والوتاكه تم محلائي پاؤ[۵۵]

وَ قُلُ لِلمُؤْمِلْتِ يَغُضُضُنَ مِنَ اَبْصَارِهِنَّ وَ يَحْفَظْنَ فُرُوْجَهُنَّ وَلَا يُبُدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَ لَيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوْبِهِنَّ " وَ لَا يُبُدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوُ ابَآيِهِنَّ أَوُ ابَآءِ بُعُولَتِهِنَّ ا اَوُ اَبْنَا بِهِنَّ اَوُ اَبْنَاءِ بُغُولَتِهِنَّ اَوُ اِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِيٌّ اِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِيٍّ اَخَوْتِهِنَّ اَوُ نِسَآيِهِنَّ اَوُ مَا مَلَكَتُ اَيْمَانُهُنَّ أَوِ التَّبِعِينَ غَيْرِ أُولِي الْإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ اَوِ الطِّفُلِ الَّذِيْنَ لَمُ يَظْهَرُوْا عَلَى عَوْرَتِ النِّسَآءِ " وَلَا يَضْرِبُنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخُفِينَ مِنْ زِينَتِهِنَّ ﴿ وَتُوبُوَّا إِلَى اللهِ جَمِيْعًا آيُّهَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ 🚍

۷۶۔ عورتوں کے پردے کے احکام: سنگار عرف میں خارجی اور کسی آرائش کو کہتے ہیں جو مثلاً لباس یا زیور وغیرہ سے حاصل ہو۔ احقر کے نزدیک یہاں ""نینت" کا ترجمہ ""سنگار"" کے بجائے ""زیبائش"" کیا جاتا تو زیادہ جامع اور مناسب ہوتا۔ زیبائش کا لفظ ہر قسم کی خلقی اور کسی زینت کو شامل ہے، نواہ وہ جسم کی پیدائشی ساخت سے متعلق ہویا پوشاک وغیرہ خارجی ٹیپ ٹاپ سے۔ خلاصہ مطلب یہ ہے کہ عورت کو کسی قسم کی خلقی یا کسبی زیبائش کا اظہار بجز محارم کے جن کا ذکر آگے آتا ہے، کسی کے سامنے جائز نہیں۔ ہاں جس قدر زیبائش کا ظہور ناگزیر ہے اور اسکے ظہور کو بسبب عدم قدرت یا ضرورت کے روک نہیں سکتی، اس کے مجبوری یا بضرورت کھلا رکھنے میں مضائقہ نہیں (بشرطیکہ فتنہ کا نوف نہ ہو)۔ مدیث و آثار سے ثابت ہوتا ہے کہ چہرہ اور کفین (ہتھیلیاں) اِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ۔ میں داخل ہیں۔ کیونکہ بہت سی ضروریات دینی و دنیوی ان کے کھلا رکھنے پر مجبور کرتی میں۔ اگر ان کے چھپانے کا مطلقا حکم دیا جائے تو عورتوں کے لئے کاروبار میں سخت تنگی اور دشواری پیش آئے گی۔ آگے فقهاء نے قدمین کو بھی ان ہی اعضاء پر قیاس کیا ہے اور جب یہ اعضاء متثنی ہوئے توان کے متعلقات مثلاً انگوٹھی، چھلا، یا مهندی، کا علی وغیرہ کو بھی استثناء میں داخل ماننا رہے گا۔ لیکن واضح رہے کہ إلّا مَا ظَلَهَرَ مِنْهَا سے صرف عورتوں کو بضرورت ان کے کھلا رکھنے کی اجازت ہوئی۔ نامحرم مردوں کو اجازت نہیں دی گئی کہ وہ آٹکھیں لڑایا کریں اوران اعضاء کا نظارہ کیا کریں۔ شاید اسی لئے اس اجازت سے پیشتر ہی حق تعالیٰ نے غض بصر کا حکم مومنین کو سنادیا ہے۔ معلوم ہوا کہ ایک طرف سے کسی عضو کے کھولنے کی اجازت اس کو متلزم نہیں کہ دوسری طرف سے اس کو دیکھنا بھی جائز ہو۔ آخر مرد جن کے لئے پر دہ کا حکم نہیں اسی آیت بالا میں عورتوں کو ان کی طرف دیکھنے سے منع کیا گیا۔ نیزیاد رکھنا چاہئے کہ ان آیات میں محض ستر کا مسئلہ بیان ہوا ہے یعنی اس سے قطع نظر کرتے ہوئے کہ اپنے گھر کے اندر ہویا باہر، عورت کوکس حصہ بدن کاکس کے سامنے کن حالات میں کھلا رکھنا جائز ہے۔ باقی مسئلہ "" حجاب"" یعنی شریعت نے اس کو کن حالت میں گھر سے باہر نکلنے اور سیرو سیاحت کرنے کی اجازت دی، یہاں مذکور نہیں۔ اس کی کچھ تفصیل انشاء اللہ سورہ احزاب میں آئیگی۔ اور ہم نے فتنہ کا خوف نہ ہونے کی جو شرط بڑھائی وہ دوسرے دلائل اور قواعد شرعیہ سے مانوذ ہے جوادنیٰ تامل اور مراجعت نصوص سے دریافت ہوسکتی میں ۔

۸۷۔ اوڑھنی کا عکم اور طریقہ: بدن کی خلقی زیبائش میں سے سے زیادہ نمایاں چیز سینہ کا ابھار ہے، اس کے مزید تستر کی خاص طور پر تاکید فرمائی اور جاہلیت کی رسم کو مٹانے کی صورت بھی بتلا دی۔ جاہلیت میں عورتیں خار اوڑھنی سرپر ڈال کر اس کے دونوں پلے پشت پر لٹکا لیتی تھیں۔ اس طرح سینہ کی ہیئت نمایاں رہتی تھی۔ یہ گویا حن کا مظاہرہ تھا۔ قرآن کریم نے بتلا دیا کہ اوڑھنی کو سرپر سے لاکر گریبان پر ڈالنا چاہئے تاکہ اس طرح کان، گردن اور سینہ پوری طرح مستور ہے۔

89۔ محرم لوگوں کی تفصیل: پیچا اور ماموں کا بھی یہ ہی عکم ہے اور ان محارم میں پھر فرق مراتب ہے۔ مثلاً بوزینت غاوند کے آگے ظاہر کر سکتی ہے دوجات میں جن کی تفصیل تفاسیر اور کتب فقہ میں دیکھنی چاہئے۔ یہاں صرف یہ بتلانا ہے کہ جن قدر تستر کا اہتمام اجنبیوں سے تھا اتنا محارم سے نہیں۔ یہ مطلب نہیں کہ

ہرایک عضو کوان میں سے ہرایک کے آگے کھول سکتی ہے۔

۔ ۔ یعنی جو عورتیں اس کے پاس اٹھنے بیٹھنے والی ہیں بشرطیکہ نیک چلن ہوں بدراہ عورتوں کے سامنے نہیں۔ اور بہت سے سلف کے نزدیک اس سے مسلمان عورتیں مراد ہیں۔ کافر عورت اجنبی مرد کے حکم میں ہے۔

<mark>۵۱۔ یعنی اپنی لونڈیاں (باندیاں) اور بعض سلف کے نزدیک مملوک غلام بھی اس میں داخل ہے اور ظاہر قرآن سے اس کی تائید ہوتی ہے لیکن جمہورائمہ اور سلف کا بیر مذہب نہیں۔</mark>

۵۲۔ یعنی کمیرے خدمتگار جو محض اپنے کام سے کام رکھیں اور کھانے سونے میں غرق ہوں، شوخی نہ رکھتے ہوں یا فاترالعقل پاگل جن کے حواس وغیرہ بھی ٹھکانے نہ ہوں، محض کھانے پینے میں گھر والوں کے ساتھ لگے ہوئے میں۔ ۵۳۔ یا جن لڑکوں کو ابھی تک نسوانی سرائر کی کوئی تمیز نہیں، نہ نفسانی جذبات رکھتے میں۔

۵۴۔ عورتوں کے چلنے پھرنے کے آداب؛ یعنی عال ڈھال ایسی نہ ہونی جائے کہ زیور وغیرہ کی آواز سے اجانب کوادھر میلان اور توجہ ہو۔ بسااوقات اس قیم کی آواز صورت دیکھنے سے بھی زیادہ نفسانی جذبات کے لئے محرک ہوجاتی ہے۔

۵۵۔ توبہ کا عکم: یعنی پہلے جو کچھ حرکات ہو چکیں ان سے توبہ کرواور آئندہ کے لئے ہر مرد و عورت کو خدا سے ڈر کر اپنی تمام حرکات و سکنات اور چال چلن میں انابت اور تقویٰ کی راہ اختیار کرنی چاہئے۔ اس میں دارین کی بھلائی اور کامیابی ہے۔

وَ اَنْكِحُوا الْآيَالِمِي مِنْكُمْ وَ الصَّلِحِينَ مِنْكُمْ وَ الصَّلِحِينَ مِنْكُمْ وَ الصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَ إِمَآيِكُمْ وَ إِمَآيِكُمْ وَ إِنَّ يَتَكُونُوا فَقَرَآءَ يُغَنِهِمُ اللهُ مِنْ فَضَلِهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيْمُ اللهُ مِنْ فَضَلِهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيْمُ عَلِيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عِلَيْمُ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عِلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْم

وَلْيَسْتَعُفِفِ الَّذِيْنَ لَا يَجِدُوْنَ نِكَاحًا حَلَّى يَجِدُوْنَ نِكَاحًا حَلَّى يُغُنِيَهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴿ وَالَّذِيْنَ يَنْعُونَ الْكِتْبَ مِمَّا مَلَكَتْ اَيْمَانُكُمْ يَبُتَغُوْنَ الْكِتْبَ مِمَّا مَلَكَتْ اَيْمَانُكُمْ

۳۲۔ اور نکاح کر دو رانڈوں کا اپنے اندر [۵۱] اور جو نیک ہوں گے ہوں تمہارے غلام اور لونڈیاں [۵۰] اگر وہ ہوں گے مفلس اللہ ان کو غمنی کر دے گا اپنے فضل سے [۵۸] اور اللہ کثائش والا ہے سب کچھ جانتا ہے [۵۹]

۳۳۔ اور اپنے آپ کو تھامتے رہیں جن کو نہیں ملتا سامان نکاح کا جب تک کہ مقدور دے ان کو اللہ اپنے فضل سے [۱۰] اور جو لوگ چاہیں لکھت آزادی کی مال دے کر ان میں سے کہ جو تمہارے ہاتھ کے مال ہیں

(جن کے مالک ہیں تمہارےہاتھ) تو انکو لکھ کر دیدو اگر سے سمجھوان میں کچھ نیکی [۱۲] اور دو ان کو اللہ کے مال سے جو اس نے تم کو دیا ہے [۱۳] اور نہ زبردستی کرو اپنی چھوکریوں پر بدکاری کے واسطے اگر وہ چاہیں قید سے رہنا کہ تم کانا چاہو اساب دنیا کی زندگانی کا [۱۳] اور جو کوئی ان پر زبردستی کرے گا تو اللہ ان کی بے بسی کے پیچھے ان پر زبردستی کرے گا تو اللہ ان کی بے بسی کے پیچھے والا مہربان ہے [۱۲]

فَكَاتِبُوْهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيرًا لَهُ وَالْكُوهُمْ مِّنُ مَّالِ اللهِ الَّذِيِّ اللهِ كُمْ وَلَا تُكُرِهُوْ افْتَلِتِكُمْ عَلَى الْبِغَآءِ إِنْ اَرَدُنَ تُكُرِهُوْ افْتَلِتِكُمْ عَلَى الْبِغَآءِ إِنْ اَرَدُنَ تَكُرِهُوْ افْتَلْتِكُمْ عَلَى الْبِغَآءِ إِنْ اَرَدُنَ تَحَصُّنًا لِتَبْتَغُوْ اعْرَضَ الْحَلُوةِ الدُّنْيَا لَا تَحَصُّنًا لِتَبْتَغُوْ اعْرَضَ الْحَلُوةِ الدُّنْيَا لَا وَمَنُ يُكُرِهُ إِنَّ فَإِنَّ الله مِنْ بَعْدِ وَمَنُ يَكُرِهُ إِنَّ فَأَوْرُ رَّحِينُمْ عَلَى الله مِنْ بَعْدِ الْكُرَاهِ هِنَّ عَفُورُ رَّحِينُمْ عَلَى اللهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ مِنْ بَعْدِ الْكُرَاهِ هِنَّ عَفُورُ لَرَّحِينُمْ عَلَى اللهِ مِنْ بَعْدِ الْكُرَاهِ هِنَّ عَفُورُ لَرَّحِينُمْ عَلَى اللهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ مَنْ بَعْدِ اللهِ مَنْ عَفُورُ لَرَّحِينُمْ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

۵۱۔ دوسرے نکاح کا عکم: اوپر استئذان، غضِ بصر اور تستر وغیرہ کے احکامات بیان ہوئے تھے، تا بیجائی اور بدکاری کی روک تھام کی جائے۔ اس آیت میں یہ عکم دیا کہ جن کا نکاح نہیں ہوا یا ہو کر بیوہ اور رنڈوے ہو گئے تو موقع مناسب ملنے پر ان کا نکاح کر دیا کرو۔ حدیث میں نبی کریم الٹی آلیکی نے فرمایا۔ "اے علی! تین کاموں میں دیر نہ کرو، نماز فرض کا جب وقت آ جائے، جنازہ جب موجود ہو، اور رانڈ عورت جب اس کا کفو مل جائے ""۔ جو قومیں رانڈوں کے نکاح پر ناک بھوں چڑھاتی ہیں سمجھ لیں کہ ان کا ایمان سلامت نہیں۔

<mark>۵۷۔</mark> یعنی لونڈی غلام کو اگر اس لائق سمجھو کہ حقوق زوجیت ادا کر سکیں اور نکاح ہو جانے پر مغرور ہو کر تمہاری خدمت یہ چھوڑ بیٹےیں گے توان کا مبھی نکاح کر دو۔

۵۸۔ افلاس کی وجہ سے نکاح کو مت چھوڑو: بعض لوگ نکاح میں اس لئے پس و پیش کیا کرتے ہیں کہ نکاح ہو جانے کے بعد بوی پچوں کا بار کیسے اٹھے گا۔ انہیں سجھا دیا کہ ایسے موہوم خطرات پر نکاح سے مت رکو۔ روزی تمہاری اور بیوی پچوں کی اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ کیا معلوم ہے کہ خدا چاہے تو ان ہی کی قسمت سے تمہارے رزق میں کثائش کر دے۔ نہ مجرد رہنا غنا کا موجب ہے اور نہ نکاح کرنا فقر و افلاس کو مسترم ہے۔ یہ باتیں حق تعالیٰ کی مشیت پر میں۔ جیسا کہ دوسری جگہ فرمایا وَ اِنْ خِفْتُمْ عَیْلَةً فَسَوْفَ یُغَنِیْکُمُ الله مِنْ فَضِّلِم اِنْ شَاءَ۔ (توبہ رکوع می) اور ظاہری اسباب کے اعتبار سے بھی یہ چیز معقول ہے کہ نکاح کر لینے یا ایسا ارادہ کرنے سے آدمی پر بوجھ پڑتا ہے اور وہ پہلے سے بڑھ کرکائی کے لئے جدوجہ کرتا ہے۔ ادھر بوی اور اولاد ہوجائے تو وہ بلکہ بعض اوقات بیوی کے کنبہ والے بھی کسب معاش میں اس کا ہاتھ بٹاتے میں۔ بمرحال روزی

کی تنگی یا وسعت نکاح یا تجرد پر موقوف نہیں۔ پھریہ خیال نکاح سے مانع کیوں ہو۔

<u>۵۹۔ جس کے حق میں مناسب جانتا ہے کشائش کر دیتا ہے۔</u>

-1- نکاح ہونے تک پاکدامن رہیں: یعنی جن کوفی الحال اتنا بھی مقدور نہیں کہ کسی عورت کو نکاح میں لا سکیں تو جب تک خدا تعالیٰ مقدور دے چاہئے کہ اپنے نفس کو قابو میں رکھیں۔ اور عفیف رہنے کی کوشش کریں۔ کچے بعید نہیں کہ اسی ضبط نفس اور عفت کی برکت سے حق تعالیٰ ان کو غنی کر دے اور نکاح کے بہترین مواقع مہیا فرما دے۔

11۔ مکاتبت کا علم: یعنی کسی کا غلام یا لونڈی کھے یا مزید توثیق کے لئے لکھوانا چاہے کہ میں اتنی مدت میں اس قدر مال تجھ کو کا دوں تو مجھے آزاد کر دے، تو مالک کو چاہئے کہ قبول کر لے اور لکھ دے (اس معاملہ کو "مکاتبة" کہتے ہیں۔ اور یہ غلاموں کے آزاد کرانے کی ایک خاص صورت ہے) لیکن یہ مالک کو اس وقت قبول کرنا چاہئے جبکہ وہ سمجھے کہ واقعی اس غلام یا لونڈی کے حق میں آزادی بہتر ہوگی۔ قید غلامی سے چھوٹ کر چوری یا بدکاری یا اور طرح کی بدمعاشیاں کرتا نہ پھرے گا۔ اگر یہ اطمینان ہو تو بیشک اس کو آزادی کا موقع دینا چاہئے۔ تا وہ آزاد ہوکر اپنی فلاح کے میدانوں میں خوب ترقی کر سکے اور کہیں نکاح کرنا چاہے تو بااغتیار خود نکاح کرنا چاہے میدان تنگ نہ ہو۔

17۔ فلاموں کی مالی امداد: یہ دولتمند مسلمانوں کو فرمایا کہ ایسی لونڈی غلام کی مالی امداد کرو۔ نواہ زکوۃ سے یا عام صدقات و خیرات وغیرہ سے ناکہ وہ جلد آزادی عاصل کر سکیں، اور اگر مالک بدل کتابت کا کوئی حصہ معاف کر دے، یہ بھی بڑی امداد ہے۔ (تنبیہ) مصارف زکوۃ میں جو وَ فِی المرِّ قاب کا ایک مد لکھا ہے وہ ان ہی غلاموں کے آزاد کرانے کا فنڈ ہے۔ غلفائے راشدین کے عمد میں بیت المال سے ایسے غلاموں کی امداد ہوتی تھی۔

19 ۔ لونڈیوں سے بدکاری کرانا: جاہلیت میں بعض لوگ اپنی لونڈیوں سے کسب کراتے تھے۔ عبداللہ بن ابی رئیس المنافقین کے پاس کئی لونڈیاں تھیں جن سے بدکاری کراکر روپیہ حاصل کرتا تھا۔ ان میں بعض مسلمان ہوگئیں تواس فعل شنیع سے انکار کر دیا۔ اس پر وہ ملعون زدوکوب کرتا تھا۔ یہ آیت اسی قصہ میں بازل ہوئی۔ اور اسی شان نزول کی رعایت سے مزید تقبیح کے لئے اِن اُرَدُنَ تَحَصَّنًا اور لِّتَبَّتَنَعُو اَ عَرَضَ الْحَلِوةِ اللَّذَئِيَا کی قیو دبڑھائی میں۔ ورینہ لونڈیوں سے بدکاری کرانا بمرعال حرام ہے اور اس طرح جو کائی کریں سب ناپاک ہے نواہ لونڈیاں یہ کام رضا ورغبت سے کریں یا زبردستی اور بانوشی سے۔ ہاں اگر لونڈیاں نہ چامیں اور یہ محض دنیا کے فقیر فائدے کے لئے زبردستی مجبور کرے تو اور بھی زیادہ وبال اور انتہائی وقاحت اور بے شرمی کی دلیل چامیں اور یہ محض دنیا کے فقیر فائدے کے لئے زبردستی مجبور کرے تو اور بھی زیادہ وبال اور انتہائی وقاحت اور بے شرمی کی دلیل

-4

۶۴۔ یعنی زنا ایسی بری چیز ہے جو جبرواکراہ کے بعد بھی بری رہتی ہے لیکن حق تعالیٰ محض اپنی رحمت سے مکرَہ کی بے بسی اور بیچارگی کو دیکھ کر درگذر فرماتا ہے۔ اس صورت میں مکرہ (زبردستی کرنے والے ) پر سخت عذاب ہو گا اور مکرہ پر (جس پر زبردستی کی گئی ) رحم کیا جائے گا۔

> وَلَقَدُ أَنْزَلُنَا إِلَيْكُمُ ايْتٍ مُّبَيِّنْتٍ وَ مَثَلًا مِّنَ الَّذِيْنَ خَلَوُا مِنُ قَبُلِكُمْ وَ مَوْعِظَةً

عُ لِّلُمُتَّقِينَ ﴿

اَللَّهُ نُوۡرُ السَّمٰوٰتِ وَ الْاَرۡضِ ۖ مَثَلُ نُوۡرِم كَمِشُكُوةٍ فِيهًا مِصْبَاحٌ ﴿ ٱلْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴿ الزُّجَاجَةُ كَانَّهَا كَوْكَبُ دُرِّئُّ يُّوُ قَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُّلرَكَةٍ زَيْتُوْنَةٍ لَّا شَرُقِيَّةٍ وَّلَا غَرْبِيَّةٍ لا يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيٌّ ءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ لِ نُورٌ عَلَى نُورٍ لِ يَهْدِي اللَّهُ لِنُوْرِهِ مَنْ يَّشَآءُ ۖ وَ يَضُرِبُ اللهُ الْاَمُثَالَ [14] \_\_\_\_ لِلنَّاسِ ﴿ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمُ ﴿

۳۲۔ اور ہم نے آثاریں تمہاری طرف آیتیں کھلی ہوئی اور کچھ مال الکا جو ہو چکے تم سے پہلے اور نصیحت ڈرنے والول كو [28]

۳۵۔ اللہ روشنی ہے آسمانوں اور زمین کی <sup>[۲۲]</sup> مثال اس کی روشنی کی جیسے ایک طاق اس میں ہوایک پراغ وہ پراغ دھرا ہو ایک ثبیثہ میں وہ شیشہ ہے جیسے ایک تارہ چمکتا ہواتیل جلتا ہے اس میں ایک برکت کے درخت کا وہ زیتون ہے نہ مشرق کی طرف ہے اور نہ مغرب کی طرف قریب ہے اس کا تیل کہ روش ہو جائے اگرچہ یہ لگی ہواس میں آگ روشنی پر روشنی اللہ راہ دکھلا دیتا ہے اپنی روشنی کی جس کو چاہے اور بیان کرنا ہے اللہ مثالیں لوگوں کے واسطے اور اللہ سب چیز کو جانتا

**الله على المنت الوام کے حالات: یعنی قرآن کریم میں سب کچھ تصیحتیں احکام اور گذشتہ اقوام کے عبرتناک واقعات** بیان کر دیے گئے میں۔ تا خدا کا ڈر رکھنے والے س کر نصیحت و عبرت حاصل کریں اور اپنے انجام کو سوچیں یا مثلاً مِنَ الَّذِیْنَ خَلَقِ اسے مرادیہ ہوکہ پہلی امتوں پر بھی اسی طرح کی عدود اور احکام جاری کئے گئے تھے جو اس صورت میں مذکور ہوئے ۔ اور بعض قصے بھی اس قصہ ""افک"" کے مثابہ پیش آئے جو سورہ ہذا میں بیان کیا گیا ہے۔ پس جس طرح اللہ تعالیٰ نے حضرت مریم صدیقہ اور حضرت یوسف صدیق کی دشمنوں کے بہتان سے برأت ظاہر فرمائی، عائشہ صدیقہ بنت الصدیق کی برأت اور بزرگ بھی تا قیام قیامت صادقین کے قلوب میں نقش فی الجرکر دی۔ اور دشمنوں کا منہ کالاکیا۔

97۔ اللہ زمین وآسمان کا نور ہے: یعنی اللہ سے رونق اور بستی ہے زمین وآسمان کو اس کی مدد یہ ہو تو سب ویران ہو جائیں (موضح القرآن ﴾ سب مخلوق کو نور وجود اسی سے ملا ہے۔ چاند، سورج، ستارے، فرشتے اور انبیاء واولیاء میں جو ظاہری و باطنی روشنی ہے، اسی منبع النور سے متفادہ ہے۔ ہدایت و معرفت کا جو چرکارا کسی کو پہنچتا ہے اسی بارگاہ رفیع سے پہنچتا ہے۔ تمام علویات و سفلیات اس کی آیات تکوینیہ و تنزیلیہ سے منور ہیں۔ حن و جال یا خوبی و کال کی کوئی چک اگر کہیں نظر پڑتی ہے وہ اس کے وجہ منور اور ذات مباک کے جال و کال کا ایک پر تو ہے۔ سیرت ابن اسحق میں ہے کہ طائف میں جب لوگوں نے حضور النَّائِيلَمِ کو ىتاياتويە دمازبان پرتمى۔ اَعُوْذُ بِنُوْرِ وَجُهِكَ الذِى اَشْرَقَتْ لَهُ الظلمَاتُ وَ صَلَحُ عَلَيَهِ اَمْرُ الدُّنْيَا والْأ خِرَةِ أَنْ يَحُلَّ بِي غَضَبُكَ أَوْ يَنْزِل بِي سَخَطُكَ لَكَ الْعُتْلِي حَتَّى ترضي وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ ـ رات کی تاریکی میں آپ اپنے رب کو اَنْتَ نُوْرُ السَّلْمُواتِ وَالْاَرْضِ کَه کر پکاراکرتے اوراپنے کان، آنگھ، دل، ہر ہر عضو بلکہ بال بال میں اس سے نور طلب فرماتے تھے اور اخیر میں بطور غلاصہ فرماتے وَاجْعَلْ بِی نُوَرًا یا وَاَعْظِمْ بِی نُورًا یا وَ اجْعَلْنِيِّ نُوِّرًا يَعَنَى ميرے نور كو بِها بلكه مجھ نور بن نور بنا دے۔ اور ايک مديث ميں ہے۔ إنَّ اللهَ خَلَقَ خَلْقَهُ فِي ظُلْمَةٍ ثُمَّ القي عَلَيْهِمْ مِنْ نُوْرِهٖ فَمَنْ أَصَابَهُ مِنْ نُوْرِهٖ يَوْمَبِذِ اهْتَدىٰ وَمَنْ أَخْطَاهُ ضَلَّ ( فَحَ الباري ۶۔ ۴۳۰ ) یعنی جس کو اس وقت اللہ کے نور ( توفیق ) سے حصہ ملا وہ ہدایت پر آیا اور جو اس سے چوکا گمراہ رہا۔ واضح رہے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ کی دوسری صفات مثلاً سمع، بصروغیرہ کی کوئی کیفیت بیان نہیں کی جا سکتی۔ ایسے ہی صفت نور بھی ہے ممکنات کے نور پر قیاس نہ کیا جائے۔ تفصیل کے لئے امام غزالی کا رسالہ ""مشکوۃ الانوار"" دیکھو۔

۱۷۔ اللہ زمین و آسمان کا نور ہے: یعنی یوں تو اللہ کے نور سے تمام موجودات کی نمود ہے۔ لیکن مومنین مهتدین کو نور الهی سے ہدایت و عرفان کا جو خصوصی حصہ ملتا ہے۔

اس مثال کی ایک عمدہ توجیہ: اس کی مثال ایسی سمجھو گویا مومن قانت کا جسم ایک طاق کی طرح ہے جس کے اندرایک ستارہ کی طرح چمکدار شیشہ (قندیل) میں معرفت طرح چمکدار شیشہ (قندیل) میں معرفت وہدایت کا چراغ روش ہے، یہ روشنی الیے صاف وشفاف اور نطیف تیل سے حاصل ہورہی ہے جوایک نہایت ہی مبارک

درخت (زیتون) سے نکل کر آیا ہے اور زیتون مجھی وہ جو کسی حجاب سے بنہ مشرق میں ہو ینہ مغرب میں یعنی کسی طرف دھوپ کی روک نہیں کھلے میدان میں کھڑا ہے جس پر صبح و شام دونوں وقت کی دھوپ پڑتی ہے۔ تجربہ سے معلوم ہوا کہ ایسے زیتون کا تیل اور ابھی زیادہ لطیف وصاف ہوتا ہے۔ غرض اس کا تیل اس قدر صاف اور چمکدار ہے کہ بدون آگ دکھلائے ہی معلوم ہوتا ہے کہ خود بخود روش ہو جائے گا۔ یہ تیل میرے نزدیک اسی حن استعداد اور نور توفیق کا ہوا جو نور مبارک کے القاء سے بدء فطرت میں مومن کو عاصل ہوا تھا۔ جیباکہ اوپر کے فائدہ میں گذر چکا اور جس طرح شجرہ مبارکہ کو لَا هَسَرٌ قِیَّیَةِ وَ لَا غَبرٌ بِیَّیَةِ فرمایا تھا وہ نور ربانی بھی جت کی قید سے پاک ہے۔ خلاصہ یہ ہوا کہ مومن کا شیشہ دل نہایت صاف ہوتا ہے، اور خدا کی توفیق سے اس میں قبول حق کی ایسی زبر دست استعداد یائی جاتی ہے کہ بدون دیا سلائی دکھائے ہی جل اٹھنے کو تیار ہوتا ہے اب جہاں ذرا آگ دکھائی یعنی وحی و قرآن کی تیزروشنی نے اس کو مس کیا فورًااس کی فطری روشنی بھڑک اٹھی۔ اس کو ڈئو ڈ علی ڈئو پر فرمایا باقی سب کچھ اللہ تعالیٰ کے قبضے میں ہے جس کو چاہے اپنی روشی عنایت فرمائے اور وہ ہی جانتا ہے کہ کس کو یہ روشی ملنی چاہئے۔ کس کو نہیں ان عجیب و غریب مثالوں کا بیان فرمانا بھی اسی غرض سے ہے کہ استعداد رکھنے والوں کو بصیرت کی ایک روشنی حاصل ہو۔ حق تعالیٰ ہی تمثیل کے مناسب موقع و محل کو پوری طرح جانتا ہے، کسی دوسرے کو قدرت کہاں کہ ایسی موزوں و جامع مثال پیش کر سکے۔ آگے فرمایا کہ وہ روشنی ملتی ہے اس سے کہ جن مسجدوں میں کامل لوگ صبح و شام بندگی کرتے ہیں وہاں دھیان لگا رہے۔ (تنبیہ) مفسرین نے تشبیہ کی تقریر بہت طرح کی ہے، حضرت شاہ صاحبؓ نے بھی موضح القرآن میں نہایت لطیف و عمیق تقریر فرمائی ہے مگر ہندہ کے خیال میں جو توجیہ آئی وہ درج کر دی۔ وَ لِلنّاس فیما یعشقون مذاهبٌ واضح رہے کہ یُوقَدُ اور وَ لَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَار میں جس نارکی طرف اشارہ ہے میں نے مشبر میں اس کی جگہ وحی وقرآن کورکھا ہے۔ اس كا ما فذوہ فائدہ ہے جو صرت شاہ صاحب نے مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِى اسْتَوْقَدَنَارًا پر لكھا ہے اور جس كى تائيد صححين كى ایک مدیث سے ہوتی ہے جس میں آپ نے یہ الفاظ فرمائے ہیں۔ اِنَّمَا مَثَلِیْ وَ مَثَلُ النَّاسِ كُر جُلِ اسْتَوْ قَدَ نَارًا فلما اضاءَتُ مَا حَوْلَهُ جَعَلَ الفِرَاشُ وَهٰذهِ الدَّوابُّ الَّتِي يَقَعُنَ فِيهَا الْحَ

[ ۱۸] اور و ہاں اس کا نام پڑھنے کا [۲۹] یاد کرتے ہیں اسكى وہاں صبح و شام [٠٠]

فِي بُيُوْتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعُ وَ يُذْكُرُ فِيهَا ٢٦- ان گُرول ميں كه الله نے عكم ديا انكو بلندكرنے كا اسْمُهُ لا يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُقِ وَالْأَصَالِ



رِجَالٌ لاَ تُلَهِيهُمْ تِجَارَةُ وَ لَا بَيْعُ عَنُ فِرَكُرِ اللهِ وَ إِقَامِ الصَّلُوةِ وَ إِيْتَآءِ الرَّكُوةِ فَي يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الثَّكُوةِ فَي يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ النَّكُوةِ فَي يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ النَّكُوةِ فَي الْاَبْصَارُ فَي

لِيَجْزِيَهُمُ اللهُ اَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَ يَرْدُونَ مَنْ يَرْدُقُ مَنْ يَرْدُقُ مَنْ يَرْدُقُ مَنْ يَرْدُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿

وَالَّذِيْنَ كَفَرُوَّا اَعُمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيْعَةٍ يَّحْسَبُهُ الظَّمَٰانُ مَآءً حَتَّى إِذَا جَآءَهُ لَمُ يَحْسَبُهُ الظَّمَٰانُ مَآءً حَتَّى إِذَا جَآءَهُ لَمُ يَحِدُهُ شَيْئًا وَ وَجَدَ اللهَ عِنْدَهُ فَوَقَّمهُ حِسَابَهُ وَ اللهُ سَرِيْحُ الْحِسَابِ

٣٠ وه مرد كه نهيں غافل ہوتے سوداكر نے ميں اور نه يہي اور نه يہي ميں الله كى ياد سے اور نماز قائم ركھنے سے اور زكوة دينے سے ا<sup>[3]</sup> ڈرتے رہتے ہيں اس دن سے جس ميں الٹ جائيں گے دل اور آنكھيں [<sup>7]</sup>

۳۸۔ تاکہ بدلہ دے انکواللہ انکے بہتر سے بہتر کاموں کا اور زیادتی دے انکواپنے فضل سے [۲۳] اور اللہ روزی دیتا ہے جس کو چاہے بے شمار [۲۰]

۳۹۔ اور جولوگ منکر میں ان کے کام جیسے ریت جنگل میں پیاسا جانے اس کو پانی یماں تک کہ جب پہنچا اس پر اس کو کچھ نہ پایا اور اللہ کو پایا اپنے پاس پھر اسکو پورا پہنچا دیا اس کا لکھا اور اللہ جلد لینے والا ہے حیاب [۵۶]

۱۸۔ مسجد کی تعظیم و تطہیر: ان کی تعظیم و تطہیر کا عکم دیا یعنی ان کی خبرگیری کی جائے اور ہر قسم کی گندگی اور لغوافعال واقوال سے پاک رکھا جائے مساجد کی تعظیم میں یہ بھی داخل ہے کہ وہاں پہنچ کر دورکعت تحیۃ المسجد پڑھے۔

۲۹ تسبیح و شلیل اور تلاوت قرآن وغیره سب اذ کاراس میں شامل میں۔

.>۔ یعنی تمام مناسب اوقات میں غدا کو یاد کرتے ہیں بعض مفسرین نے کہا کہ ""غدو" سے صبح کی نماز مراد ہے اور ""آصال"" میں باقی چاروں نماز میں داخل میں ۔ کیونکہ اصیل زوال شمس سے صبح تک کے اوقات پر بولا جاتا ہے۔

۱۷۔ رجال اللہ کبھی غافل نہیں ہوتے: یعنی معاش کے دھندے انکواللہ کی یاد اور احکام الهید کی بجا آوری سے غافل نہیں کرتے بڑے سے بڑا بیوپاریا معمولی خرید و فروخت کوئی چیز غدا کے ذکر سے نہیں روکتی۔ صحابہ رضی اللہ عنهم کی یہ ہی شان تھی۔ ۲۷۔ یعنی اس روز دل وہ باتیں سمجھ لیں گے جو امبھی تک نہ سمجھے تھے اور آتکھیں وہ ہولناک واقعات دیکھیں گی جو کبھی نہ دیکھے تھے، قلوب میں کبھی نجات کی توقع پیداہوگی، کبھی ملاکت کا خوف۔ اور آتکھیں کبھی داہنے کبھی بائیں دیکھیں گی کہ دیکھئے کس طرف سے پکڑے جائیں یاکس جانب سے اعالنامہ ہاتھ میں دیا جائے۔

٧٧ يعني اليھے كاموں كا جو صله مقرر ہے وہ ملے گا۔ اور حق تعالیٰ كے فضل سے اور زیادہ دیا جائے گا۔ جمكی تفصیل و تعیین ابھی نہیں کی جاسکتی۔

۴۷۔ یعنی اس کے ہاں کیا کمی ہے،اگر جنتیوں کو بیحدوصاب عنایت فرمائے تو کچھے مشکل نہیں۔

۵۷۔ کفار کے اعمال کی مثال: کافر دو قسم کے ہیں ایک وہ جواپنے زعم اور عقیدہ کے موافق کچھ اچھے کام کرتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ مرنے کے بعد کام آئیں گے، عالانکہ اگر کوئی کام بظاہر اچھا بھی ہو تو کفر کی شامت سے وہ عنداللہ مقبول و معتبر نہیں۔ ان فریب خوردہ کافروں کی مثال ایسی سمجھوکہ دوپہر کے وقت جنگل میں ایک پیاسے کو دور سے پانی دکھائی دیا اور وہ تقیقت میں چمکتی ہوئی ریت تھی۔ پیاسا شدت تشنگی سے بیتاب ہو کر وہاں پہنچا، دیکھا تو پانی وانی کچھ نہ تھا، ہاں ہلاکت کی گھڑی سامنے کھڑی تھی اور اللہ تعالیٰ عمر بھر کا حیاب لینے کے لئے موجود تھا، چنانچہ اسی اضطراب و حسرت کے وقت اللہ نے اس کا سب حیاب ایک دم میں چکا دیا۔ کیونکہ وہاں حباب کرتے کیا دیر لگتی ہے۔ ہاتھوں ہاتھ عمر بھر کی شرارتوں اور غفلتوں کا بھگتان کر دیا گیا۔ دوسرے وہ میں جو سرسے پاؤں تک دنیا کے مزوں میں غرق اور جہل و کفر، ظلم و عصیان کی اندھیریوں میں پڑے غوطے کھا رہے ہیں ان کی مثال آگے بیان فرمائی، ان کے پاس روشنی کی اتنی بھی چک نہیں جتنی سراب پر دھوکہ کھانے والے کو نظر آتی تھی۔ یہ لوگ خالص اندھیریوں اور نہ بر نہ ظلمات میں بند ہیں۔ کسی طرف سے روشنی کی شعاع اپنے تک نہیں پہنچنے دیتے۔ نعوذ

> اَوۡ كَظُلُمٰتٍ فِى بَحۡرٍ لُّجِّيِّ يَّغۡشٰهُ مَوۡجُ مِّنَ فَوْقِهِ مَوْجُ مِّنَ فَوْقِهِ سَحَابُ لَمْ ظُلُمْتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ ﴿ إِذَآ أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُذُ يَرْمِهَا ﴿ وَ مَنْ لَّمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُوْرًا ع فَمَا لَهُ مِنْ نُتُورِ ﴿

٨٠ يا جيسے اندهيرے گهرے دريا ميں پروهي آتي ہے اس پر ایک اہراس پر ایک اور اہراس کے اوپر بادل اندھیرے ہیں ایک پر ایک [۱۶] جب نکالے اپنا ہاتھ لگتا نہیں کہ اس کو وہ سوجھے [20] اور جنکو اللہ نے یہ دی روشنی ا سکے واسطے کہیں نہیں روشنی [۸۶]

۸۱۔ کیا تو نہ نے دیکھا کہ اللہ کی یاد کرتے ہیں جو کوئی ہیں آسمان وزمین میں اور اڑتے جانور پر کھولے ہوئے ۔ [49] ہرایک نے جان رکھی ہے اپنی طرح کی بندگی اور یاد[۸۰] اوراللہ کو معلوم ہے جو کچھ کرتے ہیں [۸]

۴۲ \_ اور اللہ کی حکومت ہے آسمان اور زمین میں اور اللہ ہی تک پھر جانا ہے [۸۲] اَلَمْ تَرَ اَنَّ اللَّهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَٰوٰتِ وَالْاَرْضِ وَالطَّايُرُ ضَفَّتٍ ۚ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَاتَهُ وَتَسْبِيْحَهُ ﴿ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ بِمَا يَفُعَلُونَ

وَ لِلَّهِ مُلُكُ السَّمَٰوٰتِ وَالْأَرْضِ ۚ وَ إِلَى اللَّهِ الْمَصِيرُ 📆

۷۶۔ یعنی سمندر کی نہ میں خود دریا کا اندھیرا، اس پر طوفانی لہریں جوایک پر ایک چڑھی آتی ہیں پھر سب کے اوپر گھٹا بادل کا اندھیرا، اور رات کا وقت فرض کیا جائے توان اندھیر پوں میں اور اضافہ ہو جائے گا۔

১>۔ یعنی اپنا ہاتھا ٹھاکر آمکھوں سے قریب کر کے دیکھے تواندھیرے کی وجہ سے نظرینہ آئے جس کو ہمارے یہاں کہتے ہیں کہ ہاتھ کو ہاتھ نہیں پہچانتا۔

٨٧ ـ اوپر مومنين كے ذكر ميں جو يَهْدِى الله لِنُورِ م مَنْ يَشَاءُ فرمايا تھا، يہ جلہ اس كے مقابل ہوا يعنى جس كو خدا تعالىٰ نور توفیق نہ دے اسے اور کون روشنی پہنچا سکتا ہے ۔ ان کی استعداد خراب تھی توفیق نہ ملی ۔ اور دریا کی نہ میں گر کر انہوں نے سب دروازے روشنی کے اینے اور بند کر لئے۔ پھر نور آئے توکدھرسے آئے۔

۶۶۔ مخلوقات اور پرندوں کی نسبیح: شاید اڑتے جانوروں کا علیحدہ ذکر اس لئے کیا کہ وہ اس وقت آسمان اور زمین کے چ میں معلق ہوتے ہیں اوران کا اس طرح ہوا میں اڑتے رہنا قدرت کی بڑی نشانی ہے۔

۸۰ یعنی حق تعالیٰ نے ہرایک چیزکواس کے مال کے مناسب جو طریقہ انابت و بندگی اور نسیح خوانی کا الهام فرمایا اس کو سمجھ کر وہ اپنا وظیفہ اداکرتی رہتی ہے۔ لیکن افسوس و تعجب کا مقام ہے کہ بہت سے انسان کہلانے والے غرور و غفلت اور ظلمت جہالت میں پھنس کر مالک حقیقی کی یاد اور ادائے وظیفہ عبودیت سے بے بہرہ میں (تنبیہ) مخلوقات کی نسینے کے متعلق پندرہویں یارہ میں ربع کے قریب کچھ مضمون گذر چکا۔ وہاں دیکھ لیا جائے۔ ایک حدیث میں ہے کہ حضرت نوخ نے اپنے بیٹوں کو سبح کی وصيت كي اور فرمايا وَإِنَّهَا لَصَلوه الخلق (يه مي باقي مخلوق كي نماز ب ) ـ

٨١ يعنى ان كى بندگى اور سبيح كو خواه تم يذ سمجھو، ليكن حق تعالىٰ كوسب معلوم ہے كه كون كياكرتا ہے۔

۸۲۔ اللہ کی حکومت ہرشے پر حاوی ہے: یعنی جیسے اس کا علم سب کو محیط ہے، اس کی حکومت بھی تمام علویات و سفلیات پر عاوی ہے اور سب کوآخر کارا سی کے پاس لوٹ کر جانا ہے آگے اپنے حاکانہ اور قادرانہ تصرفات کو بیان فرماتے ہیں۔

الله ہانک لاتا ہے بادل کو پھر انکو ملا دیتا ہے بادل کو پھر انکو ملا دیتا ہے بھر انکو رکھتا ہے بتہ بریتہ پھر تو دیکھے میبنہ نکلتا ہے اس کے بیچے سے [۱۳] اور آثارتا ہے آسمان سے اس میں جو پہاڑ میں اولوں کے پھر وہ ڈالٹا ہے جس پر پاہے اور بچا دیتا ہے جس سے چاہے [۱۳] ابھی اس کی جبی کی کوند لیجائے آئکھول کو [۱۸]

اَلَمْ تَرَ اَنَّ اللهَ يُزُجِئ سَحَابًا ثُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ فَمَّ يَجْعَلُهُ رُكَامًا فَتَرَى الْوَدُقَ يَخُرُجُ مِنَ فَمَّ يَجْعَلُهُ رُكَامًا فَتَرَى الْوَدُقَ يَخُرُجُ مِنَ خِبَالٍ فِيهَا خِللِهِ وَ يُنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ جِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ فَيُصِينُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَ يَصْرِفُهُ مِنْ بَرَدٍ فَيُصِينُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَ يَصْرِفُهُ عَنْ بَرَدٍ فَيُصِينُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَ يَصْرِفُهُ عَنْ مَنْ يَشَاءُ وَ يَكُولُهُ سَنَا بَرُقِهِ يَذُهَبُ عَنْ مَنْ يَشَاءُ وَ يَكُولُ سَنَا بَرُقِهِ يَذُهَبُ إِلَا بَصَارِ عَلَى اللهَ عَنْ مَنْ يَشَاءً وَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

يُقَلِّبُ اللهُ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَعِبْرَةً لِيُ اللهُ ا

وَاللّٰهُ خَلَقَ كُلَّ دَآبَةٍ مِنْ مَّآءٍ فَمِنْهُمْ مَّنَ يَمْشِئَ عَلَى يَمْشِئَ عَلَى يَمْشِئَ عَلَى بَطْنِه وَمِنْهُمْ مَّنَ يَمْشِئَ عَلَى مَشِئَ عَلَى مَرْبَعُ مَّنَ يَمْشِئَ عَلَى اَرْبَعٍ لَم رَجُلَيْنِ وَمِنْهُمْ مَّنَ يَمْشِئَ عَلَى اَرْبَعٍ لَا يَخُلُقُ اللهُ مَا يَشَآءُ لَا إَنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ يَحُلُقُ اللهُ مَا يَشَآءُ لَا إِنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَدِيْرُ عَ

۳۳۔ اللہ بدلتا ہے رات اور دن کو [۸۲] اس میں دھیان کرنے کی جگہ ہے آنکھ والوں کو [۸۸]

میں۔ اور اللہ نے بنایا ہر پھرنے والے کو ایک پانی سے [۱۹] اور [۱۹] پھر کوئی ہے کہ چلتا ہے اپنے پیٹ پر [۱۹] اور کوئی ہے کہ چلتا کوئی ہے کہ چلتا ہے دو پاؤں پر [۱۹] اور کوئی ہے کہ چلتا ہے چار پر [۱۹] بناتا ہے اللہ جو چاہتا ہے بیشک اللہ ہر چیز کر سکتا ہے [۱۹]

۸۳ ۔ بادلوں کے نظام میں اللہ کی نشانیاں: یعنی ابتداء میں بادل کے چھوٹے چھوٹے ٹکڑے اٹھتے ہیں پھر مل کر بڑا بادل بن جاتا

ہے۔ پھرمۃ پرمۃ جا دی جاتی ہے۔

۸۷۔ پہاڑ اور اولے: یعنی جیسے زمین میں پھروں کے پہاڑ ہیں، بعض سلف نے کہا کہ اسی طرح آسمان میں اولوں کے پہاڑ ہیں۔ مترجم رحمہ اللہ نے اسی کے موافق ترجمہ کیا ہے۔ لیکن زیادہ راجح اور قوی یہ ہے کہ ""ساء"" سے بادل مراد ہو۔ مطلب یہ ہیں۔ مترجم رحمہ اللہ نے اس کے موافق ترجمہ کیا ہے۔ لیکن زیادہ راجح اور قوی یہ ہے کہ "ساء" سے بہتوں کو جانی یا مالی نقصان پہنچ ہے کہ بادلوں سے جو کثیف اور بھاری ہونے میں پہاڑوں کی طرح ہیں، اولے برساتا ہے جس سے بہتوں کو جانی یا مالی نقصان پہنچ جاتا ہے اور دوسرا سینگ پر پڑتی ہے اور دوسرا سینگ ختک رہ جاتا ہے۔

۸۵۔ برق کی چک: یعنی بحلی کی چک اس قدر تیز ہوتی ہے کہ آتکھیں خیرہ ہو جاتی ہیں، قریب ہے کہ بینائی جاتی رہے۔ ۸۶۔ دن اور رات کی تبدیلی: یعنی دن کے بعد رات اور رات کے بعد دن اسی کی قدرت سے آتا ہے۔ وہ ہی کہی رات کو کہی دن کو گھٹاتا بڑھاتا رہتا ہے اور ان کی گر می کو سردی ہے، سردی کو گر می سے تبدیل کرتا ہے۔

۸۷۔ قدرت کے ان مظاہر کا مطالبہ: یعنی چاہئے کہ قدرت کے ایسے عظیم الثان نثانات دیکھ کر آدمی بصیرت و عبرت عاصل کرے اور اس شمنثاہ حقیقی کی طرف سچے دل سے ربوع ہوجس کے قبضہ میں ان تمام تصرفات و تقلبات کی باگ ہے۔

٨٨ ـ اس كے لئے سر ہويں پارہ كے تيسر ب ركوع ميں آيت وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شيءٍ حَيِّ كا فائدہ ديكھنا پا ہئے ـ

۸۹ ییسے سانپ اور مجھلی۔

۹۰ جیسے آدمی اور طیور۔

ا9۔ جیسے گائے بھینس وغیرہ۔

۹۲ یعنی کسی جانور کو چار سے زائد پاؤں دیے ہوں تو بعید نہیں، اس کی لا محدود قدرت و مشیت کو کوئی محصور نہیں کر سکتا۔

۲۶۹ ہم نے آباری آیتیں کھول کھول کر بتلانے والی اور اللہ چلائے جس کو چاہیے سیدھی راہ پر [۹۳]

۳۷۔ اور لوگ کہتے ہیں ہم نے مانا اللہ کو اور رسول کو اور علم میں آگئے بچر بچر جاتا ہے ایک فرقہ ان میں سے اس کے بیچھے اور وہ لوگ نہیں مانے والے [۹۲]

لَقَدُ اَنْزَلْنَآ اليتٍ مُّبَيِّنْتٍ ﴿ وَاللهُ يَهْدِئُ مَنُ يَشَاءُ اللهُ يَهْدِئُ مَنْ يَشَاءُ الله صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ ﴿

وَ يَقُوَلُونَ امَنَّا بِاللهِ وَ بِالرَّسُولِ وَ اَطَعْنَا ثُمَّ يَتُولُ وَ اَطَعْنَا ثُمَّ يَتُولُ وَ اَطَعْنَا ثُمَّ مِنْ بَعُدِ ذَٰلِكَ ﴿ وَمَآ اُولَيْكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَآ اُولَيْكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَآ

۸۷ ۔ اور جب ان کو بلائیے اللہ اور رسول کی طرف کہ ان

میں قضیہ چکائے تبھی ایک فرقہ کے لوگ ان میں منہ

وَ إِذَا دُعُوًّا إِلَى اللهِ وَ رَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَكُمُ إِذَا فَرِيْقُ مِّنْكُمْ مُّعْرِضُونَ 🕾

وَ إِنْ يَكُنُ لَّهُمُ الْحَقُّ يَأْتُوۤا إِلَيْهِ مُذُعِنِينَ ﴿

۲۹ <sub>-</sub> اور اگر ان کو کچھ پہنچتا ہو تو چلے آئیں اس کی طرف قبول کر کر [۹۵]

موڑتے میں

٩٣ ـ ہدایت اللہ کے ہاتھ میں ہے: یعنی آیات تکوینیہ و تنزیلیہ تواس قدر واضح میں کہ انہیں دیکھ کر اور س کر چاہئے کہ کوئی آدمی نہ بہکے لیکن سیدھی راہ پر چلتا وہ ہی ہے جے خدا تعالیٰ نے ہدایت کی توفیق دی ہو۔ لاکھوں آدمی یہ کھلی کھلی نشانیاں دیکھتے ہیں پر نتیم کے اعتبار سے ان کا دیکھنا نہ دیکھنا برابر ہے۔

۹۴۔ منافقین کا بیان: یہ منافقین کا ذکر ہے۔ وہ زبان سے دعویٰ ایان واطاعت کاکیاکرتے تھے اور جب عمل کا وقت آیا تو پھر جاتے۔ حقیقت یہ ہے کہ ان کے دلوں میں شروع سے ایان وانقیاد موجود ہی نہ تھا۔ جو کچھ زبانی جمع خرچ تھا امتحان وابتلاء کے وقت اس کی بھی قلعی کھل جاتی تھی۔

**9۵۔ منافقین کی ہوا پرستی: یعنی اگر ان کا جھگڑا کسی سے ہوگیا اور سمجھتے ہوں کہ ہم ناحق پر میں، اس وقت اگر دوسرا فریق کہتا ہے کہ** رسول الله لٹنگالیج کی خدمت میں چل کر اس معاملہ کو طے کرا لو توبیہ منافق رضامند نہیں ہوتے، کیونکہ وہ جانتے ہیں کہ حضور لٹنگالیج یقیناً بلا رورعایت حق کے موافق فیصلہ کریں گے جوان کے مفاد کے خلاف پڑے گا۔ عالانکہ پیلے سے یہ دعویٰ کر رہے تھے کہ ہم اللہ ورسول پر ایان لانے اور ان کا عکم ماننے کو تیار ہیں۔ اب وہ دعویٰ کہاں گیا۔ ہاں فرض کیجئے اگر کسی معاملہ میں حق ان کی جانب ہو تو اس وقت بہت جلدی سے گردن جھ کا کر بار گاہ نبوت میں عاضر ہو جائیں اور فیصلہ کا انحصار حضور کی ذات مبارک پر کر دیں گے۔ کیونکہ سمجھتے ہیں عدالت سے ہمارے موافق فیصلہ ہوگا۔ تویہ ایان واسلام کیا ہوا، محض ہوا پر ستی ہوئی۔

یٹے ہوئے ہیں یا ڈرتے ہیں کہ بے انصافی کرے گا ان پر اللہ اور اس کا رسول کچھ نہیں وہی لوگ بے انصاف میں [۹۷]

اَفِيْ قُلُوْ بِهِمْ مَّرَضُ اَمِ ارْتَابُو المُر يَخَافُونَ ٥٠ كيا نَك داول ميں روگ ہے [١٠] يا دھوك ميں أَنُ يَّحِيْفَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَ رَسُولُهُ ۗ بَلُ ع أُولَٰبِكَ هُمُ الظُّلِمُونَ ﴿ ۵۱۔ ایان والوں کی بات یہی تھی کہ جب بلائیے انکو

إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذَا دُعُوَّا إِلَى اللَّهِ وَ رَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمُ اَنُ يَّقُولُوا سَمِعْنَا وَ اَطَعْنَا ﴿ وَ اُولَٰإِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ سَمِعْنَا وَ اَطَعْنَا ﴿ وَ اُولَٰإِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ

الله اور رسول کی طرف فیصله کرنے کوان میں تو کمیں ہم نے سن لیا اور حکم مان لیا اور وہ لوگ کہ انہی کا محلا ہے [۹۸]

(<u>ar</u>)

99۔ روگ یہ کہ خدا ورسول کو پچ مانا لیکن حرص نہیں چھوڑتی کہ کے پر چلیں ۔ جیسے بھار چاہتا ہے چلے اور پاؤں نہیں اٹھتا۔
98۔ یعنی خدا ورسول کی بابت کوئی دھوکہ لگا ہوا ہے اور حضور الٹیٹالیٹی صداقت یا اللہ کے وعد و وعید میں کوئی شک و شبہ ہے؟ یا یہ گان ہے کہ اللہ اور اس کا رسول ان کے معاملات کا خلاف انصاف فیصلہ کریں گے؟ اس لئے ان کی عدالت میں مقدمہ لیجانے سے کتراتے ہیں۔ سویاد رکھو وہاں تو ظلم و بے انصافی کا اختال ہی نہیں۔ ہاں نود ان ہی لوگوں نے ظلم پر کمر باندھ رکھی ہے۔ چاہتے ہیں کہ اپنا حق پورا وصول کر لیں اور دوسروں کو ایک پیسہ نہ دیں۔ اسی لئے ان معاملات کو غدائی عدالت میں لانے سے گھراتے ہیں جن میں سمجھے ہیں کہ رسول کا مضفانہ فیصلہ ہمارے مطلب کے خلاف ہوگا۔ یہ تو منافقین کا ذکر تھا آگے ان کے بالمقابل مخلصین کی اطاعت و فرمانبرداری کو بیان فرماتے ہیں۔

98۔ مومنین کا طریقہ: یعنی سپجے مسلمان کا کام یہ ہوتا ہے اور یہ ہونا چاہئے کہ جب کسی معاملہ میں ان کو خدا ورسول کی طرف بلایا جائے خواہ اس میں بظاہران کا نفع ہویا نقصان۔ ایک منٹ کا توقف نہ کریں فی الفور ""سمعا و طاعةً" کہہ کر عکم ماننے کے لئے تیار ہوجائیں۔ اسی میں ان کی اصلی محلائی اور تقیقی فلاح کاراز مضمر ہے۔

وَ مَنْ يُتُطِعِ اللهَ وَ رَسُولَهُ وَ يَخْشَ اللهَ وَ يَتَّقُهِ فَأُولَٰإِكَ هُمُ الْفَآبِرُونَ ﴿

وَ اَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ اَيْمَانِهِمْ لَيِنَ اَمَرُ تَهُمُ لَيَنَ اَمَرُ تَهُمُ لَيَخُرُجُنَّ طَاعَةً لَيَخُرُجُنَّ طَاعَةً مَعْرُوفَةً ﴿ وَاللهَ خَبِيْرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ مَا مَعْرُوفَةَ ﴿ إِنَّ اللهَ خَبِيْرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿

۵۲۔ اور جو کوئی حکم پر چلے اللہ کے اور اسکے رسول کے اور ڈرتا رہے اللہ سے اور بچکر چلے اس سے سووہی لوگ ہیں مراد کو پہنچنے والے [۹۹]

۵۳۔ اور قعیں کھاتے ہیں اللہ کی اپنی تاکید کی قعیں کہ اگر تو عکم کرے تو سب کچھ چھوڑ کر نکل جائیں تو کہہ قعیں مذکھاؤ حکمبرداری چاہئے جو دستور ہے البتہ اللہ کو خبر ہے جو تم کرتے ہو[…]

99۔ یعنی جوفی الحال فرمانبردار ہو، گذشتہ تقصیرات پر نادم ہوکر اور خدا سے ڈر کر توبہ کرے اور آئندہ برے راستہ سے پچ کر چلے، اسی کے لئے دنیا وآخرت کی کامیابی ہے۔

۱۰۰۔ منافقوں کی جھوٹی قعیں: یعنی منافقین بڑی سخت تاکیدی قعیں کھا کر آپ کو بقین دلانا چاہتے ہیں کہ ہم کو آپ عکم دیں تو سب گھر بار چھوڑ کر خدا کے راستہ میں نکل جانے کے لئے تیار ہیں ذرا حضور الٹیٹیلیج اثارہ فرمائیں تو سب مال و دولت اللہ کے راستہ میں لٹاکر الگ ہو جائیں اس پر فرمایا کہ اس قدر منہ ہھر کر لمبی پوڑی قعیں کھانے کی ضرورت نہیں۔ تمہاری فرمانبرداری کی حقیقت سب معلوم ہو چکی کہ زبان سے دعوے بہت کیا کرتے ہو۔ اور عمل کا وقت آئے تو آہستہ سے کھمک جاتے ہو۔ چاہئے کہ سپچ مسلمانوں کے دستور کے موافق حکمبرداری کر کے دکھاؤزبانی قعیں کھانے سے کوئی فائدہ نہیں۔ فرض کرو تم قعیں کھاکر بندوں کو اپنی بات کا یقین دلا دو لیکن اللہ کے آگے کسی کی چالاکی اور فریب نہیں چل سکتا۔ وہ تو تمام ظاہر اور پوشیدہ باتوں کی خبر رکھتا ہے۔ آگے چل کر تمہاری مکاری اور نفاق کا پردہ فاش کر دے گا۔

قُلُ اَطِيعُوا اللهَ وَاطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنَّ قَانَ اَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنَّ قَانَ تَوَلَّوا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَ عَلَيْكُمْ مَّا حُمِّلَةُ وَعَلَيْكُمْ مَّا حُمِّلَةُ مُ فَا عَلَيْهُ وَهُ تَهُ تَدُوا وَمَا عَلَى حُمِّلَتُمُ وَانْ تُطِيعُونُهُ تَهُ تَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلْغُ الْمُبِينُ عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلْغُ الْمُبِينُ عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلْغُ الْمُبِينُ عَلَى اللَّهُ الْمُبِينُ عَلَى اللهُ الْمُبِينُ عَلَى اللهُ الْمُبِينُ عَلَى اللهُ الْمُبِينُ عَلَى اللهُ الْمُبِينُ عَلَى اللّهُ الْمُبِينُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الْمُبِينُ عَلَى اللّهُ الْمُبِينُ عَلَى اللّهُ الْمُبِينُ عَلَى اللّهُ الْمُبِينُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُبِينُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُبِينُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ امَنُوا مِنْكُمْ وَ عَمِلُوا السَّلِطِتِ لَيَسْتَخُلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا السِّلِطِتِ لَيَسْتَخُلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخُلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ " وَ لَيُمَكِّنَنَّ اسْتَخُلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ " وَ لَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَظٰي لَهُمْ وَ لَيُبَدِّلَنَّهُمْ لَهُمْ وَ لَيُبَدِّلَنَّهُمْ لَهُمْ وَ لَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ امْنًا "يَعْبُدُونَنِي لَا يَعْبُدُونَنِي لَا يَعْبُدُونَنِي لَا يَعْبُدُونَنِي لَا اللهِ الْمَنْا الْمَعْبُدُونَنِي لَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

۵۷۔ توکہ عکم مانواللہ کا اور حکم مانورسول کا پھر اگرتم منہ پھیرو کے تو اس کا ذمہ ہے جو بوجھ اس پر رکھا اور تمہارا ذمہ ہے جو بوجھ اس کا کہا مانو تو راہ پاؤاور بیغام لانے والے کا ذمہ نہیں مگر پہنچا دینا کھول کر [۱۰۰]

۵۵۔ وعدہ کر لیا اللہ نے ان لوگوں سے ہوتم میں ایان اللہ نے ہیں اور کئے ہیں انہوں نے نیک کام البتہ پیچے عالم کر دے گا انکو ملک میں جیسا عاکم کیا تھا ان سے اگلوں کو اور جا دے گا ان کے لئے دین ان کا جو پہند کر دیا انکے واسطے اور دے گا ان کو ان کے ڈر کے بدلے میں امن میری بندگی کریں گے شریک نہ کریں گے میراکسی کو [۱۲] اور جو کوئی ناشکری کرے گا اسکے پیچے سو میراکسی کو [۱۲]

# يُشُرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴿ وَ مَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ اللَّهِ مِن افران [١٠٠] فَأُولَٰإِكَ هُمُ اللَّهٰ سِقُونَ عَ

۱۰۱۔ قبول حق کی ذمہ داری پوری کرو: یعنی پیغمبر پر خدا کی طرف سے تبلیغ کا بوجھ رکھا گیا ہے، سواس نے پوری طرح ادا کر دیا۔ اور تم پر جو بوجھ ڈالا گیا وہ تصدیق و قبول حق کا ہے، اور یہ کہ اس کے ارشاد کے موافق چلو۔ اگر تم اپنی ذمہ داری کو محوس کر کے اس کے احکام کی تعمیل کرو گے تو کامیابی دارین کی راہ پاؤ گے اور دنیا وآخرت میں خوش رہو گے وریہ پیغمبر کا کچھ نقصان نہیں۔ تمہاری شرارت و سرکشی کا خمیازہ تم کو ہی مسگتنا پڑے گا۔ پیغمبر تواپنا فرض ادا کر کے عنداللہ اپنی ذمہ داری سے سبکدوش ہو چکے۔ آگے اطاعت رسول کے بعض ثمرات بیان فرماتے ہیں جن کا سلسلہ دنیا ہی میں شروع ہو جائے گا۔

۱۰۲ء صحابہ کرام سے حکومت کا وعدہ: یہ خطاب فرمایا حضرت کے وقت کے لوگوں کو یعنی جوان میں اعلی درجہ کے نیک اور رسول کے کامل متبع ہیں رسول کے بعد ان کوزمین کی حکومت دے گا اور جو دین اسلام خدا کو پسند ہے ان کے ہاتھوں سے دنیا میں اس کو قائم کرے گا۔ گویا جیسا کہ لفظ استخلاف میں اشارہ ہے وہ لوگ محض دنیوی بادشاہوں کی طرح یہ ہوں گے۔ بلکہ پہنغمبر کے جانشین ہوکر آسانی بادشاہت کا اعلان کریں گے اور دین حق کی بنیادیں جائیں گے اور خشکی و تری میں اس کا سکہ بٹائیں گے۔ اس وقت مسلمانوں کو کفار کا خوف مرعوب نہ کرے گا۔ وہ کامل امن واطمینان کے ساتھ اپنے پرورد گار کی عبادت میں مشغول رمیں گے اور دنیا میں امن وامان کا دور دورہ ہو گا۔ ان مقبول و معزز بندوں کی ممتاز شان یہ ہوگی کہ وہ خالص خدائے واحد کی بندگی کریں گے جس میں ذرہ برابر شرک کی آمیزش نہ ہوگی۔ شرک علی کا تو وہاں ذکر کیا ہے شرک خفی کی ہوا بھی ان کو نہ پہنچے گی۔ صرف ایک خدا کے غلام ہوں گے، اسی سے ڈریں گے اسی سے امید رکھیں گے۔ اسی پر بھروسہ کریں گے اسی کی رضا میں ان کا جینا اور مرنا ہو گا۔ کسی دوسری ہستی کا خوف وہراس ان کے پاس نہ پھٹلے گا۔ نہ کسی دوسرے کی خوشی یا خوشی کی پرواکریں

اس وعدے کا ایفاء: الحد للہ کہ یہ وعدہ الهی چاروں خلفاء رضی اللہ عنهم کے ہاتھوں پر پورا ہوا۔ اور دنیا نے اس عظیم الثان پیشین گوئی کے ایک ایک حرف کا مصداق اپنی آنکھوں سے دیکھ لیا۔ خلفائے اربعہ کے بعد بھی کچھ بادشاہان اسلام وقتا فوقتا اس نمونہ کے آتے رہے اور جب اللہ چاہے گا آئندہ بھی آئیں گے۔ اعادیث سے معلوم ہواکہ آخری خلیفہ حضرت امام مہدی رضی اللہ عنہ ہوں گے جن کے متعلق عجیب و غریب بشارات سنائی گئی ہیں۔ وہ خدا کی زمین کو عدل و انصاف سے بھر دیں گے اور غارق

عادت جادفی سبیل اللہ کے ذریعہ سے اسلام کا کلمہ بلندکریں گے۔ اَللّٰهُمَّ احْشُورْنَا فِیْ زُمُورَتهِ وَارْزُقْنَاشهادة فی سَبِیۡلِكَ اِنَّكَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَة و ذُو الفَضْلِ العَظِیْم (تنبیہ)

ظفائے اربعہ کی فضیلت: اس آیت استخلاف سے ظفائے اربعہ کی بڑی فضیلت و منقبت نکلتی ہے ابن کثیر نے اس کے تحت عمد نبوت سے لیکر عمد عثمانی تک کی فقوات کو درجہ بدرجہ بیان کیا ہے اور آ فر میں یہ الفاظ لکھے بیں وَ حُبّی المخراجُ مِنَ المشارق و المغارب إلی حضرة اَمِیرِ المُومِنِینَ عثمان بن عفان رضی الله عنه و ذلیك بِکركةِ تِلاَوَتِهو دِ راستِه وَجَمْعِهِ الاُمَّةَ عَلی حفظ القرآن ولهذا ثبت فی الصحیح آنَّ رسول الله ﷺ قَالَ إِنَّ اللهُ زوی لی الارض فرآیت مشارقها و مغاربَها وَسَیَبَ لُخُ ملك اُمّتی مَا زوی لی منها اه فها نَحُنُ نتقلّب فیما وَعَدَنَا الله وَ رَسُوله وصدق الله فنسألُ الله الایمان بِه وَ بِرَسُوله و القیامَ بِشُکْرِهِ عَلی الوجه الذی یُرُضیه عَنَّا۔

وَ اَقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَ اتُوا الزَّكُوةَ وَ اَلُوا الزَّكُوةَ وَ اَطِيْعُوا الرَّكُوةَ وَ اَلْطِيْعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿

لَا تَحْسَبَنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مُعْجِزِيْنَ فِي الْآرُضِ وَمَأُولِهُمُ النَّارُ لَمْ وَلَبِئْسَ

المُرضِ وهاوعم العار ع المُصِيرُ عَيْ

۵۷۔ اور قائم رکھو نماز اور دیتے رہوزگوۃ اور عکم پر چلورسول کے تاکہ تم پررحم ہو[۱۰۴]

۵۷۔ نہ خیال کر کہ یہ جو کا فرہیں تھ کا دیں گے جھاگ کر ملک میں اور ان کا ٹھ کا نہ آگ ہے اور وہ بری جگہ ہے پھر جانے کی [۱۰۵]

۱۰۴۔ حصول رحمت کا طریقہ: یعنی خدا کی رحمت سے حصہ لینا چاہتے ہو تو تم بھی ان ہی مقبول بندوں کی روش اختیار کرو۔ وہ روش یہ ہی ہے نمازیں قائم کرنا، زکوۃ دیتے رہنا اور تمام شعبہ زندگی میں رسول کے احکام پر چپنا۔ اَللّٰهُمَّ اَرُزُقْنَا مَتَابَعَةَ رَسُوْلِكَ

ﷺ وَتَوَفَّنَا عَلَيْهِ وَالْحِقْنَا بِالصَّالِحِينَ ـ أمين ـ

1.0 کفار کا ٹھکانہ: یہ نیک ہندول سے کے بالمقابل مردود و مغضوب لوگوں کا انجام بتلایا۔ یعنی جبکہ نیکوں کو ملک کی عکومت اور زمین کی خلافت عطا کیجاتی ہے ، کافروں اور بدکاروں کی ساری مکاریاں اور تدبیریں شکست ہو جاتی ہیں۔ اللہ کے ارادہ کو کوئی روک نہیں سکتا۔ اگر تمام خدائی میں ادھرادھر بھاگتے بھریں تب بھی وہ خدائی سزا سے اپنے کو نہیں بچاسکتے۔ یقینا ان کو جہنم کے جیل خانہ میں جانا پڑے گا۔

يَايُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لِيَسْتَأْذِنْكُمُ الَّذِيْنَ مَلَكَتْ اَيْمَانُكُمْ وَالَّذِيْنَ لَمْ يَبُلُغُوا الْحُلُمَ مِنْكُمْ ثَلَثَ مَرُّتٍ مِنْ قَبُلِ صَلُوةِ الْحُلُمَ مِنْكُمْ ثَلَثَ مَرُّتٍ مِنْ قَبُلِ صَلُوةِ الْعُلْمَ مِنْكُمْ مِنْكُمْ مِنْ الْفُجْرِ وَحِيْنَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمْ مِنَ اللَّهِ الْفَجْرِ وَحِيْنَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمْ مِنَ اللَّهُ الْفَجْرِ وَحِيْنَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمْ مِنَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ حَكِيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَكِيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ حَكِيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ حَكِيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ حَكِيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ حَكِيْمُ هَا لَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ حَكِيْمُ هَا لَا اللَّهُ عَلِيْمُ حَكِيْمُ هَا لَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ حَكِيْمُ هَا لَا اللَّهُ عَلِيهُمْ حَكِيْمُ هَا لَاللَّهُ عَلَيْمُ حَكِيْمُ هَا لَا اللَّهُ عَلِيهُمْ حَكِيْمُ هَا لَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ حَكِيْمُ هَا لَا اللَّهُ عَلِيهُمْ حَكِيْمُ هَا لَا اللَّهُ عَلِيهُمْ حَكِيْمُ هُو اللَّهُ عَلِيهُمْ حَكِيْمُ هُمُ اللَّهُ عَلِيهُ مَا عَلَى اللَّهُ عَلِيهُمْ حَكِيْمُ هُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلِيهُمْ حَكِيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ حَكِيْمُ هُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ حَلَيْهُمْ حَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ حَلَيْهُ عَلَيْمُ حَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَا

۱۰۱۔ اجازت لینے کا مسلہ: یعنی لونڈی غلام، چار رکوع پہلے مسئلہ استیزان (اجازت لینے) کا ذکر تھا۔ یہ اس کا تمتہ ہے درمیان میں خاص خاص منابستوں سے دوسرے مضامیں آگئے۔

۱۰۰ ان تین وقتوں میں عموما زائد کپرے آثار دیے جاتے میں یا سونے جاگئے کا لباس تبدیل کیا جاتا ہے اور بیوی کے ساتھ مخالطت بھی بیشتران ہی اوقات میں ہوتی ہے کبھی فجرسے قبل یا دوپہر کے وقت آدمی غسل کرنے کا ارادہ کرتا ہے اور چاہتا ہے کہ کوئی مطلع نہ ہو۔ اس لئے حکم دیا کہ ان تین وقتوں میں نابالغ لڑکوں اور لونڈی غلام کو بھی اجازت لے کر آنا چاہئے۔ باقی وقتوں میں ان کو اجانب کی طرح اجازت طلب کرنے کی حاجت نہیں۔ الاّ یہ کہ کوئی شخص اپنی مصلحت سے دوسرے اوقات میں بھی استیزان کی یابندی عائد کر دے۔

۱۰۸۔ استیزان سے متثنی اوقات: یعنی اوقات مذکورہ بالا کو چھوڑ کر باقی جن اوقات میں عادۃ ایک دوسرے کے پاس بے روک ٹوک آتے جاتے ہیں ان میں نابالغ لڑکوں یا لونڈی غلام کو ہر مرتبہ اجازت لینے کی ضرورت نہیں۔ کیونکہ ایسا پابند کرنے میں بہت تنگی اور کاروبار کا تعطل ہے جو حق تعالیٰ کی حکمت کے خلاف ہے۔

۵۹۔ اور جب پہنچیں لڑکے تم میں کے عقل کی حد کو تو انکو ویسی ہی اجازت لینی چاہئے جیسے لیتے رہے ہیں ان سے اگلے [۱۰۹] یوں کھول کر سناتا ہے اللہ تم کو اپنی باتیں اور اللہ سب کچھ جاننے والا حکمت والا ہے

وَ إِذَا بَلَغَ الْأَطْفَالُ مِنْكُمُ الْحُلُمَ فَلَكُمُ الْحُلُمَ فَلْكَمُ الْحُلُمَ فَلْيَسْتَأْذِنُوا كَمَا اسْتَأْذَنَ الَّذِيْنَ مِنَ قَبْلِهِمُ \*كَذْلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الْيَتِهِ \* وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ هَي عَلِيمٌ حَكِيمٌ هَي

19۔ اور جو بدیٹے رہی میں گھروں میں تمہاری عورتوں میں سے جنکو تو تع نہیں رہی نکاح کی ان پر گناہ نہیں کہ آثار رکھیں اپنے کپڑے یہ نہیں کہ دکھاتی پھریں اپنا سنگار اور اللہ اور اس سے بھی بچیں تو بہتر ہے انکے لئے [الا] اور اللہ سب باتیں سنتا جانتا ہے [الا]

۱۰۹۔ نابالغ لڑکوں کا عکم: یعنی لڑکا جب تک نابالغ ہے تین وقتوں کے سواباقی اوقات میں بلا اجازت لئے آ جا سکتا ہے۔ جس وقت مد بلوغ کو پہنچا پھر اس کا عکم ان ہی مردوں جیسا ہو گا جو اس سے پہلے بالغ ہو چکے ہیں۔ اور جن کا عکم پیشتر آیت یا اَیُھا الذِیْنَ الْمَنُو لَا تَدَ خُلُو الْبُیُو یَّا غَیْرَ بُیُو یَکُمْ حَتَّی تَسْتَاذِسُوْ ا وَ اَتُسَلِّمُو ا عَلَیٰ اَهْلِهَا میں گذر چکا ہے۔ الذِیْنَ الْمَنُو لَا تَدَ خُلُو اللّٰ بَیْوَ یَا عَلَیٰ اَللّٰ بِیْنَ اور میں تصورت کا چروں میں رہیں تو درست ہے اور بور کھیں تواور بہتر" اور گھر سے باہر نکلتے وقت بھی زائد کیڑے مثلاً برقع وغیرہ آثار دیں توکھ مضائقہ نہیں۔ بشرطیکہ اس زینت

كا اظهار نہ ہوجس كے چھپانے كا عكم آيت وَكَا يُبتدِينَ زِيْنَتَهُنَّ الْحَ مِين ديا جا چكا ہے۔ اس سے اندازہ ہوسكتا ہے كہ جوان عورتوں کے تستر کے متعلق قرآن کریم کا منشاء کیا ہے۔

ااا۔ اللہ پردے کی باتیں بھی جانتا ہے: یعنی یہ تو فتنہ کی روک تھام کے ظاہری انتظامات میں باقی پردہ کے اندر جو باتیں کی جاتی ہیں اور فتنے اٹھائے جاتے ہیں، یاد رہے کہ خدا تعالیٰ ان سب کو سنتا اور جانتا ہے۔ اسی کے موافق ہرایک سے معاملہ کرے

الا۔ نہیں ہے اندھے پر کچھ تکلیف اور نہ لنگڑے پر تكليف اور مذبيار پر تكليف [١١٦] اور نهيں تكليف تم لوگوں پر کہ کھاؤاپنے گھروں سے یا اپنے باپ کے گھر سے یا اپنی ماں کے گھرسے یا اپنے بھائی کے گھرسے یا اپنی بہن کے گھر سے یا اپنے پیچا کے گھر سے یا اپنی مپھو پھی کے گھر سے یا اپنے ماموں کے گھر سے یا اپنی فالہ کے گھرسے یا جس گھر کی کنجیوں کے تم مالک ہویا اپنے دوست کے گھر سے [اللے نہیں گناہ تم پر کہ کھاؤ آپی میں مل کریا جدا ہو کر پھر جب کبھی جانے لگو گھروں میں تو سلام کھو اپنے لوگوں پر نیک دعا ہے اللہ کے یماں سے برکت والی ستھری یوں کھولتا ہے اللہ تمہارے آگے اپنی باتیں تاکہ تم سمجھ لو [اس

لَيْسَ عَلَى الْأَعْلَى حَرَجٌ وَّ لَا عَلَى الْأَعْرَجِ حَرَجُ وَّ لَا عَلَى الْمَرِيْضِ حَرَجُ وَّ لَا عَلَى اَنْفُسِكُمْ اَنْ تَأْكُلُوا مِنْ بُيُوتِكُمْ اَوْ بُيُوْتِ ابَآبِكُمُ أَوْ بُيُوْتِ أُمَّهٰتِكُمْ أَوْ بُيُوْتِ إِخْوَانِكُمْ أَوْ بُيُوْتِ أَخَوْتِكُمْ أَوْ بُيُوْتِ اَعْمَامِكُمْ اَوْ بُيُوْتِ عَمَّتِكُمْ اَوْ بُيُوْتِ أَخْوَالِكُمْ أَوْ بُيُوْتِ خُلْتِكُمْ أَوْ مَا مَلَكُتُمُ مَّفَاتِحَةً أَوْ صَدِيُقِكُمُ ۗ لَيُسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنُ تَأْكُلُوا جَمِيْعًا أَوْ اَشْتَاتًا لَا فَإِذَا دَخَلْتُم بُيُوتًا فَسَلِّمُوا عَلَى ا اَنْفُسِكُمْ تَحِيَّةً مِّنَ عِنْدِ اللهِ مُلرَكَةً طَيِّبَةً ﴿ كَذٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْأَيْتِ ع لَعَلَّكُمْ تَعُقِلُونَ ﴿ 111۔ معذوروں کیلئے احکام میں رعایت: یعنی ہو کام تکلیف کے بیں وہ ان کو معاف میں مثلاً جاد، جَ، جمعہ اور جاعت اور الیمی چیزں۔ (کذا فی الموضح) یا یہ مطلب ہے کہ ان معذور و مختاج لوگوں کو تندرستوں کے ساتھ کھانے میں کچھ حرج نہیں۔ جاہیت میں اس قتم کے مختاج و معذور آدمی اغذیاء اور تندرستوں کے ساتھ کھانے ہے رکتے تھے انہیں خیال گرزا تھا کہ شاید لوگوں کو جارے ساتھ کھانے سے نظرے ہواور جاری بعض حرکات واوضاع سے ایذا پہنچی ہو، اور واقعی بعضوں کو نظرے ووحث ہوتی تھی۔ ساتھ کھانے سے نظرے ہواور جاری بعض حرکات واوضاع سے ایذا پہنچی ہو، اور واقعی بعضوں کو نظرے ووحث ہوتی تھی۔ معذوروں کے ساتھ کھانے ہوا ہوا کہ ایسے معذوروں اور مرایشوں کے ساتھ کھانے ہوا ہوا کہ ایسے معذوروں اور مرایشوں کے ساتھ کھانے نظر نہیں آتے لنگرا ممکن ہے دیر میں کے ساتھ کھانے نظر نہیں آتے لنگرا ممکن ہے دیر میں پہنچ اور مناسب نشت سے نہ بیٹھ سکے۔ بیار کا تو پوچھنا ہی کیا ہے اس بناء پر ساتھ کھلانے میں اعتیاط کرتے تھے کہ ان کی تو تعلیٰ نہ ہو۔ دوسری ایک اور صورت پیش آتی تھی کہ یہ معذور و مختاج لوگ کسی کے پاس گئے، وہ شخص استفاعت نہ رکھتا تھا، ازراہ بے تکافی ان کواپنے بھائی، بہن، پیچا، ماموں وغیرہ کسی عربز وقریب کے گھر لے گیا۔ اس پر ان عاجمتندوں کو خیال ہوتا تھا کہ ازراہ بے تکافی ان کواپنے بھائی، بہن، پیچا، ماموں وغیرہ کسی عربز وقریب کے گھر لے گیا۔ اس پر ان عاجمتندوں کو خیال ہوتا تھا کہ موات کھالانے سے کارہ اور مانوٹ میں مت پرو۔ اللہ تعالیٰ نے اس عملانہ میں وسعت دے رکھی ہے پھر تم نودا ہے اوپر تنگی کیوں کرتے ہو۔ "

۱۱۳ یعنی تمهارے زیرتصرف دیدیا گیاہو۔ مثلاً کسی نے اپنی چیز کا وکیل یا محافظ بنا دیا اور بقدر معروف اس میں سے کھانے پینے کی ا اجازت دے دی۔

۱۱۱۔ گھر والوں کے ساتھ کھانے پینے کے آداب: یعنی اپنائیت کے علاقوں میں کھانے کی چیز کو ہر وقت پوچھنا ضرور نہیں۔ نہ کھانے والا تجاب کرے نہ گھر والا دریغ کرے۔ مگر عورت کا گھر اگر اس کے غاوند کا ہو۔ اس کی مرضی عاصل کرنی چاہئے۔ اور مل کر کھاؤیا جدایعنی اس کی تکرار دل میں نہ رکھے کہ کس نے کم کھایا کس نے زیادہ۔ سب نے مل کر لکایا سب نے مل کر کھایا۔ اور اگر ایک شخص کی مرضی نہ ہوتو پھر کسی کی چیز کھائی ہر گرد درست نہیں۔ اور تقید فرمایا سلام کا آپس کی ملاقات میں ۔ کیونکہ اس سے بہتر دعاء نہیں جو لوگ اس کو چھوڑ کر اور الفاظ گھڑتے میں اللہ کی تجویز سے ان کی تجویز بہتر نہیں ہو سکتی۔ (تنبیہ) آیت سے تنا کھانے کا جواز بھی نکلا۔ بعض حضرات کو لکھا ہے کہ جب تک کوئی ممان ساتھ نہ ہو کھائا نہ کھاتے تھے۔ معلوم ہوا یہ غلو ہے۔ البتہ اگر کئی کھانے والے ہوں اور اکھٹے بیٹے کر کھائیں تو موجب برکت ہوتا ہے کا وردنی الحدیث۔

اِنَّمَا الْمُؤْمِنُوْنَ الَّذِيْنَ امَنُوْا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ إِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى أَمْر جَامِعٍ لَّمۡ يَذۡهَبُوۡا حَتّٰى يَسۡتَٱذِنُوۡهُ ۚ اِنَّ الَّذِيۡنَ يَسْتَأْذِنُوْنَكَ أُولَيْكَ الَّذِينَ يُؤُمِنُوْنَ بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ ۚ فَإِذَا اسْتَأْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمُ فَأَذَنُ لِّمَنُ شِئْتَ مِنْهُمْ وَ اسْتَغُفِرُ لَهُمُ اللَّهَ ۗ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ 📾

لَا تَجْعَلُوا دُعَآءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآءِ بَعْضِكُمْ بَعْضًا ﴿ قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ اللَّذِيْنَ يَتَسَلَّلُوْنَ مِنْكُمُ لِوَاذًا ۚ فَلۡيَحۡذَرِ الَّذِيۡنَ يُخَالِفُونَ عَنُ آمُرِمَ أَنُ تُصِيْبَهُمُ فِتُنَةُ أَوُ يُصِيْبَهُمْ عَذَابُ الِيْمُ اللهُ

أَلَا إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَٰوٰتِ وَ الْأَرْضِ ۗ قَدُ يَعْلَمُ مَا اَنْتُمْ عَلَيْهِ ﴿ وَ يَوْمَ يُرْجَعُونَ اِلَيْهِ فَيُنَبِّئُهُمْ بِمَا عَمِلُوا ﴿ وَاللَّهُ بِكُلِّ عَلِيْمُ ﴿ شَيْءٍ عَلِيْمُ ﴿

٦٢ - ایان والے وہ ہیں جو یقین لائے اللہ پر اور اسکے رسول پر اور جب ہوتے ہیں اس کے ساتھ کسی جمع ہونے کے کام میں تو چلے نہیں جاتے جب تک اس سے اجازت نہ لے لیں جو لوگ تجھ سے اجازت لیتے ہیں وہی ہیں جو مانتے ہیں اللہ کو اور اس کے رسول کو [۱۱۵] مچر جب اجازت مانگیں تجھ سے اپنے کسی کام کے لئے تواجازت دے جس کوان میں سے تو چاہیے اور معافی مانگ انکے واسطے اللہ سے اللہ بخشنے والا مهربان [117]

٩٣ ـ مت كولوبلانا رسول كا اپنے اندر برابر اسكے جوبلاتا ہے تم میں ایک دوسرے کو [ا<sup>ا</sup> اللہ جانتا ہے ان لوگوں کو تم میں سے جو سٹک جاتے ہیں آنکھ بچا کر [۱۱۸] سو ڈرتے رہیں وہ لوگ جو خلا**ت** کرتے ہیں اس کے عکم کا اس سے کہ آریے ان پر کچھ خرابی یا پہنچے ان کو عذاب در دناک [۱۹]

۶۲۔ سنتے ہواللہ ہی کا ہے جو کچھ ہے آسمانوں اور زمین میں اس کو معلوم ہے جس حال پر تم ہو اور جس دن پھیرے جائیں گے اس کی طرف تو بتائے گا ان کو جو کچھ انہوں نے کیا اور اللہ ہرایک چیز کو جانتا ہے [۳۰]

118 صحابہ کرام کو اجازت دینے کا علم: اوپر کی آیتوں میں آنے کے وقت استیذان (اجازت طلب کرنے) کا ذکر تھا۔ یہاں جانے کے وقت استیذان (اجازت طلب کرنے) کا ذکر تھا۔ یہاں جانے کے وقت استیذان کی ضرورت بتلائی ہے۔ یعنی پورے ایان والے وہ ہیں جو رسول کے بلانے پر عاضر ہوتے ہیں اور جب کسی ابتماعی کام میں شریک ہوں مثلاً جمعہ، عیدین، جاد اور مجلس مشاورت وغیرہ تو بدون اجازت کے اٹھ کر نہیں جاتے۔ یہ ہی لوگ ہیں جو کامل اور صحیح معنی میں اللہ اور رسول کو مانتے ہیں۔

111۔ یعنی غوروفکر کرنے کے بعد جس کو مناسب سمجھیں اجازت دیدیں۔ اور پونکہ اس اجازت پر عل کرنا بھی فی الجلہ صحبت نبوی سے حرمان اور صورۃ تقدیم الدنیا علی الدین کا شائبہ اپنے اندر رکھتا ہے، اس لئے ان مخلصین کے حق میں استغفار فرمائیں۔ ٹاکہ آپ کے استغفار کی برکت سے اس نقص کا تدارک ہو سکے۔

۱۱۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کالوگوں کو بلانا: یعنی حضرت کے بلانے پر عاضر ہونا فرض ہوجاتا ہے۔ آپ کا بلانا اوروں کی طرح نہیں کہ چاہے اس پر ""لبیک"" کے یا نہ کھے۔ اگر حضور کٹائیالیا کی بلانے پر عاضر نہ ہو تو آپ کی بددعاء سے ڈرنا چا بئیے۔ کیونکہ آپ کی دعاء معمولی انسانوں جیسی نہیں۔ نیز مخاطبات میں حضور کٹائیالیا کی ادب و عظمت کا پورا خیال رکھنا چاہئے۔

۱۱۸۔ مجلس نبوی میں منافقین کارویہ: یہ منافقین تھے جن کو مجلس نبوی میں بیٹھنا اور پندو نصیحت سننا شاق گذرہا تھا وہ اکثر موقع پاکر اور آنگھ بچاکر مجلس سے بلا اجازت کھسک جاتے تھے۔ مثلاً کوئی مسلمان اجازت لے کر اٹھا، یہ بھی اس کی آڑ میں ہوکر ساتھ ساتھ چل دیے اس کو فرمایا کہ تم پینمبرسے کیا چھپاتے ہو، غدا تعالیٰ کو تمہارا سب کا عال معلوم ہے۔

119۔ مجلس نبوی میں منافقین کارویہ: یعنی اللہ ورسول کے حکم کی خلاف ورزی کرنے والوں کو ڈرتے رہنا چاہئے کہ کہیں ان کے دردناک دلوں میں کفرو نفاق وغیرہ کا فتنہ ہمیشہ کے لئے جڑنہ پکر جائے۔ اور اس طرح دنیا کی کسی سخت آفت یا آخرت کے دردناک عذاب میں مبتلانہ ہوجائیں۔ (العیاذ باللہ)

۱۲۰۔ اللہ کا علم محیط: یعنی ممکن ہے مخلوق سے آنکہ بچاکر کوئی کام کر گزرو۔ لیکن حق تعالیٰ سے تمہارا کوئی عال پوشیدہ نہیں رہ سکتا نہ اس کی زمین وآسمان میں سے نکل کر کہیں مجاگ سکتے ہو۔ وہ جس طرح تمہارے احوال سے باخبر ہے ایسے ہی اس دن کی کیفیت مجازات سے بھی پوراآگاہ ہے۔ جب تمام مخلوق حیاب و کتاب کے لئے اس کی طرف لوٹائی جائے گی اور ہر ایک کے سامنے اس کا ذرہ ذرہ عمل کھول کر رکھ دیا جائے گا۔ ایسے علیم الکل اور مالک الکل کی سزاسے مجرم کس طرح اپنے کو بچا سکتا ہے۔

> تم سورة النور بفضل الله تو تفيقه اللهم نور قلوبنا بالا يان والاحسان ونور قبورنا واتم لنا نورنا واغفرلنا انك علىٰ كل شي قدير و بالا جابية جدير

### ٢٥ سُوۡرَةُ الۡفُرۡقَانِ مَكِّيَّةُ ٢٢

ایاتها ۵۰

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

تَبْرَكَ الَّذِى نَزَّلَ الْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُوْنَ لِلْعُلَمِيْنَ نَذِيْرًا ﴿

ا۔ بڑی برکت ہے اسکی جس نے اثاری فیصلہ کی کتاب <sup>[۱]</sup> اپنے بندہ پر <sup>[۲]</sup> ناکہ رہے جمان والوں کے لئے ڈرانے والا <sup>[۳]</sup>

ركو عاتها ٢

1۔ وہ کہ جس کی ہے سلطنت آسمان اور زمین میں اور نمین میں اور نمیں پروا اس نے بیٹا اور نمیں کوئی اس کا ساجھی سلطنت میں اور بنائی ہر چیز پھر ٹھیک کیا اسکو مای کر[۴]

إلَّذِى لَهُ مُلُكُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ وَلَمُ يَكُنُ لَّهُ شَرِيْكُ فِي الْمُلُكِ يَتَّخِذُ وَلَدًا وَّلَمُ يَكُنُ لَّهُ شَرِيْكُ فِي الْمُلُكِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيْرًا ﴿

ا۔ قرآن فرقان ہے: "فرقان"" (فیصلہ کی کتاب) قرآن کریم کو فرمایا جو حق و باطل کا آخری فیصلہ اور حرام و علال کو کھلے طور پر ایک دوسرے سے جدا کرتا ہے۔ یہ ہی کتاب ہے جس نے اپنے آثار نے والے کی عظمت شان، علو صفات اور اعلیٰ درجہ کی حکمت ورافت کو انتہائی شکل میں پیش کیا اور تمام جمان کی ہدایت و اصلاح کا شکفل اور ان کو خیر کثیر اور غیر منقطع برکت عطا کرنے کا سامان بہم پہنچایا۔

ر بعنی اپنے اس کامل واکمل بندہ (محمد رسول الله النَّاقِيَّةُم ) پر جن کا ممتاز لقب ہی کال عبودیت کی وجہ سے "عبدالله" ہوگیا۔ صلوات الله وسلامه علیہ۔

۳۔ قرآن عالمین کیلئے نذیر ہے: یعنی قرآن کریم سارے جمان کو کفر و عصیان کے انجام بدسے آگاہ کرنے والا ہے پونکہ سورت ہذا میں مکذبین و معاندین کا ذکر بخثرت ہوا ہے شاید اسی لئے یہاں صفت ''تذیر'' کو بیان فرمایا۔ ''بثیر'' کا ذکر نہیں کیا۔ اور ''للعالمین'' کے لفظ سے بتلا دیا کہ یہ قرآن صرف عرب کے اُمیوں کے لئے نہیں اترا بلکہ تمام جن وانس کی ہدایت واصلاح کے واسطے آیا ہے۔ اللہ تخلیق میں فطری موزونیت: یعنی ہر چیزکوایک خاص اندازہ میں رکھاکہ اس سے وہ ہی خواص وافعال ظاہر ہوتے ہیں جن کے لئے پیداکی گئی ہے۔ اپنے دائرہ سے باہر قدم نہیں نکال سکتی نہ اپنی مدود میں عمل و تصرف کرنے سے قاصر رہتی ہے۔ غرض ہر چیزکواییا ماپ تول کر پیدا فرمایا کہ اسی کی فطری موزونیت کے لحاظ سے ذرا کمی بیثی یا انگلی رکھنے کی گنجائش نہیں چھوڑی۔ بڑے بڑے بڑے سائنس دال حکمت کے دریا میں غوطہ لگاتے ہیں اور آخرکار ان کو یہ ہی کہنا پڑتا ہے صُنہ کا اللهِ الَّذِی اَتَقَنَ کُلَّ شَيْءِ اور تَبَارَكَ اللهُ اَحْسَنُ الْخَالِقِیْنَ ۔

وَ اتَّخَذُوا مِنَ دُونِهَ الِهَةً لَا يَخُلُقُونَ شَيئًا وَ اتَّخَذُوا مِنَ دُونِهَ الِهَةً لَا يَخُلُقُونَ شَيئًا وَ هُمْ يُخُلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لِاَنْفُسِهِمُ ضَرَّا وَ لَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَّلَا ضَرًّا وَ لَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَّلَا حَلُوةً وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَلُوهً وَلَا نَشُورًا ﴿

وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوَّا إِنَّ هَٰذَاۤ إِلَّاۤ إِفَكُّ افْكُ الْفَرُونَ الْفَكُ افْتُرُونَ فَقَدُ افْتُرَا هُوَ ظُلُمًا وَّ زُوْرًا ﴿

۳۔ اور لوگوں نے پکڑ رکھے ہیں اس سے ورے کتنے عالم جو نہیں بناتے کچھ چیزاور وہ خود بنائے گئے ہیں اور نہیں مالک اپنے حق میں برے کے اور نہ جھلے کے اور نہ جس مالک مرنے کے اور نہ جسے اور نہ جسی مالک مرنے کے اور نہ جسے اور نہ جس

سم۔ اور کھنے لگے جو منکر میں اور کچھ نہیں ہے یہ مگر طوفان باندھ لایا ہے اور ساتھ دیا ہے اس کا اس میں اور لوگوں نے [۲] موآ گئے بے انصافی اور جھوٹ پر[۷]

۵۔ مشرکین کا شرک غیر فطری ہے: یعنی کس قدر ظلم اور تعجب و جیرت کا مقام ہے کہ ایسے قادر مطلق، مالک الکل، حکیم علی الاطلاق کی زبر دست ہمتی کو کافی نہ سمجھ کر دوسرے معبود اور عاکم بجویز کر لئے گئے، بوگویا غدا کی عکومت میں حصہ دار ہیں۔ عالانکہ ان بیچاروں کا خود اپنا وجود بھی اپنے گھر کا شہیں نہ وہ ایک ذرہ کے پیدا کرنے کا اختیار رکھتے ہیں، نہ مارنا جلانا ان کے قبضے میں ہے، نہ اپنے مستقل اختیار سے کسی کو ادنی ترین نفع نقصان پہنچا سکتے ہیں۔ بلکہ خود اپنی ذات کے لئے بھی ذرہ برابر فائدہ عاصل کرنے یا نقصان سے محفوظ رہنے کی قدرت نہیں رکھتے۔ ایسی عاجز و مجبور ہمتیوں کو غدا کا شریک شمرانا کس قدر سفاہت اور بے حیائی ہے۔ (ربط) یہ قرآن نازل کرنے والے کی صفات و شئون کا ذکر تھا اور اس کے متعلق مشرکین جو بے تمیزی کر رہے تھے اسکی تردید تھی۔ آگے خود قرآن اور عامل قرآن کی نسبت سفیمانہ بکتہ چینیوں کا جواب ہے۔

1۔ کفار کا قرآن پر بے سروپا اعتراض: یعنی یہ سب کھنے کی باتیں ہیں کہ قرآن اللہ کی کتاب ہے۔ معاذ اللہ محمد (النَّوْ اَلَّهُمْ عَنِی اِن کے بند یہ معاذ اللہ محمد (النَّوْ اَلَٰهُمْ عَنِی کے اس کی مدد سے ایک کلام تیار کر لیا اور اس کو جھوٹ طوفان غدا کی طرف منسوب کر دیا۔ پھر ان کے ساتھی لگے اس کی اشاعت کرنے بس کل حقیقت اتنی ہے۔

﴾ یعنی اس سے بڑھ کر ظلم اور جھوٹ کیا ہو گاکہ ایسے کلام معجزاور کتاب حکیم کوجس کی عظمت وصداقت آفتاب سے زیادہ روش ہے، کذب وافتراء کھا جائے ۔ کیا چند یمودی غلاموں کی مدد سے ایسا کلام بنایا جا سکتا ہے جس کے مقابلہ سے تمام دنیا کے فصیح و بلیغ عالم و حکیم بلکہ جن وانس ہمیشہ کے لئے عاجزرہ جائیں اور جس کے علوم و معارف کی تھوڑی سے جھلک بڑے بڑے عالی دماغ عقلاء و حکاء کی آئکھوں کو خیرہ کر دے۔

وَ قَالُوۡۤ السَاطِيۡرُ الۡاَوَّلِيۡنَ اكۡتَتَبَهَا فَهِيَ تُمُلۡى عَلَيۡهِ بُكۡرَةً وَّ اَصِيلًا ﴿

قُلُ اَنْزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السِّرَّ فِي السَّمُوتِ وَ النَّارُ لَهُ النَّهُ كَانَ عَفُورًا رَّحِيْمًا ١

۵۔ اور کھنے لگے یہ نقلیں میں پہلوں کی جنکواس نے لکھ رکھا ہے سووہی لکھوائی جاتی میں اس کے پاس صبح اور شام [۸]

1- تو کہہ اسکو آثارا ہے اس نے جو جانتا ہے چھپے ہوئے بھید آسمانوں اور زمین میں [۹] بیشک وہ بخشے والا مهربان ہے [۱۰]

۸۔ قرآن پر کفار کا ایک اور اعتراض: یعنی محمد النافیلیلم نے اہل کتاب سے کچھ قصے کھانیاں من کر نوٹ کر لی ہیں یا کسی سے نوٹ کرالی ہیں۔ وہ ہی شب وروز ان کے سامنے پڑھی اور رٹی جاتی ہیں۔ نئے نئے اسلوب سے ان ہی کا الٹ پھیر رہتا ہے اور کچھ بھوتے ہوں نہیں حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ ''اول نماز کے دووقت مقرر تھے صبح اور شام مسلمان حضرت کے پاس جمع ہوتے جو نیا قرآن اترا ہوتا ککھ لیتے یادکرنے کو۔ اس کو کافریوں کہنے لگے''۔

۱۰۔ یعنی اپنی بخش اور مہرسے ہی یہ قرآن اثارا (موضح القرآن ) پھر جو لوگ ایسی روش تقیقت کے منکر ہیں باوجود ان کے جرائم کا تفصیلی علم رکھنے کے فورًا سزا نہیں دیتا۔ یہ بھی اس کی بخش اور مہر ہی کا پر توہے۔

9۔ قرآن خود اپنی دلیل ہے: یعنی کتاب خود بتلا رہی ہے کہ وہ کسی انسان یا کمیٹی کی بنائی ہوئی نہیں، بلکہ اس خداکی آثاری ہوئی ہے۔ جس کے اعاط علمی سے زمین وآسمان کی کوئی چیز باہر نہیں ہو سکتی۔ اس کلام کی معجزانہ فصاحت و بلاغت، علوم و معارف

اخبار غیبیہ، احکام و قوانین اور وہ اسرار مکنونہ جنگی نہ تک بدون توفیق الهی کے عقل وافهام کی رسائی نہیں ہو سکتی صاف ظاہر کرتے ہیں کہ یہ کسی محدود علم والے آدمی یا سازشی جاعت کا کلام نہیں۔

> وَقَالُوا مَالِ هٰذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَ يَمْشِي فِي الْاسْوَاقِ لَلْوَلْا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ

فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيرًا ﴿

أَوۡ يُلۡقِّي اِلَيۡهِ كَنُزُّ أَوۡ تَكُوۡنُ لَهُ جَنَّةُ يَّا كُلُ مِنْهَا ﴿ وَ قَالَ الظِّلِمُونَ إِنَّ تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَّسْحُوْرًا 🚇

﴾۔ اور کھنے لگے یہ کیبا رسول ہے کھانا ہے کھانا اور پھرتا ہے بازاروں میں ["] کیوں نہ اترا اسکی طرف کوئی فرشتہ کہ رہتااس کے ساتھ ڈرانے کو

۸۔ یاآ پڑتا اسکے پاس خزانہ یا ہوجاتا اس کے لئے ایک باغ کہ کھایا کرتا اس میں سے [الله اور کھنے لگے ب ے انصاف تم پیروی کرتے ہو اس ایک مرد جادو مارے کی [۳]

۱۱۔ آتحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت پر کھانے پینے سے اعتراض: یعنی جب ہماری طرح کھانا کھائے اور ہماری طرح خرید و فروخت کے لئے بازاروں میں جائے، تو ہم میں اس میں فرق کیا رہا۔ اگر واقعی رسول تھا تو چاہئے تھا کہ فرشتوں کی طرح کھانے یینے اور طلب معاش کے بکھیروں سے فارغ ہوتا۔

۱۲۔ نبوت پر کفار کے جاہلانہ شبات: یعنی اگر فرشتوں کی فوج نہیں تو کم از کم خدا کا ایک آدھ فرشتہ ان کو سچا ثابت کرنے اور رعب جانے کے لئے ساتھ رہتا جبے دیکھ کو خواہ مخاہ لوگوں کو جھکنا پڑتا۔ یہ کیا کہ کسمپرسی کی عالت میں اکیلے دعویٰ کرتے پھر رہے ہیں۔ یا اگر فرشتے بھی ہمراہ نہ ہوں تو کم ازکم آسمان سے سونے چاندی کا کوئی غیبی خزانہ مل جاتا کہ لوگوں کو بیدریغ مال خرچ کر کے ہی اپنی طرف تھینچ لیا کرتے اور خیریہ مجھی نہ سمی، معمولی رئیبوں اور زمینداروں کی طرح انگور کھچور وغیرہ کا ایک باغ توان کی ملک میں ہوتا جس سے دوسروں کو نہ دیتے تو کم از کم خود بے فکری سے کھایا پیا کرتے جب اتنا بھی نہیں توکس طرح یقین ہو کہ اللہ تعالیٰ نے رسالت کے عہد جلیلہ پر معاذاللہ ایسی معمولی حیثیت کے آدمی کو مامور کیا ہے۔

<mark>ا۔</mark> یعنی میاں کی یہ پوزیش اوراتنے اونچے دعوے؟ بجزاس کے کیا کھا جائے کہ عقل کھوئی گئی ہے یاکسی نے جادو کے زور سے دماغ مختل کر دیا ہے جوایسی ہمکی بہتی باتیں کرتے ہیں۔ (العیاذ باللہ )

أُنْظُرُ كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ الْأَمْثَالَ فَضَلُّوا و فَلَا يَسْتَطِيْعُوْنَ سَبِيْلًا ﴿

تَكْرَكَ الَّذِيِّ إِنَّ شَآءَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِّنُ ذَٰلِكَ جَنَّتٍ تَجُرِي مِنُ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ لا وَ يَجُعَلُ لَّكَ قُصُورًا 🚍

بَلُ كَذَّبُوا بِالسَّاعَةِ " وَ أَعْتَدُنَا لِمَنُ كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿

۹۔ دیکھ کلیبی بٹھلاتے ہیں تجھ پر مثلیں سو بہک گئے اب یا نهیں سکتے راستہ [۱۳]

۱۰۔ بڑی برکت ہے اسکی جو چاہے تو کر دے تیرے واسطے اس سے بہتر باغ کہ نیچے بہتی ہیں ان کے نہریں اور کر دے تیرے واسطے محل [۱۵]

اا۔ کچھ نہیں وہ جھٹلاتے ہیں قیامت کو اور ہم نے تیار کی ہے اسکے واسطے کہ جھٹلا تا ہے قیامت کوآگ [1]

۱۲۔ کفار کی حیرانی اور ابدی گمراہی: یعنی کبھی کہتے ہیں کہ ان کی باتیں محض مفتریات ہیں۔ کبھی دعویٰ کرتے ہیں کہ نہیں دوسروں سے سکھ کر اپنے سانچے میں ڈھال لی میں۔ کبھی آپ کو مسحور بتلاتے میں کبھی سامر، کبھی کاہن کبھی شاعر، کبھی مجنون، یہ اضطراب خود بتلاتا ہے کہ ان میں سے کوئی چیزآپ پر منطبق نہیں ہوتی۔ اسی لئے کسی ایک بات پر قرار نہیں۔ اورالزام لگانے کا کوئی راستہ ہاتھ نہیں آیا۔ جولوگ انبیاء کی جناب میں اس طرح کی گتا خیاں کر کے گمراہ ہوتے میں ان کے راہ راست پر آنے کی کوئی توقع نہیں۔

10۔ یعنی اللہ کے خزانہ میں کیا کمی ہے، وہ جا ہے تو ایک باغ کیا، بہت سے باغ اس سے بہتر عنایت فرما دے جس کا یہ لوگ مطالبہ کرتے میں ۔ بلکہ اس کو قدرت ہے کہ آخرت میں جو باغ اور نہریں اور حور و قصور ملنے والے میں وہ سب آپ کوابھی دنیا میں عطا کر دے۔ لیکن حکمت الهی بالفعل اس کو مقتضی نہیں ۔ اور معاندین کے سارے مطالبات اور فرمائشیں بھی اگر پوری کر دی جائیں تب بھی یہ حق و صداقت کو قبول کرنے والے نہیں۔ باقی پیغمبر علیہ السلام کی صداقت ثابت کرنے کے لئے جو دلائل ومعجزات پیش کئے جا یکے وہ کافی سے زیادہ ہیں۔

۱۶۔ قیامت کا آنا اٹل ہے: یعنی یہ لوگ جن چیزوں کا مطالبہ کر رہے ہیں، فی الحقیقت طلب حق کی نیت نہیں۔ محض شرارت اور تنگ کرنے کے لئے ہے۔ اور شرارت کا سبب یہ ہے کہ انہیں ابھی تک قیامت اور سزاوجزاء پریقین نہیں آیا۔ سویاد رکھنا چاہئے کہ ان کے جھٹلانے سے کچھ نہیں بنتا، قیامت آگر رہے گی اور ان مکذبین کے لئے آگ کا جو جیل خانہ تیار کیا گیا ہے

اس میں ضرور رہنا پڑے گا۔

إِذَا رَاتُهُمُ مِّنُ مَّكَانٍ بَعِيْدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَّ زَفِيرًا ﴿

وَ إِذَا ٱلْقُوا مِنْهَا مَكَانًا ضَيِّقًا مُّقَرَّنِينَ دَعَوُا هُنَالِكَ ثُبُورًا ﴿

لَا تَدْعُوا الْيَوْمَ ثُبُورًا وَّاحِدًا وَّ ادْعُوْا ثُبُورًا كَثِيرًا 🚍

قُلُ أَذْلِكَ خَيْرٌ أَمْرَ جَنَّةُ الْخُلْدِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ لَمُ كَانَتُ لَهُمْ جَزَاءً وَّ مَصِيرًا ﴿

لَهُمْ فِيهًا مَا يَشَآءُونَ خُلِدِينَ لَم كَانَ عَلَى رَبِّكَ وَعُدًا مَّسُءُوْلًا 🗃

۱۲۔ جب وہ دیکھے گی ان کو دور کی جگہ سے سنیں گے اس کا جھنجلانا اور جلانا [۱۷]

۱۳۔ اور جب ڈالے جائیں گے اس کے اندرایک جگہ تنگ میں ایک زنجر میں کئی کئی بندھ ہوئے ریاریں گے اس جگہ موت کو[^ا

۱۴۔ مت یکارو آج ایک مرنے کو اور یکارو بہت سے مرنے کو [۱۹]

١٥ ـ توكه معلايه چيز بهتر ہے يا باغ هميشه رہنے كا جس كا وعدہ ہو چکا پر ہیز گاروں سے [۲۰] وہ ہو گا ان کا بدلہ اور پھر جانے کی مگہ

17\_ انکے واسطے وہاں ہے جو وہ چاہیں [17] رہا کریں ہمیشہ ہوچکا تیرے رب کے ذمہ وعدہ مانگا ملتا[۲۲]

ا۔ کفار کیلئے دوزخ کا جوش و غضب: یعنی دوزخ کی آگ محثر میں جہنمیوں کو دور سے دیکھ کر جوش میں بھر جائے گی اور اس کی غضبانک آوازوں اور خوفناک میھنکاروں سے بڑے بڑے دلیروں کے پتے پانی ہو جائیں گے۔

۱۸۔ کفار زنجیرول میں بندھے ہونگے: یعنی دوزخ میں ہر مجرم کے لئے خاص جگہ ہوگی جماں سے ہل یہ سکے گا۔ اور ایک نوعیت کے کئی کئی مجرم ایک ساتھ زنجیروں میں جکڑے ہوں گے۔ اس وقت مصیبت سے گھبرا کر موت کو پکاریں گے کہ کاش موت آ کر ہمارے ان در دناک مصائب کا خاتمہ کر دے۔

19۔ باربار کی موت: یعنی ایک بار مربن توچھوٹ جائیں۔ دن میں ہزار بار مرنے سے بدتر عال ہوتا ہے۔ (موضح القرآن ) ۲۰۔ یعنی مکذبین کا انجام س لیا۔ اب نود فیصلہ کر لوکہ یہ پسند ہے یا وہ جس کا وعدہ مومنین متقین سے کیا گیا۔

۲۱۔ اور چاہیں گے وہ ہی جوان کے مرتبہ کے مناسب ہو گا۔

۲۲۔ مومنین کے انعامات: وَعَدًا مَسَنُوَ لَا سے مراد حتی وعدہ ہے جو خدا تعالیٰ نے محض فضل و عنایت سے اپنے ذمہ لازم کر لیا۔ یا یہ مطلب کہ اس وعدہ کا ایفاء کا متقین سوال کریں گے۔ جو یقینا پورا کیا جائے گا۔ جیسا کہ دعا میں ہے رَہنا وَ اٰتِنا ما وَعَدْ تِنَا عَلَى رُسِلِكَ ۔

وَ يَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنُ دُوْنِ اللهِ فَيَقُولُ ءَانَتُمْ اَضْلَلْتُمْ عِبَادِى هَوُلاَءِ اللهِ فَيَقُولُ ءَانَتُمْ اَضْلَلْتُمْ عِبَادِى هَوُلاَءِ اللهِ فَيَقُولُ ءَانَتُمْ اَضْلَلْتُمْ عِبَادِى هَوُلاَءِ اللهِ فَيَقُولُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

قَالُوُا سُبُحٰنَكَ مَا كَانَ يَثُبَغِى لَنَا آنُ نَّتَخِذَ مِنْ دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَا ۚ وَلَكِنُ مَّتَعُتَهُمُ وَ مِنْ دُوْنِكَ مِنْ أَوْلِيَا ۚ وَلَكِنُ مَّتَعُتَهُمُ وَ اللّهِ كُرَ ۚ وَكَانُوا قَوْمًا اللّهِ كُرَ ۚ وَكَانُوا قَوْمًا

۱۔ اور جس دن جمع کر بلائے گا انکو اور جنکو وہ پوجتے ہیں اللہ کے سوائے پھر ان سے کھے گا کیا تم نے بہکایا میرے ان بندوں کو یا وہ آپ بہکے راہ سے [۲۳]

۱۸۔ بولیں گے تو پاک ہے ہم سے بن مذ آیا تھا کہ پکڑ لیں کسی کو تیرے بغیر رفیق [۲۳] لیکن تو ان کو فائدہ پہنچاتا رہا اور انکے باپ دادوں کو یہاں تک کہ محلا بیٹھے تیری یاد اور یہ تھے لوگ تباہ ہونے والے [۲۵]

بُورًا 🕮

۲۳۔ باطل معبودوں سے سوال: یعنی عابدین کو سنا کر معبودوں سے دریافت کیا جائے گا کہ کیا تم نے ان کو شرک کی اور اپنی پرستش کرانے کی ترغیب دی تھی یا یہ خود اپنی حاقت و جہالت اور غفلت و بے توجہی سے گمراہ ہوئے۔

۲۷۔ یعنی ہماری کیا مجال تھی کہ تجھ سے ہٹ کر کسی دوسرے کو اپنا رفیق و مدد گار سمجھتے۔ پھر جب ہم اپنے نفس کے لئے تیرے سواکوئی سہارا نہیں رکھتے تھے تو دوسروں کو کیسے حکم دیتے کہ ہم کو اپنا معبود اور عاجت روا سمجھیں۔

۲۵۔ باطل معبودوں کا جواب: یعنی اصل یہ ہے کہ یہ بدبخت اپنی سوء استعداد سے نود ہی تباہ ہونے کو پھر رہے تھے ہلاکت ان کے لئے مقدر ہو چکی تھی، ظاہری سبب اس کا یہ ہواکہ عیش وآرام میں پڑکر غفلت کے نشہ میں چور ہوکر آپکی یاد کو بھلا بیٹے، کسی نصیحت پر کان نہ دھرا، پیغمبروں کی ہدایت وارشاد کی طرف سے بالکل آتکھیں بند کر لیں اور دنیوی تمتع پر مغرور ہو گئے، آپ نے اپنی نوازش سے جس قدر انکواور انکے باپ دادوں کو دنیا کے فائدے پہنچائے، یہ اسی قدر غفلت و نسیان میں ترقی کرتے گئے چاہئے تو یہ تھاکہ انعامات المیہ کو دیکھ کر منعم حقیقی کی بندگی اور شکرگذاری اختیار کرتے، الٹے مغرور و مفتول ہوکر کفر و عصیان پر تل

گئے۔ گویا جوامرت تھا بد بختی سے ان کے حق میں زہر بن گیا۔

قدافلح١٨

فَقَدُ كَذَّبُوْكُمْ بِمَا تَقُولُوْنَ فَمَا تَسَعُولُوْنَ فَمَا تَسْتَطِيعُوْنَ صَرْفًا وَ لَا نَصْرًا وَمَنَ يَطْلِمُ مِّنْكُمْ نُذِقَهُ عَذَابًا كَبِيرًا ﴿ وَمَنَ الْمُرْسَلِينَ اللّا وَمَنَ الْمُرْسَلِينَ اللّا وَمَا اَرْسَلْنَا قَبُلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ اللّا وَمَا الشّعَامَ وَ يَمْشُونَ فِي النّاهُمُ لَيَا كُلُونَ الطّعَامَ وَ يَمْشُونَ فِي النّاهُمُ لَيَا كُلُونَ الطّعَامَ وَ يَمْشُونَ فِي الْاَسُواقِ وَ جَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتُنَةً النّاسَوَاقِ وَ جَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتُنَةً النّاسَوَاقِ وَ كَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴿ اللّهُ مُلْوَنَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴿ اللّهَ اللّهُ مِنْ الْمُرْوَنَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴿ اللّهُ مَا لَكُونَ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللللللللللللللللللللل

۱۹۔ سو وہ تو جھٹلا چکے تم کو تمہاری بات میں [۲۰] اب نہ تم لوٹا سکتے ہو اور نہ مدد کر سکتے ہو [۲۰] اور جو کوئی تم میں گہرگار ہے اس کو ہم چکھائیں گے بڑا عذاب [۲۸] میں گہرگار ہے اس کو ہم خکھائیں گے بڑا عذاب [۲۸] در بالے رسول سب کھاتے تھے کھانا اور پھرتے تھے بازاروں میں [۲۰] اور ہم نے رکھا ہے تم میں ایک دوسرے کے جانچے کو میں ایک دوسرے کے جانچے کو دیکھیں ثابت بھی رہتے ہو [۳۰] اور تیرا رب سب کچھ دیکھیا ہے [۳۰]

۲۶۔ یہ حق تعالیٰ کی طرف سے ارشاد ہو گا کہ لوا جن کی اعانت پر تکو بڑا بھروسہ تھا وہ خود تمہارے دعاوی کو جھٹلا رہے اور تمہاری حرکات سے علانیہ بیزاری کا اظہار کر رہے ہیں۔

۲۷۔ یعنی اب نہ عذاب الهی کو پھیر سکتے ہونہ بات کو پلٹ سکتے ہونہ ایک دوسرے کی مدد کرسکتے ہو جمکو جو سزا ملنے والی ہے اسکا پڑے مزہ چکھتے رہو۔

٢٨ ـ شايد ظلم سے مراديهاں شرك مو، اور ممكن ہے ہر قسم كا ظلم وگناہ مرادليا جائے ـ

79۔ تمام انبیاء بشر تھے: یہ جواب ہوا مَالِلهٰ ذَا الرَّ سُوْلِ یَا کُلُ الطَّعَامَر اللَّ کا یعنی آپ سے پہلے جتنے پیغمبر دنیا میں آرمی تھے آدمیوں کی طرح کھاتے پینے اور معاشی ضروریات کے لئے بازار بھی جاتے تھے انکو فرشۃ بناکر نہیں بھجا جو کھانے پینے اور معاشی معلوم ہوا کہ ضرورت کے لئے بازاروں میں پھرنا ثان تقدس اور بزرگ کھانے پینے اور حوائج بشریہ سے متنعنی ہوں۔ اس سے معلوم ہوا کہ ضرورت کے لئے بازاروں میں پھرنا ثان تقدس اور بزرگ کے منافی نہیں۔ بلکہ اگر بازار نہ جانے کا منشاء کبرو خود بینی ہوتو یہ بزرگ کے خلاف ہے۔

۔۔۔ تم ایک دوسرے کیلئے آزمائش ہو: یعنی پیغمبر ہیں کافروں کا ایان جانچنے کو۔ اور کافر ہیں پیغمبروں کا صبر جانچنے کو۔ اب دیکھیں کافروں کے سفیانہ طعن و تشنیع اور لغواعتراضات من کرتم کس حد تک صبر واستقلال دکھاتے ہو۔ ۳۱۔ یعنی کافروں کا کفر وایذا دہی اور صابروں کا صبر و تحل سب اس کی نظر میں ہے۔ ہرایک کو اس کے کئے کا پھل دے کر رہے گا۔ 11۔ اور بولے وہ لوگ جو امید نہیں رکھتے کہ ہم سے ملیں گے کیوں نہ اترے ہم پر فرشتے یا ہم دیکھ لیتے اپنے رب کو [۲۳] بہت برائی رکھتے ہیں اپنے جی میں اور سر چڑھ رہے ہیں بڑی شرارت میں [۲۳]

۲۲۔ جس دن دیکھیں گے فرشتوں کو کچھ خوشخبری نہیں اس دن گنگاروں کو اور کہیں گے کہیں روک دی جائے کوئی آڑ[۳۳]

يَوْمَ يَرَوْنَ الْمَلَيِكَةَ لَا بُشُرَى يَوْمَيِذٍ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

٣٦- كفاركى جاہلانہ فرمائشيں: يعنى بن كويہ اميد نميں كہ ايك روز ہمارے روبرو عاضر ہوكر صاب وكتاب دينا ہے وہ سزا كے نوف سے بالكل بے فكر ہوكر معاندانہ اور گتافانہ كلمات زبان سے بكتے ہيں۔ مثلاً كتے ہيں كہ مجمد التي التي التي كل طرح ہم پر فرشتے وحى لے كركيوں نہ اترے يا فدا تعالیٰ سامنے آكر ہم سے ہمكلام كيوں نہ ہوگيا۔ كم ازكم فرشتے تمهارى تصديق ہى كے لئے آجاتے يا نود فداوندرب العزت كو ہم ديكھتے كہ سامنے ہوكر تمهارے دعوے كى تابيد وتصديق كر رہا ہے كافى موضع آخر۔ وَقَالُو النَّنَ نُو مِنَ لَكَ حَتَى نُو تِي فِي مُونَ اللهِ وَالْعَامِ رَوعَ ١٥) وفى سورة الاسراء۔ اَوْتَاقِيَ بِالله وَ الْمَلَادِكَةِ قَبِيلًا (اسراء ركوع ١٠)

۳۳۔ کفار کا بدترین سیجر: یعنی انہوں نے اپنے دل میں اپنے کو بہت بڑا سمجھ رکھا ہے جو وحی اور فرشتوں کے آنے کی تمنا رکھتے ہیں۔ شرارت و سرکشی کی حد ہو گئی کہ باوجود ایسی سیاہ کاریوں کے دنیا میں ان آئکھوں سے غداوند قدوس کو دیکھنے اور شرف ہم کلامی سے مشرف ہونے کا مطالبہ کریں۔

۳۳۔ آخرت میں کفار کی حالت: یعنی گھبراؤ نہیں، ایک دن آنے والا ہے جب فرشے تم کو نظر پڑیں گے، لیکن ان کے دیکھنے سے تم جیسے مجر موں کو کچھ نوشی حاصل نہ ہوگی، بلکہ سخت ہولناک مصائب کا سامنا ہو گا۔ حتی کہ جولوگ اس وقت فرشتوں کے نزول کا مطالبہ کرنے والے ہیں اس وقت حِجْرًا مَحْجُورًا کہہ کر پناہ طلب کریں گے اور چاہیں گے کہ ان کے اور فرشتوں کے درمیان کوئی سخت روک قائم ہو جائے کہ وہ ان تک نہ پہنچ سکیں۔ لیکن غدا کا فیصلہ کب رک سکتا ہے۔ فرشے بھی

حِجْرًا مَحْجُوْرًا كَهُ كُرِبْلا دِيل كُهُ آجَ مرت وكاميابي بميثه كِ لِئَ تَم سے روك دى گئ ہے۔ (تنبير) مكن ہے يہ تذكره احتار (موت) كے وقت كا بوء كا قال تعالیٰ وَلَوْ تَرٰى إِذِيتَوَفِّى الَّذِيْنَ كَفَرُوا الْمَلَايِكَةُ يَضْرِ بُوْن وَ جُوْ هَهُمْ وَادْبَارَهُمْ (انفال ركوع) وقال تعالیٰ وَلَوْ تَرٰى إِذِالظّالِمُونَ فِي غَمَرَ ابِ المَوْتِ وَالْمَلَايِكَةُ بُون بُون عَمْرًا اللهُ وَادْبَارَهُمْ (انفال ركوع) وقال تعالیٰ وَلَوْ تَرٰى إِذِالظّالِمُونَ فِي غَمَرَ ابِ المَوْتِ وَالْمَلَايِكَةُ بَاسِطُوا اَيْدِيهِمْ اَخْرِجُو آ اَنْفُسَكُمْ اَلْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ اللهُونِ (انعام ركوع اا) گوا يه كُفيت اس كِ باسطُوا اَيْدِيهِمْ اَخْرِجُو آ اَنْفُسَكُمْ اَلْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ اللهُ ثُمَّ اللهُ ثُمَّ السَّتَقَامُو اتَتنزَلُ عَلَيْهِمُ الْمُعْرِبُو اَلْهُ اللهُ اللهُ اللهُ ثُمَّ السَّتَقَامُو اتَتنزَلُ كَاللهُ اللهُ اللهُ

وَ قَدِمُنَآ إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلُنٰهُ هَبَآءً مَّنُثُورًا ﴿

اَصْحٰبُ الْجَنَّةِ يَوْمَبِذٍ خَيْرُ مُّسْتَقَرًّا وَّ اَحْسَنُ مَقِيئلًا ﴿

وَ يَوْمَ تَشَقَّقُ السَّمَآءُ بِالْغَمَامِ وَ نُزِّلَ الْمَالِمِكَةُ تَنْزِيلًا ﴿

۲۳۔ اور ہم پہنچے انکے کاموں پر جوانہوں نے کئے تھے پہر ہم نے کر ڈالا اسکو خاک اڑتی ہوئی [۳۵]

۲۴۔ بہشت کے لوگوں کا اس دن نوب ہے ٹھ کا نا اور نوب ہے جگہ دوہپر کے آرام کی [۳]

۲۵۔ اور جس دن پھٹ جائے گا آسمان بادل سے اور آنارے جائیں فرشتے تار لگا کر [۳۰]

۳۵۔ کفار کے اعال کی حقیقت: یعنی وہ ہم کو بلاتے تھے تو ہم بھی آپینچ، مگر ان کی عزت بڑھانے کو نہیں، بلکہ اس لئے کہ انہوں نے اپنے زعم باطل کے موافق ہو بھلے کام کئے تھے جن پر بڑا بھروسہ تھا انہیں ہم قطعا ملیا میٹ کر دیں اور اس طرح بے حقیقت کر کے اڑا دیں جیسے فاک کے حقیر ذرات ہوا میں ادھرادھراڑ جایا کرتے ہیں۔ کیونکہ وہ اعمال روح افلاص وایان سے یحسر فالی یا طریق می بالکل متفاد واقع ہوئے ہیں قال تعالیٰ مَشَلُ الَّذِیْنَ کَفَرُو ا بِرَبِّهِمُ اَعْمَالُهُمُ کَرَمَادِ النِاشَتَدَّتُ بِدِ الرِّیْحُ فِنْ یَوْمِر عَاصِفٍ (ابراہیم رکوع ۳) وغیرہ ذلک من الآیات۔

۳۱۔ یعنی یہ لوگ تو اس روز مصیبت میں گرفتار ہوں گے اور جن کی ہنسی اڑایا کرتے تھے وہ جنت میں خوب عیش و آرام کے مزے لوٹیں گے۔ ٣٤ ۔ حق تعالی کے چرشاہی اور ملائکہ کا نزول: قیامت کے دن آسانوں کے چھٹنے کے بعد اوپر سے بادل کی طرح کی ایک چیز اترتی نظرآئے گی۔ جن میں حق تعالیٰ کی ایک خاص تجلی ہوگی اسے ہم چرشاہی سے تعبیر کئے لیتے ہیں شاید یہ وہی چیز ہو جے ابوزرین کی مدیث میں عَمَاء سے اور نسائی کی ایک روایت میں جو معراج سے متعلق ہے غیبائید سے تعبیر کیا ہے۔ واللہ اعلم۔ اس کے ساتھ بے شمار فرشتوں کا بجوم ہو گا اور آسمانوں کے فرشتے اس روز لگانار مقام محشر کی طرف نزول فرمائیں گے۔ دوسرے پارہ کے نصف کے قریب آیت ہل یہ نظر و و الم اللہ فی خہللٍ مِنَ الْغَمَامِر وَ الْمَلَادِ کَانُ مِیں بھی اسی طرح کا مضمون گذر چکا ہے۔

اَلْمُلُكُ يَوْمَبِذِ الْحَقُّ لِلرَّحْمٰنِ ﴿ وَكَانَ يَوْمَبِذِ الْحَقُّ لِلرَّحْمٰنِ ﴿ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكُفِرِيْنَ عَسِيرًا ﴿

وَ يَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُوْلُ لِلَيْتَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيْلًا ﴿

يٰوَيْلَتٰي لَيْتَنِي لَمُ اَتَّخِذُ فُلَانًا خَلِيْلًا 🗃

۲۹۔ بادشاہی اس دن پتی ہے رحمن کی اور ہے وہ دن منکروں پر مشکل [۲۸]

۲۷۔ اور جس دن کاٹ کاٹ کھائے گا اپنے ہاتھوں کو کھے گا اے کاش کے میں نے پکڑا ہوتا رسول کے ساتھ رستہ [۲۹]

۲۸۔ اے خرابی میری کاش کے نہ پکرا ہوتا میں نے فلانے کو دوست [۴۶]

۳۸۔ رحمن کی بادشاہی: یعنی ظاہرا و باطنا، صورۃ و معنی، من کل الوجوہ اکیکے رحان کی بادشاہت ہوگی اور صرف اس کا عکم چلے گا۔ لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْ مَر بِللّهِ الواحِدِ القهار (مومن رکوع) پھر جب رحمن کی عکومت ہوئی توجو متی رحمت ہیں ان کے لئے رحمت کی کیا کمی، بے حیاب رحمتوں سے نوازے جائیں گے۔ مگر باوجود ایسی لا محدود رحمت کے کافروں کے لئے وہ دن بڑی سخت مشکل اور مصیبت کا ہوگا۔

که بازار چندان که آگند تر تهی دست رادل پراگنده تر

79۔ کافرکی انتہائی حرت وندامت: یعنی مارے حرت وندامت کے اپنے ہاتھ کاٹے گا اور افسوس کرے گاکہ میں نے کیوں دنیا میں رسول خدا کا راستہ اختیار نہ کیا اور کیوں شاطین الانس والجن کے بہکائے میں آگیا جوآج یہ روز بددیکھنا پڑا۔

ہم<u>ہ</u> یعنی جن کی دوستی اور اغواء سے گمراہ ہوا تھا یا گمراہی میں ترقی کی تھی، اس وقت پچتائے گاکہ افسوس ایسوں کو میں نے اپنا

دوست کیوں سمجھا کاش میرے اور ان کے درمیان کبھی دوستی اور رفاقت نہ ہوئی ہوتی۔ (تنبید) مفسرین نے یہاں عقبہ بن الی معیط اور ابی بن خلف کا جو واقعہ نقل کیا ہے، کچھ ضرورت نہیں کہ آیت کے مدلول کو اس پر مقصور کیا جائے۔ ہاں جو تقریر ہم نے کی ہے اس میں وہ بھی داخل ہے۔

> لَقَدُ أَضَلَّنِي عَنِ الذِّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَآءَنِي وَ كَانَ الشَّيْطُنُ لِلْإِنْسَانِ خَذُولًا عَ

وَ قَالَ الرَّسُوِّلُ لِيرَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوْا هٰذَا الْقُرُانَ مَهُجُوْرًا 🚍

وَ كَذٰلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا مِّنَ الْمُجْرِمِينَ ﴿ وَكَفْي بِرَبِّكَ هَادِيًا وَّ نَصِيرًا 🗃

۲۹۔ اس نے تو ہرکا دیا مجھ کو نصیحت سے مجھ تک پہنچ چکنے کے چیچھے (بعد (اور ہے شیطان آدمی کو وقت پر دغا دينے والا [ام]

.۳۔ اور کھار سول نے اے میرے رب میری قوم نے مُصهرایا ہے اس قرآن کو جھک جھک [۴۲]

۳۱۔ اور اسی طرح رکھے ہیں ہم نے ہرنبی کے لئے دشمن گنگاروں میں سے <sup>[47]</sup> اور کافی ہے تیرا رب راہ دکھانے اور مدد کرنے کو [مم]

۴۱۔ یعنی پیغمبر کی نصیحت مجھ کو پہنچ چکی تھی۔ جو ہدایت کے لئے کافی تھی، اور امکان تھاکہ میرے دل میں گھر کر لے۔ مگر اس تحمیخت کی دوستی نے تباہ کیا اور دل کو ادھر متوجہ یہ ہونے دیا۔ بیٹک شیطان بڑا دغاباز ہے۔ آدمی کو عین وقت پر دھوکا دیتا اور بری طرح رسواکرتا ہے۔

۸۲ ۔ آتھ صلی اللہ علیہ وسلم کی شکایت: یعنی ضدی معاندین نے جب کسی طرح نصیحت پر کان نہ دھرا، تب پیغمبر نے بارگاہ الهی میں شکایت کی کہ خدواندا! میری قوم نہیں سنتی، انہوں نے قرآن جیسی عظیم الثان کتاب کو (العیاذ باللہ ) بکواس قرار دیا ہے، جب قرآن پڑھا جاتا ہے تو خوب شور مچاتے اور بک بک جھک جھک کرتے ہیں۔ تاکوئی شخص من اور سمجھ نہ سکے۔ اس طرح ان اشقیاء نے قرآن جیسی قابل قدر کتاب کو بالکل متروک و مبحور کر چھوڑا ہے۔ (تنبیہ) آیت میں اگرچہ مذکور صرف کا فروں کا ہے تاہم قرآن کی تصدیق نہ کرنا، اس میں تدہر نہ کرنا، اس پر عمل نہ کرنا، اس کی تلاوت نہ کرنا، اس کی تصیح قرأت کی طرف توجہ نہ کرنا، اس سے اعراض کر کے دوسری لغویات یا حقیر چیزوں کی طرف متوجہ ہونا، یہ سب صورتیں درجہ بدرجہ ہجران قرآن کے تحت مين داخل هو سخى بين. فَنَسَأَلُ الله الكريم المنّان الْقَادِرَ عَلَى مَا يَشَاءُ أَنْ يُخْلِصَنا مِمَّا يُسُخِطُهُ وَ يَسْتَعْمِلَنَا فِيْمَا يُرْضِيْهِ مِنْ حفظ كتابِه وفهمه والقيام بمقتضاه اناء الليل واطراف النهار عَلَى الوجه الذِي يحبه و يرضاه انّه كريم وهّاب ـ

۳۷۔ ہرنبی کے دشمن ضرور ہوئے ہیں: بونبی کی بات ماننے میں رکاوٹیں ڈالتے ہیں اور لوگوں کو قبول حق سے روکتے ہیں۔ ۷۲ یعنی کافر پڑے برکایا کریں، جس کو اللہ چاہے گاراہ پر لے آوے گا۔ یا یہ مطلب ہے کہ اللہ جس کو چاہے گا ہدایت کر دے گا اور جن کو ہدایت نصیب نہ ہوگی ان کے سب کے مقابلے میں تیری مدد کرے گا۔ یا یہ کہ حق تعالیٰ تیری مدد کر کے مقام مطلوب تک پہنچا دے گا۔ کوئی رکاوٹ مانع نہ ہو سکے گی۔

وَ قَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُولَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرُانُ جُمِّلَةً وَّاحِدَةً ۚ كَذٰلِكَ ۚ لِنُثَبِّتَ الْقُرُانُ جُمِّلَةً وَّاحِدَةً ۚ كَذٰلِكَ ۚ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّلُنٰهُ تَرْتِيْلًا ۚ

وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ اللهِ جِئْنُكَ بِالْحَقِّ وَ اَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿

۳۲۔ اور کہنے لگے وہ لوگ جو منکر ہیں کیوں نہ اترا اس پر قرآن سارا ایک جگہ ہو کر [۵۳] اسی طرح آثارا ٹاکہ ثابت رکھیں ہم اس سے تیرا دل اور پڑھ سنایا ہم نے اسکو شھہر کر [۳۳]

۳۳۔ اور نہیں لاتے تیرے پاس کوئی مثل کہ ہم نہیں پہنچا دیتے تجھ کو ٹھیک بات اور اس سے بہتر کھول کر [۴۷]

۳۵۔ قرآن کے مکبارگی نازل نہ ہونے پر کفار کے شبات: یعنی نبی کے دشمن لوگوں کو گمراہ کرنے کے لئے ایسے ایسے اعتراض چھانٹتے ہیں کہ صاحب؛ دوسری کتابوں کی طرح پورا قرآن ایک ہی دفعہ کیوں نہ آثاراگیا، برسوں میں جو تھوڑا تھوڑا کر کے آثارا، کیا اللہ میاں کو کچھ سوچنا پڑتا تھا اس سے تو شبہ ہوتا ہے کہ خود محمد الٹی آلیج سوچ سوچ کر بناتے ہیں۔ پھر موقع مناسب دیکھ کر تھوڑا تھوڑا ساتے رہتے ہیں۔

۱۸۹ قرآن تصورًا تصورًا تازل ہونے کی حکمت: یعنی یہ کیا ضرور ہے کہ تصورًا تصورًا کر کے آثارنا اس سبب سے ہو ہو تم نے سمجھا۔ اگر غور کرو گے تواس طرح نازل کرنے میں بہت سے فوائد ہیں جو دفعۃ نازل کرنے کی صورت میں پوری طرح حاصل نہ ہوتے ۔ مثلاً اس صورت میں قرآن کا حفظ کرنا زیادہ آسان ہوا، سمجھنے میں سہولت رہی، کلام پوری طرح منضبط ہوتا رہا اور جن مصالح و حکم کی رعایت اس میں کی گئی تھی، لوگ موقع ہموقع ان کی تفاصیل پر مطلع ہوتے رہے۔ ہر آیت کی جداگانہ شان نزول کو دیکھ کر اس کا

صیح مطلب متعین کرنے میں مدد ملی ہر ضرورت کے وقت ہربات کا بروقت جواب ملتے رہنے سے پیغمبراور مسلمانوں کے قلوب تسکین پاتے رہے۔ اور ہرآیت کے نزول پر گویا دعوے اعجاز کی تجدید ہوتی رہی اس سلسلہ میں جبریل کا بار بارآنا جانا ہوا جو ایک منتقل برکت تھی، وغیر ذلک من الفوائد۔ ان ہی میں سے بعض فوائد کی طرف یہاں اشارہ فرمایا ہے۔

، ۲۷ قرآن میں تمام شبات کا جواب: یعنی کفار جب کوئی اعتراض قرآن پر یا کوئی مثال آپ پر چیاں کرتے ہیں تو قرآن اس کے جواب میں ٹھیک ٹھیک بات بتلا دیتا ہے۔ جس میں کسی قسم کا ہیر پھیر نہیں ہوتا۔ بلکہ صاف واضح، مغدل اور بے غل و غش بات ہوتی ہے۔ ہاں جنگی عقل اوندھی ہو گئی ہو وہ سیدھی راہ اور صاف بات کو بھی ٹیڑھی سمجھیں، یہ الگ چیز ہے ایسوں کا انجام ا گلی آیت میں بیان فرمایا۔

اَلَّذِيْنَ يُحْشَرُونَ عَلَى وُجُوْهِهِمُ اللَّ

جَهَنَّمَ ۗ أُولَيِّكَ شَرُّ مَّكَانًا وَّ اَضَلُّ م سبيلا الله

وَلَقَدُ اتَيُنَا مُؤسَى الْكِتْبَ وَ جَعَلْنَا مَعَةً اَخَاهُ هُرُونَ وَزِيْرًا 🚭

فَقُلْنَا اذْهَبَآ إِلَى الْقَوْمِ الَّذِيْنَ كَذَّبُوُا بِالْتِنَا لَٰ فَدَمَّرُ نَهُمُ تَدُمِيرًا ﴿

وَ قَوْمَ نُوْجٍ لَّمَّا كَذَّبُوا الرُّسُلَ اَغْرَقُنْهُمْ وَ جَعَلْنُهُمُ لِلنَّاسِ ايَةً ﴿ وَ اَعْتَدُنَا لِلظِّلِمِينَ عَذَابًا اللِّيمًا ﴿

۳۲۔ جو لوگ کہ گھیر کر لائے جائیں گے اوندھے پڑے ہوئے اپنے منہ پر دوزخ کی طرف انہی کا برا درجہ ہے اور بہت ممکے ہوئے ہیں راہ سے [۴۸]

**8**م۔ اور ہم نے دی موسی کو کتاب اور کر دیا ہم نے اس کے ساتھ اس کا مجائی ہارون کام بٹانے والا

m<sub>1</sub>۔ پھر کہا ہم نے دونوں جاؤان لوگوں کے پاس جنہوں نے جھٹلایا ہماری باتوں کو [۴۹] پھر دے مارا ہم نے ان

٣٠ اور نوح کی قوم کو جب انہوں نے جھٹلایا پیغام لانے والوں کو [۵۰] ہم نے انکو ڈبا دیا اور کیا ان کو لوگوں کے حق میں نشانی اور تیار کر رکھا ہے ہم نے گنگاروں کے واسطے عذاب در دناک

**۴۸**۔ یہ وہی لوگ میں جن کی عقل اوندھی ہو گئی اور علویات کو چھوڑ کر سفلی خواہشات پر جھک بڑے۔ آگے ایسی چند اقوام کا جو حشر

ہوا عبرت کے لئے اس کو بیان فرماتے ہیں۔

89۔ یعنی آیات تکوینیہ کو جواللہ کی توحید وغیرہ پر دال ہیں اور انبیائے سابقین کے متفقہ بیانات کو جن کا تھوڑا بہت پر چا پہلے سے علا آیا تھا، جھٹلا کر خدائی کے دعوے کرنے لگے تھے۔

۵۰ ایک پیغمبر کا جھٹلانا سب کا جھٹلانا ہے۔ کیونکہ اصول دین میں سب انبیاء متحد میں۔

وَّعَادًا وَّ ثَمُوُدَاْ وَاصَحٰبَ الرَّسِّ وَقُرُونَا بَيْنَ ذٰلِكَ كَثِيرًا ﴿

وَ كُلَّا ضَرَبْنَا لَهُ الْاَمْثَالَ ْ وَ كُلَّا تَبَّرُنَا تَتُبِيرًا ﴿

وَ لَقَدُ اَتَوَا عَلَى الْقَرْيَةِ الَّتِيِّ أُمُطِرَتُ مَطَرَ السَّوْءِ ﴿ اَفَلَمْ يَكُونُوا يَرَوْنَهَا ۚ بَلُ كَانُوْ اللايَرْ جُوْنَ نُشُورًا ﴿

۳۸۔ اور عاد کو اور ثمود کو اور کنوئیں والوں کو [۱<sup>۵</sup>] اور اس کے بیچ میں بہت سی جاعتوں کو

۳۹۔ اور سب کو کہہ سنائیں ہم نے مثالیں اور سب کو کھو دیا ہم نے غارت کر کر [۵۲]

۳۰۔ اور یہ لوگ ہوآئے ہیں اس بستی کے پاس جن پر برسا بڑا برساؤ [۵۲] نہیں پر اس بڑا برساؤ [۵۳] نہیں پر امید نہیں رکھتے جی اٹھنے کی [۵۵]

اه اصحابُ الرّس كون متے: "اصحاب الرّس" (كنوئيں والے) كون متے؟ اس ميں سخت اختلاف ہوا ہے ۔ "روح المعانی" ميں بہت سے اقوال نقل كر كے لكھا ہے وَ مُلخّص الا قوال إنّهُم قَوْمُ أَهْلَكُهُمُ اللّهُ بِتَكْذِيْبِ مَنَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمَ بِهِ مَن فَاللّهُ بِتَكُذِيْبِ مَنَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمَ (يعنى خلاصہ يہ ہے كہ وہ كوئى قوم تھى جواپے پيغمبركى تكذیب كى پاداش میں ہلاك ہوئى) حضرت شاہ صاحب لكھے میں "ایک امت نے اپنے رسول كوكنئيں میں بندكيا چران پر عذاب آیا تب وہ رسول خلاص ہوا"۔

۵۲ یعنی پیلے سب کواچھی طرح سمجھایا۔ جب کسی طرح مذ مانا تو تختہ الٹ دیا۔

۵۳۔ یعنی قوم لوط کی بستیاں جن کے کھنڈرات پر سے مکہ والے ''شام'' کے سفر میں گذرتے تھے۔

۵۴۔ یعنی کیاان کے کھنڈرات کو عبرت کی نگاہ سے یہ دیکھا۔

<mark>۵۵</mark>۔ یعنی عبرت کماں سے ہوتی جب ان کے نزدیک بیہ اخمال ہی نہیں کہ مرنے کے بعد پھر جی اٹھنا اور غدا کے سامنے عاضر ہونا ہے عبرت تو و ہی عاصل کرتا ہے جس کے دل میں تھوڑا بہت ڈر ہواور انجام کی طرف سے بالکل بے فکرینہ ہو۔ وَ إِذَا رَاَوْكَ إِنْ يَتَّخِذُوْنَكَ إِلَّا هُزُوًا ﴿ اللَّهُ وَالْهُ اللَّهُ رَسُولًا ﴿ اللَّهُ رَسُولًا ﴿

اَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ اللهَهُ هَلُولهُ أَ اَفَانَتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيْلًا ﴿

اَمْ تَحْسَبُ اَنَّ اَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُوْنَ اَوُ يَعْقِلُوْنَ اَقْ يَعْقِلُوْنَ اللَّهُمُ يَعْقِلُوْنَ اللَّ اللَّهُمُ يَعْقِلُوْنَ اللَّهُمُ اللَّاكَالُانَعَامِ بَلْ هُمُ اللَّاكَالُانَعَامِ بَلْ هُمُ اللَّاكَالُانَعَامِ بَلْ هُمُ اللَّاكَالُانَعَامِ بَلْ هُمُ اللَّاكَالُونَ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ الللْهُمُ اللَّهُمُ الللْهُمُ اللَّهُمُ اللْمُلْمُ اللَّهُمُ الللْمُعُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللْمُلِمُ الللْمُعُمُ اللْمُعُمُ اللَّهُمُ الللْمُلِمُ الللْمُعُمُ اللْمُعُمُ اللْمُلْمُ اللَّهُمُ اللْمُعُمُ اللْمُعُمُ اللْمُعُمُ الللْمُعُمُ اللْمُعُمُ اللْمُعُ

الا۔ اور جمال تجھ کو دیکھیں کچھ کام نہیں انکو تجھ سے مگر مٹھٹھ کرنے کیا یہ ہے جس کو بھیجا اللہ نے پیغام دے کر

۲۷۔ یہ توہم کو بچلا ہی دیتا ہمارے معبودوں سے اگر ہم نہ جمہ کہ جمہ ان پر [۵۲] اور آگے جان لیں گے جس وقت دیکھیں گے عذاب کہ کون بہت بچلا ہوا ہے راہ سے [۵۷]

۳۷۔ بھلا دیکھ تواس شخص کو جس نے پوہنا اختیار کیا اپنی خواہش کا کہیں تولے سکتا ہے اس کا ذمہ [۸۸]

۳۷۔ یا تو خیال رکھتا ہے کہ بہت سے ان میں سنتے یا سمجھتے ہیں اور کچھ نہیں وہ برابر ہیں چوپایوں کے بلکہ وہ زیادہ بہکے ہوئے ہیں راہ سے [۵۹]

31۔ آنکھرت صلی اللہ علیہ وسلم سے استراء: یعنی بجائے عبرت عاصل کرنے کے ان کا مثغلہ تو یہ ہے کہ پیغمبر سے معطاکیا کریں چنانچہ آپ کو دیکھ کر استرا کہتے ہیں کہ کیا یہ ہی بزرگ ہیں جن کو اللہ نے رسول بنا کر بھیجا ہے؟ بھلا یہ حیثیت اور منصب رسالت؟ کیا ساری غدائی میں سے یہ ہی اکیلے رسول بننے کے لئے رہ گئے تھے؟ آخر کوئی بات تو ہو ہاں یہ ضرور ہے کہ ان کی تقریر جادو کا اثر رکھتی ہے۔ قوت فصاحت اور زور تقریر سے رنگ تو ایسا جایا تھا کہ بڑے بڑوں کے قدم پھسل گئے ہوتے۔ قریب تھا کہ اس کی باتیں ہم کو ہمارے معبودوں سے برگشتہ کر دیتیں وہ تو ہم کیے ہی ایسے تھے کہ برابر جمے رہے اور ان کی کسی بات کا اثر قبول نہ کیا۔ ورنہ یہ ہم سب کو کبھی کا گمراہ کر کے چھوڑتے (العیاذ باللہ)۔

۵۷۔ یعنی عذاب الهی کوآنکھوں سے دیکھیں گے تب ان کو پتہ چلے گا کہ واقع میں کون گمراہی پر تھا۔

۵۸۔ نواہش انکا خدا ہے: یعنی آپ ایسے ہوا پر ستوں کو راہ ہدایت پر لے آنے کی کیا ذمہ داری کر سکتے ہیں جن کا معبود محض خواہش ہوکہ جدھر خواہش لے گئی ادھر ہی جھک پڑے۔ جو بات خواہش کے موافق ہوئی قبول کرلی، جو مخالف ہوئی رد کر دی۔ آج ایک پھر اپھا معلوم ہواا سے پوجنے لگے کل دوسرااس سے نوبصورت مل گیا پہلے کو پھوڑ کر اس کے آگے سر جھ کا دیا۔ ۵۹۔ کفار پوپایوں سے بھی برتر ہیں؛ یعنی کیسی ہی نسیحیں سنائے، یہ تو پوپائے جانور ہیں بلکہ ان سے بھی برتر، انہیں سننے یا سمجھنے سے کیا واسطہ۔ پوپائے تو ہم حال اپنے پرورش کرنے والے مالک کے سامنے گردن جھ کا دیتے ہیں۔ اپنے محن کو پہچانے ہیں، نافع و مضر کی کچھ شناخت رکھتے ہیں۔ کھلا چھوڑ دو تو اپنی پراگاہ اور پانی پینے کی جگہ پہنچ جاتے ہیں، لیکن ان بد بخوں کا عال یہ ہیں، نافع و مضر کی کچھ شناخت رکھتے ہیں۔ کھلا چھوڑ دو تو اپنی پراگاہ اور پانی پینے کی جگہ پہنچ جاتے ہیں، لیکن ان بد بخوں کا عال یہ ہے کہ نہ اپنے خالق و رازق کا حق پہچانا نہ اس کے احمانات کو سمجھا نہ بھلے برے کی تمیز کی، نہ دوست دشمن میں فرق کیا، نہ خذائے روعانی اور چشمہ ہدایت کی طرف قدم اٹھایا۔ بلکہ اس سے کوسوں دور بھاگے اور جو تو تیں خدا تعالیٰ نے عطاکی شمیں ان کو معمل کئے رکھا بلکہ بے موقع صرف کیا۔ اگر ذرا بھی عقل و فہم سے کام لیتے تو اس کارخانہ قدرت میں بے شار نشانیاں موجود شمیں جو نمایت و طاخ طور پر اللہ تعالیٰ کی توجیہ و تنزیہہ اور اصول دین کی صداقت و حقامیت کی طرف رہبری کر رہی ہیں جن میں سے بعض نشانوں کا ذکر آئندہ آیات میں کیا گیا ہے۔

اَلَمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيُفَ مَدَّ الظِّلَّ وَلَوْ شَآءَ لَجَعَلَهُ سَاكِنًا ثُمَّ جَعَلْنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيْلًا ﴿

ثُمَّ قَبَضْنٰهُ إِلَيْنَا قَبُضًا يَّسِيرًا 🝙

۳۵ ۔ تو نے نہیں دیکھا اپنے رب کی طرف کیسے دراز کیا سایہ کواگر چاہتا تو اس کو ٹھھرا رکھتا پھر ہم نے مقرر کیا سورج کو اس کا راہ بتانے والا

49۔ پھر کھینچ لیا ہم نے اسکواپنی طرف سج سبج سمیٹ کر [۱۰]

، اور وہی ہے جس نے بنا دیا تمہارے واسطے رات کو اوڑھنا اور نبیند کو آرام اور دن کو بنا دیا اٹھ نکلنے کے لئے [۱۷]

۸۸۔ اور وہی ہے جس نے چلائیں ہوائیں نوشخبری لانے والیاں اس کی رحمت سے آگے اور آثارا ہم نے آسمان سے پانی پاکی عاصل کرنے کا

٦٠ سائے اور روشنی میں قدرت کے دلائل: صبح سے طلوع شمس تک سب جگہ سایہ رہتا ہے اگر حق تعالیٰ سورج کو طلوع نہ ہونے دیتا تو یہ ہی سایہ قائم رہتا، مگر اس نے اپنی قدرت سے سورج نکالا جس سے دھوپ مپھیلنی شروع ہوئی اور سایہ بتدریج ایک طرف کو سٹنے لگا۔ اگر دھوپ نہ آتی توسایہ کو ہم سمجھ بھی نہ سکتے۔ کیونکہ ایک ضد کے آنے سے ہی دوسری صد پہچانی جاتی ب- قُلْ اَرَءَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ الَّيْلَ سَرِمَدًا إلى يَوْمِ الْقِيلَمَةِ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيْكُمْ بِضِيّا عِ الخ (قصص رکوع)) حضرت شاہ صاحبٌ لکھتے ہیں کہ ''اول ہر چیز کا سایہ لنبا پڑتا ہے۔ پھر جس طرف سورج چلتا ہے اس کے مقابل سایہ ہٹتا جاتا ہے جب تک کہ جڑمیں آ گئے۔ "اپنی طرف تھینچ لیا" کا یہ مطلب ہے کہ اپنی اصل کو جا لگتا ہے۔ سب کی اصل اللہ ہے" (موضح القرآن) پھر زوال کے بعد سے ایک طرف سے دھوی سمٹنا شروع ہوتی ہے اور دوسری طرف سایہ لمبا ہونے لگتا ہے حتی کہ آخر نہار میں دھوپ غائب ہو جاتی ہے۔ یہ ہی مثال دنیا کی ہستی کی سمجھو۔ اول عدم تھا، پھر نور وجود آیا، پھر آخر کار کتم عدم میں چلی جائے گی۔ اور اسی جہانی نور و ظل کے سلسلہ پر روحانی نور و ظلمت کو قیاس کر لو۔ اگر کفر و عصیان اور جمل و طغیان کی ظلمات میں آفتاب نبوت کی روشنی اللہ تعالیٰ یہ بیسجتا توکسی کو معرفت صیحہ کا راستہ ہاتھ یہ آیا۔

ہ۔ لیل و نہار سے قیامت کا استدلال: یعنی رات کی تاریکی چادر کی طرح سب پر محیط ہو جاتی ہے جس میں لوگ کاروبار چھوڑ کر آرام کرتے ہیں، پھر دن کا اجالا ہوتا ہے تونیند سے اٹھ کر ادھرادھر چلنے پھرنے لگ جاتے ہیں۔ اسی طرح موت کی نیند کے بعد قیامت کی صبح آئے گی جس میں سارا جمان دوبارہ اٹھ کھڑا ہو گا اور یہ ہی حالت اس وقت پیش آتی ہے جب انبیاء علیهم السلام وحی والهام کی روشی سے دنیا میں اجالا کرتے ہیں ،تو جمل و غلفت کی نبیند میں سوئی ہوئی مخلوق ایک دم آتکھیں مل کراٹھ بیٹھتی ہے۔

لِّنُحْيِّ بِهِ بَلْدَةً مَّيْتًا وَ نُسُقِيهُ مِمَّا خَلَقْنَا ٢٩- كه زنده كردي اس سے مرے ہوئے ديس كواور أَنْعَامًا وَّ أَنَاسِيَّ كَثِيرًا 🝙 اورآ دمیوں کو [۳]

> وَ لَقَدُ صَرَّفُنٰهُ بَيْنَهُمُ لِيَذَّكُّرُوا ﴿ فَأَبِّي اَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا 🚍

وَ لَوْ شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْ يَةٍ نَّذِيرًا ﴿

پلائیں اس کو اپنے پیدا کئے ہوئے بہت سے چوپایوں

۵۰۔ اور طرح طرح سے تقیم کیا ہم نے اس کو انکے بیچ میں تا دھیان رکھیں پھر بھی نہیں رہتے بہت لوگ بدون ناشکری کیے [۱۳]

۵۱۔ اور اگر ہم چاہتے تواٹھاتے ہربستی میں کوئی ڈرانے

۵۲ ۔ مو تو کہنا مت مان منکروں کا اور مقابلہ کر ان کا اسکے ساتھ بڑے زور سے [۱۲]

۵۳۔ اور وہی ہے جس نے ملے ہوئے چلائے دو دریا یہ میٹھا ہے پیاس بجھانے والا اور یہ کھاری ہے کڑوا اور کھا ان دونوں کے بیچ پردا اور آڑروکی ہوئی [۱۵]

فَلَا تُطِعِ الْكُفِرِيْنَ وَ جَاهِدُهُمْ بِهِ جِهَادًا كَبِيرًا ﴿

وَ هُوَ الَّذِى مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هَٰذَا عَذُبُ فُرَاتُ وَّ هَٰذَا مِلْحُ أَجَاجُ ۚ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرۡزَخًا وَ حِجۡرًا مَّحۡجُوۡرًا ۚ

17۔ ہواؤں اور پانی میں اللہ کی نشانیاں: یعنی اول برساتی ہوائیں بارش کی خوشخبری لاتی ہیں، پھر آسمان کی طرف سے پانی برستا ہے جو خود پاک اور دوسروں کوپاک کرنے والا ہے۔ پانی پڑتے ہی مردہ زمینوں میں جان پڑجاتی ہے، کھیتیاں لہلمانے لگتی ہیں جمال خاک اڑر ہی تھی وہاں سبزہ زار بن جاتا ہے۔ اور کتنے جانور اور آدمی باش کا پانی پی کر سیراب ہوتے ہیں۔ اسی طرح قیامت کے دن ایک غیبی بارش کے ذریعہ مردہ جموں کو جو خاک میں مل چکے تھے زندہ کر دیا جائے گا اور دنیا میں بھی اسی طرح جو دل جمل و عصیان کی موت سے مر چکے تھے، وحی الهی کی آسمانی بارش ان کو زندہ کر دیتی ہے۔ جو روحیں پلیدی میں پھنس گئی تھیں، روحانی بارش کے پانی سے دھل کر پاک و صاف ہو جاتی میں اور معرفت و وصول الی اللہ کی پیاس رکھنے والے اسی کو پی کر سیراب ہوتے ہیں۔

18۔ پانی کی حکیانہ تقیم: یعنی بارش کا پانی تام زمینوں اور آدمیوں کو یکساں نہیں پہنچتا۔ بلکہ کہیں کم کہیں زیادہ کہیں جلد کہیں بدیر، جس طرح اللہ کی حکمت مقتضی ہو پہنچتا رہتا ہے۔ تا لوگ سمجھیں کہ اس کی تقیم کسی قادر مختار و حکیم کے ہاتھوں میں ہے۔ لیکن بہت لوگ بھر بھی نہیں سمجھتے اور نعمت الہی کا شکر ادا نہیں کرتے۔ الٹے کفر اور ناشکری پراتر آتے ہیں۔ یہ ہی حال روحانی بارش کا ہے کہ جس کو اپنی استعداد اور ظرف کے موافق جتنا حصہ ملنا تھا مل گیا اور بہت سے اس نعمت عظمی کا کفران ہی کرتے۔

رہے۔

۱۲- آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تسلی: یعنی نبی کا آنا تعجب کی چیز نهیں اللہ چاہے تواب بھی نبیوں کی کثرت کر دے کہ ہر بستی میں علیحدہ نبی ہو۔ مگر اس کو منظور ہی یہ ہوا کہ اب آخر میں سارے جہان کے لئے اکیلے محمد رسول اللہ لٹاٹیالیکڑ کو نبی بنا کر جھجے۔ سو آپ کا فروں کے احمقانہ طعن و تشنیع اور سفیمانہ نکتہ چینیوں کی طرف التفات نہ فرمائیں۔ اپنا کام پوری قوت اور جوش سے انجام دیتے رمیں اور قرآن ہاتھ میں لے کر منکرین کا مقابلہ زور شور کے ساتھ کرتے رمیں۔ اللہ تعالیٰ آپ کو کامیاب کرنے والا ہے۔

**٦٥۔ میٹے اور کھاری پانی کے دریاؤں کا سنگم: بیان القرآن میں دو معتبر بنگالی علماء کی شادت نقل کی ہے کہ ''ارکان'' سے** ''چاٹگام'' تک دریا کی شان یہ ہے کہ اس کی دو جانبین بالکل الگ الگ نوعیت کے دو دریا نظرآتے ہیں، ایک کا پانی سفید ہے ، ایک کا ساہ، ساہ میں سمندر کی طرح طوفانی تلاطم اور تموج ہوتا ہے اور سفید بالکل ساکن رہتا ہے کشتی سفید میں چلتی ہے۔ اور دونوں کے بیچ میں ایک دھاری سی برابر علی گئن ہے جو دونوں کا ملتقی ہے لوگ کہتے ہیں کہ سفیدیانی میٹھا ہے اور ساہ کڑوا۔ اھ۔ اور مجھ سے "باریسال" کے بعض طلبہ نے بیان کہ کہ ضلع "باریسال" میں دوندیاں (بلشراور) ایک ہی دریا سے نکلی ہیں۔ ایک کا پانی کھاری بالکل کڑوا اور ایک کا نہایت شیریں اور لذیذ ہے۔ یہاں گجرات میں راقم الحروف جس جگہ آج کل مقیم ہے (ڈابھیل سلک ضلع سورت) سمندر تقریبا دس بارہ میل کے فاصلہ پر ہے ادھر کی ندیوں میں برابر مدوجزر (جوار بھاٹا) ہوتا رہتا ہے۔ بکثرت ثقات نے بیان کیا کہ مد کے وقت جب سمندر کا یانی ندی میں آجاتا ہے تو میٹھے یانی کی سطح پر کھاری یانی بہت زور سے چڑھ جاتا ہے لیکن اس وقت بھی دونوں پانی مختلط نہیں ہوتے۔ اوپر کھاری رہتا ہے، نیچے میٹھا، جزر کے وقت اوپر سے کھاری اتر جاتا اور میٹھا جوں کا توں باقی رہ جاتا ہے۔ واللہ اعلم۔ ان شواہد کو دیکھتے ہوئے آیت کا مطلب بالکل واضح ہے۔ یعنی خدا کی قدرت دیکھوکہ کھاری اور میٹھے دونوں دریاؤں کا پانی کھیں نہ کھیں مل جانے کے باوجود کس طرح ایک دوسرے سے ممتاز رہتے ہیں ۔ یا یہ مطلب ہوکہ اللہ تعالیٰ نے دونوں دریا الگ الگ اینے مجریٰ میں چلائے اور دونوں کے بیچ میں بہت جگہ زمین عائل کر دی، اس طرح آزاد نہ چھوڑا کہ دونوں زور لگا کر درمیان سے زمین کو ہٹا دیتے اور اُس کی ہستی کو تباہ کر دیتے پھر دونوں میں ہر ایک کا جو مزہ ہے وہ اسی کے لئے لازم ہے۔ یہ نہیں کہ میٹھا دریا کھاری، یا کھاری میٹھا بن جائے۔ گویا باعتبار اوصاف کے ہر ایک دوسرے سے بالکل الگ رہنا چاہتا ہے۔ وقیل غیر ذلک۔ والراجح عندی ہوالال۔ واللہ اعلم۔

وَ هُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ فَهُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَآءِ بَشَرًا ﴿ نَسَبًا وَ صِهْرًا ﴿ قَانَ رَبُّكَ قَدِيْرًا ﴿

وَ يَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعُهُمْ وَ لَا يَضُرُّهُمْ أَو كَانَ الْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ ظَهِيرًا

۵۴۔ اور ہی ہے جس نے بنایا پانی سے آدمی پھر ٹھمرایا اس کے لئے جد اور سرال اور تیرا رب سب کچھ کر سکتا ہے

۵۵۔ اور پوجتے ہیں اللہ کو چھوڑ کر وہ چیز ہو نہ بھلا کرے ان کا نہ برا اور ہے کافراپنے رب کی طرف سے پایٹھ پھیررہا [۲۲] 11- پانی کے قطرہ سے انسانی تخلیق: دیکھ لوباکس طرح اپنی قدرت کاملہ سے ایک قطرہ آب کو عاقل و کامل آدمی بنا دیا۔ پھر آگ اس سے نسلیں چلائیں اور دامادی اور سرال کے تعلقات قائم کئے۔ ایک ناچیز قطرہ کو کیا سے کیا کر دیا۔ اور کماں سے کماں پہنچا دیا۔ لیکن یہ حضرت تھوڑی ہی دیر میں اپنی اصل کو بھول گئے اور اس رب قدیر کو چھوڑ کر عاجز مخلوق کو خدا کہنے لگے۔ اپنے پروردگار کا حق تو کیا پہچانے اس سے منہ موڑ کر اور پیٹھ پھیر کر شیطان کی فوج میں جا شامل ہوئے۔ تا اغواء واصلال کے مثن میں اس کی مدد کریں اور مخلوق کو گمراہ کرنے میں اس کا ہاتھ بٹائیں۔ نعوذ باللہ میں شرور انفنا و من سیئات اعمانا۔

وَ مَآ اَرُسَلُنٰكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَّ نَذِيرًا ﴿

قُلُ مَآ اَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنَ اَجْرٍ إِلَّا مَنَ شَآءَ اَنُ يَتَخِذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيْلًا ﴿

وَ تَوَكَّلُ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوْتُ وَ سَبِّحُ بِحَمْدِه وَ كَفَى بِهِ بِذُنُوْبِ عِبَادِه خَبِيرًا

إلَّذِى خَلَقَ السَّمَٰوْتِ وَ الْأَرْضَ وَ مَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ اَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ أَلَرَّ حُمْنُ فَسْئَلُ بِهِ خَبِيرًا هَا الْعَرْشِ أَلَرَّ حُمْنُ فَسْئَلُ بِهِ خَبِيرًا هَا

۵۶۔ اور تجھ کو ہم نے بھیجا یہی نوشی اور ڈر سنانے کے لئے

۵۷۔ توکہ میں نہیں مانگتا تم سے اس پر کچھ مزدوری مگر جو کوئی چاہے کہ پکڑ لے اپنے رب کی طرف راہ [۱۲]

۵۸۔ اور بھروسہ کر اوپر اس زندہ کے جو نہیں مرتا [۱۸]
اور یاد کر اسکی خوبیاں اور وہ کافی ہے اپنے بندوں کے
گناہوں سے خبردار [۱۹]

۵۹۔ جس نے بنائے آسمان اور زمین اور جو کچھ انکے بھے میں ہے جم دن میں مچھر قائم ہوا عرش پر [۱۰] وہ بڑی رحمت والا سو پوچھ اس سے جو اسکی خبرر کھتا ہو[۱۰]

12۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا کام پیغام پہنچانا ہے: یعنی آپ کا کام خدا تعالیٰ کی وفاداری پر بثارات سنانا اور غداروں کو خراب نتائج و عواقب سے آگاہ کر دینا ہے۔ آگے کوئی مانے یہ نہ مانے، آپ کو کچھ نقصان نہیں۔ آپ ان سے کچھ فیس یا مزدوری متھوڑی طلب کر رہے تھے کہ ان کے نہ مانے سے اس کے فوت ہو جانے کا اندیشہ ہو۔ آپ توان سے صرف اتنا ہی چاہتے ہیں کہ جوکوئی چاہے غداکی توفیق پاکرایے رب کا راستہ پکڑے۔ اسی کو چاہو فیس کہ لویا مزدوری۔

٨٦ ـ توكل كى نصيحت: يعني آپ تنها غدا پر مجمروسه كر كے اپنا فرض (تبليغ و دعوت وغيرہ ) ادا كئے جائيے ـ كسى كى مخالفت يا موافقت کی برواہ نہ کریں ۔ فانی چیزوں کا کیا سہارا۔ سہارا تواسی کا ہے جو ہمیشہ زندہ رہے کہی نہ مرے۔ **۶۹۔ یعنی اسی پر توکل رکھیے اور اسی کی عبادت اور حدوثنا کرتے رہئے، ان مجرموں سے وہ خود نبٹ لے گا۔** ٠٠ اس کا بیان سورہ اعراف میں گذر چکا۔

 ۱۷۔ رحمن کواہل خیبرسے پوچھو: یعنی اللہ تعالیٰ کی شانوں اور رحمتوں کو کسی جاننے والے سے پوچھو۔ یہ جاہل مشرک اسے کیا جانیں۔ وَ مَا قَدَرُ و اللهَ حَقّ قَدرِه اپنی شَنون و کالات کا پوری طرح جانے والا تو ندا ہی ہے۔ اَنْتَ کَمَا اَثْنَیْتَ عَلی نَفْسِك کین مخلوق میں سب سے بڑے جاننے والے حضرت محمد رسول اللہ النّافياتیۃ میں جن کی ذات گرامی میں حق تعالیٰ نے اولین و آخرین کے تمام علوم جمع کر دیے، خدا تعالیٰ کی شانوں کو کوئی ان سے پوچھے۔

۹۰۔ اور جب کیے ان سے سجدہ کرور حمٰن کو کمیں رحمٰن وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ اسْجُدُوا لِلرَّحْمٰنِ قَالُوْا وَ مَا الرَّحْمٰنُ ۚ اَنَسُجُدُ لِمَا تَاْمُرُنَا وَ زَادَهُمْ ہے ان کا بدکنا [۲۰]

ع نُفُورًا 🖺

تَبْرَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَآءِ بُرُوْجًا وَّ جَعَلَ فِيهَا سِرِجًا وَّ قَمَرًا مُّنِيرًا ١ وَ هُوَ الَّذِي جَعَلَ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ خِلْفَةً لِّمَنُ

اَرَادَ اَنُ يَّذَ كَرَ اَوْ اَرَادَشُكُوْرًا 🗃

کیا ہے کیا سجدہ کرنے لگیں ہم جبکو تو فرمائے اور بڑھ جاتا

الا۔ بڑی برکت ہے اسکی جس نے بنائے آسمان میں برج <sup>[۲۳]</sup>اور رکھا اس میں چراغ <sup>[۴۲]</sup>اور چاند اجالا کرنے

عدر اور وہی ہے جس نے بنائے رات اور دن بدلتے سدلتے [48] اس شخض کے واسطے کہ چاہو دھیان رکھنا یا یاہے شکر کرنا [۲۷]

۷۷۔ رحمن سے کفر کی چڑ: یعنی یہ جاہل مشرک رحمن کی عظمت شان کوکیا سمجھ سکتے ہیں جن کواس نام سے بھی چڑ ہے۔ جب یہ نام سنتے ہیں توانتہائی جمل یا بے حیائی اور تعنت سے ناواقف بن کر کہتے ہیں کہ رحمن کون ہے جس کو ہم سے سجدہ کراتا ہے، کیا محض تیرے کہ دینے سے ایسی بات مان لیں؟ بس تم نے ایک نام لے دیا اور ہم سجدہ میں گر پڑے غرض جس قدر انہیں رحمن کی اطاعت وانقیاد کی طرف توجہ دلائے اسی قدر زیادہ بدکتے اور بھاگتے ہیں ۔ ۳>۔ آسمان میں برجوں کی تخلیق: یعنی بڑے بڑے ستارے، یا آسمانی قلعے جن میں فرشتے بہرہ دیتے ہیں۔ یا ممکن ہے سورج کی بارہ منزلیں مراد ہوں جو اہل ہیائت نے بیان کی میں۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے میں کہ آسمان کے بارہ جھے، ان کا نام برج، ہر ایک پرستاروں کا پتہ، یہ عدیں رکھی میں حیاب کو۔ (موضح)۔

۴۷۔ یعنی سورج، ثاید نور و حرارت کے جمع ہونے اور صفت احراق رکھنے کی وجہ سے اس کو پڑاغ فرمایا وَّ جَعَلَ الْقَصَرَ فِيْهِنَّ نُوّرًا وَّ جَعَلَ الشَّمْسَ سِسرَ اجًا (نوح رکوع)۔

۵>۔ گھٹنے بڑھنے یا آنے کو بدلنا سدلنا فرمایا، یا یہ مطلب ہے کہ ایک کو دوسرے کا بدل بنایا ہے۔ مثلاً دن کا کام رہ گیا، رات کوکر لیا، رات کا وظیفہ رہ گیا، دن میں یوراکر دیا۔ کا ورد فی الحدیث۔

43۔ لیل و نہار کی تبدیلی اللہ کی معرفت کیلئے ہے: یعنی چاند سورج وغیرہ کا الٹ پھیر اور رات دن کا ادل بدل اس لئے ہے کہ اس میں دھیان کر کے لوگ خداوند قدیر کی معرفت کا سراغ لگائیں کہ یہ سب تصرفات و تقلبات عظیمہ اسی کے دست قدرت کی کارسازیاں میں ۔ اور رات دن کے فوائد و انعامات کو دیکھ کر اس کی شکرگذاری کی طرف متوجہ ہوں ۔ چنانچہ رحمن کے مخلص بندے جن کا ذکر آگے آتا ہے، ایسا ہی کرتے ہیں ۔

وَ عِبَادُ الرَّحُمٰنِ الَّذِيْنَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا وَّ إِذَا خَاطَبَهُمُ الْجُهِلُونَ قَالُوْا سَلْمًا ﴿

وَالَّذِيْنَ يَبِيْتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَّ قِيَامًا ﴿

وَالَّذِيْنَ يَقُوْلُوْنَ رَبَّنَا اصْرِفَ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ فَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﷺ إِنَّهَا سَآءَتُ مُسْتَقَرًّا وَّ مُقَامًا ﷺ

۱۹۷۔ اور وہ لوگ ہو رات کا شے ہیں اپنے رب کے آگے سجدہ میں اور کھڑے [۶۹] ۱گے سجدہ میں اور کھڑے میں اے رب ہٹا ہم سے دوزخ کا عذاب بیشک اس کا عذاب جمٹنے والا ہے

۶۳۔ اور بندے رحمن کے وہ ہیں جو چلتے ہیں زمین پر

دبے پاؤل [،،] اور جب بات کرنے لگیں ان سے

یے سمجھ لوگ تو کہیں صاحب سلامت [۸۰]

97۔ وہ بری جگہ ہے تھھرنے کی اور بری جگہ رہنے کی[۸۰] >> ۔ رحمن کے بندے اور انکے اوصاف: یعنی مشرکین کی طرح رحمن کا نام سن کر ناک بھویں نہیں پڑھاتے، بلکہ ہر فعل وقول سے بندگی کا اظہار کرتے ہیں ان کی چال ڈھال سے تواضع، متانت، خاکساری اور بے تکلفی ٹپکتی ہے، متکبروں کی طرح زمین پر اکڑ کر نہیں چلتے۔ یہ مطلب نہیں کہ ریا و تصنع سے بیاروں کی طرح قدم اٹھاتے ہیں۔ کیونکہ حضور کی جو رفتار اعادیث میں منقول ہے، اسکی تائید نہیں کرتی۔

۸>۔ جلاء کی بات کا جواب نرمی سے: یعنی کم عقل اور بے ادب لوگوں کی بات کا جواب عفو و صفح سے دیتے ہیں۔ جب کوئی جالت کی گفتگو کرے تو ملائم بات اور صاحب سلامت کہ کر الگ ہو جاتے ہیں۔ ایبوں سے منہ نہیں لگتے۔ نہ ان میں شامل ہوں نہ ان سے لڑیں ان کا شیوہ وہ نہیں جو جاہلیت میں کسی نے کہا تھا۔ اللا یَجْھَلَنْ اَحَدُّ عَلَیْنَا، فنجھَلْ فَوْقَ جَمْلِ الْجَاهِلِیْنَا ۔ یہ تو رحمان کے ان مخلص بندوں کا دن تھا، آگے رات کی کیفیت بیان فرماتے ہیں۔

۹>۔ رحمن کے بندوں کی رات: یعنی رات کو جب خافل بندے نیند اور آرام کے مزے لوٹے ہیں، یہ خدا کے آگے کھڑے اور سجدہ میں پڑے ہوئے گذارتے ہیں۔ رکوع چونکہ قیام و سجود کے درمیان واقع ہے، شاید اس لئے اس کو علیحدہ ذکر نہیں کیا۔ گویا ان ہی دونوں کے بیچ میں آگیا۔

۸۰۔ نوف جہنم: یعنی اتنی عبادت پر اتنا نوف بھی ہے۔ یہ نہیں کہ تہجد کی آٹھ رکعت پڑھ کر خدا کے عذاب و قہر سے بے فکر ہو گئے

> وَالَّذِيْنَ إِذَا اَنْفَقُوا لَمُ يُسُرِفُوا وَلَمُ يَقُتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَٰلِكَ قَوَامًا ﴿

> وَالَّذِيْنَ لَا يَدُعُونَ مَعَ اللهِ اللهَا اخَرَ وَ لَا يَقْتُلُونَ النَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ ا

ہے۔ اور وہ لوگ کہ جب خرچ کرنے لگیں نہ بیجا اڑائیں اور نہ تنگی کریں اور ہے اس کے بیچ ایک سیدھی گذران [۸]

۱۸۔ اور وہ لوگ کہ نہیں پکارتے اللہ کے ساتھ دوسرے عاکم کو اور نہیں خون کرتے جان کا جو منع کر دی اللہ نے مگر جال چاہئے [۸۲] اور بدکاری نہیں کرتے اور جوکوئی کرے یہ کام وہ جا پڑاگناہ میں [۸۳]

يُّضْعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَ يَخْلُدُ فِي الْقِيْمَةِ وَ يَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا اللهِ اللهِ اللهُ ال

إِلَّا مَنْ تَابَ وَامَنَ وَ عَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَيِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّاتِهِمْ حَسَنْتٍ وَ كَانَ اللهُ غَفُورًا رَّحِيْمًا ﴿

79۔ دونا ہو گا اس کو عذب قیامت کے دن اور پڑا رہے گا اس میں خوار ہوکر [۸۴]

، ۔ مگر جس نے توبہ کی اور یقین لایا اور کیا کچھ کام نیک سوان کو بدل دے گا، اللہ برائیوں کی جگہ بھلائیاں اور بے اللہ بخشے والا مہربان [۸۵]

۸۱۔ خرچ میں میانہ روی: یعنی موقع دیکھ بھال کر میانہ روی کے ساتھ خرچ کرتے ہیں۔ نہ مال کی محبت نہ اس کی اضاعت، کا

قال تعالىٰ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغَلُوْ لَةً إلى عُنُقِكَ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ (بني اسرائيل ركوع")

۸۲ ۔ قتل کی جائز صورتیں: مثلاً قتل عد کے بدلہ قتل کرنا، یا بدکاری کی سزا میں زانی محصن کو سنگسار کرنا، یا جو شخص دین چھوڑ کر

جاعت سے علیحدہ ہوجائے،اس کو مار ڈالنا، یہ سب صورتیں إلَّا جِالْحَقِّ میں شامل میں۔ کا ورد فی الحدیث۔

۸۳۔ جہنم کی وادی آثام: یعنی بڑا سخت گناہ کیا جس کی سزا مل کر رہے گی۔ بعض روایات میں آیا کہ ''آثام'' جہنم کی ایک وادی کا نام ہے جس میں بہت ہی ہولناک عذاب بیان کئے گئے ہیں۔ اعاذنا اللہ منها

٨٨ \_ يعنى اور گناہوں سے يه گناہ بڑے ہيں \_ عذاب بھى ان پر برا ہو گا۔ اور دم بدم بڑھتا رہے گا۔

۸۵۔ توبہ کرنے والوں پر اللہ کا انعام: یعنی گناہوں کی جگہ نیکیوں کی توفیق دے گا اور کفر کے گناہ معاف کرے گا۔ یا یہ کہ بدیوں کو مٹاکر توبہ اور عمل صالح کی برکت سے ان کی تعداد کے مناست نیکیاں ثبت فرمائے گا۔ کا یظہر من بعض الاعادیث۔

۱۷۔ اور جو کوئی توبہ کرے اور کرے کام نیک سو وہ مچھر آیا ہے اللہ کی طرف مچھرآنے کی جگہ [۸۲]

۲۷۔ اور جو لوگ شامل نہیں ہوتے جھوٹے کام میں
 ۱۵۔ اور جب گررتے ہیں کھیل کی باتوں پر نکل جائیں بزرگانہ [۸۸]

وَ مَنْ تَابَ وَ عَمِلَ صَالِحًا فَإِنَّهُ يَتُوْبُ إِلَى اللهِ مَتَابًا 
هِ مَتَابًا هِ

وَالَّذِيْنَ لَا يَشُهَدُوْنَ الزُّوْرَ لَا وَ اِذَا مَرُّوُا وَالَّا مَرُّوُا مِرُّوُا مِرُّوُا مِرُّوُا مِرْ

## وَالَّذِيْنَ اِذَا ذُكِّرُوَا بِالْتِ رَبِّهِمُ لَمْ يَخِرُّوُا عَلَيْهَا صُمَّاقَ عُمْيَانًا ﴿

۳۷۔ اور وہ لوگ کہ جب انکو سمجھائیں انکے رب کی باتیں مذیریں ان پر بہرے اندھے ہوکر [۸۹]

۸۱۔ پیلے ذکر تھا کافر کے گناہوں کا جو پیچے ایمان لے آیا۔ یہ ذکر ہے اسلام میں گناہ کرنے کا۔ وہ بھی جب توبہ کرے یعنی پھرے برے کام سے تو اللہ کے یہاں جگہ پائے۔ معلوم ہوا کہ سورہ نساء میں جو فرمایا وَمَنْ یَّقَتُلُ مُؤْمِنًا مُشْتَعَمِّدًا فَجَوَرَآؤُ جَهَنَّمُ خُلِدًا فِیْهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَیْهِ وَلَعَنَهُ وَاعَدَّلَهُ عَذَابًا عَظِیْمًا (نساء رکوع ۱۳) وہ غیرتائب کے حق میں ہے۔ واللہ اعلم۔

۸۷۔ جھوٹی شمادت: یعنی نہ جھوٹ بولیں نہ جھوٹی شمادت دیں نہ باطل کاموں کے اور گناہ کی مجلسوں میں عاضر ہوں۔ ۸۸۔ لغو کاموں سے اعراض: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ''یعنی گناہ میں شامل نہیں اور کھیل کی باتوں کی طرف دھیان نہیں کرتے نہ اس میں شامل نہ ان سے لڑیں''۔

٨٩ ـ بلكه نهايت فكر وتدبر اور دهيان سے سنيں اور س كر متاثر ہوں ـ مشركين كى طرح پتھركى مورتيں مذبن جائيں ـ

وَالَّذِيْنَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبُ لَنَا مِنَ اَزُوَاجِنَا وَ ذُرِّيَّتِنَا قُرَّةَ اَعْيُنٍ وَّ اجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴿

اُولَٰدِكَ يُجْزَوْنَ الْغُرُفَةَ بِمَا صَكَرُوْا وَ يُلَقَّوْنَ فِيهَا تَحِيَّةً وَّ سَلْمًا ﴿

ڂلدِینَ فِیها حَسُنَتُ مُسْتَقَرَّا وَّ مُقَامًا ﷺ

م)۔ اور وہ لوگ جو کہتے ہیں اے رب دے ہم کو ہماری عور تول کی طرف سے آنگھ کی عور تول کی طرف سے آنگھ کی مصندُک [۹۰] اور کر ہم کو پر ہمیز گاروں کا پیشوا [۹]

۵۷۔ ان کوبدلہ ملے گا کوٹھوں کی جھروکے اس لئے کہ وہ ثابت قدم رہے اور لینے آئیں گے ان کو وہاں دعا و سلام کہتے ہوئے [۹۲]

۲۶۔ سدارہاکریں ان میں خوب جگہ ہے ٹھرنے کی اور خوب جگہ رہنے کی [۹۳]

# قُلُ مَا يَعُبَوُّا بِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَا وَ كُمْ اللهُ عَا وَكُمْ اللهُ عَا وَكُمْ اللهُ اللهُ عَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

، ۔ توکمہ پروا نہیں رکھتا میرارب تمہاری اگر تم اس کو نہ نہیں او جھٹلا چکے اب آگے کو ہونی ہے میڑے ہوڑے
 مڑے ہمیرڑ [۹۵]

.9- مومنین کاملین کی دعا: یعنی بیوی بیچ ایسے عنایت فرما جنیں دیکھ کر آئٹھیں ٹھنڈی اور قلب مسرور ہو۔ اور ظاہر ہے مومن کامل کا دل اسی وقت ٹھنڈا ہو گا جب اپنے اہل و عیال کو اطاعت الهی کے راستہ پر گامزن اور علم نافع کی تحصیل میں مثغول پائے ۔ دنیا کی سب نعمتیں اور مسرتیں اس کے بعد ہیں۔

۹۱۔ جنت میں الکا مقام: یعنی ایسا بنا دے کہ لوگ ہماری اقتداء کر کے متقی بن جایا کریں۔ عاصل یہ کہ ہم یہ صرف بذات خود مهتدی، بلکہ دوسروں کے لئے ہادی ہوں۔ اور ہمارا غاندان تقویٰ وطہارت میں ہماری پیروی کرے۔

97۔ یعنی جنت میں اوپر کے درجے ملیں گے اور فرشتے دعا وسلام کہتے ہوئے انکا استقبال کریں گے اور آپس کی ملاقاتوں میں یہ ہی کلمات سلام و دعاء ان کی تکریم و عزت افزائی کے لئے استعال ہوں گے۔

٩٣ يعني ايسي جگه تھوڑي دير مُھهرنا ملے تو مجھي غنيمت ہے۔ ان کا تووہ گھر ہو گا۔

۹۴۔ یعنی تمہارے نفع ونقصان کی باتیں سمجھا دیں۔ بندہ کو چاہئے مغرور اور بے باک مذہو، غدا کو اس کی کیا پرواہ ہاں اس کی التجاء پر رحم کرتا ہے، مذالتجا کروگے اور بڑے بنے رہوگے تو مٹھ بھیڑے لئے تیار ہو جاؤ جو عنقریب ہونے والی ہے۔

98۔ کفار کی تکذیب کا انجام: یعنی کافر جو حق کو جھٹلا چکے۔ یہ تکذیب عنقریب ان کے گلے کا ہار بنے گی اس کی سزا سے کسی طرح چھٹکارا نہ ہو گا۔ آخرت کی ابدی ہلاکت تو ہے ہی دنیا میں بھی اب جلد مٹے بھیڑ ہونے والی ہے ۔ یعنی لڑائی جماد۔ چنانچہ غزوہ "بدر" میں اس مٹے بھیڑ کا نتیجہ دیکھ لیا۔

تم سورة الفرقان ولله الحد والمنه

### ٢٦ سُوۡرَةُ الشُّعَرَآءِ مَكِّيَّةُ ٢٠

ایاتها ۲۲۸

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو برا مهربان نهایت رحم والا ہے

ا۔ طبع۔

۲۔ یہ آیتیں میں کھلی کتاب کی [۱]

۳۔ شاید تو گھونٹ مارے اپنی جان اس بات پر کہ وہ یقین نہیں کرتے[۲]

ركو عاتها ١١

۲۔ اگر ہم چاہیں آثاریں ان پر آسمان سے ایک نشانی پھررہ جائیں ان کی گردنیں اس کے آگے نیچی [۳]

۵۔ اور نہیں پہنچی ان کے پاس کوئی نصیحت رحمن سے نئی جس سے منہ نہیں موڑتے [۴] طستم

تِلْكَ النُّ الْكِتْبِ الْمُبِينِ ﴿

لَعَلَّكَ بَاخِعُ نَّفْسَكَ الَّا يَكُونُوا

مُؤُمِنِينَ ﴿

إِنْ نَشَأُ نُنَزِّلُ عَلَيْهِمْ مِّنَ السَّمَاءِ ايَةً فَظَلَّتُ اَعْنَاقُهُمْ لَهَا خضِعِيْنَ ﴿

وَ مَا يَأْتِيهِمُ مِّنْ ذِكْرٍ مِّنَ الرَّحْمٰنِ مُحْدَثٍ إِلَّا كَانُوُ اعَنْهُ مُعْرِضِيْنَ ﴿

ا۔ یعنی اس کتاب کا اعجاز کھلا ہوا ہے۔ احکام واضح ہیں اور حق کو باطل سے الگ کرنے والی ہے۔

۲۔ کفار پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی انتہائی شفقت: یعنی ان بد بخوں کے غم میں اپنے کواس قدر گھلانے کی ضرورت نہیں کیا ان کے پیچھے آپ اپنی جان کو ہلاک کر کے رمیں گے۔ دلسوزی اور شفقت کی بھی آخرایک مدہے۔

۳۔ اللہ افتیار کو سلب نہیں کرنا چاہتا؛ یعنی یہ دنیا ابتلاء کا گھر ہے جہاں بندوں کے انقیاد و تسلیم اور سرکشی کو آزمایا جاتا ہے۔ اس کے حکمت الهی مقتضی نہیں کہ ان کا افتیار بالکل سلب کر لیا جائے۔ ورنہ فدا چاہتا تو کوئی ایسا آسمانی نشان دکھلاتا کہ اس کے آگے زبردستی سب کی گردنیں جھک جاتیں۔ بڑے بڑے سرداروں کو بھی انکار وانحراف کی قدرت باقی نہ رہتی۔ اللہ تعالیٰ نے تو الیما نہیں کیا، ہاں وہ نشان بھیجے جنہیں دیکھ کر آدمی حق کو سمجھنا چاہے تو بآسانی سمجھ سکے۔ اور کبھی بھی مغلوب ہو کر گردن جھ کا نے

سے مفرنہ ملے۔

۷۔ پندو نصیحت سے اعراض: یعنی آپ جن کے غم میں رائے ہیں ان کی عالت یہ ہے کہ رعان اپنی رحمت و شفقت سے جب ان کی عالت یہ ہے کہ رعان اپنی رحمت و شفقت سے جب ان کی مطلائی کے لئے کوئی پندو نصیحت بھیجتا ہے یہ ادھر متوجہ نہیں ہوتے بلکہ منہ پھیر کر مبھا گئے ہیں گویا کوئی بہت بری چیز سامنے آگئی۔

فَقَدُ كَذَّبُوْا فَسَيَأْتِيهِمُ اَثَبَّؤُا مَا كَانُوَا بِهِ يَسْتَهْزِءُوْنَ ۞

اَوَلَمْ يَرَوَا إِلَى الْأَرْضِ كَمْ اَثَابَتُنَا فِيهَا مِنَ كُولَمْ يَرَوَا إِلَى الْأَرْضِ كَمْ اَثَابَتُنَا فِيهَا مِنَ كُلِّ زَوْجٍ كَرِيْمٍ ﴿

إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَةً ﴿ وَ مَا كَانَ اَكْثَرُهُمُ مُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللّم

عُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِينُ الرَّحِيمُ ﴿

۲۔ سویہ تو جھٹلا چکے اب پہنچ گی ان پر تقیقت اس
 بات کی جس پر ٹھٹھے کرتے تھے [۵]

﴾۔ کیا نہیں دیکھتے وہ زمین کو کتنی اگائیں ہم نے اس میں ہرایک قسم کی خاصی چیزیں

۸۔ اس میں البتہ نشانی ہے اور ان میں بہت لوگ نہیں ماننے والے [۲]

٩ ـ اورتيرارب وہي ہے زبردست رحم والا [١]

۵۔ پندو نصیحت سے اعراض: یعنی صرف معمولی اعراض ہی نہیں، تکذیب واستزاء بھی ہے۔ سو عنقریب دنیا اور آخرت میں اپنی کرتوت کی سنزا بھگتیں گے۔ تب اس چیز کی حقیقت کھلے گی جس کا مذاق اڑایا کرتے تھے۔

۲۔ کیا یہ زمین میں غوروغوض نہیں کرتے: یعنی یہ مکذبین اگر ایک پیش پا افتادہ زمین ہی کے احوال میں غور کرتے تو مبدأو معاد کی معرفت عاصل کرنے کے لئے کافی ہو سکتی تھی۔ کیا دیکھتے نہیں کہ اسی کرکری اور حقیر مٹی سے کیسے عجیب و غریب رنگ برنگ پھول پھل اور قیم قیم کے غلے اور میوے ایک مضبوط نظام تکوین کے ماتحت پیدا ہوتے ہیں۔ کیا یہ اس کی دلیل نہیں کہ کسی لا محدود قدرت و حکمت رکھنے والے صانع نے اس پر رونق پمن کی گلکاریاں کی ہیں جس کے قبضہ میں وجود کی باگ ہے۔ اور وہ ہی جب چاہے اسے ویران کر سکتا ہے اور ویرانی کے بعد دوبارہ آباد کر سکتا ہے۔ پھر ان آیات تکوینیہ کو سمجھ لینے کے بعد آیات تنزیلیہ کی تصدیق میں کیا اشکال رہ جاتا ہے۔ ہاں ماننا ہی منظور نہ ہوتوالگ بات ہے۔

﴾ یعنی زبر دست توالیا ہے کہ مذہ ماننے پر فورًا عذاب بھیج سکتا تھا، مگر رحم کھا کر تاخیر کرتا ہے کہ ممکن ہے اب بھی مان لیں۔

آگے عبرت کے لئے مکذبین کے چند واقعات بیان فرمائے میں۔ جن سے ظاہر ہو گاکہ خدا نے ان کو کماں تک ڈھیل دی، جب کسی طرح نہ مانے تو پھر کیسے تباہ و برباد کیا۔ ان میں پہلا قصہ قوم فرعون کا ہے جو پیشتر سورہ ""اعراف"" اور ""طرا"" وغیرہ میں بالتفصیل گذرچکا۔ وہاں کے فوائد ملا خلہ کرلئے جائیں۔

وَ إِذْ نَادَى رَبُّكَ مُوْسَى أَنِ ائْتِ الْقَوْمَ اللَّالِمِينَ ﴿ الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ﴿

قَوْمَ فِرْعَوْنَ ﴿ اللَّا يَتَّقُونَ ﴿

قَالَ رَبِّ إِنِّيَّ أَخَافُ أَنْ يُّكَذِّبُوْنِ ﴿

وَ يَضِيْقُ صَدْرِى وَ لَا يَنْطَلِقُ لِسَانِيَ فَارْسِلُ إِلَى هُرُونَ ﴿

وَ لَهُمْ عَلَىَّ ذَنُكُ فَأَخَافُ أَنْ يَّقُتُلُونِ ﴿

قَالَ كَلَّا فَاذُهَبَا بِالْتِنَا اِنَّا مَعَكُمُ مُّسْتَمِعُونَ ﴿

۱۰۔ اور جب بکاراتیرے رب نے موسی کو کہ جا اس قوم گنرگار کے پاس

> اا۔ قوم فرعون کے پاس کیا وہ ڈرتے نہیں [^] ۱۲۔ بولا اے رب میں ڈرتا ہوں کہ مجھ کو جھٹلائیں

۱۳ ۔ اور رک جاتا ہے میراجی اور نہیں چلتی میری زبان سوپیغام دے ہارون کو [۹]

۱۲۔ اور انکو مجھ پر ہے ایک گناہ کا دعویٰ [۱۰] سو ڈرتا ہوں کہ مجھ کو مار ڈالیں [۱۱]

10۔ فرمایا کبھی نہیں تم دونوں جاؤلیکر ہماری نشانیاں ہم ساتھ تمہارے سنتے ہیں [۱۲]

٨ \_ حضرت موسى عليه السلام كا واقعه: تم جاكر انهيس غدا كے غصہ سے ڈراؤ۔

9۔ حضرت ہارون علیہ السلام کو اپنا نائب بنانے کی درخواست؛ یعنی پوری بات سننے سے پہلے ہی جھٹلانا شہروع کر دیں گے اور مجلس میں کوئی تائید کرنے والا نہ ہو گا۔ ممکن ہے اس وقت ملول اور حزیں ہوکر طبیعت رک جائے۔ دل نہ کھلے، اور زبان میں کچھ لکنت پہلے ہی سے ہے۔ تنگ دل ہوکر بولنے میں زیادہ رکاوٹ پیدا نہ ہوجائے۔ اس لئے میری تقویت و تائید کے لئے اگر ہارون کو جو مجھ سے زیادہ فصیح اللمان ہیں، میرا شریک عال کر دیا جائے تو بڑی مہربانی ہو۔

السان ہیں، میرا شریک عال کر دیا جائے تو بڑی مہربانی ہو۔

السان کا دعویٰ جس کی تفصیل سورہ قصص میں آئے گی۔

اا۔ یعنی دعوت و تبلیغ سے پہلے ہی میرا کام تمام نہ کر دیں کہ یہ وہی شخص ہے جو ہمارے آدمی کا خون کر کے بھا گا تھا۔ ایسی صورت میں فرض تبلیغ کس طرح ادا ہوگا۔

فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿

أَنُ أَرُسِلُ مَعَنَا بَنِيَّ إِسْرَآءِيْلَ اللَّهِ

قَالَ اَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيُدًا وَ لَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴿

وَ فَعَلْتَ فَعُلَتَكَ الَّتِيِّ فَعَلْتَ وَ أَنْتَ مِنَ الْكُفِرِيْنَ ﴿

11۔ سو جاؤ فرعون کے پاس اور کھو ہم پیغام لے کر آئے میں پروردگار عالم کا

۱۷۔ یہ کہ میجدے ہمارے ساتھ بنی اسرائیل کو[۱۳]

۱۸۔ بولا کیا نہیں پالا ہم نے تجھ کو اپنے اندر لڑکا سا [۱۳] اور رہا تو ہم میں اپنی عمر میں سے کئی برس [۱۵]

۱۹۔ اور کر گیا تو اپنی وہ کرتوت جو کر گیا <sup>[۱۱]</sup> اور تو ہے ن شکر [۱۷]

۱۱۔ حضرت موسی علیہ السلام وہارون علیہ السلام کو فرعون کی طرف بیجنا: یعنی کیا مجال ہے کہ ہاتھ لگا سکیں۔ جاؤاپنی استدعاء کے موافق ہارون کو بھی ساتھ لواور ہمارے دئے ہوئے معجزات و نشانات لے کر وہاں پہنچو۔ ان نشانات کے ساتھ ہوتے ہوئے تم کو کیا ڈر۔ اور نشان کیا ہم نود ہر موقع پر تمہارے ساتھ مہیں اور فریقین کی گفتگو س رہے ہیں۔

۱۱۔ بنی اسرائیل کی رہائی کا مطالبہ: "بنی اسرائیل" کا وطن حضرت ابراہیم کے زمانہ سے ملک شام تھا۔ حضرت یوسٹ کے سبب سے مصر میں آرہے، وہاں ایک مدت گذری۔ اب انکوحق تعالیٰ نے ملک شام دینا چاہا، فرعون ان کونہ چھوڑتا تھا۔ کیونکہ ان سے غلاموں کی طرح بیگار میں کام لیتا تھا۔ حضرت موسیؑ نے ان کی آزادی کا مطالبہ فرمایا۔

۱۷۔ حضرت موسی علیہ السلام اور فرعون کا مکالمہ: یعنی تو وہ ہی نہیں جس کو ہم نے اپنے گھر میں بڑے نازونعم سے پالا پوسا اور پرورش کر کے اتنا بڑاکیا اب تیرا یہ دماغ ہوگیا کہ ہم ہی سے مطالبات کرتا اور اپنی بزرگ منواتا ہے۔

<u>10۔ اتنے برسوں تک کبھی یہ دعوے نہ کئے، اب میماں سے نکلتے ہی رسول بن گئے۔</u>

الے یعنی جوکرتوت کر کے بھاگا تھا (قبطی کا نون) اسے ہم بھولے نہیں۔

ا۔ یعنی ہمارے سب احیانات مبطلاکر لگا پیغمبری کے دعوے کرنے، اس قت تو بھی (العیاذ باللہ) ان ہی میں کا ایک تھا جن

کوآج کافر بتلاتا ہے۔

## قَالَ فَعَلْتُهَآ إِذًا قَ اَنَا مِنَ الضَّا لِّينَ ﴿

فَفَرَرُتُ مِنْكُمْ لَمَّا خِفَتُكُمْ فَوَهَبَ لِيَ رَبِي حُكُمًا وَّ جَعَلَنِيْ مِنَ الْمُرْسَلِينَ 
وَ تِلْكَ نِعْمَةُ تَمُنُّهَا عَلَى اَنْ عَبَّدُتَ بَنِيَ اِسْرَآءِيلَ ﴿

قَالَ فِرْعَوْنُ وَ مَا رَبُّ الْعُلَمِينَ ﴿

۲۰۔ کما کیا تو تھا میں نے وہ کام اور میں تھا چوکنے والا [۱۸]

 ۲۱۔ پھر بھا گامیں تم سے جب تمہارا ڈر دیکھا پھر بختا مجھ
 کو میرے رب نے عکم اور ٹھہرایا مجھ کو پیغام پہنچانے والا [۱۹]

۲۲۔ اور کیا وہ اصان ہے جو تو مجھ پر رکھتا ہے کہ غلام بنایا تونے بنی اسرائیل کو[۲۰]

٢٣ ـ بولا فرعون كيا معنى پرورد كار عالم كا [١٦]

18۔ صرت موسی علیہ السلام کا فرعون کو جواب: یعنی قبطی کا نون میں نے دانسۃ نہیں کیا تھا، غلطی سے ایسا ہوگیا، مجھے کیا خبر تھی کہ ایک مکا مارنے میں جو تادیب کے لئے تھا۔ اس کا دم نکل جائے گا۔ فَوَکَزَ ہُ مُوَ سٰی فَقَضٰہی عَلَیْهِ (قصص رکوع۲)

19۔ یعنی بیٹک میں خوف کھا کریمال سے بھاگا۔ لیکن اللہ تعالیٰ کو منظور ہوا کہ مجھے نبوت و حکمت عطا فرمائے۔ اس نے اپنے فضل سے مجھے سرفراز کیا اور رسول بنا کر تمہاری طرف بھجا۔ یہ بجائے نود میری صداقت کی دلیل ہے کہ جو شخص تم سے نوف کھا کر بھاگا ہو، پھراس طرح بے نوف و خطرتنا تمہارے سامنے آگر ڈٹ جائے۔

۲۰ یعنی بچپن میں میروی پرورش کا احمان جلانا تجھے زیب نہیں دیتا۔ کیا ایک اسرائیلی بچپر کی تربیت سے اس کا جواب ہو سکتا ہے کہ تو نے اس کی ساری قوم کو غلام بنار کھا ہے۔ بالحضوص جبکہ اس بچپر کی تربیت بھی خود تیرے زہرہ گداز مظالم کے سلسلہ ہی میں وقوع پذیر ہوئی ہو۔ یہ تو "بنی اسرائیل" کے بچول کو ذہح کرتا، یہ خوف کی وجہ سے میری والدہ تابوت میں رکھ کر مجھے دریا میں چھوڑتی، نہ تیرے محلسراتک رسائی ہوتی، ان عالات کا تصور کر کے تجھ کو ایسا احمان جلاتے ہوئے شرمانا چاہئے اور صاف بات یہ ہے کہ جس پروردگار نے تجھ جیسے دشمن کے گھر میں میری پرورش کرائی اسی نے آج تیری خیرخواہی کے لئے مجھے رسول بنا کر بھیجا ہے۔

۲۱۔ رب العالمین کیا ہوتا ہے؟ فرعون کا سوال: یعنی موسیٰ نے فَقُوَ لَآ إِنَّا رَسُوَ لُ رَبِّ الْعُلَمِینَ کے امتثال میں اپنے کو رَبِّ الْعُلَمِينُ كَا پیغمبركها، اس پر فرعون جود، تعنت اور هث دهرمي كي راه سے بولا كه (العیاذ بالله) رب العالمین كیا چیز ہوتی ہے، میری موجودگی میں کسی اور رب کا نام لینا کیا معنی رکھتا ہے۔ کیونکہ اس شقی کا ازلی دعویٰ تواپنی قوم کے روبرویہ تھا مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ اللهِ عَيْرى (مين اپنے سواتمهارے لئے كوئى معبود نهين سمجھتا) اور أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى (تمهارا برا پرورد گار میں ہوں ) چنانچہ اس کی قوم کے لوگ بعض توانتہائی جمل و بلادت سے اور بعض خون یا طمع سے اسی کی پرستش کرتے تھے۔ گودل میں اس ملعون کو بھی نداکی ہتی کا یقین تھا۔ جیباکہ لَقَدْ عَلِمْتَ مَاۤ اَنْزَلَ هُؤُلآءِ إلَّا رَبُّ السَّمُواتِ وَ الْأَرْضِ بَصَآ بِيرَ (بنی اسرائيل رکوع١١) سے ظاہر ہوتا ہے۔

قَالَ رَبُّ السَّمُوتِ وَ الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا طَلِي ورد گارآسان اورزمین کا اور جوکچوانکے پچ میں اِنْ كُنْتُمُ مُّوُقِنِيْنَ 🚍

قَالَ لِمَنْ حَوْلَةً أَلَا تَسْتَمِعُونَ عَ

قَالَ رَبُّكُمْ وَ رَبُّ ابَآبِكُمُ الْأَوَّلِينَ ﴿

قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِيِّ أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُو ۚ نُ 📆

ہے اگر تم یقین کرو[۲۲]

۲۵۔ بولا اپنے گرد والوں سے کیا تم نہیں سنتے ہو[۲۳] ۲۶۔ کما پروردگار تمہارا اور پروردگار تمہارے اگلے باپ دادول كا [۲۳]

۲۷۔ بولا تمہارا پیغام لانے والا جو تمہاری طرف بھیجا گیا ضرور باؤلا ہے [۲۵]

۲۲۔ حضرت موسی علیہ السلام کا جواب: یعنی آسمان وزمین کی سب چیزیں جس کے زیر تربیت ہیں وہ ہی رب العالمین ہے۔ اگر تمہارے قلوب میں کسی چیز پر مجھی یقین لانے کی استعداد موجود ہو تو فطرت انسانی سب سے پہلے اس چیز کا یقین دلانے کے لئے کافی ہے۔

٢٣ فرعون كا بات كو ٹالنا: فرعون جان بوجھ كر بات كورلا نا چاہتا تھا اپنے حوالى كو ابھارنے اور موسى كى بات كو خفيف كرنے كے لئے کہنے گا، سنتے ہو، موسیٰ کیسی دوراز کار باتیں کر رہے ہیں۔ کیا تم میں کوئی تصدیق کرے گا کہ میرے سوا آسمان وزمین میں کوئی اور رب ہے؟

۲۴ یعنی اواحمق! میں جس رب العالمین کا ذکر کر رہا ہوں ، وہ ہے جس نے خود تم کو اور تمہارے باپ دادوں کو پیدا کیا۔ اور جب تمہارا پیج بھی نہ تھا اس وقت زمین وآسمان کی تربیت و تدبیر کر رہا تھا۔

12 فرعون کی طرف سے حضرت موسی علیہ السلام پر جنون کا الزام: یعنی (العیاذ باللہ) کس دیوانہ کو رسول بنا کر بھیجا ہے۔ جو ہماری اور ہماری اور ہماری شوکت و حشمت کو دیکھ کر ذرا نہیں جھیکتا۔ معلوم ہوتا ہے کہ اس کا دماغ عقل سے بالکل غالی ہے۔

قَالَ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَابَيْنَهُمَا الْمَالَكُنْ الْمُشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَابَيْنَهُمَا الْ

قَالَ لَيِنِ اتَّخَذْتَ إِللهَّا غَيْرِى لَاَجْعَلَنَّكَ مِنَ اللَّهُا غَيْرِى لَاَجْعَلَنَّكَ مِنَ اللَّمَسُجُونِينَ عَ

قَالَ اَوَ لَوْ جِئْتُكَ بِشَيْءٍ مُّبِينٍ ﴿

۲۸۔ کما پرورد گار مشرق کا اور مغرب کا اور جو کچھان کے پچ میں ہے اگر تم سمجھ رکھتے ہو[۲۷]

۲۹۔ بولا اگر تو نے ٹھمرایا کوئی اور عاکم میرے سوائے تو مقرر ( ضرور ( ڈالوں گا تجھ کو قید میں [۲۰]

۳۰ کہا اور اگر لیکر آیا ہوں تیرے پاس ایک چیز کھول دینے والی [۲۸]

۲۱۔ حضرت موسی علیہ السلام کے دلائل توجید: حضرت موسی نے پھر ایک بات کہی جس طرح کی حضرت ابراہیم نے نمرود کے سامنے آخر میں کہی تھی۔ یعنی رب العالمین وہ ہے جو مشرق و مغرب کا مالک اور تمام سیارات کی طلوع و غروب کی تدبیر ایک محکم و مضبوط نظام کے موافق کرنے والا ہے۔ اگر تم میں ذرا بھی عقل ہو تو بتلا سکتے ہو کہ اس عظیم الثان نظام کا قائم رکھنے والا بجز خدا کے کون ہوسکتا ہے۔ کیاکسی کو قدرت ہے کہ اس کے قائم کئے ہوئے نظام کو ایک سیکنڈ کے لئے توڑ دے یا بدل ڈالے۔ یہ آخری بات من کر فرعون بالکل مبوت ہوگیا اور بحث و جدال سے گذر کر دھمکیوں پر اتر آیا۔ جیسا کہ آگے آتا ہے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ "حضرت موسی ایک بات کہتے جاتے تھے اللہ کی قدرتیں بتانے کو اور فرعون بیچ میں اپنے سرداروں کو اجماریا تھا کہ ان کو یقین نہ آجائے "۔

۲۷۔ فرعون کا دعومے الوہیت: اس مرتبہ فرعون نے اپنا مطلب صاف کہہ دیا کہ یہاں ""مصر"" میں کوئی اور خدا نہیں۔ اگر میرے سواکسی اور معبود کی حکومت مانی تویاد رکھو قید خانہ تیار ہے۔

۲۸ ـ معجزات نبوت کا مظاہرہ: یعنی فیصلہ میں ابھی جلدی نہ کر۔ یہ تو تیری باتوں کا جواب تھا۔ اب ذرا وہ کھلے ہوئے نشان بھی

دیکھ جن سے اللہ تعالیٰ کی قدرت اور میری صداقت دونوں کا اظہار ہو۔ اگر ایسے نشان دکھلاؤں توکیا پھر بھی تیرا فیصلہ یہ ہی رہے گا۔

قَالَ فَأْتِ بِهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴿ قَالَ فَأْتِ بِهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴿ قَالَ الْمُعْ مَانُ مُّبِينُ ﴿ فَا ذَا هِي ثُعْبَانُ مُّبِينُ ﴿ فَا ذَا هِي ثُعْبَانُ مُّبِينُ ﴿ فَا ذَا هِي ثُعْبَانُ مُّبِينُ ﴿ فَا

مَعُ وَّ نَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِيَ بَيْضَآ ءُلِلنَّظِرِينَ ﴿

قَالَ لِلْمَلَا حَوْلَةً إِنَّ هٰذَا لَسْحِرٌ عَلِيْمٌ ﴿

يُّرِيدُ اَنْ يُّخْرِجَكُمْ مِّنْ اَرْضِكُمْ بِسِخْرِهِ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴿

قَالُوَّا اَرْجِهُ وَ اَخَاهُ وَ ابْعَثُ فِي الْمَدَآيِنِ خُشِرِيْنَ فِي الْمَدَآيِنِ خُشِرِيْنَ فِي

يَأْتُوْكَ بِكُلِّ سَحَّارٍ عَلِيْمٍ عَ

فَجُمِعَ السَّحَرَةُ لِمِيْقَاتِ يَوْمٍ مَّعُلُومٍ ﴿

وَّ قِيْلَ لِلنَّاسِ هَلُ اَنْتُمُ مُّجُتَمِعُونَ ﴿ اللَّهُمُ مُّجُتَمِعُونَ ﴿ اللَّهُمُ لَعَلَّنَا نَتَّبِعُ السَّحَرَةَ إِنْ كَانُوا هُمُ النَّالِينَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُولِي الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ الللْمُولُولُ الللْمُولُولُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُ الللْمُ اللْمُولُولُولُ اللللللْم

الله بولا تووہ چیزلا اگر تو پیج کہتا ہے

۳۲ پیر ڈال دیا اپنا عصا سو اسی وقت وہ اژدھا ہو گیا صریح

۳۳۔ اور اندر (بغل (سے نکالا اپنا ہاتھ سواسی وقت وہ سفید تھا دیکھنے والوں کے سامنے

۳۴۔ بولا اپنے گرد کے سرداروں سے یہ تو کوئی جادوگر ہے پڑھا ہوا

۳۵۔ چاہتا ہے کہ نکال دے تم کو تمہارے دیں سے اپنے جادو کے زور سے سواب کیا حکم دیتے ہو[۲۹]

۳۹۔ بولے ڈھیل دے اسکو اور اسکے مبھائی کو اور مجیجدے شہروں میں نقیب

٣٤ لے آئیں تیرے پاس جو برا جادوگر ہو بڑھا ہوا

۳۸۔ پیم اکٹھے کئے جادوگر وعدہ پر ایک مقرر دن ر [۳۰]

٣٩ ـ اور كهه ديا لوگوں كوكيا تم بھى اكھے ہو گئے

. ۲۰ شاید ہم راہ قبول کر لیں جادوگروں کی اگر ہو ان کو غلبہ [۳]

<u>۲۹۔ فرعون کا حواس باختہ ہونا: یا تو غدائی کے دعوے تھے، یا اتنی جلد ایساً حواس باختہ ہوگیا کہ اپنے غلاموں اور پرستاروں کے احکام</u>

یر چلنے کے لئے آمادہ ہوگیا۔

۳۰۔ جادوگروں کا اکھا ہونا: یعنی عید کے دن عاشت کے وقت۔

۳۱ یعنی سب کواکھٹا ہونا چاہئے۔ امید قوی ہے کہ ہمارے جادوگر غالب آئیں گے۔ اس وقت ہم موسیٰ کی شکت اور مغلوبیت د کھلانے کے لئے اپنے ساحین کی راہ پر چلیں گے۔ گویا یہ ظاہر کرنا تھا کہ اس میں ہماری کوئی خود غرضی نہیں۔ جب مقابلہ میں ہمارا پیہ بھاری رہے گا توانصافا کسی کو ہمارے طریقہ سے منحرف ہونے کی گنجائش نہیں رہ سکتی۔

فَلَمَّا جَآءَ السَّحَرَةُ قَالُوۤا لِفِرْ عَوۡنَ اَبِنَّ لَنَا الله بِرجب آئِ بادور كَمَ لِكُ فرعون سے بعلا كچے لَاَجُرًا إِنَّ كُنَّا نَحْنُ الْغُلِبِينَ ﴿

قَالَ نَعَمُ وَ إِنَّكُمُ إِذًا لَّمِنَ الْمُقَرَّبِينَ 🚭

قَالَ لَهُمْ مُّولِي اللَّهُوا مَآ اَنْتُمُ مُّلُقُونَ ٢ فَالْقَوْا حِبَالَهُمْ وَ عِصِيَّهُمْ وَ قَالُوُا بِعِزَّةِ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ الْغَلِبُوْنَ ٢

فَالْقٰي مُولِي عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ

فَٱلْقِيَ السَّحَرَةُ سُجِدِيْنَ ﴿

ہمارا حق بھی ہے اگر ہو ہم کو غلبہ

۴۲ بولا البنة (مال (اورتم اس وقت مقربول ( مصاحبوں ) میں ہو گے [۳۲]

۳۳ \_ کھا ان کو موسی نے ڈالو جو تم ڈالتے ہو<sup>[77]</sup>

مہم۔ مچھر ڈالیں انہوں نے اپنی رسیاں اور لا ٹھیاں اور بولے فرعون کے اقبال سے ہماری ہی فتح ہے <sup>[۲۳]</sup>

**۴۵۔ پھر ڈالا موسی نے اپنا عصا پھر تبھی وہ نگلنے لگا جو** سانگ انہوں نے بنایا تھا [8]

۲۹ \_ پیم اوندھ گرے جادوگر سجدہ می<u>ں</u>

۳۲۔ جادوگروں کا فرعون سے مطالبہ اور فرعون کا وعدہ: یعنی نہ صرف مالی انعام واکرام، بلکہ تم میرے غاص مصاحبوں میں رہو گے۔ ان آیات کا مفصل بیان ""اعراف"" اور "" طر"" میں گذر چکا ہے۔

٣٣ ـ ساحرين كا مظاہرہ: يعنی جب ساحرين نے كها كه موسى تم پہلے اپنی لائھی دُالتے ہويا ہم دُاليں اسكے جواب ميں فرمايا كه تم ہی اپنی قوت خرچ کر دیکھو۔

٣٧۔ بعض نے بِعِزَّةِ فِرْ عَوْنَ كُوقىم كے معنى ميں ليا ہے۔ يعنى فرعون كے اقبال كى قىم ہم ہى غالب ہوكر رميں گے۔

۳۵۔ عصائے موسی علیہ السلام کا سانپوں کو نگلنا: شیخ اکبڑنے لکھا ہے کہ غالی رسیاں اور لاٹھیاں رہ گئیں جو سانپوں کی صورتیں انہوں نے بنائیں تھیں موسیٰ کا عصا ان کو نگل گیا۔

قَالُوٓ المَنَّا بِرَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿

رَبِّ مُوْسَى وَ هُرُوْنَ 🚍

قَالُوا لَا ضَيْرَ النَّآ إِلَى رَبِّنَا مُنْقَلِبُونَ ﴿

إِنَّا نَطْمَعُ أَنْ يَّغُفِرَ لَنَا رَبُّنَا خَطْلِنَا ۖ أَنْ اللَّهُ أَوْ اللَّهُ أَوْمِنِينَ اللَّ

وَ اَوْحَيْنَا إِلَى مُوْسَى اَنْ اَسْرِ بِعِبَادِئَ اللهِ مُؤسَى اَنْ اَسْرِ بِعِبَادِئَ اِنَّكُمُ مُّتَّبَعُوْنَ ﴿

فَارُسَلَ فِرْعَوْنُ فِي الْمَدَآيِنِ خَشِرِينَ ﴿ فَارُسَلَ فِرْعَوْنُ فِي الْمَدَآيِنِ خَشِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ فِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

۲۷۔ بولے ہم نے مان لیا جمان کے رب کو ۲۸۔ جورب ہے موسی اور مارون کا

۲۹۔ بولا تم نے اسکومان لیا ابھی میں نے عکم نہیں دیا تم کو مقرر (بیثک) وہ تمہارا بڑا ہے جس نے تم کو سکھلایا جادہ [۲۲] ہواب معلوم کر لو گے البتہ کاٹوں گا تمہارے ہاتھ اور دوسری طرف کے پاؤں اور سولی چڑھاؤں گا تم سب کو

۵۰۔ بولے کچھ ڈر نہیں ہم کو اپنے رب کی طرف مجر جانا ہے [۳۷]

ا۵۔ ہم غرض رکھتے ہیں کہ بخش دے ہم کو رب ہمارا تقصیریں ہماری اس واسطے کہ ہم ہوئے پہلے قبول کرنے والے [۴۸]

۵۲۔ اور عکم بھیجا ہم نے موسی کو کہ رات کو لے نکل میرے بندوں کوالبیۃ تمہارا پیچھاکریں گے [۴۹]

۵۳۔ پھر بیھیج فرعون نے شہروں میں نقیب [۳۰] ۵۳۔ یہ لوگ جو ہیں سو ایک جاعت ہے تھوڑی سی[۳] ۳۹۔ یعنی موسیٰ تمہارا بڑا استاد ہے، آپس میں سازش کر کے آئے ہوکہ تم یہ کرنا، ہم یوں کمیں گے اور حضرت شاہ صاحبؑ لکھتے ہیں کہ ""تمہارا بڑا""کھا رب کو، یعنی موسیٰ اور تم ایک استاد کے شاگر دہو"" واللہ اعلم۔

٣٤ ساحرين كا قبول ايان: يعنى بهرمال مركر غدا كے يهاں جانا ہے اس طرح مريں گے، شادت كادرجه ملے گا۔ يه سب مضامين سوره ""اعراف"" وغيره ميں گذر چكے ميں۔ وہاں ديكه ليا جائے۔

۳۸۔ ساحین کی استقامت اور حوصلہ: یعنی موسیٰ کی دعوت و تبلیغ کے بعد بھرے مجمع میں ظالم فرعون کے روبروسب سے پہلے ہم نے قبول حق کا اعلان کیا۔ اس سے امید ہوتی ہے کہ حق تعالیٰ ہماری گذشتہ تقصیرات کو معاف فرمائے گا۔

۳۹۔ حضرت موسی علیہ السلام کو مصر سے ہجرت کا حکم: یعنی جب ایک مدت تک سمجھانے اور آیات دکھلاتے رہنے کے بعد مجھی فرعون نے حق کو قبول مذکیا اور "" بنی اسرائیل "" کا ستانا مذہ چھوڑا، تو ہم نے موسیٰ کو حکم دیا کہ اپنی قوم کر لے کر رات میں یماں سے ہجرت کر جاؤ۔ اور دیکھنا فرعونی لوگ تمہارا پیچھا کریں گے (گھبرانا نہیں )۔

۴۰ تعاقب کی تیاری: تا تمام قبطیوں کو جمع کر کے بنی اسرائیل کا تعاقب کرے۔

الا ۔ فرعون کا قوم سے خطاب: یعنی ان تھوڑے سے آدمیوں نے تم کو تنگ کر رکھا ہے ۔ عالانکہ ان کی ہستی کیا ہے جو تمہارے مقابلہ میں عمدہ برا ہو سکیں ۔ یہ باتیں قوم کو غیرت اور جوش دلانے کے لئے کہیں ۔

۲۲ یا ہم کو غصہ دلا رہے ہیں۔ معلوم ہوتا ہے ان کی کم بختی نے دھکا دیا ہے۔

وَ إِنَّهُمْ لَنَا لَغَآ بِظُونَ ﴿

وَ إِنَّا لَجَمِيْعُ لِحَذِرُونَ ﴿

فَاخْرَجُنْهُمْ مِّنْ جَنَّتٍ وَّ عُيُوْنٍ ﴿

وَّ كُنُوْزٍ وَّ مَقَامِ كَرِيْمٍ ﴿

كَذٰلِكَ ﴿ وَ اَوْرَثُنْهَا بَنِيَّ اِسُرَاءِيْلَ ﴿

۵۵۔ اور وہ مقرر ہم سے دل جلیے ہوئے ہیں [۴۶]

۵۶۔ اور ہم سارے ان سے خطرہ رکھتے ہیں [۳۳]

۵۵۔ پھر نکال باہر کیا ہم نے ان کو باغوں اور چشموں سے

۵۸۔ اور خزانوں اور عمدہ مکانوں سے اسی طرح [<sup>۴۴]</sup> ۵۹۔ اور ہاتھ لگا دیں ہم نے یہ چیزیں بنی اسرائیل کے [۴۵]

۴۳ فرعون کا قوم سے خطاب: تواس روز روز کے خطرہ کا قلع قمع ہی کر دو۔ بعض مفسرین نے اس کا ترجمہ یوں کیا ہے کہ ہماری

بڑی جمعیت ہے جو مختاط یا مسلح ہے تو یہ الفاظ دل بڑھانے کے لئے ہوں گے۔ واللہ اعلم۔

۷۷۔ حضرت موسی علیہ السلام کا تعاقب: یعنی اس طرح قبطی گھربار، مال و دولت، باغ اور کھیتیاں چھوڑ کر بنی اسرائیل کے تعاقب میں ایک دم نکل پڑے۔ جنمیں پھرلوٹنا نصیب نہ ہوا۔ گویا اس تدبیر سے اللہ تعالی نے اُنکوزکال باہر کیا۔

8۔ بنی اسرائیل کو خوانوں کا انعام: یا تواسکے بعد ہی یہ چیزیں بنی اسرائیل کے ہاتھ لگیں اور یا ایک مدت بعد سلیان کے عمد میں جب ملک مصر بھی اُنکی سلطنت میں شامل ہوا۔ واللہ اعلم پہلے اسکے متعلق اختلاف گذر چکا ہے۔

## فَاتَبَعُوْهُمْ مُّشَرِقِينَ عَيْنَ

فَلَمَّا تَرَآءَ الْجَمْعٰنِ قَالَ اَصْحٰبُ مُوسَى إِنَّا لَمُدُرَكُونَ فَى الْجَمْعٰنِ قَالَ اَصْحٰبُ مُوسَى إِنَّا لَمُدُرَكُونَ فَي

قَالَ كَلَّا أَلِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهُدِيْنِ 💼

فَاَوْحَيْنَا إِلَى مُوْسَى اَنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْرَ لِعَصَاكَ الْبَحْرَ لِلْعَصَاكَ الْبَحْرَ لَلْ فَانْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرُقٍ كَالطَّلُوْدِ الْمَطْيِّمِ اللَّا الْمَطْيِمِ اللَّامِ الْمَطْيِمِ اللَّامِ اللَّهُ الْمُطْيِمِ اللَّامِ اللَّهُ الْمُعَطِيمِ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُلُولُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وَ اَزُلَفْنَا ثُمَّ الْأَخَرِينَ ﴿

٦٠۔ پھر پیچھ پڑے ان کے سورج کے لکلنے کے وقت

الا۔ پھر جب مقابل ہوئیں دونوں فوجیں کھنے لگے موسی کے لوگ ہم تو پکروے گئے [۴۶]

۶۲۔ کما ہرگز نہیں میرے ساتھ ہے میرارب وہ مجھ کوراہ بتلائے گا[۴۷]

18۔ پھر حکم بھیجا ہم نے موسی کو کہ مار اپنے عصا سے دریا کو پھر دریا پھٹ گیا تو ہو گئی ہر بھانگ جیسے بڑا یہاڑ[^^]

۶۳۔ اور پاس پہنچا دیا ہم نے اسی جگہ دوسروں کو

۳۹۔ بنی اسرائیل کی گھبراہٹ: یعنی بحر قلزم کے کنارہ پر پہنچ کر بنی اسرائیل پار ہونے کی فکر کر رہے تھے کہ چیھے سے فرعونی لشکر نظر آیا گھبرا کر موسیٰ سے کہنے لگے کہ اب اُنکے ہاتھ سے کیسے بچیں گے۔ آگے سمندر عائل ہے اور پیچھے سے دشمن دبائے چلا آرہا ہے۔

۷۴۔ حضرت موسی علیہ السلام کی تسلی: یعنی گھبراؤ نہیں،اللہ کے وعدول پر اطمینان رکھو،اسکی حایت ونصرت میرے ساتھ ہے۔ وہ یقینا ہمارے لئے کوئی راستہ نکال دیگا۔ ناممکن ہے کہ دشمن ہمکو پکڑ سکے۔

۸۸۔ دریا میں بارہ راستے: یانی بہت گہرا تھا۔ بارہ جگہ سے پھٹ کر خثک راستے بن گئے۔ بارہ قبیلے بنی اسرائیل کے الگ الگ

اُن میں کوگذرے اور پیچ میں پانی کے پہاڑ کھڑے رہ گئے۔ (کذافی موضح القرآن )

وَ أَنْجَيْنَا مُوسى وَ مَنْ مَّعَذَّ أَجْمَعِينَ ﴿

ثُمَّ اغْرَقْنَا الْأَخْرِينَ اللهِ

إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاٰيَةً ﴿ وَمَا كَانَ اَكْثَرُهُمْ

مُّؤُمِنِينَ 🖪

عُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْمُ 🗟

78۔ اور بچا دیا ہم نے موسی کواور جولوگ تھے اس کے ساتھ سب کو

۲۶۔ پھر ڈبا دیا ہم نے ان دوسروں کو [<sup>۴۹</sup>]

٦٤۔ اس چیز میں ایک نشانی ہے اور نہیں تھے بہت لوگ ان میں ماننے والے [۵۰]

۸۶۔ اور تیرارب وہی ہے زبر دست رحم والا <sup>[۵]</sup>

79۔ غرق فرعون: یعنی فرعونی لشکر بھی قریب آگیا اور دریا میں راستے بنے ہوئے دیکھ کر بنی اسرائیل کے بعد بے سوچے سمجھے گھس پڑا جب تمام لشکر دریا کی لپیٹ میں آگیا، فورًا غدا کے عکم سے پانی کے پہاڑایک دوسرے سے مل گئے۔ یہ قصہ پہلے گذر چکا ہے۔

۵۰۔ یعنی جب اکثروں نے حق کو قبول نہ کیا تو آخر میں قدرت نے یہ نشان دکھلایا۔ جس سے صادقین اور مکذبین کے انجام کا دنیا ہی میں الگ الگ پتہ چل جاتا ہے۔

اللہ یہ سنا دیا ہمارے حضرت النائی آیم کو مکہ کے فرعون بھی مسلمانوں کے بیچھے نکلیں گے لڑائی کو۔ پھر وطن سے باہر تباہ ہوں گے ""بدر"" کے دن جیسے فرعون تباہ ہوا۔ (موضح القرآن)

وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَا إِبْرِهِيْمَ ١

إِذْ قَالَ لِاَبِيْهِ وَقَوْمِهِ مَا تَغُبُدُونَ عَيْ

قَالُوْ ا نَعُبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُّ لَهَا عَكِفِينَ عَ

قَالَ هَلْ يَسْمَعُوْنَكُمْ إِذْ تَدُعُوْنَ ﴿

19۔ اور سنا دے ان کو خبر ابراہیم کی

۰>۔ جب کھا اپنے باپ کو اور اس کی قوم کو تم کس کو پوجتے ہو[۵۲]

ا)۔ وہ بولے ہم پوجتے ہیں مورتوں کو پھر سارے دن انہی کے پاس لگے بیٹھے رہتے ہیں [۵۳]

۲۷ \_ کما کچھ سنتے ہیں تمہارا کہا جب تم رکارتے ہو[۵۳]

#### اَوْ يَنْفَعُوْنَكُمْ اَوْ يَضُرُّونَ ﴿

قَالُوا بَلُ وَجَدُنا ٓ ابَآءَنا كَذٰلِكَ يَفُعَلُونَ

۲۵۔ یا کچھ بھلا کرتے ہیں تمہارا یا برا [۵۵] ۲۷۔ بولے نہیں پر ہم نے پایا اپنے باپ دادوں کو یہی کام کرتے [۵۲]

۵۲۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا واقعہ: یعنی یہ کیا چیز ہے جے تم پوجتے ہو؟

<mark>۵۳ ی</mark>عنی تم ہمارے معبودوں کو جانتے نہیں، جوایسی تحقیر سے سوال کر رہے ہو۔ ہم ان مورتوں کو پوجتے ہیں اور اس قدر وقعت و عقیدت ہمارے دل میں ہے کہ دن بھرآس جاکر ان ہی کو لگے بیٹھے رہتے ہیں ۔

<mark>۵۷۔ دعوت توحید: یعنی اتنا پکارنے پر کبھی تمہاری بات سنتے ہیں؟ اگر نہیں سنتے (جیسا کہ ان کے جاد ہونے سے ظاہر ہے ) تو</mark> یکارنا فضول ہے۔

<mark>۵۵۔</mark> یعنی کیا پوجنے سے کچھ نفع یا نہ پوجنے سے کچھ نقصان پہنچا سکتے ہیں؟ ظاہر ہے جواپنے اوپر سے مکھی تک نہ اڑا سکیں وہ دوسرے کوکیا نفع نقصان پہنچا سکیں گے؟ بچرایسی عاجز ولا یعقل چیز کو معبود بنانا کہاں کی عقلمندی ہے۔

۵۱۔ کفار کی آباء پرستی: یعنی ان منطقی بحوْل اور کٹ حجتیوں کو ہم نہیں جانتے، نہ ہماری عقیدت اور پرستش کا مدار ان باتوں پر ہے بس سو دلیلوں کی ایک دلیل میہ ہے کہ ہمارے بڑے اسی طرح کرتے چلے آئے۔ کیا ہم ان سب کو احمق سمجھ لیں۔

۵۷۔ کہا مھلا دیکھتے ہو جن کو پوجتے رہے ہو

۲۶۔ تم اور تمهارے باپ دادے ا<u>گ</u>ے [<sup>۵۵</sup>]

۵۹] میرے غنیم ہیں [۵۸] مگر جمان کا رب [۵۹]

۸ > ۔ جس نے مجھ کو بنایا سووہی مجھ کوراہ دکھلاتا ہے [۱۰]

۹ ۔ اور وہ جو مجھ کو کھلاتا ہے اور پلاتا ہے

۸۰ ۔ اور جب میں بیار ہوں تو وہی شفا دیتا ہے

٨١ ـ اوره جو مجھ كومارے كا پھر جلائے كا [١١]

الدِّين 🟝

۵۷۔ کفار کی آباء پرستی: یعنی ان کا پوجنا ایک پرانی حاقت ہے، وریذ جس کے اختیار اور قبضہ میں ذرہ برابر نفع نقصان یذ ہو اسکی عادت کیبی ۽

۵۸۔ صرت ابراہیم علیہ السلام کا بتول سے دشمنی کا اعلان: یعنی لوا میں بے خوف و خطر اعلان کرتا ہوں کہ تہمارے ان معبودوں ے میری لوائی ہے۔ میں ان کی گت بنا کر رہوں گا۔ وَ تَاللهِ لَا كِيْدَنَّ أَصْنَامَكُمْ بَعْدَ أَنْ تُوَلُّوا مُدْبِرِيْنَ (انبياء رکوع۵) اگر ان میں کوئی طاقت ہے تو مجھ کو نقصان پہنچا دیکھیں۔ کا قال تعالیٰ فی موضع آخر۔ وَ لَآ اَحَافُ مَا تُشْرِ کُوْنِ بِہٓ إِلَّا أَنْ يَشَآءَ رَبِّيۡ شَيْئًا الآية (انعام ركوعه) وقال نوخ فَأَجْمِعُوٓا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَآءَ كُمْ (يونس ركوع٨) وقال ہوڈ فَكِيْدُوْنِيْ جَمِيْعًانَّمَّ لَا تُنْظِرُونِ ( مودركوع ٥ ) اور بعض مفسرین نے كهاكه يه نهايت موثر ولطيف پيرايه ميں مشركين پر تعریض ہے۔ یعنی جن کی تم عبادت کر رہے ہو میں ان کواپنا دشمن سمجھتا ہوں۔ اگر نعوذ باللہ ان کی پرستش کروں تو سراسر نقصان ہے۔ اسی سے سمجھ لوکہ تم بھی ان کی عبادت کر کے نقصان اٹھارہے ہو۔

۵۹ \_ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا تذکیر نعمت: کہ وہ ہی میرا معبود، دوست اور مدد گار ہے ۔

۲۰۔ یعنی فلاح دارین کی راہ دکھاتا اور اعلیٰ درجہ کے فوائد و منافع کی طرف رہنائی کرتا ہے۔

<mark>۱۱۔</mark> یعنی کھلانا پلانا، مارنا جلانا اور بیاری سے اچھا کرنا، سب اسی کے قبضہ قدرت میں ہے۔

وَالَّذِيِّ أَطْمَعُ أَنُ يَّغُفِرَ لِي خَطِيَّتَتِي يَوْمَ کے دن [۱۲]

رَبِّ هَبْ لِي حُكُمًا وَّ ٱلْحِقْنِي بِالصَّلِحِينَ

وَاجْعَلْ لِّي لِسَانَ صِدْقٍ فِي الْأَخِرِيْنَ ﴿

وَاجْعَلْنِي مِنْ وَّرَثَةِ جَنَّةِ النَّعِيْمِ ﴿

۲۲۔ یعنی کسی معاملہ میں بھول چوک یا اپنے درجہ کے موافق خطا وتقصیر ہو جائے تواسی کی مہربانی سے معافی کی توقع ہو سکتی ہے۔ کوئی دوسرا معاف کرنے والا نہیں۔ آگے حق تعالیٰ کے کالات اور مہربانیوں کا ذکر کرتے کرتے حضرت ابراہیمؑ نے غلبہ حضور

۸۲ ۔ اور وہ جو مجھ کو توقع ہے کہ بخشے میری تقصیرانصاف

۸۳۔ اے میرے رب دے مجھ کو عکم اور ملا مجھ کو نيکوں میں [۳۳]

۸۴ \_ اور رکھ میرا بول سچاپیچھلوں میں [<sup>۱۳]</sup>

۸۵۔ اور کر مجھ کو وارثوں میں نعمت کے باغ کے [۲۵]

الله والتباري سے دعا شروع کر دی جو کال عبدیت کے لوازم میں سے ہے۔

17۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعا: یعنی مزید علم و حکمت اور درجات و قبول مرحمت فرما اور اعلیٰ درجہ کے نیکوں کے زمرہ میں (جوانبیاء علیم السلام میں) شامل رکھے کا قال نبینا ﷺ اللّٰهُمَّ فِی السِّ فِیتِقِ الْاَعْلیٰ کے اس دعا سے اپنی کامل اعتیاج اور حق تعالیٰ کی غناء کا اظہر مقصود ہے۔ یعنی نبی ہویا ولی، اللہ تعالیٰ کسی کے معاملہ میں مجبور و مضطر نہیں۔ ہمہ وقت اس کے فضل و رحمت سے کام چاتا ہے۔

۱۹۲ قول صدق عطا فرما: یعنی ایسے اعال مرضیہ اور آثار حسنہ کی توفیق دے کہ پیچھے آنے والی نسلیں ہمیشہ میرا ذکر خیر کریں اور میرا میرے داستہ پر چلنے کی طرف راغب ہوں۔ اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ آخر زمانہ میں میرے گھرانے سے نبی ہواور امت ہو، اور میرا دین تازہ کریں چنانچہ یہ ہی ہوا کہ حق تعالیٰ نے ابراہیم کو دنیا میں قبول عام عطا فرمایا اور ان کی نسل سے خاتم الانبیاء التی آلیّ آلیّ ہم کو میں عرف کیا جنوں نے ملت ابراہیم کی تجدید کی اور فرمایا کہ میں ابراہیم کی دعا ہوں آج بھی ابراہیم کا ذکر خیر اہل ملل کی زبانوں پر عادی ہو اور امت محدیہ تو ہر نماز میں گھا صلیت علی اِبْسُر اهیتم پڑھی ہے۔ علی اِبْسُر اهیتم ہر میراث ہے۔

وَاغْفِرُ لِاَبِيَّ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الضَّالِّينَ ﴿

وَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ ﴿

يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَّ لَا بَنُوْنَ ﴿

إِلَّا مَنُ أَتَى اللهَ بِقَلْبٍ سَلِيْمٍ ﴿

وَ أُزُلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿

وَ بُرِّزَتِ الْجَحِيْمُ لِلْغُوِيْنَ ﴿

۸۶۔ اور معاف کر میرے باپ کو وہ تھا راہ بھولے ہوؤں میں [۲۲]

۸۷ ۔ اور رسوا نہ کر مجھ کو کہ جس دن سب جی کر اٹھیں گے

٨٨ ـ جن دن مذ كام آئے كوئى مال اور مذبيخ

۸۹ \_ مگر جو کوئی آیا اللہ کے پاس لیکر دل چڑگا [۲۸]

۹۰ ۔ اور پاس لائیں بہشت کو واسطے ڈر والوں کے

ا9۔ اور نکالیں دوزخ کوسامنے بے را ہوں کے [<sup>۱۸</sup>]

17۔ باپ کیلئے مغفرت کی دعا: ترجمہ سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہ دعا باپ کی موت کے بعد کی۔ مگر دوسری جگہ تصریح آگئن کہ جب اس کا دشمن خدا ہونا ظاہر ہوگیا تو برأت اور بیزاری کا اظہار فرمایا۔ کا قال تعالیٰ۔ وَ مَا كَانَ اسْتِغْفَارُ اِبْرا اهِیْمَ لِاَ بِیْدِ الَّ

عَنْ مَّوْعِدَةٍ وَّعَدَهَا إِيَّاهُم فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُقُ لِللهِ تَبَرَّا مِنْهُ (توبه ركوع١١) اور الر إنَّهُ كَانَ مِنَ الضَّا لِّينَ ميں كَانَ كا ترجمہ ""تھا" كے بجائے ""بے"" سے كيا جائے، پھر كوئى اشكال نہيں۔ كيونكہ زندگى ميں ايان لے آنے کا امکان تھا۔ تو دعا کا عاصل یہ ہے کہ الهی اس کوایان سے مشرف فرما کر کفر کے زمانہ کی خطائیں معاف فرما دے۔ اس کی قدرے مفصل تحقیق پیلے کسی مبکہ گذر چکی ہے۔ فلیراجع۔

۲۶۔ یعنی بھلا چنگا بے روگ دل جو کفر و نفاق اور فاسد عقیدوں سے پاک ہو گا وہ ہی وہاں کام دے گا۔ نرے مال واولا د کچھ کام نہ آئیں گے اگر کافر چاہے کہ قیامت میں مال واولا د فدیہ دے کر جان چھڑا لے، تو ممکن نہیں ۔ یہاں کے صدقات و خیرات اور نیک اولا د سے بھی کچھ نفع کی توقع اسی وقت ہے جب اپنا دل کفرکی پلیدی سے پاک ہو۔

 ۱۸۔ محشر میں بہنت و دوزخ کی قربت: یعنی محشر میں بہنت مع اپنی انتہائی آرائش و زیبائش کے متقین کو قریب نظرآئے گی۔ جے دیکھ کر داخل ہونے سے پہلے ہی مسرور ہوں گے۔ اسی طرح دوزخ کو مجرموں کے پاس لے آئیں گے تا داخل ہونے سے پیشتر ہی خوف کھا کرلرزنے لگیں ۔

٩٢ ـ اور کمیں ان کو کماں میں جن کو تم پوجتے تھے وَ قِيْلَ لَهُمُ أَيْنَمَا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ ﴿ آق اللہ کے سوائے کیا کچھ مدد کرتے ہیں تمہاری یا بدلہ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ ﴿ هَلْ يَنْصُرُوْنَكُمْ لے سکتے ہیں [۲۹] يَنُتَصِرُونَ ﴿

فَكُبُكِبُوا فِيهَا هُمْ وَالْغَاوُنَ ﴿

وَ جُنُودُ إِبْلِيسَ أَجْمَعُونَ ﴿

قَالُوُا وَهُمْ فِينَهَا يَخْتَصِمُونَ ﴿

تَاللَّهِ إِنَّ كُنَّا لَفِي ضَللِ مُّبِينٍ ﴿

إِذْ نُسَوِّيْكُمْ بِرَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿

وَمَآ اَضَلَّنَآ اِلَّا الْمُجُرِمُونَ 🗃

۹۴۔ پھر اوندھے ڈالیں اس میں انکو اور سب بے

aa\_ اور ابلیس کے لشکر کو سبوں کو

97<sub>- ک</sub>میں گے جب وہ وہاں باہم جھگڑنے <sup>لگ</sup>یں

٩٠ ـ قسم الله كي ہم شھے صریح غلطي میں

۹۸۔ جب ہم تم کو ہرابر کرتے تھے پرورد گار عالم کے

٩٩ ـ اور ہم كوراہ سے بهكايا سوان گنگاروں نے

#### فَمَا لَنَا مِنُ شَافِعِينَ فَ

#### وَلَا صَدِيْقٍ حَمِيْمٍ 🚍

۱۰۰۔ پھر کوئی نہیں ہاری سفارش کرنے والے

۱۰۱۔ اور یہ کوئی دوست محبت کرنے والا [۰۰]

79۔ اب فرضی معبود کھال گئے؟ یعنی اب وہ فرضی معبود کھال گئے، کہ نہ تمہاری مدد کر کے اس عذاب سے چھڑا سکتے ہیں نہ بدلہ لے سکتے ہیں بلکہ نود اپنی بھی مدد نہیں کر سکتے۔

٠٠ - آخرت میں کفار کا اعتراف گناہ: یعنی بت اور بت پرست اور ابلیں کا سارا لشکر، سب کو دوزخ میں اوندھے منہ گرا دیا جائے گا وہاں پنچ کر آپس میں جھگڑیں گے۔ ایک دوسرے کو الزام دے گا اور آخر کار اپنی گمراہی کا اعتراف کریں گے کہ واقعی ہم سے بڑی سخت فلطی ہوئی کہ تکو (یعنی بتوں کو یا دوسری چیزوں کو جنہیں غدائی کے حقوق واغتیارات دے رکھے تھے) رب العالمین کے برابر کر دیا۔ کیا کمیں یہ فلطی ہم سے ان بڑے شیطانوں نے کرائی، اب ہم اس مصیبت میں گرفتار ہیں نہ کوئی بت کام دیتا ہے نہ شیطان مدد کو پہنچتا ہے وہ نود ہی دوزخ کے کندے بن رہے ہیں۔ کوئی اتنا بھی نہیں کہ غدا کے بیاں ہماری سفارش کر دے یا کم ان اظہار کرے۔ تی ہے آلا مؤتی فی مینے میں کوئی دوست دلوزی و ہمدردی ہی کا اظہار کرے۔ تی ہے آلا َ خِلَا مُ یَوْ مَبِالَهِ مِنْ رَفْنِ رَوْنَ وَالْمَالِ کَالِمُعَضِى عَدُونًا لِلّا الْمُدَالِي الْمُعَانِ مَالِي اللّه اللّه مُعَلَقِ اللّه اللّه اللّه مُنْ اللّه مُنْقَالِي مَنْ کُلُونَ رَوْنَ رَوْنَ رَوْنَ مِنْ کُونُ کُونُ وَالْمُونَ مِنْ کُنْ مِنْ اللّه مِنْ کُلُونُ مِنْ مِنْ کُونُ کُیْنَ مُنْ مُنْ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ مِنْ اللّه مُنْ کُلُونُ مُنْ مِنْ مِنْ کُونُ کُونُ مِنْ مِنْ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ کُلُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُلُونُ مِنْ مُنْ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ کُلُونُ کُلُون

فَلَوُ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ

إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَايَةً ﴿ وَ مَا كَانَ اَكْثَرُهُمْ مُ مُؤْمِنِينَ ﴾ مُّؤْمِنِينَ ﴾ مُّؤْمِنِينَ ﴾

هُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْمُ ﴿

كَذَّبَتُ قَوْمُ نُوْجِ الْمُرْسَلِينَ ﴿

إِذْ قَالَ لَهُمُ أَخُوْهُمُ نُوْحُ أَلَا تَتَّقُونَ ﴿

إِنِّي لَكُمْ رَسُوْلُ آمِينٌ ﴿

۱۰۲ سو کسی طرح ہم کو پھر جانا ملے تو ہم ہوں ایان والوں میں [۱۰]

۱۰۳۔ اس بات میں نشانی ہے اور بہت لوگ ان میں نہیں ماننے والے [۲۶]

۱۰۴ء اور تیرارب وہی ہے زبر دست رحم والا

100۔ جھٹلایا نوح کی قوم نے پیغام لانے والوں کو 101۔ جب کہا ان کو ان کے جھائی نوح نے کیا تم کو ڈر نہیں

١٠٤ ميں تمهارے واسطے پيغام لانے والا ہوں

#### ۱۰۸ معتبر سو ڈرواللہ سے اور میراکہا مانو[۲۶]

## فَاتَّقُوا اللهَ وَ أَطِيْعُوْنِ ﴿

ا>۔ دوبارہ دنیا میں بھیجنے کی در نواست: یعنی اگر ایک مرتبہ ہم کو پھر دنیا کی طرف واپس جانے کا موقع دیا جائے تواب وہاں سے کچے ایاندار بن کر آئیں لیکن یہ کہنا بھی جھوٹ ہے۔ وَ لَوْ رُدُّوْ الْعَادُوْ الْمِمَانُهُوْ اعْنَدُ وَ اِنَّاهُمْ لَکُذِبُوْنَ (انعام رکوع ہے)۔

۷۶۔ یعنی ابراہیم کے اس قصہ میں توحید وغیرہ کے دلائل اور مشرکین کا عبرتناک انجام دکھلایا گیا ہے مگر لوگ کھاں مانتے ہیں۔ ۷۶۔ حضرت نوح علیہ السلام کی دعوت: یعنی نهایت صدق وامانت کے ساتھ حق تعالیٰ کاپیغام بلا کم و کاست تم کو پہنچاتا ہوں۔ لہذا واجب ہے کہ پیغام الہی سنکر غدا سے ڈرو۔ اور میراکھا مانو۔

وَمَآ اَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ اَجْرٍ أَانَ اَجْرِى اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اَجْرٍ أَانَ اَجْرِى اللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ

فَاتَّقُوا اللهَ وَ أَطِيْعُونِ ﴿

قَالُوٓ ا أَنُؤُ مِنُ لَكَ وَ اتَّبَعَكَ الْاَرُ ذَلُونَ ﴿

قَالَ وَمَا عِلْمِيْ بِمَا كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ شَ

إِنْ حِسَابُهُمْ إِلَّا عَلَى رَبِّي لَوْ تَشْعُرُونَ 💼

وَمَآ اَنَا بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿

إِنْ اَنَا إِلَّا نَذِيثُ مُّبِينٌ ﴿

۷۷۔ یعنی بے غرض اور بے لوث آدمی کی بات ماننی چاہئے۔

<mark>۵۷۔</mark> یعنی تھوڑے سے کمینے اور نیچ قوم کے لوگ اپنی نمود کے لئے تیرے ساتھ ہو گئے ہیں، بھلا یہ کیا اوپنچے کام کریں گے اور ہمارا فضل و شرف کب اجازت دے سکتا ہے کہ ان کمینوں کے دوش بدوش تمہاری مجلس میں بیٹھا کریں، پہلے توآپ ان کو

۱۰۹۔ اور مانگتا نہیں میں تم سے اس پر کچھ بدلہ میرا بدلہ ہے اسی پرورد گار عالم پر

۱۱۰ سو ڈرواللہ سے اور میراکھا مانو[۴۶]

ااا۔ بولے کیا ہم تجھ کو مان لیں اور تیرے ساتھ ہورہے میں کمینے [۵]

۱۱۲۔ کہا مجھ کوکیا جاننا ہے اس کو جو کام وہ کر رہے ہیں

۱۱۳۔ ان کا حماب پوچھنا میرے رب کا ہی کام ہے اگر تم سمجھ رکھتے ہو

١١٨ ـ اور ميں مانڪنے والا نهيں ايان لانے والوں كو [٢٦]

۱۱۵۔ میں توبس یہی ڈر سنا دینے والا ہوں کھول کر [،،]

اپنے یمال سے کھرکائے، پھر ہم سے بات کرنا۔

٥٦۔ حضرت نوح علیہ السلام کا جواب: یعنی مجھے ان کا صدق و ایان قبول ہے، ان کے پیشے یا نبیت اور اندرونی کاموں کے جانے سے کیا مطلب اس کا فیصلہ اور حیاب تو پر ورد گار کے یہاں ہو گا۔ باقی میں تمہاری خاطر سے غریب ایانداروں کو اپنے پاس سے دھکے نہیں دے سکتا۔

>> یعنی میرافرض تم کوآگاه کر دینا تھا سوکر چکا، تمہاری لغو فرمائشیں پوری کرنا میرے ذمہ نہیں۔

قَالُوا لَبِنَ لَّمْ تَنْتَهِ لِنُوْحُ لَتَكُونَنَّ مِنَ الْمَرْجُوْمِينَ 💼

قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِي كُذَّ بُوْنِ ﴿

فَافَتَحُ بَيُنِيُ وَ بَيْنَهُمُ فَتُحًا وَّ نَجِّنِي وَ مَنُ مَّعِيَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ 📆

فَأَنْجَيْنَهُ وَمَنْ مَّعَهُ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ

ثُمَّ أَغْرَقُنَا بَعُدُ الْبِقِينَ فَي

مُّؤُمِنِينَ 📆

﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَهُوَ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْمُ ﴿

ا ۱۱۷۔ بولے اگر تو نہ چھوڑے گا اے نوح تو ضرور سنگمار کر دیا جائے گا[۸]

اا۔ کما اے رب میری قوم نے تو مجھکو جھٹلا دیا

۱۱۸۔ سوفیصلہ کر دے میرے انکے بچ میں کسی طرح کا فیصلہ [4] اور بچا لے میرے ساتھ میں ایان [1.]

اا۔ مچھر بچا دیا ہم نے اسکواور جواس کے ساتھ تھے اس لدى ہوئی کشتی میں

۱۲۰۔ پھر ڈبا دیا ہم نے اس کے پیچے ان باقی رہے ہوؤں کو [۱۸]

لوگ نہیں ہیں ماننے والے

۱۲۲۔ اور تیرارب وہی ہے زبر دست رحم والا

۸؍۔ حضرت نوح علیہ السلام کو قوم کی دھکی: یعنی بس اب ہم کواپنی نصیحت سے معاف رکھو، اگر اس روش سے بازیہ آئے تو سنگیار کئے جاؤگے۔ 9)۔ حضرت نوح علیہ السلام کی دعا: یعنی میرے اور ان کے درمیان علی فیصلہ فرما دیجئے۔ اب ایکے راہ راست پر آنے کی توقع نہیں۔

> ۸۰ ۔ یعنی مجھ کواور میرے ساتھیوں کوالگ کر کے ان کا بیڑا غرق کر ۔ ۸۱ ۔ اس قصہ کی تفصیل پہلے کئی جگہ گذر چکی ۔

> > كَذَّبَتْ عَادٌ الْمُرْسَلِينَ ﴿

إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوْهُمْ هُوْذُ أَلَا تَتَّقُونَ ﴿

إنِّي لَكُمْ رَسُولُ اَمِينُ ﴿

فَاتَّقُوا اللَّهَ وَ أَطِيْعُونِ 📆

وَ مَا اَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ اَجُرٍ أَنْ اَجُرِى اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اَجُرٍ أَنْ اَجُرِى اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا

اَتَبُنُونَ بِكُلِّ رِيْعِ ايَةً تَعُبَثُونَ عَ

وَ تَتَّخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخُلُدُونَ ﴿

وَ إِذَا بَطَشُتُمُ بَطَشُتُمْ جَبَّارِينَ ﴿

فَاتَّقُوا اللَّهَ وَ أَطِينُعُوْنِ 💼

وَ اتَّقُوا الَّذِيِّ أَمَدَّ كُمْ بِمَا تَعْلَمُونَ ﴿

اَمَدَّ كُمْ بِانْعَامِ وَّ بَنِيْنَ ﴿

۸۲۔ قوم عاد کے واقعہ کی تذکیر: ان لوگوں کر بڑا شوق تھا اونچے مضبوط منارے بنانے کا جس سے کچھ کام یہ نکلے، مگر نام ہو جائے

۱۲۳۔ جھٹلایا عاد نے پیغام لانے والوں کو

۱۲۴۔ جب کہا ان کو ان کے بھائی ہود نے کیا تم کو ڈر نہیں

۱۲۵ میں تمہارے پاس پیغام لانے والا معتبر ہوں

۱۲۶۔ سو ڈرواللہ سے اور میراکہا مانو

۱۲۷۔ اور نہیں مانگتا میں تم سے اس پر کچھ بدلہ میرا بدلہ ہے اسی جمان کے مالک پر

۱۲۸۔ کیا بناتے ہو ہراہ نچی زمین پر ایک نشان کھیلنے کو

۱۲۹۔ اور بناتے ہو کاریگریاں شاید تم ہمیشہ رہو گے [۸۲] ۱۳۰۔ اور جب ہاتھ ڈالتے ہو توپنجہ مارتے ہو ظلم سے

ا۱۳۱ ۔ سو ڈرواللہ سے اور میراکھا مانو[۸۳]

۱۳۲۔ اور ڈرواس سے جس نے تم کو پہنچائیں وہ چیزیں جو تم جانتے ہو

۱۳۳ء پہنچائے تم کو چوپائے اور بیٹے

اور رہنے کی عارتیں بھی بڑے تکلف سے بناتے تھے مال ضائع کرنے کو۔ ان میں بڑی کاریگریاں دکھلاتے تھے گویا یہ سمجھتے تھے کہ ہمیشہ یہیں رہنا ہے اور یہ یاد گاریں اور عارتیں کبھی برباد نہ ہوں گی۔ (لیکن آج دیکھوتوان کے کھنڈر بھی باقی نہیں )۔ ۸۳ ۔ حضرت ہود علیہ السلام کی دعوت: یعنی ظلم وستم سے زیر دستوں اور کمزوروں کو تنگ کر رکھا ہے ۔ گویا انصاف اور نرمی کا سبق ہی نہیں پڑھا خدا کی ضعیف مخلوق کو جبر و تعدی کا تختہ مثق بنا رکھا ہے۔ سواللہ سے ڈرو، ظلم و تکبر سے باز آؤ، اور میری بات مانو۔

تصیحت کرنے والا

١٣٧ء اور کچھ نهيں يہ باتيں عادت ہے اگلے لوگوں کی

۱۳۸ ۔ اور ہم پر آفت نہیں آنے والی [۸۵]

۱۳۹۔ پھر اسکو جھٹلانے لگے تو ہم نے انکو غارت کر دیا [۸۲] اس بات میں البتہ نشانی ہے اور ان میں بہت لوگ نہیں ماننے والے

اِنِّيَّ اَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيْمٍ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

قَالُوْ ا سَوَآءٌ عَلَيْنَآ اَوَعَظْتَ اَمْ لَمْ تَكُنُ إِ٣٦ ـ بولے ہم كوبرابہ تونسيت كر يانہ بن تو مِّنَ اللَّوْعِظِينَ 🛗

إِنَّ هٰذَآ اِلَّا خُلُقُ الْأَوَّلِينَ ﴿

وَمَا نَحُنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴿

وَ جَنَّتٍ وَّ عُيُونِ 💼

فَكَذَّبُوهُ فَاهُلَكُنْهُمْ ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاٰيَةً ۚ وَ

مَا كَانَ ٱكْثَرُهُمْ مُّؤُمِنِينَ 📆

۸۴۔ یعنی اتنا تو سوچو کہ آخریہ سامان تم کوکس نے دیے ہیں؟ کیا اس منعم تقیقی کا تمہارے ذمہ کوئی حق نہیں۔ اگر تمہاری یہ ہی شرارت اور سرکشی رہی تو مجھے اندیشہ ہے کہ پہلی قوموں کی طرح کسی سخت آفت میں گرفتار یہ ہو جاؤ۔ دیکھو میں تم کو نصیحت کر چکا۔ اپنے انجام کو نوب سوچ لو۔

۸۵۔ قوم عاد کی ضداور ہٹ دھرمی: یعنی تمہاری تصیحت بیکار ہے۔ یہ جادو ہم پر چلنے والا نہیں۔ قدیم سے یہ عادت چلی آتی ہے کہ کچھ لوگ نبی بن کر عذاب سے ڈرایا کرتے ہیں اور مرنے جینے کا سلسلہ مبھی پہلے سے چلا آتا ہے تواس سے ہم کو کیا اندیشہ ہو سکتا ہے رہا جو طریقہ ہمارا ہے وہ ہی ہمارے اگلے باپ دادوں کا تھا ہم اس سے کسی طرح بٹنے والے نہیں۔ نہ عذاب کی

دهمکیوں کو خاطر میں لا سکتے ہیں۔

٨٦ \_ قوم عاد كى ملاكت: يعنى سخت آندهى بيج كر ـ ان كاقصه بهى مپيلے ""اعراف"" وغيره ميں مفصل گذر چكا ہے ـ

۱۴۰۔ اور تیرارب وہی ہے زبر دست رخم والا

۱۴۱۔ جھٹلایا ثمود نے پیغام لانے والوں کو

۱۴۲۔ جب کہا ان کوانکے بھائی صالح نے کیا تم ڈرتے نہیں

۱۴۳۔ میں تمہارے پاس پیغام لانے والا ہوں معتبر

۱۲۴۔ سو ڈرواللہ سے اور میراکہا مانو

۱۳۵ اور نہیں مانگتا میں تم سے اس پر کچھ بدلہ میرا بدلہ ہے اسی جمان کے پالنے والے پر

۱۴۹۔ کیا چھوڑے رکھیں گے تم کو یہاں کی چیزوں میں بے کھٹکے

۱۴۷ باغول میں اور چشموں میں

۱۴۸۔ اور کھیتوں میں اور کھجوروں میں جن کا گا بھا ملائم ہے

۱۴۹۔ اور تراشتے ہو پہاڑوں کے گھر تکلف کے

۱۵۰ سوڈرواللہ سے اور میراکھا مانو[۸۰]

﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْمُ ﴿

كَذَّبَتُ ثُمُو دُالُمُرُ سَلِينَ ﴿

إِذْ قَالَ لَهُمُ أَخُوْهُمُ صَلِحٌ ٱلَّا تَتَّقُونَ ﴿

إنِّي لَكُمْ رَسُولٌ اَمِينٌ ﴿

فَاتَّقُوا اللَّهَ وَ أَطِينُعُونِ 📆

وَمَا اَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ اَجْرٍ أَانُ اَجْرِى اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اَجْرٍ أَانُ اَجْرِى اللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

اَتُتُرَكُونَ فِي مَا هَهُنَآ امِنِينَ ﴿

فِي جَنَّتٍ وَّ عُيُونٍ ﴿

وَّ زُرُوعٍ وَّ نَخْلٍ طَلْعُهَا هَضِيْمُ ﴿

وَ تَنُحِتُونَ مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا فُرِهِينَ ﴿ اللَّهُ وَ اللَّهِ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّذِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَالَالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ولَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالَّالَالَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّالَاللَّهُ وَا

۸۷۔ قوم ثمود کی تکذیب اور حضرت صالح علیہ السلام کی دعوت: یعنی کیا یہ خیال ہے کہ ہمشیہ اسی عیش وآرام اورباغ و بہار کے مزے لوٹو گے ؟ اور پہاڑوں کو تراش کر جو تکلف کے مکان تیار کئے ہیں ان سے کبھی نہ نکلو گے ؟ یا یہ مضبوط اور سنگین عارتیں تم

ا۱۵۱ اوریهٔ مانو حکم بیباک لوگوں کا

کو خدا کے عذاب سے بچالیں گی؟ اس سودائے خام کو دل سے نکال ڈالو۔ اور خدا تعالیٰ سے ڈر کر میراکھا مانو۔ میں تمہارے بھلے کی کہتا ہوں ۔

## وَلَا تُطِيئُهُو ٓ المُرَ الْمُسْرِفِينَ ﴿

الَّذِيْنَ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ

۱۵۲۔ جو خرابی کرتے ہیں ملک میں اور اصلاح نہیں کے [۸۸]

۱۵۳۔ بولے تجھ پر توکسی نے جادوکیا ہے

۱۵۴۔ توبھی ایک آدمی ہے جیسے ہم [۸۹] سولے آکچھ نثانی اگر توسیا ہے [۹۰]

۱۵۵ء کھا یہ اونٹنی ہے اسکے لئے پانی یینے کی ایک باری اور تمهارے لئے باری ایک دن کی مقرر [۹۱] قَالُو ٓ النَّمَا اَنْتَ مِنَ الْمُسَحَّرِينَ ﴿

مَا اَنْتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّثُلُنَا اللَّهِ بِايَةٍ إِنْ

كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِينَ 🗃

قَالَ هٰذِهٖ نَاقَةُ لَّهَا شِرْبُ وَّ لَكُمْ شِرْبُ يَوْمِ مَّعُلُوْمِ رَهَا

٨٨ ـ يه عوام كو فرماياكه تم ان بڑے مفید شيطانوں كے پچھے چل كرتباہ بنہ ہو۔ يه زمين ميں خرابی پھيلانے والے ہيں ـ اصلاح کرنے والے اور نیک صلاح دینے والے نہیں۔

٨٩ ـ يعنی ہم سے کون سی بات تجھ میں زائد ہے جو نبی بن گیا۔ معلوم ہوتا ہے کہ کسی نے جادوکر دیا ہے جس سے تیری عقل ماري گئي۔ (العیاذ باللہ)

٩٠ معجزے كا مطالبہ: يعنى اگر نبى ہے اور ہم سے ممتاز درجہ ركھتا ہے تواللہ سے كه كركوئى ايسا نشان دكھلا جے ہم بھى تسليم کرلیں مچھر فرمائش کی اچھا پتھر کی اس چٹان میں سے ایک اونٹنی نکال دے جوالیسی اور ایسی ہو۔ حضرت صالح نے دعا فرمائی حق تعالیٰ نے اپنی قدرت کاملہ سے یہ نشان دکھلا دیا۔

۹۱۔ اونٹنی کا معجزہ: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""اونٹنی پیدا ہوئی پتھر میں سے اللہ کی قدرت سے، حضرت صالح کی دعا سے وہ چھوٹی پھرتی، جس جنگل میں پرنے یا جس تالاب پر پانی پینے جاتی سب مواشی مجاگ کر کنارے ہو جاتے۔ تب یوں مٹھرا دیا کہ ایک دن اس پانی پر وہ جائے۔ ایک دن اوروں کے مواثی جائیں ""۔

وَ لَا تَمَشُّوُهَا بِسُوِّءٍ فَيَاْخُذَكُمْ عَذَابُ يَوْمِ عَظِيْمِ ﷺ

فَعَقَرُو هَا فَأَصْبَحُوا نَدِمِينَ ﴿

فَاَخَذَهُمُ الْعَذَابُ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَةً ﴿ وَ مَا كَانَ اَكُثَرُهُمُ مُّؤْمِنِينَ ﴿

عُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْمُ ﴿

كَذَّبَتُ قَوْمُ لُوطٍ والمُرْسَلِينَ ﴿

إِذْ قَالَ لَهُمُ أَخُوْهُمُ لُوْظٌ أَلَا تَتَّقُونَ ﴿

إِنِّيۡ لَكُمۡ رَسُوۡلُ اَمِينُ ﴿

فَاتَّقُوا اللهَ وَ أَطِينُعُونِ ﴿

اَتَأْتُونَ الذُّكُرَانَ مِنَ الْعُلَمِينَ ﴿

۹۲ یعنی اونٹنی کے ساتھ برائی سے پیش نہ آنا ورنہ بڑی سخت آفت ہوگی۔

۹۳۔ اونٹنی کے پاؤں کو کاٹنے کا جرم: ایک بدکار عورت کے گھر مواشی بہت تھے، چارے اور پانی کی تکلیف سے اپنے ایک

۱۵۶۔ اور مت چھیڑیواس کو بری طرح سے پھر پکڑ لے تم کوآفت ایک بڑے دن کی [۹۲]

۱۵۷۔ پھر کاٹ ڈالا اس اونٹنی کو پھر کل کو رہ گئے ۔ پیچاتے [۹۳]

۱۵۸ء پھر آ پکرا ان کو عذاب نے البتہ اس بات میں نشانی ہے اوران میں بہت لوگ نہیں ماننے والے

۱۵۹۔ اور تیرارب وہی ہے زبر دست رحم کرنے والا

١٦٠ جھٹلایا لوط کی قوم نے پیغام لانے والوں کو

۱۶۱۔ جب کہا ان کو انکے معائی لوط نے کیا تم ڈرتے مہیں

١٦٢ ميں تمهارے لئے پيغام لانے والا ہوں معتبر

۱۶۳ سوڈرواللہ سے اور میراکہا مانو

۱۶۴ ۔ اور مانگتا نہیں میں تم سے اس کا کچھ بدلہ میرا بدلہ ہے اسی پرورد گار عالم پر

١٦٥ کياتم دوڑتے ہو جمان کے مردول پر [۹۴]

آثنا کو اکسایا، اس نے اونٹنی کے پاؤں کاٹ کر ڈال دیے، اس کے تین دن بعد عذاب آیا (موضح القرآن) یہ قصہ بھی پہلے مفصل گذرچکا۔

۹۴۔ حضرت لوط علیہ السلام کی دعوت: یعنی سارے جمان میں سے مرد ہی تمہاری شہوت رانی کے لئے رہ گئے، یا یہ کہ سارے جمان میں سے تم ہی ہوجواس فعل شنیع کے مرتکب ہوتے ہو۔

وَ تَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِّنَ الْحُونَ فِي الْمُؤْرِدُ الْحِكُمُ لِمَا اللَّهُمُ قَوْمٌ عَدُونَ اللَّهِ اللَّهُمُ قَوْمٌ عَدُونَ اللَّهِ اللَّهُمُ قَوْمٌ عَدُونَ اللَّهُمُ اللَّهُمُ قَوْمٌ عَدُونَ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللّ

قَالُوُا لَبِنُ لَّمُ تَنْتَهِ يٰلُوُطُ لَتَكُونَنَّ مِنَ الْمُخُرَجِينَ ۚ فَيَ الْمُخُرَجِينَ ۚ ﴿

قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُمْ مِّنَ الْقَالِينَ فَ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

رَبِّ نَجِّنِي وَ اَهْلِي مِمَّا يَعْمَلُونَ 📆

فَنَجَّيْنٰهُ وَ أَهْلَهُ آجُمَعِينَ ﴿

إِلَّا عَجُوْزًا فِي الْغَبِرِينَ 🛅

ثُمَّ دَمَّرُ نَا الْأَخَرِينَ 📆

وَ اَمْطَرُنَا عَلَيْهِمُ مَّطَرًا فَسَاءَ مَطَرُ المُنْذَرِينَ عَلَيْهِمُ مَّطَرًا فَسَاءَ مَطَرُ المُنْذَرِينَ عَ

**90** \_ یعنی یہ خلاف فطرت کام کر کے آدمیت کی مدسے بھی نکل علی ہو۔

۹۲ یعنی یہ وعظ و نصیحت رہنے دو۔ اگر آئندہ ہمیں تنگ کرو گے تو تم کو بستی سے نکال باہر کریں گے۔

197۔ اور چھوڑتے ہو جو تمہارے واسطے بنا دی ہیں تمہارے رب نے تمہاری جوروئیں بلکہ تم لوگ ہو عد سے بڑھنے والے [98]

۱۶۷۔ بولے اگر مذہ چھوڑے گا تو اے لوط تو تو نکال دیا جائے گا [۹۲]

۱۶۸۔ کما میں تمہارے کام سے البتہ بیزار ہوں [۹۰] ۱۶۹۔ اے رب خلاص کر مجھ کو اور میرے گھر والوں کو

۱۶۹۔ اے رب غلاص کر مجھ کو اور میرے تھر والوں کہ ان کاموں سے جو بیہ کرتے ہیں <sup>[۹۸]</sup>

۱۷۰۔ مچھر بچا دیا ہم نے اسکو اور اس کے گھر والوں کو سب کو

ا ۱۵۔ مگر ایک بڑھیا رہ گئی رہنے والوں میں [۹۹]

۱۷۲۔ پھراٹھا مارا ہم نے ان دوسروں کو

۱۷۳ اور برسایا ان پرایک برساؤ سوکیا برا برساؤ تھا ان ڈرائے ہوؤں کا [۱۰۰] ۹۷ اس لئے ضروراس پر اظہار نفرت کروں گا اور نصیحت سے باز نہیں آسکتا۔

**۹۸** یعنی ان کی نحوست اور وبال سے ہم کو بچا اور انہیں غارت کر۔

99۔ حضرت لوط علیہ السلام کی بیوی کی ہلاکت: یہ ان کی بیوی تھی جو ان بدمعاشوں سے مل رہی تھی۔ جب عذاب آیا تو یہ بھی

۱۰۰۔ قوم لوط پر عذاب: یعنی ان کی بستیاں الٹ دیں اور آسمان سے پتھروں کا برساؤ کیا۔ سو ڈھیر ہو کر رہ گئے۔ ان کا قصہ بھی مفصل آعراف وغیرہ میں گذر چکا۔

إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَّةً ﴿ وَ مَا كَانَ الْكُثَرُهُمُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا لَا اللَّالِمُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا مُّؤُ مِنِينَ 📆

﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَهُوَ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْمُ ﴿

كَذَّبَ أَصْحُبُ لُكَيْكَةِ الْمُرْسَلِينَ ﴿

إِذْ قَالَ لَهُمْ شُعَيْبُ أَلَا تَتَّقُونَ عَلَيْ

اِنِّيْ لَكُمْ رَسُولُ اَمِينُ ﴿

فَاتَّقُوا اللَّهَ وَ أَطِيْعُوْنِ 📆

وَ مَا اَسْءَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ اَجْرِ ۚ إِنَّ اَجْرِيَ إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعُلَمِينَ رَبِّ الْعُلَمِينَ رَبِّ

اَوْفُوا الْكَيْلَ وَلَا تَكُونُوا المُخْسِرِينَ 👜

نہیں تھے ماننے والے

۱۷۵۔ اور تیرارب وہی ہے زبر دست رحم والا

١٤٦۔ جھٹلایا بن کے رہنے والوں نے پیغام لانے والول كو [11]

۷۷۱۔ جب کہاان کو شعیب نے کیاتم ڈرتے نہیں

۱۷۸۔ میں تم کو پیغام پہنچانے والا ہوں معتبر

۱۷۹۔ سوڈرواللہ سے اور میراکہا مانو

۱۸۰۔ اور نہیں مانگتا میں تم سے اس پر کچھ بدلہ میرا بدلہ ہے اسی پرورد گار عالم پر

۱۸۱۔ پورا بھر کر دو ماپ اور مت ہو نقصان دینے والے

١٠١ - حضرت شعيب عليه السلام كي قوم اصحاب اليكه: ابن كثيرٌ نے لكھا ہے كه ""اصحاب اليكه"" وہ ہى قوم مدين ہے ۔ ""اليكه"" اليك

درخت تھا جے یہ لوگ پوجتے تھے، اسی نسبت سے "الایکہ "کھاگیا۔ اور اسی لئے شعیب کو "انوہم" سے تعبیر نہیں فرمایا۔ کیونکہ اندیاء کی انوت محض قومی و نسبی تعلقات پر ملبنی تھی۔ اگر "مدین" کہتے تو "انوہم "کہنا موزوں تھا جب "اصحاب الایکہ "کہہ کر ایک مذہبی نسبت سے ذکر کیا تواس حیثیت سے "انوہم "فرمانا حضرت شعیب کی شان کے مناسب نہ تھا۔ بہرحال "مدین" اور "اسحاب ایکہ "ایک منتعلق کچھ بحث گذر کیلی۔ "اصحاب ایکہ "ایک قوم ہے اور شعیب اسی قوم کی طرف مبعوث ہوئے تھے۔ پہلے بھی اس کے متعلق کچھ بحث گذر کیلی۔

۱۸۲ ـ اور تولوسیدهی ترازو سے [۱۰۲]

۱۸۳۔ اور مت گھٹا دولوگوں کوان کی چیزیں اور مت دوڑو ملک میں خرابی ڈالیتے ہوئے [۱۰۳]

۱۸۴۔ اور ڈرو اس سے جس نے بنایا تم کو اور اگلی خلقت کو

۱۸۵۔ بولے تجھ پر توکسی نے جادوکر دیا ہے

۱۸۶۔ اور تو بھی ایک آدمی ہے جیسے ہم اور ہمارے خیال میں تو تو جھوٹا ہے [۱۰۴]

۱۸۷۔ موگرا دے ہم پر کوئی ٹکرا آسمان کا اگر تو سچاہے [۱۰۵]

۱۸۸۔ کما میرا رب خوب جانتا ہے جو کچھ تم کرتے ہو۔

وَزِنُوا بِالْقِسُطَاسِ الْمُسْتَقِيْمِ ﴿
وَلَا تَبُخَسُوا النَّاسَ اَشْيَا ءَهُمْ وَلَا تَعُتَوُا فِي الْاَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿

وَ اتَّقُوا الَّذِي خَلَقَكُمْ وَ الْجِبِلَّةَ الْاَوَّلِينَ

قَالُوَّ الِنَّمَ آانَتَ مِنَ الْمُسَحَّرِينَ ﴿ قَالُوَّ النَّكَ اللَّهِ الْمُسَحَّرِينَ ﴿ قَالُكُ لَمِنَ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْم

فَاسُقِطُ عَلَيْنَا كِسَفًا مِّنَ السَّمَاءِ إِنَّ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴿ لَيْ السَّدِقِينَ الصَّدِقِينَ السَّدِقِينَ السَّمِنَ السَّدِقِينَ الصَّدِقِينَ السَّدِقِينَ السَالِيقِينَ السَّدِقِينَ السَّدِينَ السَّدِقِينَ السَّدِقِينَ السَ

قَالَ رَبِّنَّ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَ

۱۰۲ ۔ ناپ تول میں کمی بیثی نه کرو: یعنی معاملات میں خیانت اور بے انصافی مت کرو۔ جس طرح لینے کے وقت پوا ناپ تول کر لیتے ہو دیتے وقت بھی پورا ناپ تول کر دو۔

<u>۱۰۳۔ یعنی ملک میں ڈاکے مت ڈالواور لوگوں کے حقوق یہ مارو۔</u>

۱۰۴۔ یعنی دعوئے نبوت میں اور عذاب وغیرہ کی دھمکیوں میں۔

۱۰۵۔ قوم شعیب علیہ السلام کی گنتاخی: اگر سچا ہے تو آسمان کا یا بادل کا کوئی ٹکڑا گرواکر ہم کو ہلاک کیوں نہیں کر دیتا۔

۱۰<mark>۱</mark> یعنیٰ وہ ہی جانتا ہے کہ کس جرم پر کس وقت اور کتنی سزا ملنی چاہئے۔ عذاب دینا ہمارا کام نہیں ۔ ہمارا کام ہشیار کر دینا تھا، سو کر چکے۔

> إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاٰيَةً ۚ وَ مَا كَانَ اَكۡثَرُهُمُ

مُّؤُمِنِينَ 🖅

﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْمُ ﴿

وَ إِنَّهُ لَتَنْزِينُ رَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿

نَزَلَ بِهِ الرُّورُ مُ الْاَمِينُ ﴿

عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِيْنَ 📆

۱۸۹۔ پھراس کو جھٹلایا پھر پکڑ لیا ان کو آفت نے سائبان والے دن کی بیژک وہ تھا عذاب بڑے دن کا [۱۰۰]

۱۹۰۔ البتہ اس بات میں نشانی ہے اور ان میں بہت لوگ نہیں ماننے والے

ا ۱۹ ۔ اور تیرا رب وہی ہے زبر دست رحم والا

۱۹۲۔ اور یہ قرآن ہے آثارا ہوا پرورد گار عالم کا

۱۹۳ لیکراترا ہے اسکو فرشتہ معتبر

۱۹۴ ـ ترے دل پر کہ تو ہو ڈر سنادینے والا [۱۰۸]

۱۰۷: قوم شعیب علیہ السلام پر سائبان کا عذاب: سائبان کی طرح ابر آیا اس میں سے آگ برسی، نیچے سے زمین کو بھونچال آیا اور سخت ہولناک آواز آئی، اس طرح سب قوم تباہ ہو گئی۔ ان کا قصہ بھی پہلے مفصل گذر چکا ہے ایک نظر وہاں کے فوائد پر ڈال لی جائے۔

۱۰۸ قرآن کریم کا نزول قلب رسول صلی الله علیہ وسلم پر: "آغاز سورت میں قرآن کریم کا ذکر تھا اور اس کی تکذیب پر دھکی دی گئی تھی، درمیان میں مکذبین حق کے واقعات بیان ہوئے یہاں سے پھر مضمون سابق کی طرف عود کیا گیا ہے۔ یعنی قرآن کریم وہ مبارک اور عظیم الثان کتاب ہے جے رب العالمین نے آثارا، جبریل امین لیکر اترے اور تیرے پاک و صاف قلب پر آثاری گئہ: بہ کیونکہ یہ ہی قلب تھا جواللہ کے علم میں اس بھاری امانت کو اٹھانے اور سنبھالنے کے لائق تھا، چنانچہ وحی قرآنی آئی۔ اور

سیدھی تیرے دل میں اترتی چلی گئی۔ تو نے اس کواییخ سارے دل سے سنا اور سمجھا اور محفوظ رکھا، شاید عَلیٰ قَلْبِكَ کے لفظ میں یہ مبھی اشارہ ہوکہ نزول وحی کی جو دو کیفیتیں امادیث صیحہ میں وارد ہوئی میں (یعنی کبھی ""صلصلۃ الجرس"" کی طرح آنا اور کبھی فرشۃ کا آدمی کی صورت میں سامنے آگر بات کرنا ) ان میں سے قرآن کی وحی اغلبا پہلی کیفت کے ساتھ آتی تھی۔ کیونکہ دونوں عالتوں میں محققین کے نزدیک فرق یہ تھاکہ پہلی عالت میں پیغمبر کو بشریت سے متحلع ہوکر ملِکِیت کی طرف جانا پڑتا تھا۔ گویا اس وقت آلات جیدانیہ کو بالکل معطل کر کے صرف روحی قوتوں اور قلبی حواس سے کام لیتے تھے۔ دل کے کانوں سے وحی کی آواز سنتے تھے اور دل کی آئکھوں سے فرشۃ کو دیکھتے تھے اور دل کی الہی قوتوں سے ان علوم کی تلفی کرتے تھے اور محفوظ رکھتے تھے بخلاف دوسری عالت کہ اس میں فرشۃ کو ملکیت سے نزول کر کے بشریت کی طرف آنا رپٹا تھا، اس وقت پیغمبران ہی ظاہری آتکھوں سے فرشۃ کو دیکھتے اور ان ہی ظاہری کانوں کے توسط سے آواز سنتے تھے۔ یہ ہی وجہ ہے کہ وحی کی پہلی قسم کواعادیث میں فرمایا ہے کہ ہُو اَشَدَّهٔ عَلیَّ (وہ مجھ پر بہت بھاری ہوتی ہے ) کیونکہ اس میں آپ کو بشریت سے ملکیت کی طرف صعود کرنا بریتا تھا۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

بِلِسَانِ عَرَبِيٍّ مُّبِينٍ

وَ إِنَّهُ لَفِئ زُبُرِ الْآوَّلِينَ ﴿

اَوَلَمْ يَكُنُ لَّهُمُ ايَةً اَنْ يَعْلَمَهُ عُلَمَوُ بَنِي<u>َ</u> اِسْرَ آءِيْلَ 🟝

۱۹۵ کھلی عربی زبان میں [۱۰۹]

۱۹۶۔ اور پیر لکھا ہے پہلوں کی کتابوں میں [اا]

١٩٤ کيا انکے واسطے نشانی نهيں يہ بات کہ اسکی خبر رکھتے میں پڑھے لوگ بنی اسرائیل کے [اا]

١٠٩ الفاظ اور معانی دونوں وحی کئے گئے: یعنی آثارا نہایت قصیح، واضح اور شکفتہ عربی زبان میں۔ یہاں سے معلوم ہوا عملی قَلْبِكَ سے مرادیہ نہیں کہ صرف مضامین قرآن کے آپ کے دل میں آثار دیے پھرآپ نے ان کواپنے الفاظ میں اداکر دیا۔ بلکہ الفاظ اور مضامین سب وحی ربانی سے قلب مبارک پر القا کئے گئے۔

۱۱۔ پچھلی کتابوں میں قرآن کی خبر: یعنی قرآن کی اور اس کے لانے والے کی خبر پہلی آسانی کتابوں میں موجود ہے۔ انبیائے سابقین برابر پیشگوئی کرتے چلے آئے ہیں۔ چنانچہ باوجود بہت سی تحریف و تبدیل کے اب تک بھی ایک ذخیرہ اس قسم کی پیشین گوئیوں کا پایا جاتا ہے۔ اور یہ بھی مطلب ہو سکتا ہے کہ اس قرآن کے بیشتر مضامین اجالاً یا تفصیلاً اگلی کتابوں میں پائے جاتے میں۔ خصوصا قصص، توحیہ، رسالت، معاد وغیرہ مضامین جن پرتمام کتب سماویہ اور انبیاء و مرسلین کا اتفاق رہا ہے۔

ااا۔ علمائے بنی اسرائیل کی گواہی: یعنی علمائے بنی اسرائیل نوب جانع میں کہ یہ وہی کتاب اور پیغمبر ہے جس کی خبر پہلے سے آسمانی صحیفوں میں دی گئی تھی۔ چنانچہ ان میں سے بعض نے علانیہ اور بعض نے اپنی خصوصی مجلوں میں امر حق کا اقرار کیا ہے اور بعض انصاف پینداسی علم کی بناء پر مسلمان ہو گئے ، مثلاً حضرت عبداللہ بن سلام وغیرہ غرض ایک منصف فہیم کے لئے جس کا دل حق کی طلب رکھتا اور غداسے ڈرتا ہو، اس چیز میں بڑی نشانی ہے کہ دوسرے مذاہب کے علماء بھی اپنے دلوں میں قرآن کی حقانیت کو سمجھتے میں گوکسی وجہ سے بعض اوقات اعلان واقرار کی جرأت نہ کر سکیں۔

وَ لَوْ نَزَّ لُنٰهُ عَلَى بَعْضِ الْأَعْجَمِينَ ﴿

فَقَرَاهُ عَلَيْهِمُ مَّا كَانُوا بِهِ مُؤْمِنِينَ ﴿

كَذٰلِكَ سَلَكُنْهُ فِي قُلُوْبِ الْمُجْرِمِينَ ﴿

لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الْآلِيْمَ ﴿

۱۹۸ء اور اگر آثارتے ہم یہ کتاب کسی اوپری (دوسری)زبان والے پ

۱۹۹۔ اور وہ اسکو پڑھ کر سناتا تو بھی اس پر یقین یہ لاتے [۱۱۱]

۲۰۰۔ اسی طرح گھسا دیا ہم نے اس انکار کو گنگاروں کے دل میں

۲۰۱ وہ نہ مانیں گے اس کو جب تک نہ دیکھ لیں گے عذاب دردناک [۱۱۱]

۱۱۱۔ عجمی پر قرآن نازل ہوتا تو کبھی نہ مانے: یعنی آپ تو فصحائے عرب میں سے ہیں۔ ممکن ہے مشرکین مکہ یوں کہ میں کہ قرآن آپ نے نود تصنیف کر لیا ہوگا ( مالانکہ قرآن اس مداعجاز کو پہنچا ہوا ہے جس کا مثل تمام جن وانس بھی بناکر نہیں لا سکتے ) تاہم کہنے کو یہ اختال پیدا کر سکتے ہیں، لیکن ان کی ہٹ دھرمی، شقاوت اور بد بختی کا عال تو یہ ہے کہ اگر یہ قرآن فرض کرو ہم کسی غیر فصیح عرب یا عجمی انسان پر آثار تے ہوایک حرف عربی بولنے پر قادر نہ ہوتا، بلکہ بفرض محال کسی حیوان لا یعقل پر آثارا جاتا، تب بھی یہ لوگ ا سکے ماننے والے نہ تھے اس قت کچھ اور اختالات پیدا کرتے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "کافر کھتے تھے کہ قرآن آیا ہے عربی زبان میں، اس نبی کی زبان بھی عربی ہے شاید آپ ہی کہ لاتا ہو۔ اگر غیر زبان والے پر عربی قرآن اترتا تو یقین کرتے، فرمایا کہ دھوکہ والے کا جی کبھی نہیں مٹھر آ، تب اور شیے نکالئے کہ کوئی سکھا جاتا ہے۔ ( موضح القرآن )

اللہ قرآن کے کلام البی ہونے کا کفار کو لیتین ہے: یعنی جو آدمی برائم اور گناہوں کا خوگر ہو جاتا ہے اور اپنے قوی کو شرارت اور سرکثی میں لگا دیتا ہے تو اللہ تعالیٰ بھی اپنی عادت کے موافق ڈھیل چھوڑ دیتا ہے اور اس کے دل میں انکار و تکذیب کے اثر کو جاگزین کر دیتا ہے۔ یہ تقریر ترجمہ کے موافق ہوئی، لیکن بہت سے مفسرین نے سَلَکُناہ کی ضمیر قرآن کی طرف راجع کی جاگزین کر دیتا ہے۔ یہ تقریر ترجمہ کے موافق ہوئی، لیکن بہت سے مفسرین نے سَلَکُناہ کی ضمیر قرآن کی طرف راجع کی ہے۔ یعنی قرآن کو ہم نے اس طرح مجرمین کے دل میں گھسا دیا ہے کہ وہ دل میں خوب سجھتے ہیں کہ یہ کلام بشر کا شمیں ہو سکتا۔ پھر بھی ہٹ دھرمی سے ایمان شمیں لا سکتے اور تکذیب کئے جاتے ہیں۔ تا آنگہ دنیا یا آخرت میں دردناک عذاب کا اپنی آئکھوں سے مثاہدہ کر لیں، اس وقت مانیں گے کہ ہاں پیغمبر سے تھے اور جو کتاب لائے تھے وہ پھی تھی، مگر اس وقت کا مانا کچھ نفع نہ دے گا۔

فَيَأْتِيَهُمُ بَغْتَةً وَّ هُمُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿

فَيَقُوْلُوا هَلَ نَحْنُ مُنْظَرُونَ ﴿

اَفَبِعَذَابِنَا يَسْتَعُجِلُوْنَ 🚍

اَفَرَ ءَيْتَ إِنْ مَّتَّعُنْهُمُ سِنِينَ فَ

ثُمَّ جَآءَهُمُ مَّا كَانُوْا يُوْعَدُونَ ﴿

مَا اَغْنَى عَنْهُمْ مَّا كَانُوُا يُمَتَّعُونَ عَلَيْ

وَ مَا اَهُلَكُنَا مِنَ قَرْيَةٍ اِلَّا لَهَا مُنَذِرُونَ

۲۰۲ یر آئے ان پر اچانک اور انکو خبر بھی یہ ہو

۲۰۳۔ پھر کھنے لگیں کچھ بھی ہم کو فرصت ملے گی [۱۱۳] ۲۰۴۔ کیا ہمارے عذاب کو جلد مانگتے ہیں

٢٠٥ بھلا ديكھ تواگر فائدہ پہنچاتے رميں ہم انكوبرسوں

۲۰۶۔ پھر پہنچے ان پر جس چیز کا ان سے وعدہ تھا

۲۰۷۔ تو کیا کام آئے گا ان کے جو کچھ فائدے اٹھاتے رہے [۱۵]

۲۰۸۔ اور کوئی بستی نہیں غارت کی ہم نے جس کے لئے نہیں تھے ڈر سنادینے والے

۱۱۳۔ کفار کا مہلت طلب کرنا؛ یعنی جب عذاب الهی ایک دم سر پر پہنچ جائے گا اس وقت کہیں گے کہ کیا ہمیں تصور می سے مہلت دی جاسکتی ہے کہ اب توبہ کر کے اپنا چال چلن درست کر لیں اور پیغمبروں کا اتباع کر کے دکھلائیں۔ دنیا میں تو عذاب کی جلدی مچارہے تھے اب مہلت طلب کرنے لگے۔

<mark>۱۱۵ یعنی سالهاسال کی ڈھیل اور مہلت بھی جو دی گئی تھی اس وقت کچھ کام نہ آئے گی اس وقت یہ برسوں کی مہلت کالعدم ہو</mark>

گی اور سمجھیں گے کہ واقعی بہت ہی جلدی پکڑے گئے کانّھُمْ یَوْمَر یَرَوْنَهَا لَمْ یَلْبَثُوّ اِلَّا عَشِیَّةً اَوْضُحٰاهَا (نازعات رکوع)

ذِكُرِي ﴿ وَمَا كُنَّا ظُلِمِينَ 🚍

وَ مَا تَنَزَّ لَثَ بِهِ الشَّيْطِينُ عَ

وَ مَا يَئْبَغِي لَهُمْ وَ مَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿

إِنَّهُمْ عَنِ السَّمْعِ لَمَعْزُ وَلُونَ ﴿

۲۰۹۔ یاد دلانے کو اور ہمارا کام نہیں ہے ظلم کرنا [۱۱۱] ۲۱۰۔ اور اس قرآن کو نہیں لیکر اترے شیطان

۲۱۱ ۔ اور یہ ان سے بن آئے اور یہ وہ کر سکیں [۱۲]

۲۱۲۔ ان کو توسننے کی جگہ سے دور کر دیا ہے [۸۱۱]

۱۱۱۔ کسی کو مہلت دئے بغیر عذاب نہیں دیا گیا: یعنی کسی قوم کا تخذہ یوں ہی ایک دم نہیں الٹ دیا گیا۔ عذاب بھیجنے سے پہلے کافی مہلت دی گئی اور ہشیار کرنے والے پیغمبر بھیجے گئے کہ لوگ غفلت میں نہ رہیں، جب کسی طرح نہ مانے آخر غارت کئے گئے۔ العیاذ باللہ۔

الْعَالَمِينَ فَرَلَ بِهِ الرُّوْ مُ الْآمِينَ عَن درميان ميں مكذبين كے اوال بيان فرماكر پھر اصل مضمون وَإِنَّهُ لَتَنْزِيدُلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ فَرَلَ بِهِ الرُّوْ مُ الْآمِينُ كَى تَعْمِيلُ وَتَعْيَمُ فرماتے ہيں۔ يعنى يہ كتاب بن آئے۔ ان كى طبائع كا خاصہ تو گراہى، ميں۔ شياطين كى سحملائى ہوئى چيز نہيں۔ بھلا شياطين سے كمال ممكن ہے كہ اليسى كتاب بن آئے۔ ان كى طبائع كا خاصہ تو گراہى، فعاد، اور ظلمت پھيلانا ہے۔ اور يہ كتاب اول سے آخرتك رشد و صلاح اور نور ہدايت سے بھرى ہوئى ہے جس كى تعليم سے وہ عاصت نہيں۔ تواس جامت نہيں۔ تواس علم منان علم الله على جبر اندياء كے كوئى پاكبان، صادق خدا ترس اور خدا پرست جامت نہيں۔ تواس كتاب كے علوم اور شياطين كى طبائع ميں كوئى مناسبت نہيں۔ نہ وہ اس لائق ميں كہ اس عظيم الثان، متبرك بار امانت كو اٹھا سكيں۔ لَوْ اَنْزَ لُنَا هٰذَا الْقُورَ اَنْ عَلَىٰ جَبَلٍ لَّرَ اَيْنَةُ خَاشِعًا مُّنَصَدِّعًا مِنْ خَشْ يَةِ اللهِ (حشر ركوع من) روايات ميں سے كہ بعض مشركين كا خيال تھا كہ محمد الله الله تياس كوئى بن آگر يہ قرآن سحملا جاتا ہے۔ بخارى ميں ہے كہ ايك مرتبہ ومى ہوئى تو ايك عورت نے حضور الله اين كوئى بن آگر يہ قرآن سحملا جاتا ہے۔ بخارى ميں ہے كہ ايك مرتبہ ومى خيال كى ترديد ہے۔ آنے ميں كوئى تو ديال كى ترديد ہے۔

۱۱۸۔ شیاطین کو دور کر دیا گیا ہے: یعنی نزول قرآن کے زمانہ میں اس کی حفاظت کے لئے ایسے غیبی بہرے بٹھائے گئے ہمیں کہ

ثیاطین پاس بھی نہیں پھٹک سے نہ ایک رف ایک سے میں کا قال تعالیٰ قَانَا کُنّا نَقُعُدُ مِنْ اَ مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَنْ يَسْتَمِعِ اللّٰنَ يَجِدُلَهُ شِهَابًا رَّصَدًا (بن رکوع) وقال تعالیٰ فَاِنّهٔ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ فَمَنْ يَسْتَمِعِ اللّٰنَ يَجِدُلَهُ شِهَابًا رَّصَدًا (بن رکوع) وقال تعالیٰ لَایَاتِیْهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَیْنِ یَدَیْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِه تَنْزِیْلُ مِّنْ حَکِیْمٍ حَمِیْدٍ رَصَدًا (بن رکوع) وقال تعالیٰ لَایَاتِیْهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَیْنِ یَدَیْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِه تَنْزِیْلُ مِّنْ حَکِیْمٍ حَمِیْدٍ رحم البحره رکوع کی (تنبیہ) ثالین کے غیبی خبریں سنے کی کوش کرنے اور ناکام رہے کے متعلق سورہ مجرکے شروع میں مفسل کلام کیا جاچاہے وہاں مطالعہ کرنا چاہئے۔

فَلَا تَدُّءُ مَعَ اللهِ اللهَا اخَرَ فَتَكُونَ مِنَ اللهِ الْمُعَذَّبِيْنَ ﴿

وَ اَنُذِرُ عَشِيرَتَكَ الْاَقُرَبِينَ ﴿

وَاخْفِضُ جَنَاحَكَ لِمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴿

فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلُ إِنِّي بَرِئَ } مِّمَّا تَعُمَلُونَ

۲۱۳۔ سو تو مت رکار اللہ کے ساتھ دوسرا معبود پھر تو ریاسے عذاب میں [۱۱۹]

۲۱۷۔ اور ڈر سنا دے اپنے قریب کے رشتہ داروں کو [۳۰]

۲۱۵۔ اور اپنے بازو نیچے رکھ انکے واسطے جو تیرے ساتھ ہیں ایان والے [۱۳]

۲۱۶۔ پھر اگر تیری نا فرمانی کریں تو کھہ دے میں بیزار ہوں تمہارے کام سے [۱۳۲]

119۔ یہ فرمایا رسول کو اور سنایا اوروں کو یعنی جب یہ کتاب بلا شک و شبہ خداکی آثاری ہوئی ہے، شیطان کا اس میں ذرہ جمر دخل نہیں تو چاہئے کہ اس کی تعلیم پر چلو جس میں اصل اصول توحیہ ہے۔ شرک و کفر اور تکذیب کی شیطانی راہ اختیار مت کرو۔ وربہ عذاب الہی سے رستگاری کی کوئی سبیل نہیں۔

۱۲۰۔ اقرباء کو دعوت کا عکم: یعنی اوروں سے پہلے اپنے اقارب کو تنبیہ کیجئے۔ کہ خیر نواہی میں ان کا حق مقدم ہے اور و لیے بھی آدمی کی صداقت و حقانیت اقارب کے معاملہ سے پر کھی جاتی ہے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ جب یہ آیت اتری حضرت نے سارے قریش کو پکار کر سنا دیا اور اپنی بھو پھی تک اور اپنی بیٹی تک اور چھا تک کو کہ سنایا کہ اللہ کے ہاں اپنی فکر کرو۔ خدا کے ہاں میں تمہارا کچھ نہیں کر سکتا۔

١٢١ ـ اقرباء كو دعوت كا حكم: يعنى شفقت ميں ركھ ايان والوں كو، اپنے ہوں يا پرائے ـ

۱۲۲\_ یعنی خلاف حکم خدا جو کرئی کرے اس سے تو بیزار ہو جا اپنا ہویا پرایا۔ (موضح)۔

وَ تَوَكَّلُ عَلَى الْعَزِيْزِ الرَّحِيْمِ ﴿ اللَّهِ عَلَى الْعَزِيْزِ الرَّحِيْمِ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُمْ عَلَى اللْعُمْ عَلَى اللْعُمْ عَلَى اللْعُولِي عَلَى الْعُمْ عَلَى الْعُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعُمْ عَلَى الْعُمْ عَلَى الْعُمْ عَلَى الْعُمْ عَلَى الْعُمْ عَلَى الْعُم

وَ تَقَلُّبَكَ فِي السَّجِدِينَ 🚍

إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ عَلَيْمُ

۲۱۷۔ اور بھروسہ کر اس زبر دست رحم والے پر [۳۳] ۲۱۸۔ بو دیکھتا ہے تجھ کو جب تواٹھتا ہے

۲۱۹ ـ اور تيرا پھرنا نمازيوں ميں [۱۲۳]

۲۲۰۔ بیشک وہی ہے سننے والا جانے والا

۲۲۱۔ میں بتلاؤں تم کوکس پر اترتے میں شیطان

۲۲۲۔ اترتے ہیں ہر جھوٹے گہنگار پر [۲۵]

۱۲۳۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو نصرت کا وعدہ: یعنی نافرمانی کرنے والے کوئی ہوں اور کتنے ہی ہوں تیرا کچھ نہیں بگاڑ سکتے۔ سب سے بیزار ہوکر ایک غدا پر بھروسہ رکھ جو زبر دست بھی ہے۔ کسی کی اس کے مقابلہ میں چل نہیں سکتی اور مہربانی فرمانے والا بھی، چنانچہ اپنی مہربانی سے تیرے عال پر ہروقت نظر عنایت رکھتا ہے۔

۱۹۲۱۔ یعنی جب تو تبجد کو اٹھتا ہے اور متوسلین کی خبر لیتا ہے کہ غداکی یاد میں میں یا غافل (موضح) یا تو جب نماز کے لئے کھڑا ہوتا ہے اور ہوت کی جب تو تبجد کو اٹھتا ہے۔ اور بعض سلف نے کما کہ ساجدین سے آپ کے آباء مراد میں یعنی آپ کے نور کا ایک نبی کی صلب سے دوسرے نبی کی صلب تک منتقل ہونا اور آخر میں نبی ہوکر تشریف لانا، بلکہ بعض مفسرین نے اس لفظ سے حضور الٹیٹائیلی کے والدین کے ایمان پر استدلال کیا ہے۔ واللہ اعلم۔ میں نبی ہوکر تشریف لانا، بلکہ بعض مفسرین نے اس لفظ سے حضور الٹیٹائیلی کے والدین کے ایمان پر استدلال کیا ہے۔ واللہ اعلم۔ ۱۲۵۔ شیطان کس پر اتر تے ہیں ؟: یمال پھر قرآن کے صدق اور عظمت شان پر تنبیہ فرمائی۔ یعنی ایے ساجدین اور تبجد گذاروں کے امام کو جواللہ کے معاملہ میں اپنے اور بیگانے کی کوئی پروانہ کرے۔ اور ساری دنیا سے ٹوٹ کر اکیلیے غدا پر بھروسہ رکھے، کیا یہ کما با سکتا ہے کہ (معاذ اللہ) شیطان ان پروی لاتا تھا؟ میں تم کو بتلاؤں کہ شیطانی وحی کس قیم کے لوگوں پر آتی ہے۔ وہ آتی ہے جھوٹوں پر، بدمعاشوں اور بدکاروں پر، کیونکہ شیطان سے اور نیک آدمیوں سے بیزار ہے کہ یہ اس کو برا بانتے ہیں۔ بھوٹے دفابازوں سے نوش ہے ہواس کی مرضی کے موافق ہیں۔ بھلا سب بھوں سے زیادہ سے اور تمام نیکوں سے براء کر نیک انسان کو دفابازوں سے نوش ہے ہواس کی مرضی کے موافق ہیں۔ بھلا سب بھوں سے زیادہ سے اور تمام نیکوں سے براء کا بیک انسان کو شیطانی وحی سے کیا نسبت، حضور الٹیٹائیلی کا صدق و امانت، اتھا، پاکبازی، غداتر می، تو وہ اوصاف میں جو بھین سے لیکر دعو کے شیطانی وحی سے کیا نسبت، حضور الٹیٹائیلی کا صدق و امانت، اتھا، پاکبازی، غداتر می، تو وہ اوصاف میں جو بھین سے لیکر دعو کے شیطانی وحی سے کیا نسبت، حضور سے کیانہ میں جو بھور سے کیانہ سے ساتھ کیں سے کیانہ کی موافق میں۔ اس کو موافق میں۔ انتہاں کیانہ کی موافق میں۔ اس کو موافق میں مور کیا کیانہ کی خوالم کی خوالم کی کیانہ کیانہ کیا کی کوئی سے کیانہ کی ہو کیانہ کیانہ کیانہ کی کیانہ کی کیانہ کی کی مور کیانہ کیانہ کیانہ کیانہ کی کوئیکر کیانہ کیانہ کی کیوں کیانہ کیانہ کی کیانہ کیانہ کی کیانہ کی کی کوئیکر کیانہ کی کیانہ کی کی کی کوئیکر کیانہ کی کیانہ کی کوئیکر کیانہ کی کیونہ کیانہ کیانہ کیانہ کی کیوں کیانہ کیانہ کیانہ کی کوئیل کیانے کی کیانہ کی کیانہ کی کوئیر کیانہ کی کی کی کی کوئیر کیانہ کیانہ کی کوئیر

نبوت تک آپ کی ساری قوم کو تسلیم تھے حتیٰ کہ ""الصادق الامین"" آپ کا لقب ہی پڑگیا تھا۔

يُّلُقُونَ السَّمْعَ وَ أَكْثَرُهُمْ كَذِبُونَ السَّمْعَ وَ أَكْثَرُهُمْ كَذِبُونَ السَّا

وَالشُّعَرَآءُ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاؤَنَ اللَّهِ

اللَمْ تَرَ انَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَّهِيمُونَ ﴿

وَ أَنَّاهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴿

إِلَّا الَّذِيْنَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ وَ ذَكُرُوا اللهَ كَثِيرًا وَّ انْتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا فَكُرُوا اللهَ كَثِيرًا وَّ انْتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا فُلِمُوا اللهَ وَسَيَعْلَمُ الَّذِيْنَ ظَلَمُوَا أَيَّ فَلَلْمُوَا أَيَّ

الله مُنْقَلَبٍ يَّنْقَلِبُوْنَ ﴿ مُنْقَلِبُونَ ﴿

۲۲۳ لا ڈالتے ہیں سنی ہوئی بات اور بہت ان میں جھوٹے ہیں [۱۲۷]

۲۲۴۔ اور شاعروں کی بات پر چلیں وہی جو بے راہ ہیں [۱۲۷]

۲۲۵ ۔ تو نے نہیں دیکھا کہ وہ ہر میدان میں سر مارے پھرتے میں [۱۲۸]

۲۲۷۔ اور پیر کہ وہ کہتے ہیں جو نہیں کرتے [۱۲۹]

۲۲۷۔ مگر وہ لوگ جو یقین لائے اور کام کئے اچھے اور یاد کی اللہ کی بہت اور بدلہ لیا اس کے پیچھے کہ ان پر ظلم ہوا
[۳۰] اور اب معلوم کر لیں گے ظلم کرنے والے کہ کس کروٹ اللہ میں [۳۰]

۱۲۹۔ شاطین جھوٹی خبریں لاتے ہیں: یعنی شاطین کوئی ایک آدھ ناتام بات امور غیبیہ جزئیہ کے متعلق جو من بھاگتے ہیں اس میں سوجھوٹ ملاکر اپنے کابن دوستوں کو پہنچاتے ہیں، یہ حقیقت ان کی وحی کی ہے۔ برخلاف اس کے انبیاء کی وحی کا ایک حرف اور ایک شوشہ بھی جھوٹ نہیں ہوسکتا۔ بعض نے یُلُقُونَ السَّمْعَ کے معنی یہ لئے ہیں کہ شاطین ملائے اعلیٰ کی طرف کان لگتے ہیں کہ کوئی غیبی بھنک کان میں پڑ جائے، یا جھوٹے گنگار شاطین کی طرف کان جھکائے رکھتے ہیں کہ کوئی چیزادھرسے ہاتھ آئے تو چلتی کریں۔

۱۲۷۔ شاعروں کی بات پر بے راہ چلتے ہیں: کافر لوگ پیغمبروں کو کبھی کاہن بتاتے کبھی شاعر، سو فرمایا کہ شاعری کی باتیں محض تخلات ہوتی ہیں تحقیق سے اس کو لگاؤ نہیں ہوتا۔ اسی لئے اس کی باتوں سے بجزگر می محفل یا وقتی جوش اور واہ واہ کے کسی کو متنقل ہدایت نہیں ہوتی عالانکہ اس پیغمبر کی صحبت میں قرآن سن سن کر ہزاروں آدمی نیکی اور پر ہیزگاری پر آتے ہیں۔ ۱۲۸۔ شاعر تخیل کی وادیوں میں بھٹے میں: یعنی جو مضمون پکر لیا اسی کو بڑھاتے بلے گئے، کسی کی تعریف کی توآسان پر چڑھا دیا مذمت کی تو ساری دنیا کے عیب اس میں جمع کر دیے۔ موجود کو معدوم اور معدوم کو موجود ثابت کرنا ان کے بائیں ہاتھ کا کھیل ہے غرض جھوٹ، مبالغہ اور تخیل کے جس جنگل میں نکل گئے، پھر مڑکر نہیں دیکھا۔ اسی لئے شعر کی نسبت مشہور ہے اکذب اُو اُحسَن اُو ۔

۱۲۹۔ شاعر بو کہتے ہیں کرتے نہیں: یعنی شعر پڑھو تو معلوم ہو کہ رسم سے زیادہ بہادر اور شیر سے زیادہ دلیر ہوں گے، اور جا کر ملو تو پہلے درجہ کے نامرد اور ڈرپوک کے بھی دیکھو تو بہتے کئے ہیں اور اشعار پڑھو تو خیال ہو کہ نبضیں ساکت ہو چکیں، قبض روح کا انتظار ہے حالی نے مسدس میں ان کے جھوٹ کا نوب نقشہ کھینچا ہے غرض ایک پینمبر غدا اور وہ بھی غاتم الانبیاء کو اس جاعت سے کیا لگاؤ۔ اسی لئے فرمایا۔ وَ مَا علّم مناهُ الشِعْرَ وَ مَا ینبیغی لَدُ آپ کی جو بات تھی پھی، جھی، تلی، باون تولے پاؤرتی تحقیق کی ترازو میں تلی ہوئی۔ پھر جو بات زبان مبارک سے سی جاتی تھی وہ ہی عمل میں آئکھوں سے نظر آتی تھی۔ بھلا شاعر السے جوتے ہیں؟ وادر شاعری اسے کہتے ہیں؟ واثان ماشاء اللہ بوتے ہیں؟ اور شاعری اسے کہتے ہیں؟ واثناء ماشا۔

۱۳۰ کون سے شاعراس سے متثنی ہیں: مگر جو کوئی شعر میں اللہ کی حد کھے یا نیکی کی ترغیب دے، یا کفر کی مذمت یا گناہ کی برائی کرے یا کافر اسلام کی ہجو کریں یہ اس کا جواب دے، یا کسی نے اس کو ایذاء پہنچائی اس کا جواب بحد اعتدال دیا، ایسا شعر عیب نہیں ۔ چنانچ حضرت حیان ابن ثابت وغیرہ ایسے ہی اشعار کہتے تھے۔ اسی لئے حضور النٹھ آلیکم نے فرمایا کہ ان کافروں کا جواب دے اور روح القدس تیرے ساتھ ہے۔

۱۳۱۔ یہ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوّا کی مناسبت سے فرمایا کہ ظالموں کو عنقریب اپنا انجام معلوم ہو جائے گا کہ کس کروٹ اونٹ بیٹمتا ہے۔ سب سے بڑا ظلم یہ ہے کہ اللہ کی کتابوں اور پینمبروں کو کاہن و شاعر کہہ کر جھٹلائے۔

#### ركو عاتها،

#### ٢٠ سُوۡرَةُ النَّمُل مَكِّيَّةُ ٢٨

#### ایاتها ۹۳

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

طس قد يان الْقُرْانِ وَ كِتَابِ الْمُلْ الْمُن قرآن اور كهلى كتاب ك مُّبِينِ ﴿

هُدًى وَّ بُشُرى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿

الَّذِيْنَ يُقِيْمُونَ الصَّلوةَ وَ يُؤْتُونَ الزَّكُوةَ

وَ هُمْ بِالْأَخِرَةِ هُمْ يُوْقِنُونَ ١

إِنَّ الَّذِيْنَ لَا يُؤُمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ زَيَّنَّا لَهُمُ اَعْمَالُهُمْ فَهُمْ يَعْمَهُوْنَ اللهُ

أُولَيِّكَ الَّذِيْنَ لَهُمْ شُوَّءُ الْعَذَابِ وَهُمْ فِي الْأُخِرَةِ هُمُ الْأَخْسَرُونَ ١

۲۔ مدایت اور نوشخبری ایان والوں کے واسطے

٣ ـ جو قائم رکھتے ہیں نماز کو اور دیتے ہیں زکوۃ اور ان کو ۔ آخرت پر یقین ہے

ہ یہ جولوگ نہیں مانتے آخرت کواچھے دکھلائے ہم نے ان کی نظروں میں انکے کام سووہ مبکے پھرتے ہیں [ا]

۵۔ وہی ہیں جن کے واسطے بری طرح کا عذاب ہے اور آخرت میں وہی میں خراب[۲]

ا۔ کفار دنیا کی رونقوں میں گم ہیں: یعنی جن کو انجام کی کوئی فکر اور متنقبل کا خیال نہ ہو، وہ اسی دنیائے فانی کی فکر میں ڈوبے رہتے ہیں۔ ان کی تمام کوشوں کا مرکزیہ ہی چندروزہ زندگی ہے جو کتاب یا پیغمبرادھرسے ہٹا کر عاقبت کی طرف توجہ دلائے، اس پر کیوں کان دھرنے لگے۔ وہ دنیا کے عشق میں غرق ہو کر ہادیوں پر آوازے کتے ہیں۔ آسمانی صحیفوں کو مورد طعن بناتے ہیں۔ پیغمبروں کے ساتھ ٹھٹاکرتے ہیں اوریہ ہی کام ہیں جن کواپنے نزدیک بہت اچھا سمجھ کر برابر گمراہی میں ترقی کرتے جاتے میں۔ (تنبیہ) تزبین کی نسبت حق تعالیٰ کی طرف اس حیثیت سے کی کہ خالق ہر چیز کا وہ ہی ہے کسی سبب پر مسبب کا ترتب بدون اس کی مثنیت وارادہ کے نہیں ہو سکتا۔ جیسا کہ دوسرے مواضع میں اضلال اور ختم و طبع وغیرہ کی نسبت اس کی طرف ہوئی

ہے۔ سورہ ""نمل"" کی ان ابتدائی آیات کا مضمون سورہ بقرہ کی ابتدائی آیات سے بہت مثابہ ہے۔ ان کوایک مرتبہ مطالعہ کر لیا جائے۔

۲۔ یعنی وہاں سب سے زیادہ خمارہ میں یہ ہی لوگ ہوں گے۔

وَ إِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرَانَ مِنَ لَّدُنُ حَكِيْمٍ عَلِيْمٍ فَ لَدُنُ حَكِيْمٍ عَلِيْمٍ فَ عَلِيْمٍ فَ

إِذْ قَالَ مُولِى لِاَهْلِمْ إِنِّ انْسُتُ نَارًا الْ سَاتِيْكُمْ مِنْهَا بِخَبَرٍ اَوْ اتِيْكُمْ بِشِهَابٍ سَاتِيْكُمْ مِنْهَا بِخَبَرٍ اَوْ اتِيْكُمْ بِشِهَابٍ قَبَسٍ لَّعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴿

فَلَمَّا جَآءَهَا نُوَدِى أَنْ بُورِكَ مَنْ فِي النَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا وَ سُبُحٰنَ اللهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ

۔ اور تجھ کو قرآن پہنچتا ہے ایک حکمت والے خبردار کے پاس سے [<sup>۳</sup>]

،۔ جب کہا موسی نے اپنے گھر والوں کو میں نے دیکھی ہے آگ [<sup>7</sup>] اب لاتا ہوں تمہارے پاس وہاں سے کچھے خبریا لاتا ہوں انگارا سلگا کر شاید تم سینکو[<sup>۵</sup>]

۸۔ پھر جب پہنچا اسکے پاس آواز ہوئی کہ برکت ہے اس پر جو کوئی کہ آگ میں ہے اور جو اسکے آس پاس ہے اور جو اسکے آس پاس ہے [۲] اور پاک ہے وہ ذات اللہ کی جو رب سارے جان کا [۲]

۳۔ قرآن کریم کی نعمت اللہ کا فضل عظیم ہے: یعنی ان بد بخوں کو مة صلالت میں بھیخے دو۔ جب انہوں نے قرآن مبین کی قدر نہ پہچانی اور اس کی ہدایات و بشارات سے فائدہ نہ اٹھایا تو یہ ہی حشر ہونا تھا۔ آپ تو غدا کا شکر کیجئے کہ اس علیم و حکیم کی سب سے زیادہ عظیم الثان کتاب آپ کو مرحمت کی گئی ہے جس سے ہر وقت تازہ بتازہ فوائد پہنچ رہے میں۔ جس میں مومنین کے لئے بشارتیں میں اور مکذبین کو عبر تناک واقعات سنائے گئے میں تا پہوں کا دل مضبوط و قوی ہواور جھوٹ کی حایت کرنے والے اپنی بدانجامی پر مطلع ہو جائیں۔ چنانچ ان ہی اغراض کے لئے آگے حضرت موسی اور فرعونیوں کا قصہ سنایا جاتا ہے۔

۷۔ حضرت موسی علیہ السلام کا آگ لینے کیلئے پہاڑ پر جانا: یہ ""مدین"" سے جاتے ہوئے ""وادی طوی"" کے قریب پہنچ کر کہا جبکہ سخت سر دی کی اندھیری رات میں راستہ بھول گئے تھے۔ مفصل واقعہ سورہ طہٰ کے فوائد میں گذر چکا۔ ملاحظہ کر لیا جائے۔ ۵۔ یعنی رستہ کی خبرلاتا ہوں اگر آگ کے پاس کوئی موجود ہوا ور نہ کم از کم سیبجنے کے لئے ایک انگارا لے آؤں گا۔ موسی وه میں اللہ ہول زبر دست

۲۔ تجلی الهی کی روشن: وہاں پہنچ کر معلوم ہواکہ یہ دنیا کی آگ نہیں، بلکہ غیبی اور نورانی آگ ہے جس کے اندر نور الهی ظاہر ہورہا تھا، یااس کی تجلی چک رہی تھی۔ شایدوہ ہی ہوجس کو حدیث میں فرمایا جِجَابُدُ النّار یا جِجَابُدُ النّورُ پھر غیب سے آواز آئی اَنْ بُورِ کَ مَنْ فِیْ النّارِ وَ مَنْ حَوْلَهَا یعنی زمین کا یہ ٹکڑا مبارک، آگ میں جو تجلی ہے وہ بھی مبارک، اور اس کے اندر یااس کے آئی پاس جو ہستیاں ہیں مثلاً فرشتے یا خود موسی وہ سب مبارک ہیں۔ یہ غالبا موسی کو مانوس کرنے کے لئے بطور اعزاز و اکرام کے فرمایا۔

﴾۔ آگ میں تجلی کی حقیقت: یعنی مکان، جمت، جمم، صورت اور رنگ وغیرہ سمات حدوث سے اللہ کی ذات پاک ہے۔ آگ میں اس کی تجلی کے یہ معنی نہیں کہ معاذ اللہ اس کی ذات پاک آگ میں علول کر آئی؟ آفتاب عالمتاب قلعی دار آئیینہ میں متجلی ہوتا ہے لیکن کون احمق کمہ سکتا ہے کہ اتنا بڑا کرہ شمسی چھوٹے سے آئیینہ میں سماگیا؟

لِمُوسَى إِنَّهُ أَنَا اللَّهُ الْعَزِينُ الْحَكِيمُ ﴿

وَالَقِ عَصَاكَ ﴿ فَلَمَّا رَاهَا تَهْتَرُ كَانَهَا مِن اللهِ عَصَاكَ ﴿ فَلَمَّا رَاهَا تَهْتَرُ كَانَّهَا مَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ ع

حکمتوں والا [^]

اِلَّا مَنْ ظَلَمَ ثُمَّ بَدَّلَ حُسُنًا بَعْدَ سُوِّءٍ فَانِي اللهِ مَنْ ظَلَمَ ثُمَّ بَدَّلَ حُسُنًا بَعْدَ سُوِّءٍ فَانِي اللهِ مَنْ ظَلَمَ ثُمَّ بَدَّلَ حُسُنًا بَعْدَ سُوِّءٍ فَانِي اللهِ مَنْ ظَلَمَ ثُمَّ بَدُ وَالا مَرَانِ مِولِ [١٠] غَفُوْرٌ رَّحِيمٌ ﴿

۸۔ حق تعالی کا حضرت موسی علیہ السلام سے خطاب: "عنی اس وقت تجھ سے کلام کرنے والا میں ہوں، یہ سب واقعہ مفصلاً سورہ ""طر"" میں گذرچکا۔

> ۹۔ عصا کوزمین پر ڈالنے کا عکم: شاید ابتداء میں پتلا ہو گا، یا سرعت حرکت میں تشبیہ ہوگی، صغرِ جثہ میں نہیں۔ ا

۱۰ یه نوف طبعی تھا جو منافی نبوت نهیں۔

اا۔ یعنی اس مقام حضور واصطفاء میں پہنچ کر ایسی چیزوں سے ڈرنے کا کیا مطلب۔ مرسلین کولائق نہیں کہ ہماری بارگاہ قرب میں پہنچ کرلاٹھی یا سانپ یاکسی مخلوق سے ڈریں۔ وہاں تو دل کوانتہائی سکون و طانیت عاصل ہونا چاہئے۔ 11۔ یہ استثناء منقطع ہے۔ یعنی خدا کے حضور میں پہنچ کر خوف واندیشہ صرف اس کو ہونا چا ہے جو کوئی زیادتی یا خطاء تقصیر کر کے آیا ہو۔ اس کے متعلق بھی ہمارے ہاں یہ قاعدہ ہے کہ برائی کے بعد اگر دل سے توبہ کر کے اپنی روش درست کرلی اور نیکیاں کر کے برائی کا اثر مٹا دیا تو حق تعالیٰ اپنی رحمت سے معاف فرمانے والا ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں۔ موسیٰ سے چوک کر ایک کا فرکا خون ہوگیا تھا اس کا ڈرتھا ان کے دل میں، ان کووہ معاف کر دیا۔

وَ اَدْخِلُ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخُرُجُ بَيْضَاءَ مِنَ عَيْرِ سُوَّءٍ ثَيْضَاءَ مِنَ عَيْرِ سُوَّءٍ ثَيْضَاءَ مِنَ عَيْرِ سُوَّءٍ ثَنْ فَي تِسْعِ الْيَتِ إِلَى فِرْعَوْنَ وَ قَوْمِهِ النَّا اللَّهُمُ كَانُوا قَوْمًا فَسِقِينَ عَيْ

فَلَمَّا جَآءَتُهُمُ النَّنَا مُبْصِرَةً قَالُوا هٰذَا سِحْرُ مُّبِينُ ﴿

وَجَحَدُوا بِهَا وَ اسْتَيُقَنَتُهَا انْفُسُهُمُ فُلُمُ اللَّهُ انْفُسُهُمُ ظُلُمًا وَ عُلُوًّا فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ طُلُمًا وَ عُلُوًّا فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ

المُفْسِدِينَ 📆

۱۱۔ اور ڈال دے ہاتھ اپنا اپنے گریبان میں کہ نکلے سفید ہو کر نہ کسی برائی سے یہ دونوں ملکر نو نشانیاں لیکر جا فرعون اور اس کی قوم کی طرف بیشک وہ تھے لوگ نافرمان [۱۱]

۱۳۔ پھر جب پہنچیں انکے پاس ہماری نشانیاں سمجھانے کوبولے یہ جادو ہے صریح

۱۷۔ اور ان کا انکار کیا اور ان کا یقین کر چکے تھے اپنے جی میں بے انصافی اور غرور سے سو دیکھ لے کیا ہوا انجام خرابی کرنے والوں کا [۱۳]

۱۳۔ نونثانیوں کا بیان سورہ ""بنی اسرائیل""کی آیت و لَقَدُ اتَیْنَا مُؤسٰی قِسْعَ ایَاتٍ بَیِّنَاتٍ فَاسْئَلْ بِنِیْ اِسْرَ ایِیْلَ اِذْجَاءَهُمْ اللِ کے تحت دیکھو۔

۱۱۔ معجزات دیکھ کر بھی الکار: یعنی جب وقتا ان کی آنگھیں کھولنے کے لئے وہ نشانیاں دکھلائی گئیں تو کھنے لگے کہ یہ سب جادو ہے عالانکہ ان کے دلوں میں یقین تھا کہ موسی سے میں اور جو نشان دکھلا رہے میں یقینا غدائی نشان میں ۔ جادو، شعبدہ اور نظر بندی نہیں ۔ مگر محض بے انصافی اور غرور و تکبر سے جان بوجھ کر اپنے ضمیر کے غلاف حق کی تکذیب اور سچائی کا انکار کر رہے سے بھر کیا ہوا، چند روز بعد پتہ لگ گیا کہ ایسے ہٹ دھرم مفدول کا انجام کیبا ہوتا ہے ۔ سب کو بحر قلزم کی موجوں نے کھا لیا، کسی کو گوروکفن بھی نصیب نہ ہوا۔

وَلَقَدُ اتَيْنَا دَاؤَدَ وَ سُلَيْمُنَ عِلْمًا وَ قَالَا الْحَمْدُ اللهِ اللَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيرٍ مِّنَ عِبَادِهِ اللَّهِ اللَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيرٍ مِّنَ عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ عَ

وَوَرِثَ سُلَيْمُنُ دَاؤَدَ وَ قَالَ يَا يُنَّهَا النَّاسُ عُلِّمُنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ وَ أُوْتِيْنَا مِنْ كُلِّ عُلِّمَنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ وَ أُوْتِيْنَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ ﴿ إِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْفَضْلُ الْمُبِينُ ﴿

10۔ اور ہم نے دیا داؤد اور سلیان کو ایک علم <sup>[10]</sup> اور بولے شکر اللہ کا جس نے ہم کو ہزرگی دی <sup>[17]</sup> اپنے بہت سے ہندوں ایان والوں پر <sup>[17]</sup>

17۔ اور قائم مقام ہوا سلیمان داؤد کا [۱۸] اور بولے اے لوگو ہم کو سکھائی ہے بولی اڑتے جانوروں کی [۱۹] اور دیا ہم کو ہر چیز میں سے [۲۰] بیشک یہی ہے فضیلت صریح

10۔ حضرت داؤد علیہ السلام اور حضرت سلیمان علیہ السلام کو علم عطاکیا گیا: حضرت سلیمان حضرت داؤڈ کے صاحبزادہ ہیں۔ باپ بیٹے میں سے ہرایک کواسکی شان کے لائق اللہ تعالیٰ نے علم کا غاص حصہ عطا فرمایا۔ شرائع واحکام اور اصول سیاست و حکمرانی وغیرہ کے علوم سب اس لفظ کے ماتحت میں داخل ہو گئے۔

11۔ حق تعالیٰ نے جو علم داؤد و سلیان علیما السلام کو دیا تھا اسی کا اثریہ تھا کہ حق تعالیٰ کے انعامات کا شکر ادا کرتے تھے۔ کسی نعمت الہی پر شکر ادا کرنا، اصل نعمت سے بڑی نعمت ہے۔

۱۰۔ ""بمت سے"" اس لئے کہا کہ بہت بندگان خدا کو ان پر فضیلت دی گئی ہے۔ باقی تمام مخلوق پر فضیلت کلی تو سارے جمان میں ایک ہی بندے کو عاصل ہوئی جن کا نام مبارک ہے محمد رسول اللہ الٹائیالیّلیّا ہے۔

91۔ پرندوں کی بولیوں کی عقلی توجیہ: اس بات کا انکار کرنا بداہت کا انکار ہو گاکہ پرندے جو بولیاں بولیے ہیں ان میں ایک خاص مد
تک افهام و تفہیم کی شان پائی جاتی ہے۔ ایک پرند جس وقت اپنے جوڑے کو بلاتا یا دانہ دینے کے لئے اپنے بچوں کو آواز دیتا یا کسی
چیز سے خوف کھا کر خبردار کرتا ہے، ان تمام حالات میں اس کی بولی اور لب ولہے پیکساں نہیں ہوتا چنانچ اس کے مخاطبین اس فرق
کو بخوبی محوس کرتے ہیں۔ اس سے ہم سمجھتے ہیں کہ دوسرے احوال و ضروریات کے وقت بھی ان کے چیجوں میں (گو ہمیں

تام مخلوقات کو خالق کی اجالی معرفت ماصل ہے: اس سے ظاہر ہواکہ اپنے خالق کی اجالی مگر صیحے معرفت ہر چیز کی فطرت میں تہ نشین کر دی گئی ہے۔ پس ان کی تبیع و تحمید یا بعض محاورات و خطابات پر بعض بندگان خدا کا بطور نرق عادت مطلع کر دیا جانا از قبیل محالات عقلیہ نمیں۔ ہاں عام عادت کے خلاف ضرور ہے۔ سو اعجاز و کرامت اگر عام عادت اور معمول کے موافق ہوا کرے تو اعجاز و کرامت اگر عام عادت اور معمول کے موافق ہوا کرے تو اعجاز و کرامت ہی کیوں کہلائے (خوارق عادت پر ہم نے متنقل مضمون لکھا ہے اسے ملاظہ کر لیا جائے ) بہر عال اس رکوع میں کئی معجزے اس قیم کے مذکور میں۔ جن میں زائفین نے عجیب طرح کی رکیک اور لچر تحریفات شروع کر دی میں، کیونکہ بعض طور کا اپنی بولی میں آدمیوں کے بعض علوم کو اداکرن، یا چیونٹیوں کا آپس میں ایک دوسرے کو مخاطب بنانا اور سلیمان کیونکہ بعض طور کا اپنی بولی میں آدمیوں کے بعض علوم کو اداکرن، یا چیونٹیوں کا آپس میں ایک دوسرے کو مخاطب بنانا اور سلیمان عمیم کہنا کہ کو اور کہ تاہ کہ کو اور اسمقانہ ہیں جن پر ایک بچے بھی یقین نہیں کر سکتا لیکن میں کہنا گوار بھی نہیں مان سکتا تھا بلا تردید و تکذیب بیان کرتے چلے آئے اور ان اوہام کر دد کر کے مضمون آیات کی صیحے حقیقت ہو تہ تی بھی جو تھیت ہوتی ہوتی کہ بین کہ ایس کو کو جن کی گویت کو تم تسلیم کرانا گوار بھی نہیں مان سکتا تھا بلا تردید و تکذیب بیان کرتے چلے آئے اور ان اوہام کر دد کر کے مضمون آیات کی صیحے حقیقت ہوتی تھیا ہوتی ہوتی کو تم تسلیم کرانا گوار ہوتھانہ ہے جن کی گویت کو تم تسلیم کرانا جاتے ہو۔ علماء سے ہرزمانہ میں غلط فہمی یا خطاء و تقصیر ہو سکتی ہے، مگر پر نہیں ہو سکتی کہ جن کی تو تو اور اور پیش یا

افتادہ خقائق کوانسان کا بچہ بچہ جانتا ہے ، وہ صدیوں تک بڑے بڑے عقل منداور محقق علماء کوایک دن بھی نظریہ آئی ہویادرہے کہ ہم اسرائیلی خرافات کی تائید نہیں کر رہے۔ ہاں جس حد تک اکابر سلف نے بلا اختلاف کلام الهی کا مدلول بیان کیا ہے اس کو ضرور تسلیم کرتے ہیں۔ خواہ اسرائیلی روایات کے موافق پڑ جائیں یا مخالف۔

۲۰۔ یعنی ایسی عظیم الثان سلطنت و نبوت کے لئے جو چیزیں اور سامان در کار تھے وہ سب عطا فرمائے۔

>ا۔ اور جمع کئے گئے سلیمان کے پاس اسکے لشکر جن اور انسان اور اڑتے جانور پھر انکی جاعتیں بنائی [۱<sup>۱</sup>]

۱۸۔ یمال تک کہ جب پہنچے چونٹیوں کے میدان پر [۲۲] کہا ایک چیونٹی نے اے چیونٹیو گھس جاؤ اپنے گھروں میں نہ پلیں ڈالے تم کو سلیمان اور اسکی فوجیں اور انکو خبر بھی نہ ہو[۲۳]

وَ حُشِرَ لِسُلَيْمٰنَ جُنُوْدُهُ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ وَالطَّلْمِ فَهُمْ يُوْزَعُوْنَ ﴿

حَتِّى إِذَا اَتَوَا عَلَى وَادِ النَّمُلِ لَا قَالَتُ نَمُلَةُ النَّمُلِ لَا قَالَتُ نَمُلَةُ اللَّهُ النَّمُلُ الْخُلُوا مَسْكِنَكُمْ لَا النَّمُلُ الْخُلُوا مَسْكِنَكُمْ لَا يَخْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمُنُ وَ جُنُوْدُهُ لَا يَخْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمُنُ وَ جُنُوْدُهُ لَا وَهُمْ لَا

يَشُعُرُونَ 🖾

11۔ حضرت سلیمان علیہ السلام کیلئے جن وانس کے لٹکر: یعنی سلیمان جب کسی طرف کوچ کرتے تو جن، انس، طیور تینوں قسم کے لٹکروں میں سے حب ضرورت و مصلحت ساتھ لئے جاتے تھے۔ اور ان کی جاعوں میں خاص نظم و ضبط قائم رکھا جاتا تھا۔ مثلاً پچھلی جاعتیں تیز چل کریا اڑکر اگلی جاعوں سے آگے نہیں نکل سکتی تھیں۔ نہ کوئی ساپہی اپنے مقام اور ڈیوٹی کو چھوڑ کر جا سکتا تھا۔ جس طرح آج بری، بحری اور ہوائی طاقوں کو ایک خاص نظم و ترتیب کے ساتھ کام میں لایا جاتا ہے۔

۲۲۔ چیونٹیوں کی بستی پر حضرت سلیان علیہ السلام کا گذر: یعنی سلیان کا اپنے لاؤلٹکر کے ساتھ ایسے میدان کی طرف گذر ہوا جہاں چیونٹیوں کی بڑی بھاری بستی تھی (تنبیہ) جہاں چیونٹیاں مل کر خاص سلیقہ سے اپنا گھر بناتی ہیں اسے زبان عرب میں ""قریة النمل"" کہتے ہیں (چیونٹیوں کی بستیاں کے منسرین نے مختلف بلاد میں کئی ایسی وادیوں کا پہتہ بتلایا ہے جہاں چیونٹیوں کی بستیاں بکثرت تھیں، ان میں سے کسی ایک پر حب اتفاق حضرت سلیان کا گذر ہوا۔

۲۳۔ ایک چیونٹی کی بات: "عنی یہ ایسے تو نہیں جو جان بوچھ کرتم کو ہلاک کریں، ہاں ممکن ہے بے خبری میں پس جاؤ۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""چیونٹی کی آواز کوئی (آدمی) نہیں سنتا، (سلیانؑ) کو معلوم ہو گئی"" یہ ان کا معجزہ ہوا۔ (تنبیہ)۔ 1004

فَتَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِّنُ قَوْلِهَا وَ قَالَ رَبِّ اَوْزِعْنِيَ آنُ اَشُكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِيِّ اَنْعَمْتَ عَلَى وَ اَنْ اَعْمَلَ صَالِحًا عَلَى وَ اللَّيِّ اَنْ اَعْمَلَ صَالِحًا تَرْطُمهُ وَ اَدْخِلْنِي وَ اَنْ اَعْمَلَ صَالِحًا تَرْطُمهُ وَ اَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّلِحِيْنَ عَلَى الصَّلِحِيْنَ عَلَى الصَّلِحِيْنَ عَلَى السَّلِحِيْنَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَلْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللِّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْ

وَ تَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِيَ لَآ اَرَى اللهَ اَرَى الْهُدُهُدَ الطَّيْرِ فَقَالَ مَا لِيَ الْآ اَرَى الْهُدُهُدَ اللهِ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

19۔ پھر مسکرا کر ہنس بڑا اسکی بات سے [۲۳] اور بولا اے میرے رب میری قسمت میں دےکہ شکر کروں تیرے احمان کا جو تو نے کیا مجھ پر اور میرے ماں باپ پر اور یہ کہ کروں کام نیک جو تو پہند کرے اور ملا لے مجھ کو اپنی رحمت سے اپنے نیک بندوں میں [۲۵]

۲۰۔ اور خبر لی اڑتے جانوروں کی تو کھا کیا ہے جو میں نہیں دیکھتا ہد ہد کویا ہے وہ غائب [۲۷]

۲۴۔ حضرت سلیان علیہ السلام کا تبہم اور تعجب: اس چیونٹی کی بات سمجھ کر تعجب ہوا۔ اور فرط سرور و نشاط سے ادائے شکر کا جذبہ جوش میں آیا۔

۲۵۔ حضرت سلیمان علیہ السلام کی دعا: یعنی حیران ہوں تیرے انعامات عظیمہ کا شکر کس طرح اداکروں، پس آپ ہی سے التجاء کرنا ہوں کہ مجھے پورا شاکر بنا دیجئے زبان سے بھی اور عمل سے بھی۔ اوراعلیٰ درجہ کے نیک بندوں میں (جوانبیاء و مرسلین میں ) محثور

۲۶۔ ہد ہد کے بارے میں سوال: کسی ضرورت سے سلیمان نے اڑنے والی فوج کا جائزہ لیا۔ ہدہدان میں نظرینہ ریڑا۔ فرمایا کیا بات ہے مدمد کو میں نہیں دیکھتا۔ آیا پرندوں کے جھنڈ میں مجھ کو نظر نہیں آیا یا حقیقت میں غیر عاضر ہے؟ (تنبیه) پرندوں سے حضرت سلیان مختلف کام لیتے تھے مثلاً ہوائی سفر میں ان کا پرے باندھ کر اوپر سایہ کرتے ہوئے جانا، یا ضرورت کے وقت پانی وغیرہ کا کھوج لگانا، یا نامہ بری کرنا وغیرہ۔ ممکن ہے اس وقت ہدہد کی کوئی خاص ضرورت پیش آئی ہو۔ مشہور ہے کہ جس جگہ زمین کے نیچے یانی قریب ہو مدمد کو محوس ہو جاتا ہے۔ اور یہ کچھ مستبعد نہیں کہ حق تعالیٰ کسی جانور کو کوئی خاص حاسہ انسانوں اور دوسرے جانوروں سے تیز عنایت فرہا دے۔ اسی ہدہد کی نسبت نہایت معتبر ثقات نے بیان کیا کہ زمین میں جس جگہ مٹی کے پنچے کینچا ہو اسے محوں کر کے فورًا نکال لیتا ہے۔ حتی کہ کبھی کبھی ایک دوبالثت زمین کھودتا ہے تب وہاں سے کینخوا نکلتا ہے۔

یالائے میرے یاس کوئی سند صریح [۲۸]

۲۲۔ پھر بہت دیرینہ کی کہ اگر کہا میں لے آیا خبرایک چیز کی کہ تجھ کو اس کی خبر نہ تھی اور آیا ہوں تیرے یاس سبا ہے ایک خبرلیر تحقیقی [۲۹]

۲۳ میں نے پایا ایک عورت کو جوان پر بادشاہی کرتی ہے اور اسکو ہر ایک چیز ملی ہے <sup>[۳]</sup> اور اس کا ایک تخت ہے برا[ات]

لَأُعَذِّ بَنَّهُ عَذَابًا شَدِيدًا أَوْ لَا أَذُبَحَنَّهُ أَوْ الله الله عَن سزا [٢٠] يا ذج كر دُالول كا لَيَاتِيَنِي بِسُلُطنِ مُّبِينٍ

> فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيْدٍ فَقَالَ أَحَطُتُ بِمَا لَمْ تُحِطْ بِهِ وَ جِئْتُكَ مِنْ سَبَإٍ بِنَبَا يَقِينٍ

> إِنِّي وَجَدُتُّ امْرَاةً تَمْلِكُهُمْ وَ أُوْتِيَتُ مِنُ كُلِّ شَيْءٍ وَ لَهَا عَرْشُ عَظِيْمُ عَ

> > ۲۷۔ مثلاً اس کے بال ویر نوچ ڈالوں گا۔

۲۸ \_ یعنی اپنی غیر حاضری کا واضح عذر پیش کرے۔

79۔ قوم ساکی خبر: حضرت سلیان کو اس ملک کا عال مفصل نہ پہنچا تھا۔ اب پہنچا۔ سبا ایک قوم کا نام ہے ان کا وطن عرب میں تھا "یمن" کی طرف" (موضح القرآن) گویا بدہد کے ذریعہ سے حق تعالیٰ نے متنبہ فرمادیا کہ بڑے سے بڑے انسان کا علم مجھی محیط نہیں ہو سکتا دیکھو جن کی بابت نود فرمایا تھا وَ لَقَدُ التَیْنَا دَاؤَدَ وَ سُلَیْمَانَ عِلْمًا ان کوایک جزئی اطلاع بدہد نے کی۔

٣٠ ـ ہرایک چیزمیں، مال، اساب، فوج، اسلحہ اور حن وجال سب آگیا۔

۳۱۔ بلقیس کا تخت: یعنی اس ملکہ کے بیٹھنے کا تخت ایسا مکلف و مرصع اور بیش قیمت تھاکہ اس وقت کسی بادشاہ کے پاس نہ تھا، مفسرین ملکہ کا نام "" بلقیس "" لکھتے ہیں۔ واللہ اعلم۔

وَ جَدْتُهَا وَ قَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِنَ دُوْنِ اللهِ وَ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطُنُ اَعْمَالَهُمُ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيْلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ ﴿
فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيْلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ ﴿
اللهِ اللهِ الَّذِي يُخْرِجُ الْخَبَ عَنِ اللهِ الَّذِي يُخْرِجُ الْخَبَ عَنِ

الْ يُسْجَدُوا بِهِ الْحِلَى يُحْرِجُ الْحَبَّ فِي السَّمُوٰتِ وَ الْأَرْضِ وَ يَعْلَمُ مَا تُخُفُّونَ وَ مَا تُخُفُّونَ وَ مَا تُعْلِنُونَ هَا

اللهُ لَآ اللهَ الله هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ اللهُ

قَالَ سَنَنْظُرُ اَصَدَقْتَ اَمْ كُنْتَ مِنَ الْكُذِبِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ا ۲۲ میں نے پایا کہ وہ اور اسکی قوم سجدہ کرتے ہیں سورج کو اللہ کے سوائے اور بھلے دکھلا رکھے ہیں ان کو شیطان نے انکے کام پھر روک دیا ہے انکورستہ سے سو وہ راہ نہیں یاتے [۳۲]

۲۵۔ کیوں نہ سجدہ کریں اللہ کو جو نکالتا ہے چھپی ہوئی چیز آسمانوں میں اور زمین میں اور جانتا ہے جو چھپاتے ہواور جوظاہر کرتے ہو[۳۳]

71۔ اللہ ہے کسی کی بندگی نہیں اس کے سوائے پرورد گار تخت بڑے کا [۲۳]

۲۷۔ سلیان نے کہا ہم اب دیکھتے ہیں تونے سے کہا یا تو جھوٹا ہے [۴۵]

۳۲ قوم ساکی آفتاب پرستی: یعنی وہ قوم مشرک آفتاب پرست ہے شیطان نے ان کی راہ مار دی، اور مشرکانہ رسوم واطوار کوان

کی نظر میں خوبصورت بنا دیا۔ اسی لئے وہ راہ ہدایت نہیں پاتے۔ ہدہد نے یہ کہہ کر گویا سلیمان کو اس قوم پر جماد کرنے کی ترغیب دی۔

164.

۳۳ بانوروں کو بق تعالی کی جبلی معرفت: غالبا یہ بدہد کے کلام کا تتمہ ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ بانوراپ غالق کی صیح معرفت فطرة رکھتے ہیں۔ بطور فرق عادت اُسی بدبد کواس طرح کی تفسیلی معرفت عطاکی گئن ہو۔ غدا چاہے توالیسی معرفت ایک ختک لکردی میں پیدا کر دے۔ باقی بانوروں میں فطری طور پر اس قیم کی عقل و معرفت کا موجود ہونا جے صدر شیرازی نے "اسفاراربعہ" میں ""علم حضور" یا ""شعور بسیط" سے تعبیر کیا ہے اس کو معتلزم نہیں کہ ان کی طرف انبیاء مبعوث ہوں۔ کیونکہ یہ فطری معرفت کبی نہیں، جبلی ہے۔ اور بعث انبیاء کا تعلق کسبیات سے ہوتا ہے۔ نیزیہ صیح نہیں کہ جس چیز میں کوئی درجہ عقل و شور کو ہو وہ مکلف بھی ہو۔ مثلاً شریعت حقہ نے صبی کو مکلف قرار نہیں دیا۔ عالانکہ قبل از بلوغ اس میں غاصا درجہ عقل کا موجود ہے اس مکلف بھی ہو۔ مثلاً شریعت حقہ نے صبی کو مکلف قرار نہیں دیا۔ عالانکہ قبل از بلوغ اس میں غاصا درجہ عقل کا موجود ہے اس کے دوانت کی عاقلیت کا اندازہ کر لو۔ (تنبیہ) حضرت شاہ صاحب لکھتے میں کہ ""بدہدگی روزی ہے ریت سے کیرے انکال کر کھانا۔ نہ دانہ کھائے نہ میوہ، اس کواللہ کی اسی قدرت سے کام ہے "شایداس لئے کی خور نے المختب نے کا خاص طور پر ذکر کیا۔

۳۷۔ یعنی اس کے عرث عظیم سے بلقیں کے تخت کوکیا نسبت۔

<mark>۳۵</mark> یعنی تیرے جھوٹ چ کا امتحان کرتا ہوں۔

إِذْهَبْ بِكِتٰبِي هٰذَا فَالَقِهُ اللَيْهِمُ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمُ فَانْظُرُ مَاذَا يَرُجِعُونَ ﴿

قَالَتُ يَايُّهَا الْمَلَؤُا اِنِّيَ ٱلْقِيَ اِلَىَّ كِتُبُ كَرِيثُمُّ

اِنَّهُ مِنْ سُلَيْمُنَ وَ اِنَّهُ بِسَمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِمْنِ الرَّحِمْنِ الرَّحِمْنِ الرَّ

۲۸۔ لیجا میرا یہ خط اور ڈال دے ان کی طرف مپھر ان کے پاس سے ہٹ آ پھر دیکھ وہ کیا جواب دیتے میں [۳]

79۔ کہنے لگی اے دربار والو میرے پاس ڈالا گیا ایک خط عزت کا

۳۰۔ وہ خط ہے سلیمان کی طرف سے [۲۰] اور وہ یہ ہے شروع اللہ کے نام سے جو بیحد مهربان نہایت رحم والا ہے

## غُ الَّا تَعُلُوا عَلَىَّ وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ ﴿

# الا۔ کہ زور نہ کرو میرے مقابلہ میں اور چلے آؤ میرے سامنے حکمبردار ہوکر [۴۸]

۳۹۔ حضرت سلیان علیہ السلام کا خطا: یعنی سلیانؑ نے ایک خط لکھ کر ہدہد کے حوالہ کیا کہ ملکہ ""سبا" کو پہنچا دے اور جواب لے کر آر اور دیکھنا خطا پہنچا کر وہاں سے ایک طرف ہٹ جانا۔ کیونکہ قاصد کا وہیں سر پر کھڑا رہنا آ داب شاہانہ کے خلاف ہے حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یعنی آپ کو چھپا، لیکن وہاں کا ماجرا دیکھ، ہد ہد خط لے گیا، بلقیس جمال اکیلی سوتی تھی۔ روزن میں سے جاکر اس کے سینہ پر رکھ دیا۔ "" (موضح)

٣٠ بلقيس كا اہل دربار سے مثورہ: بلقيس نے خط پڑھ كراپنے مثيروں اور درباريوں كو جمع كيا، كہنے لگى كہ ميرے پاس يہ خط عجيب طريقہ سے پہنچا ہے ۔ خالبا حضرت سليان كا نام اور ان كى طريقہ سے پہنچا ہے ۔ خالبا حضرت سليان كا نام اور ان كى طريقہ سے مثال عكومت و شوكت كا شہرہ پہلے سے من عكى ہوگى ۔

۳۸۔ خط کا مضمون: ایسا مخضر، جامع اور پر عظمت خط شاید ہی دنیا میں کسی نے لکھا ہو۔ مطلب یہ تھا کہ میرے مقابلہ میں زور آزمائی سے کچھ نہ ہو گا۔ خیریت اسی میں ہے کہ اسلام قبول کرواور حکمبردار ہوکر آدمیوں کی طرح سیدھی انگلیوں میرے سامنے عاضر ہوجاؤ۔ تمہاری شخی اور تکبرمیرے آگے کچھ نہ جلے گی۔

> قَالَتُ يَّايُّهَا الْمَلَؤُا اَفْتُوْنِيَ فِيَّ اَمْرِيُ مَا كُنْتُ قَاطِعَةً اَمْرًا حَتَّى تَشْهَدُوْنِ

> قَالُوًا نَحْنُ أُولُوًا قُوَّةٍ وَّ أُولُوًا بَأْسٍ شَدِيْدٍ لِا مَنُ الْكُمْرُ اللَيْكِ فَانْظُرِي مَاذَا

تَأْمُرِ يُنَ 🚍

قَالَتُ إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً اَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوَا اَعِزَّةَ اَهْلِهَآ اَذِلَّةً وَكَالُونَ ﴿ كَالْمُلُونَ اللَّهُ مَا لُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا لُونَ اللَّهُ مَا لُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا لُونَ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

۳۲۔ کینے لگی اے دربار والو مثورہ دو مجھ کو میرے کام میں میں طے نہیں کرتی کوئی کام تمہارے حاضر ہونے تک[۲۹]

۳۳۔ وہ بولے ہم لوگ زور آور ہیں اور سخت لڑائی والے اور کام تیرے اختیار میں ہے سو تو دیکھ لے جو حکم کرے[۴۰]

۳۷۔ کھنے لگی بادشاہ جب گھستے ہیں کسی بستی میں اسکو خراب کر دیتے ہیں اور کر ڈالتے ہیں وہاں کے سرداروں کو بے عزت اور ایسا ہی کچھ کریں گے

1077

وَ إِنِّى مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِمْ بِهَدِيَّةٍ فَلْظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ ﴿

فَلَمَّا جَآءَ سُلَيْمُنَ قَالَ اَتُمِدُّونَنِ بِمَالٍ ' فَمَآ اللهُ خَيْرُ مِّمَّآ اللهُ خَيْرُ مِّمَّآ اللهُ خَيْرُ مِّمَّآ اللهُ خَيْرُ مِّمَّآ اللهُ عَيْرُ مِّمَّة بِهَدِيَّتِكُمْ تَفْرَحُونَ ﴿

۳۵۔ اور میں بھیجتی ہوں ان کی طرف کچھ تحفہ بھر دیکھتی ہوں کیا جواب لیکر پھرتے میں بھیجے ہوئے [۳]

۳۱۔ پھر جب پہنچا سلیان کے پاس بولا کیا تم میری اعانت کرتے ہو مال سے جواللہ نے مجھ کو دیا ہے بہتر ہے اس سے جو تم کو دیا ہے بلکہ تم ہی اپنے تحفہ سے خوش رہو[۳]

۳۹۔ یعنی مثورہ دوکیا جواب دیا جائے اور کیا کارروائی کی جائے جیسا کہ تمہیں معلوم ہے میں کسی اہم معاملہ کا فیصلہ بدون تمہارے مثورہ کے نہیں کرتی۔

۳۰۔ اہل دربار کا مثورہ: یعنی ہمارے پاس زور وطاقت اور سامان حرب کی کمی نہیں۔ نہ کسی بادشاہ سے دینے کی ضرورت، تیرا عکم ہوتو ہم سلیمان سے جنگ کرنے کے لئے تیار ہیں۔ آگے تو مختار ہے سوچ سمجھ کر عکم دے۔ ہماری گردن اس کے سامنے خم ہو گی۔ معلوم ہوتا ہے کہ درباریوں کی صلاح لرائی کرنے کی تھی مگر ملکہ نے اس میں تعجیل مناسب نہ سمجھی اور ایک بین بین صورت اختیار کی جس کا ذکر آگے آتا ہے۔

الا صفرت سلیان علیہ السلام کیلئے بلقیں کے تحفے: معلوم ہوتا ہے کہ مضمون خطکی عظمت و شوکت اور دوسرے قرائن و آثار سے بلقیں کو یقین ہوگیاکہ اس بادشاہ پر ہم غالب نہیں آ سکتے ۔ اور کم از کم اس کا قوی اخمال تو ضرور تھا۔ اس نے بتلایاکہ ایسی شان و شکوہ رکھنے والے بادشاہوں سے لڑنا کھیل نہیں ۔ اگر وہ غالب آ گئے ( جیباکہ قوی امکان ہے ) تو ملوک و سلاطین کی عام عادت کے موافق تمہارے شہروں کو تہ و بالا کر کے رکھ دیں گے ۔ اور وہ انقلاب ایسا ہوگا جس میں بڑی عزت والے سرداروں کو ذلیل و نوار ہونا پڑے گا ۔ لہذا میرے نزدیک بہتر ہے کہ ہم جنگ کرنے میں جلدی نہ کریں بلکہ ان کی طاقت، طبعی رجھانت، فرعی رقبانت، فوعیت عکومت اور اس بات کا پہتہ لگائیں کہ ان کی دھمکیوں کی پشت پر کون سی قوت کار فرما ہے ۔ اور یہ کہ واقعی طور پر وہ ہم نوعیت عکومت اور اس بات کا پہتہ لگائیں کہ ان کی دھمکیوں کی پشت پر کون سی قوت کار فرما ہے ۔ اور یہ کہ واقعی طور پر وہ ہم معلوم ہوجائے گا ہم اس کے مناسب کارروائی کریں گے ۔ صفرت شاہ صاحب لکھتے میں "بلقیس نے چاہا کہ اس بادشاہ کا شوق معلوم ہوجائے گا ہم اس کے مناسب کارروائی کریں گے ۔ صفرت شاہ صاحب تھے میں "بلقیس نے چاہا کہ اس بادشاہ کا شوق دریافت کرے کس چیز سے ہے ۔ مال، نوبصورت آدمی یا نادر سامان، سب قسم کی چیزیں تحفہ میں بھیجی تھیں ۔

۷۲۔ حضرت سلیمان علیہ السلام کا جواب: یعنی یہ تحفہ تمہیں ہی مبارک رہے کیا تم نے مجھے محض ایک دنیوی بادشاہ سمجھا جو مال و متاع کا لا کچ دیتے ہو تم کو معلوم ہونا چاہئے کہ حق تعالیٰ نے جو روعانی و مادی دولت مجھے عطا فرمائی ہے وہ تمہارے ملک و دولت سے کمیں بڑھ کر ہے ان سامانوں کی ہمیں کیا پروا۔

اِرْجِعُ اِلَيْهِمُ فَلَنَاتِيَنَّهُمْ بِجُنُودٍ لَا قِبَلَ لَهُمُ بِجُنُودٍ لَا قِبَلَ لَهُمُ بِهُا وَ لَنُخْرِجَنَّهُمُ مِّنَهَآ اَذِلَّةً وَ هُمُ طَغِرُونَ عَيْ صَغِرُونَ عَيْ

قَالَ يَانَيُهَا الْمَلَؤُا اَيُّكُمْ يَاْتِينِيْ بِعَرْشِهَا قَبُلَ اَنْ يَاْتُونِيْ مُسْلِمِيْنَ ﴿

قَالَ عِفْرِيْتُ مِّنَ الْجِنِّ اَنَا اتِيْكَ بِهِ قَبْلَ اَنُ تَقُومَ مِنْ مَّقَامِكَ ۚ وَ اِنِّيُ عَلَيْهِ لَقَوِيُّ اَمِيْنُ عَلَيْهِ لَقَوِيُّ اَمِيْنُ هَ

قَالَ الَّذِي عِنْدَةً عِلْمُ مِّنَ الْكِتْبِ اَنَا اتِيكَ فِهِ قَبْلَ اَنْ يَرْتَدَّ اِلَيْكَ طَرُفُكُ فَكَ فَلَمَّا رَاهُ مِنْ قَبْلِ اَنْ يَرْتَدَّ اللَيْكَ طَرُفُكُ فَكَ فَلَمَّا رَاهُ مُسْتَقِرًا عِنْدَةً قَالَ هٰذَا مِنْ فَضُلِ رَبِي لَيْ مُسْتَقِرًا عِنْدَةً قَالَ هٰذَا مِنْ فَضُلِ رَبِي لَيْ لَيَبْلُونِيٓ اَشُكُرُ اَمْ اَكُفُرُ وَمَنْ شَكَرَ لِيَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَمَنْ شَكَرَ فَانَّ رَبِي فَانَّ مَا يَشُكُرُ لِنَفْسِه وَمَنْ كَفَرُ فَإِنَّ رَبِي فَانَّ رَبِي عَنْ كُر يَنْ كُور يَنْ كُونَ وَلَانَ رَبِي عَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

٣٠ - پھر جا ان کے پاس اب ہم پہنچتے ہیں ان پر ساتھ اشکروں کے جنکا مقابلہ نہ ہو سکے ان سے اور نکال دیں گے ان کو وہاں سے بے عزت کر کر اور وہ خوار ہوں گر [٢٣]

۳۸۔ بولا اے دربار والو تم میں کوئی ہے کہ لے آوے میرے پاس اس کا تخت پہلے اس سے کہ وہ آئیں میرے پاس مکم بردار ہوکر [۳۳]

۳۹۔ بولا ایک دیو جنوں میں سے میں لائے دیتا ہوں وہ تجمکو پہلے اس سے کہ تواٹھے اپنی عبگہ سے [<sup>۳۵</sup>] اور میں اس پر زورآ ور ہوں معتبر [۳۸]

۲۰۔ بولا وہ شخص جس کے پاس تھا ایک علم کتاب کا میں لائے دیتا ہوں تیرے پاس اسکو پہلے اس سے کہ میں لائے دیتا ہوں تیری آنکھ[۲۰] پھر جب دیکھا اسکو دھرا ہوا اپنے پاس کھا یہ میرے رب کا فضل ہے [۴۸] میرے جانبی کوکہ میں شکر کرتا ہوں یا ناشکری [۴۹] اور جو کوئی شکر کرے سو شکر کرے اپنے واسطے اور جو کوئی ناشکری کرے سومیرارب بے پروا ہے کرم والا [۴۰]

۱۹۳۰ ملے کا ارادہ: یعنی قیدی بنیں گے، جلاوطن ہوں گے اور ذلت و نواری کے ساتھ دولت و سلطنت سے دست بردار ہونا رپوے گا۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں اور کسی پیغمبر نے اس طرح کی بات نہیں فرمائی، سلیان کو حق تعالیٰ کی سلطنت کا زور تھا جو یہ فرمایا۔

۱۹۷۸ بلقیں کی اطاعت والقیاد: قاصد نے واپس جاکر پیغام جنگ پہنچا دیا۔ بلقیں کو یقین ہوگیا کہ یہ کوئی معمولی بادشاہ نہیں ان کی قوت خدائی زور سے ہے۔ جدال و قال سے کچھ فائدہ نہ ہوگا، نہ کوئی حید اور زور ان کے روبرو چل سکتا ہے۔ آخر اظہار اطاعت و القیاد کی غرض سے بڑے سازوسامان کے ساتھ حضرت سلیان کی خدمت میں عاضری دینے کے لئے روانہ ہوگئن۔ جب ملک فام کے قریب پہنچی، حضرت سلیان نے اپنے درباریوں سے فرمایا کوئی ہے جو بلقیں کا تخت شاہی اس کے پہنچنے سے پیشتر میرے سامنے عاضر کر دے۔ اس میں بھی حضرت سلیان کو کئی طرح بلقیس پر اپنی خداداد عظمت و قوت کا اظہار مقصود تھا۔ تا وہ سمجھ لے کہ یہ زے بادشاہ نہیں، کوئی اور فوق العادت باطنی طاقت بھی اپنے ساتھ رکھتے ہیں۔ (تنبیہ) قبل اُن یَّا آئدُوْ نِئ مُسْلِمِیٹن سے معلوم ہواکہ اسلام وانقیاد سے پہلے حربی کا مال مباح ہے۔

۷۵۔ تخت لانے کیلئے جن کا اصرار: حضرت سلیان کا دربار روزانہ ایک معین وقت تک لگتا تھا۔ مطلب یہ ہے کہ اس سے پہلے کہ آپ دربار سے اٹھ کر جائیں، میں تخت کو عاضر کر سکتا ہوں، مگر اس کو پھر کچھ عرصہ لگتا۔ حضرت سلیان اس سے بھی زیادہ جلدی چاہئے تھے۔

۴۹۔ ""زور آور ہوں"" یعنی اپنی قوت بازو سے بہت جلد اٹھا کر لا سکتا ہوں، اللہ نے مجھ کو قدرت دی ہے اور ""معتبر ہوں" یعنی اس میں خیانت یذکروں گا۔ کہتے ہیں تخت بہت بیش قیمت تھا، سونے چاندی کا اور لعل وجواہر جڑے تھے۔

۱۹۷۱ ایک صحابی کا پیٹم زدن میں سخت لانے کا وحدہ: راج یہ ہی معلوم ہوتا ہے کہ وہ شخص صفرت سلیان کا صحابی اور وزیر آصف بن برخیا ہے جو کتب سماویہ کا عالم اور اللہ کے اسماء اور کلام کی تاثیر سے واقعت تھا، اس نے عرض کیا کہ میں چٹم زدن میں تخت کو عاضر کر سکتا ہوں۔ آپ کسی طرف دیکھئے، قبل اس کے آپ ادھر سے نگاہ ہٹائیں شخت آپ کے سامنے رکھا ہوگا۔ ۲۸۔ کرامت اللہ کا فعل ہے: یعنی یہ ظاہر کے اسباب سے نہیں آیا، اللہ کا فصل ہے کہ میرے رفیق اس درجہ کو پہنچہ، جن سے ایسی کرامات ظاہر ہونے لگیں۔ اور چونکہ ول کی خصوصا صحابی کی کرامت اس کے نبی کا معجزہ اور اس کے اتباع کا ثمرہ ہوتا ہے اس کے خضرت سلیمان پر بھی اس کی شکر گذاری عائد ہوئی، (شنبیہ) معلوم ہوا کہ اعجاز وکرامت فی الحقیقت خداوند قدیر کا فعل ہے جو ول یا نبی کے ہاتھ پر خلاف معمول ظاہر کیا جاتا ہے۔ پس جس کی قدرت سے صورج یا زمین کا کرہ ایک لمحہ میں ہزاروں میل

کی میافت کے کر لیتا ہے اسے کیا مشکل ہے کہ تخت بلقیں کو پلک جھپکنے میں ""مارب"" سے "" شام "" پہنچا دے۔ عالانکہ تخت بلقیں کو سورج اور زمین سے ذرہ اور پہاڑکی نسبت ہے۔

89۔ صرت سلیان علیہ السلام کا شکر: صرت سلیان ہر ہر قدم پر حق تعالیٰ کی نعمتوں کو پہچانتے اور ہمہ وقت شکر گذاری کے لئے تیار رہتے تھے۔ گویا یہ اِغْمَلُو اللَّ دَاؤَ دَشُکُرًا کے عکم کی تعمیل تھی۔

۔ ۔ یعنی شکرگذاری کا نفع شاکر ہی کو پہنچتا ہے کہ دنیا وآخرت میں مزید انعامات مبذول ہوتے ہیں، ناشکری کرے گا تو خدا کا کیا نقصان، وہ ہمارے شکریوں سے قطعا بے نیاز اور بذات خود کامل الصفات اور منبع الکمالات ہے ہمارے کفران نعمت سے اس کی کسی صفت کالیہ میں کمی نہیں آ جاتی۔ یہ بھی اس کا کرم ہے کہ ناشکروں کو فورًا سزا نہیں دیتا۔ ایسے کریم کی ناشکری کرنے والا پرلے درجہ کا بیجیا اور احمق ہے۔

قَالَ نَكِّرُوا لَهَا عَرُشَهَا نَنُظُرُ اَتَهُتَدِیِّ اَمُ تَكُونُ مِنَ الَّذِیْنَ لَا یَهْتَدُونَ 🕾

فَلَمَّا جَآءَتُ قِيْلَ اَهْكَذَا عَرُشُكِ فَقَالَتُ كَانَّهُ هُوَ وَ اُوْتِيْنَا الْعِلْمَ مِنْ قَبْلِهَا كَانَّهُ هُوَ وَ اُوْتِيْنَا الْعِلْمَ مِنْ قَبْلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِیْنَ ﴿

وَ صَدَّهَا مَا كَانَتُ تَّعْبُدُ مِنَ دُوْنِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

الا۔ کہا روپ بدل دکھلاؤ اس عورت کے آگے اسکے تخت کا سمجھ پاتی ہے یا ان لوگوں میں ہوتی ہے جن کو سمجھ نہیں [۵]

۲۷۔ پھر جب وہ آپہنچی کسی نے کھا کیا ایسا ہے تیرا تخت بولی گویا یہ وہی ہے [۵۲] اور ہم کو معلوم ہو چکا پہلے سے اور ہم ہو چکے عکم بردار [۵۲]

۳۳۔ اور روک دیا اس کو ان چیزوں سے جو پوجتی تھی اللہ کے سوائے البتہ وہ تھی منکر لوگوں میں [۵۴]

 ۵۳۔ حضرت بلقیں کا قبول حق: یعنی اس معجزہ کی عاجت نہ تھی، ہم کو پہلے ہی یقین ہو چکا تھا کہ سلیان محض بادشاہ نہیں، اللہ کے مقرب بندہ ہیں، اوراسی لئے ہم نے فرمانبرداری اور تسلیم وانقیاد کارستہ اختیار کیا۔

۱۵۰ یعنی حق تعالیٰ یا سلیان نے حق تعالیٰ کے عکم سے ملکہ بلقیس کو آفتاب وغیرہ کی پرستش سے روک دیا۔ جس میں وہ بمعیت اپنی قوم کے مبتلا تھی۔ یا بیہ مطلب ہے کہ سلیان کی خدمت میں عاضر ہونے تک جو علانیہ اسلام کا اظہار نہیں کیا اس کا سبب یہ جھوٹے معبودوں کے خیال اور قوم کفار کی تقلید و صحبت نے اس کو ایسا کرنے سے روک رکھا تھا نبی کی صحبت میں پہنچ کر وہ روک جاتی رہی۔ ورنہ سلیان کی صداقت کا اجالی علم اس کو پہلے ہی ہو چکا تھا۔

قِيْلَ لَهَا ادْخُلِي الصَّرْحَ فَلُمَّا رَاتَهُ حَسِبَتُهُ لُجَّةً وَ كَشَفَتُ عَنْ سَاقَيْهَا فَالَ حَسِبَتُهُ لُجَّةً وَ كَشَفَتُ عَنْ سَاقَيْهَا فَالَ النَّهُ صَرْحُ مُّمَرَّ دُمِّنْ قَوَارِيْرَ لَمْ قَالَتُ رَبِ النَّهُ صَرْحُ مُّمَرَّ دُمِّنْ قَوَارِيْرَ لَمْ قَالَتُ رَبِ النِّي ظَلَمْتُ نَفْسِئ وَ اسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمُنَ اللَّهِ رَبِ الْعُلَمِيْنَ اللَّهِ وَ السَلَمْتُ مَعَ سُلَيْمُنَ اللَّهِ وَ السَلَمْتُ مَعَ سُلَيْمُنَ اللَّهِ وَ السَلَمْتُ مَعَ سُلَيْمُنَ اللَّهُ اللَّهُ وَ السَلَمْتُ مَعَ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُلْلُلُولُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ

وَلَقَدُ اَرُسَلُنَا إِلَى تَمُوْدَ اَخَاهُمُ طلِحًا اَنِ اعْبُدُوا اللهَ فَإِذَا هُمْ فَرِيَقْنِ يَخْتَصِمُونَ اعْبُدُوا اللهَ فَإِذَا هُمْ فَرِيَقْنِ يَخْتَصِمُونَ

اللہ کے کہا اس عورت کو اندر چل محل میں پھر جب دیکھا اسکو خیال کیا کہ وہ پانی ہے گہرا اور کھولیں جب دیکھا اسکو خیال کیا کہ وہ پانی ہے گہرا اور کھولیں اپنی پنڈلیاں [۵۵] کہا یہ توایک محل ہے جڑے ہوئے میں اس میں شیشے [۵۲] بولی اے رب میں نے براکیا ہے اپنی جان کا اور میں حکم بردار ہوئی ساتھ سلیان کے ہان کا اور میں حکم بردار ہوئی ساتھ سلیان کے اللہ کے آگے جورب ہے سارے جمان کا [۵۸] مالے جھائی صالح کو کہ بندگی کرو اللہ کی پھر وہ تو دو فرقے ہو کر صالح کو کہ بندگی کرو اللہ کی پھر وہ تو دو فرقے ہو کر لئے جھگونے نے [۵۸]

۵۵۔ یعنی پانی میں گھنے کے لئے پائنچ پڑھا لئے جیسے عام قاعدہ ہے کہ پانی کی گہرائی پوری طرح پر معلوم نہ ہو تو گھنے والا شروع میں بائنچ پڑھا لیتا ہے۔

۵۱۔ صرت بلقیں کا ایک اور امتحان: صرت سلیان دیوان خانہ میں بلیٹے تھے۔ اس میں پھروں کی جگہ شیشے کا فرش تھا۔ صاف شیشہ دور سے نظر آنا کہ پانی اہرارہا ہے۔ اور ممکن ہے شیشہ کے نیچے واقعی پانی ہو، یعنی حوض کو شیشہ سے پاٹ دیا ہواس نے پانی میں گھنے کے لئے پنڈلیاں کھولیں۔ سلیان نے پکارا کہ یہ شیشہ کا فرش ہے، پانی نہیں۔ اس کو اپنی عقل کا قصور اور

ان کی عقل کا کال معلوم ہوا۔ سمجھی کہ دین میں بھی جو یہ سمجھیں وہ ہی صبح ہو گا۔ اور یہ بھی پنۃ لگ گیا کہ جس سازوسامان پر اس کی قوم کو ناز تھا، یہاں اس سے بڑھ کر سامان موجود ہے۔ گویا سلیانؑ نے اس کو متنبہ فرما دیا کہ آفتاب و ستاروں کی چک پر مفتوں ہو کر انہیں خدا سمجھ لینا ایسا ہی دھوکہ ہے جیسے آدمی شیشہ کی چک دیکھ کریانی گان کر لے۔

۵۵۔ صرت بلقیں کی شرک سے توبہ: یعنی اے پروردگار! میں تیری عکم بردار ہوکر سلیان کا راسۃ اختیار کرتی ہوں، اب تک میں نے اپنی جان پر بڑا ظلم کیا کہ شرک و کفر میں مبتلا رہی، اب اس سے تائب ہوکر تیری بارگاہ ربوبیت کی طرف رجوع کرتی ہوں۔ ۵۸۔ صرت صالح علیہ السلام کی بعثت: یعنی ایک ایان والے اور ایک منکر، جیسے مکہ کے لوگ پیغمبر کے آنے سے جھڑنے لگے۔ قوم ""مُود" کے جھڑنے کی قدرے تفصیل مورہ ""اعرف" کی ان آیات میں گذر چکی۔ قالَ الْمَلَا الَّذِیْنَ السَّنَکُمَرُو ا مِنْ قَوْمِ اللَّذِیْنَ السَّنَکُمَرُو ا مِنْ قَوْمِ اللَّذِیْنَ السَّنُحْمِ فِفُو اللَّمِنَ امْنَ مِنْ هُمْ اللَّذِیْنَ السَّنَکُمَرُو ا مِنْ قَوْمِ اللَّذِیْنَ السَّنُحْمِ فِفُو اللِمَنْ امْنَ مِنْ هُمْ اللَّذِیْنَ

قَالَ يَقَوْمِ لِمَ تَسْتَعُجِلُونَ بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ النَّهَ يَعْتَةِ قَبْلَ اللَّهَ لَعَلَّكُمُ اللَّهُ لَعْلَا لَعَلَيْكُمُ اللَّهُ لَعَلَيْكُمُ اللَّهُ لَعَلَيْكُمُ اللَّهُ لَعَلَيْكُمُ اللَّهُ لَعَلَيْكُمُ اللَّهُ لَعَلَيْكُمُ اللَّهُ لَعَلَيْلُ لَا لَهُ اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَّكُمُ اللَّهُ لَعَلَّكُمُ اللَّهُ لَعَلَّكُمُ اللَّهُ لَعَلَّكُمُ اللَّهُ لَعَلَيْكُمُ اللَّهُ لَعَلَيْكُمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَعَلَيْكُمُ اللَّهُ لَعَلَيْكُولُ الللّهُ لَعَلَيْكُمُ اللّهُ لَعَلَيْكُمُ اللّهُ لَعَلَيْكُمُ اللّهُ لَعَلَيْكُمُ اللّهُ لَعَلَيْكُمُ اللّهُ لَعَلَيْكُمُ اللّهُ لَا اللّهُ لَعَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ ال

قَالُوا اطَّيَّرُنَا بِكَ وَبِمَنُ مَّعَكَ فَقَالَ طَالُوا اطَّيْرُنَا بِكَ وَبِمَنُ مَّعَكَ فَقَالُونَ طَيِرُكُمْ عِنْدَ اللهِ بَلَ انْتُمْ قَوْمُر تُفْتَنُونَ صَلَى انْتُمْ قَوْمُر تُفْتَنُونَ

وَكَانَ فِي الْمَدِيْنَةِ تِسْعَةُ رَهَطٍ يُّفُسِدُوْنَ فِي الْاَرْضِ وَ لَا يُصْلِحُوْنَ ﴿

۲۹۔ کہا اے میری قوم کیوں جلدی مانگتے ہو برائی کو پہلے بھلائی سے کیوں نہیں گناہ بخثواتے اللہ سے شاید تم پر رحم ہو جائے [۵۹]

۷۷۔ بولے ہم نے منوس قدم دیکھا تجھ کو اور تیرے ساتھ والوں کو [۲۰] کہا تمہاری بری قسمت اللہ کے پاس ہے [۳] کہا تمہاری بری قسمت اللہ کے پاس ہے [۳]

۴۸۔ اور تھے اس شہر میں نوشخض کہ خرابی کرتے ملک میں اوراصلاح یہ کرتے [۱۳]

89۔ قوم کو فعائش: صنرت صالح نے ان کو بہت سمجھایا ہرطرح فعائش کی اور آخر میں عذاب کی دھمی دی جس پر وہ کھنے لگے یا طلب کے ان کو بہت سمجھایا ہرطرح فعائش کی اور آخر میں عذاب کی دھمی دی جس پر لے آدیر کس یا طلب کے ان کو بہت میں کام آئے۔ الے بات کی ہے صفرت صالح نے فرمایا کہ مجمع ایان و توبہ اور جھلائی کی راہ تو افتتیار نہیں کرتے جو دنیا و آخرت میں کام آئے۔ الے

برائی طلب کرنے میں جلدی مجارہے ہو۔ برا وقت آ پڑے گا تو ساری طمطراق ختم ہو جائے گی۔ ابھی موقع ہے کہ گناہوں سے توبہ کر کے محفوظ ہو جاؤ۔ کیوں توبہ واستغفار نہیں کرتے جو حق تعالیٰ عذاب کی جگہ اپنی رحمتیں تم پر بازل فرمائے۔

۲۰۔ یعنی جب سے تیرا منحوس قدم آیا ہے اور یہ باتیں شروع کی ہیں ہم پر قط وغیرہ کی سختیاں 'پڑتی جاتی ہیں اور گھر گھر میں لڑائی جھگڑے شروع ہوگئے۔

۱۱۔ یعنی یہ سختیاں یا برائیاں میری وجہ سے نہیں تمہاری بدقسمتی سے ہیں جواللہ تعالیٰ نے تمہاری شرارتوں اور بداعالیوں کے سبب سے مقدر کی ہیں۔

۱۲ یعنی کفرکی شامت سے تم پر سختی پڑی ہے کہ دیکھیں سمجھتے ہویا نہیں۔

۳۳۔ نو(۹) مفیدین: یہ نوشخص شاید نو جاعنوں کے سردار ہوں گے جن کا کام ملک میں فیاد پھیلانے اور خرابی ڈالنے کے سوا کچھ نہ تھا۔ اصلاح و درستی کی طرف ان کا قدم کبھی نہ اٹھتا تھا۔ مکہ میں بھی کافروں کے نو سردار تھے جو ہمہ وقت اسلام کی پخ کنی اور پینمبرکی دشمنی میں ساعی رہتے تھے۔ بعض مفیرین نے ان کے نام لکھے ہیں۔

وَ مَكُرُوا مَكُرًا وَّ مَكَرُنَا مَكُرًا وَّهُمُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ إِلَا يَشْعُرُونَ ﴿ إِلَا يَشْعُرُونَ ﴿ إِلَا يَشْعُرُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّ

فَانُظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ مَكْرِهِمُ النَّا دَمَّرُ النَّا دَمَّرُ الْهُمُ وَقَوْمَهُمُ اَجْمَعِينَ ﴿

ا میں۔ بولے کہ آپ میں قیم کھاؤاللہ کی کہ البتہ رات کو جا پڑیں ہم اس پر اسکے گھر پر پھر کہدیں گے اسکے دعویٰ کرنے والے کو ہم نے نہیں دیکھا جب تباہ ہوا اس کا گھراور ہم بیثک سے کہتے ہیں [۱۳]

۵۰۔ اور انہوں نے بنایا ایک فریب اور ہم نے بنایا ایک فریب اور انکو خبر مذہوئی [۱۵]

ا۵۔ پھر دیکھ لے کیبا ہوا انجام انکے فریب کا کہ ہلاک کر ڈالا ہم نے انکواور انکی قوم کو سب کو [۲۶]

۱۳- حضرت صالح علیہ السلام کے قتل کی سازش: یعنی آئیں میں معاہدے اور علف ہوئے کہ سب ملکر رات کو حضرت صالح کے گھر پر ٹوٹ پڑواور کسی کوزندہ نہ چھوڑو۔ مچھر جب کوئی ان کے خون کا دعویٰ کرنے والا کھڑا ہو تو کہہ دینا ہمیں خبر نہیں۔ ہم پھ کہتے ہیں کہ اس گھر کی تباہی ہماری آئکھوں نے نہیں دیکھی۔ گویا ہم خود تو ایسی حرکت کیا کرتے اس وقت موقع پر موجود بھی نہ تھے۔ اس طرح کی متفقہ سازش اور دروغ گوئی سے ہم میں ایک بھی ملزم نہ ٹھہر سکے گا جس سے انکے حایتی نون بہا وصول کریں۔

10- ناسمجھی میں اپنی ہلاکت کا سامان: ان کا مکر تو وہ جھوٹی سازش تھی اور خدا کا مکر تھا ان کو ڈھیل دینا کہ خوب دل کھول کر اپنی شرارتوں کی تنگمیل کر لیں۔ تا مستحق عذاب عظیم ہونے میں کوئی حجت و عذر باقی نہ رہے۔ وہ سمجھ رہے تھے۔ کہ ہم حضرت صالح کا قصہ ختم کر رہے ہیں، یہ خبر نہ تھی کہ اندر اندر ان ہی کی جڑکٹ رہی ہے اور ان ہی کا قصہ ختم ہورہا ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ "ان کی ہلاکت نہیں آتی ""۔

17۔ نو(۹) مفیدین کی سازش اور ہلاکت؛ ان نواشخاص نے اول اتفاق کر کے اونٹنی کو ہلاک کیا۔ حضرت صالح نے فرمایا کہ اب تین دن سے زیادہ مملت نہیں عذاب آگر رہے گا۔ تب آپ میں شھرایا کہ ہم تو خیر تین دن کے بعد ہلاک کئے جائیں گے ان کا تین دن سے پہلے ہی کام تمام کر دو۔ چنانچ شب کے وقت حضرت صالح کے گھر پر چھاپہ مارنے اور ان کو مع اہل و عیال کے قتل کرنے کا ادادہ کیا۔ یہ نوآدمی اس ناپاک مقصد کے لئے تیار ہو کرنگلے باقی کفار ان کے تابع یا معین تھے۔ حق تعالیٰ نے حضرت صالح کی حفاظت فرمائی۔ فرشتوں کا بہرہ لگا دیا، آخر وہ تو عذاب سماوی سے تباہ ہوئے اور اپنے ساتھ قوم کو بھی تباہ کرایا۔

فَتِلُكَ بُيُوْتُهُمُ خَاوِيَةً بِمَا ظَلَمُوا اللهِ إِنَّ فِي الْمُوا اللهِ اللهُ فِي الْمُؤْنَ فَي اللهُ لَايَةً لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ اللهِ اللهَ اللهُ ا

وَ أَنُجَيْنَا الَّذِينَ امَنُوْا وَ كَانُوُا يَتَّقُونَ ﴿

وَ لُوْطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِ آَ اَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ وَ اَنْتُمُ تُبُصِرُونَ ﴿
اَنْتُمُ تُبُصِرُونَ ﴿

اَيِنَّكُمُ لَتَانُّوْنَ الرِّجَالَ شَهُوَةً مِّنُ دُوْنِ النِّسَاءِ لَّ بَلُ اَنْتُمُ قَوْمُ تَجُهَلُوْنَ ﴿

انکے انکار کے آ<sup>۱۷</sup> البتہ اس میں نشانی ہے ان لوگوں کے لئے جوجانتے میں <sup>۱۸</sup>]

۵۳۔ اور بچا دیا ہم نے ان کو جو یقین لائے تھے اور بچتے رہے تھے [19]

۵۴۔ اور لوط کو جب کہا اس نے اپنی قوم کو کیا تم کرتے ہونی اور تم دیکھتے ہون<sup>(۱)</sup>

۵۵۔ کیا تم دوڑتے ہو مردوں پر للجا کر عورتوں کو چھوڑ کر کوئی نہیں تم لوگ بے سمج<sub>ھ ہو</sub>[۱۰] ٦٤ - ثمود کی بستیوں کے کھنڈر: مکہ والے شام کا سفر کرتے تو راسۃ پر ""وادی القریٰ" میں ثمود کی بستیوں کے کھنڈر دیکھتے تھے فَتِلْكَ بُیُو تُھُمْ خَاوِ يَدًّ الْحَ مِیں ان ہی کی طرف اشارہ ہے۔

۱۸ یعنی جانے والوں کو چاہئے کہ ان واقعات ہائلہ سے عبرت حاصل کریں۔

19۔ مومنین کی عذاب سے حفاظت: یعنی حضرت صالح کے رفقاء جوایان لائے اور کفرو عصیان سے بچتے تھے، ہم نے ان کو عذاب کی لپیٹ سے بچا دیا۔ غداکی قدرت دیکھوا مومن و کافررلے ملے ایک بستی میں رمیں مگر عذاب آنا ہے تو چن چن کر کافروں کو ہلاک کرتا ہے۔ مومن کو نہیں چھوا۔

٠٠ ـ يعنی ديکھتے ہو کيبا برا اور گندہ کام ہے۔

ا>۔ قوم لوط کی بے حیائی: یعنی تم سمجھتے نہیں کہ اس بے حیائی کا انجام کیا ہونے والا ہے، پر لے درجہ کے جاہل اور احمق ہو۔

۵۶۔ پھر اور کچھ جواب یہ تھا اس کی قوم کا مگریہی کہ کتے تھے نکال دو لوط کے گھر کو اپنے شہر سے یہ لوگ میں ستھرے رہا چاہتے [۲۰]

۵۰۔ پھر بچا دیا ہم نے اسکواور اسکے گھر والوں کو [۴۶] مگر

اسکی عورت مقرر کر دیا تھا ہم نے اسکو رہ جانے

فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِةَ إِلَّا اَنُ قَالُوَا اَخْرِجُوَا اللَ لُوطِ مِّنُ قَرْيَتِكُمُ ۚ إِنَّهُمُ انْكُمُ أَالُوطٍ مِّنُ قَرْيَتِكُمُ ۚ إِنَّهُمُ انْنَاشُ يَّتَطَهَّرُونَ ﴿

فَانُجَيْنُهُ وَ اَهْلَةً إِلَّا امْرَاتَةٌ "قَدَّرُنْهَا مِنَ النُجَيْنُهُ قَدَّرُنْهَا مِنَ النَّا الْمُرَاتَةُ "قَدَّرُنْهَا مِنَ النَّا الْمُرِيْنَ عَ

طرو اور برسا دیا ہم نے ان پر برساؤ پھر کیا برا برساؤ تھا ان ڈرائے ہوؤل کا [۴۵]

والوں میں [۴۶]

وَ اَمْطَرُنَا عَلَيْهِمُ مَّطَرًا ۚ فَسَاءَ مَطَرُ

قُلِ الْحَمْدُ لِلهِ وَسَلَمُ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ الْحَمْدُ اللهِ وَسَلَمُ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى أَللهُ خَيْرُ امَّا يُشْرِكُوْنَ اللهِ

۵۹۔ تو کہ تعربیت ہے اللہ کو اور سلام ہے اس کے بندوں پر جن کو اس نے پیند کیا [۲۰] بھلا اللہ بہتر ہے یا جنکو وہ شریک کرتے ہیں [۲۰]

۷۶ یعنی اپنے کو بڑا پاک وصاف بنانا چاہتے ہیں۔ پھر ہم ناپاکوں میں ان کا کیا کام۔

<mark>7)۔</mark> یعنی انہیں تباہ کر کے انہیں بچالیا۔

🗛 ۔ یعنی حضرت لوط کی بیوی جوان بدمعاشوں کی اعانت کرتی تھی، وہ بھی ہلاک ہونے والوں کے ساتھ ڈھیر ہوگئے۔ ۔

۵>۔ قوم لوط کا انجام ان واقعات سے عبرت: یعنی آسمان سے پھر برسائے اور شہر کا تختہ الٹ دیا۔ حضرت شاہ صاحب مذکورہ بالا تین قصوں پر تبصرہ کرتے ہوے لکھتے ہیں کہ حضرت سلیان کے قصہ میں فرمایا "ہم لائیں گے لشکر جس کا سامنا نہ کر سکیں گ وہ ہی بات ہوئی رسول میں اور مکہ والوں میں ۔ اور حضرت صالح پر نوشض متفق ہوئے کہ رات کو جا پڑیں ۔ اللہ نے ان کو بچایا اور ان کو غارت کیا مکہ کے لوگ بھی یہ ہی چاہ چکے، لیکن نہ بن پڑا جس رات حضرت نے ہجرت کی، کتنے کا فر حضرت کا گھر گھیر بیٹے تھے کہ صبح کو اندھیرے میں نکلیں تو سب ملکر مار لیں ۔ (کسی ایک کو نون بہا نہ دینا پڑے) حضرت صاف نج کر نکل گئے۔ ان کو نہ سوجھا۔ اور قوم لوط نے چاہا کہ چینم ہر کو شہر سے نکال دیں، یہ ہی مکہ والے بھی چاہ چکے ۔ اللہ نے آپ سے نکانا بتایا کہ خود اپنے افتیار سے شہر چھوڑکر نکل جاؤاورا ہی میں کام نکالا۔

73۔ خطبہ حدوثناء: قصص سے فارغ ہوکر آگے آلله کی گئی اگا گیشی کُون سے توحید کا بیان فرمانا ہے۔ یہ الفاظ بطور خطبہ کو تعلیم فرمائے جو بیان شروع کرنے سے قبل ہونا چاہئے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ "اللہ کی تعربیت اور پیغمبر پر سلام بھیج کر اگلی بات شروع کرنی لوگوں کو سکھلا دی "" (موضح) اور بعض مفیرین کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے جو کالات واحیانات اوپر بضمن قصص میں مذکور ہوئے ہیں ان پر پیغمبر کو حکم ہوا کہ اللہ کی حمد و ثناء کریں اور شکر بجا لائیں اور اس کے مقبول بندوں پر جن میں سے بعضوں کا اوپر نام لیا گیا ہے۔ سلام بھیجیں۔

>> توحید کا بیان: یمال سے توحید کا وعظ شروع کیا گیا ہے۔ یعنی قصص مذکورہ بالا سن کر اور دلائل تکوینیہ و تنزیلیہ میں غور کر کے تم ہی بتلاؤ کہ ایک غدائے وحدہ لا شریک لهٔ کا ماننا بہتر اور نافع اور معقول ہے یا اس کی غدائی میں اس کی عاجز ترین مخلوق کو شریک مشمرانا۔ یہ مسئلہ اب کچھ ایسا مشکل تو نہیں رہا جس کا فیصلہ کرنے میں کچھ دقت ہویا دیر لگے۔ تاہم مزید تذکیر و تنبیہ کی غرض سے آگے اللہ تعالیٰ کی بعض شئون وصفات بیان کی جاتی میں جو توحید پر دال میں۔

اَمَّنُ خَلَقَ السَّمُوتِ وَالْاَرْضَ وَ اَنْزَلَ لَكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ مَاءً فَانْبَتْنَا بِهِ حَدَايِقَ لَكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ مَاءً فَانْبَتْنَا بِهِ حَدَايِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَا كَانَ لَكُمْ اَنْ تُنْبِتُوا فَاتَ بَهْجَةٍ مَا كَانَ لَكُمْ اَنْ تُنْبِتُوا شَجَرَهَا مَا عَالَهُ مَّعَ اللهِ مَ بَلُ هُمْ قَوْمُ لَنَعُدِلُونَ اللهِ مَا عَالَهُ مَعَ اللهِ مَا بَلُ هُمْ قَوْمُ لَيَعُدِلُونَ اللهِ اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

اَمَّنُ جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَّ جَعَلَ خِللَهَا الْأَرْضَ قَرَارًا وَّ جَعَلَ خِللَهَا الْهُرًا وَ جَعَلَ بَيْنَ اللهُرًا وَ جَعَلَ بَيْنَ اللهُرَّا وَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

- 1. بھلا کس نے بنائے آسمان اور زمین اور آثار دیا تمہارے لئے آسمان سے پانی پھراگائے ہم نے اس سے باغ رونق والے تمہارا کام نہ تناکہ اگاتے ان کے درخت [۸۸] اب کوئی اور عاکم ہے اللہ کے ساتھ کوئی نہیں وہ لوگ راہ سے مڑتے ہیں [۹۰]

اور بھلا کس نے بنایا زمین کو ٹھرنے کی جگہ [ ۱۰] اور بنائیں اس کے بیچ میں ندیاں اور رکھے اسکے ٹھرانے کو بنائیں اس کے بیچ میں ندیاں اور رکھے اسکے ٹھرانے کو بوچھ [ ۱۸] اور رکھا دو دریا میں پر دہ [ ۱۸] اب کوئی اور عاکم ہے اللہ کے ساتھ کوئی نہیں بہتوں کوان میں سمجھ نہیں ہے۔ اللہ کے ساتھ کوئی نہیں بہتوں کوان میں سمجھ نہیں

۸ک۔ اللہ کی قدرت کے مظاہر: سرے سے درخوں کا اگانا تہمارے اختیار میں نہیں ۔ چہ جائیکہ اسکا بچمول پھل لانا اور بارآور کرنا۔
 ۹۵۔ مشرکین کی بے راہ روی: یعنی تمام دنیا جانتی ہے اور خود یہ مشرکین بھی مانتے میں کہ زمین و آسمان کا پیدا کرنا، بارش برسانا، درخت اگانا، بجزاللہ تعالیٰ کے کسی کا کام نہیں ۔ چنانچہ دوسری جگہ قرآن میں ان کا اقرار واعتراف مذکور ہے پھر یہماں تک پہنچ کر راست سے کیوں کترا جاتے ہیں ۔ جب اللہ کے مواکوئی ہستی نہیں جو خلق و تدبیر کر سکے یا کسی چیز کا متعقل اختیار رکھے، تواس کی راست و معبودیت میں وہ کس طرح شریک ہوجائے گی ۔ "عبادت" انتہائی تذلل کا نام ہے، مووہ اسی کی ہونی چاہئے جوانتہائی درجہ میں کامل اور بااختیار ہو۔ کسی ناقص یا عاجز مخلوق کو معبودیت میں خالق کے برابر کر دینا انتہائی ظلم اور ہٹ دھرمی ہے۔
 ۸۰۔ یعنی آدمی اور جانوروں کی قیام گاہ ہے ۔ آرام سے اس پر زندگی بسرکرتے اور اس کے محاصل سے منتفع ہوتے ہیں ۔
 ۸۰۔ یعنی آدمی اور جانوروں کی قیام گاہ ہے ۔ آرام سے اس پر زندگی بسرکرتے اور اس کے محاصل سے منتفع ہوتے ہیں ۔
 ۸۱۔ یعنی تیماڑرکھ دئے ناکہ شمری رہے، کیکیائے نہیں ۔

٨٢ ـ اس كى تحقيق قريب ہى موره " فرقان " ميں گذر على ـ آيت وَهُوَ الَّذِيْ مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هٰذَا عَذْبُ فُرَاتُ وَهٰذَا مِلْحُ أُجَاجُ وَ جَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخًا وَّ حِجْرًا مَّحْجُوْرًا كافائده ملاظ كرليا بائے ـ ۸۳۔ یعنی کوئی اور با اختیار ہتی ہے جس سے یہ کام بن پڑیں اور اس بناء پر وہ معبود بننے کے لائق ہو۔ جب نہیں تو معلوم ہوا کہ یہ مشرکین محض جالت اور ناسمجھی سے شرک و مخلوق پرستی کے غار عمیق میں گرتے چلے جارہے ہیں۔

اَمَّنَ يُجِينُ الْمُضَطَّرَ إِذَا دَعَاهُ وَ يَكُشِفُ اللهِ عَلَا كُن يَهْ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى ع

۱۳۔ بھلا کون راہ بتاتا ہے تم کو اندھیروں میں جنگل کے اور دریا کے آ<sup>۱۸</sup> اور کون چلاتا ہے ہوائیں نوشخبری لانے والیاں اس کی رحمت سے پہلے [۱۸] اب کوئی عالم ہے اللہ کے ساتھ اللہ بہت اوپر ہے اس سے جمکو شریک بتلاتے میں [۱۹]

مُعُ اللهِ عَلِيهُ مَا كَدُ كُرُونَ ﴿ الْبَحْرِ الْبَرِ وَ الْبَحْرِ اللَّهِ اللَّهِ وَ الْبَحْرِ وَ مَنْ يُتُرْسِلُ الرِّيْحَ بُشُرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ﴿ عَالَهُ مَعَ اللّٰهِ ﴿ تَعْلَى اللّٰهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ تَعْلَى اللّٰهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ فَا لَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ فَا لَهُ عَمَّا لَا لَهُ عَمَّا لَا يُشْرِكُونَ ﴿ فَا لَهُ عَمَّا لَا لَهُ عَلَى اللّٰهُ عَمَّا لَا لَهُ عَمَّا لَا لَهُ عَمَّا لَا لَهُ عَمَّا لَهُ عَمَّا لَهُ لَهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَمَّا لَا لَهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَا لَهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَالَٰهُ عَلَاللّٰهُ عَلَالَٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَالَٰ عَلَالَٰهُ عَلَالَهُ عَلَالَٰ عَلَالَٰ عَلَالَٰ عَلَالَٰ عَلَالِهُ عَلَالَٰ عَلَالَٰ عَلَالْهُ عَلَالَٰ عَلَالَٰ عَلَاللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَالَٰ عَلَا عَلَالَٰ عَلَالَ

۱۸۰ مسیب کو دور کرنے والا کون ہے: یعنی جب اللہ چاہے اور مناسب جانے تو ہے کس اور بیقرار کی فریاد من کر مختی کو دور کر دیتا ہے۔ جیبا کہ دوسری جگہ فرمایا۔ فیکٹشِفُ مَاتَدُعُونَ اِلْیَدِ اِنْ شَآءَ (انعام رکوع م) گویا ہی نے دعاء کو بھی اسبب عادیہ میں سے ایک سبب بنایا ہے جس پر مسبب کا ترتب بمشیت البی استخاع شروط اور ارتفاع موانع کے بعد ہوتا ہے۔ اور علامہ طبی وغیرہ نے کہاکہ آیت میں مشرکین کو تنبیہ ہے کہ سخت مصائب و شدائد کے وقت تو تم بھی مضط ہوکر اسی کو پکارتے ہواور دوسرے معبودوں کو بھول جاتے ہو۔ پھر فطرت اور ضمیر کی اس شادت کو امن واطمینان کے وقت کیوں یاد نہیں رکھتے۔ دوسرے معبودوں کو بھول جاتے ہو۔ پھر فطرت اور ضمیر کی اس شادت کو امن واطمینان کے وقت کیوں یاد نہیں رکھتے۔ میں ایک قوم یانسل کو اٹھا لیتا اور اس کی جگہ دوسری کو آباد کرتا ہے جوزمین میں مالکانہ اور بادشاہانہ تصرف کرتے میں ۔ ۱۸۵ یعنی پوری طرح دھیان کرتے تو دور جانے کی ضرورت نہ پڑتی۔ انہی پر اپنی توائح وضروریات اور قوموں کے ادل بدل کو دیکھ کر سمجھ سکتے تھے کہ جس کے ہاتھ میں ان امور کی باگ ہے تنا اسی کی عبادت کرنی چاہئے۔ کو اور دریا کی اندھیریوں میں ستاروں کے ذریعہ سے تمہاری رہنائی کرتا ہے۔ نواہ بلاواسطہ یا بالواسطہ قطب نا وغیرہ آلات کے۔

۸۸۔ یعنی باران رحمت سے پہلے ہوائیں چلاتا ہے جو بارش کی آمدآمد کی خوشخبری سناتی ہیں۔

٨٩ \_ يعنى كمال وه قادر مطلق اور حكيم برحق اور كهال عاجزونا قص مخلوق، جيے اسكى خدائى كا شريك بتلايا جارہا ہے \_

۱۳۔ بھلا کون سرے سے بناتا ہے پھر اسکو دہرائے گا [۹۰] اور کون روزی دیتا ہے تمکو آسمان سے اور زمین سے اور زمین سے [۹۱] اب کوئی حاکم ہے اللہ کے ساتھ تو کہ لاؤ اپنی سنداگر تم سے ہو[۹۲]

10- تو کہہ خبر نہیں رکھتا جو کوئی ہے آسمان اور زمین میں چھی ہوئی چیز کی مگر اللہ [۹۳] اور ان کو خبر نہیں کب جی اٹھیں گے [۹۲]

اَمَّنَ يَّبُدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَ مَنَ يَعِيدُهُ وَ مَنَ يَعِيدُهُ وَ مَنَ يَعِيدُهُ وَ مَنَ يَعِيدُهُ وَ الْأَرْضِ عَالِلَهُ يَرُزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ عَالِلَهُ مَّعَ اللهِ عَقُلُ هَاتُوا بُرُهَانَكُمْ إِنَ كُنْتُمْ طِيرِقِينَ عَلَى طَلِيقِينَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

قُلُ لَّا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَٰوْتِ وَ الْأَرْضِ الْعَيْبَ وَالْأَرْضِ اللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ اَيَّانَ اللهُ عُنُونَ اَيَّانَ يُشْعُرُونَ اَيَّانَ يُبْعَثُونَ هَي اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا عَلْمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ

۔ ابتداءً پیداکرنا تو سب کو مسلم ہے کہ اللہ کا کام ہے۔ موت کے بعد دوبارہ پیداکرنے کو بھی اس سے سمجھ لو۔ منگرین ""بعث بعد الموت" بھی اتنا سمجھ تھے کہ اگر بالفرض دوبارہ پیدا کئے گئے تو یہ کام اسی کا ہو گا جس نے اول پیداکیا تھا۔

19۔ یعنی کون ہے جو آسمانی اور زمینی اسباب کے ذریعہ سے اپنی حکمت کے موافق تم کوروزی پہنچاتا ہے۔

19۔ اگر سے ہو شرک کی دلیل لاؤ: یعنی اگر اتنے صاف نشانات اور واضح دلائل سننے کے بعد بھی تم خدا تعالیٰ کی وحدانیت اور شرک کی قباحت کو تعلیم نہیں کرتے تو جو کوئی دلیل تم اپنے دعوے باطل کے شبوت میں رکھتے ہو پیش کرو۔ ابھی تمہارا جھوٹ سے کھل کی قباحت کو تعلیم نہیں کرتے تو جو کوئی دلیل تم اپنے دعوے باطل کے شبوت میں رکھتے ہو پیش کرو۔ ابھی تمہارا جھوٹ سے کھل

جائے گا۔ مگر وہاں دلیل و برہان کھاں محض اندھی تقلیہ ہے وَ مَنْ یَّدْءُ مَعَ اللّٰهِ اِللَّهَا اَخَرَ لَا بُرْ هَانَ لَهُ بِهِ فَاِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ (مومنون رکوع۲)

98۔ اللہ کی قدرت تامہ اور علم محیط: اس آیت میں مضمون سابق کی تکمیل اور مضمون لا حق کی تمہید ہے۔ شروع پارہ سے یہاں تک حق تعالیٰ کی قدرت تامہ، رحمت عامہ اور ربوبیت کاملہ کا بیان تھا۔ یعنی جب وہ ان صفات و شئون میں منفرد ہو تا الوبیت و معبودیت میں بھی منفرد ہونا چاہئے۔ آیت عاضرہ میں اس کی الوبیت پر دوسری حیثیت سے استدلال کیا جا رہا ہے۔ یعنی معبود وہ ہو گا جو قدرت تامہ کے ساتھ علم کامل و محیط بھی رکھتا ہو۔ اور یہ وہ صفت ہے جو زمین و آسمان میں کسی مخلوق کو عاصل نہیں، اسی رب العزت کے ساتھ مخصوص ہے پس اس اعتبار سے بھی معبود بننے کی متحق اکیلی اس کی ذات ہوئی۔

(تنبير)۔

عالم الذیب کے الفاظ کا استعال: کل مغیبات کا علم بجز غدا کے کسی کو ماصل نہیں، نہ کسی ایک غیب کا علم کسی شخص کو بالذات بدون عطائے الدی کے ہو سکتا ہے۔ اور نہ مفایتج (غیب کی ننجیاں جن کا ذکر سورہ "انعام" میں گذر چکا) اللہ نے کسی علوق کو دی میں۔ ہال بعض بندوں کو بعض غیوب پر باغتیار نود مطلع کر دیتا ہے جس کی وجہ سے کہہ سکتے میں کہ فلاں شخص کو جق تعالیٰ نے غیب پر مطلع فرما دیا، غیب کی خبر دے دی۔ لیکن اتنی بات کی وجہ سے قرآن و سنت نے کسی جگہ ایے شخص پر "عالم الغیب" یا "فلان یعلم الغیب" یا "فلان یعلم الغیب" کا اطلاق نہیں کیا۔ بلکہ اعادیث میں اس پر انکارکیا گیا ہے۔ کیونکہ بظاہر یہ الفاظ اختصاص علم الغیب بنات الباری کے ظامن موجم ہوتے میں۔ اس لئے علمائے مختصین اجازت نہیں دیتے کہ اس طرح کے الفاظ کسی بندہ پر اطلاق کئے جائیں۔ گولفۃ قسیح ہوں کسی کا یہ کہنا کہ آئی اللہ کو مختصین اجازت نہیں کا علم نہیں ) گواس کی مرادیہ ہوکہ اللہ تعالیٰ کے اعتبار سے کوئی چیز غیب ہے ہی نہیں، سخت ناروا اور سوء ادب ہے۔ یاکسی کا حق ہے موت اور فتنہ سے ہوکہ اور ورحمت سے بارش مراد لے کریہ الفاظ کو سمجھ اور واضح رہے کہ علم غیب سے ہماری مراد گفت ظنون و تخمینات نہیں اور نہ سمجھتا ہوں اور فتنہ کو محبوب رکھتا ہوں اور رحمت سے دور ہماگتا ہوں ) سخت مکرواور قبیج ہے، عالیٰ کہ باعتبار نیت و مراد کے قبیح نہ تھا اسی طرح فلاں عالم الغیب وغیرہ الفاظ کو سمجھ لو۔ اور واضح رہے کہ علم غیب سے ہماری مراد محف ظنون و تخمینات نہیں اور نہ تھا اسی طرح فلاں عالم الغیب وغیرہ الفاظ کو سمجھ لو۔ اور واضح رہے کہ علم غیب سے ہماری مراد محف ظنون و تخمینات نہیں اور نہ وہ قرآئن و دلائل سے عاصل کیا جائے۔ بلکہ جس کے لئے کوئی دلیل و قرینہ موجود نہ ہو وہ مراد ہے۔ سورہ انعام واحرات میں اس کے متعلیٰ کسی قدر لکھا جائے۔ وہاں مراجعت کرلی جائے۔

۹۴۔ یعنی قیامت کب آئے گی جس کے بعد مردے دوبارہ زندہ کئے جائیں گے اس کی خبر کسی کو نہیں ۔ پہلے سے مبداء کا ذکر چلا آیا تھا۔ یمال سے معاد کا شروع ہوا۔

وَ قَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوَّا ءَاِذَا كُنَّا تُرابًا وَّ ابَآؤُنَآ اَبِنَّالَمُخْرَجُوْنَ۞

19۔ بلکہ تھک کر گر گیا ان کا فکر آفرت کے بارہ میں بلکہ ان کو شبہ ہے اس میں بلکہ وہ اس سے اندھے ہیں [90]

۱۵۔ اور بولے وہ لوگ جو منکر ہیں کیا جب ہم ہو جائیں
 مٹی اور ہمارے باپ دادے کیا ہم کو زمین سے نکال
 لیں گے

لَقَدُ وُعِدُنَا هٰذَا نَحْنُ وَ ابَآ وُنَا مِنَ قَبْلُ لَا اللَّهُ اللَّ

قُلُ سِيُرُوا فِي الْاَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُجْرِمِينَ ﴿

وَلَا تَحْزَنُ عَلَيْهِمُ وَ لَا تَكُنُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَكُنُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُكُرُونَ فَي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُكُرُونَ فَي

۱۸۔ وعدہ پہنچ چکا ہے اس کا ہم کو اور ہمارے باپ دادوں کو پہلے سے کچھ بھی نہیں یہ نقلیں ہیں اگلوں کی [۹۲]

79۔ توکمہ دے پھر و ملک میں تو دیکھوکییا ہوا انجام کار گنا گاروں کا <sup>[94]</sup>

،>۔ اور غم نہ کر ان پر اور نہ خفا ہو ان کے فریب
 بنانے سے [۹۸]

98۔ آخرت کا ادراک: یعنی عقل دوڑا کر تھک گئے، آخرت کی حقیقت نہ پائی کبھی شک کرتے ہیں کبھی منکر ہوتے ہیں (موضی) اور بعض مفسرین نے یوں تقریر کی ہے کہ آخرت کے ادراک تک ان کے علم کی رسائی نہ ہوئی اور نہ عدم علم کی وجہ سے صرف غالی الذہن رہے بلکہ اس کے متعلق شک و تردد میں پڑ گئے، اور نہ صرف شک و تردد بلکہ ان دلائل و شواہد سے بالکل آتھیں بندکر لیں جن میں غور و تامل کرتے تو شک رفع ہو سکتا تھا۔

91۔ آخرت پر کفار کا اعتراض: یعنی پہلے ہمارے بڑول سے یہ ہی وعدے کئے گئے تھے۔ جو پہلے کہ گئے ان ہی کی نقل آج یہ پینمبر بھی آثار رہے ہیں۔ لیکن کتنے قرن گذر چکے، ہم نے توآج تک نہ دیکھا نہ سناکہ کوئی مردہ مٹی میں مل جانے کے بعد دوبارہ زندہ ہوا ہواور اس کو سزاملی ہو۔

۹۵۔ یعنی کتنے مجرموں کو دنیا ہی میں عبرتناک سزائیں مل چکی ہیں اور پیغمبروں کا فرمانا پورا ہو کر رہا۔ اسی پر قیاس کر لو کہ بعث بعدالموت اور عذاب افروی کی جو خبرانبیاء دیتے چلے آئے ہیں یقینا پوری ہو کر رہے گی۔ یہ کارخانہ یوں ہی بے سرانہیں کہ اس پر کوئی حاکم نہ ہو، وہ اپنی رعایا کویوں ہی ممل نہ چھوڑے گا۔ جب سب مجرموں کو یماں پوری سزا نہیں ملتی تو یقینا کوئی دوسری زندگی ہوگی جاں ہر ایک اپنی کیفر کر دار کو پہنچے۔ اگر تمہاری یہ ہی تکذیب رہی تو مکذبین کا جو انجام دنیا میں ہوا تمہارا بھی ہو سکتا

۹۸۔ یعنی ان کو سمجھاکر اور بدی کے انجام پر متنبہ کر کے الگ ہوجائے۔ اگریہ لوگ نہیں ماننے توآپ بہت زیادہ غم و تاسف نہ کریں اور نہ ان کے مکر و فریب اور حق کے خلاف تدہیریں کرنے سے تنگدل اور خفا ہوں آپ اپنا فرض اداکر چکے، اللہ تعالیٰ ایسے صندی مجرموں سے نود نبٹ لے گا۔ اور جس طرح پہلے مجرموں کو سنزائیں دی گئی ہیں، ان کو بھی دے گا۔

۷)۔ تو کمہ کیا بعید ہے جو تمہاری پیٹے پہنے میکی ہو بعضی وہ چیزجس کی جلدی کر رہے ہو[۱۰۰]

۵۷۔ اور تیرا رب تو فضل رکھتا ہے لوگوں پر پر ان میں ہت لوگ شکر نہیں کرتے [۱۰]

وَ يَقُولُونَ مَنَّى هٰذَا الْوَعُدُ إِنَّ كُنْتُمُ اللَّهِ عَدُ الْوَعُدُ إِنَّ كُنْتُمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَي وعده الرَّتَم سِيَّ اللَّهِ اللَّهِ عَلَي وعده الرَّتَم سِيَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْتُهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُا اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَّهُ عَلَيْكُوا عَلَّهُ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَالِمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلّ طدِقِينَ 🗿

> قُلُ عَسِّي أَنْ يَكُونَ رَدِفَ لَكُمْ بَعْضُ الَّذِي تَسْتَعْجِلُوْنَ 🚭

> وَ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو فَضُلِ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ ٱكْثَرَهُمْ لَا يَشْكُرُوْنَ 🕾

**٩٩ \_ يعني آخروه قيامت كب آئے گي؟ اور جس عذاب كي دهمكياں دي جارہي ميں كب نازل ہو گا؟** 

۱۰۰۔ عذاب کا وعدہ قریب ہے: یعنی گھبراؤ نہیں، وعدہ پورا ہو کر رہے گا۔ اور کچھ بعید نہیں کہ وعدہ کا کچھ حصہ قریب ہی آلگا ہو، ( چنانچه زیادہ دن پنه گذرے که ""بدر"" میں سزا کی ایک قبط پہنچ گئی ) رہی قیامت کبریٰ، سواس کے بھی بعض آثار و علامات ظاہر ہونے شروع ہو گئے۔

۱۰۱۔ یعنی حق تعالیٰ اپنے فضل سے اگر عذاب میں تاخیر کرتا ہے تو چاہئے تھا اس مہلت کو غنیمت سمجھتے اور اس کی مہربانی کے شکر گذار ہوکر ایان وعل صالح کا راستہ افتیار کرتے۔ لیکن وہ اس کے خلاف ناشکری کرتے اور اپنے منہ سے عذاب مانگتے ہیں۔

میں اور جو کچھ کہ ظاہر کرتے ہیں

۵۷۔ اور کوئی چیز نہیں جو غائب ہو آسمان اور زمین میں مگر موجود ہے کھلی کتاب میں [۱۰۲]

 دی یہ قرآن ساتا ہے بنی اسرائیل کو بہت چیزیں جی میں وہ جھگڑ رہے ہیں

وَ إِنَّ رَبَّكَ لَيَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا اللهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَنول يُعْلِنُونَ

> وَمَا مِنْ غَآبِبَةٍ فِي السَّمَآءِ وَ الْأَرْضِ إِلَّا فِئ كِتْبِ مُّبِينٍ عَ

> إِنَّ هٰذَا الْقُرَانَ يَقُصُّ عَلَى بَنِيَّ اِسْرَآءِيلَ اَ كُثَرَ الَّذِي هُمْ فِيْهِ يَخْتَلِفُونَ **﴿**

## وَ إِنَّهُ لَهُدًى وَّ رَحْمَةُ لِّلْمُؤْمِنِينَ عَ

إنَّ رَبَّكَ يَقُضِى بَيْنَهُمُ بِحُكْمِه ۚ وَ هُوَ الْعَزِيْزُ الْعَلِيْمُ ﴿

فَتَوَكُّلُ عَلَى اللهِ ﴿ إِنَّكَ عَلَى الْحَقِّ الْمُبِينِ ﴿

إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاءَ إِذَا وَلَوْا مُدُبِرِيْنَ ﴿

>>۔ اور بیشک وہ ہدایت ہے اور رحمت ہے ایان والول کے واسطے [۱۰۳]

۸>۔ تیرارب ان میں فیصلہ کرے گا اپنی حکومت سے اور وہی ہے زبر دست سب کچھ جاننے والا <sup>[۱۰۴]</sup>

۹ ۔ موتو بھروسہ کراللہ پر بیشک توہے صیح کھلے رستہ پر

٨٠ البنة تو نهيں سا سكتا مردوں كو اور نهيں سا سكتا بهرول کواپنی بکار جب لوٹیں وہ پیٹھ پھیر کر

۱۰۲۔ ہر چیزاللہ کے پاس لکھی ہوئی ہے: یعنی تمہارے ظاہری و پوشیدہ اعمال، دلوں کے بھید، نیتیں، ارادے، اور زمین وآسمان کے چھپے سے چھپے راز سب اللہ تعالیٰ کے علم میں عاضر اور اس کے دفتر میں درج ہیں۔ ہربات اسی کے موافق اپنے اپنے وقت پر وقوع پذیر ہوگی۔ جلدی مچانے یا دیر لگانے سے کچھ ماصل نہیں۔ جو چیز علم الهی میں طے شدہ ہے جلدیا بدیر اپنے وقت پر آئے گی اور ہرایک کواس کے عمل اور نیت و عزم کے موافق پھل مل کر رہے گا۔

۱۰۳۔ قرآن میں بنی اسرائیل کے اختلافات کا فیصلہ: یعنی ابھی علی فیصلہ کا وقت نہیں آیا۔ البتہ قرآن قولی و علی فیصلہ کے لئے آیا ہے اس وقت ساوی علوم اور مذہبی چیزوں کے سب سے بڑے عالم ""بنی اسرائیل"" سمجھے جاتے تھے ۔ مگر عقائد، احکام اور قصص وروایات کے متعلق ان کے شدید اختلافات کا فیصلہ کن تصفیہ بھی قرآن نے سنایا۔ فی الحقیقت قرآن ہی وہ کتاب ہے جس نے دنیا کو خداوند قدوس کا آخری پریغام پہنچایا۔ اور ایمان لانے والوں کی رہبری کی تا لوگ اس دن کے لئے تیاری کر رکھیں جبکہ ہر معاملہ کا علی فیصلہ ہو گا۔

۱۰۴ یعنی قرآن توآیا ہے سمجھانے اور آگاہ کرنے کو، باقی تمام معاملات کا حکیانہ اور حاکانہ فیصلہ خدائے قادر و توانا کرے گا۔ ۱۰۵۔ آتھرت صلی اللہ علیہ وسلم کے حق پر ہونے کی گواہی: یعنی آپ کسی کے اختلاف و تکذیب سے متاثر نہ ہوں۔ خدا پر بھروسہ کر کے اپنا کام کئے جائیں۔ جس صیحے و صاف راسۃ پر آپ چل رہے میں اس میں کوئی کھٹکا نہیں۔ آدمی جب صیحے راسۃ پر ہواور غدائے واحد پر مجھروسہ رکھے مچھر کیا غم ہے۔ ۱۸۔ اور یہ تو دکھلا سکے اندھوں کو جب وہ راہ سے بچلیں
[۱۲] تو تو سناتا ہے اسکو جو یقین رکھتا ہو ہماری باتوں پر سو
وہ حکمبردار میں [۱۲]

۸۲۔ اور جب پڑ چکے گی ان پر بات نکالیں گے ہم ان کے آگے ایک جانور زمین سے ان سے باتیں کرے گا اس واسطے کہ لوگ ہماری نشانیوں کا یقین نہیں کرتے تھے [۱۰۸] وَمَا اَنْتَ بِهٰدِى الْعُمْىِ عَنْ ضَلَلَتِهِمُ اللَّانِ الْعُمْىِ عَنْ ضَلَلَتِهِمُ اللَّانِ اللَّهُونَ تُسُمِعُ اللَّامَنُ يُّؤُمِنُ بِالْتِنَا فَهُمُ مُّسُلِمُونَ لَكُونَ اللَّهُمُ مُّسُلِمُونَ

وَ إِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمُ اَخْرَجُنَا لَهُمُ دَآبَّةً مِّنَ الْاَرْضِ تُكَلِّمُهُمُ اَنَّ النَّاسَ خَانُوُا بِالْتِنَالَا يُوقِنُونَ ﴿
كَانُوُا بِالْتِنَالَا يُوقِنُونَ ﴿

10-1 کفار اندھوں اور ہمروں جیسے ہیں: یعنی جس طرح ایک مردہ کو خطاب کرنا یا کسی ہمرے کو پکارنا خصوصا جبکہ وہ پیٹے بچیرے چلا جارہا ہوا ور پکارنے والے کی طرف قطعا ملتفت نہ ہوان کے حق میں سود مند نہیں، یہ ہی عال ان مکذبین کا ہے جن کے قلوب مر چکے ہیں اور سننے کا ارادہ بھی نہیں رکھتے کہ ان کے حق میں کوئی نصیحت نافع اور کارگر نہیں ۔ ایک نہیٹ اندھے کو جب تک آنگے نہ بنوائے تم کس طرح راستہ یا کوئی چیز دکھلا سکتے ہو۔ یہ لوگ بھی دل کے اندھے ہیں اور چاہتے بھی نہیں کہ اندھے بین سے نکلیں ۔ بھر تمہارے دکھلانے سے وہ دیکھیں تو کیسے دیکھیں ۔

۱۰۷۔ یعنی نصیحت سنانا ان کے حق میں نافع ہے جو سن کر اثر قبول کریں ۔ اور اثر قبول کرنا یہ ہی ہے کہ خدا کی باتوں پریقین کر کے فرمانبر دار بنیں ۔

۱۰۸ دابة الارض كا خروج اور كلام: صرت شاه صاحب لكھتے ہيں "قيامت سے پہلے صفا پهاڑ مكہ كا پھٹے گا اس ميں سے ايک جانورنكك كا جو لوگوں سے باتيں كرے گا كہ اب قيامت بزديك ہے اور سچے ايان والوں كو اور چھے منكروں كو نشان دے كر جدا كر دے گا"۔ (موضح) بعض روايات سے معلوم ہوتا ہے كہ يہ بالكل آخر زمانہ ميں طلوع الشمس من المغرب كے دن ہو گا۔ قيامت تو مام ہى اس كا ہے كہ عالم كا سب موجودہ نظام درہم برہم كر ديا جائے ۔ لہذا اس قىم كے خوارق پر كچھ تعجب نهيں كرنا چاہئے جو قيامت كى علامات قريبہ اور اس كے پيش خيمہ كے طور پر ظاہركى جائيں گى۔ شايد "" دابة الارض "" كے ذريعہ سے يہ دكھلانا ہوكہ جس چيز كو تم چيغمبروں كے كہنے سے نہ مانے تھے، آج وہ ايک جانوركى زبانى ماننى پڑ رہى ہے ۔ مگر اس وقت كا ماننا مافع نهيں ۔ صرف مكذبين كى تجيل و تحميق محت سے داطب و صرف مكذبين كى تجيل و تحميق محت سے داطب و

یابس اقوال وروایات تفاسیر میں درج کی گئی میں۔ مگر معتبر روایات سے تقریبا اتنا ہی ثابت ہے جو حضرت شاہ صاحبْ نے لکھا۔

وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا مِّمَّنُ يُّكَذِّبُ بِالْتِنَا فَهُمُ يُوْزَعُونَ ﴿

حَتَّى إِذَا جَآءُو قَالَ أَكَذَّبْتُمْ بِالْيِيِّ وَ لَمْ تُحِينُطُوا بِهَا عِلْمًا أَمَّا ذَاكُنْتُمْ تَعْمَلُونَ

۸۳ ۔ اور جس دن گھیر بلائیں گے ہم اہرایک فرقہ میں سے ایک جاعت ہو جھٹلاتے تھے ہماری باتوں کو مچھر انکی جاعت بندی ہوگی [۱۰۹]

۸۴ \_ يهال تك كه جب عاضر ، و جائين فرمائے گا كيوں جھٹلایا تم نے میری باتوں کو اور یہ آنچکی تھیں تمہاری سمجھ میں یا بولوکہ کیا کرتے تھے [۱۱۰]

۱۰۹۔ حثر میں مکذبین کے جتھے: ہر گناہ والوں کے جھتے اور جاعتیں الگ الگ ہوں گی۔ (تنبیہ) عموماً مفسرین نے فَکھُمْ یُوزَ عُونَ کے معنی روکنے کے لئے ہیں۔ یعنی ہرامت کے مکذبین کو محثر کی طرف لے چلیں گے اور وہ اتنی کثرت سے ہوں گے کہ چیچے چلنے والوں کوآگے بڑھنے سے رو کا جائے گا جیسے انبوہ کثیر میں انتظام قائم رکھنے کے لئے جاتا ہے۔ ۱۱۔ مکذبین سے حق تعالی کی باز پرس: یعنی پوری طرح سمجھنے اور تمام اطراف وجوانب پر نظر ڈالنے کی کوشش بھی نہ کی، پہلے ہی

جھٹلانا شروع کر دیا۔ یا بولوا یہ نہیں تواور کیا کرتے تھے۔ یعنی اس کے سواتمہارا کام ہی کیا تھا۔ اور ممکن ہے یہ مطلب ہو کہ بے سویے سمجھے تکذیب ہی کی تھی؟ یا بولو! اس کے سوا اور بھی کچھ گناہ سمیٹے تھے۔

وَ وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ بِمَا ظَلَمُوا فَهُمْ لَا ١٥٥ اور رَبُ عِلَى ان رِبات اس واسط كه انهول نے شرارت کی تھی اب وہ کچھ نہیں بول سکتے [اا] ينُطِقُونَ

> اَلَمْ يَرَوُا اَنَّا جَعَلْنَا الَّيْلَ لِيَسْكُنُوَا فِيْهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يَتٍ لِّقَوْمٍ يُّؤُ مِنُونَ ﴿

٨٦ کيا نهيں ديکھتے کہ ہم نے بنائی رات کہ اس میں چین عاصل کریں اور دن بنایا دیکھنے کا البتہ اس میں نشانیاں میں ان لوگوں کے لئے جو یقین کرتے میں [۱۱۳]

۸۰۔ اور جس دن چیونکی جائیگی صور [""] تو گھبرا جائے جو کوئی ہے زمین میں مگر جس کو کوئی ہے زمین میں مگر جس کو اللہ چاہے آئیں اسکے آگے اللہ عاجزی ہے [""]

وَ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّوْرِ فَفَزِعَ مَنَ فِي السَّمُورِ فَفَزِعَ مَنَ فِي السَّمُوتِ وَمَنَ فِي الْأَرْضِ اللَّا مَنَ شَآءَ اللَّهُ ﴿ وَكُلُّ اَتَوْهُ لَا خِرِيْنَ ﴿

ااا۔ یعنی ان کی شرارتوں کا یقینی ثبوت ہو چکا اور خدا کی حجت تمام ہو چکی۔ اب آگے وہ کیا بول سکتے ہیں۔ باقی بعض آیات میں جو ان کا عذر پیش کرنا مذکور ہے وہ شایداس سے پہلے ہو چکے گا۔ بہرعال نفی واثبات کوانتلاف مواطن پر حمل کیا جائے۔

۱۱۱۔ دن اور رات میں اللہ کی نشانیاں: یعنی کیلے کھلے نشان اللہ تعالیٰ نے دنیا میں دکھلائے، پر ذرا بھی خور نہ کیا۔ ایک رات دن کے روزانہ ادل بدل ہی میں خور کر لیتے تو اللہ کی توحیہ، پیغمبروں کی ضرورت، اور بعث بعد الموت، سب کچھ سمجھ سمجھ تھے۔ آخر وہ کون ہستی ہے جو الیے مضبوط و محکم انتظام کے ساتھ برابر دن کے بعد رات اور رات کے بعد دن کو نمودار کرتا ہے۔ اور جس نے ہماری ظاہری بصارت کے لئے شب کی تاریک کے بعد دن کا اجالا کیا ، کیا وہ ہماری باطنی بصیرت کے لئے اوہام و اہواء کی تاریک میں معرفت و ہدایت کی روشنی نہ بیجتا۔ پھر رات کیا ہے ؟ نیند کا وقت ہے جے ہم موت کا ایک نمونہ قرار دے سکتے بیس ۔ اس کے بعد دن آیا۔ پھر آنکھیں کھول کر ادھر ادھر پھر نے لگے۔ اسی طرح اگر حق تعالیٰ ہم پر موت طاری کرے اور موت کے بعد دوبارہ زندہ کر کے اٹھا نے تو اس میں کیا استحالہ ہے۔ غرض یقین کرنے والوں کے لئے اسی ایک نشان میں تمام ضروری چیزوں کا عل موجود ہے۔

۱۱۳ صور پھو نکنے والا فرشتہ اسرافیل ہے جو عکم الهی کے انتظار میں صور لئے تیار کھڑا ہے۔

۱۱۲ بعض روایات میں ہے کہ اِلّا مَنْ شَآءَ اَللّٰهُ جبریل، میکائیل، اسرافیل اور ملک الموت ہیں۔ اور بعض نے شداء کواسکا مصداق قرار دیا ہے۔ واللہ اعلم۔

118 نفخ صور کتنی بار ہوگا: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "ایک بار صور پھنکے گا جس سے خلق مرجائے گی۔ دوسرا پھنکے گا توجی اٹھیں گے اس کے بعد پھنکے گا تو بھیاں ہوں گے۔ صور پھنکنا کئی اٹھیں گے اس کے بعد پھنکے گا تو بھیاں ہوں گے۔ صور پھنکنا کئی بار سے "۔ (موضح) اور بہت سے علماء صرف دو نفخ مانتے ہیں۔ یعنی کل دو مرتبہ پھنکے گا۔ اور سب احوال کو انہی دو میں درج کرتے ہیں۔ واللہ اعلم۔

مَنْ جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنُهَا ۚ وَهُمُ مِّنُهُا ۚ وَهُمُ مِّنُ فَرَعٍ يَّوْمَبِذٍ امِنُونَ ﴿

وَ مَنْ جَآءَ بِالسَّيِّئَةِ فَكُبَّتُ وُجُوْهُهُمْ فِي النَّارِ ﴿ هَلُ تُجُزَوْنَ إِلَّا مَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ

(9.)

إِنَّمَا أُمِرُتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هٰذِهِ الْبَلْدَةِ الْبَلْدَةِ الْبَلْدَةِ الْبَلْدَةِ الْبَلْدَةِ النَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ ۚ وَ أُمِرُتُ أَنْ الْخُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿

۸۸۔ اور تو دیکھے پہاڑوں کو سمجھے کہ وہ جم رہے ہیں اور وہ چلیں گے جیسے چلے بادل [۱۱] کاریگری اللہ کی جس فی جل نے سادھا ہے ہر چیز کو [۱۱] اس کو خبر ہے جو کچھ تم کرتے ہو[۱۱]

۸۹۔ جو کوئی لیکر آیا بھلائی تو اس کو ملے اس سے بہتر [۱۹] اور ان کو گھبراہٹ سے اس دن امن ہے [۱۳]

.9۔ اور جو کوئی لیکر آیا برائی سواوندھے ڈالیں ان کے منہ آگ میں وہی بدلہ پاؤ کے جو کچھ تم کیا کرتے تھے [11]

ا9۔ مجھ کو یہی عکم ہے کہ بندگی کروں اس شہر کے مالک کی جس نے اس کو حرمت دی اور اسی کی ہے ہرایک چیز [۱۳] اور مجھ کو حکم ہے کہ رہوں عکم برداروں میں [۱۳]

111۔ پہاڑروئی کے گالے کی طرح اڑیں گے: یعنی بن بڑے بڑے پہاڑوں کو تم اس وقت دیکھ کر خیال کرتے ہوکہ ہمیشہ کے لئے زمین میں جمے ہوئے میں کھی اپنی بگہ سے جنبش نہ کھا سکیں گے۔ قیامت کے دن یہ روئی کے گالوں کی طرح فضا میں اڑتے پھریں گے اور بادل کی طرح تیزرفتار ہوں گے۔ ق بُسّتِ الْجِبَالُ بَسَّا فَکَانَتُ هَبَآ اً مُّنْبَقًا (واقعہ رکوع) وَتَکُونُ الْجِبَالُ کَالْعِهْنِ الْمَنْفُوشِ (القارعہ رکوع) فَقُلْ یَنْسِفُهَا رَبِّی فَسَفًا (طر رکوع) (تنبیہ) آیت ہذا کو زمین کی حرکت وسکون کے مسئلہ سے کچھ علاقہ نہیں جیما کہ بعض متنورین نے سمجھا ہے۔

۱۱۔ یعنی جس نے ہر چیز کو نہایت حکمت سے درست کیا اس نے آج پہاڑوں کو ایسا بھاری اور ایسا مضبوط بنایا ہے اور وہ ہی ان کو ایک دن ریزہ ریزہ کر کے اڑا دے گا۔ وہ اڑانا محض تباہ کرنے کی غرض سے یہ ہوگا بلکہ عالم کو توڑ بچوڑ کر اس درجہ پر پہنچانا ہو گا جمال پہنچانے کے لئے ہی اسے پیداکیا ہے۔ تو یہ سب اسی صانع تقیقی کی کاریگری ہوئی جس کا کوئی تصرف حکمت سے خالی

۱۱۸۔ اعال کی خبر: یعنی اس توڑ پھوڑ اور انقلاب عظیم کے بعد بندوں کا حیاب کتاب ہو گا۔ اور پونکہ حق تعالیٰ بندوں کے ذرہ ذرہ عل سے خبردار ہے تو ہرایک کو ٹھیک اس کے عمل کے موافق جزا و سزا دی جائے گی نہ ظلم ہو گا نہ حق تلفی ہوگی۔ آگے اسی کی قدرے تفصیل ہے۔

۱۱۹۔ نیکی کرنے والوں کا بدلہ: یعنی ایک نیکی کا بدلہ کم ازکم دس نیکیوں کے صاب سے دیا جائے گا۔ جو کھی ختم ہونے والا

١٠٠ يعنى برى گھبراہٹ سے، كا قال تعالىٰ لَا يَحْزُنْهُمُ الْفَزَءُ الْأَكْبَرُ (انبياء ركوع) الركم درجه كى گھبراہٹ ہوتواس آیت کے منافی نہیں۔

ا۱۲ یعنی اللہ تعالیٰ کی طرف سے کچھ زیادتی نہیں۔ جوکرنا، سو بھرنا، خود کر دہ راچہ علاج۔

۱۲۲۔ شہرسے مراد ہے مکہ معظمہ ۔ جبے خداتعالیٰ نے معظم ومحترم بنایا۔ اس تحضیص وتشریف کی بناء پر رب کی اضافت اس کی طرف کی گئی ورنہ یوں ہر چیز کا رب اور مالک وہ ہی ہے۔

۱۲۳ یعنی ان لوگوں میں رہوں جو حق تعالیٰ کی کامل فرمانبرداری کرنے والے اور اپنے کو ہمہ تن اس کے سپرد کر دینے والے

وَ أَنُ اتَّلُوَ الْقُرَّانَ ۚ فَمَنِ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِه وَمَن ضَلَّ فَقُلُ إِنَّمَا أَنَا مِنَ الْمُنْذِرِينَ 🗃

وَ قُل الْحَمْدُ لِلهِ سَيْرِيْكُمْ ايتِه فَتَعْرِفُونَهَا لَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلِ عَمَّا غ تَعُمَلُونَ عَا

٩٢ ـ اور يه كه سنا دون قرآن <sup>[٣٣]</sup> پھر جو كوئى راه پر آيا سو راہ پر آئے گا اپنے ہی بھلے کو اور جو کوئی بہ کا رہا تو کمدے میں تو یہی ہوں ڈر سنا دینے والا [۳۵]

۹۳ ۔ اور کہ تعربیت ہے سب اللہ کو [۱۲۱] آگے دکھائے گاتم کواپنے نمونے توانکو پہچان لو گے [۲۳] اور تیرارب بے خبر نہیں ان کاموں سے جو تم کرتے ہو[۸۱]

۱۲۴ \_ یعنی بذات خود الله کی بندگی اور فرمانبرداری کرتا رہوں اور دوسروں کو قرآن سنا کر الله کا رستہ بتلاتا رہوں \_

<u>۱۲۵ یعنی میں نصیحت کر کے فارغ الذمہ ہو چکا، نہ سمجھو تو تمہارا ہی نقصان ہے۔</u>

۱۲۹ یعنی اللہ کا ہزاراں ہزار شکر جس نے مجھ کو ہادی و مہتدی بنایا۔ فی الحقیقت تعربیف کے لائق اسی کی ذات ہے۔ جس کو خوبی یا کال ملا وہیں سے ملا۔

۱۲۷۔ یعنی آگے علی کر حق تعالیٰ تمہارے اندریا تم سے باہر اپنی قدرت کے وہ نمونے اور میری صداقت کے ایسے نشان دکھلائے گا جنمیں دیکھ کر سمجھ لوگے کہ بیٹک یہ اللہ کی وہ ہی آئیس ہیں جن کی خبر پیغمبر نے دی تھی باقی اس کا سمجھنا تم کو نافع ہو یا نہ ہو، یہ جداگانہ چیز ہے علامات قیامت وغیرہ سب اس کے تحت میں آگئیں۔

۱۲۸ یعنی جو عمل اور معاملہ تم کرتے ہو، سب اس کی نظر میں ہے۔ اسی کے موافق آخر کاربدلہ ملے گا۔ اگر سزا وغیرہ میں تاخیر ہو تو نہ سمجھوکہ اللہ تعالیٰ ہماری کرتوت سے بیخبر ہے۔ ٢٨ سُوْرَةُ الْقَصَصِ مَكِّيَّةُ ٢٩

ایاتها ۸۸

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ طبیم۔

۲۔ یہ آیتیں ہیں کھلی کتاب کی

۳۔ ہم ساتے ہیں تجھ کو کچھ احوال موسی اور فرعون کا تحقیقی ان لوگوں کے واسطے جو یقین کرتے ہیں [۱]

4۔ فرعون پڑھ رہا تھا ملک میں اور کر رکھا تھا وہاں کے لوگوں کو کئی فرقے کمزور کر رکھا تھا ایک فرقہ کو ان میں [۲] ذبح کرتا تھا ایکے بیٹوں کو اور زندہ رکھتا تھا انکی عورتوں کو [۳] بیشک وہ تھا فرابی ڈالنے والا [۳]

طستم

تِلْكَ النَّ الْكِتْبِ الْمُبِينِ ١

نَتُلُوا عَلَيْكَ مِنُ نَّبَا مُولِى وَ فِرْعَوْنَ بِالْحَقِّ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿

إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَ جَعَلَ اَهْلَهَا شِيَعًا يَّسْتَضْعِفُ طَآيِفَةً مِّنْهُمُ يُذَبِّحُ اَبُنَآءَهُمُ لَا يَشْتَحْي نِسَآءَهُمُ لَا إِنَّهُ كَانَ اَبُنَآءَهُمُ لَا إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِيْنَ عَ

ا۔ حضرت موسی علیہ السلام اور فرعون کا قصہ: یعنی مسلمان لوگ اپنا عال قیاس کر لیں ظالموں کے مقابلہ میں (موضع) جس طرح حضرت موسیٰ کے ذریعہ سے اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کو باوجود کمزوری کے فرعونیوں کی طاقت کے مقابلہ میں منصور و کامیاب کیا۔ ایسے ہی مسلمان جو فی الحال مکہ میں قلیل اور ضعیف و ناتوں نطر آتے میں اپنے بیشار طاقتور حریفوں کے مقابلہ پر کامیاب ہول گے۔

۲۔ بنی اسرائیل پر فرعون کے مظالم: یعنی ""مصر" میں قبطی بھی آباد تھے جو فرعون کی قوم تھی اور سبطی بھی جو ""بنی اسرائیل""
کملاتے تھے لیکن فرعون ظلم و تکبرکی راہ سے ""بنی اسرائیل" کو پنینے اور اجھرنے نہیں دیتا تھا۔ گویا سب قبطی آقا ہے ہوئے تھے اور پیغمبروں کی اولا دبنی اسرائیل کو اپنا غلام بنا رکھا تھا۔ ان سے ذلیل کام اور بیگاریں لیتے اور کسی طرح اس قابل نہ ہونے

دیتے کہ ملک میں وہ کوئی قوت ووقعت حاصل کر سکیں۔

۔ بچوں کا قتل: کہتے ہیں فرعون نے کوئی نواب دیکھا تھا جس کی تعبیر کاہنوں نے یہ دی کہ کسی اسرائیلی کے ہاتھ سے تیری سلطنت برباد ہوگی ۔ اس لئے پیش بندی کے طور پر پیہ احمقابۂ اور ظالمانۂ تدبیر سوچی کہ بنی اسرائیل کو ہمیشہ کمزور کرتے رہنا یا ہئے کہ انہیں عکومت کے مقابلہ کا حوصلہ ہی نہ ہو۔ اور آئندہ جولڑکے ان کے پیدا ہوں ان کوایک طرف سے ذہبے کر ڈالنا چاہئے۔ اس طرح آنے والی مصیبت رک جائے گی۔ البتہ لڑکیوں سے چونکہ کوئی خطرہ نہیں، انہیں زندہ رہنے دیا جائے۔ وہ بڑی ہوکر باندیوں کی طرح ہماری خدمت کیا کریں گی۔

حضرت ابراہیم کی پیشگوئی: اور ابن کثیرٌ لکھتے ہیں کہ بنی اسرائیل آپس میں حضرت ابراہیم خلیلؑ کی ایک پیشین گوئی کا تذکرہ کیا کرتے تھے۔ جن میں خبر دی گئی تھی کہ ایک اسرائیلی جوان کے ہاتھ پر اس سلطنت مصر کی تباہی مقدر ہے۔ شدہ شدہ یہ تذکرے فرعون کے کانوں تک پہنچ گئے اس احمق نے قضاء وقدر کی روک تھام کے لئے ظلم وستم کی یہ اسکیم جاری کی۔ ہ۔ یعنی زمین میں خرابی پھیلانے والا تو تھا ہی۔ لہذا اسے ایسا ظلم و ستم کرنے میں کیا جھجک ہوتی۔ بس جو دل میں آیا، اپنے کبر وغرور کے نشہ میں بے سویے سمجھے کر گذرا۔

۵۔ اور ہم چاہتے ہیں کو احیان کریں ان لوگوں پر جو کمزور وَنُرِيْدُ أَنْ نَّمُنَّ عَلَى الَّذِيْنَ اسْتُضْعِفُوًا ہوئے پڑے تھے ملک میں اور کر دیں ان کو سردار اور فِي الْأَرْضِ وَ نَجْعَلَهُمْ أَيِمَّةً وَّ نَجْعَلَهُمُ کر دیں ان کو قائم مقام الُورِثِينَ ﴿

۶۔ اور جا دیں ان کو ملک میں <sup>[۵]</sup> اور دکھا دیں فرعون وَ نُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الْآرُضِ وَ نُرِىَ فِرْعَوْنَ وَ هَامْنَ وَ جُنُوْدَهُمَا مِنْهُمْ مَّا كَانُوْا کان کو خطرہ تھا [۱] يَخُذُرُونَ 🔁

اور ہامان کو <sup>[۱</sup>] اور انکے لشکروں کو انکے ہاتھ سے جس چیز

۵۔ بنی اسرائیل میں امامت کا ارادہ: یعنی اس ملعون کے انتظامات تو وہ تھے، اور ہمارا ارادہ یہ تھاکہ کمزوروں کو قوی اور پستوں کو بالا کیا جائے۔ جس قوم کو فرعونیوں نے ذلیل غلام بنا رکھا تھا ان ہی کے سر پر دین کی امامت اور دنیا کی سرداری کا تاج رکھ دیں۔ ظالموں اور متکبروں سے جگہ خالی کرا کر اس مظلوم و ستم رسیدہ قوم سے زمین کو آباد کریں اور دینی سیادت کے ساتھ دنیوی عکومت

مبھی اس مظلوم ومقہور قوم کے حوالے کی جائے۔

٢- "" مامان"" وزير تها فرعون كا جوظلم وستم ميں اس كا شريك اور آله كاربنا ہوا تها ـ

﴾۔ تق تعالی کی مثیت: یعنی جس خطرہ کی وجہ سے انہوں نے بنی اسرائیل کے ہزارہا بچوں کو ذبح کر ڈالا تھا۔ ہم نے چاہا کہ وہ ہی خطرہ ان کے سامنے آئے۔ فرعون نے امکانی کوشش کر دیکھی اور پورے زور خرچ کر لئے کہ کسی طرح اس اسرائیلی بچے سے مامون ہو جائے جس کے ہاتھ پر اس کی تباہی مقدر تھی، لیکن تقدیر الہی کماں ٹلنے والی تھی۔ خداوند قدیر نے اس بچے کو اسی کی گود میں اسی کے بستر پر اس کے محلات کے اندر شاہانہ نازونعم سے پرورش کرایا۔ اور دکھلا دیا کہ خدا جو انتظام کرنا چاہے، کوئی طاقت اسے روک نہیں سکتی۔

وَ اَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّرِ مُوسَى اَنُ اَرْضِعِيْهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَالْقِيهِ فِي الْيَمِّ وَ لَا تَخَافِي وَلَا خَفْتِ عَلَيْهِ فَالْقِيهِ فِي الْيَمِّ وَ لَا تَخَافِي وَ كَا تَخَافِي وَ كَا تَخُونُ فَي الْيُكِ وَ جَاعِلُوهُ مِنَ تَحْزَنِي أَإِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَ جَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ عَ

فَالْتَقَطَّةُ اللَّ فِرْعَوْنَ لِيَكُوْنَ لَهُمْ عَدُوًا وَالْتَقَطَةُ اللَّ فِرْعَوْنَ لِيَكُوْنَ لَهُمْ عَدُوًا وَحَرَنًا ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَامُنَ وَ جُنُوْدَهُمَا كَانُوْا خُطِيِيْنَ ﴿ كَانُوْا خُطِيِيْنَ ﴿ كَانُوْا خُطِيِيْنَ ﴾

﴾۔ اور ہم نے عکم بھیجا موسی کی ماں کو کہ اس کو دورھ پلاتی رہ پھر جب تجھ کو ڈر ہو اس کا تو ڈال دے اسکو دریا میں [^] اور نہ خطرہ کر اور نہ غمگین ہو ہم پھر پہنچا دریا میں گے اسکو تیری طرف اور کریں گے اس کو رسولوں ہے آ

۸۔ پھر اٹھا لیا اس کو فرعون کے گھر والوں نے کہ ہو
 ان کا دشمن اور غم میں ڈالنے والا بیشک فرعون اور
 ہامان اور ان کے لشکر تھے چو کئے والے [۱۰]

۸۔ حضرت موسی علیہ السلام کی والدہ کو الهام: ان کی ماں کو الهام ہوا یا نواب دیکھا۔ یا اور کسی ذریعہ سے معلوم کرا دیا گیا کہ جب تک بچر کے قتل کا اندیشہ نہ ہو برابر دودھ پلاتی رہیں، جب اندیشہ ہو تو صندوق میں رکھ کر دریائے نیل میں چھوڑ دیں۔ سورہ ""طر"" میں یہ قصہ گذر چکا ہے۔

9۔ ماں کی تسلی کر دی کہ ڈرے مت، بے کھٹلے دریا میں چھوڑ دے، بچپہ ضائع نہیں ہو سکتا۔ اور بچپہ کی جدائی سے خمگین بھی مت ہوہم بہت جلداس کوتیری ہی آغوش شفقت میں پہنچا دیں گے خداکواس سے بڑے کام لینے میں۔ وہ منصب رسالت پر سرفراز کیا جائے گا۔ کوئی طاقت اللہ کے ارادہ میں حائل و مانع نہیں ہو سکتی۔ تمام رکاوٹیں دورکر کے وہ مقصد پوراکرنا ہے جواس

محترم بحپر کی پیدائش سے متعلق ہے۔

۱۰۔ دریا میں بیچے کا صندوق: آخر ماں نے بچہ کولکڑی کے صندوق میں ڈال کرپانی میں چھوڑ دیا۔

فرعون کی بیوی صرت آسی: صندوق بہتا ہوا ایسی جگہ جا لگا جمال سے فرعون کی بیوی حضرت آسیہ کے ہاتھ لگ گیا۔ ان کو اس
پیارے بچے کی پیاری صورت بھلی معلوم ہوئی۔ آثار نجابت و شرافت نظر آئے۔ پالنے کی غرض سے اٹھا لیا۔ مگر اس اٹھانے کا
آخری نتیجہ یہ ہونا تھا کہ وہ بچے بڑا ہو کر فرعون اور فرعونیوں کا دشمن ثابت ہواور ان کے حق میں سوہان روح بنے اسی لئے اللہ تعالیٰ
نے ان کو اٹھانے کا موقع دیا۔ فرعون لعین کو کیا خبرتھی کہ جس دشمن کے ڈرسے ہزارہا معصوم بچے تہ تینے کراچکا ہوں وہ یہ ہی
ہے جبے بڑے چاؤ پیارسے آج ہمارے ہاتھوں میں پرورش کرایا جا رہا ہے فی الحقیقت فرعون اور اس کے وزیر و مشیر اپنے ناپاک
مقصد کے اعتبار سے بہت چوکے کہ بیشار اسرائیلی بچل کو ایک شبہ پر قتل کرنے کے باوجود موسیٰ کو زندہ رہنے دیا۔ لیکن نہ
چوکتے توکیا کرتے، کیا غدا کی تقدیر کو بدل سکتے تھے یا مشیت ایزدی کوروک سکتے تھے، ان کی بڑی چوک تو یہ تھی کہ قضاء و قدر کے
فیصلوں کو تیجھے کہ انسانی تدہبروں سے روکا جا سکتا ہے۔

وَ قَالَتِ امْرَاتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنٍ لِّيُ وَلَكُ لَا تَقُتُلُوهُ اللهِ عَسْمِ اَنْ يَّنُفَعَنَآ اَوُ وَلَكُ لَا تَقُتُلُوهُ اللهِ عَسْمِ اَنْ يَّنُفَعَنَآ اَوُ نَتَخِذَهُ وَلَدًا وَ هُمْ لَا يَشْعُرُونَ ۚ

وَ اَصْبَحَ فُوَادُ أُمِّرِ مُوسَى فَرِغًا اللهِ كَادَتُ كَادَتُ لَتُبُدِئ بِهِ لَوُلا اَنْ رَّبَطُنَا عَلَى قَلْبِهَا لَتُكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى اللهُ وَمِنِيْنَ عَلَى اللهُ وَمِنِينَ عَلَى اللهُ وَمِنِيْنَ عَلَى اللهُ وَمِنِيْنَ عَلَى اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وَقَالَتُ لِأُخْتِهِ قُصِّيْهِ ﴿ فَبَصُرَتُ بِهِ عَنَ جُنُبٍ وَ هُمُ لَا يَشْعُرُوْنَ ﴿

9۔ اور بولی فرعون کی عورت یہ تو آنکھوں کی شمنڈک ہے۔ میرے لئے اور تیرے لئے ["] اسکو مت مارو کچھ بعید نہیں جو ہمارے کام آئے یا ہم اسکو کر لیں بیٹا ["] اور ان کو کچھے خبر نہ تھی ["]

۱۔ اور صبح کو موسی کی مال کے دل میں قرار نہ رہا قریب تھی کہ ظاہر کر دے بیقراری کو اگر نہ ہم نے گرہ دی ہوتی اس کے دل پر اس واسطے کہ رہے یقین کرنے والوں میں [۱۲]

اا۔ اور کمہ دیا اس کی بہن کو پیچھے علی جا پھر دیکھتی رہی اس کو اجنبی ہو کر اور ان کو خبر بنہ ہوئی [۱۵]

اا۔ یعنی کیسا پیارا بچہ ہے، ہمارے کوئی لڑکا نہیں، لاؤاسی سے دل بہلائیں اور آٹکھیں ٹھنڈی کیا کریں۔ بعض روایات میں ہے

کہ فرعون نے کہا لابی لابی (تیری آنکھوں کی ٹھنڈک ہوگی میری نہیں ) تقدیر ازلی یہ الفاظ اس ملعون کی زبان سے کہلا رہی تھی آخروہ ہی ہوا۔

الے یعنی کم از کم بڑا ہوکر ہمارے کام آئے گا یا مناسب سمجھا تو متبنی بنا لیں گے۔

11۔ یعنی یہ تو خبر نہ تھی کہ بڑا ہو کر کیا کرے گا۔ سمجھے کہ بنی اسرائیل میں سے کسی نے خوف سے ڈالا ہے ایک لڑکا نہ مارا تو کیا ہوا۔ کیا ضرور ہے کہ یہ ہی وہ بچے ہوجس سے ہمیں خوف ہے۔ پھر جب ہم پرورش کریں گے تو وہ خود ہم سے شرمائے گا۔ کس طرح ممکن ہے کہ ہم سے ہی دشمنی کرنے لگے۔ انہیں کیا خبر تھی کہ یہ اس کا دوست ہو گا جو سارے جمان کا پرورش کرنے والا ہے اور تم پونکہ اس کے دشمن ہواس لئے مجبور ہو گا کہ پروردگار تقیقی کے عکم سے تمہاری مخالفت کرے۔ تم اپنی ظاہری تربیت پر توالیسی اچھی امیدیں باندھتے ہو، مگر شرم نہیں آتی کہ اس رب تقیقی کے مقابلہ میں اَنَا رَبُّکُمُ الاعلیٰ کی آواز بلند کر رہے ہو۔

۱۳ والده کی بیقراری: موسئ کی والده بچه کو دریا میں ڈال توآئیں، مگر ماں کی مامتا کھاں چین سے رہنے دیتی۔ رہ رہ کر موسئ کا خیال آنا تھا۔ دل سے قرار جاتا رہا۔ موسئ کی یاد کے سواکوئی چیز دل میں باقی نہ رہی۔ قریب تھا کہ صبر و ضبط کا رشتہ ہاتھ سے چھوٹ جائے اور عام طور پر ظاہر کر دیں کہ میں نے اپنا بچہ دریا میں ڈالا ہے کسی کو خبر ہو تو لاؤ۔ لیکن خدائی الهام اِنّارَ آڈو ہُ اِلَیْكِ وَ جَاعِلُو ہُ مِنَ الْمُر سَلِیْنَ کو یاد کر کے تسلی پاتی تھی۔ یہ خدا ہی کا کام تھا کہ اس کے دل کو مضبوط باندھ دیا کہ خدائی راز قبل از وقت کھلنے نہ پائے۔ اور تھوڑی دیر بعد خود موسئ کی والدہ کو عین الیقین عاصل ہو جائے کہ اللہ کا وعدہ ضرور پورا ہوکر رہنا ہے۔

11۔ حضرت موسی علیہ السلام کی بہن کی نگرانی: یعنی جب فرعون کے محل سرامیں صندوق کھلا اور بچہ برآمد ہوا تو شہرمیں شہرت ہو گئی۔ موسیٰ کی والدہ نے اپنی بیٹی کو (جو موسیٰ کی بہن تھی ) عکم دیا کہ بچہ کا پتہ لگانے کے لئے چلی جا اور علیحدہ رہ کر دیکھ کیا ماجرا ہوتا ہے۔ لڑکی ہشیار تھی، جمال بچہ کے گرد بھیڑلگی تھی وہاں بے تعلق اجنبی بن کر دور سے دیکھتی رہی۔ کسی کو پتہ نہ لگا کہ اس بچہ کی بہن ہے۔

11۔ اور روک رکھا تھا ہم نے موسی سے دائیوں کو پہلے سے پھر بولی میں بتلاؤں تم کو ایک گھر والے کہ اس کو پال دیں تمہارے لئے اور وہ اس کا مجلا چاہئے والے ہیں [۱۳]

وَ حَرَّمُنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِنْ قَبُلُ فَقَالَتُ هَلَ اَمُلُ فَقَالَتُ هَلَ اَدُلُّكُمْ عَلَى اَهْلِ بَيْتٍ يَّكُفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ نُصِحُونَ ﴿

١١- پير ہم نے پہنچا ديا اس كو اسكى مال كى طرف کہ ٹھنڈی رہے اس کی آنکھ اور غمگین یہ ہو اور جانے کہ اللہ کا وعدہ ٹھیک ہے <sup>[۱۲]</sup> پر بہت لوگ نهیں جانتے [۱۸]

القصص ٢٨

۱۴۔ اور جب پہنچ گیا اپنے زور پر اور شخبل گیا دی ہم نے اس کو حکمت اور سمجھ اور اسی طرح ہم بدلہ دیتے

فَرَدَدُنٰهُ اِلِّي أُمِّهِ كَنَّ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَ لِتَعْلَمَ أَنَّ وَعْدَ اللهِ حَقُّ وَّ لَكِنَّ ا كُثَرَهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿

وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَاسْتَوْى اتَيْنَهُ حُكُمًا قَ عِلْمًا ﴿ وَكَذٰلِكَ نَجُزِى الْمُحْسِنِينَ ﴿ مِي نِيلِ وَالولِ كَوِ [1]

17۔ حضرت موسی علیہ السلام آغوش مادر میں: یعنی فرعون کی بیوی نے اس ملعون کو بھی بچ<sub>ی</sub>کی پرورش پر راضی کر لیا تو دودھ پلانے کی فکر ہوئی اور دائیاں طلب کی گئیں ۔ مگر قدرت نے پہلے ہی سے بندلگا دیا تھاکہ موسیٔ اپنی ماں کے سواکسی کا دودھ نہ پکڑے۔ سخت تشویش تھی کہ کمال سے مرضعہ لائی جائے جس کا دورھ بچہ منہ کولگا سکے۔ موسیٰ کسی عورت کا دورھ نہ یہتے تھے۔ فرعون کے آدمی اسی فکر و تجس میں تھے کہ موسیٰ کی بہن نے کہا میں تم کوایک گھرانے کا پتہ بتا سکتی ہوں جوامید ہے بچپہ کوپال دیں گے اور جمال تک ان کی طبائع کا اندازہ ہے بہت خیر خواہی اور غور و پر داخت سے پالیں گے ۔ کیونکہ شریف گھرانا ہے اور بادشاہ کے گھر سے انعام واکرام کی بڑی توقعات ہوں گی، پھر تربیت میں کمی کیوں کرنے لگے۔ نتیجہ یہ ہواکہ لڑکی کے مثورہ کے موافق حضرت موسیٰ کی والدہ طلب کی گئیں۔ بس بحیہ کو چھاتی سے لگانا تھا کہ اس نے دودھ پینا شروع کر دیا۔ فرعون کے گھر والوں کو بہت غنیمت معلوم ہوا کہ بچپر نے ایک عورت کا دودھ قبول کر لیا ہے، بڑی خوشیاں منائی گئیں اور انعام و اکرام کئے گئے ۔ مرضعہ نے عذر کیا کہ میں یہاں نہیں رہ سکتی، اپنے گھر لیجا کر اس کی پرورش کروں گے۔ چنانچپر موسیؑ امن واطمینان کے ساتھ پھر آغوش مادری میں پہنچ گئے، اور فرعون کے یہاں سے جوروزینہ ان کی ماں کا مقرر ہوا وہ مفت میں رہا۔

١٤ الله كا وعده حق ہے: يعنى إنَّارَ آدُّوهُ إلكيكِ وَجَاعِلُوْهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ميں جو دووعد كئے تھے۔ ايك توآتكھوں سے دیکے لیا کہ کس حیرت انگیز طریقہ سے پورا ہوکر رہا۔ اور دوسرے کواسی پر قیاس کرنے کا موقع ملاکہ بلاشبہ وہ مبھی اپنے وقت پر پورا ہوکر رہے گا۔

۱۸۔ یعنی وعدہ اللہ کا پہنچ کر رہتا ہے۔ ہاں بیچ میں بڑے بڑے بڑے پھیر رڈ جاتے ہیں۔ اس میں بہت لوگ بے یقین ہونے لگتے میں۔ (موضح)۔ 19۔ حضرت موسی علیہ السلام اور علم و حکمت: یعنی موسیٔ جب اپنی بھرپور جوانی کو پہنچے، تو ہم نے ان کو بہت حکمت کی باتیں سمجھائیں اور خصوصی علم و فہم عطا فرمایا کیونکہ بچپن ہی سے وہ نیک کر دار تھے۔ ایسے ہونہار کو ہم اسی طرح نوازاکرتے ہیں۔

10۔ اور آیا شہر کے اندر جل وقت بیخبر ہوئے تھے وہاں

کے لوگ [۲۰] پھر پائے اس نے دو مرد لڑتے ہوئے

یہ ایک اسکے رفیقوں میں اور یہ دوسرا اسکے دشمنوں
میں پھر فریاد کی اس سے اس نے جو تھا اس کے
رفیقوں میں اس کی جو تھا اس کے دشمنوں میں پھر مکا
مارا اسکو موسی نے بھر اسکو تمام کر دیا بولا یہ ہوا شیطان
کے کام سے بیشک وہ دشمن ہے بہکانے والا صریح

17۔ بولا اے میرے رب میں نے براکیا اپنی جان کا سو بخش مجھ کو پھر اس کو بخش دیا بیشک وہی ہے بخشے والا مہربان [17]

﴾ ۔ ۔ بولا اے رب جیسا تو نے فضل کر دیا مجھ پر پھر میں کھی نہ ہوں گا مدد گار گنہ گاروں کا [۲۲]

وَ دَخَلَ الْمَدِينَةَ عَلَى حِيْنِ غَفْلَةٍ مِّنُ اَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلْنِ فَا هَذَا مِنْ شِيْعَتِهِ وَ هٰذَا مِنْ عَدُوِّهٖ فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي شِيْعَتِهِ وَ هٰذَا مِنْ عَدُوِّهٖ فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ عَدُوِّهٖ فَوكَرَهُ مِنْ عَدُوِّهٖ فَوكَرَهُ مِنْ عَدُوِّهٖ فَوكَرَهُ مُوسَى فَقَطٰى عَلَيْهِ فَ قَالَ هٰذَا مِنْ عَمَلِ مُؤسَى فَقَطٰى عَلَيْهِ فَ قَالَ هٰذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطُنِ الْآيَةُ عَدُوُّ مُّضِلُ مُّبِينُ هَا الشَّيْطُنِ الْآيَةُ عَدُوُ مُّضِلُ مُّبِينُ هَا الشَّيْطُنِ الْآيَةُ عَدُوُ مُّضِلُ مُّبِينًا هَا الشَّيْطُنِ الْآيَةُ عَدُوُ مُّضِلُ مُّبِينًا هَا اللَّهُ اللَّهُ الْمَنْ عَمَلِ الشَّيْطُنِ الْآيَةُ عَدُوُ مُصِلًا مُنْ عَمَلِ الشَّيْطُنِ الْآيَةُ عَدُوُ مُصِلًا مُنْ عَمَلِ الشَّيْطُنِ الْآيَةُ عَدُوْ مُصِلًا مُنْ عَمَلِ الشَّيْطُنِ اللَّا الْعَلَى اللَّهُ الْمَالِي اللَّهُ الْمَالِي اللَّهُ الْمَالِي الْمَالِي اللَّهُ الْمَالِي اللَّهُ الْمَالِ اللَّهُ الْمَالِي اللَّهُ الْمَالِي اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمُنْ الْمَالُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِي اللَّهُ الْمُلْمَالُ الْمُنْ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمُنْ الْمَالُولُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمَالُولُ الْمِنْ الْمَالُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُنْ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُى الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُولُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْ

قَالَ رَبِّ إِنِّى ظَلَمْتُ نَفُسِى فَاغُفِرُ لِى فَعَفَرَ لَى فَعَفَرَ لَكَ فَعَفَرَ لَكَ فَعَفَرَ لَكَ الْمَ الْمَعُفُورُ الرَّحِيْمُ عَلَى الْمَعْفُورُ الرَّحِيْمُ عَلَى

قَالَ رَبِّ بِمَآ اَنْعَمْتَ عَلَى ۗ فَلَنُ اَكُونَ فَلَنُ اَكُونَ ظَهِيرًا لِللهُجْرِمِينَ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الل

۲۰۔ یعنی حضرت موسیٰ بوان ہوکر ایک روز شہر میں پہنچے جس وقت لوگ غافل پڑے سورہے تھے شاید رات کا وقت ہو گا یا دوپہر ہوگی۔

11۔ قبطی کا واقعہ: حضرت موسیٰ جب جوان ہوئے۔ فرعون کی قوم سے بسبب ان کے ظلم و کفر کے بیزار رہنے اور بنی اسرائیل ان کے ساتھ لگے رہنے تھے۔ ان کی والدہ کا گھر شہر سے باہر تھا۔ حضرت موسیٰ کبھی وہاں جاتے کبھی فرعون کے گھر آتے۔ فرعون کی قوم (قبط) ان کی دشمن تھی کہ غیر قوم کا شخص ہے ایسا نہ ہو کہ زور پکڑ جائے۔ ایک روز دیکھا کہ دوشخص آپس میں لڑ رہے ہیں ایک اسرائیلی دوسرا قبطی، اسرائیلی نے موسیٰ کو دیکھ کر فریاد کی کہ مجھے اس قبطی کے ظلم سے چھڑاؤ کہتے ہیں قبطی فرعون کے مطبخ کا آدمی تھا۔ موسیٰ پہلے ہی قبطیوں کے ظلم وستم کو جانتے تھے۔ اس وقت آنگھ سے اس کی زیادتی دیکھ کررگ حمیت پھڑک اٹھی۔ ممکن ہے سمجھانے بچھانے میں قبطی نے موسیٰ کو بھی کوئی سخت لفظ کہا ہو جیسا کہ بعض تفاسیر میں ہے۔ غرض موسیٰ نے اس کی تادیب وگوشمالی کے لئے ایک گھونسہ رسید کیا، ماشاء اللہ بڑے طاقتور جوان تھے، ایک ہی گھونسہ میں قبطی نے یانی نہ مانگا۔

قبلی کی موت: خود موسی کو بھی یہ اندازہ نہ تھا کہ ایک گھونسہ میں اس کمبخت کا کام تمام ہو جائے گا۔ پچتائے کہ بے قصد خون ہو گیا۔ مانا کہ قبلی کافر حربی تھا، ظالم تھا، اور موسیٰ کی نبیت بھی محض داب دینے کی تھی، جان سے مار ڈالنے کی نہ تھی مگر ظاہر ہے اس وقت کوئی معرکہ جماد نہ تھا۔ موسیٰ نے قبلی قوم کوکوئی الٹی میٹم نہیں دیا تھا۔ بلکہ مصر میں ان کی بودوماند کا شروع سے جو طرز عمل رہا تھا اس سے لوگ مطمئن تھے کہ وہ یونہی کسی کی جان و مال لینے والے نہیں پھر ممکن ہے غیظ و غضب کے جوش میں معاملہ کی تحقیق بھی سر سری ہوئی ہو اور مکا مارتے وقت پوری اطرح اندازرہ نہ رہا کہ کتنی ضرب تادیب کے لئے کافی ہے ادھر اس بلا ارادہ قبل سے اندیشہ تھا کہ فرقہ وار اشتعال پیدا ہوکر دوسرے مصائب و فتن کا دروازہ نہ کھل جائے۔

حضرت موسی کا استغفار: اس لئے اپنے فعل پر نادم ہوئے۔ اور سمجھے کہ اس میں کسی درجہ تک شیطان کا دخل ہے ۔ اندیاء علیم السلام کی فطرت ایسی پاک و صاف اور ان کی استعداد اس قدر اعلیٰ ہوتی ہے کہ نبوت ملنے سے پیشتر ہی وہ اپنے ذرہ ذرہ عمل کا محاسبہ کرتے ہیں اور ادنیٰ سی لغزش یا خطائے اجتادی پر بھی حق تعالیٰ سے روروکر معافی مانگتے ہیں۔ چنانچہ موسیٰ نے اللہ سے اپنی تقصیرات کا اعتراف کر کے معافی چاہی، جو دیدی گئی اور غالبا اس معافی کا علم ان کو بذریعہ الهام وغیرہ ہوا ہوگا۔ آخر پیغمبر لوگ نبوت سے پہلے ولی تو ہوتے ہیں۔

۲۲۔ یعنی آپ نے بیلے اپنے فضل سے مجھ کو عزت، راحت، قوت عطا فرمائی اور میری تقصیرات کو معاف کیا اس کا شکر یہ ہو کہ میں آئندہ کبھی مجرموں کا مدد گار نہ ہوں گا۔ شاید اس فریادی (اسرائیلی) کی بھی کچھ تقصیر معلوم ہوئی ہوگی، مجرم اسے کہا ہو۔ یا مجرمین سے کفار اور ظالم لوگ مراد ہوں۔ یعنی تیری دی ہوئی قوتوں کو آئندہ بھی کبھی ان کی حایت و اعانت میں خرچ نہ کروں گا۔ یا مجرمین سے شاطین مراد ہوں۔ یعنی شاطین کے مثن میں ان کا مدد گار کبھی نہ بنوں گاکہ وہ وسوسہ اندازی کر کے مجھ سے ایسا کام کرا دیں جس پر بعد کو پیچنانا پڑے۔ یا اسرائیلی کو مجرم اس حیثیت سے کہا کہ وہ وقوع جرم کا سبب بنا۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔ راء پھر ضبح کو اٹھا اس شہر میں ڈرنا ہوا انتظار کرنا ہوا [۲۳] پھر ناگھاں جس نے کل مدد مانگی تھی اس سے آج پھر فریاد کرتا ہے اس سے [۲۳] کہا موسی نے بیشک تو بے راہ ہے صریح [۲۵]

19۔ پھر جب چاہا کہ ہاتھ ڈالے اس پر جو دشمن تھا ان دونوں کا بول اٹھا اے موسی کیا تو چاہتا ہے کہ خون کرے میرا جیسے خون کر چکا ہے کل ایک جان کا [۲۶] تیرا یہی جی چاہتا ہے کہ زبردستی کرتا پھرے ملک میں اور نہیں چاہتا کہ ہو صلح کرا دینے والا [۲۷]

۲۰۔ اور آیا شہر کے پرلے سرے سے ایک مرد دوڑتا ہوا کہا اے موسی دربار والے مثورہ کرتے ہیں تجھ پر کہ تجھ کو مار ڈالیں سونکل جا میں تیرا بھلا چاہنے والا ہوں [۲۸]

فَاصَبَحَ فِي الْمَدِيْنَةِ خَآبِفًا يَّتَرَقَّبُ فَإِذَا الَّذِي اسْتَصُرِخُهُ اللَّمْسِ يَسْتَصُرِخُهُ اللَّفِي اللَّمْسِ يَسْتَصُرِخُهُ اللَّفَالَ لَهُ مُوْسَى إِنَّكَ لَعَوِيُّ مُّبِينُ عَلَيْ

فَلَمَّآ اَنُ اَرَادَ اَنَ يَّبُطِشَ بِالَّذِي هُوَ عَدُوُّ لَهُمَا لَا قَالَ لِمُوْلَى اَتُرِيدُ اَنَ تَقُتُلَنِي كَمَا لَهُمَا لَا قَالَ لِمُولِى اَتُرِيدُ اَنَ تَقُتُلَنِي كَمَا قَتَلَتَ نَفُسًا بِالْاَمْسِ فَي إِنْ تُرِيدُ إِلَّا اَنَ تَكُونَ خَبَّارًا فِي الْاَرْضِ وَمَا تُرِيدُ اَنَ تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِينَ عَلَى الْمُصْلِحِينَ عَلَى الْمُصْلِحِينَ عَلَى الْمُصْلِحِينَ عَلَى الْمُصْلِحِينَ عَلَى الْمُصْلِحِينَ عَلَى اللهَ مَن الْمُصْلِحِينَ عَلَى اللهَ مَن الْمُصْلِحِينَ عَلَى اللهَ اللهَ اللهِ اللهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وَ جَآءَ رَجُلُ مِّنَ اَقُصَا الْمَدِيْنَةِ يَسُعٰى فَ اَلْمَدِيْنَةِ يَسُعٰى قَالَ يَمُوسَى إِنَّ الْمَلَا يَأْتَمِرُونَ بِكَ قَالَ يَمُوسَى إِنَّ الْمَلَا يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجُ إِنِّيْ لَكَ مِنَ النَّصِحِيْنَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجُ إِنِّيْ لَكَ مِنَ النَّصِحِيْنَ

۲۳۔ یعنی انتظار کرتے اور راہ دیکھتے تھے کہ مقول کے وارث فرعون کے پاس فریاد لے گئے ہوں گے دیکھئے کس پر جرم ثابت ہواور مجھ سے کیا سلوک کریں۔

۲۲ یعنی اسی اسرائیلی کی لڑائی آج کسی اور سے ہو رہی تھی۔

۲۵۔ اسرائیلی اور قبطی کا جھگڑا: یعنی روز ظالموں سے الجھتا ہے اور مجھ کولڑوا یہے۔

۲۱۔ ہاتھ ڈالنا چاہا اس ظالم پر۔ بول اٹھا مظلوم، جانا کہ زبان سے مجھ پر غصہ کیا ہے، ہاتھ بھی مجھ پر چلائیں گے۔ وہ کل کا نون چھپا رہا تھا کہ کس نے کیا، آج اس کی زبان سے مشہور ہوا۔ (موضح)

۲۸۔ فرعون کے اہل دربار کا مثورہ: یعنی نون کی خبر فرعون کو پہنچ گئی۔ وہاں مثورے ہوئے کہ غیر قوم کے آدمی کا یہ حوصلہ ہوگیا ہے کہ شاہی قوم کے افراد اور سرکاری ملازموں کوقتل کر ڈالے۔ ساہی دوڑاے گئے کہ موسیٰ کو گرفتار کر کے لائیں۔ شاید مل جاتے تو قتل کرتے، اس مجمع میں سے ایک نیک طنیت کے دل میں اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ کی خیر نواہی ڈال دی، وہ جلدی کر کے مختصر راستہ سے بھا گا ہوا آیا اور حضرت موسیٰ کو واقعہ کی اطلاع کر کے مثورہ دیا کہ تم فورًا شہر سے نکل جاؤ۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے میں کہ یہ سنایا ہمارے پیغمبر کو کہ لوگ ان کی جان لینے کی فکر کریں گے اور وہ بھی وطن سے نکلیں گے۔ چنانچہ کافر سب الحٹے ہوئے تھے کہ ان پر مل کر چوٹ کریں، اسی رات میں آپ وطن سے ہجرت کر گئے۔

فَخَرَجَ مِنْهَا خَآبِفًا يَتَرَقَّبُ عَالَ رَبِ ٢١ پَر نكلا وہاں سے ڈرتا ہوا راہ ديکھتا بولا اے رب عُ نَجِنِي مِنَ الْقَوْمِ الظّلِمِينَ ﴿

> وَلَمَّا تَوَجَّهُ تِلْقَآءَ مَدْيَنَ قَالَ عَسَى رَبِّيَّ أَنُ يَّهُدِينِي سَوَآءَ السَّبِيلِ ﴿

> وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَدُينَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ ﴿ وَجَدَ مِنْ دُوْنِهِمُ امْرَ أَتَيْنِ تَذُو دُن ۚ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا ۗ قَالَتَا لَا نَسُقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرّعَآءُ ۖ وَ ٱبُوۡنَا شَيْخُ كَبِيرُ 🚍

بچالے مجھ کواں قوم بے انصاف سے

۲۲۔ اور جب منہ کیا مدین کی سیدھ پر بولا امید ہے کہ میرا رب لے جائے مجھ کوسیدھی راہ پر [۲۹]

۲۳۔ اور جب پہنچا مدین کے پانی پر پایا وہاں ایک جاعت کو لوگوں کی یانی پلاتے ہوئے <sup>[۳۰]</sup> اور پایا ان سے ورے دو عورتوں کو کہ روکے ہوئے کھڑی تھیں اپنی بکریاں بولا تمہارا کیا حال ہے وہ بولیں ہم نہیں یلاتیں یانی چرواہوں کے سپیر کیجانے تک <sup>[۱۳]</sup> اور ہمارا باپ بوڑھا ہے بڑی عمر کا [۳]

۲۹۔ حضرت موسی علیہ السلام کی مصر سے روانگی: حضرت موسیٰ مصر سے نکل کھڑے ہوئے، راہ سے واقف نہ تھے، اللہ سے در خواست کی کہ سیدھی راہ پر چلائے۔ اس نے ""مدین "" کی سیدھی سٹرک پر ڈال دیا جماں پہنچا کر انہیں امن واطمینان کے ساتھ متاہل بنانا تھا۔ صرف یہ ہی نہیں بلکہ بہت دورتک کی سیدھی راہ پر لے چلنا تھا۔

۳۰۔ مدین میں آمد: ""مدین"" ""مصر"" سے آٹھ دس دن کی راہ پر ہے۔ وہاں پہنچے بھوکے پیاسے، دیکھا کنویں پر لوگ اپنے مواشی کو پانی بلا رہے ہیں۔

۳۱۔ دو عورتیں: وہ دونوں بکریاں لے کر حیا سے کنارے کھڑی تھیں۔ اتنی قوت نہ تھی کہ مجمع کو ہٹا دیں یا بذات خود مصاری ڈول نکال لیں شایداوروں سے بچا ہوا پانی پلاتی ہوں۔

۳۲\_ یعنی ہمارا باپ جوان اور توانا ہوتا توہم کو آنا مذ رہتا۔ وہ خود ان مردوں سے نبٹ لیا کرتا۔

فَسَقٰى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِي الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا آنُزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيْرُ ﴿

فَجَآءَتُهُ اِحُدْدَهُمَا تَمُشِئَ عَلَى اسْتِحُيَآءٍ تَهُ اِحُدْدَهُمَا تَمُشِئَ عَلَى اسْتِحُيَآءٍ قَالَتُ اِنَّ اَبِئَ يَدُعُولُ لِيَجْزِيكَ اَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا لَا فَلَمَّا جَآءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَوْمِ الظَّلِمِيْنَ عَلَيْ لَا تَخَفُ اللَّهُ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّلِمِيْنَ عَلَيْ

۲۲۔ پھر اس نے پانی بلا دیا ایکے جانوروں کو [۳۳] پھر ہٹ کر آیا چھاؤں کی طرف بولا اے رب تو جو چیز آثارے میری طرف اپھی میں اس کا مختاج ہوں [۳۳] میری طرف اپھی میں اس کا مختاج ہوں [۳۳] میری عر آئی اسکے پاس ان دونوں میں سے ایک علی تھی شرم سے [۳۵] بولی میرا باپ تجھ کو بلاتا ہے کہ بدلے میں دے تق اس کا کہ تو نے پانی بلا دیا ہمارے بانوروں کو [۳۳] پھر جب پہنچا اسکے پاس اور بیان کیا اس جانوروں کو [۳۳] پھر جب پہنچا اسکے پاس اور بیان کیا اس سے احوال کھا مت ڈر پچ آیا تو اس قوم بے اضاف سے احوال کھا مت ڈر پچ آیا تو اس قوم بے اضاف

۳۳۔ عورتوں کی مدد: پینمبروں کے فطری جذبات و، ملکات الیے ہوتے ہیں، تھکے ماندے، بھوکے پیاسے تھے مگر غیرت آئی کہ میری موجودگی میں یہ صنف ضعیف ہمدردی سے محروم رہے۔ اٹھے اور مجمع کو ہٹا کریا ان کے بعد کنویں سے تازہ پانی نکال لوٹیوں کے جانوروں کوسیراب کیا۔

۱۳۷۔ حضرت موسی علیہ السلام کی دعا: "یعنی اے اللہ کسی علی اجرت مخلوق سے نہیں چاہتا۔ البعۃ تیری طرف سے کوئی بھلائی پہنچ اس کا ہمہ وقت مختاج ہوں۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""عورتوں نے پہچانا کہ چھاؤں پکرٹا ہے مسافر ہے۔ دور سے آیا ہوا، تھ کا، بھوکا۔ جاکرا پنے باپ سے کھا (وہ حضرت شعیبؒ تھے علی القول المشور) ان کو درکار تھا کہ کوئد: مرد ملے نیک

بخت جو بکریاں تھامے اور بیٹی بھی بیاہ دیں"" (موضح)

<mark>20\_</mark> جیسا کہ شریف اور پاکباز عورتوں کا قاعدہ ہے۔ کہتے ہیں کہ شرم کے مارے چرہ چھپا کربات کی۔

۳۱۔ لڑکی کا صرت موسی علیہ السلام کو دعوت دینا: صرت موسی اللہ تعالیٰ سے خیر طلب کر رہے تھے۔ اس نے اپنے فضل سے غیر متوقع طور پر خیر بھیجی، تو قبول کیوں نہ کرتے۔ اٹھ کر عورت کے ساتھ ہو لئے۔ لکھتے ہیں کہ چلتے وقت اس کو ہدایت فرمائی کہ میں آگے چلوں گاتم بھیجے آؤ مبادا اجنبیہ پر عدًا نظر کرنے کی نوبت آئے۔ چنانچہ وہ بھیجے بھیجے راستہ بتلاتی ان کو لے کر گھر پہنچی۔ محرت شعیب علیہ السلام سے ملاقات اور مدد کا وعدہ: موسی نے صرت شعیب کو اپنی ساری سرگذشت کہ سائی۔ انہوں نے تسلی دی اور فرمایا کہ اب تو اس ظالم قوم کے پنجہ سے پچ نکلا۔ انشاء اللہ تیراکچھ نہیں بگاڑ سکتے (مدین فرعون کی عدود سلطنت سے باہر تھا)

قَالَ إِنِّى أُرِيْدُ أَنُ أُنْكِحَكَ إِحْدَى ابْنَتَى الْمَنِي عَلَى أَنُ تَأْجُرَنِى ثَمْنِي حِجَةٍ فَإِنْ اللهُ عَلَى أَنُ تَأْجُرَنِى ثَمْنِي حِجَةٍ فَإِنْ اتَمْمُتَ عَشُرًا فَمِنْ عِنْدِكَ وَمَآ أُرِيْدُ أَنْ اللهُ مِنَ اللهُ اللهُ مِنَ اللهُ اللهُ مِنَ اللهُ اللهُ مِنَ اللهُ الله

77۔ بولی ان دونوں میں سے ایک اے باپ اس کو نور رکھ لے البتہ بہتر نوکر جو کہ تور کھنا چاہیے وہ ہے جوزور آدموا مانت دار [٢٨]

۲۷۔ کما میں چاہتا ہوں کہ بیاہ دوں تجھ کو ایک بیٹی اپنی ان دونوں میں سے اس شرط پر کہ تو میری نوکری کرے آئے ہرس [۲۹] پھر اگر تو پورے کر دے دیں بری تو وہ تیری طرف سے ہے [۲۰] اور میں نہیں چاہتا کہ تجھ پر تکلیف ڈالوں تو پائے گا مجھ کو اگر اللہ نے چاہا نیک بخوں سے [۳]

۳۸۔ حضرت موسی علیہ السلام کی قوت وامانت: یعنی موسیٔ میں دونوں باتیں موجود میں۔ زور دیکھا ڈول نکالنے یا مجمع کو ہٹا دینے سے، اور امانت دار سمجھا بے طمع اور عفیف ہونے سے۔

79۔ حضرت موسی علیہ السلام کا معاہد مہر: شایدیہ ہی خدمت لڑکی کا مہر تھا۔ ہمارے خفیہ کے ہاں اب بھی اگر بالغہ راضی ہوتو اس طرح کی خدمت اقارب مہر ٹھہر سکتا ہے (کذا نقلہ الشِخ الانور اطال اللہ بقایۂ ) یماں صرف نکاح کی ابتدائی گفتگو مذکو ہے۔ ظاہر ہوگی۔ سے حضرت شعیب نے نکاح کرتے وقت ایک لڑکی کی تعیین اوراس کی رضامندی عاصل کرلی ہوگی۔

، ہے۔ یعنی کم از کم آٹھ برس میری خدمت میں رہنا ضروری ہو گا۔ اگر دو سال اور زائد رہے تو تمہارا تبرع ہے۔

الله یعنی کوئی سخت خدمت تم سے نہ لول گا، تم کو میرے پاس رہ کر انشاء اللہ نود تجربہ جائے گاکہ میں بری طبیعت کا آدمی نہیں۔ بلکہ خدا کے فضل سے نیک بخت ہوں، میری صحبت میں تم گھبراؤ کے نہیں، بلکہ مناسبت طبع کی وجہ سے انس ماصل کروگے۔

قَالَ ذَٰلِكَ بَيُنِيۡ وَ بَيۡنَكَ الْاَجَلَيۡنِ قَالَ ذَٰلِكَ بَيۡنِيۡ وَ بَيۡنَكَ الْاَجَلَيۡنِ قَالَهُ عَلَى مَا قَضَيۡتُ فَلَا عُدُوانَ عَلَى اللهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيۡلُ ۚ ﴿ نَعُولُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

قَلَمَّا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ وَسَارَ بِاَهْلِهِ انْسَ مِنْ جَانِبِ الطُّوْرِ نَارًا ۚ قَالَ لِاَهْلِهِ امْكُثُوَّا إِنِّ آنسُتُ نَارًا لَّعَلِی ٓ اتِیْكُمْ مِنْهَا بِخَبَرٍ اَوْ جَذُوةٍ مِّنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُوْنَ هَ

فَلَمَّآ اَتْهَا نُوَدِى مِنْ شَاطِئَ الْوَادِ الْاَيْمَنِ فِي الْبُقَعَةِ الْمُلْرَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ اَنْ يُمُوسَى إِنِّيَّ اَنَا اللهُ رَبُّ الْعُلَمِينَ ﴿

۲۸۔ بولا یہ وعدہ ہو چکا میرے اور تیرے بیچ جونسی مدت ان دنوں میں پوری کر دوں سوزیادتی نہ ہو مجھ پر اور اللہ پر محروسہ اس چیز کا جو ہم کہتے میں [۲۲]

19۔ پھر جب پوری کر چکا موسی وہ مدت اور لیکر چلا اپنے گھر والوں کو دیکھی کوہ طور کی طرف سے ایک آگ کھا اپنے گھر والوں کو مٹھمرو میں نے دیکھی ہے ایک آگ شاید نے آؤں تمہارے پاس وہاں کی کچھے خبریا انگارا آگ کا ٹاکہ تم تا پو

۳۰۔ پھر جب پہنچا اسکے پاس آواز ہوئی میدان کے دانت کنارے سے برکت والے تختہ میں ایک درخت سے آ<sup>۳۳</sup> کہ اے موسی میں ہول میں اللہ جمان کارب

۲۲۔ حضرت موسی علیہ السلام کا معاہد مہر: یعنی مجھے اختیار ہو گاکہ آٹھ برس رہوں یا دس برس۔ بہرعال جو معاہدہ ہو چکا خدا کے بھروسہ پر مجھے منظور ہے۔ اللہ کو گواہ بنا کر معاملہ ختم کرتا ہوں۔ اعادیث میں ہے کہ حضرت موسیٰ نے بڑی مدت (یعنی دس

برس) پورے کئے۔ صنرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""ہمارے صنرت النّیالیّلِم بھی وطن سے نکلے ، سوآٹھ برس بینچھ آگر مکہ فنح کیا۔ اگر چاہتے اسی وقت کا فروں سے شہر غالی کرا لیتے لیکن اپنی خوشی سے دس برس بینچھے کا فروں سے پاک کیا""۔ ۲۳۔ طور پر درخت سے آواز کا سننا: یہ وہ ہی درخت تھا جس پر آگ بھر کمتی ہوئی نظر آئی۔

وَ أَنْ اللَّهِ عَصَاكَ فَلَمّا رَاهَا تَهُ تَنُّ كَانَّهَا وَ الْمُ يُعَقّبُ فَي اللّٰهِ اللّٰهُ وَلَى اللّٰهُ اللّلّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللللّٰمُ اللّٰهُ الللللّٰمُ الللللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللللّٰمُ اللللللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللللللّٰمُ اللّٰمُ اللللللّٰمُ الللل

قَالَ رَبِّ إِنِّى قَتَلْتُ مِنْهُمُ نَفْسًا فَاَخَافُ اَنُ يَقْسًا فَاَخَافُ اَنُ يَقْتُلُونِ ﴿

فٰسِقِینَ 🗃

وَ اَخِىٰ هُرُونُ هُو اَفْصَحُ مِنِی لِسَانًا فَارُسِلُهُ مَعِی رِدًا یُصَدِّقُنِی ٓ اِنِیٓ اَخَافُ اَنُ یُکَدِّبُوْنِ ﷺ یُکَدِّبُوْنِ ﷺ

ا ۱۳۔ اور یہ کہ ڈالدے اپنی لا مٹھی پھر جب دیکھا اسکو پھنپناتے جیسے سانپ کی سٹک الٹا پھرا منہ موڑ کر اور نہ دیکھا تیجھے پھر کر اے موسی آگے آ اور مت ڈر تجھ کو کچھ فطرہ نہیں

۳۲۔ ڈال اپنا ہاتھ اپنے گریبان میں نکل آئے سفید ہوکر مذکہ کسی برائی سے [۴۴] اور ملا لے اپنی طرف اپنا بازو در سے [۴۵] سویہ دو سندیں ہیں تیرے رب کی طرف سے فرعون اور اسکے سرداروں پر [۴۹] بیشک وہ تھے لوگ نافرمان

۳۳۔ بولا اے رب میں نے خون کیا ہے ان میں ایک جان کا سوڈر تا ہوں کہ مجھ کو مار ڈالیں گے [۴۷]

۳۷۔ اور میرا بھائی ہارون اس کی زبان چلتی ہے مجھ سے زیادہ سو اس کو بھیج میرے ساتھ مدد کو کہ میری تصدیق کرے میں ڈرتا ہوں کہ مجھ کو جھوٹا کریں [۲۸]

۲۷۔ تجلی الهی: شروع رکوع سے یہاں تک کے مفصل واقعات سورہ "" طلا" وغیرہ میں گذر چکے۔ ملاحظہ کرلئے جائیں۔ ۲۵۔ یعنی بازوکو پہلوسے ملا لو۔ سانپ وغیرہ کا ڈر جاتا رہے گا شاید آگے کے لئے بھی خوف زائل کرنے کی یہ ترکیب بتلائی ہو۔ ۳۹۔ معجزہ عصا وید بیضاء: یعنی معجزہ "عصا" و " ید بیضا" بطور سند نبوت کے دئے گئے ہیں تا فرعون اور اسکی قوم پر اتمام حجت کر سکے ۔

٧٧ ـ يعنى پہنچة ہى قتل كر ديا توآپ كى دعوت كيسے پہنچاؤں گا۔

۴۸۔ حضرت ہارون علیہ السلام کی رفاقت کی در نواست؛ یعنی کوئی تصدیق و تائید کرنے والا ساتھ ہو تو فطرۃ دل مصبوط و قوی رہتا ہے۔ اور ان کے جھٹلانے پر اگر بحث و مناظرہ کی نوبت آ جائے تو میری زبان کی لئنت ممکن ہے بولنے میں رکاوٹ ڈالے۔ اس وقت ہارون کی رفاقت مفید ہوگی کیونکہ ان کی زبان زیادہ صاف اور تیزہے۔

قَالَ سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِاَخِيْكَ وَ نَجْعَلُ لَكُمَا شَالُطُنَا فَلَا يَصِلُونَ النَّكُمَا بِالْتِنَآ النُّكُمَا فَلَا يَصِلُونَ النَّكُمَا فَلَا يَصِلُونَ النَّكُمَا وَمَنِ التَّبَعَكُمَا النُّلِبُونَ عَلَى النَّهُ النُّلِبُونَ عَلَى النَّهُ الْمُنْ النَّهُ الْمُنْ النَّهُ النَّهُ الْمُؤْمِنُ النَّهُ الْمُؤْمِنُ النَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ النَّهُ الْمُؤْمُ النَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ

فَلَمَّا جَآءَهُمُ مُّوَسَى بِالْتِنَا بَيِّنْتٍ قَالُوْا مَا هَٰذَآ إِلَّا سِحْرُ مُّفْتَرًى وَّمَا سَمِعْنَا بِهٰذَا فِيَ الْبَايِنَا الْأَوَّلِيْنَ ﴿

وَ قَالَ مُوسَى رَبِّنَ اَعُلَمُ بِمَنْ جَآءَ بِالْهُدَى مِنْ جَآءَ بِالْهُدَى مِنْ عِنْدِم وَمَنْ تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ لَا يَفُلِحُ الظَّلِمُونَ عَلَى اللَّالِمُونَ عَلَيْهُ لَا يُفُلِحُ الظَّلِمُونَ عَلَيْهِ

۳۵۔ فرمایا ہم مضبوط کر دیں گے تیرے بازو کو تیرے ہوئی سکیں بھائی سے اور دیں گے تم کو غلبہ پھر وہ نہ پہنچ سکیں گے تم تک ہماری نشانیوں سے تم اور جو تمہارے ساتھ ہوغالب رہو گے [۴۹]

۳۹۔ پھر جب پہنچا انکے پاس موسی لیکر ہماری نشانیاں کھلی ہوئی بولے اور کچھ نہیں یہ جادو ہے باندھا ہوا<sup>[08]</sup> اور ہم نے سنا نہیں یہ اپنے اگلے باپ دادوں میں [۵]

٣٤۔ اور کما موسی نے ميرا رب تو خوب جانتا ہے جو کوئی لايا ہے ہدايت کی بات اس کے پاس سے اور جس کو ملے گا آخرت کا گھر بيشک جھلا نہ ہوگا ہے انسافوں کا [۵۲]

۴۹۔ غلبہ و نصرت کا وعدہ: یعنی دونوں درخواسیں منظور ہیں، ہارون تمہارے قوت بازور میں گے اور فرعونیوں کو تم پر کچھ دسترس نہ ہوگی ہماری نشانیوں کی برکت سے۔ تم اور تمہارے ساتھی ہی غالب و منصور رہیں گے۔

۵۰۔ فرعونیوں کا نبوت سے انکار: یعنی معجزات دیکھ کر کہنے لگے جادو ہے اور جو باتیں خدا کی طرف منسوب کر کے کہا ہے وہ بھی جادو کی باتیں ہیں جو خود تصنیف کر کے لیے آیا، اور دعویٰ کرنے لگا کہ خدا نے مجھ پر وحی کی ہے۔ تقیقت میں وحی وغیرہ کچھ

نہیں۔ محض ساحرانہ تخیل وافتراء ہے۔

ا اللہ یعنی جو باتیں یہ کرتا ہے (مثلاً ایک خدا نے ساری دنیا کو پیدا کیا اور ایک وقت سب کو فنا کر کے دوبارہ زندہ کرے گا پھر حماب کتاب ہوگا، اور مجھکو اس نے پیغمبر بنا کر بھیجا ہے، وغیرہ کو غیرہ ) اپنے اگلے بزرگوں سے ہمارے کانوں میں یہ چیزیں کبھی نہیں پڑیں۔

۵۲۔ حضرت موسی علیہ السلام کا جواب: یعنی خدا خوب جانتا ہے کہ میں اپنے دعوے میں سچا ہوں اور اسی کے پاس سے ہدایت لایا ہوں اس لئے انجام میرا ہی بہتر ہو گا۔ جو لوگ اللہ تعالیٰ کی کھلی نشانیاں دیکھ کر اور دلائل صداقت سن کر ناانصافی سے حق کو جھٹلاتے ہیں وہ کامیاب نہیں ہوسکتے انجام کاران کو ذلت و ناکامی کا منہ دیکھنا پڑے گا۔

۳۹۔ اور بڑائی کرنے لگے وہ اور اس کے لشکر ملک میں ناحق اور سمجھے کہ وہ ہماری طرف پھر کرنہ آئیں گے

۳۰۔ پھر پکڑاہم نے اسکواورا سکے لشکروں کو پھر پھینک دیا ہم نے انکو دریا میں سو دیکھ لے کیبا ہوا انجام گنگاروں کا [۵۲]

الا۔ اور کیا ہم نے ان کو پیشوا کہ بلاتے ہیں دوزخ کی طرف [۵۵] اور قیامت کے دن ان کو مدد نہ ملے گی [۵۲]

رَى رَعْ مَيْ وَالِي اللهِ فَاجْعَلُ إِلَى صَرْحًا لَّعَلِيّ اَطَّلِمُ إِلَى اللهِ فَاجْعَلُ إِلَى صَرْحًا لَّعَلِيّ اَطَّلِمُ إِلَى اللهِ مُوسَى لَا وَالِيّ لَا طُنْهُ مِنَ الْكَذِبِينَ عَى مَوْسَى لَا وَالنّ كَذَر هُو وَ جُنُودُهُ فِي الْاَرْضِ بِغَيْرِ وَاسْتَكْمَرَ هُو وَ جُنُودُهُ فِي الْاَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ ظُنُّو اانّهُمْ إِلَيْنَا لَا يُرْجَعُونَ عَلَى الْحَقِّ وَ ظُنُودَهُمُ إِلَيْنَا لَا يُرْجَعُونَ عَلَى الْمَقِي الْمَقِي الْمَقَلِقُ فَي الْمَقِي الْمَقِي الْمَقَلِمُ اللّهُمُ فِي الْمَيْمِ فَا النّظِلُمِينَ عَلَى اللّهُمُ فِي الْمَقِمَ فَا الظّلِمِينَ عَلَى اللّهُمُ اللّهُ الطّلِمِينَ عَلَى اللّهُ الطّلِمِينَ عَلَى اللّهُ الطّلِمِينَ عَلَى الْمَقَلِمِينَ عَلَى اللّهُ الطّلِمِينَ عَلَى الْمُقَلِمِينَ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللل

وَ جَعَلُنٰهُمُ ٱبِمَّةً يَّدُعُونَ إِلَى النَّارِ ۚ وَ يَوْمَ الْقِيْمَةِ لَا يُنْصَرُونَ ﴿

۵۳ ـ فرعون کا استراء: یعنی اینے وزیر ہامان کو کہا کہ اچھا اینٹوں کا ایک پڑاوہ لگواؤ ناکہ پکی اینٹوں کی خوب اونچی عارت بنوا کر اور

آسان کے قریب ہوکر میں موئی کے خداکو جھانگ آؤل کہ کہاں ہے اور کلیا ہے۔ کیونکہ زمین میں تو مجھے کوئی خدا اپنے سوانظر نہیں ہڑتا۔ آسان میں بھی خیال تو یہ ہی ہے کہ کوئی نہ ہوگا، تاہم موئی کی بات کا بواب ہوجائے گا۔ یہ بات ملعون نے استراء و تمنیز سے کہی اور ممکن ہے اس قدر بد تواس و پاگل ہوگیا ہوکہ اس طرح کی لچر پوچ اور مصحکہ خیز تجویزیں سوچنے لگا۔

۵۳۔ فرعون اور اسکی قوم کے غرور کا انجام ، یعنی انجام سے بالکل فافل ہوکر لگے ملک میں تکبرکر نے ۔ یہ نہ سمجھا کہ کوئی ان کی گردن نچی کرنے والا اور سر توڑنے والا بھی موجود ہے۔ آخر خداونہ تمار نے اس کو لاؤ لشکر سمیت بحر قدرم میں غرق کر دیا۔ تا یادگار رہے کہ بد بخت ظالموں کا بوانجام سے فافل ہول ایسا انجام ہواکرتا ہے۔ غرق وغیرہ کے واقعات کی تفصیل پہلے گذر پکی ہے۔ دوز نیوں کے امام : یعنی یہاں ضلالت و طفیان میں پیش پیش تھے اور لوگوں کو دوز خکی طرف بلاتے تھے وہاں بھی ان کو دوز نیوں کے آگے امام : یعنی یہاں ضلالت و طفیان میں پیش پیش قر کہ الْقیامَةِ فَاَوْرَ دَدُهُمُ النَّارَ وَ بِنَّسَ الْوِرْ دُالْمَوْرُ دُودُ دُورَ وَ مُورِدِ کے امام : یعنی یہاں ضلالت و طفیان میں پیش پیش قد کہ الْقیامَةِ فَاوْرَ دَدُهُمُ النَّارَ وَ بِنَّسَ الْوِرْ دُالْمَوْرُ دُودُ دُوں )

۵۱۔ یعنی یمال کے لشکر وہاں کام نہ دیں گے نہ کسی طرف سے کوئی مدد پہنچ سکے گی۔ اپنے لاؤلشکر سمیت جہنم میں جھونک دیئے جائیں گے۔ کوئی بچانے والا نہ ہو گا۔

وَ اَتُبَعُنْهُمْ فِي هَذِهِ الدُّنْيَا لَعُنَةً وَ يَوْمَ عَلَمُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَنَةَ فَ اللَّمُ اللَّهُ الللللِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللِّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ

وَلَقَدُ اتَيْنَا مُوسَى الْكِتْبَ مِنْ بَعُدِ مَآ اَهُلَكُنَا الْقُرُونَ الْأُولِى بَصَآيِرَ لِلنَّاسِ وَ اَهُلَكُنَا الْقُرُونَ الْأُولِى بَصَآيِرَ لِلنَّاسِ وَ هُدًى وَّ رَحْمَةً لَّعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ فَمَا كُنْتَ مِنَ الشَّهِدِينَ ﴿ وَمَا كُنْتَ مِنَ الشَّهِدِينَ ﴿ فَضَيْنَا إِلَى مُوسَى الْأَمْرَ وَمَا كُنْتَ مِنَ الشَّهِدِينَ ﴿

۴۷۔ اور پیچھے رکھ دی ہم نے ان پر اس دنیا میں پھٹکار اور قیامت کے دن ان پر برائی ہے [۵۸]

القصص ٢٨

۳۳۔ اور دی ہم نے موسیٰ کو کتاب بعد اسکے کہ ہم فارت کر چکے پہلی جاعق کو [۵۸] سمجھانے والی لوگوں کو اور راہ بتانے والی اور رحمت ناکہ وہ یادر کھیں [۵۹]

۳۴۔ اور تو نہ تھا غرب کی طرف جب ہم نے بھیجا موسیٰ کو حکم [۱۰] اور نہ تھا تو دیکھنے والا

۵۷ دنیا میں لعنت: یعنی آخرت کی برائی اور بدانجامی توالگ رہی، دنیا ہی میں لوگ رہتی دنیا تک ایبوں پر لعنت جھیجتے رمیں

گے۔

۵۸۔ نزول تورات کے بعد دنیا میں ایسے غارت کے عذاب کم آئے۔ بجائے ہلاک سماوی کے جماد کا طریقہ مشروع کر دیا گیا۔ کیونکہ کچھ لوگ احکام شریعت پر قائم رہا کئے۔

00۔ تورات ہدایت ہے: یعنی تورات جو موسی کو دی گئی تھی۔ بڑی فہم و بصیرت عطاکر نے والی، لوگوں کو راہ ہدایت پر چلانے والی، اور متحق رحمت بنانے والی کتاب تھی تاکہ لوگ اسے بڑھ کر اللہ کو یاد رکھیں۔ احکام الهی سیکھیں، اور پند و نصیحت عاصل کریں، پچ توبیہ ہے کہ قرآن کریم کے بعد ہدایت میں تورات شریف ہی کا درجہ ہے اور آج جبکہ اس کے بیرؤں نے اسے ضائع کر دیا، قرآن ہی اس کے ضروری علوم وہدایات کی حفاظت کر رہا ہے۔

۲۰۔ یعنی کوہ طور کے غرب کی جانب جمال موسیؑ کو نبوت اور تورات ملی ۔

وَلَكِنَّا اَنْشَانَا قُرُونًا فَتَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ

الْعُمَّرُ وَمَا كُنْتُ ثَاوِيًا فِيُّ اهْلِ مَدْيَنَ تَتُلُوا عَلَيْهِمُ الْتِنَا فَيَ اهْلِ مَدْيَنَ تَتُلُوا عَلَيْهِمُ الْتِنَا وَلَكِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ عَلَيْهِمُ الْتِنَا فَيَا مُرْسِلِينَ عَلَيْهِمُ الْتِنَا الْعَالَى الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلِينَ عَلَيْهِمُ الْعَلَيْ الْعَلْمُ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلَيْ الْعَلْمُ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْكُ الْعَلَيْكُ اللَّهُ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْكُمْ الْعُلْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْكُ اللَّهُ اللّ

۳۹۔ اور تو یہ تھاطور کے کنارے جب ہم نے آواز دی لیکن یہ انعام ہے تیرے رب کا [۱۳] ٹاکہ تو ڈر سنا دے ان لوگوں کو جنکے پاس نہیں آیا کوئی ڈر سنانے والا تجھ سے پہلے تاکہ وہ یادر کھیں [۱۳]

وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِنُ رَحَمَةً مِّنُ رَّبِكَ لِتُنْذِرَ قَوْمًا مَّآ اَتْمُمُ مِّنُ تَخْمَةً مِّنُ اللهُمُ مِّنَ تَذِيرٍ مِّنُ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمُ يَتَذَكَّرُونَ ﴿

11۔ آتھ کے اللہ علیہ وسلم کی نبوت پر استدلال: یعنی تواس وقت کے واقعات توالیسی صحت و صفائی اور بسط و تفصیل سے بیان کر رہا ہے بعیے وہیں ""طور" کے پاس کھڑا دیکھ رہا ہو۔ عالانکہ تمہارا موقع پر موجود نہ ہونا ظاہر ہے اور و لیے بھی سب جانتے ہیں تم امی ہو۔ کسی عالم کی صحبت میں بھی نہیں رہے۔ نہ ٹھیک ٹھیک صحبح واقعات کا کوئی جید عالم مکہ میں موجود تھا۔ پھر غور کرنے کا مقام ہے کہ یہ علم کمال سے آیا تقیقت یہ ہے کہ اقوام دنیا پر مدتیں اور قرن گذر گئے، مرورد ہور سے وہ علوم محرف و

مندرس ہوتے جا رہے تھے اور وہ ہدایت مٹتی جا رہی تھیں۔ لہذا اس علیم و خبیر کا ارادہ ہوا کہ ایک امی کی زبان سے مجھولے ہوئے سبق یاد دلائے جائیں اور ان عبرتناک و موعظت آمیز واقعات کا ایسا صیحے فوٹو دنیا کے سامنے پیش کر دیا جائے جس پر نظر کر کے بے اختیار ماننا پڑے کہ اس کا پیش کرنے والا موقع پر موجود تھا اور اپنی آئکھوں سے من و عن کیفیات کا مثاہدہ کر رہا تھا۔ پس ظاہر ہے کہ تم تو وہاں موجود نہ تھے، بجزاس کے کیا کہا جائے کہ جو خدا آپ کی زبان سے بول رہا ہے اور جس کے سامنے ہرغائب مھی ماضرہے یہ بیان اسی کا ہو گا۔

٦٢ ـ أتحضرت صلى الله عليه وسلم كو يحجيك واقعات كالمحمل علم: يعنى موسى كو ""مدين "" جاكر جو واقعات پيش آئے ان كا اس خوبي و صحت سے بیان تو یہ ظاہر کرتا ہے کہ گویا اس وقت تم شان پیغمبری کے ساتھ وہیں سکونت پذیر تھے اور جس طرح آج اپنے وطن مکہ میں اللہ کی آیات پڑھ کر سنا رہے ہو، اس وقت ""مدین "" والوں کو سناتے ہو گے حالانکہ یہ چیز صریحا منفی ہے۔ بات صرف اتنی ہے کہ ہم ہمیشہ سے پیغمبر بھیجتے رہے ہیں جو دنیا کو غفلت سے چونکاتے اور گذشتہ عبرتناک واقعات یاد دلاتے رہے۔ اس عام عادت کے موافق ہم نے اس زمانہ میں تم کر رسول بنا کر جھیجا کہ چھلے قصے یاد دلاؤ۔ اور خواب غفلت سے مخلوق کو بیدار کرو۔ اس لئے ضروری ہواکہ ٹھیک ٹھیک واقعات کا صیح علم تم کو دیا جائے اور تمہاری زبان سے اداکرایا جائے۔

١٣ ـ يعنى جب موسىً كوآواز دى إنِّي أَنَا اللهُ رَبُّ الْعُلَمِينَ تم وہاں كھڑے س نہيں رہے تھے ۔ يہ حق تعالىٰ كا انعام ہے كہ آپ کو ان واقعات و حقائق پر مطلع کیا اور تمهارے ساتھ بھی اسی نوعیت کا برناؤ کیا جو موسیٰ کے ساتھ ہوا تھا۔ گویا ""جبل النور"" (جماں غار حرا ہے ) اور "" کمه "" "" مدینہ "" میں "" جبل طور "" اور "" مدین "" کی تاریخ دہرا دی گئی ۔

۱۳۔ یعنی عرب کے لوگوں کو بیہ چیزیں بتلا کر خطرناک عواقب سے آگاہ کر دیں۔ ممکن ہے وہ سن کریاد رکھیں اور نصیحت پکڑیں۔ رتنبیه) مَاأُنَذِرَ ابَاؤهُم سے شایدآبائے اقربین مراد ہوں گے۔ واللہ اعلم۔

آفت ان کاموں کی وجہ سے جنکو بھیج چکے ہیں ایکے ہاتھ تو کھنے لگیں اے رب ہمارے کیوں نہ جمیجے دیا ہمارے پاس کسی کو پیغام دے کر تو ہم چلتے تیری باتوں پر اور ہوتے ایان والوں میں [۲۵]

وَلَوْلَا ۖ أَنْ تُصِيْبَهُمْ مُصِيْبَةً بِمَا قَدَّمَتُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ أَيْدِيُهِمْ فَيَقُولُوا رَبَّنَا لَوْلَا آرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَّبِعَ الْيَتِكَ وَنَكُونَ مِنَ الُمُؤُمِنِينَ 🕾

10 ۔ رسالت اللہ کی نعمت ہے: یعنی پیغمبر کا ان میں بیسجنا نوش قسمتی ہے۔ اگر بدون پیغمبر بیسجے اللہ تعالیٰ ان کی کھلی ہوئی بے عقلیوں اور بے ایانیوں پر سزا دینے لگتا تب بھی ظلم نہ ہوتا، لیکن اس نے احمان فرمایا اور کسی قسم کی معقول عذرداری کا موقع نہیں چھوڑا ممکن تھا سزادہی کے وقت کہنے لگتا تب ہمارے پاس پیغمبر تو بھیجا نہیں جو ہم کو ہماری غلطیوں پر کم از کم متنبہ کر دیتا، ایک دم پکڑ کر عذاب میں دھر گھسیٹا۔ اگر کوئی پیغمبر آیا تو دیکھ لیتے ہم کیسے نیک اورایاندار ثابت ہوتے۔

رمیم۔ پھر جب پہنی ان کو مھیک بات ہمارے پاس سے کہنے لگے کیوں نہ ملا اس رسول کو جیسا ملا تھا موسی کو اس سے جو موسیٰ کو ملا تھا اس سے جو موسیٰ کو ملا تھا اس سے بیلے [۱۲] کیا ابھی منکر نہیں ہو چکے اس سے جو موسیٰ کو ملا تھا اس سے بیلے [۱۸] کہنے لگے دونوں جادو ہیں آپس میں موافق اور کہنے لگے ہم دونوں کو نہیں مانتے [۱۸] ہم دونوں کو نہیں مانتے [۱۸] ہم دونوں کو نہیں مانتے وہما اس تے ہم ہو کہ میں اس پر چلوں اگر تم سے ہم ہو اواقا

۵۰۔ پھر اگر نہ کر لائیں تیرا کہا توجان لے کہ وہ چلتے ہیں نری اپنی خواہ شوں پر اور اس سے گمراہ زیادہ کون جو چلتے اپنی خواہ ش پر بدون راہ بتلائے اللہ کے بیشک اللہ راہ نہیں دیتا ہے انصاف لوگوں کو[۰۰]

ا۵۔ اور ہم پے دریے بیجے رہے ہیں انکواپنے کلام الکہ وہ دھیان میں لائیں [۱۰]

ريا،ايد، م پار مذاب س ، هر صياء الرائ يقر الاورلايية م فكمًا حَآءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوُا لَوُلاَ فَلَمَّا جَآءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوُا لَوُلاَ الْوَتِيَ مُوسَى أَوَتِيَ مُوسَى أَوَلَمُ يَكُفُرُوا الْوَتِيَ مُوسَى أَوَلَمُ يَكُفُرُوا بِمَا الْوَتِيَ مُوسَى مِنْ قَبْلُ قَالُوُا سِحْرِنِ بِمَا الْوَقِي مُوسَى مِنْ قَبْلُ كَفِرُونَ فَ تَظَلَّهَرَا اللهِ هُو اَلْوَا اِنَّا بِكُلِّ كَفِرُونَ فَ قُلُ فَاتُوا بِكِتْبٍ مِنْ عِنْدِ اللهِ هُو اَهْدَى فَلُ فَاتُوا بِكِتْبٍ مِنْ عِنْدِ اللهِ هُو اَهْدَى مِنْ اللهِ هُو اَهْدَى مِنْ اللهِ هُو اَهْدَى مِنْ اللهِ هُو اَهْدَى فِلْ فَاتُوا بِكِتْبٍ مِنْ عِنْدِ اللهِ هُو اَهْدَى فِلْ فَاتُوا بَكِتْبٍ مِنْ عِنْدِ اللهِ هُو اَهْدَى فَالْوَا لَكَ فَاعْلَمُ اَنَّمَا يَتَبِعُونَ فَلَى فَاغْلَمُ اَنَّمَا يَتَبِعُونَ فَلَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

مَّ الظَّلِمِينَ شَّ وَلَقَدُ وَصَّلْنَا لَهُمُ الْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ فَ وَلَقَدُ وَصَّلْنَا لَهُمُ الْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ فَيَ الْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ فَي اللّهُمُ الْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ فَي اللّهُمُ الْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ فَي اللّهُ اللّ

۱۶۔ یعنی رسول نہ بھیجتے تو کہتے رسول کیوں نہ بھیجا۔ اب رسول تشریف کا ئے جو تمام پینیمبروں سے شان ورتبہ میں بڑھ کر ہیں تو کہتے ہیں کہ صاحب! ہم تو اس وقت مانتے جب دیکھتے کہ ان سے موسئ کی طرح ""عصا"" اور ""ید بیضا"" وغیرہ کے معجزات ظاہر ہوتے میں اوران کے پاس بھی تورات کی طرح ایک دم ایک کتاب اترتی یہ کیا دودو چار آیتیں پیش کرتے میں۔

اللہ یہ معرف کے معجزات اور کتاب ہی کو کمال سب نے مان لیا تھا؟ شبے نکا نے والے ان کو بھی "سموی مقتری" کھتے ہیں۔

اللہ بیں ایک دور کوع پہلے گذرا۔ بس جن کو ماننا منظور نہیں ہوتا وہ ہربات میں کچھ نہ کچھ اتحالات نکال لیدت میں۔

14 کفار مکہ کی ہٹ دھرمی: حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "کہ کے کافر حضرت موئی کے معجزے من کر کھنے لگے کہ ویسا معجزہ اس بی کے پاس ہوتا تو ہم مانت، جب "بیود" سے پوچھا اور "تورات" کی باتیں اس بی کے موافق اور اپنی مرضی کے معجزہ اس بی کئی ہے۔

14 نظاف سنیں مثلاً یہ کہ بت پر سی کفر ہے، آخرت کا جینا ہر بی ہے اور جو بافور اللہ کے نام پر ذرج نہ ہو مردار ہے (اور عرب میں ایک بنی آخرالزماں آئیں گے جن کی یہ نشانیاں ہوں گی وغیرہ وغیرہ) تب لگے دونوں کو جواب دینے کہ "تورات" اور" ترآن" ورفوں جادواور موسی و محمد (طبیعا الصاوۃ والسلام) دونوں جادوگر میں۔ (العیاذ باللہ ) جوایک دوسرے کی تصدیق کرتے ہیں۔

14 کفار کے اعتراض کا جواب: یعنی آسانی کتابوں میں سب سے بری اور مشوریہ ہی دوکتا ہیں تھیں بن کی ہمری کوئی کتاب نمیں کر سکتی اگر یہ دونوں جادوارہ موسی و کہ کر ہواں اس کی پیروی کرنے لگوں گا، لیکن تم قیامت تک نہیں لا سکتے۔ اس سے زیادہ بادی کہ نود ہدایت ربانی سے قطعی تھی دست ہواور بوکتاب ہدایت آتی ہے اسے جادو کہ کر درکر دیتے ہو۔ جب یہ ایک انسان کا بایا ہوا دو ہے تو تم سارے جمان کے جادوگروں کو جمع کرکے اس سے بڑا جادو کے آتے۔ آخر جادوالیسی چیز تو نہیں کہ اس کا کوئی مقابلہ نہ کر کے۔

٠٠ نواہشوں کی پیروی: یعنی جب یہ لوگ نہ ہدایت کو قبول کرتے ہیں اور نہ اس کے مقابلہ میں کوئی چیز پیش کر سکتے ہیں تو یہ ہی اس کی دلیل ہے کہ ان کوراہ ہدایت پر چلنا مقصود ہی نہیں۔ محض اپنی خواہشات کی پیروی ہے، جس چیز کو دل چاہا مان لیا، جس کو اپنی مرضی اور خواہش کے خلاف پایا رد کر دیا۔ بتلائے ایسے ہوا پرست ظالموں کو کیا ہدایت ہو سکتی ہے۔ اللہ کی عادت اسی قوم کو ہدایت کرنے کی ہے جو ہدایت پانے کا ارادہ کرے اور محض ہوا و ہوس کو حق کا معیار نہ بنا ہے۔

ا>۔ یعنی ہماری وحی کا سلسلہ سپے سے چلا آتا ہے۔ ایک وحی کی تصدیق و تائید میں دوسری وحی باربار بھیجتے رہے ہیں۔ اور قرآن کو بھی ہم نے بتدریج نازل کیا ایک آیت کے بیچھے دوسری آیت آتی رہی، مقصدیہ ہے کہ کافی غور کرنے اور سمجھنے کا موقع ملے اور یادر کھنے میں سمولت ہو۔ اَلَّذِيْنَ اتَيْنَهُمُ الْكِتْبَ مِنْ قَبْلِهِ هُمْ بِهِ يُؤْمِنُونَ ﴿

وَإِذَا يُتَلَى عَلَيْهِمُ قَالُوۤا امَنَّا بِهَ إِنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَّبِنَاۤ إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِیْنَ ﴿ مِنْ رَبِّنَاۤ إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِیْنَ ﴿ مِنْ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِیْنَ ﴿ مُسَلِمِیْنَ ﴿ مُسَلِمِیْنَ وَالْمِیْنَ وَالْمِیْنَ وَالْمَسْنَةِ السّیّبَنَةَ وَ مِمَّا وَیَدُرَ وُوْنَ بِالْحَسَنَةِ السّیّبَنَةَ وَ مِمَّا وَیَدُرَ وُوْنَ بِالْحَسَنَةِ السّیّبَنَةَ وَ مِمَّا وَرَقْنَاهُمْ یُنْفِقُونَ ﴿

وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُو اَعْرَضُوا عَنْهُ وَ قَالُوا لَنَا اللَّغُو اَعْرَضُوا عَنْهُ وَ قَالُوا لَنَا اللَّهُ اَعْمَالُكُمْ سَلَمُ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِي الْجَهِلِينَ 
عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِي الْجَهِلِينَ عَلَيْ الْجَهْلِينَ عَلَيْ عَلَيْ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَيْ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

۵۲۔ جن کو ہم نے دی ہے کتاب اس سے پہلے وہ اس پریقین کرتے ہیں

۵۳۔ اور جب ان کو سنائے تو کہیں ہم یقین لائے اس پر یہی ہے مصل ہمارے رب کا بھیجا ہوا ہم ہیں اس سے پہلے کے حکم بردار[۲۰]
۵۳۔ وہ لوگ پائیں گے اپنا ثواب دوہرا اس بات پر کہ قائم رہے [۲۰] اور بھلائی کرتے ہیں برائی کے جواب میں [۲۰] اور بھلائی کرتے ہیں برائی کے جواب میں [۲۰]

۵۵۔ اور جب سنیں نکمی باتیں اس سے کنارہ کریں اور کہیں ہم کو ہمارے کام اور تم کو تمہارے کام سلامت رہوہم کو نمیں چاہئیں بے سجھ لوگ [۲۶]

۲۶۔ مومنین کا ایمان بالکتب: یعنی ان جابل مشرکین کا عال تو یہ ہے کہ نہ اگلی کتابوں کو مانیں نہ پچھلی کو، اور ان کے بالمقابل انساف پینداہل کتاب کو دیکھوکہ وہ دونوں کو تسلیم کرتے جاتے ہیں۔ پہلے سے تورات وانجیل پریقین رکھتے تھے۔ جب قرآن آیا تو بول اٹھے کہ بلاشہ یہ کتاب بر حق ہے، ہمارے رب کی آثاری ہوئی، ہم اس پر اپنے بقین واعتقاد کا اعلان کرتے ہیں، ہم پہلے بھی اللہ کی باتوں کو مانتے تھے آج بھی قبول کرتے ہیں۔ فی الحقیقت ہم آج سے مسلمان نہیں بہت پہلے سے مسلمان نہیں بہت پہلے سے مسلمان ہیں۔ کیونکہ کتب سابقہ پر ہمارا ایمان تھا جن میں پینمبر آخر الزمان اور قرآن کریم کے متعلق صاف بشارات موجود تھیں۔ لہذا ان پیشین گوئیوں پر بھی ہمارا بہلے سے اجالی ایمان ہوا۔ آج اس کی تفصیل اپنی آئکھوں سے دیکھی ۔

۳)۔ مومنین کیلئے دہرا اجر: یعنی مغرور و مستغنی ہو کر قبول حق سے گریز نہیں کیا بلکہ جس وقت جو حق پہنچا بے تکلف گردن تسلیم جھکا دی (تنبیہ) شیخ اکبڑنے فتوعات میں لکھا ہے کہ ان اہل کتاب کا ایمان اپنے پیغمبر پر دو مرتبہ ہوا۔ اول بالاستقلال دوبارہ نبی

کریم الٹی الیان لانے کے ضمن میں ۔ کیونکہ صورتام انبیائے سابقین کے مصدق میں اور ان پر ایان رکھنا ضروری قرار دیت میں اور حضور پر بھی انکا ایان دو مرتبہ ہوا ۔ ایک اب بالذات اور بالا ستقلال دوسرا پہلے اپنے پینمبر پر ایان لانے کے ضمن میں ۔ کیونکہ ہر پینمبر حضور الٹی آیا ہی بشارت دیتے اور پیشگی تصدیق کرتے چلے آئے میں اسی لئے ان لوگوں کو اہر بھی دو مرتبہ ملے گا۔ باقی حدیث میں جو شکلا گئو تُون اَ اَجْرُ هُمْ مَرَّ تَدَیْنِ آیا ہے اس کی شرح کا یمان موقع نمیں ۔ ہم نے خدا کے فضل سے شرح صیح مسلم میں اس کو بتفصیل لکھا ہے اور اشکالات کو رفع کرنے کی کوشش کہ ہے ۔ فللہ الحمد والمنہ وبہ التوفیق والعصمة ۔ سے شرح صیح مسلم میں اس کو بتفصیل لکھا ہے اور اشکالات کو رفع کرنے کی کوشش کہ ہے ۔ فللہ الحمد والمنہ وبہ التوفیق والعصمة ۔ کہا ۔ لغو سے اعراض: یعنی کوئی دوسرا ان کے ساتھ برائی سے پیش آئے تو یہ اس کے جواب میں مروت و شرافت سے کام لیکر بھلائی اور احمان کرتے میں ۔ یا یہ مطلب کہ کبھی ان سے کوئی برا کام ہوجائے تو اس کا تدارک بھلائی سے کر دیتے میں تاکہ حنات کا پلہ سینات سے بھاری رہے ۔

۵>۔ یعنی اللہ نے جو مال علال دیا ہے اس میں سے زکوۃ دیتے ہیں، صدقہ کرتے ہیں اور خویش واقارب کی خبر لیتے ہیں۔ غرض حقوق العباد ضائع نہیں کرتے۔

۲۷۔ شہر جاہلوں کی بات کا جواب: یعنی کوئی جابل لغو و بیودہ بات کے تواس سے الجھے نہیں۔ کہ دیے ہیں کہ بس صاحب تمہاری باتوں کو بھارا دور سے سلام۔ یہ جالت کی پوٹ تمہی رکھو ہم کو بھارے مشغلہ میں رہنے دو۔ تمہاراکیا تمہارے، اور ہھاراکیا ہمارے بات ہمارے بات کی سے بے سمجھ لوگوں سے الجھنے کی ضرورت نہیں۔ محمہ بن اسحاق نے سیرت میں لکھا ہے کہ قیام ملہ کے زمانہ میں تقریبا بیس اشخاص عبشہ سے حضور الشخ الیا کی خبر من کر آئے کہ تحقیق کریں کیسے شخص میں۔ آپ سے بات چیت کی، حضور الشخ الیا کی تعموں بان کی اسمحوں سے آلبو جاری ہوگئے۔ اور بڑے زور سے آپ کی تصدیق کی، جب مشرف بایان ہو کر واپس ہونے گئے تو اور جمل و غیرہ مشرکین نے ان پر آوازے کے کہ ایسے اسمقوں کا قافلہ آج تک کمیں نہ دیکھا مشرف بایان ہو کر واپس ہونے گئے تو اور جمل کر فیرہ مشرک کی تصدیق کی جب بوگ ۔ جو ایک شخص کی تحقیق عال کرنے آئے تھے اور اس کے غلام بن کر اور اپنا دین چھوڑ کر جا رہے ہیں۔ انہوں نے کما سکر کئی شک تحقیق عال کرنے آئے تھے اور اس کے غلام بن کر اور اپنا دین چھوڑ کر جا رہے ہیں۔ انہوں نے کما سکر کئی مماری معاف رکھوں ہم تمہاری جمالت کا جواب جمالت سے دینا نہیں چاہتے، ہم اور تم میں سے جو جس عال پر ہے اس کا وہ ہی حصد ہے ہم نے اپنے نفس کا جمال سے توقع نہ ہو کہ سمجھائے پر گئے گا اس سے کنارہ ہی بہتر ہے (موضی)۔ کا وہ ہی حصد سے جم نے اپنے نفس کا جمال سے توقع نہ ہو کہ سمجھائے پر گئے گا اس سے کنارہ ہی بہتر ہے (موضی)۔ اعلم۔ حضرت شاہ صاحب لکھے میں کہ جس جابل سے توقع نہ ہو کہ سمجھائے پر گئے گا اس سے کنارہ ہی بہتر ہے (موضی)۔

إِنَّكَ لَا تَهُدِى مَنَ اَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللهَ يَهُدِى مَنُ اللهَ اللهَ يَهُدِى مَنُ يَّشَا ءُ وَهُوَ اَعُلَمُ بِالْمُهُتَدِيْنَ

(<u>at</u>)

وَقَالُوۡۤا اِنۡ نَّتَبِعِ الْهُدَى مَعَكَ نُتَخَطَّفُ مِنَ الْهُدَى مَعَكَ نُتَخَطَّفُ مِنَ الْمِنَا الْمِنَا اللَّهِ اللَّهُمُ حَرَمًا المِنَا اللَّهِ اللَّهُمُ حَرَمًا المِنَا اللَّهِ اللَّهُ عَمَلَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِّزُقًا مِّنُ لَّدُنَّا اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

۵۶۔ تو راہ پر شہیں لاتا جس کو چاہے پر اللہ راہ پر لائے جس کو چاہے بر اللہ راہ پر لائے جس کو چاہے بر اللہ راہ پر جس کو چاہے بر اللہ راہ پر جس کو چاہے جو راہ پر آئیں گے [۸۰]

۵۔ اور کھنے لگے اگر ہم راہ پر آئیں تیرے ساتھ ایک لئے جائیں اپنے ملک سے [۱۹]کیا ہم نے جگہ نہیں دی ان کو حرمت والے پناہ کے مکان میں کھینچے چلے آتے ہیں اسکی طرف میوے ہر چیز کے روزی ہماری طرف سے پر بہت ان میں سمجھ نہیں رکھتے [۱۰]

د اللہ ہی کے علم وافتیار میں سے کہ ان میں سے کے راہ پر لانے کا افتیار کیا ہوتا، علم بھی نہیں کہ کون راہ پر آنے والا ہے یا آنے کی استعداد ولیاقت رکھتا ہے بہرحال اس آیت میں نبی کریم الٹی آیٹی آیٹی کی تسلی فرما دی کہ آپ جاہلوں کی لغوگوئی اور معاندانہ شوروشغب یا اپنے فاص اعزہ واقارب کے اسلام نہ لانے سے غمگین نہ ہوں۔ جس قدر آپ کا فرض ہے وہ ادا کئے جائیں ، لوگوں کی استعدادیں مختلف میں اللہ ہی کے علم وافتیار میں ہے کہ ان میں سے کے راہ پر لایا جائے۔

انسان کو ہدایت سے روکنے والی کئی چیزیں ہیں مثلاً نقصان جان و مال کا خوف، چنانچ بعض مشرکین مکہ نے حضور الٹی ایکٹو سے کما بیشک ہم جانتے ہیں کہ آپ حق پر ہیں لیکن اگر ہم دین اسلام قبول کر کے آپ کے ساتھ ہو جائیں تو سارا عرب ہمارا دشمن ہو

جائے گا۔ اردگرد کے تمام قبائل ہم پر پڑھ دوڑیں گے اور مل کر ہمارا لقمہ کر لیں گے، نہ جان سلامت رہے گی نہ مال۔ اس کا آگے جواب دیا ہے۔

۸۔ مکہ مکرمہ امن کی جگہ ہے: حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "مکہ کے لوگ کھنے لگے کہ ہم مسلمان ہوں تو سارے عرب ہم سے دشمنی کریں، اللہ نے فرمایا اب ان کی دشمنی سے کس کی پناہ میں بیٹے ہو۔ یہ ہی حرم کا ادب (مانع ہے کہ باوبود آپس کی سخت عداوتوں کے باہروالے پڑھائی کر کے تم کو مکہ سے نکال نہیں دیتے) وہی اللہ (جس نے اس جگہ کو حرم بنایا) تب بھی پناہ دینے والا ہے "۔ (موضح) کیا شرک و کفر کے باوبود تو پناہ دی، ایمان و تقویٰ اختیار کرنے پرپناہ نہ دے گا۔ ہاں ایمان و تقویٰ کو پرکھنے کے لئے اگر چندروزہ امتحان کے طور پرکوئی بات پیش آئے تو گھبرانا نہ چاہئے۔ فیان المعاقبة لِلْمُتَّقِیدَنَ۔

۵۸۔ اپنی گذران میں اب یہ میں ان کے گھر آباد میں ہوئے ان کے تیجے مگر تھوڑے [۱۸] اور ہم میں آبر کو اور کتنی خارت کر دیں ہم نے بستیاں جو اترا علی تھیں سب کچھ لینے والے [۸۲]

وَكُمْ اَهْلَكُنَا مِنَ قَرْيَةٍ بَطِرَتُ مَعِيْشَتَهَا فَتِلْكَ مَسْكِنُهُمْ لَمُ تُسْكَنُ مِّنُ مَعِيْشَتَهَا فَتِلْكَ مَسْكِنُهُمْ لَمُ تُسْكَنُ مِّنُ بَعْدِهِمُ اللَّا قَلِيلًا ﴿ وَكُنَّا نَحْنُ الُورِثِيْنَ بَعْدِهِمُ اللَّا قَلِيلًا ﴿ وَكُنَّا نَحْنُ الُورِثِيْنَ

وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهُلِكَ الْقُرى حَتَّى يَبْعَثَ فِي الْقُرى حَتَّى يَبْعَثَ فِي الْقُرى حَتَّى يَبْعَثَ فِي الْمُولَا يَتَلُوا عَلَيْهِمُ الْيَتِنَا وَمَا كُنَّا مُهُلِكِي الْقُرَى إلَّا وَ اَهْلُهَا ظَلِمُونَ صَالَحَا مُهُلِكِي الْقُرَى إلَّا وَ اَهْلُهَا ظَلِمُونَ

۵۹

۵۹۔ اور تیرارب نہیں فارت کرنے والا بہتیوں کو جب تک نہ جیجے لے ان کی بڑی بستی میں کسی کو پیغام دے کر جو سنائے انکو ہماری باتیں [۸۳] اور ہم ہر گر نہیں فارت کرنے والے بہتیوں کو مگر جب کہ وہاں کے لوگ گذر ہوں [۸۴]

19۔ اور جو تم کو ملی ہے کوئی چیز سوفائدہ اٹھا لینا ہے دنیا کی زندگی میں اور یہاں کی رونق ہے اور جواللہ کے پاس ہے سو بہتر ہے اور باقی رہنے والا کیا تم کو سمجھ نہیں [۸۵]

۸۱۔ یکبر کا انجام تمہارے سامنے ہے: یعنی عرب کی دشمنی سے کیا ڈرتے ہو، اللہ کے عذاب سے ڈرو۔ دیکھتے نہیں کتنی قومیں گذر چکی ہیں جنمیں اپنی نوش عیشی پر غرہ ہوگیا تھا۔ جب انہوں نے یکبر اور سرکشی افتیار کی، اللہ تعالیٰ نے کس طرح تباہ و برباد کر ڈالا کہ آج صفحہ ہستی پر ان کا نام ونشان باقی نہ رہا۔ یہ کھنڈر ان کی بستیوں کے پڑے ہیں جن میں کوئی بسنے والا نہیں بجزاس کے کہ کوئی مسافر تھوڑی دیر ستانے یا قدرت الہی کا عبرتناک تماشہ دیکھنے کے لئے وہاں جا اترے۔

۸۲ \_ یعنی سب مرمرا گئے کوئی وارث بھی نہ رہا۔ ہمیشہ رہے نام اللہ کا۔

۸۳۔ بغیر نبی بھیجے عذاب نہیں کیا جاتا؛ یعنی اللہ تعالیٰ اس وقت تک بستیوں کو غارت نہیں کرتا۔ جب تک ان کے صدر مقام میں کوئی ہشیار کرنے والا پیغمبر نہ بھیجدے۔ (صدر مقام کی تخصیص شاید اسلے کہ وہاں کا اثر دور تک پہنچتا ہے اور شہروں کے باشندے نسبۂ سلیم و عقیل ہوتے ہیں ) تمام روئے زمین کی آبادیوں کا صدر مقام مکہ معظمہ تھا۔ لِّنُدُنَذِرَ اُمَّر الْقُرای وَ مَنْ حَصَدَ اللهَ اللهِ اللهُ اللهِ ال

۸۴ ـ یعنی ہشیار کرنے پر بھی جب لوگ باز نہیں آتے، برابر ظلم و طغیان میں ترقی کرتے چلے جاتے ہیں ۔ تب اللہ تعالیٰ پکڑ کر ہلاک کرتا ہے ۔

۸۵۔ دنیا کے منافع عارضی ہیں: یعنی آدمی کو عقل سے کام لے کر اتنا سمجھنا چاہئے کہ دنیا میں کتنے دن جینا ہے اور یہاں کی بہار اور چل پہل کا مزہ کب تک اٹھا سکتے ہو۔ فرض کرو دنیا میں عذاب بھی نہ آئے، تاہم موت کا ہاتھ تم سے یہ سب سامان جدا کر کے رہے گا۔ پھر غدا کے سامنے عاضر ہونا اور ذرہ ذرہ عمل کا حیاب دینا ہے، اگر وہاں کا عیش وآرام میسر ہوگیا تو یہاں کا عیش اس کے رہے گا۔ پھر غدا کے سامنے محض بھے اور لاشے ہے۔ کون عقلمند ہو گا جوایک مکدر و منغض زندگی کو بے غل و غش زندگی پر اور ناقص و فانی لذتوں کو کامل وہاقی نعمتوں پر ترجح دے۔

أَفَمَنُ وَّعَدُنْهُ وَعَدًا حَسَنًا فَهُوَ لَاقِيْهِ كَمَنُ مَّتَعَنْهُ مَتَاعَ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا ثُمَّ هُوَ كَمَنُ مَتَعَنْهُ مَتَاعَ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا ثُمَّ هُوَ يَوْمَ الْقِيْمَةِ مِنَ الْمُحْضَرِيْنَ عَ

وَ يَوْمَ يُنَادِيُهِمُ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَا ءِيَ اللَّذِينَ كُنْتُمُ تَزُعُمُونَ ﴿

الا۔ بھلاایک شخص جس سے ہم نے وعدہ کیا ہے اچھا وعدہ سوہ اس کو پانے والا ہے برابر ہے، اسکے جمکو ہم نے فائدہ دیا دنیا کی زندگانی کا پھر وہ قیامت کے دن پکڑا ہوا آیا [۸۲]

٦٢ ـ اور جن دن انکو رکارے گا تو کھے گا کماں ہیں میرے شریک جن کا تم دعویٰ کرتے تھے [۸۸] ۸۱۔ مومن اور کافر برابر نہیں ہیں: یعنی مومن و کافر دونوں انجام کے اعتبار سے کس طرح برابر ہو سکتے ہیں۔ ایک کے لئے دائمی عیش کا وعدہ جو یقینا پورا ہوکر رہے گا اور دوسرے کے لئے چند روزہ عیش کے بعد گرفتاری کا وارنٹ اور دائمی جیل خانہ، العیاذ باللہ۔ ایک شخص خواب میں دیکھے کہ میرے سر پر تاج شاہی رکھا ہے، خدم و حثم پرے باندھے کھڑے ہیں اور الوان نعمت دسترخوان پر چنے ہوئے ہیں جن سے لذت اندوز ہو رہا ہوں، آنکھ کھلی تو دیکھا انسپکٹر پولیس گرفتاری کا وارنٹ اور بیڑی ہتکڑی لئے کھلی کو دیکھا انسپکٹر پولیس گرفتاری کا وارنٹ اور بیڑی ہتکڑی لئے کھڑا ہے۔ بس وہ پکڑ کر لے گیا اور فورًا ہی پیش ہو کر عبس دوام کی سزا مل گئذہ۔ بتلاؤاسے وہ خواب کی بادشاہت اور پلاؤ قور مے کی لذت کیا یادآئے گی۔

۸۷ یعنی وہ خدائی کے حصہ دار کھاں میں ذرا اپنی تائید و حایت کے لئے لاؤتو سمی۔

قَالَ الَّذِيْنَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ رَبَّنَا هَوُلَآءِ
الَّذِيْنَ اَغُويْنَا ۚ اَغُويْنَا ۚ كَمَا غَويْنَا ۚ
الَّذِيْنَ اَغُويْنَا ۚ اَغُويْنَا ۚ كَمَا غَويْنَا ۚ
تَكَرَّانَا اللَيْكَ مَا كَانُوۤ الاِيّانَا يَعْبُدُوْنَ ۚ
وَ قِيْلَ ادْعُوْا شُرَكَا ءَكُمْ فَدَعَوْهُمْ فَلَمْ
يَسْتَجِيْبُوْا لَهُمْ وَرَاوُا الْعَذَابَ ۚ لَوْ اَنَّهُمْ
كَانُوْا يَهْتَدُوْنَ ۚ

۱۳۔ بولے جن پر ثابت ہو چکی بات اے رب یہ لوگ
 میں جن کو ہم نے بہ کایا ان کو بہ کایا جیسے ہم آپ بہکے
 ہم منکر ہوئے تیرے آگے وہ ہم کو نہ پوجتے تھے [۸۸]

۱۳۔ اور کمیں گے لگارواپنے شریکوں کو پھر لگاریں گے انکو تو وہ جواب نہ دیں گے ان کو [۱۹] اور دیکھیں گے عذاب کاش کہ کسی طرح وہ راہ پائے ہوئے ہوئے ہوتے [۹۰]

۸۸۔ محشر میں شرکاء کا اعتراف: یعنی سوال تو مشرکین سے تھا، مگر بہرکانے والے شرکاء سمجھ جائیں گے کہ فی الحقیقیت ہمیں بھی ڈانٹ بتلائی گئی ہے۔ اس لئے سبقت کر کے جواب دیں گے کہ غداوندا! بیشک ہم نے ان کو بہکایا اور یہ بہکانا ایسا ہی تھا جیسے ہم نود بہکے۔ یعنی جو شھوکر بہکنے کے وقت کھائی تھی اسی کی تشکمیل بہکانے سے کی۔ کیونکہ بہکانا بھی بہکنے کی انتہائی منزل ہے۔ یس اس جرم انواء کا تو ہمیں اعتراف ہے۔ لیکن ان مشرکین پر کوئی جبر واکراہ ہمارا نہ تھا کہ زبردستی اپنی بات منوا لیتے فی الحقیقہ ان کی ہوا پرستی تھی جو ہمارے بہکانے میں آگئے۔ اس اعتبار سے یہ ہم کو نہیں پوجتے تھے بلکہ اپنے اہواء و ظنون کی پرستش کرتے تھے ہم ان کی عبادت سے آج آپ کے سامنے بیزاری کا اظہار کرتے ہیں۔ کذا قال بعض المفسرین۔ اور حضرت

شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ "" یہ شیطان بولیں گے بہکایا توہے انہوں نے پر نام لے کر نیکوں کا۔ اس سے کہا کہ ہم کو نہ پوجتے تے"۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔ (تنبیر) حَقَّ عَلَیْهِمُ الْقَوْلُ سے مرادب لَا مُلاَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِیْنَ ۸۹ ۔ مشرکین کواپنے شرکاء کو پکارنے کا حکم: یعنی کہا جائے گا کہ اب مدد کو بلاؤ، مگر وہ کیا مدد کر سکتے خود اپنی مصیبت میں گرفتار ہوں گے۔ کذا قال المفسرون ۔ اور حضرت شاہ صاحب کی تحریر کا عاصل یہ ہے کہ شاطین جب نیکوں کا نام لیں گے تو مشرکین سے کہا جائے گاکہ ان نیکوں کو پکارو! وہ کچھ جواب نہ دیں گے ۔ کیونکہ وہ ان مشر کانہ حرکات سے راضی نہ تھے یا خبر نہ رکھتے تھے ۔ ۹۰ یعنی اس وقت عذاب کو دیکھ کریہ آرزو کریں گے کہ کاش دنیا میں سیدھی راہ چلتے تو یہ مصیبت کیوں دیکھنی پڑتی ۔

دیا تھاتم نے پیغام پہنچانے والوں کو

۶۶۔ پھر بند ہو جائیں گی ان پر باتیں اس دن سووہ آپس میں بھی نہ یوچھیں گے [۹۱]

٦٤ ـ سوجس نے كه توبه كى اور يقين لايا اعال كئے اچھے سوامید ہے کہ ہوچھوٹنے والوں میں <sup>[۹۲]</sup>

1Aء اور تیرا رب پیدا کرتا ہے جو عاہے اور پسند کرے جس کو عاہد انکے ہاتھ میں نہیں پیند کرنا <sup>[۹۳]</sup> اللہ نرالا ہے اور بہت اوپر ہے اس چیز سے کہ شریک بتلاتے میں [۹۴]

وَ يَوْمَ يُنَادِيْهِمُ فَيَقُولُ مَاذَآ اَجَبَتُهُمُ ٢٥ اور جن ان كو پارے كا تو فرمائے كاكيا جواب الْمُرْسَلِينَ 🗃

> فَعَمِيَتُ عَلَيْهِمُ الْأَثْبَآءُ يَوْمَبِذِ فَهُمْ لَا يتسا ءَلُوْنَ 🚍

> فَامًّا مَنْ تَابَ وَ امَنَ وَ عَمِلَ صَالِحًا فَعَسَّى أَنُ يَّكُونَ مِنَ الْمُفْلِحِينَ 🖭

> وَ رَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَآءُ وَ يَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيرَةُ ۚ سُبُحٰنَ اللَّهِ وَتَعٰلَى عَمَّا يُشُركُونَ

ا9۔ انبیاء کے بارے میں سوال: پیلے سوالات توحیر کے متعلق تھے، یہ سوال رسالت کی نسبت ہوا۔ یعنی اپنی عقل سے تم نے اگر حق کو نہ سمجھا تھا تو پیغمبروں کے سمجھانے سے سمجھا ہوتا، بتلاؤان کے ساتھ تم نے کیا برہاؤکیا۔ اس وقت کسی کو جواب نہ آئے گا اور بات کرنے کی رامیں بند ہو جائیں گی۔

۹۲ ۔ ایان وعمل صالح اصل کامیابی ہے: یعنی وہاں کی کامیابی صرف ایان وعمل صالح سے ہے۔ اب بھی جو کوئی کفروشرک

سے توبہ کر کے ایان لایا اور نیکی اختیار کی ، حق تعالیٰ اس کی پہلی خطائیں معاف کر کے فائزالمرام کرے گا۔ (تنبیہ) فَعَسّی اَنَّ یَّکُوْنَ مِنَ الْمُفَلِحِیْنَ ۔ وعدہ ہے شنشاہانہ انداز میں ۔ یعنی اس کو فلاح کی امیدرکھنا چاہئے۔ گوہم پر کسی کا دباؤ نہیں ۔ کہ ناچارالیا کرنے پر مجبور ہوں ۔ محض فضل وکرم سے وعدہ کیا جارہا ہے۔

99۔ می تعالی کی مشیت و اختیار: یعنی ہرچیز کا پیدا کرنا بھی اسی کی مشیت و اختیار سے ہے اور کسی چیز کو پہند کرنے یا چھانٹ کر منتخب کر لینے کا می بھی اسی کو عاصل ہے۔ جو اس کی مرضی ہوادکام بھیجے۔ جس شخص کو مناسب جانے کسی خاص منصب و مرتبہ پر فائز کرے۔ جس کسی میں استعداد دیکھے راہ ہدایت پر چلا کر کامیاب فرما دے اور مخلوقات کی ہر جنس میں سے جس نوع کو یا نوع میں سے جس فرد کو چاہے اپنی حکمت کے موافق دوسرے انواع و افراد سے ممتاز بنا دے۔ اس کے سواکسی دوسرے کو اس طرح کے اختیار وانتخاب کا می عاصل نہیں۔ عافظ ابن القیم ؓ نے زاد المعاد کے اوائل میں اس مضمون کو بہت بسط سے لکھا ہے۔ فلیرا جع۔

۹۴۔ حق تعالی کی مثیت وافتیار: یعنی تخلیق وتشریع اور افتیار مذکور میں حق تعالیٰ کا کوئی شریک نہیں ۔ لوگوں نے اپنی تجویز وانتخاب سے جو شرکاء ٹھمرالئے میں سب باطل اور بے سند میں ۔

وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُوْرُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ فَيَ اللَّهُ وَمَا يُعْلِنُونَ فَيَ

وَ هُوَ اللهُ لَآ اِللهَ اِلَّا هُوَ لَا أَلَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولِى وَاللَّاخِرَةِ وَلَهُ الْحُكُمُ وَ اِلَيْهِ الْحُكُمُ وَ اللَّهِ الْحُكُمُ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

تُرْجَعُونَ 🔁

قُلُ اَرَءَيُتُمْ إِنَّ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ الَّيُلَ سَرُمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيلَمَةِ مَنْ اللهُ غَيْرُ اللهِ يَاتِينُكُمْ بِضِيَآءٍ أَفَلَا تَسْمَعُونَ عَنْ اللهِ عَالَيْ اللهِ عَاتِينَكُمْ بِضِيَآءٍ أَفَلَا تَسْمَعُونَ عَنْ

79۔ اور تیرارب جانتا ہے جو چھپ رہا ہے انکے سینوں میں اور جو کچھ کہ ظاہر میں کرتے ہیں [۹۵]

۔۔ اور وہی اللہ ہے کسی کی بندگی نہیں اسکے سوا اسی
 کی تعریف ہے دنیا اور آخرت میں اور اسی کے ہاتھ حکم
 ہے اور اسی کے پاس پھیرے جاؤ گے [۹۲]

ا>۔ تو کمہ دیکھو تو اگر اللہ رکھ دے تم پر رات ہمیشہ کو قیامت کے دن تک [۹۰] کون عاکم ہے اللہ کے سوائے کہ لائے تم کو کہیں سے روشنی پھر کیا تم سنتے نہیں [۹۸]

**98۔ اللہ تعالی کا علم محیط: یعنی دل میں جو فاسد عقیدے یا بری نیتیں رکھتے ہیں اور زبان، ہاتھ، پاؤں وغیرہ سے جو کام کرتے ہیں** سب اللہ تعالیٰ کے علم میں ہے اور وہ ہی ہرایک شخص کی پوشیدہ استعداد و قابلیت سے آگاہ ہے اسی کے موافق معاملہ کرے گا۔

91۔ یعنی جس طرح تخلیق و افتیار اور علم محیط میں وہ منفرد ہے الوہیت میں بھی لگانہ ہے۔ بجزاس کے کسی کی بندگی نہیں ہو سکتی۔ کیونکہ اسی کی ذات منبع الکمالات میں تمام نوبیاں جمع ہیں۔ دنیا اور آفرت میں جو تعریف بھی نواہ وہ کسی کے نام رکھ کر کی جائے حقیقت میں اسی کی تعریف ہے۔ اس کا عکم چلتا ہے۔ اسی کا فیصلہ ناطق ہے۔ اسی کو اقتدار کلی عاصل ہے اور انجام کار سب کو اسی کی طرف لوٹ کر جانا ہے۔ آگے بتلاتے ہیں کہ رات دن میں جس قدر نعمتیں اور بھلائیاں تکو پہنچتی ہیں اسی کے فضل وانعام سے ہیں۔ بلکہ فودرات اور دن کا ادل بدل کرنا بھی اس کا مستقل احمان ہے۔

94۔ روشنی دینے والا کون ہے؟ مثلاً سورج کو طلوع یہ ہونے دے۔ یا اس سے روشنی سلب کرلے تو اپنے کاروبار کے لئے ایسی روشنی کہاں سے لا سکتے ہو۔

۹۸ ۔ یعنی یہ بات ایسی روش اور صاف ہے کہ سنتے ہی سمجھ میں آجائے ۔ توکیا تم سنتے بھی نہیں ۔

قُلُ اَرَءَيُتُمُ إِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ مَنْ اللهُ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُمُ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ لَا اللهُ عَلَيْ اللهِ يَأْتِيكُمُ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ لَا اللهَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ

تُبُصِرُ وَنَ 🗟

وَ مِنْ رَّحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ الَّيْلَ وَ النَّهَارَ لِتَسُكُنُوا فِيهِ وَ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَ لَعَبَّتُغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَ لَعَبَّتُكُمُ تَشْكُرُونَ ﴿

وَ يَوْمَ يُنَادِيُهِمُ فَيَقُوْلُ آيُنَ شُرَكَآءِيَ اللَّهِينَ شُرَكَآءِيَ اللَّذِيْنَ كُنْتُمُ تَزْعُمُونَ ﴿

42۔ تو کمہ دیکھو تو اگر رکھ دے اللہ تم پر دن ہمیشہ کو قیامت کے دن تک کون عاکم ہے اللہ کے سوائے کہ لائے تم کورات جس میں آرام کرو پھر کیا تم نہیں دیکھتے [99]

۳۷۔ اور اپنی مہربانی سے بنا دئے تمہارے واسطے رات اور دن کہ اس میں چین بھی کرواور تلاش بھی کرو کچھاس کا فضل اور تاکہ تم شکر کرو[۱۰۰]

47۔ اور جس دن ان کو پکارے گا تو فرمائے گا کہاں ہیں میرے شریک جن کا تم دعویٰ کرتے تھے 99۔ رات اور اُسکا آرام کس نے بنایا؟ یعنی اگر آفتاب کو غروب نہ ہونے دے ہمیشہ تمہارے سروں پر کھڑار کھے تو جو راحت و سکون اور دوسرے فوائد رات کے آنے سے عاصل ہوتے ہیں ان کا سامان کونسی طاقت کر سکتی ہے۔ کیا ایسی روش حقیقت ہمی تم کو نظر نہیں آتی (تنبیہ) اَفلا تُبتِصِرُ وَنَ اِنْ جَعَلَ اللّٰهُ عَلَیْکُمُ النّٰهَارَ سَرَّ مَدًا کے مناسب ہے کیونکہ آنکھ سے دیکھنا عادۃ وشنی پر موقوف ہے جو دن میں پوری طرح ہوتی ہے۔ رات کی تاریکی میں پونکہ دیکھنے کی صورت نہیں، ہاں سننا مکن ہے اس لئے اِنْ جَعَلَ اللّٰهُ عَلَیْکُمُ الَّیْلَ سَرِّ مَدًا کے ساتھ اَفلا تَسْمَعُونَ فرمانا ہی موزوں تھا۔ واللہ اعلم۔ ممکن ہے اس لئے اِنْ جَعَلَ اللّٰهُ عَلَیْکُمُ الَّیْلَ سَرِّ مَدًا کے ساتھ اَفلا تَسْمَعُونَ فرمانا ہی موزوں تھا۔ واللہ اعلم۔ ما۔ یعنی رات دن کا الٹ پھیرکرتا رہتا ہے تا رات کی تاریکی اور خنگی میں سکون وراحت بھی عاصل کرواور دن کے اجالے میں کاروبار بھی جاری رکھ سکو۔ اور روز و شب کے مختلف النوع انعامات پر جن تعالیٰ کا شکر اداکر تے رہو۔

وَ نَزَعْنَا مِنَ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا فَقُلْنَا هَاتُوا بُرُهَانَكُمْ فَعَلِمُوَّا اَنَّ الْحَقَّ لِلهِ وَ هَاتُوا بَنُهُمْ مَّا كَانُوْا يَفْتَرُونَ ﴿

هَاتُوا بَنُهُمْ مَّا كَانُوْا يَفْتَرُونَ ﴿
هَا كَانُوْا يَفْتَرُونَ ﴿

إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَوْمِ مُوسَى فَبَغَى عَلَيْهِمُ وَ التَيْنَهُ مِنَ الْكُنُونِ مَآ إِنَّ عَلَيْهِمُ وَ التَيْنَهُ مِنَ الْكُنُونِ مَآ إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوّا بِالْعُصْبَةِ أُولِى الْقُوَّةِ وَ إِذُ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوّا بِالْعُصْبَةِ أُولِى الْقُوَّةِ وَ إِذُ اللهَ لَا يُحِبُ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَفْرَحُ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُ الْفَرَحِيْنَ عَلَى اللهَ لَا يُحِبُ الْفَرِحِيْنَ عَلَى اللهَ لَا يُحِبُ اللهَ اللهِ اللهِ اللهُ لَا يَخْمُ اللهُ اللهِ اللهُ لَا يَصْبَعُ اللهُ ال

۵۷۔ اور جدا کریں گے ہم ہر فرقہ میں سے ایک احوال بتلانے والا [۱۰۱] پھر کہیں گے لاؤ اپنی سند [۱۰۲] تب جان لیں گے کہ پچ بات ہے اللہ کی اور کھوئی جائیں گی ان سے جو باتیں وہ جوڑتے تھے [۱۰۳]

۲۷۔ قارون جو تھا ہو موسی کی قوم سے پھر شرارت کرنے لگا ان پر [۱۳۴] اور ہم نے دیے تھے اسکو خزانے اسے کہ اسکی کنجیاں اٹھانے سے تھک جاتے کئی مرد زور آور [۱۰۵] جب کہا اس کو اسکی قوم نے اترا مت اللہ کو نہیں جھاتے اترا نے والے [۱۰۱]

۱۰۱۔ احوال بتلانے ولا پیغمبریا ان کے نائب یا جونیک بخت تھے۔ (موضح) وہ بتلائیں گے کہ لوگوں نے شرائع ساویہ اور احکام الهیہ کے ساتھ کلیبا برہاؤکیا۔

۱۰۲۔ شرک کی دلیل کیا ہے: یعنی خدا تعالیٰ کے شریک کس سنداور دلیل سے ٹھہرائے اور علال و حرام وغیرہ کے احکام کس ماغذ صیحے سے لئے تھے پیغمبروں کو تو تم نے مانا نہیں، پھر کس نے بتلایا کہ خدا کا بیہ حکم ہے بیہ نہیں۔ ۱۰۳ ۔ آخرت میں کفار کو حق کا علم: یعنی اس وقت نظر آجائے گاکہ پھی بات اللہ کی ہے اور معبودیت صرف اسی کا حق ہے۔ کوئی اس کا شریک نہیں ۔ دنیا میں پینمبر جو بتلاتے تھے وہ ہی ٹھیک ہے ۔ مشرکین نے جو عقیدے گھڑر کھے تھے اور جو باتیں اپنے دل سے جوڑی تھیں اس روز سب کا فو ہو جائیں گی۔

۱۰۴۔ قارون کا عبرت آموز واقعہ: رکوع سابق کے آغاز میں دنیا کی بے ثباتی اور حقارت آخرت کے مقابلہ میں بیان کی گئی تھی۔ بعدہٰ ذکر آخرت کی مناسبت سے کچھ احوال عالم آخرت کے بیان ہوئے ۔ رکوع عاضر میں پھر اصل مضمون کی طرف عود کیا گیا ہے اور اسی دعوے کے استشماد میں قارون کا قصہ سنایا جاتا ہے۔ کہتے میں کہ قارون حضرت موسیٔ کا چھا زاد بھائی تھا اور فرعون کی پیشی میں رہتا تھا، جیبا کہ ظالم عکومتوں کا دستور ہے کہ کسی قوم کا خون چوسنے کے لئے انہی میں سے بعض افراد کو اپنا آلہ کار بنا لیتے ہیں۔ فرعون نے بنی اسرائیل میں سے اس ملعون کو چن لیا تھا۔ قارون نے اس وقت موقع پاکر دونوں ہاتھوں سے خوب دولت سمیٹی اور دنیوی اقتدار عاصل کیا ۔ جب بنی اسرائیل حضرت موسی کے زیرِ عکم آئے اور فرعون غرق ہوا تواس کی مالی ترقی کے ذرائع میدود ہو گئے، اور سرداری جاتی رہی۔ اس صد و غیظ میں حضرت موسیٰ سے دل میں خلش رکھنے لگا۔ تاہم ظاہر میں مومن بنا ہوا تھا، تورات بہت پڑھتا اور علم حاصل کرنے میں مشغول رہتا تھا۔ مگر دل صاف نہ تھا۔ حضرت موسیٰ اور ہارون کی خداداد عزت و وجاہت دیکھ کر جلتا اور کہتا کہ آخر میں بھی ان ہی کے پیچا کا بدیٹا ہوں۔ یہ کیا معنی کہ وہ دونوں تو نبی اور مذہبی سردار بن جائیں۔ مجھے کچھ بھی مذیلے۔ کبھی مایوس ہو کریشخی مارتا کہ انہیں نبوت مل گئی توکیا ہوا۔ میرے پاس مال و دولت کے اتنے خزانے ہیں جو کسی کو میسر نہیں ۔ حضرت موسیٔ نے ایک مرتبہ زکوۃ نکالنے کا عکم دیا تو لوگوں سے کہنے لگا کہ اب تک تو موسیٰ جو احکام لائے ہم تم نے برداشت کئے۔ مگر کیا تم یہ بھی برداشت کر لوگے کہ وہ ہمارا مال بھی ہم سے وصول کرنے لگے۔ کچھ لوگوں نے اس کی تائید میں کہا، نہیں، ہم برداشت نہیں کر سکتے۔ آخر ملعون نے حضرت موسیٰ کو بدنام کرنے کی ایک گندی تجویز سوچی ۔ کسی عورت کو بہ کا سکھلا کر آمادہ کیا کہ بھرے مجمع میں جب موسیٰ زناء کی حدبیان فرمائیں تواپنے ساتھان کو متہم کرنا۔ چنانچیہ عورت مجمع میں کہ گذری۔ جب حضرت موسیٰ نے اس کو شدید قسمیں دیں اور اللہ کے غضب سے ڈرایا تواس کا دل ڈرا۔ تب اس نے صاف کہہ دیا کہ قارون نے مجھ کو سکھایا تھا۔ اس وقت حضرت موسیٰ کی بددعا سے وہ مع اپنے گھراور خزانوں کے زمین میں دھنسا دیا گیا۔

۱۰۵ قارون کے خزانے کی کنجیاں: بعض سلف نے ""مفاتے" کی تفسیر خزائن سے کی ہے۔ یعنی اس قدر روپیہ تھا کہ طاقتور مردول کی ایک جاعت بھی اسے مشکل سے اٹھا سکتی۔ لیکن اکثر مفسرین نے مفاتح کی تفلیسر کنجیوں سے کی ہے۔ یعنی مال کے صندوق اتنے تھے جن کی تخیاں اٹھاتے ہوئے کئی زور آور آدمی تھک جائیں۔ اور یہ چنداں مستبعد نہیں جیسا کہ بعض تفاسیر میں اسکی صورت بتلائی گئی ہے۔

۱۰۱۔ قارون کو نصیحت: "یعنی اس فانی وزائل دولت پر کیا اترا تا ہے جس کی وقعت اللہ کے ہاں پر پشہ کی برابر نہیں۔ اترانے کی مذمت: خوب سمجھ لے کہ خدا تعالیٰ کو اکڑنے اور اترانے والے بندے اچھے نہیں معلوم ہوتے اور جو چیزاس مالک کو نہ بھائے اس کا نتیجہ بجزتیاہی وہلاکت کے کیا ہے۔

>>۔ اور جو تجھ کو اللہ نے دیا ہے اس سے کا لے پیچھلا گھر [۱۰۰] اور نہ بھول اپنا حصہ دنیا سے اور بھلائی کر جیسے اللہ نے بھلائی کی تجھ سے [۱۰۰] اور مت چاہ خرابی ڈالنی ملک میں اللہ کو بھاتے نہیں خرابی ڈالنے والے [۱۰۹]

دمیرے بولا یہ مال تو مجھ کو ملا ہے ایک ہنر سے جو میرے پاس ہے ["اکیا اس نے یہ نہ جانا کہ اللہ غارت کر چکا ہے اس سے پہلے کتنی جا عتیں جو اس سے زیادہ رکھتی تھیں مال کی جمع [""] اور کھتی تھیں مال کی جمع [""] اور پوچھی نہ جائیں گنگاروں سے ان کے گناہ [""]

۱۰۶ مال كا صحيح مصرف: يعنى غدا كا ديا ہوا مال اس لئے ہے كہ انسان اسے آخرت كا توشہ بنائے ۔ مذيد كه غفلت كے نشه ميں چور ہوكر غرور و يحبركي چال چلنے لگے ۔

۱۰۸ یعنی حصه موافق کھا، پہن اور زیادہ مال سے آخرت کا۔ اور مخلوق کے ساتھ سلوک کر۔

۱۰۹ یعنی حضرت موسیٰ کی صند نه کر، خدا کی زمین پر سیدهی طرح ره به خواه مخواه ملک میں اود هم مجانا اور خرابیاں ڈالنا اچھا نہیں ۔ ۱۱- یه مال میرے ہنر کا نتیجہ ہے: یعنی میں ہنر مند تھا۔ کا نے کا سلیقہ رکھتا تھا۔ اپنی لیاقت و قابلیت یا کسی خاص علمی مہارت سے مجھے یه دولت حاصل ہوئی ۔ اللہ نے بھی میری لیاقت کو دیکھ کر اور قابل جان کریہ کچھ دیا ہے ۔ کیا یونہی بیٹھے بٹھائے بے محنت مل گیا ہے کہ موسیٰ کے حکم اور تہمارے مثورہ کے موافق خدا کے نام پر خرچ کر ڈالوں۔

اا۔ پیچیا اہل مال اور اہل قوت کا انجام: یعنی دولت کا لیاقت کس نے دی۔ افوس ہے منعم تقیقی کو بھول کر اس کی دی ہوئی دولت و لیاقت کس نے دی۔ افوس ہے منعم تقیقی کو بھول کر اس کی دی ہوئی دولت و لیاقت پر غرہ کرنے لگا۔ کیا اسی دولت کو اس نے اپنی نجات کا ضامن تصور کر رکھا ہے۔ اسے معلوم نہیں کتنی جا عتیں اپنی شرارت و سرکشی کی بدولت پہلے تباہ کی جا چکی ہیں۔ جن کے پاس بادشا ہتیں تھیں اور اس ملعون سے زیادہ خزانوں اور لشکروں کے مالک تھے۔ ان کا انجام من کر اسے عبرت نہ ہوئی۔

۱۱۱۔ مجرموں سے گناہوں کی بازپر س کی ضرورت نہیں ہوگی: یعنی پوچھنے کی ضرورت کیا ہوگی اللہ کو ان کے گناہ ایک ایک کر کے معلوم ہیں فرشتوں کے ہاں سب لکھے ہیں، ہاں بطور توزیخ و تقریع اگر کسی وقت سوال ہو وہ دوسری بات ہے۔ یا یہ کنا یہ ہے گناہوں کی کثرت سے ۔ یعنی اتنی تعداد میں ہوں گے کہ ایک ایک جزئی کی پوچھ پاچھ کی ضرورت نہ رہے گی ۔ اور حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ "پوچھے نہ جائیں گے گناہ، یعنی گنگار کی سمجھ درست ہو توگناہ کیوں کرے ۔ جب سمجھ الٹی پڑے تو الزام دینے سے کیا فائدہ کہ یہ برا کام کیوں کرتا ہے اس کی برائی نہیں سمجھتا" ۔ (موضح) ۔

فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِيْنَتِهِ فَقَالَ الَّذِيْنَ يُمُونَ الْحَلُوةَ الدُّنْيَا لِلَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَآ يُرِيْنُونَ الْحَلُوةَ الدُّنْيَا لِلَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَآ أُوْتِيَ قَارُونَ لَا إِنَّهُ لَذُوْ حَظِّ عَظِيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمُ ع

وَ قَالَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْعِلْمَ وَيُلَكُمُ ثَوَابُ اللهِ خَيْرٌ لِّمَنُ امَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ۚ وَلَا

يُلَقُّهَا إِلَّا الصِّبِرُونَ 🗈

9>۔ پھر نکلا اپنی قوم کے سامنے اپنے ٹھاٹھ سے کہنے
لگے جو لوگ طالب تھے دنیا کی زندگانی کے اے کاش
ہم کو ملے جیسا کچھ ملا ہے قارون کو بیشک اسکی بڑی
قسمت ہے [۱۱]

۸۰۔ اور بولے جن کو ملی تھی سمجھ اسے خرابی تمہاری اللہ کا دیا ثواب بہتر ہے انکے واسطے جو یقین لائے اور کام کیا بھلا [۱۳] اور یہ بات انہی کے دل میں پڑتی ہے جو سمنے والے میں [۱۵]

۱۱۳ قارون کے مال پر دنیا داروں کا رشک: یعنی لباس فاخرہ پہن کر بہت سے خدم و حثم کے ساتھ بڑی شان و شکوہ اور ٹیپ ٹاپ سے نکلا، جبے دیکھ کر طالبین دنیا کی آئٹھیں چندھیا گئیں۔ کہنے لگے کاش ہم بھی دنیا میں ایسی ترقی اور عروج عاصل کرتے جو اس کو عاصل ہوا۔ بیشک بیہ بڑا ہی صاحب اقبال اور بڑی قسمت والا ہے۔

۱۱۴۔ اہل علم کی لوگوں کو نصیحت: یعنی سمجھ دار اور ذی علم لوگوں نے کہا کہ کم بختوا اس فانی چک دمک میں کیا رکھا ہے جو رسمجھے

جاتے ہو مومنین صالحین کواللہ کے ہاں جو دولت ملنے والی ہے اس کے سامنے یہ ٹیپ ٹاپ محض پیچ اور لاشے ہے۔ اتنی بھی نسبت نہیں جو ذرہ کو آفتاب سے ہوتی ہے۔

110- یہ سمجھ صرف صابرین ہی کو ملتی ہے: یعنی دنیا سے آخرت کو بہتر وہ ہی جانے ہیں جن سے محنت سہی جاتی ہے۔ اور بے صبر لوگ حرص کے مارے دنیا کی آرزو پر گرتے ہیں۔ نادان آدمی دنیا کی آسودگی دیکھ کر سمجھتا ہے کہ اس کی بڑی قسمت ہے اس کی شب وروز کی فکر و تثویش، درد سری اور آخرت کی ذلت کو اور سوجگہ خوشامد کرنے کو نہیں دیکھتا اور یہ نہیں دیکھتا کہ دنیا میں کچھ آرام ہے تو دس بیس برس، اور مرنے کے بعد کانٹے ہیں ہزاروں برس۔ (موضح بتغییریسیر)۔

۸۱۔ پھر دھنسا دیا ہم نے اس کو اور اسکے گھر کو زمین میں پھر نہ ہوئی س کی کوئی جاعت جو مدد کرتی اسکی اللہ کے سوائے اور نہ وہ خود مدد لا سکا [۱۱]

اس اور فجر کو لگے کہنے جو کل شام آرزو کرتے تھے اس کا سا درجہ ارے خرابی یہ تواللہ کھول دیتا ہے روزی جس کو چاہے اپنے بندوں میں اور تنگ کر دیتا ہے [اس] اگر نہ احمان کرتا ہم پراللہ تو ہم کو بھی دھنسا دیتا اے خرابی یہ تو چھڑکارا نہیں پاتے منکر [اس]

فَخَسَفُنَا بِهِ وَ بِدَارِهِ الْأَرْضَ شَفَمَا كَانَ لَهُ مِنْ فِئَةٍ يَّنُصُرُ وُنَهُ مِنْ دُوْنِ اللهِ وَ مَا كَانَ مِنَ اللهِ وَ مَا كَانَ

وَ اَصْبَحَ النَّذِينَ تَمَنَّوُا مَكَانَهُ بِالْأَمْسِ

يَقُولُونَ وَيُكَانَّ الله يَبْسُطُ الرِّزُقَ لِمَنْ

يَقُولُونَ وَيُكَانَّ الله يَبْسُطُ الرِّزُقَ لِمَنْ

يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهٖ وَ يَقْدِرُ ۚ لَوْ لَا آنُ مَّنَّ اللهُ

عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا ﴿ وَيُكَانَّهُ لَا يُفْلِحُ

عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا ﴿ وَيُكَانَّهُ لَا يُفْلِحُ

عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا ﴿ وَيُكَانَّهُ لَا يُفْلِحُ

۱۱۶ قارون کا عبرتناک انجام: یعنی یه کوئی دوسرا اپنی طرف سے مدد کو پہنچاً، یه بید کسی کوبلا سکا۔ یه اپنی ہی قوت کام آئی یه دوسرول کی۔

۱۱۔ لوگوں کو عبرت؛ یعنی جولوگ قارون کی ترقی و ترفع کو دیکھ کر کل یہ آرزو کر رہے تھے کہ کاش ہم کو بھی ایسا عروج عاصل ہوتا، آج اس کا یہ برا انجام دیکھ کر کانوں پر ہاتھ دھرنے لگے۔ اب ان کو ہوش آیا کہ ایسی دولت حقیقت میں ایک نوبصورت سانپ ہے جس کے اندر مملک زہر بھرا ہوا ہے کسی شخص کی دنیوی ترقی و عروج کو دیکھ کر ہم کو ہرگزیہ فیصلہ نہیں کر لینا چاہئے کہ اللہ کے ہاں وہ کچھ عزت و وجاہت رکھتا ہے۔ یہ چیز کسی بندے کے مقبول و مردود ہونے کا معیار نہیں بن سکتی۔ اللہ تعالیٰ کی حکمت ہے جس پر مناسب جانے روزی کے دروازے کھول دے جس پر چاہے تنگ کر دے۔ مال و دولت کی فراخی مقبولیت اور خوش انجامی کی دلیل نہیں ۔ بلکہ بسااوقات اس کانتیجہ تباہی اورابدی ہلاکت کی صورت میں نمودار ہوتا ہے۔ پچ ہے ۔

> كُمْ عَاقِلِ عَاقِلِ اَعْيَتُ مَذَاهِبُهُ وَكُمْ جَاهِلِ جَاهِلِ تَلْقَاهُ مَرْزُوْقًا هٰذَا الَّذِي تَرَكَ الْا وَهَامَ حَابِرَةً وَ صُيَّرَ الْعَالِمَ النِحْرِيْرُ زِنْدِيْقًا

۱۱۸ یعنی خدا تعالیٰ کا احبان ہے اس نے ہم کو قارون کی طرح نہ بنایا، ورنہ یہ ہی گت ہماری بنتی، اپنی طرف سے تو ہم حرص کے مارے یکاکیٹ کنکا مِنْلَ مَا اُوْتِیَ قَارُوْنَ کی آرزوکر ہی چکے تھے۔ خدا نے خیرکی کہ ہماری آرزوکو پورا نہ کیا۔ اور نہ ہماری حرص پر سنزا دی۔ بلکہ قارون کا حثر آنکھوں سے دکھلا کر ہیدار فرما دیا، اب ہمیں خوب کھل گیا کہ محض مال وزر کی ترقی سے حقیقی فلاح و کامیابی عاصل نہیں ہو سکتی اور یہ کہ ناشکر گذار منکروں کے لئے عذاب الہی سے چھٹکارا نہیں ۔

تِلْكَ الدَّارُ الْأَخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِيْنَ لَا ١٣- وه گُر پُهلا ہے ہم دیں گے وہ ان لوگوں کو جو يُرِينُدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا لَمُ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿

> مَنْ جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا ۚ وَمَنْ جَآءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلَا يُجْزَى الَّذِينَ عَمِلُوا السَّيّاتِ إلَّا مَا كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ ﴿

نہیں چاہتے اپنی بڑائی ملک میں اور نہ بگاڑ ڈالنا اور عاقبت بھلی ہے ڈرنے والوں کی [۱۱۹]

۸۴ ۔ جولیکر آیا بھلائی اس کو ملنا ہے اس سے بہتر [۱۳] اور جو کوئی لے کر آیا برائی سو برائیاں کرنے والے ان کو وہی سزا ملے گی جو کچھ کرتے تھے [۱۳۱]

اللہ آخرت متقین کیلئے ہے: یعنی قارون کی دولت کو نادانوں نے کہا کہ اس کی بڑی قسمت ہے بڑی قسمت یہ نہیں، آخرت کا ملنا بڑی قسمت ہے سووہ ان کے لئے ہے جواللہ کے ملک میں شرارت کرنا اور بگاڑ ڈالنا نہیں چاہتے اور اس فکر میں نہیں رہتے کہ اپنی ذات کو سب سے اونچا رکھیں۔ بلکہ تواضع و انکساری اور پر ہیزگاری کی راہ اختیار کرتے ہیں۔ ان کی کوشش بجائے اپنی ذات کو اونچا رکھنے کے یہ ہوتی ہے کہ اپنے دین کو اونچا رکھیں حق کا بول بالا کریں اور اپنی قوم مسلم کو ابھارنے اور سربلند کرنے میں پوری ہمت صرف کر ڈالیں۔ وہ دنیا کے حراص نہیں ہوتے۔ آخرت کے عاشق ہوتے میں۔ دنیا خود ان کے قدم لیتی ہے۔ اب سوچ لوکہ دنیا کا مطلوب کیا دنیا کے طالب سے اچھا نہیں ہے؟ صحابہ رضی اللہ عنهم کو دیکھ لوہ وہ سب سے زیادہ تارک الدنیا تھے۔ مگر متروک الدنیا نہ تھے۔ بہرمال مومن کا مقصد اصلی آخرت ہے۔ دنیا کا جوحصہ اس مقصد کا ذریعہ بنے وہ ہی مبارک ہے۔ ورنہ پہچے۔

۱۲۰۔ ہر نیکی کا بدلہ دس گنا: یعنی جو بھلائی یہاں کرے گا اس سے کہیں بہتر بھلائی وہاں کی جائے گی۔ ایک نیکی کا جو مقتضی ہو گا کم ازکم اس سے دس گناہ ثواب پائے گا۔

۱۲۱۔ برائی کا بدلہ: حضرت شاہ صاحبْ لکھتے ہیں نیکی پر وعدہ دیا نیکی کا، وہ یقینا ملنا ہے۔ اور برائی پر برائی کا وعدہ نہیں فرمایا کہ ضرور مل کر رہے گی کیونکہ ممکن ہے معاف ہوجائے۔ ہاں یہ فرما دیا کہ اپنے کئے سے زیادہ سنزا نہیں ملتی۔

إِنَّ الَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرُانَ لَرَآدُكَ إِلَى مَعَادٍ فَقُلُ رَّبِيِّ آعُلَمُ مَنْ جَآءَ بِالْهُدى وَ مَنْ هُوَ فِي ضَللٍ مُّبِينٍ عَلَى مَنْ هُوَ فِي ضَللٍ مُّبِينٍ عَيْ

وَمَا كُنْتَ تَرُجُوَّا اَنْ يُّلُقِّى اِلَيْكَ الْكِتٰبُ الْكِتٰبُ الْكِتٰبُ الْكِنْتَ تَرُجُوَّا اَنْ يُّلُقَى اِلَيْكَ الْكِتٰبُ اللَّهِيرًا اللَّهُ مَنْ رَّبِكَ فَلَا تَكُونَنَّ ظَهِيرًا لِللَّهُ مِنْ رَبِّكَ فَلَا تَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكُفِرِيْنَ فَي

۸۶۔ اور تو توقع نہ رکھتا تھا کہ آباری جائے تجھ پر کتاب گر مہربانی سے تیرے رب کی [۱۳۳] سو تو مت ہو مدد گار کا فرول کا [۱۳۵]

۱۲۱۔ ہجرت کے وقت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تسلی: پہلے فرمایا تھا وَ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِبِیْنَ کہ انجام بھلا پرہیزگاروں کا ہے۔ یعنی آذرت میں جیساکہ اوپر معلوم ہوا۔ اب بتلاتے ہیں کہ دنیا میں بھی آذری فتح ان ہی کی ہوتی ہے۔ دیکھوآج کفار کے ظلم و ستم سے تنگ آگر تم کو مکہ چھوڑنا پڑا ہے، مگر جس خدا نے آپ کو پینمبر بنایا اور قرآن جیسی کتاب عطا فرمائی وہ یقینا آپ کو نمایت کامیابی کے ساتھ اسی جگہ والی لائے گا۔ حضرت شاہ صاحب لکھے میں "یہ آیت اتری ہجرت کے وقت، یہ تسلی فرما دی کہ پھر مکہ میں آؤگے سونوب طرح آئے پورے غالب ہوکر۔ "" بعض مفرین نے "معاد" سے مراد موت لی ہے بعض نے آخرت بعض نے بعض نے بعض نے سرزمین شام جمال پہلے ایک مرتبہ آپ شب معراج میں تشریف لے گئے تھے۔ عافظ عادالدین ابن کثیر نے ان اقوال میں بہت عمیق و نظیف تطبیق دی۔ یعنی ""معاد"" سے مراد اس جگہ مکہ معظمہ ہے۔ (کا فی

البخاری) مگر فتح مکہ علامت تھی قرب اجل کی جیسا کہ ابن عباس اور عمر رضی اللہ عنها نے إذا جَآءَ نَصْرُ اللهِ وَ الْفَتْحُ کی تفسیر کرتے ہوئے فرمایا۔ آگے اجل کے بعد ""حثر" حثر کے بعد ""آخرت" کی انتہائی منزل جنت ہے۔ مطلب یہ ہوا کہ اللہ تعالیٰ اول آپکو نہایت شاندار طریقہ سے لوٹا کر لائے گا مکہ میں، اس کے چند روز بعد اجل واقع ہوگی، پھر ارض شام کی طرف حثر ہوگا (جیسا کہ اعادیث سے ثابت ہے) پھر آخرت میں بڑی شان و شکوہ سے تشریف لائیں گے اور اخیر میں جنت کے سب سے اعلیٰ مقام پر ہمیشہ کے لئے پہنچ جائیں گے۔

۱۲۳ یعنی حق تعالیٰ میری ہدایت اور مکذبین و معاندین کی گمراہی کو خوب جانتا ہے۔ یقینا وہ ہرایک کے ساتھ ان کے احوال کے موافق معاملہ کرے گا۔ نہیں ہو سکتا کہ میری کوشٹوں کو ضائع کر دے، یا گمراہوں کورسوا نہ کرے۔

۱۲۷۔ آتحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر قرآن کا نزول اللہ کی رحمت سے ہے: یعنی آپ پہلے سے کچھ پیغمبری کے انتظار میں نہ تھے، محض رحمت و موہبت الهیہ ہے جو حق تعالیٰ نے پیغمبری اور وحی سے سرفراز فرمایا۔ وہ ہی اپنی مهربانی اور رحمت سے دنیا و آخرت میں کامیاب فرمائے گا۔ لہذا اس کی امداد پر ہمیشہ بھروسہ رکھئے۔

۱۲۵۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو نصیحت: حضرت شاہ صاحبْ لکھتے ہیں یعنی اپنی قوم کو اپنا نہ سمجھ جنوں نے تجھ سے یہ بدی کی (کہ وطن چھوڑنے پر مجورکیا) اب جو تیرا ساتھ دے وہ ہی اپنا ہے۔

وَلَا يَصُدُّنَّكَ عَنَ الْمِتِ اللهِ بَعْدَ إِذَ أُنْزِلَتُ اللهِ بَعْدَ إِذَ أُنْزِلَتُ اللهِ بَعْدَ إِذَ أُنْزِلَتُ اللهِ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ فَي اللهِ رَبِّكَ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ فَي

وَلَا تَدُعُ مَعَ اللهِ إللهَا اخَرَ ۗ لَا اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ هُوَ تُ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ اللهَ وَجَهَدُ لَهُ لَهُ الْحُكُمُ وَ اللهِ تُرْجَعُونَ ﴿ لَهُ الْحُكُمُ وَ اللهِ تُرْجَعُونَ ﴿

۸۷۔ اور منہ ہو کہ وہ تجھ کو روک دیں اللہ کے حکموں سے بعد اس کے کہ اتر چکے تیری طرف اور بلا اپنے رب کی طرف اور میں [۲۶]

۸۸۔ اور مت برکار اللہ کے سوائے دوسرا عاکم [۳۰]کسی کی بندگی نہیں اسکے سوائے ہر چیز فنا ہے مگر اس کا منہ [۳۰] اس کا عکم ہے اور اسی کی طرف پھر جاؤ گے [۳۹]

۱۲۹۔ یعنی دین کے کام میں اپنی قوم کی خاطراور رعایت نہ کیجئے اور نہ آپ کوان میں گنئے گوکہ اپنے قرابت دار ہوں۔ ہاں ان کو

اپنے رب کی طرف بلاتے رہے اور خدا کے احکام پر جمے رہے۔

۱۲۷۔ یہ آپ کو خطاب کر کے دوسروں کو سایا۔ اوپڑ کی آیتوں میں بھی بعض مفسرین ایسا ہی لکھتے ہیں۔

۱۲۸ ہرشے فانی ہے سوائے اللہ کے: یعنی ہرچیزاپنی ذات سے معدوم ہے اور تقریباتام چیزوں کو فنا ہونا ہے، نواہ کہی ہو۔ مگر اس کا منہ یعنی وہ آپ کہی معدوم تھا، نہ کہی فنا ہو سکتا ہے۔ چ ہے۔ اَلَا کُلُّ شیءِ مَا خَلَا الله بَاطِلُ ۔ قال تعالیٰ کُلُّ مَنْ عَلَیْهَا فَانٍ وَّ یَبَقٰی وَ جَهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَ الْلِا کُرَ اهِر اور بعض سلف نے اس کا یہ مطلب لیا ہے کہ سارے کام مٹ جانے واللہ تعالیٰ اعلم۔ سارے کام مٹ جانے والے اور فنا ہوجانے والے ہیں بجزاس کام کے جو خالصا لوجہ اللہ کیا جائے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔ سارے کام مٹ واتی کی طرف لوٹنا ہے: یعنی سب کواس کی عدالت میں عاضر ہونا ہے جمال تنا اس کا عکم چلے گا۔ صورةً وظاہرا بھی کی کا عکم واقتدار باقی نہ رہے گا۔ اے اللہ اس وقت اس گنگار بندہ پر رحم فرمائے اور اپنے غضب سے پناہ دیجئے۔

تم سورة القصص ولله الحد والمية .

ركوعاتها،

### ٢٩ سُوْرَةُ الْعَنْكَبُوْتِ مَكِّيَّةُ ٨٨

ایاتها ۲۹

الّمَّيُّ

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا ـ الم ـ

1۔ کیا یہ سمجھتے ہیں لوگ کہ چھوٹ جائیں گے اتنا کہہ کر کہ ہم یقین لائے اوران کو جانچ نہ لیں گے [۱]

۳۔ اور ہم نے جانچا ہے ان کو جو ان سے پہلے تھے [۱]
سو البتہ معلوم کرے گا اللہ جو لوگ سپے ہیں اور البتہ
معلوم کرے گا جھوٹوں کو [۱]
سے کیا یہ سجھتے ہیں جو لوگ کہ کرتے ہیں برائیاں کہ ہم
سے پچ جائیں بری بات طے کرتے ہیں [۲]

اَحَسِبَ النَّاسُ اَنْ يُتُرَّكُوَّا اَنْ يَّقُولُوَّا اَمَنَّا وَهُمُ لَا يُقُولُوَا المَنَّا وَهُمُ لَا يُفْتَنُونَ ﴿

وَلَقَدُ فَتَنَّا الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِهِمْ فَلَيَعُلَمَنَّ اللهُ الله

اَمْ حَسِبَ الَّذِيْنَ يَعْمَلُوْنَ السَّيِّاتِ اَنُ يَّشْبِقُوْنَا ﴿ سَآءَمَا يَحُكُمُوْنَ ۞

ا۔ ہر مومن کا امتحان کیا جاتا ہے: یعنی زبان سے ایان کا دعویٰ کرنا کچھ سمل نہیں جو دعویٰ کرے امتحان وابتلا کے لئے تیار ہو جائے یہ ہی کوٹی ہے جس پر کھراکھوٹا کہا جاتا ہے۔ حدیث میں ہے کہ سب سے سخت امتحان انبیاء کا ہے، ان کے بعد صالحین کا، پھر درجہ بدرجہ ان لوگوں کا جوان کے ساتھ مثابہت رکھتے ہوں۔ نیزامتحان آدمی کا اس کی دینی حیثیت کے موافق ہوتا ہے۔ جس قدر کوئی شخص دین میں مضبوط اور سخت ہو گا اس قدر امتحان میں سختی کی جائے گی۔

۲۔ پیچلے لوگوں کیلئے امتحان و آزمائش: یعنی پہلے نبیوں کے متبعین بڑے بڑے سخت امتحانوں میں ڈالے جا چکے ہیں۔ بخاری میں اسے کہ صحابہ رضی اللہ عنهم نے ایک مرتبہ آپ کی خدمت میں فریاد کی کہ حضرت! ہمارے لئے اللہ تعالیٰ سے مدد طلب کیجئے اور دعا فرمائے۔ یہ وہ زمانہ تھا کہ مشرکین مکہ نے مسلمانوں پر سختی اور ظلم وستم کی انتہا کر رکھی تھی۔ آپ نے فرمایا کہ تم سے پہلے ایک (زندہ) آدمی کو زمین کھود کر (کھڑا) گاڑ دیا جاتا تھا۔ پھر اس کے سر پر آرہ چلا کر بچ سے دو ٹکڑے کر دیتے تھے۔ بعضوں کے ایک (زندہ) آدمی کو زمین کھود کر (کھڑا) گاڑ دیا جاتا تھا۔ پھر اس کے سر پر آرہ چلا کر بچ سے دو ٹکڑے کر دیتے تھے۔ بعضوں کے

بدن میں لوہے کی کنگھیاں پھراکر چمڑا اور گوشت ادھیر دیا جاتا تھا۔ تاہم یہ سختیاں انکو دین سے نہ ہٹا سکیں۔

۳۔ دعویٰ ایمان میں چھ اور جھوٹ کی تمیز: یعنی اللہ تعالیٰ علانیہ ظاہر کر دے گا اور دیکھ لے گاکہ دعوئے ایمان میں کون سچا نکاتا ہے اور کون جھوٹا، اسی کے موافق ہر ایک کو جزا دی جائے گی۔ (تنبیہ) فَلَیَعْلَمَنَّ اللّهُ اللّٰ سے جو حدوث علم باری کا وہم ہوتا ہے اس کا نہایت محققانہ جواب مترجم علام قدس سرہ نے دیا ہے۔ ملاظہ کیا جائے پارہ دوم رکوع اول اللّٰ لَنَعْلَمَ مَنْ یَّنَقَلِبُ عَلَیٰ عَقِبَیْدِ کے تحت میں۔ ہم نے یہاں ان توجیات کی طرف اشارہ کر دیا ہے جو مفرین نے لکھی ہیں۔

۷۔ برائی کرنے والے اللہ سے نہیں ﷺ سے: صفرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ ""پہلی دوآیتیں مسلمانوں کے متعلق تھیں ہو کافروں کی ایذاؤں میں گرفتار سے، اوریہ آیت ان کافروں سے متعلق ہے جو مسلمانوں کو ستارہے تھے""۔ (موضح) یعنی مومنین کے امتخانات کو دیکھ کریہ نہ سمجھیں کہ ہم مزے سے ظلم کرتے رہیں گے اور سختیوں سے بچے رہیں گے، وہ ہم سے پچ کر کہاں جا سکتے ہیں۔ جو سخت ترین سزا ان کو ملنے والی ہے اس کے سامنے مسلمانوں کے امتخان کی سختی کچھ بھی حقیقت نہیں رکھتی اگر اس وقت کی عارضی مملت سے انہوں نے یہ رائے قائم کرلی ہے کہ ہم ہمیشہ مامون رہیں گے اور سزا دہی کے وقت غدا کے ہاتھ نہ آئیں گے ؟ تو حقیقت میں بہت ہی بری بات طے کی ایسا احمقانہ فیصلہ آنے والی مصیبت کوروک نہیں سکتا۔

۵۔ جو کوئی توقع رکھتا ہے اللہ کی ملاقات کی سو اللہ کا
 وعدہ آرہا ہے اور وہ ہے سننے والا جاننے والا [۵]

۲۔ اور جو کوئی محنت اٹھائے سو اٹھاتا ہے اپنے ہی
 واسطے اللہ کو پروا نہیں جمان والوں کی [۱]

مَنْ كَانَ يَرُجُوا لِقَآءَ اللهِ فَإِنَّ اَجَلَ اللهِ لَاتِ حَلَ اللهِ لَاتِ عُو السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ ﴿

وَ مَنْ جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ ﴿ إِنَّ اللهَ لَغَنِيُّ عَنِ الْعَلَمِيْنَ ۞

۵۔ مومنوں کا وعدہ بہت قریب ہے: یعنی ہوشخص اس توقع پر سختیاں اٹھا رہا ہے کہ ایک دن مجھے اللہ کے سامنے عاضر ہونا ہے ہماں بات بات پر پکرٹر ہوگی۔ ناکامیاب ہوا تو یماں کی سختیوں سے کہیں بڑھ کر سختیاں جھیلنی پڑیں گی اور کامیاب رہا تو ساری کلفتیں ڈھل جائیں گی اللہ کی خوشنودی اور اس کا دیدار نصیب ہوگا۔ ایسا شخص یاد رکھے کہ اللہ کا وعدہ آ رہا ہے کوئی طاقت اسے بھیر نہیں سکتی۔ اس کی اعلیٰ توقعات پوری ہوکر رہیں گی اور اس کی آسکھیں ضرور ٹھنڈی کی جائیں گی اللہ سب کی باتیں سنتا اور

جانتا ہے، کسی کی محنت رانگاں مذکرے گا۔

ہ۔ انسان کی طاعت و عبادت اسی کیلئے ہے: یعنی اللہ تعالیٰ کو کسی کی طاعت سے کیا نفع اور معصیت سے کیا نقصان ۔ وہ تو کلی طور پر بے نیاز ہے۔ ہاں بندہ اپنے پرورد گار کی اطاعت میں جس قدر محنت اٹھائے گا اس کا پھل دنیا وآخرت میں اسی کو ملے گا۔ پس مجاہدے کرنے والے یہ خیال کبھی نہ آنے دیں کہ ہم خدا کے رستہ میں اتنی محنت کر کے کچھاس پر احیان کر رہے ہیں؟ (العیاذ باللہ) اس کا اصان ہے کہ خود تمہارے فائدے کے لئے طاعت وریاضت کی توفیق بختے ۔ ۔

ے۔ اور جو لوگ یقین لائے اور کیے بھلے کام ہم آثار دیں گے ان پر سے برائیاں ان کی اور بدلا دیں گے ان کو ہتر سے بہتر کاموں کا [۱]

۸۔ اور ہم نے تاکید کر دی انسان کو اپنے مال باپ سے بھلائی سے رہنے کی اوراگر وہ تجھ سے زور کریں کہ تو شریک کرے میرا جس کی تجھ کو خبر نہیں [^] تو انکا کہنا مت مان [9] مجھی تک پھر آنا ہے تم کو سومیں بتلا دوں كاتكوبوكچ تم كرتے تھے [۱۰]

من نکر دم خلق تا سودے کئم بلکہ تابر بندگاں جو دے کئم

وَالَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ لَنُكَفِّرَنَّ عَنْهُمُ سَيِّاتِهِمُ وَلَنَجُزِيَنَّهُمُ اَحْسَنَ الَّذِي كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ ١

وَ وَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْنًا ﴿ وَ إِنْ جَاهَدُكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِم عِلْمُ فَلَا تُطِعُهُمَا ﴿ إِنَّ مَرْجِعُكُمْ فَأُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ ١

﴾۔ ایان اور عمل صالح کی برکات: یعنی جمان سے بے پروا اور بے نیاز ہونے کے باوجود اپنی رحمت و شفقت سے تمہاری محنت کو ٹھ کانے لگاتا ہے۔ ھنرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""یعنی ایان کی برکت سے نیکیاں ملیں گی اور برائیاں معاف ہوں گی""

۸۔ ماں باپ سے حن سلوک: یعنی تمام کائنات میں ایسی کوئی چیز ہے ہی نہیں جو غدا کی شریک ہو سکے۔ پھراس کی خبر کسی کو کہاں سے ہوتی۔ جولوگ شرکاء ٹھمراتے ہیں محض جاہلانہ اوہام اور بے سند خیالات کی پیروی کر رہے ہیں۔ واقع کی خبرانہیں کچھ مجھی نہیں۔

9۔ معصیت میں ماں باپ کی اطاعت کی ممانعت: دنیا میں ماں باپ سے زیادہ حق کسی کا نہیں۔ پر اللہ کا حق ان سے زیادہ ہے

ان کی خاطر دین نہ چھوڑے (موضح) مدیث میں ہے کہ صفرت سعد بن ابی وقاص کی والدہ نے جو مشرک تھی بیٹے کے اسلام کی خبر سن کر عمد کیا کہ دانہ پانی کچھ نہ چھوں گی نہ چھت کے نیچے آرام کروں گی تا وقتیکہ سعد (معاذاللہ) اسلام سے نہ پھر جائے۔ چنانچ کھانا پینا ترک کر دیا اور بالکل نڈھال ہو گئی۔ لوگ زبر دستی منہ چیز کر کھانا پانی دیتے تھے۔ اس پر یہ آیات نازل ہوئیں۔ گویا بتلا دیا کہ والدین کا اس طرح خلاف حق پر مجبور کرنا یہ بھی ایک ابتلاء وامتحان ہے، چاہئے کہ مومن کے پائے شات کو لغزش نہ ہو۔ دیا کہ والدین میں سے کس کی زیادتی تھی، اور کون حق پر بھا۔ سندی سب کو عدالت میں عاضر ہونا ہے اس وقت بتلا دیا جائے گا کہ اولا داور والدین میں سے کس کی زیادتی تھی، اور کون حق پر ساے کس کی زیادتی تھی، اور کون حق پر ساے کھی ہوں سے کس کی زیادتی تھی، اور کون حق بھا۔

وَالَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ لَنُدُخِلَنَّهُمْ فِي الصَّلِحِينَ ﴿

وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَّقُولُ امَنَّا بِاللهِ فَاذَآ الْوَذِي فِي اللهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللهِ حَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللهِ وَلَيِنْ جَآءَ نَصْرُ مِّنْ رَّبِكَ لَيَقُولُنَّ اللهِ وَلَيِنْ جَآءَ نَصْرُ مِّنْ رَّبِكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمُ أَولَيْسَ اللهُ بِاعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعُلَمِيْنَ عَلَى صُدُورِ الْعُلَمِيْنَ عَلَى صَدُورِ الْعُلَمِيْنَ عَلَى اللهُ عِلَمَ اللهُ عِلَمَ اللهُ عِلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ عِمَا فِي اللهُ عَلَمَ عِمَا فِي اللهُ عَلَمَ عِمَا فِي اللهُ عَلَمَ عَلَمَ عِمَا فِي اللهُ عَلَمَ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَى اللهُ عَلَمَ عِمَا فِي اللهُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَيْسَ اللهُ عَلَمَ عِمَا فِي اللهُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَيْ اللهُ عَلَمَ عَلَيْ اللهُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَمَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَمْ عَلَيْ عَلَيْ

9۔ اور جو لوگ یقین لائے اور بھلے کام کیے ہم ان کو داخل کریں گے نیک لوگوں میں ["]

۱۔ اور ایک وہ لوگ ہیں کہ کھتے ہیں یقین لائے ہم اللہ پر پھر جب اس کو ایذا پہنچ اللہ کی راہ میں کرنے لگے لوگوں کے ستانے کو برابر اللہ کے عذاب کے ["] اور اگر آ پہنچ مدد تیرے رب کی طرف سے تو کھنے لگیں ہم تو تمہارے ساتھ ہیں ["اکیا یہ نہیں کہ اللہ خوب خبردار ہے جو کچھ سینوں میں ہے جمان والوں کے ["ا]

اا۔ نیک اولاد کا انعام: یعنی جواس قیم کی زبردست رکاوٹوں کے باوجود بھی ایان اور نیکی کی راہ پر قائم رہے ہی تعالیٰ ان کا حشر اپنے فاص نیک بندوں میں کرے گا۔ ابن کثیر تکھتے ہیں یعنی اولاد نے اگر ناحی بات میں والدین کا کہا نہ مانا اور والدین ناحی پر قائم رہے تو اولاد کا حشر صالحین کے زمرہ میں ہوگا، ان والدین کے زمرہ میں نہ ہوگا۔ گو طبعی و نسبی تعلقات کی بنا پر وہ اس سے تا دہ قرب تھے۔ معلوم ہوا الْکَمَر مُجُ مَنَ اَحَبُ میں حب دینی مراد ہے، حب طبعی مراد نہیں۔

11۔ ضعیف الایان لوگوں کی عالت: یہ ان لوگوں کا ذکر ہے جو زبان سے اپنے آپ کو مومن کتے تھے۔ مگر دلوں میں ایان رائے نہیں تھا۔ ان کو جال اللہ کے راستہ میں کوئی تکلیف پہنی یا دین کی وجہ سے لوگوں نے ستایا تو اس آزمائش کو خدائی عذاب سمجھنے

لگے۔ جن طرح آدمی عذاب الهی سے گھبرا کر جان بچانا چاہتا ہے اور اپنے دعووں سے دست بردار ہونے لگتا ہے اور ناچار اعترات کرتا ہے کہ میں غلطی پر تھا، یہ ہی عال ان ضعفاء القلوب کا ہے۔ جمال دین کے معاملہ میں کوئی سختی پہنچی بس گھبرا کر دعوے ایمان سے دعوے ایمان سے دست بردار ہونا شروع کر دیا اور زبان سے یا عمل سے گویا اقرار کرنے لگے کہ ہم اس دعوے میں غلطی پر تھے۔ یا ایسا دعویٰ کیا ہی نہ تھا۔

۱۳۔ یعنی اگر مسلمانوں کی کوئی کامیابی اور عروج دیکھیں تو باتیں بنانے لگیں کہ ہم تو تمہارے ساتھ تھے اور اب بھی تمہارے اسلامی بھائی میں۔ خصوصا اگر مسلمانون کو فتح ہواور فرض کیجئے یہ لوگ کفار کا ساتھ دیتے ہوئے ان کے ہاتھ میں قید ہو جائیں، پھر تو نفاق و تملق کی کوئی حدید رہے۔

۱۴۔ اللہ دلوں کے عال جانتا ہے: یعنی جیسے کچھ لوگ مسلمانوں کے ساتھ ہیں اللہ کو سب معلوم ہے۔ کیا زبانی دعوے کر کے اللہ سے اپنے دلوں کا عال چھیا سکتے ہیں؟

وَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ امَنُوا وَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الله

۱۲۔ اور کھنے لگے منکر ایمان والوں کو تم چلو ہماری راہ اور ہم اٹھا لیں تمہارے گناہ [۱۱] اور وہ کچھ نہ اٹھائیں گے ان کے گناہ بیشک وہ جھوٹے ہیں

اا۔ اور البنة معلوم کرے گا اللہ ان لوگوں کو جو

یقین لائے ہیں اور البیۃ معلوم کرے گا جو لوگ دغاباز

وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا لِلَّذِيْنَ امَنُوا اتَّبِعُوَا سَبِيْلَنَا وَلْنَحْمِلْ خَطْلِكُمْ وَمَا هُمُ سَبِيْلَنَا وَلْنَحْمِلْ خَطْلِكُمْ وَمَا هُمُ بِخَمِلِيْنَ مِنْ خَطْلِهُمْ مِّنْ شَيْءٍ وَ إِنَّهُمُ لَكُذِبُوْنَ شَيءٍ وَ إِنَّهُمُ لَكُذِبُوْنَ شَيءٍ وَ النَّهُمُ لَكُذِبُوْنَ شَيءٍ وَ النَّهُمُ لَكُذِبُوْنَ شَيءٍ وَ النَّهُمُ لَكُذِبُوْنَ شَيءً وَ اللَّهُمُ اللْمُلْمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْمُلْمُ اللَّهُمُ اللْمُنْ اللَّهُمُ اللَ

11۔ اعال سے مومن و منافق کی پہچان: یعنی معلوم تواسے پہلے ہی سے سب کچھ ہے لیکن اب تمہارے اعال و افعال کو دیکھ لے گاکون اپنے کو سچا مومن ثابت کرتا ہے اور کون جھوٹا دغاباز منافق ہے (تنبیہ) اس قیم کے مواضع میں لَیَعَلَمَنَّ اللّٰهُ کے معنی لَیْکِرِیَنَّ اللّٰهُ کے لینا ابن عباس سے منقول ہے کافی تفسیرابن کثیرٌ۔

۱۹۔ یعنی مسلمان کو چاہئے ایمان پر مضبوط رہے، نہ کوئی تکلیف وایذا دہی اس کو طربق استقامت سے ہٹا سکے اور نہ کفار کی احمقانہ استالت سے متاثر ہو۔ مثلاً کفار مسلمانوں سے کہتے ہیں کہ تم اسلام چھوڑ کر پچر اپنی برادری میں آ ملواور ہماری راہ پر چلو، تمام تکلفیوں اور ایزاؤں سے پچ جاؤ گے مفت میں کیوں مصیبتیں جھیل رہے ہو۔ اور اگر ایسا کرنے میں گناہ سمجھتے اور مواخذہ کا اندیشہ رکھتے ہو تو خدا کے ہاں بھی ہمارا نام لے دینا کہ انہوں نے ہم کو یہ مثورہ دیا تھا۔ اگر ایسی صورت پیش آئی تو ساری ذمہ داری ہم اٹھا لیں گے اور تمہارے گناہ کا بوجھ اپنے سررکھ لیں گے ۔ کا قال الشاعر ۔ تو مثق ناز کر خون دو عالم میری گردن پر ۔

1779

۱۳۔ اور البیۃ اٹھائیں گے اپنے بوجھ اور کتنے بوجھ ساتھ اینے بوجھ کے [۱۷] اور البتہ ان سے بوچھ ہوگی قیامت کے دن جو ہاتیں کہ جھوٹ بناتے تھے [۱۸]

وَ لَيَحْمِلُنَّ اَثُقَالَهُمُ وَاَثُقَالًا مَّعَ اَثُقَالِهِمُ ۗ وَ لَيُسْئَلُنَّ يَوْمَ الْقِيمَةِ عَمَّا كَانُوْا ع يَفْتَرُونَ عَ

۱۲۔ اور ہم نے بھیجا نوح کواس کی قوم کے پاس پھر رہا ان میں ہزار برس پچاس برس کم [۱۹] پھر پکردا ان کو طوفان نے اور وہ گہرگار تھے [۲۰]

وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوْحًا إِلَى قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمُ النَّفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا لَا فَاخَذَهُمُ الطُّوْفَانُ وَهُمَ ظَلِمُوْنَ 🖀

ا۔ مسلمانوں کے اعال کی جھوٹی ذمہ داری: یعنی جھوٹے ہیں ۔ تمہارا بوجھ رتی برابر بھی ہلکا نہیں کر سکتے۔ ہاں اپنا بوجھ بھاری کر رہے ہیں ۔ ایک توان کے ذاتی گناہوں کا بارتھا، اب دوسروں کے اغواء واضلال کے بار نے اس میں مزیداضافہ کر دیا حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ "" کوئی چاہے کہ رفاقت کر کے کسی کے گناہ اپنے اوپر لے لے ، یہ نہیں ہو گا۔ مگر جس کو گمراہ کیا اور ا سکے بہ کائے سے اس نے گناہ کیا، وہ گناہ اِس پر بھی اور اُس پر بھی"" (موضح ) جیسا کہ حدیث میں آیا ہے کہ دنیا میں جو کوئی کسی کو (ناحق) قتل کرے، اس کے گناہ کا صد آدم کے پہلے بیٹے (قابیل) کو پہنچتا ہے۔ جس نے اول یہ بری راہ نکالی۔ ۱۸۔ یعنی جو جھوٹی باتیں بناتے ہیں کہ ہم تمہارا بوجھ اٹھا لیں گے، یہ نود مستقل گناہ ہے جس پر مانوذ ہوں گے۔ آگے چند قصص کے ضمن میں متنبہ کیا گیا ہے کہ پیوں کے مقابلہ میں ہمیثہ سے جھوٹے اغواء اور شرارت کرتے رہے ہیں اور پیوں کو مدتوں تک امتحان و ابتلاء کے دور میں سے گذرنا پڑا ہے مگر آخری نتیجہ انہی کے حق میں بہتر ہوا، منکر اور شریر لوگ خائب و خاسر رہے سچے کامیاب وسربلند ہوئے۔ اشقیاء کے تمام مکائد آر عنجوت سے زیادہ ثابت نہ ہوئے۔ 91۔ حضرت نوح علیہ السلام کی عمر ۹۵۰ سال: ابن عباسؓ سے منقول ہے کہ حضرت نوخ چالیس سال کی عمر میں مبعوث ہوئے۔ ساڑھے نو سوبرس دعوت و تبلیغ اور سعی و اصلاح میں مصروف رہے۔ پھر طوفان آیا، طوفان کے بعد ساٹھ سال زندہ رہے اس

طرح کل عمرایک ہزار پیاس سال ہوئی۔

۲۰ یعنی جب گناہوں اور شرارتوں سے بازیہ آئے تو طوفان سے سب کو گھیرلیا۔ بجز چند نفوس کے سب ہلاک ہو گئے۔

فَأَنْجَيْنَكُ وَ أَصْحُبَ السَّفِيْنَةِ وَ جَعَلْنَهَا ١٥- يُحربِ ويا مم نے اسكواور جماز والول كو [١١] اور ركھا ايَةً لِّلْعٰلَمِينَ 🗃

> وَ اِبْرٰهِيْمَ اِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُوا اللهَ وَاتَّقُوهُ لَا ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ

إِنَّمَا تَعْبُدُوْنَ مِنَ دُوْنِ اللَّهِ ٱوْثَانًا وَّ تَخْلُقُونَ اِفْكًا ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابْتَغُوا عِنْدَ اللهِ الرِّزُقَ وَاعْبُدُوْهُ وَاشْكُرُوْا لَهُ ۖ اِلَيْهِ تُرْجَعُونَ 🚭

ہم نے جاز کو نشانی جاں والوں کے واسطے [۲۲]

17۔ اور ابراہیم کو جب کہا اس نے اپنی قوم کو بندگی کرو اللہ کی اور ڈرتے رہواس سے یہ بہتر ہے تمہارے حق میں اگرتم سمجھ رکھتے ہو

١٤۔ تم تو پوجتے ہو اللہ کے سوائے یہ بتول کے تھان اور بناتے ہو جھوٹی باتیں [۲۳] بیشک جن کو تم پوجتے ہو اللہ کے سوائے وہ مالک نہیں تمہاری روزی کے سو تم ڈھونڈواللہ کے یہاں روزی اور اس کی بندگی کرو اور اس کا حق مانوا سی کی طرف پھر جاؤ گے [۲۳]

۲۱ یعنی جوآدمی یا جانور جہاز پر سوار تھے ان کو نوخ کی معیت میں ہم نے محفوظ رکھا۔ سورہ ""ہود"" میں یہ قصہ مفصل گذر چکا۔ ۲۲۔ کشتی نوح علیہ السلام نشان عبرت ہے: کہتے ہیں حضرت نوخ کا جماز مدت دراز تک ""جودی"" پر لگا رہا۔ تا دیکھنے والوں کے لئے عبرت ہواور اب جو جماز اور کشتیاں موجود ہیں یہ بھی ایک نشانی ہے جے دیکھ کر سفینہ نوځ کی یاد تازہ ہوتی اور قدرت الهی کا نمونہ نظر آتا ہے۔ یا شاید یہ مراد ہوکہ کشتی کے اس قصہ کو ہم نے ہمیشہ کے لئے نشان عبرت بنا دیا۔ صرت شاہ صاحبْ لکھتے ہیں ""جس وقت یہ سورہ اتری ہے۔ صنرت کے بہت سے اصحاب کا فروں کی ایذاؤں سے تنگ آکر جماز پر سوار ہو کر ملک عبشہ کی طرف گئے تھے جب حضرت مدیمنہ ہجرت کر آئے تب وہ جماز والے صحابہ بھی سلامتی سے آملے"" (موضح بتغییریسیر) گویا نوخ و 1721

سفینہ نوخ کی تاریخ اس رنگ میں دہرائی گئی۔

۲۳۔ جھوٹے اوہام کی پیروی: یعنی جھوٹے عقیدے تراشتہ ہواور جھوٹے خیالات واوہام کی پیروی کرتے ہو، چنانچ اپنے ہاتھوں سے یہ بت بناکر کھڑے کر لئے ہیں جنہیں جھوٹ موٹ غدا کہنے لگے۔

۲۷۔ روزی اللہ کے پاس ہے: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""اکثر خلق روزی کے پیچھے ایمان دیتی ہے۔ سوجان رکھوکہ اللہ کے سوا روزی کوئی نہیں دیتا وہ ہی دیتا ہے اپنی خوشی کے موافق" یا لہذا اس کے شکر گذار بنواور اسی کی بندگی کرو۔ وہیں تم کولوٹ کر جانا ہے، آخر اس وقت کیا منہ دکھاؤگے۔

وَ إِنَّ تُكَذِّبُوا فَقَدُ كَذَّبَ أُمَمُ مِّنَ قَبُلِكُمُ لَا الْبَلْغُ قَبُ لِكُمُ الْرَسُولِ اللَّا الْبَلْغُ الْمُبِينُ عَلَى الرَّسُولِ اللَّا الْبَلْغُ الْمُبِينُ عَلَى الرَّسُولِ اللَّا الْبَلْغُ الْمُبِينُ عَلَى

اَوَ لَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبُدِئُ اللهُ الْخَلْقَ ثُمَّ اللهُ الْخَلْقَ ثُمَّ اللهِ يَسِيرُ عَلَى اللهِ يُسْتِيرُ عَلَى اللهِ يَسْتُونُ عَلَى اللهِ يَسْتُونُ عَلَى اللهِ يَسْتُونُ عَلَى اللهِ يَسْتُونُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ يَسْتُونُ عَلَى اللهِ عَلَى

قُلُ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَا الْخَلْقَ ثُمَّ الله يُنْشِئُ النَّشَاةَ الْأَخِرَةَ لَا إِنَّ الله عَلَى ثُمَّ الله يُنْشِئُ النَّشَاةَ الْأَخِرَةَ لَا إِنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿

10۔ اور اگر تم جھٹلاؤ گے تو جھٹلا چکے میں بہت فرقے تم سے پہلے اور رسول کا ذمہ تو بس یہی ہے پیغام پہنچا دینا کھول کر [۲۵]

19۔ کیا دیکھتے نہیں کیونکر شروع کرتا ہے اللہ پیدائش کو پھراس کو دہرائے گا [۲۶] یہ اللہ پر آسان ہے [۲۸]

۲۰۔ تو کمہ ملک میں پھرو پھر دیکھو کیونکر شروع کیا ہے پیدائش کو پھر اللہ اٹھائے گا پچھلا اٹھان [۲۸] بیشک اللہ ہرچیز کر سکتا ہے

۲۵۔ رسول کے ذمہ صرف پیغام پہنچا دینا ہے: یعنی جھٹلانے سے میراکچھ نہیں بگرتا، میں صاف صاف تبلیغ و نصیحت کر کے اپنا فرض اداکر چکا، بھلا براسمجھا چکا، نہ مانو گے نقصان اٹھاؤ گے جیسے ""عاد"" و""ثمود"" وغیرہ تم سے پہلے اٹھا چکے ہیں۔ ۲۱۔ اپنی ذات میں غور کرو: یعنی نود اپنی ذات میں غور کرو، پہلے تم کچھ نہ تھے، اللہ نے تم کو پیدا کیا، اسی طرح مرنے کے بعد دوبارہ پیدا کر حضرت شاہ صاحب کچھے ہیں۔ ""شروع تو دیکھتے ہو، دھرانا اسی سے سمجھ لو""۔

۲۷۔ یعنی اللہ کے نزدیک توکوئی چیز بھی مشکل نہیں۔ البتہ تمہارے سمجھنے کی بات ہے کہ جس نے بدون نمونہ کے اول ایک

۲۸۔ زمین میں چل پھر کر دیکھو: یعنی اپنی ذات کو چھوڑ کر دوسری چیزوں کی پیدائش میں بھی غور کرو۔ اور چل پھر کر دیکھو کہ کلیسی کیسی مخلوق خدا نے پیدا کی ہے۔ اسی پر دوسری زندگی کو قیاس کر لو۔ اس کی قدرت اب کچھ محدود تو نہیں ہو گئی۔

> يُعَذِّبُ مَنْ يَّشَآءُ وَ يَرْحَمُ مَنْ يَّشَآءُ ۚ وَ اِلَيْهِ تُقُلَبُونَ 🕾

وَمَا اَنْتُمُ بِمُعْجِزِيْنَ فِي الْاَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ ۗ وَمَا لَكُمْ مِّنَ دُوْنِ اللهِ مِنْ وَّلِيِّ نه مدرگار[۳۰]

ع و لا نَصِيرِ

وَالَّذِيْنَ كَفَرُوْا بِالْيِتِ اللَّهِ وَ لِقَاآبِةِ أُولَيِّكَ يَيِسُوْا مِنْ رَّحْمَتِيْ وَ أُولَيِكَ لَهُمْ عَذَابُ

الِيمُ

١١ ـ دکھ دے گا جس کو چاہے اور رحم کرے گا جس پر چاہے [۲۹] اور اس کی طرف پھر جاؤگے

۲۲۔ اور تم عاجز کرنے والے نہیں زمین میں اور یہ آسمان میں اور کوئی نہیں تمہارا اللہ سے ورے حایتی اور

۲۳۔ اور جو لوگ منکر ہوئے اللہ کی باتوں سے اور اس کے ملنے سے وہ ناامید ہوئے میری رحمت سے [۳] اوران کے لیے دردناک عذاب ہے

۲۹\_ یعنی دوبارہ پیدا کر کے جے اپنی حکمت کے موافق پاہے گا سزا دے گا۔ اور جس پر پاہے گا اپنے فضل و کرم سے مهربانی

۔ ہے۔ خدا کے مجرم کیلئے کوئی پناہ نہیں: یعنی جس کواللہ تعالیٰ سزا دینا چاہے وہ زمین کے سورانوں میں گھس کر سزا سے پچ سکتا ہے نہ آسمان میں اڑکر، کوئی بلندی یا پستی خدا کے مجرم کو پنادہ نہیں دے سکتی نہ کوئی طاقت اسکی حایت اور مدد کو پہنچ سکتی ہے۔ ۳۱۔ یعنی جنہوں نے اللہ کی باتوں کا انکار کر دیا اور اس س ملنے کی امید نہیں رکھی (کیونکہ وہ بعث بعدالموت کے قائل ہی نہ ہوئے ) انہیں رحمت الہی کی امید کیونکر ہو سکتی ہے۔ لہذا وہ آخرت میں بھی محروم و مایوس ہی رمیں گے۔ یہ گویا مَنْ گانَ يَرْجُو الِقَاءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَأْتِ كَا عَكَس ،وا ـ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهَ إِلَّا اَنَ قَالُوا اقْتُلُوهُ اَوْ حَرِّقُوهُ فَانَجْمهُ اللهُ مِنَ النَّارِ الَّانَّ فِيُ ذَلِكَ لَايْتٍ لِقَوْمٍ يُّؤْمِنُونَ ﴿

وَ قَالَ إِنَّمَا اتَّخَذْتُمْ مِّنَ دُوْنِ اللهِ اَوْتَانًا لَا مُوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي الْحَلُوةِ الدُّنْيَا ثُمَّ يَوْمَ الْقِلْمَةِ يَكُمُ فِي الْحَلُوةِ الدُّنْيَا ثُمَّ يَوْمَ الْقِلْمَةِ يَكُفُّرُ بَعْضُكُمْ بِبَعْضٍ وَّ يَلْعَنُ الْقِلْمَةِ يَكُفُّرُ بَعْضُكُمْ بِبَعْضٍ وَّ يَلْعَنُ بَعْضُكُمْ النَّارُ وَمَا بَعْضُكُمْ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِّنْ نُصِرِينَ فَي اللَّالُ وَمَا لَكُمْ مِّنْ نُصِرِينَ فَي اللَّهُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِّنْ نُصِرِينَ فَي اللَّهُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِّنْ نُصِرِينَ فَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْعُلِي الللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْعُلِمُ اللْمُلْعُلِمُ اللللْمُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّ

۲۷۔ پھر کچھ جواب نہ تھا اس کی قوم کا مگریمی کہ بولے اس کو مار ڈالو یا جلا دو [۳۳] پھر اس کو بچا دیا اللہ نے آگ سے [۳۳] اس میں بڑی نشانیاں ہیں ان لوگوں کے لیے جو یقین لاتے ہیں [۳۳]

۲۵۔ اور ابراہیم بولا [۳۵] جو تھمرائے ہیں تم نے اللہ کے سوائے بتوں کے تھان سو دوستی کر کر آئیں میں دنیا کی زندگانی میں [۳۱] چھر دن قیامت کے منکر ہو جاؤگ ایک عیں ایک اور لعنت کرو گے ایک کو ایک اور العنت کرو گے ایک کو ایک اور العنت کروگے ایک کو ایک کو ایک اور العنت کروگے ایک کو ایک کو ایک اور کوئی نہیں تمہارا مدد گار [۴۸]

۳۲: صرت ابراہیم علیہ السلام کے زندہ جلانے کا فیصلہ: یعنی ابراہیم کی تمام معقول باتیں اور دلائل و براہین س کر جب ان کے ہم قوم جواب سے عاجز ہوئے توقوت کے استعال پر اتر آئے اور آپس میں مثورہ کیا کہ یا توقتل کر کے ایک دم ان کا قصہ ہی تمام کر دواور یا آگ میں جلاؤ۔ ثاید تکلیف محموس کر کے اپنی باتوں سے باز آ جائے تو نکال لیں گے وریہ راکھ کا ڈھیر ہوکر رہ جائے گا۔

۳۲۔ یعنی انہوں نے مثورہ کر کے آگ میں ڈال دیا، مگر حق تعالیٰ نے آگ کو گلزار بنا دیا۔ جیسا کہ سورہ "انبیاء" میں مفصلاً گذر چکا

۳۷۔ یعنی اس واقعہ سے سمجھا دیا کہ اللہ تعالیٰ اپنے سپے بندوں کو کس طرح بچا لیتا ہے اور مخالفین حق کو کس طرح غائب و غاسر کرتا ہے۔ نیزیہ معلوم ہواکہ ہر چیزکی تاثیراس کے حکم سے ہے جب حکم نہ ہو تو آگ جیسی چیز جلا نہیں سکتی۔ ۳۵۔ یعنی آگ سے نکل کر پھر نصیحت شروع کر دی۔

۳۹۔ بت پرستی کی اصل غرض و غائت: یعنی بت پرستی کو کون عقلمند جائز رکھ سکتا ہے، بت پرست بھی دل میں جانتے ہیں کہ یہ نہایت معمل حرکت ہے۔ مگر شیرازہ قومی کو جمع رکھنے کے لیے ایک مذہب ٹھمرا لیا ہے کہ اس کے نام پرتمام قوم متحد و متفق رہے اور ایک دوسرے کے دوست بنے رہیں جیسا کہ آج کل ہم یورپ کی عیسائی قوموں کا عال دیکھتے ہیں۔ یا یہ مطلب ہے

کہ بت پرسی کا شیوع ورواج اس بناء پر نہیں ہواکہ وہ کوئی معقول چیز ہے بلکہ اندھی تقلید، قومی مروت و کحاظ اور تعلقات باہمی کا دباؤاس کا بڑا سبب ہے یا یہ غرض ہوکہ بت پرسی کی اصل بڑا آپس کی محبت اور دوستی تھی۔ ایک قوم میں کچھ نیک آدمی جنہیں لوگ محبوب رکھتے تھے انتقال کر گئے، لوگوں نے بوش محبت میں ان کی تصویریں بنا کر بطور یادگار رکھ لیں پھر تصویروں کی تعظیم کرنے لگے وہی تعظیم بڑھتے بڑھتے عبادت بن گئن ہے یہ سب اخمالات آیت میں مفسرین نے بیان کئے ہیں۔ اور ممکن ہے مکو دُذَةَ بَیْنَکُمْ سے بت پرستوں کی اپنے بتوں سے جو محبت ہے وہ مراد ہو جیساکہ دوسری جگہ اُندَادًا یُجِبُنُونَهُمْ کُحُبِ اللهِ فرمایا۔ واللہ اعلم۔

٣٤ ۔ آخرت میں مشرکین اور شرکاء کی ایک دوسرے پر لعنت: یعنی یہ سب دوستیاں اور محبتیں چند روزہ میں ۔ قیامت کے دن ایک دوسرے کے دخت میں ""یعنی وہ شیطان جن کے نام ایک دوسرے کے دشمن بنو گے اور بعض بعض کو لعنت کرو گے ۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے میں ""یعنی وہ شیطان جن کے نام کے تھان میں اللہ کے روبرو منکر ہوں گے کہ ہم نے نہیں کہا کہ ہم کو پوجو۔ تب یہ پوجنے والے ان کو لعنت کریں گے کہ ہماری نذرونیاز لے کروقت پر پھر گئے ""۔ (موضح)۔

۳۸۔ جو دوزخ کی آگ سے تم کو بچا لے، جیسے میرے پرورد گارنے تمہاری آگ سے مجھ کو بچا لیا۔

فَامَنَ لَهَ لُوَظُ وَقَالَ اِنِي مُهَاجِرُ اِلَى رَبِيَ اللهِ رَبِيَ اللهِ رَبِيَ اللهِ رَبِيَ اللهِ رَبِيَ اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَ

وَوَهَبُنَا لَهُ إِسْحَقَ وَ يَعُقُونَ وَ جَعَلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِ النُّبُوَّةَ وَالْكِتْبَ وَ اتَيْنَهُ اَجْرَهُ فِي الدُّنْيَا وَ إِنَّهُ فِي الْأَخِرَةِ لَمِنَ الصَّلِحِيْنَ الدُّنْيَا وَ إِنَّهُ فِي الْأَخِرَةِ لَمِنَ الصَّلِحِيْنَ

77۔ پھر مان لیا اس کو لوط نے اور وہ بولا میں تو وطن چھوڑتا ہوں اپنے رب کی طرف بیشک وہی ہے زبر دست حکمت والا [۴۹]

۲۷۔ اور دیا ہم نے اس کو اسحق اور یعقوب [۴۰] اور رکھ دی اس کی اولاد میں پینمبری اور کتاب [۴] اور دیا ہم نے اس کو اس کا ثواب دنیا میں اور وہ آخرت میں البیۃ نیکوں سے ہے [۴]

٣٩۔ حضرت لوط عليه السلام كا ايان اور بجرت: "ضرت لوظ حضرت ابراہيم كے بھتیج تھے۔ ابراہیم كوان كی قوم كے كسی مرد نے نه مانا۔ البته لوظ نے فورًا بلا توقف تصدیق كی۔ دونوں كا وطن ""عراق"" میں شہر بابل تھا۔ خدا كے توكل پر وطن سے نكل كھڑے ہوئے اللہ نے ملك شام میں پہنچا كر بسایا۔ (تنبیه) و قَالَ إِنِّي مُنهَاجِرٌ الله میں دونوں احمال ہیں۔ قائل ابراہیم ہوں یا لوط

عليها السلام\_

. م ۔ یعنی اسحاق بیٹا اور یعقوب بوتا دیا۔ جن کی نسل ""بنی اسرائیل""کہلاتی ہے۔

الله اولا دابراہیم علیہ السلام میں دائمی نبوت: یعنی ابراہیم کے بعد بجزان کی اولا د کے کسی کو کتاب آسمانی و پیغمبری نه دی جائے گی۔ چنانچ جس قدرانبیاء ان کے بعد تشریف لائے ان ہی کی ذریت سے تھے۔ اسی لئے ان کو""ابوالانبیاء" کما جاتا ہے۔

47۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام پر دنیا اور آخرت کے انعامات: یعنی دنیا میں حق تعالیٰ نے مال، اولاد، عزت اور ہمیشہ کا نام نیک

۷۴۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام پر دنیا اور احرت کے العامات: یعنی دنیا میں کتا تعالیٰ نے مال، اولاد، عزت اور ہمیشہ کا مام نیک دیا، اور ملک شام ہمیشہ کے لئے ان کی اولاد کو بخثا۔ (کذا فی الموضح) اور آخرت میں اعلیٰ درجہ کے صالحین کی جاعت میں (جو انبیائے اولوالعزم کی جاعت ہے) شامل رکھا۔

وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِةَ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الْفَاحِشَة مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ اَحَدٍ مِّنَ الْفَاحِشَة مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ اَحَدٍ مِّنَ

الْعٰلَمِينَ 🕾

أَيِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ وَ تَقَطَّعُونَ الرِّجَالَ وَ تَقَطَّعُونَ السِّبِيْلُ لِهُ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيْكُمُ الْمُنْكَرَ لَّ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِةَ إِلَّا أَنُ قَالُوا ائْتِنَا بِعَذَابِ اللهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصِّدِقِينَ عَلَى

قَالَ رَبِّ انْصُرْنِيْ عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِيْنَ

۲۸۔ اور بھیجا لوط کو جب کہا اپنی قوم کو تم آتے ہو بیحیائی کے کام پر تم سے پہلے نہیں کیا وہ کسی نے جمان میں [۳۳]

۲۹۔ کیاتم دوڑتے ہو مردوں پر اور راہ مارتے ہو [۳۳] اور
کرتے ہواپنی مجلس میں برا کام [۳۵] پھر کچھے ہواب یہ تھا
اس کی قوم کا مگریہی کہ بولے لے آہم پر عذاب اللہ کا
اگر تو ہے سچا[۳]

۳۰ ۔ بولا اے رب میری مدد کر ان شریر لوگوں پر [۴۷]

۳۷۔ حضرت لوط علیہ السلام کی قوم کو نصیحت: یعنی یہ فعل شنیع تم سے 'پہلے کسی نے نہیں کیا تھا۔ یہ ہی اس کی دلیل ہے کہ فطرت انسانی اس سے نفور ہے۔ ایسے غلاف فطرت و شریعت کام کی بنیاد تم نے ڈالی۔

۴۴۔ راہ مارنے سے مراد ممکن ہے ڈاکہ زنی ہو، یہ بھی ان میں رائج ہوگی، یا اسی بدکاری سے مسافروں کی راہ مارتے تھے کہ ڈر

کے مارے اس طرف ہو کر نہ نکلیں۔ یا تَقَطَعُونَ السَّبِیْلَ کا مطلب یہ ہو کہ فطری اور معتاد راستہ کو چھوڑ کر توالد و تناسل کا سلسلہ منقطع کر رہے تھے۔

**۷۵۔ قوم کی علانیہ بیجائی: شاید یہ ہی بدکاری علانیہ لوگوں کے سامنے کرتے ہوں گے اس بات کی شرم بھی یہ رہی تھی یا کچھ اور** تصفحے اور چھیڑاور بے شرمی کی باتیں کرتے ہوں گے۔

۲۹۔ صرت لوط علیہ السلام سے قوم کا استراء: یعنی اگر تم ہے بی ہواور واقعی کے جو کہ جارے یہ کام زاب اور معتوجب عذاب ہیں تو دیر کیا ہے وہ عذاب لے آئے۔ دوسری بگہ فرایا وَ مَا کَانَ جَوَ اب قَوْمِهٖ اِلَّا آنَ قَالُوْ ا اَحْرَ جُوهُمُ مَا مَالُ مِی تَحْمَ اِنْکُهُمُ اَکَانُ ہِوَ کُمْ اِنْکُهُمُ اَکَانُ ہُو کہ اِن کہ بی تعاکہ لوط کے گھرانے کو اپنی بہی سے نکال باہر کرو۔ یہ بڑے پاک بننا پاہتے ہیں۔ شایہ قوم میں سے بعض نے یہ بعض نے وہ جواب دیا ہوگا۔ یا ایک وقت میں ایک بات اور دوسرے میں دوسری کھی ہوگی۔ مثلاً اول عذاب کی دھمیوں کا مذاق اڑایا، پھر آنری فیصلہ یہ ہوگا کہ انہیں بہی سے نکال دیا بائے۔ بہرمال ثابت ہوگیا کہ وہ قوم نہ صرف اس فعل شنیع کی مرتکب اور بانی تھی بلکہ اس کو جاری رکھنے پر اس قدر اصرار تھا کہ فیصیت کرنے والے بینغبر کو لیتی بہی سے نکال دیا جائے۔ اس کی فطرت اور طبائع اس قدر من ہو بھی تھیں تعمیں کہ نوت ندا کا کوئی شائبہ دلوں میں باقی نہ رہا تھا، عذاب کی دھمیوں کا مذاق اڑا تے تے اور چنجم ہرے مقابلہ پر آمادہ تے۔ جرم کی یہ نوعیت ان کے ہلاک کرنے کے لئے کافی تھی۔ اور اگر اس کے ساتھ توجیہ کے بھی قائل نہ تھے تو "کوواکر بیا نیم پڑھا" ہے ۔ معلوم ہوا ہے کہ توجیک دعوت صرت ابراہیم کی طون سے مشہر توکر بھی تاکل نہ تھے تو "کوواکر بیا نیم پڑھا" کے دو کئے یہا مور ہوئے اور ممکن ہے انہوں نے توجیہ وغیرہ کی دعوت بھی دی ہو۔ گر اس کویماں نقل نہیں فرمایا۔ واللہ اعلی ہی ہے۔ مضرت لوط علیہ السلام کی بدعا: یہ ان کی طرف سے ماہیں ہوکہ فرمایا، شایہ سمجھ گئے ہوں گے کہ ان کی آئندہ نسلیں بھی درست ہونے والی نہیں۔ وہ بھی انئی غور کے نقش قدم پر چلیں گے۔ جینے نوخ نے فرمایا تھا اِنگائی اِن تذکر تھم ٹیضِ ٹیفر ورست ہونے والی نہیں۔ وہ بھی انئی کے نقش قدم پر چلیں گے۔ جینے نوخ نے فرمایا تھا اِنگائی اِن تذکر تھم ٹیضِ ٹیفر وہ نے جی ان کی آئندہ نسلیں بھی درست ہونے والی نہیں۔ وہ بھی انئی کے نقش قدم پر چلیں گے۔ جینے نوخ نے فرمایا تھا اِنگائی اِن تذکر تھم ٹیضِ ٹیفر وہ نے خوال نہیں۔ وہ کی اُن کی آئندہ نسلیں ہوں کے کو کانی کال النیشالوری فی تفیہ وہ نے کہ اُن کی آئندہ نسلیں کو کو خوال انسٹوری کی کو نوال النیشالوری فی تفیہ وہ کے کہ اُن کی آئندہ نسلیں کے دو تو بھی ان کی کاناقال النیشالور کو تو تو نوالی نسلی کی لیا تھا کو کو تو تو تو کی کو تو تو تو تو تو تو تو تو تو

۳۱۔ اور جب پہنچ ہمارے بیھیج ہوئے ابراہیم کے پاس خوشخبری لے کر بولے ہم کو غارت کرنا ہے اس بستی والوں کو بیٹک اس کے لوگ ہور رہے ہیں گنگار [۴۸]

وَ لَمَّا جَآءَتُ رُسُلُنَآ إِبْرِهِيْمَ بِالْبُشُرِى لَا قَالَهُ الْبُشُرِى لَا قَالُوَ النَّا مُهُلِكُوَ الْهُلِ هٰذِهِ الْقَرْيَةِ أَإِنَّا اللَّهُ الْفَرْيَةِ أَإِنَّا اللَّهُ الْفَرْيَةِ أَإِنَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللللْمُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللْمُ الللّهُ الللللْمُلْمُ الللّهُ الللّهُ اللللْمُ الللّهُ اللللْمُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللْمُلْمُ الللّهُ الللللللْمُلْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللّهُ اللللْمُلْمُ الللّهُ الللّهُ

قَالَ إِنَّ فِيهَا لُوَطًا ﴿ قَالُوَا نَحْنُ اَعْلَمُ بِمَنُ فِيهَا لُوَطًا ﴿ قَالُوَا نَحْنُ اَعْلَمُ بِمَنُ فِيهَا ﴿ لَا اَمْرَاتَهُ ۚ فَا فَيْهَا ﴿ لَا اَمْرَاتَهُ ۚ فَا لَهُ لِلَّا اَمْرَاتَهُ ۚ فَا كَانَتُ مِنَ الْغَيْرِيْنَ ﴿

وَلَمَّآ اَنْ جَآءَتُ رُسُلُنَا لُوَطًا سِيِّءَبِهِمُ وَلَمَّاقَ بِهِمُ ذَرْعًا وَّ قَالُوا لَا تَخَفُ وَلَا وَضَاقَ بِهِمُ ذَرْعًا وَّ قَالُوا لَا تَخَفُ وَلَا تَحُزَنُ " إِنَّا مُنَجُّولَ وَ اَهْلَكَ إِلَّا امْرَاتَكَ تَحُزَنُ " إِنَّا مُنَجُّولً وَ اَهْلَكَ إِلَّا امْرَاتَكَ كَانَتُ مِنَ الْغَيْرِينَ 

كَانَتُ مِنَ الْغُيْرِينَ 

كَانَتُ مِنَ الْغَيْرِينَ 

كَانَتُ مِنَ الْغُيْرِينَ 

كَانِهُ الْعُلْمَ الْعُنْ الْعُنْ الْعَلْمُ الْعُنْ الْعَلْمُ الْعُنْ الْعَلْمُ الْعُلْمِ الْعُنْ الْعَلْمُ الْعُلْمِ الْعُنْ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِ الْمُ الْمُ الْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْمُولِيْنَ الْمُ الْمِ الْمُ الْمِ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُولِمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُ الْمُولِمُ ا

۳۲۔ بولا اس میں تو لوط بھی ہے [۴۹] وہ بولے ہم کو خوب معلوم ہے جو کوئی اس میں ہے ہم بچالیں گے اسکو اور اس کے عورت کہ رہے اسکو اور اس کی عورت کہ رہے گئی رہ جانے والوں میں [۵۰]

۳۳۔ اور جب پہنچ ہمارے مجھیج ہوئے لوط کے پاس ناخوش ہوا ان کو دیکھ کر اور تنگ ہوا دل میں [۱۵] اور وہ بولے مت ڈر اور غم نہ کھا ہم بچائیں گے تجھ کو اور تیرے گھر کومگر عورت تیری رہ گئی رہ جانے والول میں

۳۸۔ بشارت اور عذاب لانے والے فرشے: لوظ کی دعا پر فرشتوں کو اس بستی کے تباہ کرنے کا عکم ہوا۔ فرشے اول حضرت ابراہیم کے پاس پہنچ، ان کو بڑھا ہے میں بیٹے کی بشارت سائی اور اطلاع دی کی ہم اس بستی (سدوم) کو تباہ و برباد کرنے کے لئے جا رہے ہیں۔ کیونکہ وہاں کے لوگ کسی طرح اپنی حرکات شنیعہ سے باز نہیں آئے اور ان واقعات کی تفصیل سورہ اعراف ہود اور حجر وغیرہ میں گذر عکی ہے۔ (تنبیہ) شاید ہلاکت کی خبر کے ساتھ بیٹے کی بشارت دینے کا مطلب یہ ہوکہ ایک قوم سے اگر غداکی زمین خالی کی جانے والی ہے تو دوسری طرف حق تعالیٰ ایک عظیم الثان قوم ""بنی اسرائیل" کی بنیاد ڈالنے والا ہے۔ نبہ علیہ العلامة النیمابوری فی تفیرہ۔

49۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا حضرت لوط علیہ السلام کے بارے میں اندیشہ: یعنی کیا لوظ کی موجودگی میں بستی کو تباہ کیا جائے گا؟ یا انہیں وہاں سے علیحدہ کرکے تعذیب کی کارروائی عمل میں لائی جائے گی؟ غالباً حضرت ابراہیم کو ازراہ شفقت خیال آیا کہ اگر لوظ کی آئکھوں کے سامنے یہ آفت نازل ہوئی تو عجب نہیں کہ عذاب کا ہولناک منظر دیکھنے سے وحثت اور گھبراہٹ ہو۔ فرشتوں نے اپنے کلام میں کوئی استثناء کیا نہ تھا۔ اس سے ان کے ذہن میں یہ ہی شق آئی ہوگی کہ لوظ کی موجودگی میں کارروائی کریں گے۔ واللہ اعلم۔

۵۰۔ فرشتوں کا جواب: یعنی فرشتوں نے اطمینان دلایا کہ ہم سب کو جانتے ہیں جو وہاں رہتے ہیں اور جو ان میں خدا کے مجرم

ہیں تنہا لوظ نہیں، بلکہ اس کے گھر والوں کو بھی کوئی گرند نہ پہنچے گا۔ سب کو عذاب کے موقع سے علیحدہ کر لیں گے صرف اس کی ایک عورت وہاں رہ جائے گی۔ کیونکہ اس پر بھی عذاب آنا ہے۔

ا الله حضرت لوط علیہ السلام کے ممان فرشے: فرشے نہایت حمین و جمیل امردوں کی شکل میں وہاں پہنچ حضرت لوظ نے اول پہچانا نہیں بہت تنگدل اور نا نوش ہوئے کہ اب ان مهانوں کی عزت قوم کے ہاتھ سے کس طرح بچاؤں گا۔ اگر اپنے یہاں نہ معمراؤں تواخلاق و مروت اور مهان نوازی کے خلاف ہے۔ مشہراتا ہوں تواس بدکار قوم سے آبروکس طرح محفوظ رہے گی۔

میں اپنی قوم کی شرارت سے ڈریئے مت، یہ کچھ نہیں کر سکتی اور ہمارے بچاؤ کے لئے خمگین نہ ہوں ہم آدمی نہیں، فرشتے ہیں، جو تجھ کو اور تیرے ہم مشرب گھر والوں کو بچاکر اس قوم کو غارت کرنے کے لئے آئے ہیں۔ یہ قصہ پہلے کئی جگہ گذر

إِنَّا مُنْزِلُونَ عَلَى اَهْلِ هٰذِهِ الْقَرْيَةِ رِجُزًا مِنْزِلُونَ عَلَى اَهْلِ هٰذِهِ الْقَرْيَةِ رِجُزًا مِنَ السَّمَآءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ عَ

وَلَقَدُ تَرَكُنَا مِنْهَآ ايَةً بَيِّنَةً لِّقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿

وَ إِلَى مَدْيَنَ آخَاهُمْ شُعَيْبًا فَقَالَ يَقَوْمِ الْمَدُوا اللهَ وَارْجُوا الْيَوْمَ الْأَخِرَ وَلَا تَعْتَوُا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِيْنَ عَنَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِيْنَ عَ

۳۳۔ ہم کو اتارنی ہے اس بستی والوں پر ایک آفت آسمان سے اس بات پر کہ وہ نافرمان ہورہے تھے [۵۲]

۳۵۔ اور چھوڑ رکھا ہم نے اس کا نشان نظر آیا ہوا سمجھ دار لوگوں کے واسطے [۵۳]

۳۹۔ اور جھیجا مدین کے پاس ان کے بھائی شعیب کو پھر بولا اے قوم بندگی کرواللہ کی اور توقع رکھو پچھلے دن کی [۵۲] اور مت پھروزمین میں خرابی مچاتے [۵۵]

۵۳۔ قوم لوط علیہ السلام کی تباہی کے نشانات: یعنی ان کی الٹی ہوئی بستیوں کے نشان مکہ والوں کو ملک شام کے سفر میں دکھائی دیتے تھے۔

۵۴ یعنی آخرت کی طرف سے غافل مذہنو، اکیلے خدائے واحد کی پرستش کرو۔

۵۵۔ صرت شعیب علیہ السلام کی قوم کو نصیحت: خرابی مچانے سے شاید مراد ہے لین دین میں دغا بازی کرنا، سود بیۂ لگانا، جیسا کہ

ان کی عادت تھی۔ اور ممکن ہے رہزنی بھی کرتے ہوں، وقیل ذلک۔

فَكَذَّبُوهُ فَاخَذَتُهُمُ الرَّجُفَةُ فَاصْبَحُوا فِي دَارِهِمُ لِجْثِمِينَ ﴿

وَ عَادًا وَّ ثَمُودًا وَقَدُ تَّبَيَّنَ لَكُمْ مِّنَ مَسْكِنِهِمُ فَ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطُنُ اَعُمَالَهُمُ مَسْكِنِهِمُ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطُنُ اَعُمَالَهُمُ فَصَدَّهُمُ عَنِ السَّبِيْلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِيْنَ فَي

وَ قَارُوْنَ وَ فِرْعَوْنَ وَ هَامُنَ أَ وَلَقَدُ جَآءَهُمُ مُّوْسَى بِالْبَيِّنْتِ فَاسْتَكُبَرُوا فِي الْاَرْضِ وَمَا كَانُوْا سْبِقِيْنَ ﴿

۔ ۳۷۔ پھراس کو جھٹلایا تو پکڑ لیا انکو زلز لے نے پھر صبح کو رہ گئے اپنے گھروں میں اوندھے پڑے

تھے ہوشار[۵۷]

۳۸۔ اور ہلاک کیا عاد کو اور ثمود کو اور تم پر عال کھل چکا ہے ان کے گھروں سے [۵۶] اور فریفتہ کیا انکو شیطان نے ان کے کاموں پر پھر روک دیا ان کو راہ سے اور

۳۹۔ اور ہلاک کیا قارون اور فرعون اور ہامان کو اور ان کے پاس پہنچا موسی کھلی نشانیاں لے کر پھر بڑائی کرنے لگے ملک میں اور نہیں تھے ہم سے جیت جانے والے [۸۸]

بہ۔ پھر سب کو پکڑا ہم نے اپنے اپنے گناہ پر [۵۹] پھر کوئی تھاکہ اس پر ہم نے بھیجا پھراؤ ہوا سے [۲۰] اور کوئی تھا کہ اس کو پکڑا چھھاڑ نے [۳] اور کوئی تھا کہ اس کو دھنیا دیا ہم نے زمین میں [۳] اور کوئی تھا کہ اس کو ڈبا دیا ہم نے زمین میں [۳] اور کوئی تھا کہ اس کو ڈبا دیا ہم نے [۳] اور اللہ ایسا نہ تھا کہ ان پر ظلم کرے پر تھے وہ اپناآپ ہی براکرتے [۳]

۵۱ \_ یعنی ان کی بستیوں کے کھنڈر تم دیکھ چکے ہو۔ ان سے عبرت عاصل کرو۔

۵۷۔ یعنی دنیا کے کام میں ہشیار تھے اور اپنے نزدیک عقلمند تھے، پر شیطان کے بہکائے سے نہ پچ سکے۔

۵۸۔ ان قوموں کے غرور کا انجام: یعنی کھلی نثانیاں دیکھ کر بھی حق کے سامنے نہ جھکے اور کبرو غرور نے ان کی گردن نیچے نہ

ہونے دی۔ پھرنتیجہ کیا ہوا؟ کیا بڑے بن کر سزاسے پچے گئے؟ یا العیاذ باللہ خدا کو تھ کا دیا۔

۵۹۔ ان قوموں کے غرور کا انجام: یعنی ان میں سے ہرایک کواس کے جرم کے موافق سزا دی گئی۔

٦٠ يه قوم لوط ہے اور بعض نے ""عاد"" کو بھی اس میں داخل کیا ہے۔

٣١ يه ""ثمود"" شھے اور اہل "" مدین "" مبھی ۔

۲۲\_ یعنی قارون کو، جیسا که سوره قصص میں گذرا۔

٣٣ يه فرعون و ہامان ہوئے اور بعض نے قوم نوح کو بھی اس میں داخل کیا ہے۔

۱۳۷ یعنی اللہ تعالیٰ کی شان بیہ نہیں کہ کوئی ناانصافی یا بے موقع کام کرے، اس کی بارگاہ عیوب و نقائص سے بکلی مبرا و منزہ ہے۔ ظلم تو ہاں مقصود ہی نہیں، ہاں بندے نود اپنی جانوں پر ظلم کرتے ہیں یعنی ایسے کام کرتے ہیں جن کا نتیجہ لامحالہ ان کے حق میں براہے۔

مَثَلُ الَّذِيْنَ اتَّخَذُوا مِنْ دُوْنِ اللهِ اَوْلِيَاءَ كَمَثَلِ اللهِ اَوْلِيَاءَ كَمَثَلِ الْعَنْكَبُوتِ ﴿ اِتَّخَذَتُ بَيْتًا ﴿ وَ إِنَّ كَمَثَلِ الْعَنْكَبُوتِ ﴿ اِتَّخَذَتُ بَيْتًا ﴿ وَ إِنَّ اَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ ۗ لَوُ كَانُوا يَعْلَمُونَ ۚ لَوَ كَانُوا يَعْلَمُونَ ۚ

إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدُعُونَ مِنْ دُوْنِهِ مِنْ شَيْءٍ

وَ هُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ﴿

اله مثال ان لوگوں کی جنوں نے بکڑے اللہ کو چھوڑ کر اور حایثی جلیے مکڑی کی مثال بنا لیا اس نے ایک گھر اور سب گھروں میں بودا سو مکڑی کا گھر اگر ان کو سمجے ہوتی [14]

۲۷۔ اللہ جانتا ہے جس جس کو وہ لکارتے ہیں اس کے سوائے کوئی چیز ہو [۲۲] اور وہ زبر دست ہے حکمتوں ۔ اللہ [۲۷]

وَ تِلْكَ الْاَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعُقِلُهَا اللَّاسِ وَمَا يَعُقِلُهَا اللَّالُعُلِمُونَ ﴿

خَلَقَ اللهُ السَّمُوتِ وَ الْأَرْضَ بِالْحَقِّ النَّافِيُ فَيُ اللَّهُ السَّمُوتِ وَ الْأَرْضَ بِالْحَقِّ النَّافِيُ فَيُ الْمُؤْمِنِينَ فَي اللهُ ا

۳۷۔ اور یہ مثالیں بٹھلاتے ہیں ہم لوگوں کے واسطے اور ان کو سمجھتے وہی ہیں جن کو سمجھ ہے [۱۸]

۴۷۔ اللہ نے بنائے آسمان اور زمین جیسے چاہئیں [19] اس میں نشانی ہے یقین لانے والوں کے لئے [۰۰]

18۔ مشرکین کی مثال مکڑی کے گھر سے: یعنی گھراس واسطے ہے کہ جان ومال کا بچاؤ ہو، نہ مکڑی کا جالا کہ دامن کے جھٹکے سے ٹوٹ پڑے۔ یہ ہی مثال اس کی ہے جواللہ کے سواکسی کو اپنا بچانے والا اور محافظ سجھے، بدون مشیت الهی کچھ بچاؤ نہیں کر سکتے۔ 17۔ یعنی ممکن تنا سننے والا تعجب کرے کہ سب کو ایک ہی ذیل میں کھینچ دیا کسی کو مشتنی نہ کیا بعض لوگ بت کو پوجتے ہیں، بعض آگ پانی کو، بعض اولیاء یا فرشتوں کو، سواللہ نے فرما دیا کہ اللہ کو سب معلوم ہیں۔ اگر کوئی ایک بھی ان سے مستقل قدرت وافتیار رکھتا تواللہ سب کی یک قلم نفی نہ کرتا۔

٧٤ يعنى الله كوكسى كى رفاقت نهيں چاہئے، وہ زبر دست ہے، اور مثورہ نهيں چاہئے كيونكه حكيم مطلق ہے۔

10 ۔ اللہ کی مثال کو عاقل ہی سمجھتے ہیں: مشرکین مکہ کہتے تھے کہ اللہ تعالیٰ ""مکڑی"" اور ""مکھی"" وغیرہ حقیر چیزوں کی مثالیں بیان کرتا ہے جواس کی عظمت کے منافی ہیں اس کا جواب دیا کہ مثالیں اپنے موقع کے لحاظ سے نہایت موزوں اور ممثل لہ پر پوری منظبی ہیں۔ مثال کا مطلب مٹھیک سمجھتے ہیں۔ جاہل بے وقوف کیا جانیں۔ مثال کا انطباق مثال دینے والے کی حیثیت پر نہیں کرنا چاہئے بلکہ جس کی مثال ہے اس کی حیثیت کو دیکھو، اگر وہ حقیر و کمزور ہے تو تمثیل بھی ایسی ہے حقیر و کمزور سے ہوگی۔ مثال دینے والے کی عظمت کا اس سے کیا تعلق۔

**19** یعنی نہایت حکمت سے بنایا، بیکار پیدا نہیں کیا۔

٠٠ مخلوقات میں مومن کیلئے نثانیاں: یعنی جب آسمان وزمین اس اکیلئے نے بنا دیے تو چھوٹے چھوٹے کاموں میں اسے کسی شریک یا مدد گارکی کیا احتیاج ہوگی ۔ ہوتی توان بڑے کاموں میں ہوتی ۔

منزل۵

أَتُلُ مَا أُوْحِى اللَيْكَ مِنَ الْكِتْبِ وَ اَقِمِ الصَّلُوةَ لَا الصَّلُوةَ تَنْهُى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ لَمْ وَلَذِكُرُ اللهِ اَكْبَرُ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴿

وَلَا تُجَادِلُوَ الْهُلَ الْكِتٰبِ إِلَّا بِالَّتِيَ هِيَ الْحَسَنُ اللَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوَ الْحَسَنُ اللَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوَ الْحَسَنُ اللَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوَ الْمَنَا بِالَّذِي الْنَيْنَا وَانْزِلَ اللَّكُمُ اللَّا اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللْمُولِلْمُ الللْمُولِلْمُ اللَّهُ اللْل

۲۵۔ تو رہھ جو اتری تیری طرف کتاب [۱۰] اور قائم رکھ ان کار بیشک نماز روکتی ہے بیجائی اور بری بات سے [۲۰] اور اللہ کو خبر ہے اور اللہ کو خبر ہے جو تم کرتے ہو[۲۰]

۳۹۔ اور جھگڑا نہ کرو اہل کتاب سے مگر اس طرح پر ہو بہتر ہو مگر ہوان میں بے انساف ہیں [۵۰] اور یوں کہو کہ ہم مانتے ہیں ہو اترا ہم کو اور اترا تم کو [۲۰] اور بندگ ہماری اور تمہاری ایک ہی کو ہے اور ہم اس کے عکم پر چلتے ہیں [۲۰]

۱۷۔ تلاوت قرآن کا حکم: یعنی قرآن کی تلاوت کرنے رہئے تا دل مضبوط اور قوی رہے، تلاوت کا اجر وثواب الگ عاصل ہو اسکے معارف و حقائق کا انکثاف بیش از بیش ترقی کرے۔ دوسرے لوگ بھی س کر اس کے مواعظ اور علوم و بر کات سے منتفع ہوں، جو نہ مانیں ان پر غداکی حجت تمام ہو، اور دعوت واصلاح کا فرض بحن و نوبی انجام پاتا رہے۔

۲۶۔ نماز رومانی بیاریوں کا علاج ہے: "نماز کا برائیوں سے روکنا دو معنی میں ہو سکتا ہے ایک بطریق تسبب، یعنی نماز میں اللہ تعالیٰ نے ناصیت و تاثیر بیر رکھی ہوکہ نمازی کو گئاہوں اور برائیوں سے روک دے جیسے کسی دوا کا استعال کرنا بخار وغیرہ امراض کو روک دیتا ہے۔ اس صورت میں یاد رکھنا چا ہے کہ دوا کے لئے ضروری نہیں کہ اس کی ایک ہی نوراک بیاری کو روکنے کے لئے کافی ہو جائے بعض دوائیں ناص مقدار میں مدت تک التزام کے ساتھ کھائی جاتی میں اس وقت ان کا نمایاں اثر ظاہر ہوتا ہے۔ بشر طیکہ مریض کسی ایسی چیز کا استعال نہ کرے جو اس دواکی خاصیت کے منافی ہو۔ پس نماز بھی بلاشبہ بڑی قوی التاثیر دوا ہے جو روحانی بیاریوں کو روکنے میں اکسیر کا عکم رکھتی ہے۔ ہاں ضرورت اس کی ہے کہ ٹھیک مقدار میں اس اعتباط اور بدرقہ کے ساتھ جو اطبائے روحانی نے تجریز کیا ہو خاصی مدت تک اس پر مواظبت کی جائے۔ اس کے بعد مریض نود محوس کرے گاکہ نماز کس طرح

اس کی پرانی بیاریوں اور برسوں کے روگ کو دور کرتی ہے۔ دوسرے معنی یہ ہوسکتے ہیں کہ نماز کا برائیوں سے روکنا بطور اقتضاء ہو۔ یعنی نماز کی ہرایک ہیات اور اس کا ہرایک ذکر مقتضی ہے کہ جوانسان ابھی ابھی بارگاہ الہی میں اپنی بندگی فرمانبرداری، خضوع و تذلل اور حق تعالیٰ کی ربوبیت الوہمیت اور عکومت و شہنشاہی کا اظہار و اقرار کر کے آیا ہے، مسجد سے باہر آکر بھی بدعمدی اور شرارت یہ کرے اور اس شہنشاہ مطلق کے احکام سے منحرف یہ ہو۔

برائیوں سے روکنے کا دوسرا مفہوم: گویا نماز کی ہر ایک ادا مسلی کو پانچ وقت کم دیتی ہے کہ او بندگی اور غلامی کا دعوی کرنے والے واقعی بندوں اور غلاموں کی طرح رہ۔ اور بزبان عال مطالبہ کرتی ہے کہ بیجائی اور شرارت و سرکشی سے بازآ۔ اب کوئی باز آئے یا نہ آئے یا نہ آئے گا فر نماز بلاشبہ اسے روکتی اور منع کرتی ہے، بیلے اللہ تعالی نود روکنا اور منع فرباتا ہے۔ کا قال تعالی إنَّ اللهُ يَا اللهُ يَعْدَ ناز کی روکنے اور منع کرنے پر برائی سے نہیں رکتے نماز کے روکنے پر بھی ان کا نہ رکنا محل تعجب نہیں۔ بال یہ واضح رہے کہ ہرناز کا روکنا اور منع کرنا ای درجہ تک ہوگا۔ ہماں تک اس کے اداکر نے میں نداکی یاد سے غفلت نہ ہو، کیونکہ نماز محض چند مرتبہ المُحن بیٹھے کا نام نہیں۔ سب سے بردی چیزاس میں نداکی یاد ہے۔ نمازی ارکان صلوق اداکرتے وقت اور قرات یا دعاؤ تسلیح کی عالت میں جتنا ہی تعالی کی عظمت و جلال کو متحفر اور زبان و دل کو موافق رکھے گا اتنا ہی اس کا دل نماز کے منع کرنے کی آواز کو سے گا۔ اور اسی قدر اس کی نماز برائیوں کو پھڑا نے میں موثر ثابت ہوگی۔ ورنہ جو نماز قلب لا ہی و غافل سے ادا ہو وہ صلوق آذا کو صفافق کے مثابہ شمرے گی۔ جس کی نسبت عدیث میں فرایا کلا یکڈ گڑر اللّه فیتھا اِلّلا قلِینیگا۔ اس نمازکی نسبت کم منافق کے مثابہ شمرے گی۔ جس کی نسبت عدیث میں فرایا کلا یکڈ گڑر اللّه فیتھا اِلّلا قلِینیگا۔ اس نمازکی نسبت کم مثابہ نام کی وعبد آئی ہے۔

۳۶۔ ذکر اللہ کی فضیلت: یعنی نماز برائی سے کیوں نہ رو کے جبکہ وہ اللہ تعالیٰ کے یاد کرنے کی بہترین صورت ہے۔ کا قال تعالیٰ۔ اقیم الصَّلَوٰ قَ لِذِ کُوِیْ (طر رکوع)) اور اللہ کی یاد بہت بڑی چیز ہے۔ یہ وہ چیز ہے جے نماز اور جماد وغیرہ کی اعادیث کو دیکھ کر روح کہ سکتے ہیں۔ یہ نہ ہو تو عبادت کیا، ایک جمد بے روح اور لفظ بے معنی ہے۔ حضرت الودرداء وغیرہ کی اعادیث کو دیکھ کر علماء نے یہ ہی فیصلہ کیا ہے کہ ذکر اللہ (خداکی یاد) سے بڑھ کو کوئی عبادت نہیں۔ اصلی فضیلت اسی کو ہے۔ یوں عارضی اور وقتی طور پر کوئی عل ذکر اللہ پر سبقت لیجائے ۔ وہ دوسری بات ہے، لیکن غور کیا جائے تو ماننا پڑے گا کہ اس عمل میں بھی فضیلت اسی ذکر اللہ پر سبقت ایجائے ۔ وہ دوسری بات ہے، لیکن غور کیا جائے تو ماننا پڑے گا کہ اس عمل میں بھی فضیلت اسی ذکر اللہ کی بدولت آئی ہے۔ بہرعال ذکر اللہ تمام اعال سے افسال ہے اور جب وہ نماز کے ضمن میں ہو تو افسال تر ہو فضیلت اسی ذکر اللہ کی بدولت آئی ہے۔ بہرعال ذکر اللہ تمام اعال نے وضوصا جس وقت کسی برائی کی طرف میلان ہو فورًا غدا تعالیٰ کی گا۔ پس بندے کو چاہئے کہ کسی وقت غدا کے ذکر سے غافل نہ ہو خصوصا جس وقت کسی برائی کی طرف میلان ہو فورًا غدا تعالیٰ کی

عظمت و جلال کویاد کرکے اس سے باز آجائے۔ قرآن و مدیث میں ہے کہ بندہ جب اللہ تعالیٰ کویاد کرتا ہے، اللہ تعالیٰ اس کویاد فرماتا ہے۔ بعض سلف نے آیت کا یہ ہی مطلب لیا ہے کہ نماز میں ادھر سے بندہ غدا کویاد کرتا ہے اس لیے نماز بڑی چیز ہوئی ۔
لیکن اس کے جواب میں جوادھر سے اللہ تعالیٰ اپنے بندہ کویاد فرماتا ہے یہ سب سے بڑی چیز ہے جس کی انتائی قدر کرنی چا مینے اور یہ شرف و کرامت محوس کر کے اور زیادہ ذکر اللہ کی طرف راغب ہونا چا ہئے۔ کسی شخص نے آئے شرف اللہ اللہ سے عرض کیا کہ اسلام کے احکام بہت ہیں، مجھے کوئی ایک جامع و مانع چیز بتلا دیجے، فرمایا کیا گیز آل لِسَانُک دَ طَلِبًا مِنْ فِرْ کُحْرَ اللهِ (تیری زبان ہمیشہ اللہ کے ذکر سے تر رہنی چاہئے) صرب شاہ صاحب لکھے ہیں ""جتنی دیر نماز میں لگے اتنے تو ہر گناہ سے بچے، امید نے آگے بھی بیخارہے۔

اور اللہ کی یاد کو اس سے زیادہ اثر ہے یعنی گناہ سے بچے اور اعلیٰ درجوں پر چڑھے"'۔ (موضح یہ لَذِ کُورُ الله اَ کُبَرُ کی ایک اور لطیف تفییر ہوئی۔

<mark>۷۷۔</mark> یعنی جوآدمی جس قدر خدا کو یاد رکھتا ہے یا نہیں رکھتا خدا تعالیٰ سب کو جانتا ہے۔ لہذا ذاکر اور غافل میں سے ہرایک کے ساتھ اس کا معاملہ بھی جدا گانہ ہو گا۔

3>۔ اہل کتاب سے مناظرہ میں زمی و متانت: یعنی مشرکوں کا دین جڑسے غلط ہے اور اہل کتاب کا دین اصل میں سچاتھا، تو ان کی طرح مت جھگرو کہ جڑسے ان کی بات کاٹنے لگو۔ بلکہ زمی، متانت، خیر نواہی اور صبر و تحل سے واجبی بات سمجھاؤ۔ البتہ جوان میں صریح بے انصافی، عناد اور ہٹ دھرمی پرتل جائے اس کے ساتھ مناسب سختی کا برتاؤکر سکتے ہو۔ اور آگے چل کر البتہ بوان میں صریح ہے انصافی، عناد اور ہٹ دھرمی پرتل جائے اس کے ساتھ مناسب سختی کا برتاؤکر سکتے ہو۔ اور آگے چل کر البحث الله یا کہ بحث ایوں کو سزا دینی ہے۔ (تنبیہ) پہلے قرآن کی تلاوت کا حکم تھا، اغلب ہے کہ منکرین اسے س کر الجھے لگیں تو بتلاد یا کہ بحث کے وقت فریق مقابل کی علمی و دینی حیث کا خیال رکھو۔ جو ش مناظرہ میں صداقت و اغلاق کی عدسے نہ نکلو جہال کمیں جتنی سے ائی ہو اسکا اعتراف کرو۔

7)۔ اہل کتاب سے یہ بات کھو: یعنی ہمارا جیسا کہ قرآن پر ایمان ہے اس پر بھی ایمان ہے کہ اللہ نے تمہاری ہدایت کے لئے حضرت موسی و مسیح علیما الصلوۃ والسلام اور دوسرے انبیاء پر جو کتابیں آثاریں بیشک وہ پنجی تھیں۔ ایک حرف ان کا غلط نہ تھا۔ (گو تمہارے ہاتھ میں وہ آسمانی کتابیں اپنی اصلی صورت و حقیقت میں باقی نہ رمیں )۔

>>۔ اہل کتاب اور مسلمانوں میں فرق: یعنی اصلی معبود ہمارا تمہارا ایک ہے۔ فرق اتنا ہے کہ ہم تنہا اسی کے عکم پر چلتے ہی، تم نے اس سے ہٹ کر اور وں کو بھی غدائی کے حقوق واغتیارات دے دیے۔ مثلاً حضرت میح یا حضرت عزیر علیما السلام کو یا احبار و رہبان کو۔ نیز ہم نے اس کے تمام احکام کو مانا سب پیغمبروں کی تصدیق کی، سب کتابوں کو بر حق سمجھا اس کے آخری عکم کے سامنے سر تسلیم جھکا دیا۔ تم نے کچھ مانا کچھ نہ مانا اور آخری صداقت سے منکر ہوگئے۔

وَ كَذَٰلِكَ انْزَلْنَا الله الْكِتٰبُ فَالَّذِيْنَ الْكِتٰبُ فَالَّذِيْنَ الْكِتٰبُ فَالَّذِيْنَ الْكِتٰبُ يُؤُمِنُونَ بِهِ وَمِنْ هَوُلَاءِ مَنْ يَّؤُمِنُ هِ وَمَا يَجْحَدُ بِالْتِنَا الَّا الْكَفِرُونَ عَلَى اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

وَمَا كُنْتَ تَتُلُوا مِنْ قَبُلِهِ مِنْ كِتْبٍ وَ لَا تَخُطُّهُ بِيَمِيْنِكَ إِذًا لَارْتَابَ الْمُبُطِلُونَ ﴿ تَخُطُّهُ بِيمِيْنِكَ إِذًا لَارْتَابَ الْمُبُطِلُونَ ﴿ تَخُطُّهُ بِيمِيْنِكَ إِذًا لَارْتَابَ الْمُبُطِلُونَ ﴿ بَلْ هُوَ اللَّهِ يُنَ أُوتُوا بَلْ هُوَ اللَّهِ يُنَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِالْتِنَا إِلَّا الظّٰلِمُونَ الْعِلْمَ ﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِالْتِنَا إِلَّا الظّٰلِمُونَ

۷۶۔ اور ویسی ہی ہم نے آثاری تجھ پر کتاب [۸۸] سو جن کو ہم نے کتاب دی ہے وہ اس کو مانتے ہیں اور ان مکہ والوں میں بھی بعضے ہیں کہ اس کو مانتے ہیں اور منکر وہی ہیں ہماری باتوں سے جو نا فرمان ہیں [۲۹]

۸۸۔ اور تو پڑھتا نہ تھا اس سے مپلے کوئی کتاب اور نہ لکھتا تھا اپنے داہنے ہاتھ سے تب تو البتہ شبر میں پڑتے یہ جھوٹے [۸۰]

49۔ بلکہ یہ قرآن تو آئیس ہیں صاف ان لوگوں کے سینوں میں جن کو ملی ہے سمجھ<sup>[۸]</sup> اور منکر نہیں ہماری باتوں سے مگر وہی جو بے انصاف ہیں [۸۲]

۸۷۔ یعنی اس کتاب میں آخر تمہاری کتابوں سے کون سی بات کم ہے جو قبول کرنے میں تردد ہے۔ جس طرح انبیائے سابقین پر
 کتابیں اور صحیفے ایک دوسرے کے بعد اترتے رہے، پیغمبر آخرالزمال پر یہ کتاب لاجواب اتری۔ اس کے ماننے سے اتنا انکار
 کیول ہے۔

9- اہل کتاب اور کفار میں سے قرآن کو ماننے والے بیعنی جن اہل کتاب نے اپنی کتاب ٹھیک سمجھی وہ اس کتاب کو بھی مانیں گے اور انصافا ماننا چاہئے۔ چنانچہ ان میں کے جو منصف میں وہ اس کی صداقت دل سے تسلیم کرتے ہیں۔ اور نہ صرف اہل کتاب بلکہ بعض عرب کے لوگ بھی جو کتب سابقہ کا کچھ علم نہیں رکھتے اس قرآن کو مانتے جا رہے ہیں حقیقت میں قرآن کریم کی صداقت کے دلائل اس قدر روش میں کہ بجز سخت حق پوش نافرمان کے کوئی ان کی تسلیم سے انکار نہیں کر سکتا۔

٨٠ ـ آنحضرت صلى الله عليه وسلم كا أمى ہونا قرآن كى صداقت كى دليل ہے: نزول قرآن سے پہلے چاليس سال آپ كى عمر كے ان ہی مکہ والوں میں گزرے ۔ سب جانتے ہیں کہ اس مدت میں نہ آپ کسی استاد کے پاس بیٹھے نہ کوئی کتاب پڑھی نہ کجھی ہاتھ میں قلم پکڑا، ایسا ہوتا تو ان باطل پرستوں کو شبہ نکالنے کی جگہ رہتی کہ شایدا گلی کتابیں پڑھ کریہ باتیں نوٹ کرلی ہوں گی، ان ہی کو اب آہستہ آہست اپنی عبارت میں ڈھال کر سنا دیتے ہیں۔ گواس وقت بھی یہ کہنا غلط ہوتا، کیونکہ کوئی پڑھا لکھا انسان بلکہ دنیا کے تمام رپڑھے لکھے آدمی مل کر اور کل مخلوق کی طاقت کو اپنے ساتھ ملا کر بھی ایسی بے نظیر کتاب تیار نہیں کر سکتے، تاہم جھوٹوں کو بات بنانے کا یک موقع ہاتھ لگ جاتا لیکن جبکہ آپ کا امی ہونا مسلمات میں سے ہے تواس سرسری شبہ کی بھی جڑکٹ گئٹ اوريوں ضدى لوگ كنے كوتواس پر بھى كتے تھے۔ اَسَاطِيْرُ الَّاوَلِيْنَ اكْتَتَبَهَا فَهِيَ تُمَلَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَّ اَصِيلًا

٨١ - هاظ قرآن كي فضيلت: يعني پيغمبر نے كسى سے لكھا پڑھا نہيں ۔ بلكہ يه وحی جوان پر آئی ہميشہ كوبن لكھے سينہ بسينہ جاري رہے گی۔ اللہ کے فضل سے علماء و حفاظ و قراء کے سینے اس کے الفاظ و معانی کی حفاظت کریں گے اور آسمانی کتابیں حفظ نہ ہوتی تھیں یہ کتاب حفظ ہی سے باقی ہے۔ لکھنا اس پر افزود ہے (موضح باضافہ یسیر)۔

۸۲ \_ یعنی ناانصافی کاکیا علاج \_ ایک شخص بیر ہی ٹھان لے کہ میں کبھی پچی بات نہ مانوں گا۔ وہ روش سے روش چیز کا ابھی انکار

وَقَالُوا لَوَلَآ أُنْزِلَ عَلَيْهِ النُّ مِّنُ رَّبِّهٖ ﴿ قُلُ إِنَّمَا الْأَيْتُ عِنْدَ اللَّهِ ۗ وَ إِنَّمَاۤ اَنَا نَذِيْرُ مُّبِينُ ﴿

اوَ لَمْ يَكُفِهِمُ اَنَّآ اَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتٰبَ يُتُلَى عَلَيْهِمُ ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَرَحْمَةً وَّ ذِكُرَى ع لِقَوْمٍ يُّؤُمِنُونَ ﴿

۵۰ ـ اور کہتے میں کیوں یہ اتریں اس پر کچھ نشانیاں اس کے رب سے تو کھہ نشانیاں تو میں اختیار میں اللہ کے اور میں تو بس سنا دینے والا ہوں کھول کر [۸۳]

ا۵۔ کیا ان کویہ کافی نہیں کہ ہم نے تجھ پر آثاری کتاب کہ ان پر پڑھی جاتی ہے بیٹک اس میں رحمت ہے اور سمجھانا ان لوگوں کو جو مانتے ہیں [۸۴] قُلُ كَفَى بِاللهِ بَيْنِيُ وَ بَيْنَكُمْ شَهِيَدًا يَعُلَمُ مَا فِي السَّمَٰوْتِ وَالْاَرْضِ ﴿ وَالَّذِيْنَ امَنُوَا بِالْبَاطِلِ وَكَفَرُوا بِاللهِ الْولَاِكَ هُمُ الْخُسِرُونَ ﴿

۵۲۔ توکمہ کافی ہے اللہ میرے اور تمہارے نیج گواہ جانتا ہے جو کچھ ہے آسمان اور زمین میں [۸۵] اور جو لوگ یقین لاتے ہیں جھوٹ پر اور منکر ہوئے ہیں اللہ سے وہی ہیں نقصان پانے والے [۸۱]

۸۳۔ معجزات دکھلانا میرے اختیار میں نہیں: یعنی میرے قبضہ میں نہیں کہ جونشان تم طلب کرووہ ہی دکھلا دیا کروں نہ کسی نبی کی تصدیق اس بات پر موقوف ہو سکتی ہے۔ میرا کام تو یہ ہے کہ بدی کے نتائج سے تم کو صاف لفظوں میں آگاہ کرتا رہوں باقی حق تعالیٰ میری تصدیق کے لئے جونشان چاہے دکھلا دے، یہ اس کے اختیار میں ہے۔

۱۹۸ قرآن سب سے بڑھکر معجزہ ہے: یعنی کیا یہ نشان کافی نہیں۔ جو کتاب رات دن پڑھ کر سنائی جاتی ہے اس سے بڑا نشان کونسا ہو گا۔ دیکھتے نہیں کہ اس کتاب کے ماننے والے کس طرح سمجھ عاصل کرتے جاتے ہیں اور اللہ کی رحمت سے بہرہ ور ہو رہے ہیں۔

۸۵۔ میری صداقت کیلئے اللہ کی گواہی کافی ہے: یعنی غدا کی زمین پر اس کے آسمان کے بنیجے میں علانیہ دعوئے رسالت کر رہا ہوں جبے وہ سنتا اور دیکھتا ہے پھر روز بروز مجھے اور میرے ساتھیوں کو غیر معمولی طریقہ سے بڑھا رہا ہے۔ برابر میرے دعوے کی فعلی تصدیق کرتا ہے۔ میری زبان پر اور ہاتھوں پر قدرت کے وہ غارق عادت نشان ظاہر کئے جاتے ہیں جن کی نظیر پیش کرنے سے تمام جن وانس عاجز میں۔ کیا میری صداقت پر اللہ کی یہ گواہی کافی نہیں۔

۸۶ \_ گھاٹا پانے والے:آدمی کی بڑی شقاوت اور خسران یہ ہے کہ جھوٹی بات کو خواہ کتنی ہی بدیمی البطلان ہو فورًا قبول کر لے اور پھی بات سے گو کتنی ہے صاف روش ہوالکار کرتا رہے ۔

۵۳۔ اور جلد مانگتے ہیں تجھ سے آفت [ ۱۹ ] اور اگر نہ ہوتا ایک وعدہ مقررہ تو آپہنچتی ان پر آفت اور البتہ آئے گی ان پر اچانک اور ان کو خبر نہ ہوگی [۸۸]

وَ يَسْتَعْجِلُوْنَكَ بِالْعَذَابِ ﴿ وَ لَوْ لَاۤ اَجَلُ اَجَلُ مُسَمَّى لَّجَآءَهُمُ الْعَذَابُ ﴿ وَ لَيَأْتِيَنَّهُمُ الْعَذَابُ ﴿ وَ لَيَأْتِيَنَّهُمُ الْعَذَابُ ﴿ وَ لَيَأْتِيَنَّهُمُ الْعَذَابُ ﴿ وَ لَيَأْتِينَا هُمُ اللَّهُ اللَّهُ عُرُوْنَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عُرُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عُرُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عُرُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عُرُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

يَسْتَعْجِلُوْنَكَ بِالْعَذَابِ لَ وَ إِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِينطَةً بِالْكَفِرِينَ ﴿

يَوْمَ يَغُشْهُمُ الْعَذَابُ مِنْ فَوْقِهِمْ وَ مِنْ تَحْتِ اَرْجُلِهِمْ وَ يَقُولُ ذُوْقُوا مَا كُنْتُمْ تَعُمَلُوْ نَ 🕮

۵۴۔ جلدی مانگتے ہیں تجھ سے عذاب [۸۹] اور دوزخ گھیررہی ہے مجرموں کو[۹۰]

۵۵۔ جس دن گھیر لے گا ان کو عذاب ان کے اوپر سے اور پاؤل کے نیچے سے اور کھے گا چکھو جیسا کچھ تم کر تے تھے [۹]

٨٠ \_ يعني اگر باطل پر ميں تو ہم پر دنيا ميں كوئي آفت كيوں نہيں آتى ۔

۸۸۔ کفارکیلئے دنیا وآخرت کا عذاب؛ یعنی ہر چیزاینے وقت معین پر آتی ہے، گھبراؤ نہیں، وہ آفت بھی آگر رہے گی۔ صرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ اس امت کا عذاب بیہ ہی تھا مسلمانوں کے ہاتھ سے قتل ہونا اور پکڑے جانا۔ سو فتح مکہ میں مکہ کے لوگ بے نبررہے کہ حضرت کا لشکر سریر آگھڑا ہوا۔

۸۹ یہاں عذاب سے شاید آخرت کا عذاب مراد ہو۔ جیبا کہ جواب سے ظاہر ہے۔

**۔9۔** یعنی آخرت کا عذاب تو فضول مانگتے ہیں، اس عذاب میں تو پڑے ہی ہیں یہ کفراور برے کام دوزخ نہیں تواور کیا ہے جس نے ہر طرف سے انہیں گھیررکھا ہے۔ موت کے بعد تقیقت کھل جائے گی کہ دوزخ کس طرح جلاتی ہے جب یہ ہی اعال جہنم کی آگ اور سانب بچھوبن کر لیپٹیں گے۔

ا<mark>۔</mark> یہ اللہ تعالیٰ کھے گا، یا وہ عذاب ہی بولے گا جیسے زکوۃ نہ دینے والے کا مال حدیث میں آیا ہے کہ سانب ہوکر گلے میں رپ<sup>ے</sup> گا، گلے چرے گا اور کھے گا میں تیرا مال ہوں تیرا خزانہ ہوں۔

۵۱۔ اے بندو میرے جو یقین لائے ہو میری زمین يْعِبَادِيَ الَّذِيْنَ امَنُوَّا إِنَّ ٱرْضِيَّ وَاسِعَةً کثادہ ہے سومجھی کوبندگی کر و[۹۲] فَإِيَّايَ فَاعُبُدُونِ 🖀

۵۷۔ بوجی ہے سو چکھے گا موت پھر ہماری طرف پھر كُلُّ نَفْسٍ ذَآبِقَةُ الْمَوْتِ " ثُمَّ إلينا آؤ کے [۹۳] تُرُ جَعُونَ 🖪

وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ لَنُبَوِّئَا هُمُ مِّنَ الْجَنَّةِ غُرَفًا تَجُرِئ مِنُ لَنُبَوِّئَا هُمُ مِّنَ الْجَنَّةِ غُرَفًا تَجُرِئ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ خُلِدِیْنَ فِیْهَا لَا نِعْمَ اَجُرُ الْعُمِلِیْنَ فَیْهَا لَا نَعْمَ اَجْرُ الْعُمِلِیْنَ فَیْهَا لَا نَعْمَ اَجْرُ الْعُمِلِیْنَ فَیْهَا لَا نَعْمَ اَجْرُ

الَّذِيْنَ صَمَرُوْا وَعَلَى رَبِّهِمُ يَتَوَكَّلُوْنَ ﴿ وَكَايِّنُ مِنْ دَآبَةٍ لَا تَحْمِلُ رِزْقَهَا ﴿ اللهُ اللهُ يَرُونُ فَهَا وَ إِيَّاكُمْ ﴿ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ

۵۸۔ اور جو لوگ یقین لائے اور کیے بھلے کام ان کو ہم مگہ دیں گے بہشت میں جھروکے نیچے بہتی میں ان کے نہریں سدا رمیں ان میں خوب ثواب ملا کام والوں کو

۵۹۔ جنوں نے صبر کیا اور اپنے رب پر بھروسہ رکھا [۹۳] ۱۰۔ اور کتنے جانور میں جو اٹھا نہیں رکھتے اپنی روزی اللہ روزی دیتا ہے انکو اور تم کو بھی اور وہی ہے سننے والا جانبے والا [۹۵]

۹۲۔ مومنین سے خطاب خاص: یعنی یہ مکہ کے کافراگر تم کو تنگ کرتے ہیں تو خدا کی زمین تنگ نہیں، دوسری جگہ جا کر خدا کی عبادت کرویہ

۹۳۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "جب کا فروں نے مکہ میں بہت زور باندھا تو مسلمانوں کو ہجرت کا حکم ہوا۔ چنانچ اسی تراس گھر عبشہ چلے گئے۔ اس کو فرمایا کہ کوئی دن کی زندگی ہے جمال بن پڑے وہاں کاٹ دو، پھر ہمارے پاس اکھٹے آؤ گے۔ اس میں مہاجرین کی تسلی کر دی تا وطن چھوڑنا اور صفرت سے جدا ہونا دل پر بھاری بندگدرے گویا جتلا دیا کہ وطن، نویش واقارب، رفقاء اور چھوٹے بڑے آج نہیں کل چھوٹیں گے۔ فرض کرو۔ اسوقت مکہ سے ہجرت نہ کی توایک روز دنیا سے ہجرت کرنا ضرور ہے مگر وہ لیے اختیار ہوگا۔ بندگی اس کا نام ہے کہ اپنی نوشی اور اختیار سے ان چیزوں کو چھوڑ دے جو پر وردگار تقیقی کی بندگی میں مزاحم اور غلل انداز ہوتی ہیں۔

۹۴۔ ہجرت کر نیوالوں کے انعامات: یعنی ہو صبر واستقلال سے اسلام وایان کی راہ پر جمے رہے اور خدا پر مجمروسہ کر کے گھر بارچھوڑ کر وطن سے نکل کھڑے ہوئے ان کواس وطن کے بدلے وہ وطن ملے گا اور یہاں کے گھروں سے بہتر گھر دیے جائیں گے۔ ۹۵۔ جانوروں اور انسانوں کوروزی کا وعدہ: یہ روزی کی طرف سے خاطر جمع کر دی کہ اکثر جانورں کے گھر میں اگلے دن کا قوت نہیں ہوتا۔ نیا دن اور نئی روزی (موضح) پھر جو خدا جانوروں کو روزی پہنچاتا ہے کیا اپنے وفادار عاشقوں کو نہ پہنچائے گا۔ خوب سمجھ لورزاق حقیقی وہی ہے جو سب کی باتیں سنتا اور دلوں کے اغلاص کو جانتا ہے۔ ہر ایک کا ظاہر و باطن اس کے سامنے ہے کسی کی مخت وہاں رائیگاں نہیں ہو سکتی۔ جو لوگ اس کے راستہ میں وطن چھوڑ کرنکلے میں انہیں صائع نہیں کرے گا۔ سامان معیشت ساتھ لیجانے کی فکر نہ کریں۔ کتنے جانور میں جو اپنی روزی اپنی کمر پر لا دے نہیں پھرتے، پھر بھی رزاق حقیقی ان کو ہر روز رزق پہنچاتا ہے۔

وَلَيِنُ سَالَتَهُمُ مَّنُ خَلَقَ السَّمَٰوتِ وَالْأَرْضَ وَ سَخَّرَ الشَّمُسَ وَ الْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللهُ ۚ فَانِّى يُؤُفَكُونَ ﴿

اللهُ يَبُسُطُ الرِّزُقَ لِمَنْ يَّشَاءُ مِنْ عِبَادِم وَ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِم وَ يَقُدِرُ لَهُ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمُ ﷺ

وَلَيِنُ سَالُتَهُمُ مَّنُ نَّرَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاحْيَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللهُ \* قُلِ الْحَمْدُ لِلهِ \* بَلُ اَكْثَرُهُمْ لَا اللهُ \* قُلِ الْحَمْدُ لِلهِ \* بَلُ اَكْثَرُهُمْ لَا غَيْقِلُونَ ﴿

ا1۔ اور اگر تو لوگوں سے پوچھے کہ کس نے بنایا ہے آسمان اور زمین کو اور کام میں لگایا سورج اور چاند کو تو کہیں اللہ نے پھر کمال سے الٹ جاتے ہیں [۹۲]

17۔ اللہ مچھیلانا ہے روزی جس کے واسطے چاہے اپنے بندوں میں اور ماپ کر دیتا ہے جمکو چاہے [۱۹] بیشک اللہ ہرچیزسے خبردار ہے [۹۸]

97۔ اور جو تو پوچھے ان سے کس نے آثارا آسمان سے پانی پھر زندہ کر دیا اس سے زمین کو اس کے مرجانے کے بعد تو کہیں اللہ کو ہے پر بہت لوگ نہیں سمجھے [99]

91۔ اللہ کو سب خالق مانتے ہیں: یعنی رزق کے تمام اسباب (سماویہ وارضیہ) اس نے پیدا کئے سب جانتے ہیں، پھر اس پر مجھروسہ نہیں کرتے کہ وہ ہی پہنچا بھی دے گا۔ مگر جتنا وہ چاہے نہ جتنا تم چاہو۔ یہ اگلی آیت میں سمجھا دیا ہے۔ (موضح) 94۔ ناپ کر دیتا ہے یہ نہیں کہ بالکل نہ دے۔

۹۸ ۔ یعنی یہ خبراس کو ہے کہ کس کو کتنا دینا چاہئے ۔

99 یعنی مبینہ بھی ہرکسی پر برابر نہیں برستا۔ اور اسی طرح عال بدلتے دیر نہیں لگتی۔ ذرا دیر میں مفلس سے دولتمند کر دے۔

منزل۵

وَمَا هٰذِهِ الْحَلُوةُ الدُّنُيَآ اِلَّا لَهُوُّ وَ لَعِبُ الْمُؤُوَّ لَعِبُ الْمُؤُوَّ لَعِبُ الْمُؤَوَّ لَعِبُ أَوَ اللَّارَ الْأَخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوَانُ لُوُ كَوَ الْخَيَوَانُ لُوُ كَانُوُا يَعْلَمُوْنَ ﴿
كَانُوُا يَعْلَمُوْنَ ﴿

فَاِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّيْنَ ﴿ فَلَمَّا نَجُّهُمُ إِلَى الْبَرِ إِذَا هُمُ لِيُسْرِكُونَ ﴿ فَلَمَّا نَجُّهُمُ إِلَى الْبَرِ إِذَا هُمُ لِيُشْرِكُونَ ﴿ فَلَمَّا لَكُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُنامِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ المُنامِ اللهِ المُنامِ المُنامِ اللهِ اللهِ ال

لِيَكُفُرُوا بِمَآ اتَيننَهُمُ ﴿ وَلِيَتَمَتَّعُوا اللهُ اللهُ وَ لِيَتَمَتَّعُوا اللهُ وَسَوْفَ يَعُلَمُونَ ﴿

أَولَمْ يَرَوُا اَنَّا جَعَلْنَا حَرَمًا امِنًا قَ يُتَخَطَّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفَبِالْبَاطِلِ يُتَخَطَّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفَبِالْبَاطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَةِ اللهِ يَكُفُرُونَ عَ

ام ۲۶۔ اور یہ دنیا کا جینا تو بس جی بملانا اور کھیلنا ہے اور پچھلا گھر جو ہے سو وہی ہے زندہ رہنا اگر ان کو سمجھ ہوتی […]

10۔ پھر جب سوار ہوئے کشی میں ریکارنے لگے اللہ کو خالص اسی پر رکھ کر اعتقاد پھر جب بچا لایا انکو زمین کی طرف اسی وقت لگے شریک بنانے

77۔ تاکہ مکرتے رمیں ہمارے دیے ہوئے سے اور مزے اڑاتے رمیں سو عنقریب جان لیں گے [۱۰]

امن کی اور لوگ اچھے کہ ہم نے رکھ دی ہے پناہ کی جگہ امن کی اور لوگ اچکے جاتے ہیں ان کے آس پاس سے کیا جھوٹ پر یقین رکھتے ہیں اور اللہ کا احمان نہیں مانتے [۱۰۰]

۱۰۰۔ اصل زندگی آفرت کی زندگی ہے: یعنی آدمی کو چاہئے یہاں کی چند روزہ زندگی سے زیادہ آفرت کی فکر کرے کہ اصلی و دائمی زندگی وہ ہی ہے۔ دنیا کے کھیل تماشے میں غرق ہو کر عاقبت کو بھول نہ بیٹھے۔ بلکہ یہاں رہ کر وہاں کی تیاری اور سفرآفرت کے لئے توشہ درست کرے۔

۱۰۱۔ کفار کی ناشکری کا عال: یعنی چاہئے تو یہ تھا کہ آدمی دنیا کے مزول میں پڑکر خداکواور آخرت کو فراموش نہ کرے۔ لیکن لوگوں کا عال یہ ہے کہ جب کشتی طوفان میں گھر جائے تو بڑی عقیدت مندی سے اللہ کو پکارتے ہیں۔ پھر جماں آفت اس سے ٹلی اور خشکی پر قدم رکھا، اللہ کے احمانوں سے مگر کر جھوٹے دیوناؤں کو پکارنا شروع کر دیا۔ گویا غرض یہ ہوئی کہ اللہ کی نعمتوں کا کفران کرتے رہیں اور دنیا کے مزے اڑاتے رہیں۔ نیر بہتر ہے۔ چند روز دل کے ارمان نکال لیں، عنقریب پتہ چل جائے گاکہ اس بغاوت و

شرارت، احیان فراموشی اور ناسپاسی کا نتیجہ کیا ہے۔

۱۰۲۔ کفار مکہ پر اللہ کا انعام: مکہ کے لوگ اللہ کے گھر کے طفیل دشمنوں سے پناہ میں تھے۔ عالانکہ سارے ملک عرب میں فساد اور کشت و نون کا بازارگرم تھا۔ بتوں کے جھوٹے احیان مانتے ہیں اللہ کا یہ سچااحیان نہیں مانتے۔

17۔ اور اس سے زیادہ بے انصاف کون جو باندھے اللہ پر جھوٹ یا جھٹلائے پہی بات کو جب اس تک پہنچے کیا دوزخ میں بسنے کی جگہ نہیں منکروں کے لئے [۱۳]

وَ مَنُ اَظُلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا اَوَ كَذَبًا اَوَ كَذَبًا اَوَ كَذَبًا اَوَ كَذَبَ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُ اللهِ الْكَيْسَ فِي جَهَنَّمَ كَذَّبَ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُ اللهُ اللهُ عَهْدَ مَثُوًى لِلْكُفِرِيْنَ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

19۔ اور جنوں نے محنت کی ہمارے واسطے ہم سجھا دیں گے ان کو اپنی رامیں [۱۳۴] اور بیشک اللہ ساتھ ہے نیکی والوں کے [۱۰۵]

وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِيْنَا لَنَهُدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا لَ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِيْنَا لَنَهُدِينَ هُمُ سُبُلَنَا لَ

۱۰۳ یعنی سب سے بڑی نا انسافی یہ ہے کہ اللہ کا شریک کسی کو ٹھمرائے۔ یا اس کی طرف وہ باتیں منسوب کرے ہواس کی شان کے لائق نہیں۔ یا پیغمبرہ و سچائی لے کر آئے ہیں اسے سنتے ہی جھٹلانا شروع کر دے۔ کیا ان ظالموں کو معلوم نہیں کہ منکروں کا ٹھکانہ دوزخ ہے ہواہی بیباکی اور بیجائی سے عقل وانصاف کے گلے پر چھری پھیرنے پر آمادہ ہو گئے ہیں۔ منکروں کا ٹھکانہ دوزخ ہے ہواہی بیباکی اور بیجائی سے عقل وانصاف کے گلے پر چھری پھیرنے پر آمادہ ہو گئے ہیں اور سمالہ کے راستے میں مجابدہ کرنے والوں کی خاص ہدایت بیعنی جو لوگ اللہ کے واسطے محنت اٹھاتے اور سختیاں جھیلتے ہیں اور طرح کے مجاہدات میں سرگرم رہتے ہیں اللہ تعالیٰ ان کو ایک خاص نور بصیرت عطا فرماتا اور اپنے قرب ورضاء یا جنت کی راہیں سمجھتا ہے۔ جوں جوں وہ ریاضات و مجاہدات میں ترقی کرتے ہیں اسی قدر ان کی معرفت و انکشاف کا درجہ بلند ہوتا جاتا ہے اور وہ باتیں سو جھنے لگتی ہیں کہ دوسروں کو ان کا احماس تک نہیں ہوتا۔

اور وہ باتیں سو جھنے لگتی ہیں کہ دوسروں کو ان کا احماس تک نہیں ہوتا۔

تم سورة العنكبوت فلله الحدوالميذ

#### رکو عاتها ۲

### ٣٠ سُوْرَةُ الرُّ وَمِ مَكِّيَّةُ ٢٠

ایاتها ۲۰

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

۲۔ مغلوب ہو گئے ہیں رومی

کے بعد عنقریب غالب ہوں گے

۷۔ چند برسوں میں <sup>[۲]</sup> اللہ کے ہاتھ ہیں سب کام پہلے اور پکھلے [<sup>۳]</sup> اور اس دن نوش ہوں گے مسلمان الِّمِّ ۞

غُلِبَتِ الرُّوْرُمُ ﴿

فِيَّ أَدْنَى الْأَرْضِ وَ هُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ ٣- سَت بوئ للك مين [1] اور وه اس مغلوب بونے سَيَغُلِبُوْنَ ﴿

> فِي بِضْعِ سِنِينَ لَمْ لِلهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَ مِنْ بَعْدُ وَ يَوْمَهِذِ يَّفُرَحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴿

ا۔ ادنی الارض کی تفییر: اَدَنی الْاَرْضِ ( ملتے ہوئے ملک یا یاس والے ملک ) سے مراد "اذرعات" و" بصریٰ " کے درمیان کا خطہ ہے جو"شام""کی سرحد پر "" حجاز"" سے ملتا ہوا مکہ کے قریب واقع ہوا ہے، یا ""فلسطین "" مراد ہوجو رومیوں کے ملک سے نزدیک تھا یا ""جزیرہ ابن عمر" جو فارس سے اقرب ہے۔ ابن حجرنے پہلے قول کی تصیح کی ہے۔ واللہ اعلم۔

۲۔ قرآن کی حیرت انگیز پیشینگوئی: یعنی نوسال کے اندراندر رومی غالب ہو جائیں گے۔ کیونکہ لغت میں اور عدیث میں بِضْعِ کا اطلاق تین سے نوتک ہوا ہے۔ ان آیات میں قرآن نے ایک عجیب و غریب پیشینگوئی کی جواس کی صداقت کی عظیم الثان دلیل ہے واقعہ یہ ہے کہ اس زمانہ کی بڑی مصاری دو سلطنتیں ""فارس"" (جبے ""ایران"" کہتے ہیں ) اور ""روم "" مدت دراز سے آپی میں ٹکراتی چلی آتی تھیں۔ ۶۰۲ء لے کر ۶۱۴ء کے بعد تک ان کی حریفانہ نبرد آزمائیوں کا سلسلہ جاری رہا کیا، جیسا کہ انسائیکلوپیڈیا برٹانیکا کی تصریحات سے ظاہر ہے۔ ۵۷۰ء میں نبی کریم النافیاتیم کی ولادت شریفہ اور چالیں سال بعد ۶۱۰ء میں آپ کی بعثت ہوئی۔ مکہ والوں میں۔

روم و فارس کی جنگ: جنگ روم و فارس کے متعلق خبریں پہنچی رہتی تھیں۔ اسی دوران میں نبی کریم النے النہ النہ کے دعوئے نبوت اور اسلامی تحریک نے ان لوگوں کے لئے ان جنگی خبروں میں ایک خاص دلچیں پیدا کر دی۔ فارس کے آتش پرست مجوس کو مشرکین مکہ مذہبا اپنے سے نزدیک سمجھتے تھے۔ اور روم کے نصاری اہل کتاب ہونے کی وجہ سے مسلمانوں کے بھائی یا کم از کم ان کے قریبی دوست قرار دیئے جاتے تھے جب فارس کے غلبہ کی خبراتی مشرکین مکہ مسرور ہوتے اور اس سے مسلمانوں کے مقابلہ میں اپنے غلبہ کی فبراتی مشرکین مکہ مسرور ہوتے اور اس سے مسلمانوں کے مقابلہ میں اپنے غلبہ کی فال لیتے اور نوش آئند توقعات باندھتے تھے مسلمانوں کو بھی طبعا صدمہ ہوتا کہ عیمائی اہل کتاب، آئش پرست مجوسیوں سے مغلوب ہوں، ادھران کو مشرکین مکہ کی شاتت کا ہدف بننا پڑے۔

فارس کی روم پر فتے: آخر ۱۹۱۷ء کے بعد (جبکہ ولادت نبوی کو قمری حماب سے تقریبا پینتالیں سال اور بعثت کے پانچ سال گذر علی نظرو پرویز (کیخبرو ثانی) کے عہد میں فارس نے روم کو ایک مهلک اور فیصلہ کن شکست دی۔ شام، مصر ایشائے کو پک وغیرہ سب ممالک رومیوں کے ہاتھ سے نکل گئے۔ ہرقل قیصر کو ایرانی لشکر نے قسطنطینیہ میں پناہ گزین ہونے پر مجبور کر دیا اور رومیوں کا دارالسلطنت بھی خطرہ میں پڑگیا، بڑے بڑے پادری قتل یا قید ہو گئے۔ بیت المقدس سے عیسائیوں کی سب سے زیادہ مقدس صلیب بھی ایرانی فاتحین لے اڑے۔ قیصر روم کا اقتدار بالکل فنا ہوگیا۔ بظاہر اسباب کوئی صورت روم کے ابھرنے اور فارس کے تسلط سے نکلنے کی باقی نہ رہی۔

مشرکین مکہ کی نوشیاں: یہ حالات دیکھ کر مشرکین مکہ نے نوب بغلیں بجائیں، مسلمانوں کو چھیڑنا شروع کیا، بڑے بڑے توصلے اور توقعات قائم کرنے لگے حتی کہ بعض مشرکین نے الوبکر صدیق سے کہا کہ آج ہمارے بھائی ایرانیوں نے تمہارے بھائی رومیوں کو مٹا دیا ہے کل ہم بھی تمہیں اسی طرح مٹا ڈالیں گے۔ اس وقت قرآن نے سلسلہ اسباب ظاہری کے بالکل ظلاف عام اعلان کر دیا کہ بیشک اس وقت رومی فارس سے مغلوب ہو گئے ہیں۔ لیکن نوسال کے اندراندر وہ چر غالب و مضور ہوں گے۔ صفرت الوبکر صدیق نے بعض مشرکین سے شرط باندھ لی (اس وقت تک صفرت الوبکر صدیق نی شرط اسی بیشینگوئی کی بناء پر حضرت الوبکر صدیق نے بعض مشرکین سے شرط باندھ لی (اس وقت تک ایسی شرط لگانا ترام نہ ہوا تھا) کہ اگر اتنے سال تک رومی غالب نہ ہوئے تو میں سواونٹ تم کو دوں گا، ورنہ اسی قدر اونٹ تم مجھ کو دو گے۔ شروع میں حضرت الوبکر نے اپنی رائے سے دِہتے سِنِین کی میعاد کچھ کم رکھی تھی۔ بعدہ نبی کر یم الشہ الیا تا بیکن نوسال پر معاہدہ ٹھمرا۔ ادھر ہر قل قیصر روم نے اپنے زائل شدہ اقدار کو واپس لینے کا تہیہ کر لیا سے دِہتے کے لئوی مدلول یعنی نوسال پر معاہدہ ٹھمرا۔ ادھر ہر قل قیصر روم نے اپنے زائل شدہ اقدار کو واپس لینے کا تہیہ کر لیا اور منت مائی کہ اگر اللہ تعالیٰ نے مجھ کو فارس پر فتح دی تو "محص" سے پیدل چل کر "ایلیا" (بیت المقدس) تک پہنوں گا۔ غدا

کی قدرت دیکھوکہ قرآنی پیشینگوئی کے مطابق ٹھیک نوسال کے اندر (یعنی ہجرت کا ایک سال گذرنے پر) عین بدر کے دن جبکہ مسلمان اللہ کے فضل سے مشرکین پر نمایاں فتح و نصرت حاصل ہونے کی خوشیاں منا رہے تھے، یہ خبر سن کر اور زیادہ مسرور ہوئے کہ رومی اہل کتاب کو خدا تعالیٰ نے ایران کے مجوسیوں پر غالب فرمایا۔ اور اس ضمن میں مشرکین مکہ کو مزید خذلان و خسران نصیب ہوا۔ قرآن کی اس عظیم الثان اور محیر العقول پیشینگوئی کی صداقت کا مثاہدہ کر کے بہت سے لوگوں نے اسلام قبول کیا۔ اور حضرت ابوبکڑنے سواونٹ مشرکین مکہ سے وصول کئے جن کے متعلق حضور الٹھالیکم نے حکم دیا کہ صدقہ کر دیئے جائیں۔ فللہ الحد على نعابهُ الظاهرة والآبهُ الباهرة \_

سے یعنی پہلے فارس کو غالب کرنا، روم کو مغلوب کرنا، اور پیچھے حالات کو الٹ دینا سب اللہ کے قبضہ میں ہے۔ صرف اتنی بات ہے کسی قوم کے مقبول و مردود ہونے کا فیصلہ نہیں ہوسکتا وَ تِلْكَ الْاَيَّامُر نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ ـ

بِنَصْرِ اللهِ لَمْ يَنْضُرُ مَنْ يَّشَاءُ لَمْ وَ هُوَ وہی ہے زبر دست رحم والا [۵] الْعَزِيْزُ الرَّحِيْمُ ﴿

 الله کا وعدہ ہو چکا خلاف نہ کرے گا اللہ اپنا وعدہ لیکن وَعُدَ اللهِ ﴿ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعُدَهُ وَلَكِنَّ بہت لوگ نہیں جانتے [۱] اَ كُثَرَ النَّاسِ لَا يَعُلَمُونَ ۞

٤ ۔ جانتے ہیں اور اور دنیا کے جینے کو اور وہ لوگ الدُّنْيَا عِلْ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَلُوةِ آخرت کی خبر نهیں رکھتے [۱] وَهُمْ عَنِ الْأَخِرَةِ هُمْ غُفِلُونَ ١

۵۔ اللہ کی مدد سے [۴] مدد کرتا ہے جس کی عابتا ہے اور

ہ۔ پیشینگوئی کا سچا ہونا:یعنی ایک تواس دن اپنی فتح کی خوشی اس پر مزید خوشی یہ ہوئی کہ رومی اہل کتاب (جونسبةً مسلمانوں سے ا قرب تھے ) فارس کے مجوسیوں پر غالب آئے۔ قرآن کی پیشینگوئی کے صدق کا لوگوں نے مثاہدہ کر لیا۔ کفار مکہ کو ہر طرح ذلت نصيب ہوئی۔

<mark>ہ ۔</mark> یعنی جے مغلوب کرنا جاہے تو کوئی زبر دستی کر کے روک نہ سکے اور جس پر مہربانی فرمانا چاہے اسے بے روک ٹوک خالب کر کے رہے۔ 1۔ لوگوں کی حقیقت سے لاعلمی: یعنی اکثر لوگ نہیں سمجھتے کہ غالب یا مغلوب کرنے میں اللہ تعالیٰ کی کیا کیا حکمتیں ہیں اور یہ کہ قدرت جب کوئی کام کرنا چاہے تو سب ظاہری رکاوٹیں دور ہوتی چلی جاتی ہیں۔ اسی لئے اکثر ظاہر بیں بغیر اسباب ظاہری خدا پر مجمروسہ نہیں رکھتے اور کسی کا عارضی غلبہ دیکھ کر سمجھنے لگتے ہیں کہ یہ ہی اللہ کے ہاں مقبول ہوگا۔

کے دنیوی زندگی کا سطی علم: یعنی یہ لوگ دنیوی زندگی کی ظاہری سطح کو جانتے ہیں۔ یہاں کی آسائش و آرائش، کھانا، پینا، پہننا، اوڑھنا، بونا بوتنا، پییہ کانا، مزے اڑانا بس یہ ہی ان کے علم و تحقیق کی انتہائی جولانگاہ ہے۔ اس کی خبر ہی نہیں کہ اس زندگی کی تہ میں ایک دوسری زندگی کا رازچھیا ہوا ہے جہاں پہنچ کر اس دنیوی زندگی کے جھلے برے نتائج سامنے آئیں گے۔ ضروری نہیں کہ جو شخص یہاں خوشحال نظر آتا ہے وہاں بھی خوشحال رہے۔ بھلا آخرت کا معاملہ تو دور ہے، یہیں دیکھ لوکہ ایک شخص یا ایک قوم کہی دنیا میں عروج حاصل کر لیتی ہے لیکن اس کا آخری انجام ذلت و ناکامی کے سواکچھ نہیں ہوتا۔

اَولَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي آنَفُسِهِمُ مَا خَلَقَ اللهُ اللهُ اللهُ السَّمُوتِ وَ الْاَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَ اللهُ اللَّا اللَّامُ اللهُ ا

آوَلَمُ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ
كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمُ لَّ كَانُوَّا اَشَدَّ
مِنْهُمُ قُوَّةً وَّ اَثَارُوا الْأَرْضَ وَ عَمَرُوهَا الْأَرْضَ وَ عَمَرُوهَا الْأَرْضَ وَ عَمَرُوهَا الْأَرْضَ وَ عَمَرُوهَا الْأَنْ وَكَاءَتُهُمُ رُسُلُهُمُ اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنَ بِالْبَيِّ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنَ بِالْبَيِّ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنَ اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنَ كَانَ اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنَ كَانَ اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنَ كَانُوا اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنَ كَانُوا اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنَ كَانُوا اللهُ لِيَظُلِمَهُمْ وَلَكِنَ كَانُوا اللهُ لِيَظُلِمُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْكِنَ اللهُ المُعْمَا اللهُ اللهُ

۸۔ کیا دھیان نہیں کرتے اپنے جی میں کہ اللہ نے جو بنائے آسمان اور زمین اور جو کچھان کے بیچ میں ہے سو منائے آسمان اور زمین اور جو کچھان کے بیچ میں ہے سو منطور پر [۸] اور بہت لوگ اپنے رب کا ملنا نہیں مانتے [۹]

9۔ کیا انہوں نے سیر نہیں کی ملک کی جو دیکھیں انجام کی انہوں نے سیر نہیں کی ملک کی جو دیکھیں انجام کی ان سے زیادہ تھے زور میں اور جوتا انہوں نے زمین کو اور بہایا اس کو ان کے بہانے سے زیادہ اور چینچے ان کے پاس رسول انکے لے کر کھلے حکم [۱۰] سواللہ نہ تھا ان پر ظلم کرنے والا لیکن وہ اپناآپ براکرتے تھے [۱۱]

الروم ۳۰

۸۔ کائنات کی تخلیق میں غوروفکر بیعنی عالم کا اتنا زبردست نظام اللہ تعالیٰ نے بیکار نہیں پیداکیا، کچھ اس سے مقصود ضرور ہے وہ آخرت میں نظر آئے گا۔ ہاں یہ سلسلہ ہمیشہ چلتا رہتا توایک بات تھی، لیکن اس کے تغیرات واحوال میں غور کرنے سے پتہ لگتا ہے کہ اس کی کوئی عد اور انتہا ضرور ہے۔ لہذا ایک وعدہ مقررہ پر یہ عالم فنا ہو گا اور دوسرا عالم اس کے نتیجہ کے طور پر قائم کیا جائے گا۔

9۔ وہ سمجھتے ہیں کہ کبھی خدا کے سامنے جانا ہی نہیں جو حیاب وکتاب دینا پڑے۔

۱۰۔ پیچملی قوموں کے عالات سے عبرت: یعنی بڑی بڑی طاقتور قومیں (مثلاً عاد و ثمود) جنوں نے زمین کو بوجوت کر لالہ و گلزار بنایا،
اسے کھود کر چیٹمے اور کانیں نکالیں، ان منکرین سے بڑھ کر تمدن کو ترقی دی، لمبی عمریں پائیں اور زمین کو ان سے زیادہ آباد کیا۔ وہ آج کھاں میں؟ جب اللہ کے پینمبر کھلے نشان اور احکام لے کر آئے اور انہوں نے تکذیب کی تو کیا نہیں سنا کہ انجام کیا ہوا۔ کس طرح تباہ و برباد کئے گئے ان کے ویران کھنڈر آج بھی ملک میں چل چھر کر دیکھ سکتے میں۔ کیا ان میں ان بے فکروں کیلئے کوئی عبرت نہیں۔

11۔ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں توظلم کا امکان نہیں۔ ہاں یہ لوگ خود اپنے ہاتھوں اپنی جڑپر کلماڑی مارتے ہیں اور وہ کام کرتے ہیں جن کا نتیجہ بربادی ہو۔ تو یہ اپنی جان پر خود ہی ظلم کرنا ہوا۔ وریہ اللہ تعالیٰ کے عدل ورحم کی کیفیت تو یہ ہے کہ بے رسول بیسجے اور بدون پوری طرح ہشیار کیے کسی کو پکڑنا بھی نہیں۔

۱۰۔ پھر ہوا انجام برا کرنے والوں کا برا اس واسطے کہ جھٹلاتے تھے اللہ کی باتیں اور ان پر مٹھٹے کرتے تھے[۱۱]

ثُمَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِيْنَ اَسَآءُوا السُّوِّا آى اَنُ كَانَ عَاقِبَةَ اللَّهِ وَكَانُوْا بِهَا يَسْتَهُزِءُوْنَ كَانُوْا بِهَا يَسْتَهُزِءُوْنَ

یَدُهٔ ثُمَّ اِلَیْدِ کی طرف جاؤگ کی طرف جاؤگ

الله يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ثُمَّ اللهِ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ثُمَّ اللهِ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ

۱۱۔ تکذیب واستر اء کا انجام:وہ نتیجہ تو دنیا میں دیکھا تھا پھر آخرت میں تکذیب واستر اء کی جو سزا ہے وہ الگ رہی۔ موجودہ اقوام کو چاہئے کہ گذشتہ قوموں کے احوال سے عبرت پکڑیں۔ کیونکہ ایک قوم کو جن باتوں پر سزا ملی سب کو وہی سزا مل سکتی ہے۔ سب کی فنا بھی ایک کی فنا سے سمجھواور سب کی سنزا بھی ایک کی سنزا سے۔

وَ يَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُبَلِسُ الْمُجرِمُونَ 
الْمُجرِمُونَ اللَّاعَةُ الْمُجرِمُونَ اللَّاعَةُ الْمُجرِمُونَ اللَّاعَةُ الْمُجرِمُونَ اللَّاعَةُ اللَّلَّاعِةُ اللَّاعَةُ اللَّاعِقُومُ اللَّاعِقُ اللَّاعِةُ اللَّاعَةُ اللَّاعِقُومُ اللَّاعَةُ اللَّاعَةُ اللَّاعِقُ اللَّاعِقُ اللَّاعَةُ اللَّاعِقُ اللَّاعِلَى اللَّاعِقُ اللَّاعِقُ اللَّاعِلَى اللَّاعِقُ اللَّاعِقُ اللَّاعِقُ اللَّاعِلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِيلُولُ اللَّاعِلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِيلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ

وَلَمْ يَكُنُ لَّهُمْ مِّنْ شُرَكَآبِهِمْ شُفَغَوُا وَكَانُوا بِشُرَكَآبِهِمْ كُفِرِيْنَ ﴿

وَ يَوْمَ تَقُوْمُ السَّاعَةُ يَوْمَ إِذِ يَّتَفَرَّقُوْنَ

وَ اَمَّا الَّذِيْنَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِالْيَتِنَا وَ لَقَائِ بِالْيَتِنَا وَ لَقَائِ اللَّخِرَةِ فَأُولَيِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَهُ وْنَ

۱۲۔ اور جس دن برپا ہو گی قیامت آس توڑ کر رہ جائیں گے گنگار

۱۳۔ اور نہ ہوں گے ان کے شریکوں میں کوئی انکے سفارش کرنے والے اور وہ ہو جائیں گے اپنے شریکوں سے منکر [۱۳]

۱۷۔ اور جس دن قائم ہوگی قیامت اس دن لوگ ہوں گے قیم قیم [۱۲]

10۔ سو جو لوگ یقین لائے اور کیے بھلے کام سو باغ میں ہوں گے انکی آؤ بھگت ہوگی [18]

17۔ اور جو منکر ہوئے اور جھٹلائیں ہماری باتیں اور ملنا چھپلے گھر کا سووہ عذاب میں پکڑے آئیں گے

ا۔ یعنی جن کواللہ کا شریک بناتے تھے جب وقت پر کام نہ آئیں گے تو منکر ہو کر کھنے لگیں گے کہ وَ اللهِ رَبِّنَا مَا کُنَّا مُسْشِرِ کِیْنَ (خداکی قیم ہم مشرک نہ تھے)۔

۱۲۔ یعنی نیک و بدہر قسم کے لوگ الگ کر دیے جائیں گے اور علیحدہ علیحدہ اپنے ٹھ کانہ پر پہنچا دیئے جائیں گے جس کی تفصیل اگلی آیت میں ہے۔

<u>۱۵۔ یعنی انعام واکرام سے نوازے جائیں گے اور ہر قسم کی لذت و سرود سے بہرہ اندوز ہوں گے۔ یہ نیکوں کا ٹھ کانہ ہوا۔ آگے</u>

بدوں کی جگہ بتلائی ہے۔ مطلب میہ ہے کہ دونوں میں ایسی تفریق اور جدائی کر دی جائے گی جس سے بڑھ کر کوئی جدائی نہیں ہو سکتی۔

فَسُبُحٰنَ اللهِ حِيْنَ تُمُسُونَ وَ حِيْنَ

تُصْبِحُونَ 🖪

وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَٰوْتِ وَالْاَرْضِ وَعَشِيًّا

وَّ حِيْنَ تُظْهِرُوْنَ 🕾

يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَ يُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْمَيِّتِ مَا يُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَ يُحْيِ الْارُضَ بَعْدَ مَوْتِهَا طَعْمَ وَلَيْهَا عَلَمُ الْحَيِّ وَ يُحْيَ الْاَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا عَلَمُ مَوْتِهَا عَلَهُ مَوْتِهَا عَلَمُ مَا عَلَمُ مَا عَلَيْكُونَ مَا عَلَمُ مَا مَوْتِهَا عَلَمُ مَا عَلَمُ عَلَمُ مَا عَلَمُ مَا عَلَمُ عَلَمُ مَا عَلَمُ عَلَمُ مَا عَلَمُ عَلَمْ عَلَمُ عَل

۱۷۔ سوپاک اللہ کی یاد کروجب شام کرواور جب صبح کرو

۱۸۔ اور اسی کی خوبی ہے آسمان میں اور زمین میں اور پھیلے وقت اور جب دو پہر ہو[۱۶]

۱۹۔ نکالتا ہے زندہ کو مردہ سے اور نکالتا ہے مردہ کو زندہ سے اور زندہ کرتا ہے زمین کواس کے مرنے کے پیچے اوراسی طرح تم نکالے جاؤگے [۱۷]

19۔ صبح وشام ذکر اللہ کی تاکید: یعنی جنت چاہتے ہو تو اللہ پاک کی یاد کروجو دل، زبان اور اعضاء وجوارح سب سے ہوتی ہے نماز میں تینوں قسم کی یاد جمع کر دی گئی۔ اور اوقات فرض نماز کے یہ ہی میں جو آیت میں بیان ہوئے۔ یعنی صبح، شام، (جس میں مغرب و عشاء شامل میں) دن کے چکھلے وقت (عصر) اور دو پہر ڈھلنے کے بعد (ظہر) کی نمازیں میں۔ ان اوقات میں حق تعالیٰ کی رحمت یا قدرت و عظمت کے آثار بہت زیادہ نمایاں ہوتے ہیں۔ آفتاب عالم اجمام میں سب سے بڑا روش کرہ ہے جس کے بلاواسطہ فیض و تاثیر سے عالم اسباب میں شاید ہی کوئی مادی مخلوق مستثنی ہو۔

نماز کے اوقات کی حکمت: (جیباکہ ارض النجوم کے مصنف نے بہت شرح وبسط سے اس کو ثابت کیا ہے) اسی بناء پر سیارہ پر ستوں نے اسے اپنا معبود اکبر قرار دیا تھا۔ جس کی طرف حضرت ابراہیم کے قول ہذکا رَبِّی ہذکا اَ مُحَبَّر میں اشارہ ہے۔ اس کے عجز و بیچارگی اور آفتاب پر ستوں کی اس کے فیض سے محرومی کا کھلا ہوا مظاہرہ بھی ان ہی پانچ اوقات میں ہوتا ہے۔ صبح کو جب تک طلوع نہیں ہوا اور دوبہر ڈھلنے پر جبکہ اس کے عروج میں کمی آئی شروع ہوئی اور عصر کے وقت جبکہ اس کی حرارت اور روشیٰ میں نایاں طور پر ضعف آگیا اور غروب کے بعد جب اس کی نورانی شعاعوں کے اتصال سے اس کے پجاری محروم ہو

گئے۔ پھر عثاء کے وقت جب شفق بھی غائب ہو گئی اور روشی کے ادنی ترین آثار بھی افق پر باقی نہ رہے۔ ان اوقات میں موصدین کو عکم ہواکہ خدائے اکبر کی عبادت کریں۔ اور شروع صلوق ہی میں "اللہ اکبر" کمہ کر اس موحدا عظم (ابراہیم خلیل اللہ) کی اقتداء کرتے رہیں۔ جس نے ھلڈا رَبِّی ھلڈا اَکُہر کے بعد فرمایا تھا اِنِّی وَجَّهْتُ وَجَهِی لِلَّذِی فَطَلَ السَّلَمُوٰ اَتِ وَالْلاَرْضَ حَنِیْفًا وَ مَا اَنَا مِنَ الْمُشْرِکِیْنَ (انعام رکوع) شاید آیت ہذا میں وَلَهُ الْحَمْدُ فِی السَّلَمُوٰ اَتِ وَالْلاَرْضَ حَنِیْفًا وَ مَا اَنَا مِنَ الْمُشْرِکِیْنَ (انعام رکوع) شاید آیت ہذا میں وَلَهُ الْحَمْدُ فِی السَّلَمُوٰ اَتِ وَالْاَرْضِ فَرَاكُری یہی یاد دلایا ہے کہ تسبی و تنزیمہ اور یاد کرنے کے لائق وہ ہی ذات ہو سکتی ہے جس کی نوبی آسمان وزمین کی کُل کائنات زبان عال و قال سے بیان کر رہی ہے، کوئی مجور و عاجز مخلوق اس کا استحقاق نہیں رکھتی نواہ وہ دیکھنے میں کتنی ہی بڑی کیوں نہ ہو۔ آگے اسی خدائے اکبرکی بعض شئون عظیمہ اور صفات کا ملہ کا بیان ہے تا معبودیت کا استحقاق اور زیادہ واضح ہو جائے۔ اسی ضمن میں بعث بعد الموت کے مئلہ پر بھی کافی روشنی ڈائی گئی ہے۔

۱۔ مردہ سے زندہ کو اور زندہ سے مردہ کو پیدا کرنا؛ یعنی انسان کو نطفہ سے نطفہ کو انسان سے ، جانور کو بیضہ سے اور بیضہ کو جانور سے، مومن کو کافر سے، کافر کو مومن سے پیدا کرتا ہے اور زمین جب خثک ہوکر مرجاتی ہے تو رحمت کے پانی سے پھر زندہ کر کے سبز و شاداب کر دیتا ہے۔ غرض موت و حیات تقیقی ہویا مجازی، حسی ہویا معنوی، سب کی باگ اسی کے ہاتھ میں ہے۔ پھر تم کو زندہ کر کے قبروں سے نکال کھڑا کرنا اس کے نزدیک کیا مشکل ہوگا۔

وَ مِنُ الْيَرِةِ اَنْ خَلَقَكُمْ مِّنْ تُرَابٍ ثُمَّ إِذَا اَنْتُمْ بَشَرُ تَنْتَشِرُونَ ﴿

وَ مِنَ الْيَةِ اَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنَ اَنْفُسِكُمْ اَزُوَاجًا لِّتَسْكُنُوَّا اللَّهَا وَ جَعَلَ بَيْنَكُمُ اَزُوَاجًا لِتَسْكُنُوَّا اللَّهَا وَ جَعَلَ بَيْنَكُمُ مَّوَدَّةً وَ رَحْمَةً اللَّهِ فِي ذَلِكَ لَأَيْتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُوْنَ عَلَى اللَّهِ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُوْنَ عَلَى اللَّهُ الْ

۲۰۔ اور اسکی نشانیوں میں سے ہے یہ کہ تم کو بنایا پھر اب تم انسان ہوزمین میں چھیلے پڑے [۱۸]

11۔ اور اسکی نشانیوں سے ہے یہ کہ بنا دیے تمہارے واسطے تمہاری قیم سے جوڑے کہ چین سے رہوانکے پاس اور رکھا تمہارے نیچ میں پیار اور مهربانی البتہ اس میں بہت ہے کی باتیں میں انکے لئے جو دھیان کرتے میں ایک لئے ہو دھیان

۱۸۔ اللہ کی بعض نشانیاں: یعنی آدم کو مٹی سے بنایا، پھر دیکھو قدرت نے اسے کتنا پھیلایا کہ ساری زمین پر اس کی ذریت چھا گئی

اور زمین میں پھیل کر کلیبی کلیبی عجیب و غریب ہشاریاں اس مٹی کے پتلے نے دکھلائیں۔

19۔ مرد و عورت کی تخلین کی حکمت: یعنی اول مٹی سے ایک آدم کوپیداکیا پھراسی کے اندراسے اس کا جوڑانکالا آیاس سے انس اور چین پکڑے اور پیدائشی طور پر دونوں صنفوں (مرد و عورت ) کے درمیان خاص قیم کی محبت اور پیار رکھ دیا۔ آ مقصود ازدواج عاصل ہو۔ چنانچ دونوں کے میل جول سے نسل انسانی دنیا میں پھیل گئی۔ کا قال تعالیٰ یَا اَیُّهَا النَّاسُ اتَّقُو ا رَبَّکُمُ الَّذِیْ خَلَقَکُمْ مِّن نَفْسِ وَّاحِدَةٍ وَّ خَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَ مِنْهُمَا دِجَالًا کَثِیرًا وَ فِسَآءً (نساء رکوع)

وَ مِنُ الْيَهِ خَلْقُ السَّمُوْتِ وَالْأَرْضِ وَ الْخَتِلَافُ الْسِنَتِكُمْ وَ الْوَانِكُمُ اللَّافِ الْفَانِكُمُ اللَّاتِ لِلْعُلِمِينَ ﴿ اللَّالَانُ اللَّالَاتِ لِلْعُلِمِينَ ﴿ اللَّالَاتِ لِلْعُلِمِينَ ﴿ اللَّالَانِ لِلْعُلِمِينَ ﴿ اللَّالَانِ لِلْعُلِمِينَ ﴿ اللَّالَانِ لِلْعُلِمِينَ ﴿ اللَّالَانِ لَلْعُلِمِينَ ﴿ اللَّالَانِ لَلْعُلِمِينَ ﴿ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِ

وَ مِنُ الْيَهِ مَنَامُكُمْ بِالَّيْلِ وَ النَّهَارِ وَ النَّهَارِ وَ الْبَعَا وُ كُمْ مِنْ فَضْلِهِ ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَالْيَتٍ الْبَعَا وُ كُمْ مِّنْ فَضْلِهِ ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَالْيَتٍ لِنَّا فَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴿ لَيْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللللَّال

وَمِنَ الْتِهِ يُرِيكُمُ الْبَرُقَ خَوْفًا وَّ طَمَعًا وَّ لَمُعًا وَّ يُحُرِفُ الْبَرِّ لَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَيُحُي بِهِ الْأَرْضَ يُنَزِّلُ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَيُحُي بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا لَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْتٍ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ عَلَى اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّه

۲۲۔ اور اسکی نشانیوں سے ہے آسمان اور زمین کا بنانا اور طرح کی بولیاں تمہاری اور رنگ اس میں بہت نشانیاں میں سمجھنے والوں کو[۲۰]

۲۳۔ اور اسکی نشانیوں سے ہے تمہارا سونا رات اور دن میں اور تلاش کرنا اس کے فضل سے [۱۲] اس میں بہت بیتے میں ان کو جو سنتے میں [۲۲]

۲۴۔ اور اسکی نشانیوں سے ہے یہ کہ دکھلاتا ہے تکو بجلی ڈر اور امید کے لئے [۲۳] اور آثارتا ہے آسمان سے پانی پھر زندہ کرتا ہے اس سے زمین کر مرگئے بیچے اس میں بہت ہے میں ان کے لئے جو سوچے ہیں [۲۲]

۲۰۔ رنگ وزبان کا انتلاف: سب انسان ایک ماں باپ سے بنائے۔ ملا کر بسائے، پھرتمام روئے زمین پر ان کو پھیلا دیا۔ سب کی جدا جدا بولیاں کر دیں۔ ایک ملک کا آدمی دوسرے ملک میں جا کر زبان کے اعتبار سے محض اجنبی ہوگیا۔ پھر دیکھوکہ شروع

دنیا سے آج تک کتنے بیثار آدمی پیدا ہوئے مگر کوئی دوآدمی ایسے نہ ملیں گے جن کا لب ولہے، تلفظ، طرز تکلم بالکل یحمال ہو۔ جس طرح ہر آدمی شکل و صورت اور رنگت وغیرہ میں دوسرے سے ممتاز ہے، آواز اور لب و لہجہ بھی بالکل الگ ہے کوئی دو شخص ایسے یہ ملیں گے جنگی آواز اور رنگ، روپ میں کوئی مابہ الامتیاز یہ ہو۔ ابتدائے عالم سے آج تک برابر نئی نئی صورتیں اور بولنے کے نئے نئے طور نکلتے چلے آتے ہیں۔ اس خزانہ میں کہھی ٹوٹا نہیں آیا۔ حقیقت میں یہ کتنا بڑا نشان حق تعالیٰ کی قدرت

۲۱۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ انسان کی دو حالتیں بدلتی ہیں، سویا تو بے خبر پتھر کی طرح اور روزی کی تلاش میں لگا تواپیا ہوشیار کوئی نہیں ۔ اصل تورات ہے سونے کواور دن تلاش کو، پھر دونوں وقت دونوں کام ہوتے ہیں۔

۲۲\_ یعنی جو س کر محفوظ رکھتے ہیں کا فی تفسیر ابن کثیرً حضرت شاہ صاحبؑ لکھتے ہیں "کہ اپنے سونے کا احوال نظر نہیں آیا سولوگوں کی زبانی سنتے ہیں "" (موضح) یہ لفظ بیشہ مُعُونَ اختیار کرنے کا نکتہ ہوا۔

۲۳۔ بجلی کی چک اور بارش میں نشانیاں: بجلی کی چک دیکھ کر لوگ ڈرتے ہیں کہیں کسی پر گرینہ پڑے۔ یا بارش زیادہ بنہ ہو جائے جس سے جان و مال تلف ہوں۔ اور امید بھی رکھتے ہیں کہ بارش ہو تو دنیا کا کام چلے۔ مسافر کبھی اندھیرے میں اس کی چک کو غنیمت سمجھتا ہے کہ کچھ دورتک راسۃ نظرآ جائے۔ اور کبھی نوف کھاکر گھبراتا ہے۔

۲۴ یعنی اسی سے سمجھ لوکہ مرے پیچھے تمہارا پیدا کرنا کیا مشکل ہے۔

۲۵۔ اوراس کی نشانیوں سے یہ ہے کہ کھڑا ہے آسمان وَ مِنَ الْيَهِ أَنُ تَقُوْمَ السَّمَآءُ وَ الْأَرْضُ اور زمین اس کے عکم سے [۲۵] پھر جب ریکارے گاتم بِأَمْرِهِ لَا ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوَةً ۗ مِّنَ کوایک بارزمین سے اسی وقت تم نکل پڑو گے [۲۶] الْاَرْضِ لِلْمَ النَّالَةُ مُ تَخْرُجُونَ ﴿

۲۶۔ اور اسی کا ہے جو کوئی ہے آسمان اور زمین میں وَلَهُ مَنَ فِي السَّمَٰوٰتِ وَالْاَرْضِ ﴿ كُلُّ لَّهُ سب اس کے حکم کے تابع میں [۲۷] قْنِتُونَ 🟝

۲۵۔ زمین وآسمان کا قیام: پیلے آسمان وزمین کا پیدا کرنا مذکور ہوا تھا۔ یہاں ان کے بقاء و قیام کو بتلایا کہ وہ بھی اسی کے عکم سے ہے مجال نہیں کہ کوئی اپنے مرکز ثقل سے ہٹ جائے۔ یا ایکدوسرے پر گر کر نظام کائنات کو درہم برہم کر دے۔

۲۷۔ یعنی زمین وآسمان جب تک اس کا حکم ہے قائم رہیں گے ۔ پھر جس وقت دنیا کی میعاد پوری ہو جائے گی اللہ تعالیٰ کی ایک پکار پر تم سب قبروں سے نکلے چلے آؤ کے میدان حثر کی طرف۔

۲۷\_ یعنی آسمان وزمین کے رہنے والے سب اس کے مملوک بندے اور اسی کی رعیت میں، کسی کی طاقت ہے کہ اس کے عکم تکوینی سے سرتابی کر سکے۔

> وَ هُوَ الَّذِي يَبُدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِينُدُهُ وَ هُوَ اَهُوَنُ عَلَيْهِ <sup>لا</sup> وَلَهُ الْمَثَلُ الْاَعْلَى فِي السَّمُوتِ وَالْاَرْضِ ۚ وَ هُوَ الْعَزِيْزُ عُ الْحَكِيْمُ 🕏

ضَرَبَلَكُمْ مَّثَلًا مِّنْ اَنْفُسِكُمْ <sup>﴿</sup> هَلُ لَّكُمْ مِّنْ مَّا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمْ مِّنْ شُرَكَاءَ فِي مَا رَزَقُنْكُمْ فَأَنْتُمْ فِيْهِ سَوَآءٌ تَخَافُونَهُمُ كَخِيْفَتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ لَا كَذٰلِكَ نُفَصِّلُ الْايْتِ لِقَوْمِ يَّعُقِلُونَ 📾

بَلَ اتَّبَعَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوٓا اَهُوَآءَهُمْ بِغَيْرِ عِلْم ۚ فَمَنْ يَهُدِئ مَنْ أَضَلَّ اللَّهُ ۗ وَ مَا لَهُمُ مِّنُ نُصِرِ يُنَ 🗃

۲۷۔ اور وہی ہے جو پہلی بار بناتا ہے پھر اس کو دھرائے گا اور وہ آسان ہے اس پر [۲۸] اور اسکی شان سب سے اور ہے آسمان اور زمین میں اور وہی ہے زبر دست حکمتوں والا [۴۹]

۲۸۔ بتلائی تم کو ایک مثل تمہارے اندر سے دیکھو جو تمہارے ہاتھ کے مال میں ان میں میں کوئی ساتھی تمهارے ہماری دی ہوئی روزی میں کہ تم سب اس میں برابر رہو خطر رکھوان کا جیسے خطرہ رکھواپنوں کا یوں کھول کر بیان کرتے ہیں ہم نشانیاں ان لوگوں کے لئے جو سمجھتے ہیں [۳۰]

٢٩ بلکه چلتے ہیں یہ بے انساف اپنی نواہشوں پر بن سمجھے [۳] سو کون سمجھائے جس کو اللہ نے بھٹکایا اور کوئی نهیں ان کا مدد گار<sup>[77]</sup>

۲۸۔ آخرت کی زندگی پر احمقانہ شبہ: یعنی قدرت الهی کے سامنے تو سب برابر ہیں لیکن تمہارے محوسات کے اعتبار سے اول بار پیدا کرنے سے دوسری بار دھرا دینا آسان ہونا چاہئے۔ پھریہ عجیب بات ہے کہ اول پیدائش پر اسے قادر مانواور دوسری مرتبہ پیدا

## كرنے كومىتبعد سمجھوپه

79۔ اللہ کی شان سب سے اعلی ہے: یعنی اعلی سے اعلیٰ صفات اور اوپنی سے اوپنی شان اس کی ہے۔ آسمان و زمین کی کوئی چیز

اپنے حن و خوبی میں اس کی شان و صفت سے لگا نہیں کھا سکتی۔ مماوی ہونا تو کجا، وہ تو اس سے بھی بالا و برتر ہے جمال تک

مخلوق اس کے جلال و جال کا تصور کر سکتی ہے۔ بلکہ جو خوبی کسی جگہ موجود ہے وہ اسی کے کالات کا ادنی پر تو ہے۔ صفرت شاہ
صاحب لکھتے ہیں "کہ آسمان کے فرشتے نہ کھائیں نہ پئیں نہ حاجت بشری رکھیں، موائے بندگی کے کچھ کام نہیں۔ اور زمین
کے لوگ سب چیز میں آلودہ۔ پر اللہ کی صفت نہ ان سے ملے نہ ان سے، وہ یاک ذات ہے "" (موضح)۔

و زہر چه گفته اند شنیدیم و خوانده ایم ماہمچنال دراول وصف تومانده ایم

اے برتراز خیال وقیاس وگان ووہم منزل تمام گشت و بپایاں رسید عمر

ولله دُرّ من قال ۔

خاك بر فرق من وتمثيل من

اے بروں از وہم و قال و قبل من

۳۰۔ شرک کی مذمت کی ایک بلیغ مثال: یعنی شرک کا تجے و بطلان سجھانے کے لئے اللہ تعالیٰ نود تمہارے ہی احوال میں سے ایک مثال نکال کر بیان فرماتا ہے۔ وہ یہ کہ تمہارے ہاتھ کا مال (یعنی لونڈی غلام) بن کے تم محض ظاہری اور مجازی مالک ہو کیا اپنی روزی اور مال و متاع میں جو حق تعالیٰ نے دے رکھی، تم ان کو برابر کا شریک تسلیم کر سکتے ہو جس طرح مشترک اموال و جائداد میں اپنے بھائی بند حصہ دار ہوتے میں اور ہر وقت کھئکا رہتا ہے کہ مشترک چیز میں تصرف کرنے پر برہم ہو جائیں یا تقسیم کرانے لگیں یا کم ادار کی بند حصہ دار ہوتے میں اور ہر وقت کھئکا رہتا ہے کہ مشترک چیز میں تصرف کرنے پر برہم ہو جائیں یا تقسیم کرانے لگیں یا کم اذکم موال کر بیٹیں کہ ہماری اجازت اور مرضی کے بدون فلاں کام کیوں کیا۔ کیا ایسا ہی کھئکا ایک آقا کو اپنے فلام یا نوکر کی طرف سے ہوتا ہے۔ اگر شمیں تو سمجھنا چا ہے کہ جب جھوٹے مالک کا بیہ عال ہے اس سے مالک کو اپنے فلام کی کیا پروا ہو سکتی ہے جس کو تم حاقت سے اس کا سابھی گئتے ہو۔ ایک فلام تو آقا کی ملک میں شریک مذہوں غدا کی مخلوق میں اور اس کی دی ہوئی روزی کھاتے میں۔ مگر ایک مخلوق بلکہ مخلوق در مخلوق، غالق کی غدائی میں شریک ہو جائے ؟ کی مخلوق میں اور اس کو نول مند قبول شہیں کر سکتا۔

الی۔ یعنی یہ بے انصاف لوگ ایسی صاف و واضح باتوں کو کیونکر سمجھیں۔ وہ سمجھنا چاہتے ہی نہیں بلکہ جہالت اور ہوا پر ستی سے محض اوہام و خواہشات کی پیروی پر تلے ہوئے ہیں۔ ۳۲ یعنی جس کواللہ تعالیٰ نے اس کی بے انصافی اور جہل اور ہوا پرستی کی بدولت راہ حق پر چلنے اور سمجھنے کی توفیق نہ دی اب کون طاقت ہے جو اسے سمجھا کر راہ حق پر لے آئے یا مدد کر کے گمراہی اور تباہی سے بچا ہے ۔ لہذا ایسوں کی طرف سے زیادہ متحمر اور غمگین ہونے کی ضرورت نہیں ۔ ان سے قطع نظر کر کے آپ ہمہ تن اپنے پروردگار کی طرف توجہ کیجئے ۔ اور دین فطرت پر جمے رہئے ۔

فَاقِمْ وَجُهَكَ لِللَّايْنِ حَنِيْفًا ﴿ فِطْرَتَ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مُ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴿ لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ مُ ذَلِكَ اللَّهِ مُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ لَا وَلٰكِنَ اكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ فَيْ اللَّهِ اللَّهِ مُ اللَّهِ مُ اللَّهِ مُ اللَّهِ مُ اللَّهِ مُ اللَّهِ اللَّهِ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مُ اللَّهِ مُ اللَّهُ اللّ

مُنِينِينَ اِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَ اَقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَلَا يَكُونُو الصَّلُوةَ وَلَا تَكُونُو المِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿

مِنَ الَّذِيْنَ فَرَّقُوا دِيْنَهُمُ وَكَانُوا شِيَعًا لَّ كُلُّ حِزْبٍ بِمَالَدَيْهِمُ فَرِحُونَ ﷺ

۳۰۔ سوتوسیدھا رکھ اپنا منہ دین پر ایک طرف کا ہو کر [۳۳] وہی تراش اللہ کی جس پر تراشا لوگوں کو [۳۳] بدلنا نہیں اللہ کے بنائے کو [۳۵] یہی ہے دین سیدھا و لیکن اکثر لوگ نہیں سمجھے [۳۳]

اللہ سب رجوع ہو کر اسکی طرف [<sup>۲۲</sup>] اور اس سے ڈرتے رہو اور قائم رکھو نماز اور مت ہو شرک کرنے والوں میں

۳۲۔ جنہوں نے کہ میموٹ ڈالی اپنے دین میں اور ہو گئے ان میں بہت فرقے ہر فرقہ جواس کے پاس ہے اس یر فریفتہ ہے [۲۸]

۳۳\_ یعنی جو گمراہی سے کسی طرح نکلنا نہیں چاہتا اسے شرک کی دلدل میں پڑا رہنے دواور تم ہر طرف سے منہ موڑ کر ایک خدا کے ہورہو۔ اوراس کے سیح دین کوپوری توجہ اور یک جہتی سے تھامے رکھو۔

۳۳۔ انسان کی فطرت اسلام ہے: اللہ تعالیٰ نے آدمی کی ساخت اور تراش شروع سے ایسی رکھی ہے کہ اگر وہ بق کو سمجھنا اور قبول کرنا چاہے توکر سکے اور بدأ فطرت سے اپنی اجالی معرفت کی ایک چک اس کے دل میں بطور تخم ہدایت کے ڈال دی ہے کہ اگر دو پیش کے احوال اور ماحول کے خراب اثرات سے متاثر نہ ہو اور اصلی طبیعت پر چھوڑ دیا جائے تو یقینا دین مق کو اختیار کرے کی دوسری طرف متوجہ نہ ہو۔ ""عمد البیت" کے قصہ میں اسی کی طرف اشارہ ہے اور اعادیث صحیحہ میں تصریح ہے کہ ہر بچ

فطرت اسلام پرپیدا ہوتا ہے بعدہ ماں باپ اسے یمودی، نصرانی اور مجوی بنا دیتے ہیں۔ ایک حدیث قد می میں ہے کہ میں نے اسے بندوں کو "خفاء" پیدا کیا۔ پھر شیاطین نے انجواء کر کے انہیں سیدھے راسۃ سے بھڑکا دیا۔ بھرحال دین تق، دین عنیف اور دین قیم وہ ہے کہ اگر انسان کو اس کی فطرت پر مخلی بالطبع پھوڑ دیا جائے تو اپنی طبعیت سے اسی کی طرف جھے۔ تمام انسانوں کی فطرت اللہ تعالیٰ نے ایسی ہی بنائی ہے جس میں کوئی تفاوت اور تبدیلی نہیں۔ فرض کرواگر فرعون یا ابوجل کی اصلی فطرت میں فطرت اللہ تعالیٰ نے ایسی ہی بنائی ہے جس میں کوئی تفاوت اور تبدیلی نہیں۔ فرض کرواگر فرعون یا ابوجل کی اصلی فطرت میں بنایا۔ یہ استعداد اور صلاحیت نہ ہوتی تو ان کو قبول تو کا مکلف نہیں بنایا۔ فرطرت انسانی کی اسی بحانیت کا یہ اثر ہے کہ دین کے بہت سے اصول مہمہ کو کسی نہ کسی رنگ میں تقریبا سب انسان تسلیم کرتے ہیں گوان پر ٹھیک ٹھیک قائم نہیں رہے ۔ حضرت شاہ صاحب کھے ہیں "یعنی اللہ سب کا مالک مائم، سب سے زالا، کوئی اس کے برابر نہیں، کسی کا زور اس پر نہیں ہے باتیں سب جانے ہیں۔ اس پر پانا چا ہے۔ اسے ہی کسی کے جان و مال کو ستانا، ناموس میں عیب لگائے ہرکوئی براجانتا ہے ایسے ہی اللہ کویاد کرنا، غریب پر ترس کھائ، حق پورا دینا، دفانہ نے کرنا ہرکوئی اپھا ہو جی دین سے امور فطری تھے مگر) ان کا بندوبست پیفمبروں کی زبان سے اللہ تعالیٰ نے جات کہ اسے اسے اللہ تعالیٰ نے اسے اس (راسۃ ) پر چانا وہ ہی دین سے ہو ہو رہی دین سے امور فطری تھے مگر) ان کا بندوبست پیفمبروں کی زبان سے اللہ تعالیٰ نے ساتھ کے اس دیا"۔

1777

۳۵۔ یعنی اصل پیدائش کے اعتبار سے کوئی فرق اور تغیر و تبدل نہیں۔ ہر فرد انسان کی فطرت قبول حق کے لئے مستعد بنائی ہے یا یہ مطلب کہ اللہ نے جس فطرت پر پیدا کیا اس کو تم اپنے اغتیار سے بدل کر خراب نہ کرو۔ نیج تم میں ڈال دیا ہے اسے بے توجی یا بے تمیزی سے ضائع مت ہونے دو۔

٣٦ ـ دين قيم: يعني سيدها دين يه هي فطرت كي آواز ہے ـ پر بهت لوگ اس نكة كو سمجھة نهيں ـ

٣٤ - دين فطرت كے چنداصول: يعنی اصل دين پکڑے رہو، اس كی طرف ربوع ہوكر۔ اگر محض دنيوی مصلحت كے واسطے يہ كام كئے تو دين درست بنہ ہوگا۔ آگے دين فطرت كے چنداہم اصول كی طرف توجہ دلائی ہے۔ مثلاً اتقاء (خداسے ڈرتے رہنا) نماز قائم ركھنا شرك على و خفی سے بيزار اور مشركين سے عليحدہ رہنا، اپنے دين ميں مچھوٹ بنہ ڈالنا۔

۳۸۔ دین میں فرقہ بازی: یعنی دین فطرت کے اصول سے علیحدہ ہوکر ان لوگوں نے اپنے مذہب میں پھوٹ ڈالی، بہت سے فرقہ بن گئے۔ ہرایک کا عقیدہ الگ، مذہب و مشرب جدا، جس کسی نے غلط کاری یا ہوا پرستی سے کوئی عقیدہ قائم کر دیا یا کوئی طریقہ ایجاد کر لیا۔ ایک جاعت اسی کے پیچھے ہوگئی، تھوڑے دن بعد وہ ایک فرقہ بن گیا۔ پھر ہر فرقہ اپنے مٹھراہے ہوئے اصول وعقائد پر خواہ وہ کتنے ہی ممل کیوں نہ ہوں ایسا فریفتہ اور مفتون ہے کہ اپنی غلطی کا امکان بھی اس کے تصور میں نہیں آیا۔

1774

وَ إِذَا مَسَّ النَّاسَ ضُرُّ دَعَوَا رَبَّهُمُ مُّنِيْبِينَ إلَيْهِ ثُمَّ إِذَا اَذَاقَهُمُ مِّنَهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيْقُ مِنْهُمُ بِرَبِّهِمُ يُشْرِكُونَ ﴿

لِيَكُفُرُوا بِمَآ اتَينناهُمُ فَتَمَتَّعُوا اللهُ فَسَوْفَ تَعَلَّمُونَ اللهُ فَسَوْفَ تَعُلَمُونَ اللهُ فَسَوْفَ تَعُلَمُونَ اللهُ فَاللهُ فَا لَهُ فَاللهُ فَاللّهُ فَاللهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللّهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللهُ فَاللّهُ فَا

اَمُ اَنْزَلْنَا عَلَيْهِمُ سُلُطْنًا فَهُوَ يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُوَابِهِ يُشْرِكُونَ ﴿

وَإِذَآ اَذَقُنَا النَّاسَ رَحْمَةً فَرِحُوا بِهَا وَ اِذَا اَذَ تُصِبُهُمُ سَيِّئَةٌ بِمَا قَدَّمَتُ اَيْدِيهِمُ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ﴿

۳۳۔ اور جب پہنچے لوگوں کو کچھ سختی تو پکاریں اپنے رب کو اپنی طرف رجوع ہو کر پھر جماں چکھائی ان کو اپنی طرف سے کچھ مہربانی اسی وقت ایک جاعت ان میں اپنے رب کا شریک لگی بتانے ۔ ۲۳۔ کہ منکر ہوجائیں ہمارے دیے ہوئے سے سومزے ۔

۳۵۔ کیا ہم نے ان پر آثاری ہے کوئی سند سو وہ بول رہی ہے جو یہ شریک بتاتے ہیں <sup>[۴۰]</sup>

اڑا لواب آگے جان لوگے [۴۹]

۳۹۔ اور جب چکھائیں ہم لوگوں کو کچھ مہربانی اس پر مچھولے نہیں سماتے اور اگر آ پڑے ان پر کچھ برائی اپنے ہاتھوں کے بیمجے ہوئے پر توآس توڑ بیٹٹیں [۳]

۳۹۔ انسان کی ناشکری: یعنی جیسے بھلے کام ہر انسان کی فطرت پہچانتی ہے، اللہ کی طرف ربوع ہونا بھی ہر ایک کی فطرت جانتی ہے چنانچہ نوف اور تختی کے وقت اس کا اظہار ہو جاتا ہے۔ بڑے سے بڑا سرکش مصیبت میں گھر کر فدائے واحد کو لگار نے لگتا ہے اس وقت جھوٹے سارے سب ذہن سے نکل جاتے میں۔ وہ ہی سچا مالک یادرہ جاتا ہے جس کی طرف فطرت انسانی رہنائی کرتی تھی مگر افوس کہ انسان اس حالت پر دیر تک قائم نہیں رہنا۔ جاس فداکی مہربانی سے مصیبت دور ہوئی، پھر اس کو چھوڑ کر جھوٹے دیوتاؤں کے بھی گا۔ گیا اس کے پاس سب کچھان ہی کا دیا ہوا ہے! فدانے کچھ نہیں دیا! (العیاذ باللہ) اپچھا چندروز مزے اڑا لے۔ آگے چل کر معلوم ہو جائے گاکہ اس کفراور ناشکری کانتیجہ کیا ہوتا ہے۔ اگر آدمیت ہوتی تو سمجھتا کہ اس کا ضمیر جس فداکو سختی اور مصیبت کے وقت پکار رہا تھا وہ ہی اس لائق ہے کہ ہمہ وقت یادرکھا جائے۔ میں مقرار کر کھوٹ طور پر رد کرتی ہے تو مسیبت کے فلاف ہے: یعنی عقل سلیم اور فطرت انسانی کی شیادت شرک کو صاف طور پر رد کرتی ہے تو میں۔ سب کی مشادت شرک کو صاف طور پر رد کرتی ہے تو

کیا اس کے خلاف وہ کوئی حجت اور سندر کھتے ہیں جو ہتلاتی ہو کہ خدا کی خدائی میں دوسرے بھی اس کے شریک ہیں (معاذاللہ) اگر نہیں توانہیں معبود بننے کا استحقاق کہاں سے ہوا۔

الا۔ نوشی و غم میں کفار کی عالت: یعنی ان لوگوں کی عالت عجیب ہے۔ جب اللہ کی مهربانی اور احمان سے عیش میں ہوں تو

چھولے نہ سمائیں ایسے اترانے لگیں اور آپے سے باہر ہو جائیں کہ محن تقیقی کو بھی یاد نہ رکھیں۔ اور کسی وقت شامت اعال کی بدولت مصیبت کا کوڑا پڑا تو بالکل آس توڑ کر اور نا امید ہو کر بیٹے رہیں گویا اب کوئی نہیں جو مصیبت کے دور کرنے پر قادر ہو۔ مومن کا عال اس کے برعکس ہوتا ہے۔ وہ عیش و راحت میں منعم تقیقی کو یاد رکھتا ہے اس کے فضل و رحمت پر نوش ہوکر زبان و دل سے شکر اداکرتا ہے اور مصیبت میں بچنس جائے توصیرو گل کے ساتھ اللہ سے مدد مالگتا ہے اور امیدرکھتا ہے کہ کشی ہی سخت مصیبت اور ظاہری اسب کتنے ہی مخالف ہوں اس کے فضل سے سب فضا بدل جائے گی۔ (تنبیہ) ایک آیت بہلے فرمایا تھا کہ "اوگ حتی کے وقت خالص غدا کو لکارنے لگتے ہیں ""۔ یہاں فرمایا کہ برائی پہنچتی ہے تو آس توڑ کر بیٹے رہت ہیں امتداد ہوتا ہیں امتداد ہوتا ہیں امتداد ہوتا ہیں اس کے اللہ تعالی اعلم۔

اَوَلَمْ يَرَوُا اَنَّ اللهَ يَبُسُطُ الرِّزْقَ لِمَنُ يَّشَاءُ وَيَقْدِرُ اللهَ فِي ذَٰلِكَ لَأَيْتٍ لِّقَوْمٍ يُّؤُمِنُونَ

۳۸۔ سو تو دے قرابت والے کو اس کا حق اور مختاج کو اور مختاج کو اور مسافر کو یہ بہتر ہے ان کے لئے جو چاہتے ہیں اللہ کا منہ اور وہی ہیں جن کا بھلا ہے [۲۶]

۳۷۔ کیا نہیں دیکھ کیا کہ اللہ پھیلا دیتا ہے روزی کوجس

پر چاہے اور ماپ کر دیتا ہے جمکو چاہے اس میں

نشانیاں میں ان لوگوں کو جو یقین رکھتے میں [۴۶]

فَاتِ ذَا الْقُرُبِي حَقَّهُ وَ الْمِسْكِيْنَ وَابْنَ السَّبِيْلِ ﴿ ذَٰلِكَ خَيْرٌ لِللَّذِيْنَ يُرِيدُونَ وَجُهَ السَّبِيْلِ ﴿ ذَٰلِكَ خَيْرٌ لِللَّذِيْنَ يُرِيدُونَ وَجُهَ اللَّهِ ﴿ وَ أُولَٰإِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿

۲۷۔ روزی میں تنگی اور وسعت کی حکمت: یعنی ایمان ویقین والے سمجھتے ہیں کہ دنیا کی سختی نرمی اور روزی کا بڑھانا گھٹانا سب اسی رب قدیر کے ہاتھ میں ہے۔ لہذا جو عال آئے بندہ کو صبر و شکر سے رضا بقضا رہنا چاہئے۔ نعمت کے وقت شکر گذار رہے اور ڈرتا رہے کہیں چھن نہ جائے اور سختی کے وقت صبر کرے اور امید رکھے کہ حق تعالیٰ اپنے فضل و عنایت سے سختیوں کو دور فرما

دے گا۔

۳۷۔ اقربا و مساکین کا حق: یعنی جب فطرت کی شادت سے ثابت ہوگیا کہ تقیقی مالک و رب وہ ہی اللہ ہے۔ دنیا کی تعمتیں سب اسی کی عطاکی ہوئی ہیں۔ تو جو لوگ اس کی خوشنودی چاہتے ہیں اور اس کی بقاء و دیدار کے آرزو مند ہیں چاہیئے کہ اس کے دیے ہوئے میں سے خرچ کریں۔ مسافر، مختاج اور غریب رشتہ داروں کی خبر لیں، اہل قرابت کے حقوق درجہ بدرجہ اداکرتے رہیں ایسے ہی بندوں کو دنیا و آخرے کی بھلائی نصیب ہوگی۔

میں سو وہ نہیں بڑھتا اللہ کے یہاں اور جو دیتے ہو پاک میں سو وہ نہیں بڑھتا اللہ کے یہاں اور جو دیتے ہو پاک دل سے چاہ کر رضامندی اللہ کی سویہ وہی ہیں جن کے میں مولے وہی ہیں جن کے میں جوئے [۲۳]

الله الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُخْمِينُكُمْ شُمَّ يُخْمِينُكُمْ هُلُ مِنْ يُخْمِينُكُمْ هُلُ مِنْ شَيْءً شُم شُرُكَا بِكُمْ مَّنُ يَّفْعَلُ مِنْ ذَلِكُمْ مِّنْ شَيْءً ﴿ شُرَكَا بِكُمْ مَّنُ يَقْعَلُ مِنْ ذَلِكُمْ مِّنْ شَيْءً ﴿ شُرُكُونَ ﴿ شُبُحْنَهُ وَتَعْلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ فَيَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾

جہ۔ اللہ وہ ہی ہے جس نے تم کو بنایا پھر تم کو روزی دی پھر تم کو مارتا ہے پھر تم کو جلائے گا کوئی ہے میں تمہمارے شریکوں میں جو کر سکے ان کاموں میں سے کہ ایک کام وہ نرالا ہے اور بہت اوپر ہے اس سے کہ شریک بتلاتے ہیں [20]

۱۹۸۷ سود سے مال گھٹتا اور زکوۃ سے بڑھتا ہے: یعنی سود بیاج سے گوبظاً ہر مال بڑھتا دکھائی دیتا ہے، لیکن حقیقت میں گھٹ رہا ہے بعیے کسی آدمی کا بدن ورم سے پھول جائے وہ بھاری یا پیام موت ہے اور زکوۃ نکالنے سے معلوم ہوتا ہے کہ مال کم ہوگائی الحقیقت وہ بڑھتا ہے۔ بعیے کسی مریض کا بدل مسل و تنقیہ سے گھٹتا دکھائی دے مگر انجام اس کا صحت ہو۔ سود اور زکوۃ کا عال مجی انجام کے اعتبار سے ایسا ہی سمجھ لو۔ یکھ کئی اللّٰہ الرّ بلو وَ یُرّ بِی الصّد دَقاتِ (بقرہ رکوع ۳۸) عدیث میں ہے کہ ایک کھور جو مومن صدقہ کرے قیامت کے دن بڑھ کر پہاڑ کے برابر نظر آئے گی۔ (تنبیہ) بعض مفرین نے "ربا" سے یہاں سود بیاج مراد نہیں لیا۔ بلکہ آیت کا مطلب یہ بیان کیا ہے کہ جو آدمی کسی کو کچھ دے اس غرض سے کہ دوسرا اس سے بڑھ کر

144.

احمان کا بدلہ کرے گا تو یہ دینا اللہ کے ہاں موجب برکت و ثواب نہیں۔ گو مباح ہو۔ اور پیغمبر علیہ السلام کے حق میں تو مباح مجھی نہیں۔ بقولہ تعالیٰ وَ لَا تَمَنُنَ مَنْتُ کَشِیّا کَشِیرُ (مدثر رکوع) واللہ اعلم۔

۳۵ \_ یعنی مارنا جلانا، روزی دینا سب کام تو تنها اس کے قبضہ میں ہوئے ۔ پھر دوسرے شریک کدھر سے آگر الوہست کے مستق بن گئے ۔

ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتُ الْدِى الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتُ الَّذِي النَّاسِ لِيُذِيْقَهُمُ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوًا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿

قُلُ سِيُرُوْا فِي الْاَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَافَ عَاقِبَةُ اللَّذِيْنَ مِنْ قَبُلُ الْ كَانَ اَكْتَرُهُمُ مَّ مَّشْرِكِيْنَ هَ

الا۔ پھیل پڑی ہے خرابی جنگل میں اور دریا میں لوگوں کے ہاتھ کی کائی سے چکھانا چاہیے ان کو کچھ مزہ ان کے کام کا ٹاکہ وہ پھر آئیں [۳۶]

۴۷۔ تو کمہ پھرو ملک میں تو دیکھو کلیا ہوا انجام پہلوں کا بہت ان میں تھے شہرک کرنے والے [۴۷]

۳۳۔ سو تو سیدھا رکھ اپنا منہ سیدھی راہ پر [۴۸] اس سے پہلے کہ آپہنچ وہ دن جس کو پھرنا نہیں اللہ کی طرف سے [۴۹] اس دن لوگ جدا جدا ہوں گے [۴۹]

۱۹۷۱ ۔ لوگوں کی بدعلی سے بحروبر میں فیاد: یعنی لوگ دین فطرت پر قائم نہ رہے کفروظلم دنیا میں پھیل پڑا اور اس کی شامت سے ملکوں اور جزیروں میں خرابی پھیل گئی نہ ختکی میں امن و سکون رہا نہ تری میں، روئے زمین کو فتنہ و فیاد نے گھیر لیا۔ بحری لڑائیوں اور جہازوں کی لوٹ مار سے سمندروں میں بھی طوفان بیا ہوگیا۔ یہ سب اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے چاہا کہ بندوں کی بداعالیوں کا تھوڑا سا مزہ دنیا میں بھی چکھا دیا جائے پوری سزا تو آخرت میں ملے گی۔ مگر کچھ نمونہ یہاں بھی دکھلا دیں، ممکن ہے بعض لوگ ڈر کر راہ راست پر آجائیں۔ (تنبیہ) بندوں کی بدکاریوں کی وجہ سے ختگی و تری میں خرابی پھیلنا گو ہمیشہ ہوتا رہا اور ہوتا رہے گا۔ لیکن

جس نوفناک عموم و شمول کے ساتھ بعثت محمدی سے پہلے یہ تاریک گھٹا مشرق و مغرب اور ہر وہحر پر چھا گئن تھی، دنیا کی تاریخ میں اس کی نظیر نہیں مل سکتی۔ یورپ کے محققین نے اس زمانہ کی تاریک حالت کا جو نقشہ کھینچا ہے اس کے دیکھنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ غیر مسلم مورخ بھی اس مشہور و معروف صداقت پر کوئی حرف گیری نہیں کر سکے (دیکھو دائرۃ المعارف فریدوجدی مادہ حد) شایدا سی عموم فتنہ و فساد کو پیش نظر رکھ کر قتادہ رحمہ اللہ نے آیت کا محل زمانہ جاہلیت کو قرار دیا ہے۔

٨٧ \_ يعنى اكثرول كى شامت شرك كى وجه سے آئى \_ بعضول پر دوسرے گنا ہول كى وجه سے آئى ہوگى \_

۴۸۔ دنیا کے فیاد کا علاج بیعنی دنیا میں فیاد پھیل گیا تو تم دین قیم پر جو دین فطرت ہے ٹھیک ٹھیک قائم رہو۔ سب خرابیوں کا ایک یہ ہی علاج ہے۔

<u>89 یعنی</u> اللہ کی طرف سے اس دن کا آنا اٹل ہے نہ کوئی طاقت اسے پھیر سکتی ہے نہ خود خدا ملتوی کرے گا۔

۵۰ یعنی نیک جنت میں اور بد دوزخ میں بھیجدیے جائیں گے۔ فَرِیْقُ فِی الْجَنَّةِ وَ فَرِیْقُ فِی السَّعِیْر (شوری رکوع) حضرت شاہ صاحبؒ اس کو دنیا کے احوال پر حمل کرتے ہوئے لکھتے ہیں ""یعنی دین کا غلبہ ہو سزا پانے والے الگ ہوں اوراللہ کے مقبول بندے الگ"۔

۱۹۳ جو منکر ہوا سواس پر پڑے اسکا منکر ہونا [۵] اور جو کوئی کرے بھلے کام سووہ اپنی راہ سنوارتے ہیں [۵۲] ۱۹۵ میلے کام سووہ اپنی راہ سنوارتے ہیں [۵۲] ۱۹۵ میلے اپنے فضل سے [۵۳] بیشک اس کو نہیں بھاتے انکار والے [۵۳]

مَنْ كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِا نَفُسِهِمُ يَمُهَدُونَ ﴿

لِيَجُزِىَ الَّذِيْنَ امَنُوًا وَ عَمِلُوا الصَّلِخَتِ مِنْ فَضْلِهِ ۚ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْكُفِرِيْنَ ﴿

ا۵۔ یعنی انکار کا وبال اسی پر پڑے گا۔

۵۲ \_ یعنی جنت میں آرام کرنے کی تیاری کر رہے ہیں ۔

۵۳ \_ یعنی کتنا ہی بڑانیک ہو اسے مجھی اللہ کے فضل سے جنت ملے گی۔

۵۴\_ جواس سچے مالک کو نہ بھائے اس کا کماں ٹھ کانا۔

وَمِنُ الْنِهِ اَنْ يُتُرْسِلَ الرِّيَاحَ مُبَشِّرَتٍ وَ لِيُذِيْقَكُمْ مِّنْ رَّحْمَتِهِ وَلِتَجْرِى الْفُلْكُ لِيُذِيْقَكُمْ مِّنْ رَّحْمَتِهِ وَلِتَجْرِى الْفُلْكُ بِاَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ عَنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمَالِةِ وَلَعَلَّكُمْ

وَلَقَدُ اَرُسَلُنَا مِنُ قَبُلِكَ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمُ فَجَآءُو هُمُ بِالْبَيِّنْتِ فَانُتَقَمْنَا مِنَ الَّذِيْنَ فَجَآءُو هُمُ بِالْبَيِّنْتِ فَانُتَقَمْنَا مِنَ الَّذِيْنَ الْجُرَمُو اللهُ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَيْنَا فَصُرُ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَيْنَا فَصَرُ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَيْنَا فَصَرُ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَيْنَا فَصَرَ اللهُ وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا فَصُرُ اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْهُ وَاللَّهُ وَالْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّلَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

۳۹۔ اور اس کی نشانیوں میں ایک یہ ہے کہ چلاتا ہے ہوائیں خوشخبری لانے والیاں اور ناکہ چکھائے تکو کچھ مزہ اپنی مہربانی کا [۵۵] اور ناکہ چلیں جماز اسکے حکم سے [۵۱] اور ناکہ تلاش کرواس کے فضل سے اور ناکہ تم حق مانو [۵۵]

ہم۔ اور ہم بھیج چکے ہیں تجھ سے پہلے کتنے رسول اپنی اپنی قوم کے پاس سو پہنچ انکے پاس نشانیاں لے کر پھر بدلہ لیا ہم نے ان سے جو گنرگار تھے اور مق ہے ہم پر مدد ایمان والوں کی [۵۸]

۵۵ ـ قدرت الهيه: يعنی باران رحمت کی نوشخبری لاتی ہیں ۔ مچھر خدا کی مهربانی سے ملینہ برستا ہے ۔

۵۶ \_ یعنی بادبانی جماز اور کشتیاں ہوا سے چلتی ہیں اور دغانی اسٹیمروں کی رفتار میں بھی باد موافق مدد دیتی ہے \_

۵۰: نعمت کی بشارت: یعنی جمازوں کے ذریعہ سے تجاری مال سمندر پار منتقل کر سکو اور اللہ کے فضل سے خوب نفع کاؤ پھر ان نعمتوں پر خدا کا شکر اداکرتے رہو۔ (تنبیہ) پہلے خشکی تری میں فیاد پھیلنے کا ذکر تھا اس کے مقابل یماں بشارت و نعمت الهی کا تذکرہ ہوا۔ شاید یہ بھی اشارہ ہوکہ آندھی اور غبار پھیل جانے کے بعد امیدر کھوکہ باران رحمت آیا چاہتی ہے۔ مصندی ہوائیں چل پڑی ہیں جورحمت و فضل کی خوشخبری سنارہی ہیں کا فروں کو چاہئے کہ شرارت اور کفران نعمت سے بازآ جائیں اور خدا کی مهربانیوں کو دیکھ کر شکر گذار بندے بنیں۔

۵۸۔ مومنین کی مدد کا وعدہ: پہلے فرمایا تھا کہ مقبول اور مردود جدا کر دیے جائیں گے۔ منکروں پر ان کے انکار کا وبال پڑے گا۔ وہ اللہ کو ایجھے نہیں لگتے۔ اب بتلاتے ہیں کہ اس کا اظہار دنیا ہی میں ہو کر رہے گا۔ کیونکہ اللہ کی عادت اور وعدہ ہے کہ مجرمین و مکذبین سے انتقام لے اور مومنین کاملین کو اپنی امداد واعانت سے دشمنوں پر غالب کرے بیچ میں ہوا کا ذکر اس واسط آیا کہ جیسے باران رحمت کے نزول سے پہلے ہوائیں چلتی ہیں اسی طرح دین کے غلبہ کی نشانیاں روش ہوتی جاتی ہیں۔

الله الذِى يُرْسِلُ الرِّيْحَ فَتُثِيْرُ سَحَابًا فَيَبُسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَ يَجْعَلُهُ فَيَبُسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَ يَجْعَلُهُ كِسَفًا فَرَى الْوَدُقَ يَخُرُجُ مِنْ خِللِه فَإِذَا كَسَفًا فَرَى الْوَدُقَ يَخُرُجُ مِنْ خِللِه فَإِذَا كَسَفًا وَمَن عِبَادِة إِذَا هُمُ السَّلَاثِ بِهِ مَن يَشَاءُ مِن عِبَادِة إِذَا هُمُ يَسَلَبُ شِرُونَ فَيَ

وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبُلِ أَنْ يُّنَزَّلَ عَلَيْهِمُ مِّنُ قَبُلِ أَنْ يُّنَزَّلَ عَلَيْهِمُ مِّنْ قَبُلِهِ لَمُبُلِسِيْنَ ﴿

فَانُظُرُ إِلَى الْأُرِ رَحُمَتِ اللهِ كَيْفَ يُحْيِ اللهِ كَيْفَ يُحْيِ اللهِ كَيْفَ يُحْيِ اللهِ كَيْفَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْيِ اللهَوْتَى وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيئُ ﴿ فَ الْمَوْتَى وَلَيِنَ أَرْسَلُنَا رِيْحًا فَرَاوَهُ مُصْفَرًا لَّظَلُّوا وَلَيِنَ اَرْسَلُنَا رِيْحًا فَرَاوَهُ مُصْفَرًا لَّظَلُّوا مِنْ بَعْدِهِ يَكُفُرُونَ ﴿

فَاِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصُّمَّ الصُّمَّ الشُّمَّ الدُّعَآءَ إِذَا وَلَّوا مُدْبِرِيْنَ ﴿

۸۷۔ اللہ ہے جو چلاتا ہے ہوائیں پھر وہ اٹھاتی ہیں بادل کو پھر پھیلا دیتا ہے اس کو آسمان میں جس طرح پادل کو پھر پھر تو دیکھے چاہے [۵۹] اور رکھتا ہے اس کو تہہ بہ تہہ پھر تو دیکھ مینہ کو کہ نکلتا ہے اس کے بچ میں سے پھر جب اس کو پہنچاتا ہے جس کو کہ چاہتا ہے اپنے بندوں میں تبھی وہ لگتے ہیں نوشیاں کرنے [۲۰]

۲۹۔ اور پہلے سے ہورہے تھے اس کے اترنے سے میلے ہی نامید[۱۱]

۵۰۔ سو دیکھ نے اللہ کی مہربانی کی نشانیاں کیونکر زندہ کرتا ہے دمین کو اسکے مرگئے چیچے [۱۲] بیشک وہی ہے مردول کوزندہ کرنے والا اور وہ ہرچیز کر سکتا ہے [۱۲]

۵۱۔ اور اگر ہم جیجیں ایک ہوا پھر دیکھیں وہ کھیتی کو کہ زرد پڑ گئی تو لگیں اس کے چیچے ناشکری کرنے [۱۳]

۵۲ ۔ سوتوسنا نہیں سکتا مردوں کواور نہیں سنا سکتا بہروں کو پکارنا جب کہ پھریں پیٹھ دے کر

<mark>۵۹ ۔</mark> یعنی پیلے کسی طرف، چیچھے کسی طرف، اسی طرح دین بھی پھیلائے گا۔ چنانچ<sub>ہ</sub> پھیلا دیا۔

۲۰۔ بارش اور بادل کا نظام: اسی طرح جوایانی اور رومانی بارش سے منتفع ہوں گے اور خوشیاں منائیں گے۔

<mark>11۔</mark> یعنی پہلے سے لوگ نامید ہورہے تھے حتی کہ بارش آنے سے ذرا پہلے تک بھی امید بنہ تھی کہ مدینہ برس کر ایسی جگ پر لو

ہوجائے گی انسان کا عال بھی عجیب ہے۔ ذرا دیر میں نامید ہوکر بیٹے جاتا ہے پھر ذرا سی دیر میں نوشی سے کھل پڑتا ہے۔

17۔ اللہ کی رحمت کے آثار: یعنی چند گھنٹے پہلے ہر طرف خاک اڑر ہی تھی اور زمین خشک بے رونق اور مردہ پڑی تھا ناگاں اللہ کی مہربانی سے زندہ ہوکر لہلمانے لگی۔ بارش نے اس کی پوشیدہ قوتوں کو کتنی جلد ابھار دیا۔ یہ ہی حال روحانی بارش کا سمجھوہ اس سے مردہ دلوں میں جان پڑے گی اور خدا کی زمین ظلہ کر الفکساڈ فی المبرّو وَ الْمبَحْرِ وَالی موت کے بعد دوبارہ زندہ ہوجائے گی۔ ہر طرف رحمت الہی کے نشان اور دین کے آثار نظر آئیں گے جو قابلیتیں مدت سے مٹی میں مل رہی تھیں، باران رحمت کا ایک چھینٹا ان کو ابھار کر نمایاں کر دے گا۔ چنانچ حق تعالی نے بعث محمدی کے ذریعہ سے یہ جلوہ دنیا کو دکھلا دیا۔ ہمارے صوبہ کے شاعر حکیم نے کیا خوب کھا۔

ہے یہ وہ نام خار کر پھول کرے سنوار کر اکبر اسی کا ورد تو صدق سے بیشار کر ہے یہ وہ نام خاک کوپاک کرے بھمار کر ہے یہ وہ نام ارض کوکر دے سما ابھار کر

صلِّ على مُحَدِّ صلِّ على مُحَدِّ"

47۔ آخرت کی زندگی پراستدلال: یعنی یہاں مردہ دلوں کوروعانی زندگی عطا فرمائے گا اور قیامت کے دن مردہ لاشوں میں دوبارہ جان ڈالے گا۔ اس کی قدرت کاملہ کے آگے کوئی چیز مشکل نہیں۔

۱۹۲۰ تنگی میں ناشکری: یعنی پہلے ناامید سے، بارش آئی، زمین جی اٹھی، نوشیاں منانے گئے۔ اب اگر اس کے بعد ہم ایک ہوا پلا دیں جس سے کھیتیاں خٹک ہوکر زرد را جائیں تو یہ لوگ فوڑا پھر بدل جائیں۔ اور اللہ کے سب احمان فراموش کر کے ناشکری شہروع کر دیں غرض انسان کا شکر اور ناشکری سب دنیوی اغراض کے تابع ہے اور یمال اس پر فرمایا کہ اللہ کی مهربانی سے مراد پا کر بندہ نڈر نہ ہوجائے۔ اس کی قدرت رنگارنگ ہے۔ معلوم نہیں دی ہوئی نعمت کب سلب کر لے۔ اور شاید ادھر بھی اشارہ ہو کہ دین کی کھیتی دنیا میں سرسبز و شاداب ہونے کے بعد پھر بادمخالف کے جھونکوں سے مرجھا کر زرد پڑ جائے گی۔ اس وقت مالیوس ہوکر ہمت ہارنی نہیں یا بیئے۔

۵۳۔ اور منہ توراہ سمجھائے اندھوں کو انکے بھٹکنے سے تو تو سنائے اسی کو جو یقین لائے ہماری باتوں پر سو وہ مسلمان ہوتے ہیں [۲۵]

وَمَا اَنْتَ بِهِدِ الْعُمْيِ عَنَ ضَللَتِهِمُ لَا إِنْ الْعُمْيِ عَنْ ضَللَتِهِمُ لَا إِنْ الْعُمْ اللهِ الْمُعُمُ اللهُمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُ

اللهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ ضُّعَفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ اللهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ ضُّعَفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ اللهُ ا

الْعَلِيْمُ الْقَدِيْرُ عَ

وَيَوْمَ تَقُوْمُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجُرِمُونَ لَا مَكُرِمُونَ لَا مَا لَمُجُرِمُونَ لَا مَا لَا لَكُوا مَا لَكُوا كَالْنُوا يُؤْفَكُونَ عَلَى كَانُوا يُؤْفَكُونَ عَلَى اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

۵۴۔ اللہ ہے جس نے بنایا تم کمزوری سے پھر دیا کمزوری کے پیچھے کمزوری کمزوری اور کے پیچھے کمزوری اور سے اور وہ ہے سب کچھ اور وہ ہے سب کچھ عاننا کر سکتا [۲۶]

۵۵۔ اور جس دن قائم ہوگی قیامت قسمیں کھائیں گے گنگار کہ ہم نہیں رہے تھے ایک گھڑی سے زیادہ [۱۲] اسی طرح تھے الٹے جاتے [۱۸]

10 یعنی اللہ کو سب قدرت ہے، مردہ کو زندہ کر دے، تم کو یہ قدرت نہیں کہ مردوں سے اپنی بات منوا سکو یا بہروں کو سنا دو، یا اندھوں کو دکھلا دو، خصوصا جب وہ سننے اور دیکھنے کا ارادہ بھی یہ کریں پس آپ ان کے کفروناسپاسی سے ملول و خمگین یہ ہوں، آپ صرف دعوت و تبلیغ کے ذمہ دار میں کوئی بد بخت یہ مانے توآپ کا کیا نقصان ہے آپ کی بات وہ ہی سنیں گے جو ہماری باتوں پر یقین کر کے تسلیم وانقیاد کی خوافتیار کرتے میں (تنبیہ) اسی قیم کی آیت سورہ "تمل" کے آخر میں گذر چکی، اس پر ایک نظر ڈال کی جائے۔

سماع موتی کا مسئد: مفرین نے اس موقع پر ""سماع موتی ""کی بحث چھیردی ہے۔ اس مسئلہ میں صحابہ رضی اللہ عہم کے عہد سماع موتی کا مسئلہ: مفرین نے اس موقع پر ""سماع موتی ""کی بحث چھیردی ہے۔ اس مسئلہ میں صحابہ رضی اللہ کی مشیت وارادہ کے بدون نہیں ہو سکتا مگر آدمی جو کام اسباب عادیہ کے دائرہ میں رہ کر باغتیار نود کرے وہ اس کی طرف مندوب ہوتا ہے اور جو عام عادت کے خلاف غیر معمولی طریقہ سے ہو جائے اسے براہ راست حق تعالیٰ کی طرف نسبت مندوب ہوتا ہے اور جو عام عادت کے خلاف غیر معمولی طریقہ سے ہو جائے اسے براہ راست حق تعالیٰ کی طرف نسبت کرتے ہیں۔ مثلاً کسی نے گولی مارکر کسی کو ہلاک کر دیا یہ اس قاتل کا فعل کہلائے گا اور فرض کیجئے ایک مٹھی کنگریاں پھینئیں جس سے لشکر تباہ ہوگیا، اسے کہیں گے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت سے تباہ کر دیا باوجودیکہ گولی سے ہلاک کرنا بھی اس کی قدرت کا کام ہے۔ ورنہ اس کی مثیت کے بدون گولی یا گولہ کچھ بھی اثر نہیں کر سکتا۔ قرآن کریم میں دوسری جگہ فرمایا فکلم تنقش کُو ھُم

وَلٰكِنَّ اللَّهُ قَتَلُهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلٰكِنَّ اللَّهُ رَمْيِ (انفال رکوع) يهاں فارق عادت ہونے كى وجہ سے پیغمبر اور معلمانوں سے "قل" و"رمی" كى نفى كر كے براہ راست اللہ تعالىٰ كى طرف نسبت كى گئى۔ ٹھيك اسى طرح إنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَىٰ كا مطلب سجھو۔ يعنی تم يہ نہيں كر سكتے كہ كچھ بولو اور اپنی آواز مردے كو سنا دو۔ كيونكہ يہ چيز ظاہرى اور عادى اسبب كے فلاف ہمارى كوئى بات مردہ بن لے اس كا الكاركوئى اسبب كے فلاف ہمارى كوئى بات مردہ بن لے اس كا الكاركوئى مومن نہيں كر سكتا۔ اب نصوص سے جن باتوں كا اس غير معمولی طریقہ سے سننا ثابت ہوجائے گا اسى عدتك ہم كو ساع موتى كائل ہونا چاہئے۔ محض قیاس كر كے دوسرى باتوں كو ساع كے تحت ميں نہيں لا سكتے۔ بہرعال آیت ميں "اساع" كى نفى سے مطلقا سماع كى نفى نہيں ہوتى۔ واللہ اعلم۔

14\_ انسانی زندگی کے مختلف مراحل: یعنی بچے شہروع میں پیدائش کے وقت بیحد کمزور و ناتوان ہوتا ہے۔ پھر آہسۃ آہسۃ قوت آنے لگی ہے حتی کہ جوانی کے وقت اس کا زور انتاکو پنچ جاتا ہے اور تام قوتیں شاب پر ہوتی ہیں پھر عمر ڈھلنے لگتی ہے اور زور وقوت کی جونی کے مختلف کا بیاں ہونے لگتے ہیں۔ جس کی آخری مد بڑھایا ہے۔ اس وقت تمام اعضاء ڈھیلے پڑ جاتے اور قوئ معطل ہونے لگتے ہیں۔ قوت وضعف کا یہ سب آثار پڑھاؤ اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ وہ جس طرح چاہے کسی چیز کو بنائے ۔ اور قوت وضعف کے مختلف ادوار میں اس کوگذارے۔ اس کو قدرت عاصل ہے اور وہ ہی جانتا ہے کہ کس چیز کوکس وقت تک کن عالات میں رکھنا مناسب ہے۔ امدا اس خداکی اور اس کے پیغمبروں کی باتیں ہمیں سننی چاہئیں۔ شاید اس میں یہ بھی اشارہ کر حالات میں رکھنا مناسب ہے۔ امدا اس خداکی اور اس کے پیغمبروں کی باتیں ہمیں سننی چاہئیں۔ شاید اس وقت کمزور نظر دیا کہ جس طرح تم کو کمزوری کے بعد زور دیا، مسلمانوں کو بھی ضعف کے بعد قوت عطاکرے گا اور جو دین بظاہر اس وقت کمزور نظر ضعف کا آئے سویاد رکھنا چاہئے کہ خدائے قادر و توانا ہر وقت ضعف کو قوت سے تبدیل کر سکتا ہے۔ ہاں ایساکر نے کی خاص صورتیں اور اسب ہوتے ہیں۔ واللہ اعلم۔

۱۵۔ آخرت میں دنیا کی زندگی بہت کم معلوم ہوگی: یعنی قبر میں یا دنیا میں رہنا تھوڑامعلوم ہو گا جب مصیبت سر پر کھڑی نظرآئے گی تو کہیں گے کہ افوس بڑی جلدی دنیا کی اور برزخ کی زندگی ختم ہو گئی۔ کچھ بھی مملت نہ ملی جو ذرا سی دیر اور اس عذاب الیم سے بچے رہتے۔ یا دنیا میں کچھ زیادہ مدت مصیبت کی گھڑی سے بچے رہتے۔ یا دنیا میں کچھ زیادہ مدت مصیبت کی گھڑی سامنے آگئی۔

<u>۸۷۔ یعنی جیسے</u> اس وقت یہ کہنا جھوٹ اور غلط ہو گا اسی طرح سمجھ لو کہ دنیا میں مبھی یہ لوگ غلط خیالات جاتے اور الٹی باتیں کیا

کرتے تھے۔

وَقَالَ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَالْإِيْمَانَ لَقَدُ لَبِثْتُمْ فِي كِتْبِ اللهِ إلى يَوْمِ الْبَعْثِ فَهٰذَا يَوْمُ الْبَعْثِ وَلٰكِنَّكُمْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ

(۵۲

فَيَوْمَبِذٍ لَا يَنْفَعُ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا مَعْذِرَتُهُمُ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُوْنَ ﴿

وَلَقَدُ ضَرَبُنَا لِلنَّاسِ فِي هٰذَا الْقُرُانِ مِنَ كُلِّ مَثَلٍ ﴿ وَلَبِنَ جِئْتَهُمْ بِايَةٍ لَّيَقُولَنَّ كُلِّ مَثَلٍ ﴿ وَلَبِنَ جِئْتَهُمْ بِايَةٍ لَّيَقُولَنَّ اللَّهُ مُبْطِلُونَ ﴿ اللَّهُ مُبْطِلُونَ ﴾ وَاللَّهُ مُنْظِلُونَ ﴿ اللَّهُ مُبْطِلُونَ ﴿ اللَّهُ مُنْظِلُونَ ﴾ وقال اللّهُ اللهُ مُنْظِلُونَ ﴿ اللَّهُ مُنْظِلُونَ ﴾ وقال الله مُنْظِلُونَ ﴿ اللَّهُ مُنْظِلُونَ ﴿ اللَّهُ مُنْظِلُونَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّالَةُ الللللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللللّ

37۔ اور کہیں گے جنکو ملی ہے سمجھ اور یقین تمہارا ٹھرنا تھا اللہ کی کتاب میں جی اٹھنے کے دن تک سویہ ہے جی اُٹھنے کا دن پر تم نہیں تھے جانتے [19]

۵۷۔ سو اُس دن کام نہ آئے گا ان گنرگاروں کو قصور بخوانا اور نہ ان سے کوئی منانا چاہے [۰۰]

۵۸۔ اور ہم نے بٹلائی ہے آدمیوں کے واسطے اس قرآن میں ہر ایک طرح کی مثل اور جو تو لائے اُنکے پاس کوئی آیت تو ضرور کہیں وہ منکر تم سب جھوٹ بناتے ہو[۱۰]

19۔ کفار کوابل علم کی ملامت؛ یعنی مومنین اور ملائکہ اس وقت ان کی تر دید کریں گے کہ تم جھوٹ بیخے ہویا دھوکہ میں پڑے ہوجو کہتے ہوکہ قبریا دنیا میں ایک گھڑی سے زیادہ ٹھمرنا نہیں ہوا۔ تم ٹھیک اللہ کے علم اور اس کی خبراور لوح محفوظ کے نوشۃ کے موافق قیامت کے دن تک ٹھمرے ایک منٹ کی بھی کمی نہیں ہوئی۔ آج عین وعدہ کے موافق وہ دن آپہنچا۔ اب دیکھ لوجے تم جانتے اور مانے نہ تھے۔ اگر پہلے سے اس دن کا یقین کرتے تو تیار ہوکر آتے اور یہاں کی مسرتیں دیکھ کر کہتے کہ اس دن کے آنے میں بہت دیر لگی۔ بڑے انتظار واشتیاق کے بعد آیا۔ جیسا کہ مومنین سمجھتے ہیں۔

٠٠ ـ يعنى نه كوئى معقول عذر پيش كر سكيں گے جو كام آئے اور نه ان سے كها جائے گا كه اچھا اب توبه اور اطاعت سے اپنے پرورد گار كوراضى كر لو، كيونكه اس كا وقت گذر چكا اب تو ہميشه كى سزا جھ كتنے كے سوا چارہ نہيں ـ

ا>۔ قرآن کی دلیلیں اور کفار کا انکار: یعنی اس وقت پنائیں گے اور آج جبکہ خداکی خوشنودی ماصل کرنے کا موقع ہے قرآن کریم

کلیبی عجیب مثالیں اور دلیلیں بیان کر کے طرح طرح ان کو سمجھاتا ہے، یر ان کی سمجھ میں کوئی بات نہیں آتی، کلیبی ہی آیتیں پڑھکر سائے یا صاف سے صاف معجزے دکھلائے وہ س کر اور دیکھ کریہ ہی کہہ دیتے ہیں کہ تم (پیغمبراور مسلمان) سب مل کر جھوٹ بنا لائے ہو۔ ایک نے چندآتیتیں بنالیں دوسروں نے تصدیق کر دی۔ ایک نے جادو دکھلایا دوسرے اس پر ایان لانے کوتیار ہو گئے ۔ اس طرح ملی بھگت کر کے اپنا مذہب پھیلانا چاہتے ہو۔

۵۹۔ یوں مہر لگا دیتا ہے اللہ اُن کے دلوں پر جو سمجھ نهيں رکھتے [۲]

الروم ٣٠

كَذٰلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوْبِ الَّذِيْنَ لَا يَعُلُمُوْ نَ 🕾

٦٠ ۔ سوتو قائم رہ بیشک اللہ کا وعدہ ٹھیک ہے اور اکھاڑ یہ دیں تجھ کووہ لوگ جویقین نہیں لاتے [۲۶]

فَاصْمِرُ إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَتَّى وَّ لَا يَسْتَخِفَّنَّكَ عُ الَّذِيْنَ لَا يُوُقِنُونَ ﴿

۷۔ دلوں پر مهرلگ جاتی ہے: یعنی جوآدمی یہ سمجھے یہ سمجھنے کو کوشش کرے اور ضد و عناد سے ہربات کا انکار کرتا رہے اسی طرح شدہ شدہ اس کے دل پر مہرلگ جاتی ہے اور آخر کار ضدو عناد سے دل اتنا سخت ہو جاتا ہے کہ قبول حق کی استعداد بھی ضائع کر بیشتا ہے۔ (العیاذ باللہ)۔

۳۷۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تسلی: یعنی جب ان بدبختوں کا عال ضد و عناد کے اس درجہ پر پہنچ گیا توآپ ان کی شرارتوں سے رنجیدہ نہ ہوں بلکہ پیغمبرانہ صبرو تحل کے ساتھا پنے دعوت واصلاح کے کام میں لگے رمیں۔ اللہ نے جوآپ سے فتح ونصرت کا وعدہ کیا ہے یقیناِ پورا کر کے رہے گا۔ اس میں رتی برابر تفاوت و تخلف نہیں ہو سکتا۔ آپ اپنے کام پر جمے رہئے۔ یہ بدعقیدہ اور بے یقین لوگ آپ کو ذرا بھی آپ کے مقام سے جنبش نہ دے سکیں گے۔

تم سورة الروم ولله الحد والمنه

## ركوعاتهام

## ٣ سُوْرَةُ لُقُمٰنَ مَكِّيَّةُ ٥٠

ایاتها ۳۸

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

- الم -

۲۔ یہ آیتیں ہیں پکی کتاب کی

۳۔ ہدایت ہے اور مہربانی نیکی کرنے والوں کے لئے [۱]

م۔ جو کہ قائم رکھتے ہیں نماز اور دیتے ہیں زکوۃ اور وہ ہیں جوآخرت پران کو یقین ہے

۵۔ انہوں نے پائی ہے راہ اینے رب کی طرف سے اور وہی مرداکو پینے [۲]

۲۔ اور ایک وہ لوگ میں کہ خریدارا میں کھیل کی باتوں
 کے تاکہ بچلائیں اللہ کی راہ سے بن سمجھے اور ٹھہرائیں
 اس کو ہنسی وہ جو میں ان کو ذلت کا عذاب ہے [۳]

الَّمِّ أَنَّ

تِلْكَ الْتُ الْكِتْبِ الْحَكِيْمِ ﴿

هُدًى وَّ رَحْمَةً لِّلْمُحْسِنِينَ ﴿

الَّذِيْنَ يُقِيئُمُونَ الصَّلوةَ وَ يُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَ الزَّكُوةَ وَ الزَّكُوةَ وَ الزَّكُوةَ وَهُمُ يُوقِئُونَ ﴿

اُولَيِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّنَ رَّيِّهِمُ وَ اُولَيِكَ هُمُ الْمُفَلِحُوْنَ ﴿

وَ مِنَ النَّاسِ مَنُ يَّشُتَرِى لَهُوَ الْحَدِيْثِ لِيُضِلَّ عَنُ سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴿ وَ لَيُضِلَّ عَنُ سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴿ وَ لَيُضِلَّ عَنَ سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ خَلَمٍ وَ وَ لَيُكَ لَهُمْ عَذَابُ يَتَخِذَهَا هُرُوا اللهِ الْولَيِكَ لَهُمْ عَذَابُ مُنْ فَي اللهِ مَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

ا۔ سُورہ لقان: یہ کتاب خاص نیکی اختیار کرنے والوں کے لئے سرمایہ رحمت و ہدایت ہے۔ کیونکہ وہ ہی لوگ اس سے منتفع ہوتے ہیں۔ وریۂ نفس نصیحت و فھائش کے لحاظ سے تو تمام جن وانس کے حق میں ہدایت ورحمت بن کر آئی ہے۔ ۲۔ مفلحین کا ذکر: سورہ ""بقرہ"" کے شروع میں اسی طرح کی آیات گذر چکی ہیں وہاں کے فوائد دیکھ لئے جائیں۔ ۳۔ اموواسب میں رہنے والوں پر عذاب: سعدائے مفلحین کے مقابلہ میں یہ ان اشقیاء کا ذکر ہے جو اپنی جالت اور ناعاقبت اندیشی سے قرآن کریم کو چھوڑ کر ناچ رنگ، کھیل تاشے، یا دوسری واہیات اور خرافات میں مستغرق ہیں چاہتے ہیں کہ دوسروں کو بھی ان ہی مشاغل و تفریحات میں لگا کر اللہ کے دین اور اس کی یاد سے برگشتہ کر دیں اور دین کی باتوں پر خوب ہنسی مذاق اڑائیں۔

لموالحدیث کی تفییز: صرت من "الموالحدیث" کے متعلق فرماتے ہیں۔ کُلّ مَا شَغَلَكَ عَنْ عِبَادَةِ اللهِ وَذِكْرِهٖ مِنَ السَمَرِ وَالْاَصٰ اللهِ عَنْ عِبَادَةِ اللهِ وَذِكْرِهٖ مِنَ السَمَرِ وَالْاَصٰ حِیْكِ وَالخَر افَاتِ وَالْغِنَاءِ وَ نحوِها (روح المعانی) یعنی "الموالحدیث" ہروہ چیز ہے جواللہ کی عبادت اوریادسے ہٹانے والی ہو۔ مثلاً فضول قصہ گوئی، ہنسی مذاق کی باتیں، واہیات مشظے، اور گانا بجانا وغیرہ )۔

نظرین عارث کی قرآن دشمنی: روایات میں ہے کہ نظرین عارث جو روسائے کفار میں تھا بغرض تجارت فارس باتا تو وہاں سے شاپان جھم کے قصص و تواریخ خرید کر لاتا اور قریش ہے کہتا کہ مجد ( الشّٰیالیّٰجُا ) تم کو عاد و مود کے قصے سناتے ہیں۔ آؤ میں تکورستم و اسفندیار اور شاپان ایران کے قصے سناوں۔ بعض لوگ ان کو دلچپ سمجھ کر ادھر متوجہ ہو جاتے۔ نیزاس نے ایک گانے والی لوندی خریدی تھی، جس کو دیکھتا کہ دل زم ہوا اور اسلام کی طرف جھ کا، اس کے پاس لیجاتا اور کہ دیتا کہ اے کھلا بلا اور گانا سنا، پھر اس شخص کو کہتا کہ دیگھ یہ اس سے بستر ہے جدھر محمد ( الشّٰنِیلیّٰجُوا ) بلاتے ہیں کہ نماز پڑھی روزہ رکھو، اور بان مارو۔ اس پر یہ آیات کازل ہوئیں۔ ( تنبیہ ) شان نزول گو خاص ہو مگر عموم الفاظ کی وجہ ہے مکم عام رہے گا۔ بولیو ( شفل ) دین اسلام سے پھر جانے یا پھیر دیے کا موجب ہو۔ حرام بلکہ کفر ہے۔ اور ہوادکام شرعیہ ضروبیہ سے باز رکھے یا سبب محصیت ہے وہ معصیت ہے وہ محصیت ہے ہاں ہولیو کسی امر واجب کا مفوت ( فوت کرنے والا ) نہ ہو اور کوئی شرعی غرض و مصلحت بھی اس میں نہ ہو وہ مباح، لیکن لا لیخن ہونے کسی امر واجب کا مفوت ( فوت کرنے والا ) نہ ہو اور کوئی شرعی غرض و مصلحت بھی اس میں نہ ہو وہ مباح، لیکن لا یعنی ہونے کسی امر واجب کا مفوت ( فوت کرنے والا ) نہ ہو اور کوئی شرعی غرض و مصلحت بھی اس میں نہ ہو وہ مباح، لیکن لا یعنی ہونے وہ مصلحت میں ہو ) چونکہ متعد ہو اغراض کی وجہ سے خلاف اولی ہو ۔ گھوڑ دوئر وطلامی کی حرمت پر تو صبح مجان کی ملاعب روح المعانی نے آیت بذا کے تحت میں ممند خنا و ساع کی وفیدہ میں ممند خنا و ساع کی شرح و بسط سے کی ہے فلیرا بی سے تھوٹ منایہ سے شرح و بسط سے کی ہے فلیرا بی ۔

گریم 🖻

وَ إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ الْيَتُنَا وَلَى مُسْتَكُبِرًا كَانَ لَّمْ يَسْمَعُهَا كَانَّ فِيَ أَذُنَيْهِ وَقُرًا ۚ فَبَشِّرَهُ بِعَذَابِ اَلِيْمٍ ۞

إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ لَهُمُ النَّ السَّلِحٰتِ لَهُمُ النَّعِيْمِ فَي

خُلِدِيْنَ فِيُهَا ﴿ وَعُدَ اللهِ حَقًّا ﴿ وَهُوَ اللهِ حَقًّا ﴿ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ۞

خَلَقَ السَّمُوْتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا وَ الشَّمُوْتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا وَ الْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ اَنُ تَمِيْدَ بِكُمْ وَ الْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ اَنُ تَمِيْدَ بِكُمْ وَ بَتَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ ﴿ وَ اَنُزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَا ءً فَائْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ السَّمَاءِ مَا ءً فَائْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ

اور جب سنائے اس کو ہمای آیتیں پیٹے دیجائے غرور
 سے گویا ان کو سنا ہی شہیں گویا اس کے دونوں کان
 ہمرے ہیں سو نوشخبری دے اس کو دردناک
 عذاب کی [۴]

۸۔ جو لوگ یقین لائے اور کیے بھلے کام ان کے واسطے ہیں نعمت کے باغ

9۔ ہمیشہ رہا کریں ان میں وعدہ ہو چکا اللہ کا سچا اور وہ زبر دست ہے حکمتوں والا [۵]

۱۰۔ بنائے آسمان بغیر ستونوں کے تم اس کو دیکھتے ہو[۱]
اور رکھ دیے زمین پر پہاڑکہ تم کولیکر جھک نہ پڑے [۱]
اور بکھیر دیے اس میں سب طرح کے جانور اور آثارا ہم
نے آسمان سے پانی پھراگائے زمین میں ہرقتم کے جوڑے خاصے [۱]

م۔ یعنی غرور تکبرسے ہاری آیتیں سننا نہیں چاہتا۔ بالکل بہرا بن جاتا ہے۔

۵۔ اللہ کا وعدہ ضرور پورا ہو گا: یعنی کوئی قوت اس کو ایفائے وعدہ سے روک نہیں سکتی، نہ کسی سے بے موقع وعدہ کرتا ہے۔ ۱- اس لفظ کی تفسیر سورہ "" رعد"" کے شروع میں گذر چکی ۔

﴾۔ پہاڑوں کا فائدہ: یعنی سمندر کی موجوں اور سخت ہوا کے جھٹکوں سے یا دوسرے اسباب طبیعہ سے مرتعش ہو کر جھک نہ پڑے اس کا انتظام بڑے بڑے پہاڑ قائم کر کے کر دیا گیا۔ سورہ ""نحل"" کے اوائل میں یہ مضمون گذر چکا ہے۔ باقی پہاڑوں کے پیدا کرنے کی حکمت کچھاسی میں منحصر نہیں۔ دوسرے فوائد اور حکمتیں ہوں گی جواللہ کو معلوم ہیں۔ ۸۔ یعنی ہر قسم کے پر رونق، خوش منظر، اور نفیس و کارآمد درخت زمین سے اگائے۔ سورہ شعراء کے شروع میں اسی مضمون کی
 آیت گذر چکی ہے۔

1717

هٰذَا خَلَقُ اللهِ فَارُونِيَ مَاذَا خَلَقَ الَّذِينَ مِنُ اللهِ فَارُونِيَ مَاذَا خَلَقَ الَّذِينَ مِنُ الْمُ

وَلَقَدُ اتَيْنَا لُقُمٰنَ الْحِكُمَةَ آنِ اشْكُرُ لِلهِ ﴿
وَمَنُ يَّشُكُرُ فَإِنَّمَا يَشُكُرُ لِنَفْسِه ۚ وَمَنُ
كَفَرَ فَإِنَّ اللهَ غَنَى حَمِيْدُ ﴿

اا۔ یہ سب کچھ بنایا ہوا ہے اللہ کا اب دکھلاؤ مجھ کو کیا بنایا ہے اوروں نے جو اس کے سوا میں [۹] کچھ نہیں پر بے انصاف صریح بھٹک رہے میں [۱۰]

11۔ اور ہم نے دی لقان کو عقل مندی ["اًکہ حق مان اللہ کا اور جو کوئی حق مانے اللہ کا تومانے گا اپنے بھلے کو اور جو کوئی منکر ہو گا تو اللہ بے پروا ہے سب تعریفوں والا ["]

9۔ شرکاء نے کیاپیداکیا ہے دکھاؤی جب نہیں دکھلا سکتے توکس منہ سے ان کو خدائی کا شریک اور معبودیت کا متی شمہراتے ہو۔ معبود تو وہ ہی ہوسکتا ہے جس کے ہاتھ میں پیداکر نا اور رزق پہنچانا سب کچے ہو۔ یماں ایک ذرہ کے پیداکر نے کا اختیار نہیں۔ ۱۔ یعنی ان ظالموں کو سوچنے سمجھنے سے کچھ سروکار نہیں۔ اندھیرے میں پڑے بھٹک رہے میں۔ آگے شرک و عصیان کی تقبیح کے لئے حضرت لقان کی تصبحتیں نقل فرماتے ہیں جو انہوں نے اللہ کی طرف سے دانائی پاکراپنے بیٹے کوکی تھیں۔ ۱۔ حضرت لقان کی تصبحت: اکثر علماء کی رائے یہ ہے کہ حضرت لقان پیغمبر نہیں تھے۔ ہاں ایک پاکباز متقی انسان تھے جن کو حق تعالی نے اعلیٰ درجہ کی عقل و فہم اور متانت و دانائی عطا فرمائی تھی۔ انہوں نے عقل کی راہ سے وہ باتیں کھولیں جو پیغمبروں کے ادکام و ہدایات کے موافق شمیں۔ ان کی عاقلانہ تصبحتیں اور حکمت کی باتیں لوگوں میں مشہور چلی آتی ہیں رب العزت نے ایک حصہ قرآن میں نقل فرماکر ان کا مرتبہ اور زیادہ بڑھا دیا، شاید مقصود یہ جنانا ہوکہ شرک و غیرہ کا قبیح ہونا جس طرح فطرے انسانی ایک حصہ قرآن میں نقل فرماکر ان کا مرتبہ اور زیادہ بڑھا دیا، شاید مقصود یہ جنانا ہوکہ شرک و غیرہ کاقبی جونا جس طرح فطرے انسانی

پس توحید کو چھوڑ کر شرک اختیار کرنا ضلال مبین نہیں تو اور کیا ہے۔ (تنبیہ) صرت لقان کون تھے: حضرت لقان کماں کے رہنے والے تھے؟ اور کس زمانہ میں ہوئے؟ اس کی پوری تعیین نہیں ہوسکی، اکثر کا قول ہے کہ عبثی تھے اور حضرت داؤڈ کے عہد میں ہوئے۔ ان کے بہت قصے اور اقوال تفاسیر میں نقل کئے میں۔ فاللہ علم بصحتا۔

کی شہادت اور انبیاء کی وحی سے ثابت ہے، دنیا کے منتخب عقلمند بھی اپنی عقل سے اس کی تائید و تصدیق کرتے رہے ہیں۔

11۔ شکر نی نصیحت: یعنی اس احمان عظیم اور دوسرے احمانات پر منعم حقیقی کا شکر اداکرنا اور حق ماننا ضروری ہے لیکن واضح رہے کہ اس حق شناسی اور شکرگذاری سے غداکوکوئی فائدہ نہیں پہنچتا جو کچھ فائدہ ہے نود شاکر کا ہے کہ دنیا میں مزید انعام اور آخرت میں اجر و ثواب کا متحق ٹھرتا ہے۔ اگر ناشکری کی تواپنا نقصان کرے گا اللہ تعالیٰ کو اس کے شکریہ کی کیا پروا ہو سکتی ہے۔ اس کی حمد و شنا تو ساری مخلوق زبان عال سے کر رہی ہے اور بفرض محال کوئی تعریف کرنے والا نہ ہوتب بھی جامع الصافات اور منبع الکالات ہونے کی بنا پر وہ بذات نود محمود ہے کسی کے حمدو شکر کرنے یا نہ کرنے سے اس کے کالات میں ذرہ بھر کمی بیشی نہیں ہوتی۔

۱۳۔ اور جب کما لقان نے اپنے بیٹے کو جب اس کو سمجھانے لگا اے بیٹے شریک نہ ٹھمرائیو اللہ کا [۱۳] بیٹک شریک بنانا بھاری بے انصافی ہے [۱۳] ۱۹۔ اور ہم نے تاکید کر دی انسان کو اسکے ماں باپ کے واسطے پیٹ میں رکھا اس کو اسکی ماں نے تھک تھک کر اور دودھ چھڑانا ہے اس کا دو برس میں کہ حق

مان میرا اور اپنے ماں باپ کا آخر مجھی تک آنا ہے [۵]

وَ إِذْ قَالَ لُقُمْنُ لِابْنِهِ وَهُو يَعِظُهُ يَبُنَى لَا تُشَرِكَ بِاللهِ آلِ اللهِ آلَةُ الشِّرُكَ لَظُلُمُ عَظِيمُ عَالَيْهُ أَمَّهُ وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ عَمَلَتُهُ أُمَّهُ وَوَصَيْنَا عَلَى وَهُنِ وَ فِصِلُهُ فِي عَامَيْنِ انِ وَهُنِ وَ فِصِلُهُ فِي عَامَيْنِ انِ الشَّكُرُ لِيُ وَلِوَالِدَيْكَ أَلِيَ الْمَصِيرُ عَلَيْهُ الْمُعَلِيمُ عَلَيْهُ الْمَعَلِيمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ المُعَلِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعَلِيمُ اللهُ الله

۱۳۔ بیٹے کو شرک نہ کرنے کی نصیحت:معلوم نہیں بیٹا مشرک تھا؟ سمجھا کر راہ راست پر لانا چاہتے تھے یا مومد تھا؟ اسے توحید پر خوب مضبوط کرنے اور جائے رکھنے کی غرض سے یہ وصیت فرمائی؟

۱۱۔ شرک ظلم عظیم ہے: اس سے بڑھ کر بے انصافی کیا ہوگی کہ عاجز مخلوق کو خالق مختار کا درجہ دیدیا جائے اور اس سے زیادہ عاقت اور ظلم اپنی جان پر کیا ہو گاکہ اشرف المخلوقات ہو کر خسیں ترین اشیاء کے آگے سر عبودیت خم کر دے۔ لا تول وقوۃ الا باللہ۔ ۱۵۔ ماں کا حق باپ سے زیادہ: یعنی ماں کا حق باپ سے جمی زیادہ ہے۔ وہ مہینوں تک اس کا بوجھ پیٹ میں اٹھائے پھری، پھر وضع عل کے بعد دو ہرس تک دودھ پلایا۔ اس دوران میں نہ معلوم کیسی کلیمی تکلیفیں اور سختیاں جھیل کر بچ کی تربیت کی۔ پھر وضع عل کے بعد دو ہرس تک دودھ پلایا۔ اس دوران میں نہ معلوم کلیمی تکلیفی کلیمی تکلیفیں اور سختیاں جھیل کر بچ کی تربیت کی۔ اپنے آرام کو اس کے آرام پر قربان کیا۔ لہذا ضروری ہے کہ آدمی اولاً خدا تعالیٰ کا اور ثانیا اسپ کا خصوصا ماں کا حق پہچانے ۔ یعنی اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے اور ماں باپ کی خدمت واطاعت میں بقدر استطاعت مشغول رہے جماں تک اللہ کی نافرمانی نہ ہو کیونکہ اس کا حق سب سے مقدم ہے اور اس کے سامنے سب کو عاضر ہونا ہے۔ انسان دل میں سوچ لے کہ کیا منہ لے کر وہاں جائے گا۔ (تنبیہ)

**دودہ چھڑانے کی مدت: دودہ چھڑانے کی مدت جویماں دو سال بیان ہوئی باعتبار غالب اور اکثری عادت کے ہے۔ امام ابو عنیفۂ** جواکثر مدت ڈھائی سال بتاتے ہیں ان کے پاس کوئی اور دلیل ہوگی۔ جمہور کے نزدیک دو ہی سال ہیں۔ واللہ اعلم۔

وَ إِنْ جَاهَدُكَ عَلَى أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ لا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوْفًا ۗ وَّاتَّبِعُ سَبِيْلَ مَنُ أَنَابَ إِلَىَّ ۚ ثُمَّ إِلَىٰٓ مَرْجِعُكُمۡ فَأُنَبِّئُكُمۡ بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُونَ ﴿

> لِبُنَيَّ إِنَّهَآ إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ فَتَكُنُ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمَٰوٰتِ أَوْ فِي الْاَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللهُ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَطِينَكُ خَبِيْرُ

۵ا۔ اور اگر وہ دونوں تجھ سے اڑیں اس بات پر کہ شریک مان میرا اس چیز کو جو تجھ کو معلوم نہیں تو انکا کہنا مت مان [17] اور ساتھ دے ان کا دنیا میں دستور کے موافق [14] اور راہ چل اس کی جو رجوع ہوا میری طرف [۱۸] پھر میری طرف ہے تم کو پھر آنا پھر میں جتلا دول گاتم کو جو کچھ تم کرتے تھے [19]

17۔ اے بیٹے اگر کوئی چیز ہو برابر رائی کے دانہ کی پھر وہ ہو کسی پنظر میں یا آسانوں میں یا زمین میں لا حاضر کرے اس کواللہ بیشک اللہ جانتا ہے چھپی ہوئی چیزوں کو خبر دار

17۔ شرک میں ماں باپ کی اطاعت نہ کرو: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ ""شریک نہ مان جو تجھے معلوم نہیں یعنی شبہ میں بھی نہ مان اور یقین سمجھ کر تو کیوں مانے ""۔

۱۔ یعنی دین کے خلاف ماں باپ کا کہنا نہ مان۔ ہاں دنیوی معاملات میں ان کے ساتھ نیکی اور سلوک کرتا رہ اسی مضمون کی ۔ آیت سورہ عنکبوت میں گذر چکی، وہاں کا فائدہ دیکھ لیا جائے۔

۱۸۔ یعنی پیغمبروں اور مخلص بندوں کی راہ پر علی ا دین کے خلاف ماں باپ کی تقلیدیا اطاعت مت کر۔

<u>19۔ یعنی خدا کے ہاں پہنچ کر اولا د اور والدین سب کو پتہ لگ جائے گا کہ کس کی زیادتی یا تقصیر تھی۔ (تنبیہ) وَ وَصَّیْنَا الْمِا</u> نْسَانَ سے یمال تک حق تعالیٰ کا کلام ہے۔ پہلے لقان کی وصیت بیٹے کو تھی۔ اور آگے بھی یانُبَیَّ اِنَّهَا اِنْ تَكُ الْخ سے اسی وصیت کا سلسلہ ہے درمیان میں اللہ تعالیٰ نے اپنی طرف سے ایک ضروری تنبیہ فرما دی۔ یعنی شرک اتنی سخت قبیح چیز ہے کہ ماں باپ کے مجور کرنے پر بھی اختیار نہیں کیا جا سکتا۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "القان نے بیٹے کو باپ کا حق نہ بتلایا تھا کہ اپنی غرض معلوم ہوتی۔ اللہ تعالیٰ نے توحید کی نصیحت سے پیچھے اور دوسری نصیحوں سے پہلے ماں باپ کا حق فرما دیا کہ بعد اللہ کے حق کے ماں باپ کا حق بھی حق اللہ کا حق بھی حق اللہ کے حق کے ماں باپ کا حق بھی حق اللہ کا حق بتایا۔ اللہ نے باپ کا۔ باقی پینمبر، یا مرشد و ہادی کا حق بھی حق اللہ کے ذیل میں سمجھوکہ وہ اس کے نائب ہوتے ہیں۔"" (موضح بتغییریسیر)

۲۰۔ حضرت لقان کی دوسری نصیحت؛ یعنی کوئی چیزیا کوئی خصلت اچھی یا بری اگر رائی کے دانہ کے برابر چھوٹی ہواور فرض کرو پھر کی سخت چٹان کے اندر یا آسمانوں کی بلندی پر یا زمین کی تاریک گھرائیوں میں رکھی ہو، وہ بھی اللہ سے مخفی نہیں ہو سکتی۔ جب وقت آئے گا وہیں سے لا عاضر کرے گا۔ اس لئے آدمی کو چاہیئے کہ عمل کرتے وقت یہ بات پیش نظر رکھے کہ ہزار پر دوں میں بھی جو کام کیا جائے گا، اللہ کے سامنے ہے۔ چانچہ نیکی یا بدی کلیسی ہی چھپ کرکی جائے اس کا اثر ضرور ظاہر ہوکر رہتا ہے۔ جے اہل نظر بے تکلف محوس کر لیتے ہیں۔

لِبُنَىَّ أَقِمِ الصَّلُوةَ وَأَمُرُ بِالْمَعُرُوفِ وَانْهَ عَلَى مَا أَصَابَكَ لَا إِنَّ عَلَى مَا أَصَابَكَ لَا إِنَّ فَنِ الْمُنْكَرِ وَاصْبِرُ عَلَى مَا أَصَابَكَ لَا إِنَّ فَلِ مَا أَصَابَكَ لَا إِنَّ فَا لِلْمُورِ فَي

وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ اللهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُوْرٍ ﴿

۱۔ اے بیٹے قائم رکھ نماز اور سکھلا بھلی بات اور منع کر برائی سے [۱۱] اور تحل کر جو تجھ پر پڑے بیثک یہ ہیں ہمت کے کام [۲۲]

10۔ اور اپنے گال مت بھلا لوگوں کی طرف [٢٣] اور مت علی الراتا مت بھلا کوئی الراتا مت بھانا کوئی الراتا بیٹاک اللہ کو نہیں بھانا کوئی الراتا بوائیاں کرنے والا [٢٣]

۲۱۔ یعنی خوداللہ کی توحیداور بندگی پر قائم ہوکر دوسروں کو بھی نصیحت کر کہ بھلی بات سیکھیں اور برائی سے رکیں۔ ۲۲۔ صبر کی نصیحت: یعنی دنیا میں جو سختیاں پیش آئیں جن کا پیش آنا امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے سلسلہ میں اغلب ہے ان

کو تحل اور اولوا العزمی سے بر داشت کر۔ شدائد سے گھبرا کر ہمت ہار دینا حوصلہ مند بہا دروں کا کام نہیں۔

۲۳ ے غرور مذکر: یعنی غرور سے مت دیکھ اور لوگوں کو حقیر سمجھ کر متحبروں کی طرح بات مذکر ۔ بلکہ خندہ پیشانی سے مل ۔

۲۴ ۔ اکور کر چلنے کی مانعت: یعنی اترانے اور شخیاں مارنے سے آدمی کی کچھ عزت نہیں بڑھتی، بلکہ ذلیل و حقیر ہوتا ہے۔ سامنے

نہیں تو پیچھے لوگ برا کہتے ہیں ۔

وَاقْصِدُ فِي مَشْيِكَ وَاغُضُضْ مِنْ صَوْتِكَ ٢ ٱلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي السَّمَٰوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَ اَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَّ بَاطِنَةً ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي اللهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَّ لَا هُدًى وَّ لَا كِتْبِ مُّنِيرٍ 🗗

وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَآ اَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلُ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ابَآءَنَا ﴿ أُولُو كَانَ الشَّيْطُنُ يَدُعُو هُمُ إِلَى عَذَابِ السَّعِيْرِ ﴿ كَ مِذَابِ كَ مِرَابِ كَ مِرَابِ كَ مِرَابِ كَ مِرَابِ كَ مِرَابِ كَمْ طُفْ تُوجِي [1]

۱۹۔ اور عل بیچ کی چال اور نیچی کر آواز اپنی بیشک بری سے بری آوازگدھے کی آواز ہے [۲۵]

۲۰۔ کیاتم نے نہیں دیکھاکہ اللہ نے کام میں لگائے تمہارے جو کچھ ہے آسمان اور زمین میں [۲۶] اور پوری کر دیں تم پر اپنی نعمتیں کھلی اور چھپی [۲۰] اور لوگوں میں اییے بھی ہیں جو جھگڑتے ہیں اللہ کی بات میں نہ سمجھ ر کھیں یہ سوجھ اور یہ روش کتاب [۲۸]

۲۱۔ اور جب ان کو کیے چلو اس حکم پر جو آبارا اللہ نے کہیں نہیں ہم تو چلیں گے اس پر جس پر پایا ہم نے ا پنے باپ دادوں کو محلا اور جو شیطان بلاتا ہوان کو دوزخ

۲۵۔ بول چال میں اعتدال: یعنی تواضع، متانت اور میانہ روی کی چال اختیار کر، بے ضرورت مت بول، کلام کرتے وقت عد سے زیادہ نہ چلا۔ اگر او پنجی آواز سے بولنا ہی کوئی کال ہوتا توگدھے کی آوزا پر خیال کرو، وہ بہت زور سے آواز نکالتا ہے، مگر کس قدر کریہہ وکرخت ہوتی ہے۔ بہت زور سے بولنے میں بیا اوقات آدمی کی آواز بھی ایسی ہی بے ڈھنگی اور بے سری ہو جاتی ہے۔ (ربط) لقان کا کلام یہاں تک تمام ہوا۔ آگے پھر اصل مضمون کی طرف عود کیا گیا ہے یعنی حق تعالیٰ کی عظمت وجلال اور احیان وانعام یاد دلا کر توحیہ وغیرہ کی طرف متوجہ کرتے ہیں۔

1717

۲۶۔ مخلوقات پر انسان کی حکومت: یعنی آسمان وزمین کی کل مخلوق تمهارے کام میں لگا دی ہے، پھرتم اس کے کام میں کیوں

۲۷۔ کھلی تعمتیں وہ جو حواس سے مردرک ہوں یا بے تکلف سمجھ میں آ جائیں ۔ چیپی وہ جو عقلی غوروفکر سے دریافت کی جائیں۔ یا

ظاہری سے مادی و معاشی اور باطنی سے رومانی و معادی تعمتیں مراد ہوں۔ گویا پیغمبر بیجنا کتاب کا آثارنا، نیکی کی توفیق دینا، سب باطنی تعمتیں ہوں گی۔ واللہ اعلم۔

۲۸۔ اللہ کی بات میں بے علم وہدایت جمگر نے والے بیعنی ایسے کھلے ہوئے انعام واحیان کے باوبود بعض لوگ آئکھیں بندکر

کے اللہ کی وحدانیت میں یا اس کی شئون وصفات میں یا اس کے احکام و شرائع میں جمگر تے ہیں اور محض بے سند جمگر تے ہیں۔ نہ کوئی علمی اور عقلی اصول ان کے پاس ہے نہ کسی ہادی ہر تی کی ہدایت، نہ کسی مستند اور روش کتاب کا حوالہ ، محض باپ دادوں کی اندھی تقلید ہے جس کا ذکر اگلی آیت میں آتا ہے۔ (تنبیہ) ترجمہ سے یوں مترشح ہوتا ہے کہ غالبا متجم محقق قدس اللہ روحہ نے "علم" سے عقلی طور پر سمجھنا مراد لیا ہے اور "بہدی" سے ایک طرح کی بصیرت مراد لی ہے جو سلامتی ذوق و وجدان اور ممارست عقل و فکر سے ناشی ہوتی ہے۔ مطلب یہ ہوا کہ ان لوگوں کو نہ معمولی سمجھ ہے نہ وجدانی بصیرت عاصل ہے نہ روش کتاب یعنی نقلی دلیل رکھتے میں۔ یہ معنی بہت لطیف میں۔ ہم نے آیت کی جو تقریر افتیار کی محض تسمیل کی غرض سے کی ہے۔

۲۹۔ آباواجدا کی اندھی تقلید: یعنی اگر شیطان تمہاے باپ دادوں کو دوزخ کی طرف لئے جارہا ہو، تب بھی تم ان کے پیچھے چلو گے؟ اور جہاں وہ گریں گے وہیں گرو گے ؟

وَمَنُ يُسُلِمُ وَجُهَةً إِلَى اللهِ وَهُوَ مُحْسِنُ فَعَدِ اللهِ وَهُو مُحْسِنُ فَقَدِ السُتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُثُقٰى ﴿ وَ إِلَى اللهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ ﴿

وَ مَنُ كَفَرَ فَلَا يَحْزُنُكَ كُفُرُهُ ﴿ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنَبِّئُهُمْ بِمَا عَمِلُوا ﴿ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴿ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴿

نُمَتِّعُهُمُ قَلِيلًا ثُمَّ نَضْطَرُّهُمْ إِلَى عَذَابٍ

غَلِيْظٍ

۲۲۔ اور جو کوئی تابع کرے اپنا منہ اللہ کی طرف اور وہ ہو نیکی پر سواس نے پکڑ لیا مضبوط کڑا [۳] اور اللہ کی طرف ہے آخر ہر کام کا [۳]

۲۳۔ اور جو کوئی منکر ہوا تو تو غم نہ کھا اسکے انکار سے ہماری طرف پھر آنا ہے انکو پھر ہم جتلا دیں گے ان کو جو انہوں نے کیا ہے البتہ اللہ جانتا ہے جو بات ہے دلوں میں [۳۲]

۲۴۔ کام چلا دیں گے ہم انکا تصوڑے دنوں میں پھر پکرڈ بلائیں گے ان کو گاڑھے عذاب میں <sup>[۳۳]</sup> وَلَيِنَ سَالْتَهُمُ مَّنَ خَلَقَ السَّمُوتِ وَ الْاَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ عَلَى الْحَمْدُ لِلهِ عَبَلَ الْحَمْدُ لِلهِ عَبَلَ الْحَمْدُ لِلهِ عَبَلَ الْحَمْدُ لِلهِ عَبَلَ الْحَمْدُ لِلهِ عَلَمُونَ اللهُ الْحَمْدُ لَلهِ عَلَمُونَ اللهُ الْحَمْدُ لَاللهُ عَلَمُونَ اللهُ الْحَمْدُ لَا يَعْلَمُونَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُل

۲۵۔ اور اگر تو پوچھے ان سے کس نے بنائے آسمان اور زمین تو کمیں اللہ کو ہے پر وہ بہت لوگ سمجھ نہیں رکھتے [۲۳]

۔۔ یعنی جس نے اخلاص کے ساتھ نیکی کا رستہ اختیار کیا اور اپنے آپ کواللہ کے سپرد کر دیا، سمجھ لوکہ اس نے بڑا مضبوط علقہ ہاتھ میں تھام لیا ہے۔ جب تک یہ کڑا پکڑے رہے گا، گرنے یا چوٹ کھانے کا کوئی اندیشہ نہیں۔

۳۔ یعنی جس نے یہ کڑامضبوط تھامے رکھا وہ آفراس کے سمارے سے اللہ تک پہنچ جائے گا اور غدا اس کا انجام درست کر دے گا۔

۳۲۔ ان کے انکار اور تکذیب کی پرواید کرو: یعنی تم اپنا علاقہ خدا تعالیٰ سے جوڑے رکھو، کسی کے انکار و تکذیب کی پروایہ کرو۔ منکرین کو بھی بالآخر ہمارے ہاں آنا ہے۔ اس وقت سب کیا دھرا سامنے آ جائے گا۔ کسی جرم کواللہ سے چھپایہ سکیں گے وہ تو دلوں تک کے راز جانتا ہے۔ سب کھول کر رکھ دے گا۔

۳۳۔ یعنی تھوڑے دن کا عیش اور بے فکری ہے۔ مہلت ختم ہونے پر سخت سزا کے بینچے کھنچے چلے آئیں گے۔ مجال ہے کہ چھوٹ کر مطاگ جائیں ؟

۳۳۔ اللہ کی خالقیت کا اعتراف کفار کو بھی ہے: یعنی الحدللہ اتنا تو زبان سے اعتراف کرتے ہوکہ زمین و آسمان کا پیدا کرنا۔ بجزاللہ کے کسی کا کام نہیں تو پھر اب کونسی نوبی رہ گئی جواس کی ذات میں نہ ہو۔ کیا ان چیزوں کا پیدا کرنا اور ایک خاص محکم نظام پر پلانا بدون اعلیٰ درجہ کے علم و حکمت اور زور و قدرت کے ممکن ہے؟ لا محالہ "نخالق السموت والارض" میں تمام کمالات تسلیم کرنے پڑیں گے۔ اور یہ بھی اسی کی قدرت کا ایک نمونہ ہے کہ تم جیسے منکرین سے اپنی عظمت و قدرت کا اقرار کرا دیتا ہے جس کے بعد تم ملزم شھرتے ہوکہ جب تمارے نزدیک خالق تنا وہ ہے تو معبود دوسرے کیونکر بن گئے۔ بات تو صاف ہے پر بست لوگ نہیں سمجھتے اور یماں پہنچ کر انگ جاتے ہیں۔

۲۹۔ اللہ کا ہے جو کچھ ہے آسمان اور زمین میں بیشک اللہ وہی ہے بے پروا سب خوبیوں والا <sup>[۳۵]</sup> لِلهِ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَ الْاَرْضِ ﴿ إِنَّ اللهَ هُوَ الْاَهُ هُوَ الْهَ هُوَ الْهَ هُوَ الْهَ هُوَ الْهَ

وَلَوْ اَنَّ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ اَقُلَامُ وَلَوْ اَنَّ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ اَقُلَامُ وَالْبَحْرِ مَّا وَالْبَحْرُ مَّا وَالْبَحْرُ مَا يَعْدِم سَبْعَةُ اَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتُ كَلِمْتُ اللهِ ﴿ إِنَّ اللهَ عَزِيْزُ حَكِيْمُ

(YZ)

مَا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمُ إِلَّا كَنَفْسٍ قَاحِدَةٍ ﴿ إِنَّ اللَّهُ سَمِيْعٌ بَصِيرٌ ﴿ عَلَى اللَّهُ سَمِيْعٌ بَصِيرٌ ﴿ عَلَى اللَّهُ سَمِيعٌ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلَمْ اللَّهُ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلَمْ اللَّهُ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلَمْ اللَّهُ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلَمْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ الل

اَلَمْ تَرَ اَنَّ اللهَ يُوْلِجُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَ يُوْلِجُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَ يُوْلِجُ النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارِ فِي النَّهَارِ فِي النَّهَارِ فَي النَّهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ الل

۱۵۔ اور اگر جتنے درخت ہیں زمین میں قلم ہوں اور سمندر ہو اس کی سیاہی اسکے بیچھے ہوں سات سمندر نہ تمام ہوں باتیں اللہ کی بیشک اللہ زبر دست ہے حکمتوں والا [۱]

۲۸۔ تم سب کا بنانا اور مرے پیچھے جلانا ایسا ہی ہے جیسا ایک جی کا [۳۷] بیشک اللہ سب کچھ سنتا ریکھتا ہے [۳۸]

19۔ تو نے نہیں دیکھا کہ اللہ داخل کرتا ہے رات کو دن میں اور داخل کرتا ہے دن کورات میں اور کام میں کا دیا ہے سورج اور چاند کو ہرایک چلتا ہے ایک مقرر وقت تک [۲۹] اور یہ کہ اللہ خبر رکھتا ہے اسکی جو تم کرتے ہو[۲۰]

۳۵۔ اللہ کی خالقیت کا اعتراف کفار کو بھی ہے: یعنی جس طرح آسمان وزمین کا پیدا کرنے والا اللہ ہے ایسے ہی آسمان وزمین میں جو چیزیں موجود میں سب بلا شرکت غیرے اسی کی مخلوق و مملوک اور اسی کی طرف مختاج میں، وہ کسی کا مختاج نہیں۔ کیونکہ وجود اور تابع وجود یعنی جلہ صفات کالیہ کا مخزن و منبع اسی کی ذات ہے۔ اس کا کوئی کال دوسرے سے مستفادہ نہیں۔ وہ بالذات سب عرتوں اور خوبیوں کا مالک ہے۔ پھر اسے کسی کی کیا پروا ہوتی ؟

۳۱۔ اللہ کے کلمات غیر متناہی ہیں: یعنی اگرتمام دنیا کے درخوں کو تراش کر قلم بنالیں اور موجودہ سمندر کی سیاہی تیار کی جائے، پھر پیچھے سے سات سمندر اور اس کی کمک پر آ جائیں اور فرض کروتمام مخلوق اپنی بساط کے موافق لکھنا شروع کرے، تب بھی ان باتوں کو لکھ کرتمام نہ کر سکیں گے جو جق تعالیٰ کے کالات اور عظمت و جلال کو ظاہر کرنے والی ہیں، لکھنے والوں کی عمریں تمام ہو جائیں گی قلم گھس گھس گھس کو ٹوٹ جائیں گے، سیاہی ختم ہو جائے گی پر اللہ کی تعریفیں اور اس کی خوبیاں ختم نہ ہوں گی بھلا محدود و متناہی قوتوں سے لا محدود اور غیر متناہی کا سرانجام کیونکر ہو۔ اَللَّهُمَّ لَلا اُحْصِمی ثناءً عَلَیْکَ اَنْتَ کُمَا اَثْنَیْتَ عَلیٰ

نَفْسِكَ ـ

٣٦۔ اللہ کا ارادہ وقدرت: یعنی سارے جمان کا پیدا کرنا اور ایک آدمی کا پیدا کرنا خدا تعالیٰ کے لئے دونوں برابر ہیں۔ نہ اس میں کچھ وقت نہ اس میں کچھ تعب۔ ایک ""کن "" سے جو چاہے کر ڈالے اور لفظ ""کن "" کھنے پر بھی موقوف نہیں۔ یہ ہم کو سمجھانے کا یک عنوان ہے بس ادھرارادہ ہواادھروہ چیز موجود۔

۳۸۔ اللہ تعالی کا سمع وبصر بیعنی جس طرح ایک آواز کا سننا اور بیک وقت تمام جمان کی آوازوں کو سننا، یا ایک چیز کا دیکھنا اور بیک وقت تمام جمان کی چیزوں کا دیکھنا، اس کے لئے برابر ہے، ایسے ہی ایک آدمی کا مرنا جلانا اور سارے جمان کا مرنا جلانا اس کی قدرت کے سامنے یکھاں ہے۔ پھر دوبارہ جلانے کے بعد بیک وقت تمام اولین و آخرین کے اگلے پیچھلے اعمال کا رتی رتی حماب چکا دینے میں بھی اسے کوئی دقت نہیں ہو سکتی کیونکہ ہمارے تمام اقوال کو سنتا اور تمام افعال کو دیکھتا ہے۔ کوئی چھی کھلی بات وہاں پوشیدہ نہیں۔

۳۹۔""مقرر وقت"" سے قیامت مراد ہے یا چاند سورج میں سے ہر ایک کا دورہ ۔ کیونکہ ایک دورہ پورا ہونے کے بعد گویا ازسرنو چلنا شروع کرتے ہیں ۔

ہم۔ یعنی جو قوت رات کو دن اور دن کو رات کرتی، اور چاند سورج جیسے کرات عظیمہ کوا دنی مزدور کی طرح کام میں لگائے رکھتی ہے اسے تمہارے مرے پیچھے زندہ کر دینا کیا مشکل ہو گا۔ اور جب ہر ایک چھوٹے بڑے عمل سے پوری طرح با خبر ہے تو حساب کتاب میں کیا د شواری ہوگی۔

ذُلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُّ وَ أَنَّ مَا يَدُعُونَ مِنَ دُلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ دُونِهِ الْبَاطِلُ لَا وَ أَنَّ اللهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ

و (۲۰)

الله تو نے مذ دیکھا کہ جاز چلتے ہیں سمندر میں اللہ کی نعمت کے کرناکہ دکھلائے تمکو کچھاپنی قدرتیں [[۲۶] اللبة اس میں نشانیاں ہیں ہرایک تحل کرنے والے احمان ماننے والے کے واسطے [۲۴]

۳۰ یہ اس لیے کہاکہ اللہ وہی ہے مٹھیک اور جس کسی

کو پکارتے ہیں اس کے سوائے سو وہی جھوٹ ہے

[8] اور اللہ وہی ہے سب سے اوپر بڑا [8]

اَلَمْ تَرَ اَنَّ الْفُلُكَ تَجُرِئ فِي الْبَحْرِ بِنِعْمَتِ اللهِ لِيُرِيَكُمْ مِّنَ الْيَهِ اللهِ لِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْتٍ اللهِ لِيُرِيَكُمُ مِّنَ الْيَتِهِ اللهِ لِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْتٍ لِيَّالِ اللهِ لَكُورِ اللهَ لَكُورِ اللهَ اللهُ الل

الا معبود ہونے کا اہل صرف اللہ ہے: یعنی حق تعالیٰ کی یہ شئون عظیمہ اورصفات قاہرہ اس لیے ذکر کی گئیں کہ سننے والے سمجھ لیں کہ ایک خدا کو ماننا اور صرف اس کی عبادت کرنا ہی شمیک راستہ ہے۔ اس کے خلاف جو کچھ کھا جائے یا کیا جائے باطل اور جھوٹ ہے ۔ یا یہ مطلب ہو کہ اللہ تعالیٰ کا موجود بالذات اور واجب الوجود ہونا جو بِاَنَّ اللّٰهُ هُو الْحَقُّ ہے سمجھ میں آتا ہے اور دوسروں کا باطل و ہالک الذات ہونا اس کو معتلزم ہے کہ اکیلے اسی خدا کے واسطے یہ شئون و صفات ثابت ہوں، پھر جس کے لئے یہ شئون و صفات ثابت ہوں، پھر جس کے لئے یہ شئون و صفات ثابت ہوں گی وہ ہی معبود بننے کا مستحق ہو گا۔

۸۲ لہذا بندہ کی انتہائی پستی اور تذلل (جس کا نام عبادت ہے) اسی کے لئے ہونا چاہئے۔

۳۷۔ یعنی جاز بھاری بھاری سامان اٹھاکر خداکی قدرت ورحمت سے کس طرح سمندر کی موجوں کو چیرتا بھاڑتا ہوا چلا جاتا ہے۔ ۱۳۷۷ء بھری سفر میں اللہ کی نشانیاں: یعنی اس بھری سفر کے احوال و حوادث میں خور کرنا انسان کے لئے صبر و شکر کے مواقع بہم پہنچاتا ہے ۔ جب طوفان اٹھ رہے ہوں اور جماز پانی کے تھیر پوں میں گھرا ہواس وقت بڑے صبر و تحل کا کام ہے اور جب اللہ نے اس کشکش موت و حیات سے صبحے و سالم نکال دیا تو ضروری ہے کہ اس کا احیان مانے۔

وَ إِذَا غَشِيَهُمْ مَّوْجُ كَالظُّلَلِ دَعَوُا اللهَ مُخُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴿ فَلَمَّا نَجُهُمْ إِلَى الْبَرِّ مُخُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴿ فَلَمَّا نَجُهُمْ إِلَى الْبَرِّ فَكَمَّا نَجُهُمْ إِلَى الْبَرِّ فَكَمَّا نَجُهُمُ إِلَى الْبَرِّ الْمِرِ فَمَا يَجْحَدُ بِالْيَتِنَآ إِلَّا كُلُّ خَتَارٍ كَفُورٍ ﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِالْيَتِنَآ إِلَّا كُلُّ خَتَارٍ كَفُورٍ ﴿

۳۳۔ اور جب سرپر آئے ایکے موج جیسے بادل پکارنے لگیں اللہ کو خالص کر کر اسی کے لیے بندگی [۴۵] پھر جب بچا دیا انکو جنگل کی طرف تو کوئی ہوتا ہے ان میں بچکی چال پر [۴۶] اور منکر وہی ہوتے ہیں ہماری قدر توں سے بو قول کے جھوٹے ہیں حق نہ ماننے والے [۴۸] ۳۳۔ اے لوگوں بچے ہوا پنے رب سے اور ڈرواس دن سے کہ کام نہ آئے کوئی باپ اپن بیٹے کے بدلے اور نہ کوئی بیٹا ہو ہو کام آئے اپنے باپ کی جگہ کچھ بھی نہ کوئی بیٹا ہو ہو کام آئے اپنے باپ کی جگہ کچھ بھی دیا کی زندگانی اور نہ دھوکا دے تم کو اللہ کے نام سے دنیا کی زندگانی اور نہ دھوکا دے تم کو اللہ کے نام سے وہ دفاباز [۴۸]

إِنَّ اللهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ۚ وَ يُنَزِّلُ

الْغَيْثُ وَ يَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَكُسِبُ غَدًا وَمَا تَدُرِى نَفْشُ مَّاذَا تَكُسِبُ غَدًا وَمَا تَدُرِى نَفْشُ بِأَيِّ اَرُضٍ تَمُوْتُ وَأَ إِنَّ اللهَ يَدُرِى نَفْشُ بِأَيِّ اَرُضٍ تَمُوْتُ وَأَ إِنَّ اللهَ عَلِيْمُ خَبِيْرُ ﴿

۳۳۔ بیشک اللہ کے پاس ہے قیامت کی خبر اور آثاریا ہے مینہ اور جانتا ہے جو کچھ ہے مال کے پیٹ میں اور کسی جی کو معلوم نہیں کہ کل کو کیا کرے گا اور کسی جی کو خبر نہیں کہ کس زمین میں مرے گا تحقیق اللہ سب کچھ جاننے والا خبر دار ہے [۵۰]

۲۵۔ اللہ کو پکارنا انسانی ضمیر کی آواز ہے: اوپر دلائل و شواہد سے سمجھایا تھا کہ ایک اللہ ہی کا ماننا ٹھیک ہے اس کے غلاف سب باتیں جھوٹی ہیں۔ یہاں بتلایا کہ طوفانی موجوں میں گھر کر کٹڑ ہے کٹر مشرک بھی بڑی عقیدت مندی اور اغلاص کے ساتھ اللہ کو پکارنے لگتا ہے۔ معلوم ہوا کہ انسانی ضمیر اور فطرت کی اصلی آوازیہ ہی ہے۔ باتی سب بناوٹ اور جھوٹے ڈھکو سلے ہیں۔ ۲۸۔ یعنی جب خدا تعالیٰ طوفان سے نکال کر خٹکی پر لے آیا۔ تو تھوڑے نفوس ہیں جو اعتدال کی راہ پر قائم رہیں ورنہ اکثر تو دریا سے نکلتے ہی شرارتیں شروع کر دیتے ہیں۔ مترجم رحمہ اللہ نے فَحِنْ کُھم مُنْقَدَّ سِکَدُ کا ترجمہ کیا "توکوئی ہوتا ہے ان میں بھے کی چال پر"۔ حضرت شاہ صاحب تکھتے ہیں یعنی جو عال نوف کے وقت تھا وہ توکسی کا نہیں ، مگر بالکل بھول بھی نہ جائے ایے بھی کم ہیں نہیں تواکثر قدرت سے منکر ہوتے ہیں۔ اپنے بھی کھوں نہیں یا کسی ارواح وغیرہ کی مدد پر۔

<mark>۷۷۔ قدرت الہیہ کا انکار:</mark> یعنی ابھی تھوڑی دیر پہلے طوفان میں گھر کر جو قول و قرار اللہ سے کر رہے تھے سب جھوٹے نکلے۔ چند روز بھی اس کے انعام واحبان کا حق یہ مانا۔ اس قدر جلد قدرت کی نشانیوں سے منکر ہوگئے۔

۸۷۔ قیامت میں نفسی نفسی نفسی؛ طوفان کے وقت جماز کے ممافروں میں سخت افراتفری ہوتی ہے۔ ہرایک اپنی جان بچانے کی فکر میں رہتا ہے تاہم ماں باپ اولاد سے اور اولاد ماں باپ سے بالکل غافل نہیں ہو جاتی۔ ایک دوسرے کے بچانے کی تدبیر کرتا ہے بلکہ بہا اوقات والدین کی شفقت چاہتی ہے کہ ہو سکے توبچے کی مصیبت اپنے سرلیکر اس کو بچالیں۔ لیکن ایک ہولناک اور ہوشربا دن آنے والا ہے جب ہر طرف نفسی ہوگی۔ اولاد اور والدین میں سے کوئی ایثار کر کے دوسرے کی مصیبت اپنے سر لینے کو تیار نہ ہو گا اور تیار بھی ہو تو یہ تجویز چل نہ سکے گی۔ چاہئے کہ آدمی اس دن سے ڈر کر غضب الهی سے بچنے کا سامان کرے۔ آج اگر سمندر کے طوفان سے رکچ گئے تو کل اس سے کیونکر بچو گے۔

<u>89۔ قیامت کا وعدہ ضرور پورا ہو گا:یعنی وہ دن یقینا آگر رہے گا یہ اللہ کا وعدہ ہے جوٹل نہیں سکتا۔ لہذا دنیا کی چندروزہ بہار اور چہل</u>

پہل سے دھوکا نہ کھاؤکہ ہمشیہ اسی طرح رہے گی۔ اور یہاں آرام سے ہوتو وہاں بھی آرام کرو گے ؟ نیزاس دغاباز شیطان کے اغواء سے ہشیار ہو جواللہ کا نام لے کر دھوکا دیتا ہے۔ کہتا ہے میاں اللہ غفور رحیم ہے خوب گناہ سمیٹو، مزے اڑاؤ، بوڑھے ہوکر اکھی توبہ کر لینا۔ اللہ سب بخش دے گا۔ تقدیر میں اگر اس نے جنت لکھ دی ہے تو گناہ کتنے ہی ہوں ضرور پہنچ کر رہو گے اور دوزخ لکھی ہے توکسی طرح کے نمیں سکتے پھر کا ہے کے لئے دنیا کا مزہ چھوڑا۔

۵۰۔ تقدیر الہی اور تدبیر کا تعلق: یعنی قیامت آگر رہے گی ۔ کب آئے گی ؟ اسکا علم خدا کے پاس ہے۔ یہ معلوم کب یہ کارخانہ توڑ مپھوڑ کر برابر کر دیا جائے ۔ آدمی دنیا کے باغ و بہار اور وقتی تازگی پر ریجھتا ہے، کیا نہیں جانتا کہ علاوہ فانی ہونے کے فی الحال بھی یہ چیزاوراس کے اسباب سب خدا کے قبضہ میں ہیں۔ زمین کی ساری رونق اور مادی برکت (جس پر تمہاری خوشحالی کا مدار ہے ) ۔ آسمانی بارش پر موقوف ہے۔ سال دوسال مہینہ نہ برسے توہر طرف خاک اڑنے لگے۔ نہ سامان معیشت رہیں نہ اسباب معیشت رمیں، نہ اساب راحت، پھر تعجب ہے کہ انسان دنیا کی زینت اور ترومازگی پر فریفتہ ہو کر اس ہستی کو بھول جائے جس نے اپنی باران رحمت سے اس کو ترومازہ اور پر رونق بنا رکھا ہے۔ علاوہ بریں کسی شخص کو کیا معلوم ہے کہ دنیا کے عیش و آرام میں اس کا کتنا حصہ ہے۔ بہت سے لوگ کوشش کر کے اور ایڑیاں رگڑ کر مرجاتے ہیں لیکن زندگی بھر چین نصیب نہیں ہوتا۔ بہت ہیں جنیں بے محنت دولت مل جاتی ہے۔ یہ دیکھ کر بھی کوئی آدمی جو دین کے معاملہ میں تقدیر الهی پر بھروسہ کئے بیٹھا ہو، دنیوی جدوجہد میں تقدیر پر قانع ہو کر ذرہ برابر کمی نہیں کرتا۔ وہ سمجھتا ہے کہ تدبیر کرنی چاہئے۔ کیونکہ اچھی تقدیر عموما کامیاب تدبیر ہی کے ضمن میں ظاہر ہوتی ہے۔ یہ علم خدا کو ہے کہ فی الواقع ہماری تقدیر کلیسی ہوگی اور صیحے تدبیر بن پڑے گی یا نہیں ۔ یہ ہی بات اگر ہم دین کے معاملہ میں سمجھ لیں تو شیطان کے دھوکہ میں ہرگز نہ آئیں بیشک جنت دوزخ جو کچھ ملے گی تقدیر سے ملے گی جس کا علم خدا کو ہے مگر عموما اچھی یا بری تقدیر کا چرہ، اچھی یا بری تدبیر کے آئینہ میں نطرآتا ہے۔ اس لئے تقدیر کا حوالہ دے کر ہم تدبیر کو نہیں چھوڑ سکتے۔ کیونکہ یہ پتہ کسی کو نہیں کہ اللہ کے علم میں وہ سعید ہے یا شقی۔ جنتی ہے یا دوزخی، مفلس ہے یا غنی لہذا ظاہری عمل اور تدبیر ہی وہ چیز ہوئی جس سے عادۃً ہم کو نوعیت تقدیر کا قدرے پتہ چل جاتا ہے۔ ورنہ یہ علم تو حق تعالیٰ ہی کو ہے کہ عورت کے پیٹ میں لڑکا ہے یا لڑکی اور پیدا ہونے کے بعد اس کی عمر کیا ہو، روزی کتنی ملے، سعید ہویا شقی، اس کی طرف وَ يَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ مِين الثاره كيا ہے۔ رہا شيطان كايد دھوكاكه في الحال تو دنيا كے مزے اڑا لو، پھر توبہ كر كے نيك بن جانا، اس کا جواب ہے وَ مَا تَدْرِیْ نَفْشُ مَّاذَاتَکْسِبَ غَدًا الن میں دیا ہے۔ یعنی کسی کو خبر نہیں کہ کل وہ کیا کرے گا؟ اور کچھ کرنے کے لئے زندہ مجھی رہے گا؟ کب موت آ جائے گی اور کھاں آئے گی؟ پھر یہ وثوق کیسے ہوکہ آج کی بدی کا تدارک کل

نیکی سے ضرور کر لے گا اور توبہ کی توفیق ضرور پائے گا؟ ان چیزوں کی خبر تواسی علیم و خبیر کو ہے۔ (تنبیہ )

اللہ کا علم غیب اور رسول اللہ کا علم غیب: یا در کھنا چاہئے کہ مغیبات بنس احکام سے ہوں گی یا بنس اکوان سے، پھر اکوان غیبیہ زمانی میں یا مکانی، اور زمانی کی باعتبار ماضی، منتقبل، عال کے تین قسیں کی گئن؛ میں ۔ ان میں سے احکام غیبیہ کا کلی علم پیغمبر علیہ الصلوۃ والسلام کو عطا فرمایا گیا۔

فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ اَحَدًا إِلَّا مَنِ ارْ تَطْسَى مِنْ رَّسُولِ اللَّآخِ اللَّية (جن رکوع ۲) جس کی جزئیات کی تفصیل و تبویب اذکیائے امت نے کی، اور اکوان غیبیہ کی کلیات واصول کا علم حق تعالیٰ نے اپنے ساتھ مختص رکھا ہاں جزئیات منتشرہ پر بہت سے لوگوں کو حب استعداد اطلاع دی۔ اور نبی کریم النُّی ایرائی کواس سے بھی اتنا وافر اور عظیم الثان حصہ ملاجس کا کوئی اندازہ نہیں ہو سکتا۔ تاہم اکوانِ غیبیہ کا علم کلی رب العزت ہی کے ساتھ مختص رہا۔

مفاتے الغیب کا کلی علم صرف اللہ کو ہے: آیت ہذا میں جو پانچ چیزیں مذکور میں اعادیث میں ان کو مفاتے الغیب فرمایا ہے جن کا علم (یعنی علم کلی) بجزاللہ تعالیٰ کے کسی کو نہیں۔

فی الحققیت ان پاخ چیزوں میں کل اکوان غیبیہ کی انواع کی طرف اشارہ ہوگیا۔ بِآئِ اَدْضِ تَمُوَتُ میں غیوب مکانیہ۔ مَاذَا تَکُسِبُ غَدًا میں زمانیہ مستقبلہ۔ مَافِی الْاَرْ حَامِر میں زمانہ عالیہ اور یُنَزِّ لُ الْغَیْثَ میں غالبازمانیہ ماضیہ پر تنبیہ ہے۔ یعنی بارش آتی ہوئی معلوم ہوتی ہے لیکن یہ کسی کو معلوم نہیں کہ پہلے سے کیا اسباب فراہم ہورہے تھے کہ ٹھیک اسی وقت اسی جگہ اسی مقدار میں بارش ہوئی، ماں بچے کو پیٹ میں لئے چرتی ہے پر اسے پتہ نہیں کہ پیٹ میں کیاچیز ہے لڑکا یا لڑکی۔ انسان واقعات آئیدہ پر عاوی ہونا چاہتا ہے۔ مگریہ نہیں جانتا کہ کل میں نود کیا کام کروں گا؟ میری موت کھاں واقع ہوگی؟ اس جمل و بچارگی کے باوبود تعجب ہے کہ دنیوی زندگی پر مفتون ہو کر غالق تقیقی کو اور اس دن کو بھول جائے۔ جب پروردگار کی عدالت میں کثاں کثاں عاضر ہونا پڑے گا۔ بمرعال ان پانچ چیزوں کے ذکر سے تمام اکوان غیبیہ کے علم کلی کی طرف اشارہ کرنا ہوئی کہ ایک سائل نے موال انہی پانچ باتوں کی نسبت کیا ہم میں یہ آیت نازل ہوئی۔ کافی الحدیث۔

پہلے سورہ انعام اور سورہ نمل میں بھی ہم علم غیب کے متعلق کچھ لکھ چکے ہیں ۔ ایک نظر ڈال لیجائے۔ تم سورۃ لقان بمنہ وکرمہ

0

ركوعاتها٣

### ٣٢ سُوْرَةُ السَّجُدَةِ مَكِّيَّةُ ٥٠

ایاتها۳۰

الَّمِّيُّ

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا ـ الم ـ

۲۔ آثار ناکتاب کا اس میں کچھ دھوکا نہیں پروردگار عالم کی طرف سے ہے [۱]

۳۔ کیا کہتے ہیں کہ یہ جھوٹ باندھ لایا ہے کوئی نہیں وہ مٹھیک ہے تیرے رب کی طرف سے تاکہ تو ڈر سنا دے ان لوگوں کو جن کے پاس نہیں آیا کوئی ڈرانے والا تجھ سے پہلے تاکہ وہ راہ پر آئیں [۲]

ہ۔ اللہ ہے جس نے بنائے آسمان اور زمین اور جو کچھ انکے بچے میں ہے چھ دن کے اندر پھر قائم ہوا عرش پر [۳] کوئی شمیں تمہارا اس کے سوائے جائی اور نہ سفارشی پھرتم کیا دھیان نہیں کرتے [۴]

تَنْزِيلُ الْكِتْبِ لَا رَيْبَ فِيْهِ مِنْ رَّبِ الْعُلَمِينُ

اَمْ يَقُولُونَ افْتَرْ لَهُ أَبَلُ هُو الْحَقُّ مِنَ رَّبِكَ لِمُ الْمُوَ الْحَقُّ مِنَ رَّبِكَ لِكَ لِكُنْ ذِرَ قَوْمًا مَّآ اَتْهُمُ مِّنَ نَّذِيرٍ مِّنَ قَبُلِكَ لَعُلَّهُمْ يَهُ تَدُونَ ﴿

اللهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمُوتِ وَ الْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ اَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِّنُ دُونِهٖ مِنْ وَلِيٍّ وَ لَا الْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِّنْ دُونِهٖ مِنْ وَلِيٍّ وَ لَا شَفِيْعِ أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ ﴿

ا۔ بلاشبہ یہ کتاب مقدس رب العالمین نے اتاری ہے نہ اس میں کچھ دھوکہ ہے نہ شک وشبہ کی گنجائش۔

۲۔ قرآن وی الهی ہے اسکے دلائل: یعنی جس کتاب کا معجزہ اور من اللہ ہونا اس قدر واضح ہے کہ شک وشبہ کی قطعا گنجائش نہیں،
کیا اس کی نسبت کفار کہتے ہیں کہ پیغمبر اپنی طرف سے گھڑ لایا ہے اور معاذ اللہ جھوٹ طوفان غدا کی طرف نسبت کرتا ہے؟ عد ہو
گئی جب ایسی روش چیز میں بھی شہات پیدا کئے جانے لگے ، ذرا غوروانصاف کرتے تو معلوم ہو جاتا کہ یہ کتاب ٹھیک پروردگار
عالم کی طرف سے آئی ہے ۔ تا اس کے ذریعہ سے آپ اس قوم کو بیدار کرنے اور راہ راست پر لانے کی کوشش کریں جن کے

سے اس کا بیان سورہ اعراف میں آٹھویں پارہ کے اختتام کے قریب گذر چکا۔ ملاحظہ کر لیا جائے۔

۴۔ یعنی دھیان نہیں کرتے کہ اس کے پیغام اور پیغامبر کو جھٹلا کر کہاں جاؤگے ۔ تمام زمین وآسمان میں عرش سے فرش تک اللہ کی حکومت ہے۔ اگر پکڑے گئے تواسکی اجازت ورضاء کے بدون کوئی جایت اور سفارش کرنے والا بھی یہ ملے گا۔

يُدَبِّرُ الْاَمْرَ مِنَ السَّمَآءِ إِلَى الْاَرْضِ ثُمَّ يَعُرُجُ الْاَرْضِ ثُمَّ يَعُرُجُ اللَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُةَ الْفَ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّونَ هَا مَمَّا تَعُدُّونَ هَا

ذلِكَ علِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيْزُ الْعَزِيْزُ السَّهَادَةِ الْعَزِيْزُ السَّهَادَةِ الْعَزِيْزُ اللَّحِيْمُ أَنِي

الَّذِيِّ اَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَا خَلْقَ الْآفِي الْآفِينَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِيْنٍ ﴿

ثُمَّ جَعَلَ نَسُلَةً مِنْ سُللَةٍ مِّنْ مَّاءٍ مَّهِينٍ ﴿

۵۔ تدبیر سے آثارتا ہے ہر کام آسمان سے زمین تک پھر پڑھتا ہے وہ کام اس کی طرف ایک دن میں جس کا پیانہ ہزار برس کا ہے تمہاری گنتی میں [۵]

۲۔ یہ ہی جاننے والا چھپے اور کھلے کا زبردست رحم والا [۲]

ہے۔ جس نے نوب بنائی جو چیز بنائی اور شروع کی انسان
 کی پیدائش ایک گارے سے

۸۔ پھر بنائی اسکی اولاد نچڑے ہوئے بے قدر پانی سے[۶] ۵۔ اللہ کی تدبیر امور کا طریقہ: بڑے کام اور اہم انتظامات کے متعلق عرش عظیم سے مقرر ہوکر نیچے عکم اترتا ہے۔ سب اسباب حبی و معنوی، ظاہری و باطنی، آسمان و زمین سے جمع ہوکر اس کے انصرام میں لگ جاتے ہیں۔ آخر وہ کام اور انتظام اللہ کی مشیت و حکمت سے مدتوں جاری رہتا ہے، پھر زمانہ دراز کے بعد اٹھ جاتا ہے۔ اس وقت اللہ کی طرف سے دوسرا رنگ اترتا ہے۔ جیسے بڑے برار برس اللہ کے ہاں ایک دن ہے۔ جیسے بڑے بوخے بتغیر میں اللہ کے ہاں ایک دن ہے (موضح بتغیر میں)

ہزار سال کے امور کا عکم اور اسکی تفییز: مجابہ فراتے ہیں کہ اللہ تعالی ہزار سال کے انتظامات و تداہیر فرشتوں کو القاکرتا ہے۔ اور بیہ اس کے باں ایک دن ہے۔ پھر فرشتے ہب ( انہیں انجام دے کر ) فارغ ہوجاتے ہیں، آئدہ ہزار سال کے انتظامات القاء فرما دیتا ہے۔ یہ ہی سلسلہ قیامت تک جاری رہے گا۔ بعض مفیرین آیت کا مطلب یہ لیج ہیں کہ اللہ کا عکم آسانوں کے اوپر سے زمین تک آتا ہے، پھر ہو کاروائیاں اس کے متعلق یماں ہوتی ہیں وہ دفترا عال میں درج ہونے کے لئے اوپر پڑھتی ہیں ہو سائے دنیا کے محدب پر واقع ہے۔ اور زمین سے وہاں تک کا فاصلہ آدمی کی مقوسط رفتار سے ایک ہزار سال کا ہے۔ ہو غدا کے باں ایک دن قرار دیا گیا۔ مسافت تو اتنی ہے یہ جداگانہ بات ہے کہ فرشتہ ایک گھنٹہ یا اس سے بھی کم میں قطع کر لے۔ بعض مفیرین یوں معنی کرتے ہیں کہ ایک کام اللہ تعالی کو کرنا ہے تو اس کے مبادی و اسباب کا سلسلہ ہزار سال پہلے سے شروع کر دیتے ہیں۔ پھر وہ حکمت بالغہ کے مطابق مختلف ادوار میں گذرتا اور مختلف صورتیں افتیار کرتا ہوا بتدریج اپنے منتا کے کال کو پہنچنا ہے۔ اس وقت جو نتائج و آثار اس کے ظور پذیر ہوتے ہیں بارگاہ ربوبیت میں پیش ہونے کے گڑھے ہیں بعض کے نزدیک "یوم" سے یوم قیامت مراد ہے۔ یعنی اللہ تعالی آسان سے زمین تک تام دنیا کا ہندوبست کرتا ہے۔ پھر ایک وقت آئے گا جب یہ سارا قسہ ختم ہوکر اللہ کی طرف لوٹ جائے گا اور آخری فیصلہ کے لئے پیش ہوگا۔ اس کو قیامت کہ جبیں۔ قیامت کے جو بیں۔ وقت آئے گا جب یہ سارا قسہ ختم ہوکر اللہ کی طرف لوٹ جائے گا اور آخری فیصلہ کے لئے پیش ہوگا۔ اس کو قیامت کہ جبیں۔ وقت آئے گا جب یہ سارا کی برابر ہے۔ بہرحال فی تیکو پر کو بعض نے پیکر پڑھ کے اور بعض نے پیکٹر ہؤ کے متعلق کیا ہو اور بعض نے یکٹر ہؤ کے کہ متعلق کیا ہو اور بعض نے نام دنیا کا بدور سال کی برابر ہے۔ بہرحال فی تیکو پر کو بعض نے پیکر پڑھ کے اور بعض نے پیکٹر ہؤ کے متعلق کیا ہو اور بعض نے نام دنیا کا بدور میں نان عور نائی میں ان ہا ہے۔ واللہ اعلم۔

۔ یعنی ایسے اعلیٰ اور عظیم الثان انتظام و تدبیر کا قائم کرنا اسی پاک ہستی کا کام ہے جو ہرایک ظاہر و پوشیدہ کی خبرر کھے، زبر دست اور مهربان ہو۔

﴾۔ انسانواپنی تخلیق میں غور کرو: یعنی نطفہ جو بہت سی غذاؤں کا پُوڑ ہے۔

1791

ثُمَّ سَوِّىهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُّوْحِهِ وَ جَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَ الْاَبْصَارَ وَ الْاَفْهِدَةُ فَلِيلًا مَّا تَشْكُرُ وَنَ ﴿

وَ قَالُوۡۤا ءَاِذَا ضَلَلْنَا فِي الْاَرْضِ ءَاِنَّا لَفِي خَلْقٍ جَدِيْدٍ ﴿ بَلْ هُمْ بِلِقَآئِ رَبِّهِمُ كُفِرُونَ ۚ

قُلْ يَتَوَفَّىكُمْ مَّلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِلَ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِلَ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِلَ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِلَ الْمَوْتِ الَّذِي وَكِلَ اللَّهُ وَكُمْ تُرْجَعُونَ اللَّهِ اللَّهِ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ ال

٨ ـ يعنی شکل، صورت، اعضاء موزوں ومتناسب رکھے ـ

9۔ پھراس کو برابر کیا [<sup>۸</sup>] اور پھونکی اس میں اپنی ایک جان <sup>[۹</sup>] اور بنا دیے تمہارے لیے کان اور آ تکھیں اور دل تم بہت تھوڑا شکر کرتے ہو<sup>[۱</sup>]

۱۰۔ اور کھتے ہیں کیا جب ہم رل گئے زمین میں کیا ہم کو نیا بننا ہے کچھ نہیں وہ اپنے رب کی ملاقات سے منکر میں ["]

اا۔ تو کمہ قبض کر لیتا ہے تم کو فرشۃ موت کا جو تم پر مقررہے پھراپنے رب کی طرف پھر جاؤگے [۳]

۹۔ اللہ کی روح کا مطلب: صرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "جو مخلوق ہے اس کا مال ہے مگر جس کی عزت بڑھائی اس کواپنا کہا جیسے فرمایا اِنَّ عِبَادِی لَیْسَ لَکَ عَلَیْهِم مُسُلِطَانُ عالانکہ سب خدا کے بندے ہیں کا قال اِنْ کُلُّ مَنْ فِی السَّلْمُواتِ فَرمایا اِنَّ عِبَادِی لَیْسَ لَکَ عَلَیْهِم مُسُلْطَانُ عالانکہ سب خدا کے بندے ہیں کا قال اِنْ کُلُّ مَنْ فِی السَّلْمُواتِ وَرالاً وَ اللّاَدِي الرّ حَمْنِ عَبَدًا ۔ سوانسان کی جان عالم غیب سے آئی ہے میں پانی سے نہیں بنی۔ اس کواپنا کہا۔ وربه اللہ کی جان کا اگر وہ مطلب لیا جائے جو مثلاً آدمی کی جان کا لیتے میں تو چاہے جان کسی بدن میں ہو، بدن ہوا تو ترکیب آئی، ترکیب آئی توحدوث آیا، ذات پاک کہاں رہی" (موضح بتغیر)

۱- ان نعمتوں کا شکریہ یہ تھا کہ آبکھوں سے اس کی آیات تکوینیہ کو ہنظرامعان دیکھتے۔ کانوں سے آیات تنزیلیہ کو توجہ و شوق کے ساتھ سنتے۔ دل سے دونوں کو ٹھیک ٹھیک سمجھنے کی کوشش کرتے پھر سمجھ کر اس پر عامل ہوتے۔ مگر تم لوگ بہت کم شکر ادا کرتے ہو۔

اا۔ یعنی اس پر غور نہ کیا کہ اللہ نے ان کواول مٹی سے پیدا کیا ہے۔ الٹے شہات نکالنے لگے کہ مٹی میں مل جانے کے بعد ہم دوبارہ کس طرح بنائے جائیں گے۔ اور شبہ یا استبعاد ہی نہیں بلکہ صاف طور پریہ لوگ بعث بعدالموت سے منکر ہوگئے۔ ۱۱۔ موت کے بعد آدمی بالکل فنا نہیں ہوتا: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یعنی تم آپ کو محض بدن اور دھڑ سمجھتے ہوکہ خاک میں رل مل کر ہرابر ہو گئے۔ ایسا نہیں۔ تم حقیقت میں جان ہو۔ جبے فرشتہ لیجاتا ہے بالکل فنا نہیں ہوجاتے""۔ (موضح)۔

۱۱۔ اور کبھی تو دیکھے جس وقت کہ منکر سر ڈالے ہوئے ہو ا ہول گے اپنے رب کے سامنے ["] اے رب ہم نے دیکھ لیا اور س لیا اب ہم کو بھیج دے کہ ہم کریں بھلے کام ہم کو یقین آگیا ["]

11۔ اور اگر ہم چاہتے تو سجھا دیتے ہر جی کو اس کی راہ لیکن مٹھیک پڑ چکی میری کہی بات کہ مجھ کو بھرنی ہے دوزخ جنول سے اور آدمیوں سے اکھٹے [13]

۱۷۔ سواب چکھو مزہ جیسے تم نے محلا دیا تھا اس اپنے دن کے ملنے کو ہم نے بھی محلا دیا تم کو [۱۱] اور چکھو عذاب سدا کا عوض اپنے کیے کا

وَلَوْ تَرَى إِذِ الْمُجْرِمُوْنَ نَاكِسُوَا رُءُوْسِهِمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ لَا رَبَّنَا اَبْصَرْنَا وَءُوْسِهِمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ لَا رَبَّنَا اَبْصَرْنَا وَ سَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوْقِئُوْنَ عَلَى مُوْقِئُوْنَ

وَلَوْ شِئْنَا لَاٰتَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدْمِهَا وَلَكِنَ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِي لَاَمُلَئَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِینَ عَ

فَذُوْ قُوا بِمَا نَسِيْتُمُ لِقَاءَ يَوْمِكُمُ هَٰذَا أَلَا نَسِيْنُكُمُ هَٰذَا أَلَا نَسِيْنُكُمُ وَ ذُوْ قُوا عَذَابَ الْخُلَدِ بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ عَلَا اللَّهُ لَدِ بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ

ا۔ یعنی ذلت وندامت سے ۔ محشر میں ۔

۱/ یعنی ہمارے کان اور آنکھیں کھل گئیں۔ پیغمبر ہوباتیں فرمایا کرتے تھے ان کا یقین آگیا۔ بلکہ آنکھوں سے مثاہدہ کر لیا کہ ایان اور عمل صالح ہی خدا کے ہاں کام دیتا ہے۔ اب ایک مرتبہ پھر دنیا میں بھیج دیجئے دیکھئے کیسے نیک کام کرتے ہیں۔ اور عمل صالح ہی خدایل فرمایا وَ لَوْرَدُّوْ الْعَادُوْ لِمَا نُبُھُوْ اعْنَهُ (انعام رکوع سے) یعنی جھوٹے ہیں اگر دنیا کی طرف لوٹائے بائیں پھر وہی شرارتیں کریں۔ ان کی طبیعت کی افتاد ہی ایسی واقع ہوئی ہے کہ شیطان کے انواء کو قبول کر لیں اور اللہ کی رحمت سے دور بھاگیں بیشک ہم کو قدرت تھی چاہتے تو ایک طرف سے تمام آدمیوں کو زبر دستی اسی راہ ہدایت پر قائم رکھتے جس کی طرف انسان کا دل فطرۃ رہنائی کرتا ہے۔ لیکن اس طرح سب کو ایک ہی طور و طریق افتیار کرنے کے لئے مضطر کر دینا حکمت کے خلاف

تھا۔ جس کا بیان کئی جگہ پہلے ہو چکا ہے۔ امذا وہ بات پوری ہونی تھی جو ابلیس کے دعوے لَا غَوِیَنَ ہُمُ اَجُمَعِیْنَ اِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلِصِیْنَ (صَ رکوع ۵) کے جواب میں فرمائی تھی فَالْحَقُّ وَالْحَقَّ اَقُولُ لَاَ مُلْتَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِمَّنَ تَبِعَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلِصِیْنَ (صَ رکوع ۵) معلوم ہواکہ یمال جن وانس سے مرادوہ ہی شیاطین اوران کے انباع ہیں۔ وَمِمَّنَ تَبِعَكَ مِنْهُمُ اَجْمَعِیْنَ (صَ رکوع ۵) معلوم ہواکہ یمال جن وانس سے مرادوہ ہی شیاطین اوران کے انباع ہیں۔ 1۲۔ کفار پر اب کبھی رحمت نمیں ہوگی:ہم نے بھی تم کو بھلا دیا۔ یعنی کبھی رحمت سے یاد نمیں کئے جاؤ گے۔ آگے مجرمین کے مقابلہ میں مومنین کا عال ومال بیان فرماتے ہیں۔

إِنَّمَا يُؤُمِنُ بِالْيَتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِهَا خَرُّوا اللَّهِ اللَّهِ الْكَوْرُوا بِهَا خَرُّوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللِهُ الللللَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولِمُ الللللِّ

تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدُعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَ طَمَعًا وَ مِمَّا رَزَقُنْهُمْ يُنُفِقُونَ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُمُ يُنُفِقُونَ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّالِمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللْمُلْمُ اللللللِّهُمُ

فَلَا تَعُلَمُ نَفْشُ مَّآ أُخْفِى لَهُمُ مِّنَ قُرَّةِ اللهُ عَلَمُ مِّنَ قُرَّةِ المَّعُمُ لِمَا كَانُوَا يَعْمَلُوْنَ عَ

10۔ ہماری باتوں کو وہی مانتے ہیں کہ جب ان کو سمجھائے ان سے گر پڑیں سجدہ کر کر اور پاک ذات کو یاد کریں اپنے رب کی خوبیوں کے ساتھ اور وہ بڑائی شہیں

۱۹۔ جدا رہتی ہیں ان کی کروٹیں اپنے سونے کی جگہ سے [۱۸] رکارتے ہیں اپنے رب کو ڈر سے اور لا کچ سے [۱۹] اور ہمارا دیا ہوا کچھ خرچ کرتے ہیں

۱۔ سوکسی جی کو معلوم نہیں جو چھپا دھری ہے انکے واسطے آمکھوں کی ٹھنڈک بدلا اس کو جوکرتے تھے [۲۰]

۱۔ مومنین کا خوف و خثیت: یعنی خوف و خثیت اور خثوع و خضوع سے سجدہ میں گر پڑتے ہیں۔ زبان سے اللہ کی کسیبے و تحمید کرتے ہیں، دل میں کبرو غرور اور بڑائی کی بات نہیں رکھتے جوآیات اللہ کے سامنے جھکنے سے مانع ہو۔

۱۸۔ متجد پڑھنے والوں کی مدح: یعنی ملیٹی نینداورزم بستروں کو چھوڑ کر اللہ کے سامنے کھڑے ہوتے ہیں۔ مراد تہجد کی نماز ہوئی جیسا کہ حدیث صبحے میں مذکور ہے۔ اور بعض نے صبح کی یا عثاء کی نمازیا مغرب و عثاء کے درمیان کی نوافل مراد لی ہیں۔ گوالفاظ میں اس کی گنجائش ہے لیکن راجح وہ ہی پہلی تفسیر ہے۔ واللہ اعلم۔

19۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""اللہ سے لالچ اور ڈر برا نہیں دنیا کا یا آخرت کا۔ اور اس واسطے بندگی کرے تو قبول ہے۔ ہاں اگر کسی اور کے خوف ورجاء سے بندگی کرے توریا ہے کچھ قبول نہیں "" ۲۰۔ جنت کی خصوصی نعمت: جس طرح راتوں کی تاریکی میں لوگوں سے چھپ کر انہوں نے بے ریا عبادت کی۔ اس کے بدلے میں اللہ تعالیٰ نے جو تعمتیں چھیا رکھی ہیں۔ ان کی پوری کیفیت کسی کو معلوم نہیں۔ جس وقت دیکھیں گے آتکھیں ٹھنڈی ہو جائیں گی مدیث میں ہے کہ میں نے اپنے نیک بندوں کے لئے جنت میں وہ چیز چھپا رکھی ہے جو یہ اسکھوں نے دیکھی یہ کانوں نے سیٰ یہ کسی بشرکے دل میں گذری۔ (تنبیہ ) سرسید وغیرہ نے اس مدیث کو لے کر جنت کی نعائے جہانی کا انکار کیا ہے۔ میراایک مضمون ""ہدیہ سنیہ"" کے نام سے چھپا ہے اس میں جواب دیکھ لیا جائے۔

اَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِنًا كَمَنْ كَانَ فَاسِقًا ﴿ لَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَافْرَان ہے نہیں برابر ہوتے [17] يَسْتَوُٰنَ ﴿

19۔ سو وہ لوگ جو یقین لائے اور کیے کام بھلے تو ان اَمَّا الَّذِيْنَ امَنُوُا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ فَلَهُمُ جَنّْتُ الْمَأْوِي ' نُزُلًّا بِمَا كَانُوْا يَعُمَلُوْنَ

وَ أَمَّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأُولِهُمُ النَّارُ ٢ كُلَّمَا ارَادُوٓا اَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَآ أُعِيدُوا فِيهَا وَ قِيلَ لَهُمُ ذُو قُوا عَذَابَ النَّارِ الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُوْنَ 🗈

کے لیے باغ میں رہنے کے مہانی ان کاموں کی وجہ سے بوکرتے تھے [۲۲]

۲۰۔ اور وہ لوگ جو نافرمان ہوئے سو انکا گھر ہے آگ جب عامیں کہ نکل بڑیں اس میں سے الٹا دیے جائیں پھراسی میں اور کہیں ان کو چکھو آگ کا عذاب جس کو تم جھٹلایا کرتے تھے [۲۳]

۲۱۔اگر ایک ایاندار اور بے ایان کا انجام برابر ہو جائے توسمجھو خدا کے ہاں بالکل اندھیرہے (العیاذ باللہ )۔

۲۲۔ یعنی اللہ تعالیٰ کے فضل سے ان کے عمل جنت کی مهانی کا سبب بن جائیں گے۔

۲۳۔ جہنم میں کفار کی حالت: کبھی کبھی آگ کے شطے جہنمیوں کو دروازہ کی طرف پھیٹکیں گے ۔ اس وقت شاید نگلنے کا خیال کریں ۔ فرشتے پھر ادھر ہی دھکیل دیں گے کہ جاتے کہاں ہو۔ جس چیز کو جھٹلاتے تھے ذرا اس کا مزہ چکھو۔ اَللّٰہُمَّ اَعِذْنِیْ وَ مِنَ النَّارِ وَاجِرْنِيْ مِنْ غَضَبِكَ ـ

عُ مُنْتَقِمُونَ ﴿

وَلَنُذِيْقَنَّهُمُ مِنَ الْعَذَابِ الْاَدُنَى دُوْنَ الْعَذَابِ الْاَدُنَى دُوْنَ الْعَذَابِ الْاَكْبُرِ لَعَلَّهُمُ يَرْجِعُوْنَ ﴿ الْعَذَابِ الْاَكْبُرِ لَعَلَّهُمُ يَرْجِعُونَ ﴿ وَمَنْ اَظُلَمُ مِمَّنُ ذُكِّرَ بِالْيَتِ رَبِّهِ ثُمَّ وَمَنْ اَظُلَمُ مِمَّنُ ذُكِّرَ بِالْيَتِ رَبِّهِ ثُمَّ اَعْرَضَ عَنْهَا ﴿ إِنَّا مِنَ الْمُجْرِمِيْنَ الْمُجْرِمِيْنَ الْمُجْرِمِيْنَ

وَلَقَدُ اتَيْنَا مُوسَى الْكِتٰبَ فَلَا تَكُنُ فِي مِرْيَةٍ مِنْ لِقَايِم وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِبَنِيَ السَرَآءِيُلَ ﴿

وَ جَعَلْنَا مِنْهُمُ آيِمَّةً يَّهُدُوْنَ بِآمُرِنَا لَمَّا صَكَرُوْا ﷺ وَكَانُوْا بِالْيَتِنَا يُوْقِنُوْنَ ۚ

11۔ اور البتہ چکھائیں گے ہم ان کو تھوڑا عذاب ورے اس بڑے عذاب سے ناکہ وہ پھر آئیں [۲۳]

۲۲۔ اور کون بے انصاف زیادہ اس سے جس کو سمجھایا گیا اسکے رب کی باتوں سے پھر ان سے منہ موڑ گیا [۲۵] مقرر ہم کوان گنگاروں سے بدلا لینا ہے [۲۱]

۲۳۔ اور ہم نے دی ہے موسی کو کتاب سو تو مت رہ دھوکے میں اس کے ملنے سے [۲۰] اور کیا ہم نے اس کو ہدایت بنی اسرائیل کے واسطے

۲۷۔ اور کیے ہم نے ان میں پیٹوا جو راہ چلاتے تھے ہمارے عکم سے جب وہ صبر کرتے رہے [۲۸] اور رہے ہماری باتوں پریقین کرتے [۲۹]

۲۷۔ دنیا میں عذاب کا نمونہ: یعنی آخرت کے بڑے عذاب سے قبل دنیا میں ذراکم درجہ کا عذاب بھیجیں گے۔ تا جے رجوع کی توقیق ہو ڈر کر غدا کی طرف رجوع ہوجائے ۔ کم درجہ کا عذاب یہ ہی دنیا کے مصائب، بیاری، قبط، قبل، قید، مال، اولا د کی تباہی وغیرہ۔

۲۵۔ یعنی سجھنے کے بعد پھر گیا۔

۲۹۔ جب تمام گنگاروں اور ظالم مجرموں سے بدلہ لینا ہے تو یہ ظالم کیونکر پچ سکتے ہیں۔ آگے رسول اللہ النگایی کی سکتے ہیں کہ آپ ان کے ظلم واعراض سے دلگیرنہ ہوں پہلے موسیٰ کو ہم نے کتاب دی تھی جس سے بنی اسرائیل کو ہدایت ہوئی۔ اور اس کی پیروی کرنے والوں میں بڑے بڑے دینی پیٹوا اور امام ہوگذرے۔ آپ کو بھی بلاشبہ اللہ کی طرف سے عظیم الثان کتاب ملی ہے۔ جس سے بڑی مخلوق ہدایت پائے گی اور بنی اسرائیل سے بڑھ کر آپ کی امت میں امام اور سردار المحمیں گے۔ رہے منکر، ان کا فیصلہ حق تعالیٰ خود کرے گا۔

۱۷- یه درمیان میں جلہ معترضہ ہے یعنی بیٹک و شبہ موئ کو کتاب دی گئی۔ اور آپ کو بھی اسی طرح کی کتاب ملی اس میں کوئی دھوکا اور فریب نہیں۔ یا موسیٰ کے ذکر پر فرما دیا کہ تم جو موسیٰ سے شب معراج میں ملے تھے وہ پھی حقیقت ہے کوئی دھوکا یا نظر بندی نہیں۔

۲۸۔ دنیا کے شدائد اور منکرین کے جوروستم پر۔

۲۹\_یعنی مسلمان اللہ کے وعدوں پریفین رکھیں اور سختیوں پر صبر کر کے اپنے کام پر جمے رہیں تو ان کے ساتھ بھی خدا کا یہ ہی معاملہ ہو گا۔ چنانجیہ ہوا اور خوب ہوا۔

إِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَفُصِلُ بَيْنَهُمُ يَوْمَ الْقِلْمَةِ فِيمَا كَانُوْا فِيهِ يَخْتَلِفُوْنَ ﴿

اَوَلَمْ يَهُدِلَهُمْ كُمْ اَهْلَكُنَا مِنْ قَبُلِهِمْ مِّنَ الْفُرُونِ يَمُشُونَ فِي مَسْكِنِهِمْ أَانَّ فِي ذَلِكَ الْفُرُونِ يَمُشُونَ فِي مَسْكِنِهِمْ أَانَّ فِي ذَلِكَ لَا يُسْمَعُونَ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ ال

اَوَلَمْ يَرَوُا اَنَّا نَسُوقُ الْمَآءَ إِلَى الْأَرْضِ الْجُرُرِ فَنُخْرِجُ بِهِ زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ الْجُرُرِ فَنُخْرِجُ بِهِ زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ اَنْعَامُهُمْ وَانْفُسُهُمْ أَافَلَا يُبْصِرُونَ عَلَيْ

14۔ تیرا رب جو ہے وہی فیصلہ کرے گا ان میں دن قیامت کے جس بات میں کہ وہ انتلاف کرتے میں اس میں استا

79۔ کیا ان کوراہ نہ سوجھی اس بات سے کہ کتنی غارت کر ڈالیں ہم نے ان سے پہلے جا عتیں کہ پھرتے ہیں ہید ان کے گھرول میں اس میں بہت نشانیاں ہیں کیا وہ سنتے نہیں [۳]

ا دیکھا نہیں انہوں نے کہ ہم ہانک دیتے ہیں پانی کو ایک زمین چٹیل کی طرف [۳۳] پھر ہم نکالتے ہیں اس میں انکے ہیں اس میں انکے پوریائے اور نود وہ بھی پھر کیا دیکھتے نہیں [۳۳]

۔ ہی و باطل کا اصل فیصلہ قیامت میں ہو گا: یعنی اہل می اور منکرین کے درمیان دوٹوک اور علی فیصلہ قیامت کے دن ہوگا ہاں دنیا میں بھی کئی مثالیں ایسی دکھلائی جا چکی ہیں کہ آدمی انہیں دیکھ کر سمجھ اور عبرت کر سکتا ہے کیا عاد و ثمود کی بستیوں کے تباہ شدہ کھنڈر اور نشان ان منکروں نے نہیں دیکھے ؟ جن پر شام وغیرہ کے سفر میں ان کا گزر ہوتا رہتا ہے۔ اور کیا ان کی ہلاکت کی داستانیں نہیں سنیں۔ مقام تعجب ہے کہ وہ چیزیں دیکھنے اور سننے کے بعد بھی ان کو تنبہ نہ ہوا اور نجات و فلاح کا راستہ نظر نہ آیا۔ استانیں نہروں اور دریاؤں کا یانی یا بارش کا۔

٣٢۔ ارضِ جزرُ: الْأَرْضِ الْجُورِ سے ہرایک خثک زمین جو نباتات سے خالی ہو مراد ہے۔ بعض نے خاص سرزمین مصر کو اس کا مصداق قرار دیا ہے۔ اور فَشُوْقُ الْمَاءَ سے دریائے نیل کا پانی مراد لیا ہے۔ اس تحضیص کی کوئی ضرورت نہیں کا نبہ علیہ ابن کثیر'۔

۳۳۔ یعنی ان نشانات کو دیکھ کر چاہیئے تھا کہ حق تعالیٰ کی قدرت اور رحمت و حکمت کے قائل ہوتے اور سمجھتے کہ اسی طرح مردہ لاشوں میں دوبارہ جان ڈال دینا ہھی اس کے لئے کچھ دشوار نہیں ۔ نیزاللہ کی تعمتوں کے جان و دل سے شکر گذار بنتے ۔

وَ يَقُولُونَ مَنَّى هٰذَا الْفَتْحُ إِنْ كُنْتُمْ ٢٨- اور كُمَّ مِين كَب ،وكايه فيصله الرَّتم يح ،و[٣] طدِقِينَ 📆

> قُلُ يَوْمَ الْفَتْحِ لَا يَنْفَعُ الَّذِيْنَ كَفَرُوَّا اِيْمَانُهُمْ وَلَاهُمْ يُنْظَرُونَ 🗃

فَاعْرِضْ عَنْهُمْ وَانْتَظِرُ إِنَّهُمْ مُّنْتَظِرُوْنَ

۲۹۔ تو کمہ کہ فیصلہ کے دن کام نہ آئے گا منکروں کو از کا ایان لا نا اور یه ان کو دُهیل ملے گی [۴۵]

۳۰ سو تو خیال چھوڑ ان کا اور منتظر رہ وہ بھی منتظر میں [۳٦]

۳۴۔ قیامت پر کفار کا شبہ اور اصرار: پہلے فرمایا تھاکہ ان کافیصلہ قیامت کے دن کیا جائے گا۔ اس پر منکرین کہتے ہیں کہ قیامت قیامت کھے جاتے ہو، اگر سے ہو تو بتاؤوہ دن کب آ میکے گا۔ مطلب یہ ہے کہ خالی دھمکیاں میں قیامت وغیرہ کچھ بھی نہیں۔ <mark>۳۵</mark>۔ یعنی ابھی موقع ہے کہ اللہ ورسول کے کہنے پریفین کرواور اس دن سے بچنے کی تیاری کر لو وربنہ اس کے پہنچ جانے پر بنہ ایان لانا کام دے گا نہ سزا میں ڈھیل ہوگی اور نہ مہلت ملے گی کہ آئندہ چال چکن درست کر کے عاضر ہو جاؤ۔ اس وقت کی مهلت کو غنیمت سمجھو۔ استراءوتکذیب میں رانگاں مت کرو۔ جو گھڑی آنے والی ہے یقینا آگر رہے گی کسی کے ٹالے نہیں ٹل سکتی۔ پھریہ کہنا فضول ہے کہ کب آئے گی اور کب فیصلہ ہو گا۔

<u>۳۷۔ کفار سے اعراض: یعنی جوالیے بے فکرے اور بے حس ہیں کہ باوجود انتہائی مجرم اور مستوجب سزا ہونے کے فیصلہ اور سزا</u> کے دن کا مذاق اڑاتے ہیں، ان کے راہ راست پر آنے کی کیا توقع ہے ۔ لہذا آپ فرض دعوت و تبلیغ ادا کرنے کے بعدان کا خیال چھورئے اوران کی تباہی کے منتظر رہئے جیسے وہ اپنے زعم میں معاذ اللہ آپ کی تباہی کے منتظر میں۔

#### ركوعاتهاه

### ٣٣ سُوْرَةُ الْاَحْزَابِ مَدَنِيَّةُ ٩٠

ایاتها ۲۳

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ اے نبی ڈر اللہ سے اور کہا نہ مان منکروں کا اور دغا بازوں کا مقرر اللہ ہے سب کچھ جاننے والا حکمتوں والا

۲۔ اور عل اسی پر جو عکم آئے تجھ کو تیرے رب کی طرف سے بیشک اللہ تمہارے کام کی خبر رکھتا ہے

۳۔ اور مجمروسہ رکھ اللہ پر اور اللہ کافی ہے کام بنانے والا [۱]

اللہ نے رکھے نہیں کسی مرد کے دو دل اس کے اندر اور نہیں کیا تمہاری جوروؤں کو جن کو ماں کہہ بیٹھے ہو پی مائیں تمہاری اور نہیں کیا تمہارے لے پالکوں کو تمہارے بیٹے یہ تمہاری بات ہے اپنے منہ کی اور اللہ کتا ہے ٹھیک بات اور وہی سجھاتا ہے راہ [۲]

يَّا يُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللهَ وَ لَا تُطِعِ الْكُفِرِينَ وَ اللهَ النَّبِيُّ اللهَ كَانَ عَلِيْمًا حَكِيْمًا فَ الْمُنْفِقِينَ لَا اللهَ كَانَ عَلِيْمًا حَكِيْمًا فَ وَاتَّبِعُ مَا يُوْخَى إلَيْكَ مِنْ رَّبِكَ لَا إِنَّ اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيرًا فَي

وَّ تَوَكَّلُ عَلَى اللهِ ﴿ وَكَفْي بِاللهِ وَكِيْلًا ﴿

مَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلٍ مِّنَ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ أَوْمَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلٍ مِّنَ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ أَوْمَا جَعَلَ اَذُو اَجَكُمُ الْيَ تُظْهِرُونَ مِنْهُنَّ الْمَهْ لِحَمْمُ الْيَ تُظْهِرُونَ مِنْهُنَّ الْمَهْ لِحَمْمُ وَمَا جَعَلَ اَدُعِيآءَ كُمْ النَّالَةَ كُمْ الْفَوَاهِكُمُ وَالنَّالَةَ عُمْمُ اللهُ يَقُولُ الْحُقَّ وَهُو يَهْدِى السَّبِيْلَ ﴿ وَاللهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُو يَهْدِى السَّبِيْلَ ﴿ وَاللهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُو يَهْدِى السَّبِيْلَ ﴿ وَاللهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُو يَهْدِى السَّبِيْلَ ﴿ وَاللهُ يَقُولُ اللهُ يَقُولُ اللهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُو يَهْدِى السَّبِيْلَ ﴿ وَاللهُ اللهُ يَقُولُ اللهُ يَقُولُ اللهُ يَقُولُ اللهُ يَقُولُ اللهُ يَقُولُ اللهُ يَقُولُ اللهُ يَعْدَى السَّبِيْلَ ﴿ وَاللَّهُ اللهُ يَقُولُ اللهُ يَقُولُ اللهُ يَقُولُ اللهُ يَقُولُ اللهُ يَعْلَى اللهُ يَقُولُ الْحَقَلَ وَهُو يَهْدِى السَّيِيْلُ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ يَقُولُ اللَّهُ يَعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ يَقُولُ اللَّهُ اللَّهُ يَعْلَى اللّهُ يَعْلَى اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَلْقُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

ا۔ آتھ ایک اللہ علیہ وسلم کو کامل توکل کی تعلیم: یعنی جیسے اب تک معمول رہا ہے آئدہ بھی ہمیشہ ایک اللہ سے ڈرتے رہے اور کافروں اور منافقوں کا کبھی کھا نہ مانے ۔ یہ سب مل کر خواہ کتنا ہی بڑا جھا بنالیں، سازشیں کریں، جھوٹے مطالبات منوانا چاہیں، عیارانہ مثورے دیں، اپنی طرف جھکانا چاہیں۔ آپ اصلاً پروا نہ کیجئے اور خدا کے سواکسی کا ڈرپاس نہ آنے دیجے ۔ اسی اکیلے پروردگار کی بات مانے اس کے خلاف ہر گز کسی کی بات نہ اکیلے پروردگار کی بات مانے اس کے خلاف ہر گز کسی کی بات نہ

سنیں۔ اللہ تعالیٰ سب احوال کا جاننے والا ہے۔ وہ جن وقت ہو حکم دے گا نہایت حکمت اور خبرداری سے دے گا۔ اس میں تمہاری اصلی بہتری ہوگی۔ جب اس کے حکم پر چلتے رہو گے اور اسی پر بھروسہ رکھو گے تمہارے سب کام اپنی قدرت سے بنا دے گا۔ تنها اسی کی ذات بھروسہ کرنے کے لائق ہے۔ جو سارے دل سے اس کا ہورہا، دوسری طرف دل نہیں لگا سکتا۔ دوسرا دل ہو تو دوسری طرف جائے لیکن ۔ سینہ میں کسی شخص کے دو دل نہیں ہوتے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""کافر وسرا دل ہو تو دوسری طرف زم کرنا اور منافق چاہتے تھے اپنی چال سکھانا اور پیغمبر کو صرف اللہ پر بھروسہ ہے۔ اس سے زیادہ دانا کون"۔

۲۔ ظہار اور متبنی کا بیان: یعنی جس طرح ایک آدمی کے سینہ میں دو دل نہیں ۔ ایسے ہی ایک شخص کی حقیقہ دو مائیں یا ایک بیٹے کے دوباپ نہیں ہوتے۔ جاہلیت کے زمانہ میں کوئی بیوی کو ماں کہہ دیتا تو ساری عمر کے لئے اس سے جدا ہو جاتی۔ گویا اس لفظ سے وہ تقیقی ماں بن گئی۔ اور کسی کو منہ بولا بیٹا بنا لیتا تو سچے کچے بیٹا سمجھا جاتا تھا اور سب احکام اس پر بیٹے کے جاری ہوتے تھے۔ قرآن کریم نے اس لفظی و مصنوعی تعلق کو حقیقی اور قدرتی تعلق سے جدا کرنے کے لئے ان رسوم و مفروضات کی بڑی شدومہ سے تردید فرمائی۔ اس نے بتلایا کہ بیوی کو ماں کہہ دینے سے اگر واقعی وہ ماں بن جاتی ہے توکیا یہ دو ماؤں کے پیٹ سے پیدا ہوا ہے؟ ایک وہ جس نے اول جنا تھا اور دوسری یہ جس کو ماں کہہ کر بکارتا ہے۔ اسی طرح کسی نے زید کو بیٹا بنا لیا توایک باپ تواس کا پہلے سے موجود تھا جس کے نطفہ سے پیدا ہوا ہے کیا واقعی اب یہ ماننا چاہئے کہ یہ دو باپوں سے الگ الگ پیدا ہوا ہے۔ جب ایسا نہیں تو تقیقی ماں باپ اور اولاد کے احکام ان پر جاری نہیں کئے جا سکتے۔ چنانچہ بیوی کو مال کہنے کا حکم سورہ مجادلہ میں آئے گا۔ اور لے پالک (منہ بولے بیٹے ) کا حکم آگے بیان ہوتا ہے۔ ان دوباتوں کے ساتھ تیسری بات (بطور تمہید و تشریح کے ) یہ بھی سنا دی کہ ایسی باتیں زبان سے کہنے کی بہتیری میں جن کی حقیقت واقع میں وہ نہیں ہوتی جوالفاظ میں ادا کی جاتی ہے جیسے کسی غیر متنقل مزاج یا دوغلے آدمی کو یا کسی قوی الحفظ اور قوی القلب کو یا ایسے شخص کو جو ایک وقت میں دو مختلف چیزوں کی طرف متوجہ ہو کہہ دیتے ہیں کہ اس کے دو دل ہیں عالانکہ سینہ چیرکر دیکھا جائے توایک ہی دل نکلے گا۔ اس طرح ماں کے علاوہ کسی کو ماں یا باپ کے سواکسی کو باپ یا بیٹے کے سواکسی کو بدیٹا کہہ دینے سے واقع میں وہ نسبت ثابت نہیں ہو جاتی جو بدون ہمارے زبان سے کھے قدرت نے قائم کر دی ہے۔ لہذا مصنوعی اور حقیقی تعلقات میں خلط ملط نہیں کرنا چاہئے۔

أَدْعُوْهُمْ لِأَبَآيِهِمْ هُوَ اَقْسَطُ عِنْدَ اللهِ أَفَانُ لَمْ تَعْلَمُوا اَبَآءَهُمْ فَاخُوانُكُمْ فِي فَإِنْ لَيْمَ تَعْلَمُوا ابَآءَهُمْ فَإِخُوانُكُمْ فِي اللّهِيْنِ وَ مَوَالِيْكُمْ وَ لَيْسَ عَلَيْكُمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ فِيمَآ اَخْطَأْتُمْ بِهِ لَا وَلَكِنْ مَّا تَعْمَّدَتُ قُلُوْبُكُمْ وَ كَانَ اللهُ غَفُورًا تَعَمَّدَتُ قُلُوْبُكُمْ وَ كَانَ اللهُ غَفُورًا تَعَمَّدَتُ قُلُوْبُكُمْ وَ كَانَ اللهُ غَفُورًا

رَّحِيْمًا ﴿

اَلنَّيِيُّ اَوْلِى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنَ اَنفُسِهِمْ وَ اَوْلُوا الْاَرْحَامِ اَزْوَاجُهُ الْمُهْتُهُمُ وَ اُولُوا الْاَرْحَامِ اَزْوَاجُهُمْ اَوْلِى بِبَعْضٍ فِي كِتْبِ اللهِ مِنَ اللهُ مِنَ اللهُ مِنَ اللهُ مِنَ اللهُ وَ المُهْجِرِينَ اللَّا اَنُ تَفْعَلُوا اللهُ وَ المُهْجِرِينَ اللَّا اَنُ تَفْعَلُوا اللهَ اللهِ مَنْ طُورًا فَي اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ طُورًا اللهِ اللهُ اللهِ الله

۵۔ پکارو لے پالکوں کو انکے باپ کی طرف نسبت کر کے یہی پورا انصاف ہے اللہ کے یہاں [۲] پھر اگر نہ جانتے ہو ان کے باپ کو تو تمہارے ہمائی میں دین میں اور رفیق میں [۴] اور گناہ نہیں تم پر جس چیز میں پوک جاؤپر وہ جو دل سے ارادہ کرو اور اللہ ہے بخشے والا مہربان [۵]

۲- نبی سے لگاؤ ہے ایان والوں کو زیادہ اپنی جان سے

[۲] اور اسکی عورتیں انکی مائیں ہیں [۶] اور قرابت

والے ایک دوسرے سے لگاؤ رکھتے ہیں اللہ کے

عکم میں زیادہ سب ایان والوں اور ہجرت کرنے والوں

سے مگریہ کہ کرنا چاہوا ہے رفیقوں سے احمان [۸] یہ

ہے کتاب میں لکھا ہوا [۹]

۳۔ متبنی کو اصل باپ کے نام سے لگارو: یعنی ٹھیک انصاف کی بات یہ ہے کہ ہرشخص کی نسبت اس کے تقیقی باپ کی طرف کی جائے کسی نے "" بنا لیا تو وہ واقعی باپ نہیں بن گیا۔ یوں شفقت و محبت سے کوئی کسی کو مجازًا بیٹا یا باپ کہ گر لگار لے وہ دوسری بات ہے۔ غرض یہ ہے کہ نسبی تعلقات اور ان کے احکام میں اشتباہ والتباس واقع نہ ہونے پائے۔ ابتدائے اسلام میں نبی کریم الٹی ایکٹی نے زیدبن عارثہ کو آزاد کر کے متبنی کر لیا تھا۔ چنانچ دستور کے موافق لوگ انہیں زیدبن محمد (الٹی ایکٹی کی کی کارنے کے جب یہ آیت نازل ہوئی سب زیدبن عارثہ کھنے لگے۔

ہ۔ یعنی اگر باپ معلوم نہ ہوتو بہرعال تمہارے دینی بھائی اور رفیق میں۔ ان ہی القاب سے یاد کرو۔ چنانچہ نبی کریم النّائيليّزم نے زید

بن مارة كوفرمايا۔ أنْتَ أَخُوْنَا وَ مَوْلَانَا ـ

۵۔ بھول چوک پر مواخذہ نہیں: یعنی بھول کر یا نادانسۃ گر غلط کہہ دیا کہ فلاں کا بیٹا فلاں، وہ معاف ہے۔ بھول چوک کا گناہ کسی چیز میں نہیں۔ ہاں ارادہ کا ہے۔ اس میں بھی اللہ چاہے تو بخش دے۔

۲۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مومنین جان سے زیادہ چاہتے ہیں: مومن کا ایان اگر غور سے دیکھا جائے تو ایک شعاع ہے۔ اس نور اعظم کی جو آفتاب نبوت سے پھیلتا ہے۔ آفتاب نبوت پیغمبر علیہ الصلوۃ والسلام ہوئے۔ بناء بریں مومن ( من حیث ہو مومن ) اگر اپنی حقیقت سمجھنے کے لئے حرکت فکری شروع کرے تو اپنی ایانی ہتی سے پیشتر اس کو پیغمبر علیہ السلام کی معرفت عاصل کرنی پڑے گی اس اعتبار سے کہہ سکتے ہیں کہ نبی کا وبود متعود خود ہماری ہستی سے بھی زیادہ ہم سے نزدیک ہے اوراگر اس روعانی تعلق کی بناء پر کمہ دیا جائے کہ مومنین کے حق میں نبی منزلہ باپ کے بلکہ اس سے بھی براتب بڑھ کر ہے تو بالکل بجا ہو كًا۔ چنانچ سنن ابی داؤد میں إنَّمَا أَنَا لَكُمْ بِمَنْزِلَةِ الوَالِد الْحُ اور ابی بن كعب وغیره كی قرأت میں آیت ہذا اَلنَّبِيُّ اَوْلِي بِالْمُؤْمِنِينَ الْحَرِي ماتھ وَهُوَ اَبْ لَهُمْ كاجله اسى حقیقت کوظاہر کرتا ہے۔ باپ بیٹے کے تعلق میں غور کروتواس کا عاصل یہ ہی نکلے گاکہ بیٹے کا جمانی وجود باپ کے جسم سے نکلا ہے اور باپ کی تربیت و شفقت طبعی اوروں سے بڑھ کر ہے کیکن نبی اور امتی کا تعلق کیا اس سے کم ہے؟ یقینا امتی کا ایانی و روعانی وجود نبی کی روعانیت کبریٰ کا پر تواور ظل ہوتا ہے اور جو شفقت و تربیت نبی کی طرف سے ظہور پذیر ہوتی ہے ماں باپ توکیاتام مخلوق میں اس کا نمونہ نہیں مل سکتا۔ باپ کے ذریعہ سے اللہ تعالیٰ نے ہم کو دنیا کی عارضی حیات عطا فرمائی تھی۔ لیکن نبی کے طفیل ابدی اور دائمی حیات ملی ہے۔ نبی کریم النوالية الماری وہ ہدر دی اور خیر خواہانہ شفقت و تربیت فرماتے ہیں جو خود ہمارا نفس مجھی اپنی نہیں کر سکتا۔ اسی لیے پیغمبر کو ہماری جان و مال میں تصرف کرنے کا وہ حق پہنچتا ہے جو دنیا میں کسی کو حاصل نہیں۔ حضرت شاہ صاحبٌ لکھتے ہیں کہ "" نبی نائب ہے اللہ کا، اپنی جان و مال میں اپنا تصرف نہیں چلتا جتنا نبی کا چلتا ہے۔ اپنی جان دہکتی آگ میں ڈالنا روا نہیں اور اگر نبی حکم دیدے تو فرض ہو جائے""۔ ان ہی حقائق پر نظر کرتے ہوئے اعادیث میں فرمایا کہ تم میں کوئی آدمی مومن نہیں ہو سکتا جب تک میں اس کے نزدیک باپ، بیٹے اور سب آدمیوں بلکہ اس کی جان سے بھی بڑھ کر محبوب نہ ہو جاؤں۔ ے۔ ازواج مطہرات مومنین کی مائیں ہیں:یعنی دینی مائیں ہیں تعظیم واحترام میں اور بعض احکام جوان کے لئے شریعت سے ثابت ہوں۔ کل احکام میں نہیں۔ ٨ \_ اولوالارعام كا حق تمام مومنين سے زيادہ ہے: حضرت كے ساتھ جنبول نے وطن چھوڑا، بھائى بندول سے ٹوٹے، آپ نے ان مهاجرین اور انصار مدینہ میں سے دو دوآدمیوں کوآپس میں بھائی بنا دیا تھا۔ بعدۂ مهاجرین کے دوسرے قرابت دار مسلمان ہوگئے تب فرمایا کہ قدرتی رشتہ ناتا اس بھائی چارہ سے مقدم ہے۔ میراث وغیرہ رشتہ ناتے کے موافق تقیم ہوگی۔ ہاں سلوک احیان ان رفیقوں سے مبھی کئے جاؤ۔

<mark>9۔ یعنی قرآن میں یہ حکم ہمیشہ کو جاری رہا۔ یا تورات میں بھی ہو گا یا ""کتاب"" سے ""لوح محفوظ"" مراد ہو۔</mark>

﴾۔ اور جب لیا ہم نے نبیوں سے ان کا قرار اور تجھ سے وَ إِذْ اَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّنَ مِيْثَاقَهُمْ وَ مِنْكَ وَ اور نوح سے اور ابراہیم سے اور موسی سے اور علیمی مِنْ نُتُوْجٍ وَ إِبْرُهِيْمَ وَ مُؤلِي وَعِيْسَى ابْنِ سے جوبیٹا مریم کا اور لیا ہم نے ان سے گاڑھا قرار [۱۰] مَرْيَمَ "وَ أَخَذُنَا مِنْهُمْ مِّيْثَاقًا غَلِيْظًا ﴿

لِّيَسْءَلَ الصَّدِقِينَ عَنْ صِدُقِهِمْ ۚ وَاعَدَّ منکروں کے لیے دردناک عذاب [ا] 

> يَّايُّهَا الَّذِينَ امَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمُ إِذْ جَآءَتُكُمْ جُنُوْدٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيْحًا وَّ جُنُوْدًا لَّمْ تَرَوْهَا لَو كَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ﴿

٨ ـ ناكه يوچھ الله پول سے ان كا پچ اور تيار ركھا ہے

9۔ اے ایان والو یاد کرو احمان اللہ کا اینے اور جب چڑھ آئیں تم پر فوجیں پھر ہم نے بھیجدی ان پر ہوا اور وہ فوجیں جو تم نے نہیں دیکھیں <sup>[۱۱]</sup> اور ہے اللہ جو کچھ کرتے ہو دیکھنے والا [۳]

۱۰۔ پانچ اولوالعزم پیغمبر: یعنی یہ قول و قرار کہ ایک دوسرے کی تائید و تصدیق کرے گا۔ اور دین کے قائم کرنے اور حق تعالیٰ کا پیغام پہنچانے میں کوئی دقیقہ اٹھا نہ رکھے گا۔ "آل عمران" میں اس میثاق کا ذکر ہو چکا ہے۔ حضرت شاہ صاحبؑ لکھتے ہیں ""اوپر پیغمبر کے حق میں فرمایا تھاکہ مومنین پر ان کی جان سے زیادہ تصرف رکھتا ہے، یہاں اشارہ کر دیاکہ یہ درجہ نبیوں کواس لئے ملاکہ ان پر محنت (اور ذمہ داری بھی) سب سے زیادہ ہے۔ اکیلے ساری خلق سے مقابل ہونا اور کسی سے خوف ورجاء یہ رکھنا""۔ پیغمبروں کے سواکس کا کام ہو سکتا ہے۔ یہ پانچ پیغمبر جن کے نام یمال خصوصیت سے لئے اولوالعزم پیغمبر کہلاتے ہیں۔ ان کی ہدایت کا اثر ہزاروں برس رہا اور جب تک دنیا ہے رہے گا۔ ان میں پہلے نام لیا ہمارے نبی کا۔ مالانکہ عالم شادت میں آپ کا ظہور سب کے بعد ہوا ہے۔ مگر درجہ میں آپ سب سے پہلے ہیں اور وجود بھی آپ کا عالم غیب میں سب سے مقدم ہے۔ کا ثبت فی الحدیث۔

اا۔ منکرین کیلئے جمت بیعنی قول و قرار کے مطابق ان پیغمبروں کی زبانی اپنے احکام خلق کو پہنچائے اور جمت تمام کر دے تب ہر ایک سے پوچھ پاچھ کرے گا، تاکہ سچائی پر قائم رہنا ظاہر ہواور منکروں کو سچائی سے انکار کرنے پر سزا دی جائے۔ جنگ الاحزاب کا واقعہ یاد دلاتے ہوئے سپچ پیغمبر اور مومنین اور ان کے بالمقابل جھوٹے منافقوں اور منکروں کے کچھ احوال اور انکے ظاہری شمرات و نتائج ذکر کئے میں۔

۱۲۔ احزاب میں فرشتوں کا نزول: یعنی فرشتوں کی فوجیں جو کفار کے دلوں میں رعب ڈال رہی تھیں۔

ال خزوہ خندق کے اسباب: جم ت کے پوتھے اپنجیں سال یہود بنی نضیر جو مدینہ سے نکالے گئے تھے (اس کا ذکر سورہ "خش" میں آئے گا) ہر قوم میں چرے۔ اور اہمار اکساکر قریش مکہ بنی فزارہ اور خطفان وغیرہ قبائل عرب کی متحدہ طاقت کو مدینہ پر پڑھا لانے میں کامیاب ہو گئے۔ تقریبا بارہ ہزار کا لئکر جرار پورے سازہ سامان سے آراستہ اور طاقت کے نشہ میں چور تھا، یہود" بنی قریطہ" جن کا ایک مضبوط قلعہ مدینہ کی شرق جانب تھا پہلے سے مسلمانوں کے ساتھ معاہدہ کئے ہوئے تھے۔ نشیری یہود کی ترفیب و ترہیب سے آڑکار وہ بھی معاہدات کو بالائے طاق رکھ کر تلد آوروں کی مدد کے لئے کھڑے ہوگئے۔ مسلمانوں کی مجمعیت کل تئین ہزار تھی۔ جن میں ایک بڑی تعداد ان دغاباز منافقوں کی تھی جو سختی کا وقت آنے پر جھوئے جلیے بہانے کر جمعیت کل تئین ہزار تھی۔ جن میں ایک بڑی تعداد ان دغاباز منافقوں کی تھی جو سختی کا وقت آنے پر جھوئے جلیے بہانے کر کر جھرسے تلد کا اندیشہ تھا خدم کھودی گئی۔ سخت جاڑے کا موسم تھا غلہ کی گرانی تھی بھوک کی وجہ سے صحابہ رضی اللہ عمنم کر دجہ ھرسے تلد کا اندیشہ تھا خدم کو پھر بندھے تھے۔ مگر عشق الدی کے نشہ میں سرشار سابی اور ان کے سالار اعظم اس سنگلاخ زمین کی کھدائی میں جیرت انگیز قوت اور ہمت مردانہ کے ساتھ مشنول تھے مجاہدین پھریلی زمین پر کدال مارتے اور بحت مردانہ کے ساتھ مشنول تھے مجاہدین پھریلی زمین پر کدال مارتے اور بحت مردانہ کے ساتھ مشنول تھے مجاہدین پھریلی زمین پر کدال مارتے اور بحت خدم اللّذیتین بالینہ قو المحمّد گذا، عملی المجھادِ ما بھینیا اکبداً ۔ ادھر سرکار محدی گئی تو اسلامی لٹکر نے دشمن کے مقابل مورسے با اللّذیتین باکیس می خود کی شریل میں خدوق عامل مورسے با دھر سرکار محدی تا تھربا بدیں مختوں مائل تھی باورود کثرت تعداد کے کفار دیے با حدیہ میں دونوں فوجیں آمین میں میران میں خدوق عامل مورسے بعد دانوں میان میں دونوں فوجیں آمین میں مورسے با دھر سرکار محدی میں میں میری مائل تھی باورود کثرت تعداد کے کفار دیے ان میا بائل تھی باورود کھر کی تھربا بدیں میکن میں بائل میں بائل تھی باؤرد کو مقابل مورسے بھا

سے بن نہ پڑاکہ شہر پر عام علہ کر دیتے۔ البتہ دور سے تیر اندازی ، وتی تھی اور گاہ بگاہ فریقین کے خاص خاص افراد میدان مبارزت مین دو دو ہاتھ دکھانے لگتے تھے۔ مشرکین اور یہود بنی قریظ کے درمیان مبلانوں کی جمعیت محصورین کی حیثیت رکھتی تھی تاہم انہوں نے سب عورتوں بچوں کو شہر کی مصنبوط و محفوظ توبیلیوں میں پہنچا کر نود بڑی پامردی اور استقامت کے ساتھ شہر کی حفاظت و مدافعت کا فرض انجام دیا۔ آخر کار نعیم ابن معود الا تبحی گی ایک عاقلانہ اور لطیف تدبیر سے مشرکین اور یہود بنی قریظ میں پھوٹ پڑ گئی، ادھر کھار کے دلوں کو غدا تعالیٰ کا غیر مرکی لشکر مرعوب کر رہا تھا۔ اسی اثناء میں اللہ تعالیٰ نے ایک رات سخت نوفناک جھکر ہوا کا پلا دیا۔ پروا ہوا سے رہت اور سنگریزے اگر کھار کے منہ پر لگتے تھے۔ ان کے چولے بجھ گئے، دیگئے زمین پر جا پرے، کھانے کی کوئی صورت نہ تھی۔ ہوا کے زور سے نیمے اکھڑ گئے گھوڑے پھوٹ کر بھاگ گئے لشکر پریشان ہوگیا، سردی اور اندھیری ناقابل برداشت بن گئی آخر ابو سفیان نے بن کے باتھ میں تام لشکروں کی اعلیٰ کھان تھی طبل رحیل بجا دیا۔ پراسب اٹھ کر بے نیل و مرام واپس چل دیے۔ و کھنی اہللہ اللہ قرمین اللہ تات میں خدی کو اور اندھیری ناقابل برداشت بن گئی آخر ابو سفیان نے بی باتھ میں تام لئی کھان تھی گئی راز ابو سفیان نے تھے بین منام لئی کھان کھی عالی اللہ قویتًا عزیز ا یہ بنگ دیا۔ اس میں خدی تھی ہوا۔ اس میں خدی تھوں کے دو مورن ثابت قدم رہے۔ اس جگ میں حضور شڑھ گئی کی عالت میں خدی تھوں کہ باتیں بولے لگے اور مومن ثابت قدم رہے۔ اس جگ میں حضور شڑھ گئی کے دیائی یہ بی بوا۔

۱۰۔ جب پڑھ آئے تم پر اوپر کی طرف سے اور نیجے
سے [۱۲] اور جب بدلنے لگیں آئکھیں [۱۵] اور پہنچے دل
گلوں تک [۱۲] اور اٹکلنے لگے تم اللہ پر طرح طرح کی
اٹکلیں [۱۲]

إِذْ جَا اُوْ كُمْ مِّنْ فَوْقِكُمْ وَ مِنْ اَسْفَلَ مِنْ اَسْفَلَ مِنْ كُمْ وَ مِنْ اَسْفَلَ مِنْكُمْ وَ اِذْ زَاغَتِ الْاَبْصَارُ وَ بَلَغَتِ الْآبُصَارُ وَ بَلَغَتِ الْقُلُونَا الْقُلُونَا فِلْهِ الظُّنُونَا فِلْهُ الظُّنُونَا

اا۔ وہاں جانچے گئے ایمان والے اور جھڑ جھڑا کے گئے زور کا جھڑ جھڑان [۱۸] هُنَالِكَ ابْتُلِيَ الْمُؤْمِنُونَ وَ زُلْزِلُوا زِلْزَالًا شَي اللهُ الْمُؤْمِنُونَ وَ زُلْزِلُوا زِلْزَالًا شَي شَدِيدًا ﷺ

۱۲۔ یعنی مدینہ کی شرقی جانب سے جواونچی ہے اور غربی جانب سے جونیچی ہے۔

10۔ غزوہ خندق کی سختیاں: یعنی دہشت و حیرت سے آنکھیں پھرنے لگیں اور لوگوں کے تیور بدلنے لگے۔ دوستی جنانے والے لگے آنکھیں چرانے۔

الدیعنی خوف وہراس سے دل دھڑک رہے تھے گویا اپنی جگہ سے اٹھ کر گلے میں آلگے۔

۱۔ یعنی کوئی کچھ سمجھتا تھا کوئی کچھ اُلکلیں لڑا رہا تھا۔ مسلمانوں نے سمجھاکہ اس مرتبہ اور سخت آزمائش آئی، دیکھے کیا صورت پلیش آئے کچے ایمان والوں نے خیال کیاکہ بس جی اب کی بار نہیں بچیں گے۔ منافقین کا تو پوچھنا ہی کیا۔ آگے ان کے مقولے آ رہے ہیں۔

۱۸۔ مومنین کی آزمائش: حضرت مذیفہ کو آپ نے دشمن کی خبرلانے کے لئے بھیجا تھا۔ اس کا مفصل قصہ مدیث میں پڑھو تو اس جھڑجھڑانے کی کیفیت کا کچھ اندازہ ہو۔ یہاں ترجمہ کی گنجائش نہیں۔

وَ إِذْ يَقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَالَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمَ روگ ہے جو وعدہ کیا تھا ہم سے اللہ نے اور اس کے مَرَضُ مَّا وَعَدَنَا اللّٰهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا اللّٰهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا اللّٰهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا اللّٰهُ عَرْفُولُهُ اللّٰهِ عَرْفُولُهُ اللّٰهُ عَرْفُولُهُ اللّٰهُ عَرْفُولُهُ اللّٰهِ عَرْفُولُهُ اللّٰهُ عَرْفُولُهُ اللّٰهُ عَرْفُولُهُ اللّٰهُ عَرْفُولُهُ اللّٰهُ عَلَى مَا فَعَالَمُ اللّٰهُ عَرْفُولُهُ اللّٰهُ عَرْفُولُهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَرْفُولُهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَرْفُولُهُ اللّٰهُ ا

وَ إِذْ قَالَتُ طَّآبِفَةُ مِّنَهُمْ يَاهُلَ يَثُرِبَ لَا مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا ۚ وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيْقُ مُقَامَ لَكُم فَارْجِعُوا ۚ وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيْقُ مِّنَهُمُ النَّبِيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةُ ۚ لَوْمَا هِيَ بِعَوْرَةٍ ۚ إِنْ يُثُرِينُدُونَ إِلَّا فِرَارًا وَمَا هِيَ بِعَوْرَةٍ ۚ إِنْ يُثِرِينُدُونَ إِلَّا فِرَارًا

ا۔ اور جب کھنے لگی ایک جاعت ان میں اے یثرب والو<sup>[۲۰]</sup> تمہارے لئے ٹھ کانہ نہیں سو پھر چلواور رخصت مانگنے لگا ایک فرقہ ان میں نبی سے کھنے لگے ہمارے گھر کھلے پڑے ہیں اور وہ کھلے نہیں پڑے ان کی کوئی غرض نہیں مگر بھاگ جانا [۲۱]

19۔ منافقین کا استراء: بعض منافقین کھنے لگے کہ پیغمبر صاحب کھتے تھے کہ میرا دین مشرق ومغرب میں پھیلے گا اور فارس، روم، صنعاء کے محلات مجھ کو دیے گئے میں، یمال تو مسلمان قضائے حاجت کو بھی نہیں نکل سکتے۔ وہ وعدے کہاں میں۔ حضرت شاہ صاحبؒ فرماتے میں۔ مسلمان کو چاہئے اب بھی نامیدی کے وقت بے ایانی کی باتیں نہ بولیں۔

٢٠ ـ "" يترب "" مدينه طبيبه كابرا نا نام تها ـ حضور اللهُ أَيَّالِهُ فِي تشريف آوري سے ""مديمة النبي "" ہوگيا ـ

۲۱۔ منافقین کے حیلے بہانے : یعنی سارے عرب ہارے دشمن ہوئے تو ہم کور بہنے کا ٹھکانا کہاں۔ سب لشکر سے جدا ہوکر گھر لوٹ چلو۔ اور صفرت لشکر کے ساتھ باہر کھڑے تھے۔ شہر میں مضبوط ہویلیوں کے ناکے بند کر کے زنانے ان میں رکھ دیے تھے۔ یہ بہانہ کرنے لگے کہ ہمارے گھر کھلے پڑے ہیں کہیں چور گھس کر لوٹ نہ لیں۔ اور یہ محض جھوٹ بات بنائی تھی غرض یہ تھی کہ بہانہ کر کے میدان سے بھاگ جائیں۔ چنانچہ جو اجازت لینے آیا آپ اجازت دیتے رہے کچھ پروا تکثیر سواد نہ کی۔ بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ صرف تین سونفوس قدسیہ آپ کے ساتھ باقی رہ گئے۔

رِهَا ثُمَّ سُبِلُو اللهِ اور اگر شهر میں کوئی گھی آئے ان پر اس کے کناروں سے پھر ان سے پاہے دین سے بچلنا تو مان بِهَا اللّٰ یَسِیرًا اللّٰ اور دیر نہ کریں اس میں مگر تھوڑی [۲۲]

وَلَوْ دُخِلَتُ عَلَيْهِمْ مِّنْ اَقُطَارِهَا ثُمَّ سُيِلُوا اللهِ اللهُ الله

T)

وَلَقَدُ كَانُوَا عَاهَدُوا اللهَ مِنْ قَبَلُ لَا اللهَ مِنْ قَبَلُ لَا اللهَ مِنْ قَبَلُ لَا اللهِ مَسْئُولًا اللهُ اللهُ اللهِ مَسْئُولًا اللهُ اللهِ مَسْئُولًا اللهُ ال

قُلُ لَّنَ يَّنُفَعَكُمُ الْفِرَارُ إِنَّ فَرَرْتُمُ مِّنَ الْفِرَارُ إِنَّ فَرَرْتُمُ مِّنَ اللهَ الْمَوْتِ آوِ الْقَتُلِ وَ إِذًا لَّا تُمَتَّعُونَ إِلَّا قَلِيْلًا 
قَلِيْلًا 
قَلِيْلًا

۱۵۔ اور اقرار کر چکے تھے اللہ سے پیلے کہ مذ پھیریں گے پیٹے اور اللہ کے قرار کی پوچھ ہوتی ہے [۲۳]

11۔ تو کہہ کچھ کام نہ آئے گا تہمارے یہ بھاگنا اگر بھاگو گے مرنے سے یا مارے جانے سے اور پھر بھی پھیل نہ پاؤگے مگر تھوڑے دنوں [۲۳]

۲۲۔ منافقین کے حیلے بہانے: یعنی جھوٹے حیلے بنا رہے ہیں۔ اگر فرض کرویہ لوگ شہر میں ہوں اور کوئی غنیم إدھر اُدھر سے گھس آئے پھران سے مطالبہ کرے کہ دین اسلام چھوڑ دو جبے بظاہریہ لوگ اختیار کئے ہوئے ہیں، یا کھے کہ مسلمانوں سے لڑواور فتنے فیاد برپاکرو، اس وقت ان کا جھوٹ صاف کھل جائے فوڑا ان مطالبات کی تائید میں نکل پڑیں۔ نہ گھروں کے کھلے ہونے کا عذر کریں نہ لٹنے کا۔ بس بات چیت کرنے اور ہتھیار اٹھا کر لانے میں جو تھوڑی دیر لگے گی اسے مستثنی کر کے ایک منٹ کا

توقف نہ کریں۔ اسلام کے ظاہری دعوے سے دستبردار ہوکر فورًا فتنہ و فساد کی آگ میں کود پڑیں۔

۲۳۔ منافقین کا حمد اور غلاف ورزی: حضرت شاہ صاحبْ لکھتے ہیں کہ جنگ احد کے بعد اقرار کیا تھا کہ پھر ہم ایسی حرکت نہ کریں گے۔ اس کی پوچھ اللہ کی طرف سے ہوگی کہ وہ قول و قرار کہاں گیا۔

۲۲۔ یعنی جس کی قسمت میں موت ہے وہ کہیں بھاگ کر جان نہیں بچا سکتا۔ قضائے الهی ہر جگہ پہنچ کر رہے گی اور اگر ابھی موت مقدر نہیں تو میدان سے بھاگنا ہے سود ہے۔ کیا میدان جنگ میں سب مارے جاتے ہیں اور فرض کرو بھاگئے سے بچاؤہی ہوگیا تو کے دن؟ آخر موت آنی ہے اب نہیں چندروز کے بعد آئے گی اور یہ معلوم کس سختی اور ذلت سے آئے۔

ا۔ توکمہ کون ہے کہ تم کو بچائے اللہ سے اگر چاہے تم
 پر برائی یا چاہے تم پر مهربانی [۲۵] اور نہ پائیں گے اپنے
 واسطے اللہ کے سوائے کوئی جاپتی اور نہ مددگار [۲۲]

قُلْ مَنْ ذَا الَّذِئ يَعْصِمُكُمْ مِّنَ اللهِ إِنْ اَرَادَ بِكُمْ مِّنَ اللهِ إِنْ اَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً ﴿ وَلَا يَجُدُونَ لَهُمْ مِّنَ دُونِ اللهِ وَلِيَّا وَلَا يَجِدُونَ لَهُمْ مِّنَ دُونِ اللهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا عَ

قَدْ يَعُلَمُ اللهُ الْمُعَوِّقِيْنَ مِنْكُمْ وَ الْقَابِلِيْنَ لِإِخْوَانِهِمْ هَلُمَّ اللهُ الْمُعَوِّقِيْنَ مِنْكُمْ وَ الْقَابِلِيْنَ لِإِخْوَانِهِمْ هَلُمَّ اللهُ اللهُ وَلَا يَأْتُونَ الْبَأْسَ اللهَ قَلِيْلًا ﴿

۱۸۔ اللہ کو خوب معلوم ہیں جو اُلکانے والے ہیں تم میں اور کہتے ہیں اپنے ہمائیوں کو چلے آؤ ہمارے پاس اور لڑائی میں نہیں آتے مگر کہمی [۲۰]

۲۵۔ اللہ کا ارادہ پورا ہوکر رہے گا: یعنی اللہ کے ارادے کوکوئی طاقت نہیں روک سکتی۔ نہ کوئی تدبیر اور حیلہ اس کے مقابلہ میں کام دے سکتا ہے۔ آدمی کو چاہئے کہ اسی پر توکل کرے اور ہر حالت میں اسی کی مرضی کا طلبگار رہے۔ ورنہ دنیا کی برائی بھلائی یا سختی نرمی تو یقینا پہنچ کر رہے گی۔ پھر اس کے راستہ میں بزدلی کیوں دکھائے اور وقت پر جان کیوں پرائے جو عاقبت خراب ہواور دنیا کی تکلیف ہٹ نہ سکے۔

۲۹۔ یعنی عرب کی مخالفت سے ڈرتے ہو، اگر اللہ عکم دے تو مسلمان اب تم کو قتل کر ڈالیں۔ ۲۷۔ منافقین کی منافقت: یعنی ظاہری وضعداری اور دکھاوے کو شرما شرمی کبھی میدان میں آکھڑے ہوتے ہیں وریہ عموما گھروں میں بیٹھے عیش اڑاتے اور اپنی برادری کے لوگوں کو بھی جو سچے مسلمان ہیں جاد میں آنے سے روکتے رہتے ہیں۔ أَشِحَّةً عَلَيْكُمْ أَ فَإِذَا جَآءَ الْحَوْفُ رَايُتَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ اَعْيُنُهُمْ كَالَّذِى يُغْشَى عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَإِذَا كَالَّذِى يُغْشَى عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَإِذَا فَإِذَا ذَهَبَ الْخَوْفُ سَلَقُوْكُمْ بِالسِنَةِ حِدَادٍ وَهَبَ الْخَوْفُ سَلَقُوْكُمْ بِالسِنَةِ حِدَادٍ اَشِحَّةً عَلَى الْخَيْرِ أُولِيكَ لَمْ يُؤْمِنُوا فَاحْبَطُ اللهُ اَعْمَالَهُمْ أُو كَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ فَاحْبَطُ اللهُ اَعْمَالَهُمْ أُو كَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرًا عَلَى اللهِ يَسْعِيرًا عَلَى اللهِ اللهُ اَعْمَالَهُمْ أَو كَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرًا

يَحْسَبُونَ الْأَحْزَابَ لَمْ يَذْهَبُوا ۚ وَ إِنْ
يَاْتِ الْآحْزَابُ يَوَدُّوا لَوْ اَنَّهُمْ بَادُوْنَ فِي
الْآعْرَابِ يَسْأَلُونَ عَنْ اَنْبَآ بِكُمْ ۚ وَلَوْ
الْآعْرَابِ يَسْأَلُونَ عَنْ اَنْبَآ بِكُمْ ۚ وَلَوْ

19۔ دریغ (بخل کرتے (رکھتے ہیں تم سے [۲۸] پھر جب آئے ڈر کا وقت تو تو دیکھے ان کو کہ سکتے ہیں تیری طرف پھرتی ہیں آنکھیں ان کی جیسے کسی پر آئے بے ہوشی موت کی پھر جب جاتا رہے ڈر کا وقت پڑھ پڑھ کر بولیں تم پر تیز تیز زبانوں سے ڈھکے (ٹوٹے) پڑتے ہیں مال پر [۲۹] وہ لوگ یقین نہیں لائے پھر اکارت کر ڈالے اللہ نے انکے کئے کام اور یہ ہے اللہ پر آنمان [۳۰]

۲۰۔ سمجھتے ہیں کہ فوجیں کفار کی نہیں پھر گئیں اور اگر آ آجائیں وہ فوجیں تو آرزو کریں کسی طرح ہم باہر نکلے ہوئے ہوں گاؤں میں پوچھ لیا کریں تمہاری خبریں [۳] اور اگر ہوں تم میں لڑائی نہ کریں مگر بہت تصورٹی [۳۲]

۲۸ یعنی مسلمانوں کا ساتھ دینے سے دریغ رکھتے ہیں اور ہر قسم کی ہمدردی و بھی خواہی سے بخل ہے ہاں غنیمت کا موقع آئے تو حرص کے مارے چاہیں کہ کسی کو کچھ نہ ملے سارا مال ہم ہی سمیٹ کر لیجائیں اسی اخمال پر لڑائی میں قدرے شرکت بھی کر لیتے ہیں۔

۲۹۔ یعنی آڑے وقت رفاقت سے جی پراتے ہیں، ڈر کے مارے جان نکلتی ہے اور فتح کے بعد آگر باتیں بناتے اور سب سے زیادہ مردانگی جتاتے ہیں اور مال غنیمت پر مارے حرص کے گر پڑتے ہیں۔ یا یہ مطلب ہے کہ اسلام اور مسلمانوں کے متعلق طعن و تشنیع سے زبان درازی کرتے ہیں۔

٣٠ بے ایان کا علی بیعنی جب اللہ ورسول پر ایان نہیں توکوئی عل مقبول نہیں ہوسکتا۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں۔ جمال

حبط اعال کا ذکر ہے تو فرمایا کہ یہ اللہ پر آسان ہے ۔ یعنی بظاہراللہ تعالیٰ کے عدل و حکمت کو دیکھتے ہوئے تعجب ہوتا ہے اور یہ بات بھاری معلوم ہوتی ہے کہ وہ کسی کی محنت کو ضائع کر دے۔ لیکن اس لئے بھاری نہیں رہتی کہ خود عمل ہی کے اندرایسی خرابی چھی ہوتی ہے جو کسی طرح اس کو درست نہیں ہونے دیتی۔ جیسے بے ایان کا عمل کہ ایان شرط اور روح ہے ہر عمل کی، بدون اس کے عمل مردہ ہے پھر قبول کس طرح ہو۔ کافر کتنی ہی محنت کرے سب اکارت ہے۔

ا۔ منافقین کی بزدلی: یعنی کفار کی فوجیں نا کامیاب واپس جا چکیں لیکن ان ڈرپوک منافقوں کوان کے چلیے جانے کا یقین نہیں آیا اور فرض کیجئے کفار کی فوجیں پھر لوٹ کر حلہ کر دیں توان کی تمنا یہ ہوگی کہ اب وہ شہر میں بھی نہ ٹھہریں جب تک لڑائی رہے کسی گاؤں میں رہنے لگیں اور وہیں دور بیٹھے آنے جانے والوں سے پوچھ لیا کریں کہ مسلمانوں کا کیا عال ہے لڑائی کا نقشہ کیسا ہے۔ ۳۲\_ یعنی باتوں میں تمہاری خیرخواہی جنائیں اور لڑائی میں زیادہ کام نہ دیں محض مجبوری کو برائے نام شرکت کریں۔

لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ ١١- تمارے لئے بھی تھی سکھی رسول اللہ کی عال لِّمَنُ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْأَخِرَ وَذَكَرَ اللهَ كَثِيرًا ﴿

> وَلَمَّا رَأَ الْمُؤْمِنُونَ الْآحْزَابَ لِ قَالُوا هٰذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَ رَسُوَلُهُ وَ صَدَقَ اللَّهُ وَ رَسُوۡلُهُ ۗ وَمَا زَادَهُمۡ اِلَّآ اِيۡمَانًا وَّتَسۡلِيۡمًا

ا سکے لئے جو کوئی امید رکھتا ہے اللہ کی اور پھیلے دن کی اوریاد کرتا ہے اللہ کو بہت سا [۳۳]

۲۲۔ اور جب دیکھی مسلمانوں نے فوجیں بولے یہ وہی ہے جو وعدہ دیا تھا ہم کواللہ نے اور اسکے رسول نے اور سے کہا اللہ نے اور اسکے رسول نے اور ان کو اور بڑھ گیا یقین اور اطاعت کرنا [۴۳]

۳۳۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اسوہ حسنہ بیعنی پیغمبر کو دیکھو، ان سختیوں میں کیا استقلال رکھتے ہیں۔ عالانکہ سب سے زیادہ اندیشہ اور فکر ان ہی پر ہے۔ مگر مجال ہے پائے استقامت ذرا جنبش کھا جائے جو لوگ اللہ سے ملنے اور آخرت کا ثواب عاصل کرنے کی امید رکھتے ہیں اور کثرت سے خدا کو یاد کرتے ہیں ان کے لئے رسول اللہ النَّائِیَائِم کی ذات منبع البر کات بهترین نمونه ہے۔ چاہئے کہ ہر معاملہ، ہرایک حرکت و سکون، اور نشت و برخاست میں ان کے نقش قدم پر چلیں اور ہمت واستقلال وغیرہ میں ان کی جال سیکھیں۔

٣٣ صحابہ کرامؓ کا ایمان کا الل: یعنی کے مسلمانوں نے جب دیکھاکہ کفر کی فوجیں اکھی ہوکر چاروں طرف سے ٹوٹ پڑی ہیں تو جائے مذہذب یا پریشان ہونے کے ان کی اطاعت شعاری کا جذبہ اور ان کا یقین اللہ ورسول کے وحدوں پر اور زیادہ بڑھ گیا۔ وہ کھنے لگے کہ یہ تو وہی منظر ہے جس کی خبراللہ ورسول نے پہلے سے دے رکھی تھی اور جس کے متعلق ان کا وحدہ ہوچکا تھا۔ جیسا کہ سورہ بقرہ میں فرمایا۔ اُم حَسِبْتُمُ اَنْ تَذَخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا یَاتِکُمُ مَّتُلُ الَّذِینَ خَلَوا مِنْ قَبْلِکُمْ مُ مَسَّنَهُ مُ الْبَاسَاءُ وَ الطَّرِيْنَ المَنُوا مَعَةً مَنَى نَصِرُ اللهِ اللهُ اللهِ الهَا اللهِ ا

مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ رِجَالٌ صَدَقُوْا مَا عَاهَدُوا اللهَ عَلَيْهِ فَمِنَهُمُ مَّنُ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمُ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمُ مَنْ قَضَى مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمُ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمُ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْ قَصْلَى اللهُ عَلَيْهِ وَمِنْ قَصْلَى اللهُ عَلَيْهِ وَمِنْ قَصْلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ مَنْ قَصْلَى اللهُ عَلَيْهُمُ مَنْ قَصْلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ مَا مَا عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ مَنْ يَتَعْلِقُ مَا مَا عَلَيْهُمْ مَا مَا لَكُولُوا تَعْبُدِيلًا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ عَلَ

لِّيَجْزِى اللهُ الصَّدِقِيْنَ بِصِدُقِهِمُ وَ يُعَذِّبَ اللهُ الصَّدِقِيْنَ بِصِدُقِهِمُ وَ يُعَذِّبَ اللهُ كَانَ غَفُو رَا رَّحِيْمًا ﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ غَفُو رًا رَّحِيْمًا ﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ غَفُو رًا رَّحِيْمًا ﴿

۲۳۔ ایان والوں میں کتنے مرد میں کہ سے کر دکھلایا جس بات کا عمد کیا تھا اللہ سے پھر کوئی تو ان میں پورا کر چکا اپنا ذمہ اور کوئی ہے ان میں راہ دیکھ رہا اور بدلا نہیں ایک ذرہ [۲۵]

۲۷۔ تاکہ بدلا دے اللہ پھوں کو انکے پچ کا اور عذاب کرے منافقوں پر اگر چاہے یا تو بہ ڈالے انکے دل پر بیشک اللہ ہے بخشے والا مہربان [۳]

73۔ صحابہ کرام کے ایان و عزم کا بیان: یعنی منافقین نے ہو عمد کیا تھا پچھے رکوع میں گذر چکا وَ لَقَدُ کَانُوْ ا عَاهَدُ و اللهُ مِنْ قَبَلُ لَا یُو لُّوْنَ الْاَدْبَارَ اسے توڑ کر بیجائی کے ساتھ میدان جنگ سے ہٹ گئے ۔ ان کے برعکس کتنے پکے مسلمان ہیں جنوں نے اپنا عمدہ بیان سچا کر دکھلایا۔ بڑی بڑی سختیوں کے وقت دین کی حایت اور پیغمبر کی رفاقت سے ایک قدم پیچے نہیں ہٹایا۔ اللہ ورسول کو جو زبان دے یکے تھے، پہاڑ کی طرح اس پر جمے رہے ۔ ان میں سے کچھ تو وہ میں جو اپنا ذمہ پورا کر پکے یعنی جاد ہی میں جان دیدی جیسے شمدائے بدر واحد جن میں سے حضرت انس بن النظر کا قصہ بہت مشور ہے اور بہت مسلمان وہ میں جو نہایت اشتیاق کے ساتھ موت فی سبیل اللہ کا انتظار کر رہے میں کہ کب کوئی معرکہ پیش آئے جس میں ہمیں بھی

شادت کا مرتبہ نصیب ہو۔ بہرعال دونوں قیم کے مسلمانوں نے (جواللہ کی راہ میں جان دے بلے، اور جو مثناق شادت ہیں ) اپنے عمدو پیان کی پوری حفاظت کی اور اپنی بات سے ذرہ بھر نہیں بدلے۔

حضرت طلحہ کے بارے میں آمخضرت النافی آپنم کا ارشاد: حدیث میں نبی کریم النافی آپنم نے حضرت طلحہ کو فرمایا هذا مِمَّنَ قَضَی حضرت طلحہ کے بارے میں آمخضرت النافی آپنم کا ارشاد: حدیث میں نبی کریم النافی آپنم کی میں شہید قرار دیدیا گیا۔ یہ وہ بزرگ میں جو جنگ احد میں رسول اللہ النافی آپنم کی حفاظت کے لئے اپنے ہاتھ پر تیرروکتے رہے حتیٰ کی شل ہوکررہ گیا۔ رضی اللہ تعالیٰ عنه وارضاہ۔

۳۹۔ یعنی جو عمد کے پکے اور قول و قرار کے سچے رہے ان کو پچ پر جمے رہنے کا بدلہ ملے اور بد عمد دغاباز منافقوں کو چاہے سزا دے اور چاہے توبہ کی توفیق دے کر معاف فرما دے۔ اس کی مہربانی سے کچھے بعید نہیں۔

> وَرَدَّ اللهُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ ابِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُوْ ا خَيْرًا ﴿ وَكَفَى اللهُ الْمُؤْمِنِيْنَ الْقِتَالَ ﴿ وَكَفَى اللهُ الْمُؤْمِنِيْنَ الْقِتَالَ ﴿ وَكَانَ اللهُ قُوِيًّا عَزِيْزًا ﴿ وَكَانَ اللهُ قُويًّا عَزِيْزًا ﴿

۲۵۔ اور بھیر دیا اللہ نے منکروں کو اپنے غصہ میں بھرے ہوئے ہاتھ نہ لگی کچھ بھلائی [۲۵] اور اپنے اوپر کے لیا اللہ نے مسلمانوں کی لڑائی اور ہے اللہ زور آور زردست [۲۸]

77۔ اور آثار دیا ان کو جو ان کے پشت پناہ ہوئے تھے اہل کتاب سے ان کے قلعوں سے اور ڈال دی ان کے دلوں میں دھاک کتنوں کو تم جان سے مارنے لگے اور کتنوں کو قید کر لیا [۲۹]

وَ اَنْزَلَ الَّذِينَ ظَاهَرُوهُمْ مِّنَ اَهْلِ الْكِتْبِ مِنْ صَيَاصِيْهِمُ وَ قَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الْكِتْبِ مِنْ صَيَاصِيْهِمُ وَ قَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الْكِتْبِ مِنْ صَيَاصِيْهِمُ وَ قَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ اللَّرُعْبَ مِنْ صَيَاصِيْهِمُ وَ قَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ اللَّرُعْبَ مِنْ صَيَاصِيْهِمُ وَ قَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ اللَّرُعْبَ فَرِيْقًا تَقْتُلُونَ وَتَأْسِرُونَ فَلَوْبِهِمُ فَرِيْقًا فَي فَرِيْقُونَا فَي فَرِيْقُونِ فَرَيْقُونَا فَي فَرِيْقُونِ فَرَيْقُونَا فَي فَرِيْقُونَا فَي فَرَيْقُونَا فَي فَرَيْقُونَا فَيْقُونَا فَي فَرَيْقُونَا فَي فَرَيْقُونَا فَي فَي فَلُوبِهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْ فَي فَلُونِ اللَّهُ عَلَيْهِ فَي فَلْ فَي فَلُولِيْكُونَا فَي فَلَوْلِهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَي فَلْ فَي فَلَا فَي فَلُولِيْكُونَا فَلَاقُونَا فَي فَلُولِيْكُونَا فَي فَلُولِيْكُونَا فَي فَالْمُؤْنِ فَيُعْلَعُهُمُ وَلَيْكُونَا فَيْكُونُ فَي فَالْتُلُونَا فَيْلُولُونَا فَيْكُونُ اللَّهُ فَيْكُونَا فَيْكُونُ فَيْكُونُ اللَّهُ فَيْكُونُ فَلَالْكُونَا فَيْكُونُ فَلْ فَيْكُونُ فَي فَلْ فَيْكُونُ فَلْ فَيْكُونُ فَلْ فَلْ فَيْكُونُ فَلْ فَلْ فَلْ فَلْ فَلْ فَلْ فَلْعُلُونُ فَيْلُولُونَا فَيْكُونُ فَلْ فَيْلُولُونَا فَلْكُونُ فَلْ فَلْ فَلْمُ فَلْ فَلْ فَلْ فَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِيْكُولُونُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ

٣٠ کفار کی شکت: یعنی کفار کا لشکر ذلت و ناکامی سے پیچ و تاب کھاتا اور غصہ سے دانت پیبتا ہوا میدان چھوڑ کر واپس ہوا، نہ فتح ملی نہ کچھ سامان ہاتھ آیا۔ ہاں عمرو بن عبدود جیسا ان کا نامور سوار جیے لوگ ایک ہزار سواروں کی برابر گنتے تھے اس لڑائی میں حضرت علی کرم اللہ وجمہ کے ہاتھ سے کھیت رہا۔ مشرکین نے در خواست کی کہ دس ہزار لے کر اس کی لاش ہمیں دیدی جائے۔ آپ نے فرمایا وہ تم لیجاؤ، ہم مردول کا ثمن کھانے والے نہیں۔

<u>۳۸۔ یعنی مسلمانوں کو عام لڑائی لڑنے کی نوبت نہ آنے دی۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت سے ہوا کا طوفان اور فرشتوں کا لشکر جھیج کر</u>

1<19

وہ اثر پیدا کر دیا کہ کفاراز نود سراسیمہ اور بریثان عال ہوکر بھاگ گئے، اللہ کی زبر دست قوت کے سامنے کون ٹھہر سکتا ہے۔ <u>89۔ بنی قریظہ کا بیان: یہ یہود ""بنی قریظہ"" ہیں۔ مدینہ کے شرقی جانب ان کا مضبوط قلعہ تھا اور پہلے سے مسلمانوں کے ساتھ</u> صلح کا معاہدہ کئے ہوئے تھے۔ جنگ احزاب کے موقع پر یہی ابن اخطب کے اغواء سے تمام معاہدات بالائے طاق رکھ کر مشرکین کی مدد پر کھڑے ہو گئے ان میں سے بعض نے مسلمان عورتوں پر بزدلا نہ حلہ کرنا چاہا۔ جس کا جواب حضرت صفیہ رضی اللہ عنها نے بڑی بہادری سے دیا۔ جب کفار قرایش وغیرہ عاجز ہوکر چلے گئے تو ""بنو قریظہ "" اپنے مضبوط قلعوں میں جا گھے۔ نبی کریم ۔ آپ نے ہتھیار آبار دیبے حالانکہ فرشتے ہنوز ہتھیار ہند ہیں۔ اللہ کا حکم ہے کہ "" بنو قریظہ"" پر حلہ کیا جائے فورًا منادی ہو گئد: کہ "" بنو قریظہ"" کے بدعمدیہودیوں پر پڑھائی ہے ۔ نہایت سرعت کے ساتھ اسلامی فوج نے ان کے قلعوں کا محاصرہ کر لیا۔ پوبیس پچیس دن محاصرہ جاری رہا۔ آخر محصورین تاب یہ لا سکے ۔ آنحضرت اللّٰهٔ اللّٰہ کی خدمت میں پیام بھیجنے شروع کئے ۔ بنی قریظہ کے خلاف حضرت سعد کا فیصلہ: اخیر میں ان کی طرف سے بات اس پر مٹھہری کے ہم قلعوں سے باہر آتے ہیں اور ""اوس"" کے سردار حضرت سعد بن معاذ کو حکم ٹھمراتے ہیں (کیونکہ وہ ان کے علیف تھے ) جو فیصلہ ہمارے حق میں حضرت سعد عکم کے فیصلہ کیا کہ بنی قریظہ کے سب جوان قتل کر دیے جائیں اور عورتیں لڑکے سب قید غلامی میں لائے جائیں اور ان کے اموال و جائداد کے مالک مهاجرین ہوں خدا اور رسول کی مرضی اور ان کی بدعمدی کی سنزایہ ہی تھی۔ اور یہ فیصلہ ٹھیک ان کی مسلمہ آسانی کتاب ""تورات"" کے موافق تھا چنانچہ تورات کتاب استثناء اصحاح ۲۰ آیت ۱۰ میں ہے ""جب کسی شہر پر حلہ کرنے کے لئے تو جائے تو پہلے صلح کاپیغام دے اگر وہ صلح تسلیم کر لیں اور تیرے لئے دروازے کھول دیں تو جتنے لوگ وہاں موجود ہوں سب تیرے غلام ہو جائیں گے ۔ لیکن اگر صلح یہ کریں تو توان کا محاصرہ کر اور جب تیرا غدا تجھ کوان پر قبضہ دلا دے تو جس قدر مرد ہوں سب کو قتل کر دے۔ باقی بیجے، عورتیں جانور اور جو چیزیں شہر میں موجود ہوں سب تیرے لئے مال غنیمت ہوں گے ""۔ اس فیصلہ کے مطابق کئی سویہودی نوجوان قتل کئے گئے اور کئی سوعورتیں لڑکے قید ہوئے اور ان کے املاک واموال پر مسلمانوں کا قبضه ہوا۔

وَ اَوۡرَثَكُمۡ اَرۡضَهُمۡ وَ دِیارَهُمۡ وَ اَمۡوَالَهُمۡ وَ اَرْضًا لَّمْ تَطَءُوهَا ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ ع شَيءٍ قَدِيرًا 😨

يَايُّهَا النَّبِيُّ قُلُ لِّإِزْوَاجِكَ إِنْ كُنْـتُنَّ تُرِدُنَ الْحَلْوةَ الدُّنْيَا وَ زِيْنَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتِّعْكُنَّ وَ أُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحًا جَمِيْلًا 📾 وَ إِنَّ كُنْـتُنَّ تُـرِدُنَ اللَّهَ وَ رَسُوْلَهُ وَالدَّارَ الْأَخِرَةَ فَإِنَّ اللَّهَ اعَدَّ لِلْمُحْسِنْتِ مِنْكُنَّ أَجُرًا عَظِيْمًا 🖀

لِنِسَاءَ النَّبِيِّ مَنُ يَّأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضْعَفُ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ و كَانَ ذٰلِكَ عَلَى اللهِ يسِيرًا 🚭

۲۷۔ اور تم کو دلائی ان کی زمین اور انکے گھر اور ان کے مال اور ایک زمین کہ جس پر نہیں پھیرے تم نے اپنے قدم اور ہے اللہ سب کچھ کر سکتا [۴۰]

۲۸۔ اے نبی کہہ دے اپنی عورتوں کو اگر تم چاہتی ہو دنیا کی زندگانی اور یہاں کی رونق تو آؤ کچھ فائدہ پہنچا دوں تم کواور رخصت کر دول محلی طرح سے رخصت کرنا

۲۹ ـ اور اگرتم چاہتی ہواللہ کو اور اسکے رسول کو اور پھیلے گھر کو تواللہ نے رکھ چھوڑا ہے انکے لئے جو تم میں نیکی پر میں بڑا ثواب [۴]

۔۔ اے نبی کی عور تو جو کوئی کر لائے تم میں کام بیجائی کا صریح دونا ہو اس کو عذاب دہرا اور ہے یہ اللہ پر آسان [۳]

، ۲۰ صحابہ کرام گواموال واراضی کا عطیہ: بیہ زمین جو مدینہ کے قریب ہاتھ لگی حضرت نے مهاجرین پر تقیم کر دی۔ ان کے گذران کا ٹھ کا نہ ہوگیا اور انصار پر سے ان کا خرچ ہلکا ہوا۔ اور دوسری زمین سے مراد خیبر کی زمین ہے جواس کے دوبرس بعد ہاتھ لگی اس سے حضرت کے سب اصحاب آبود ہو گئے۔ بعض کہتے ہیں کہ یہ دوسری زمین مکہ کی ہے۔ بعض نے فارس وروم کی زمینیں مراد لی ہیں جو آپ کے بعد خلفاء کے ہاتھوں سے فتح ہوئیں اور بعض کہتے ہیں کہ قیامت تک جو زمینیں فتح کی جائیں سب اس میں شامل ہیں۔ واللہ اعلم۔

144.

ام۔ آیت تخیر اور ازواج مطهرات: صفرت کی ازواج نے دیکھا کہ لوگ آسودہ ہو گئے چاہا کہ ہم بھی آسودہ ہوں۔ ان میں سے بعض

نے آنحضرت الٹی آپلم سے گفتگو کی کہ ہم کو مزید نفقہ اور سامان دیا جائے جس سے عیش و ترفہ کی زندگی بسر کر سکیں۔ حضرت کو یہ باتیں شاق گذریں۔ قسم کھالی کہ ایک مہینہ گھر نہ جائیں گے۔ مسجد کے قریب ایک بالاغانہ میں علیحدہ فروکش ہو گئے۔ صحابہ مضطرب تھے۔ ابوبکر وعمراس فکر میں ہوئے کہ کسی طرح یہ گھی سلجھ جائے۔ انہیں زیادہ فکر اپنی صاحبزادیوں ( عائشہ اور حفصہ ) کی تھی۔ کہ پیغمبر کو ملول کر کے اپنی عاقبت یہ خراب کر بیٹھیں۔ دونوں نے دونوں کو دھمکایا اور سمجھایا۔ پھر حضرت کی خدمت میں عاضر ہو کر کچھ انس اور بے تکلفی کی باتیں کیں۔ آپ قدرے منشرح ہوئے ایک ماہ بعدیہ آیت تخییراتری۔ یعنی اپنی ازواج سے صاف کہہ دوکہ دوراستوں میں سے ایک انتخاب کر لیں۔ اگر دنیا کی عیش و بہار اور امیرانہ ٹھاٹھ عاہتی ہیں توکہہ دوکہ میرے ساتھ تمهارا نباہ نہیں ہو سکتا ۔ آؤکہ میں کچھ دے دلا کر (یعنی کیڑوں کا جوڑا جو مطلقہ کو دیا جاتا تھا) تم کو خوبصورتی کے ساتھ رخصت کر دوں (یعنی شرعی طریقہ سے طلاق دے دوں ) اور اگر اللہ ورسول کی خوشنودی اور آخرت کے اعلیٰ مرانب کی طلب ہے تو پیغمبر کے یاس رہنے میں اس کی کمی نہیں۔ جو آپ کی خدمت میں صلاحیت سے رہے گی اللہ کے ہاں اس کے لئے بہت بڑا اجر تیار ہے۔ اس سے زیادہ کیا ہو گاکہ جنت کے سب سے اعلیٰ مقام میں پیغمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ساتھ رمیں ۔ امهات المومنين كا فيصله: نزول آيت كے بعد آنحضرت النَّوْلَيْهِمْ گھر ميں تشريف لائے اول عائشۃ كوخدا كا حكم سنايا انهوں نے اللہ و رسول کی مرضی اختیار کی۔ پھر سب ازواج نے ایسا ہی کیا۔ دنیا کی عیش و عشرت کا تصور دلوں سے نکال ڈالا۔ حضرت کے ہاں ہمیشہ اختیاری فقروفاقہ رہتا تھا۔ جو آیا شاب اٹھا دیتے تھے۔ پھر قرض لینا پڑتا۔ اسی زندگی پر ازواج مطہرات راضی تھیں۔ اور یہ جو فرمایا کہ ""جو نیکی پر رمیں ان کو بڑا تواب ہے""۔ صرت کی ازواج سب نیک ہی رہی میں و اَلطَّلیِّ بِٹُ لِلطَّلیِّ بِیْنَ مَّلَر حَقَ تعالیٰ قرآن میں صاف خوشخبری کسی کو نہیں دیتا تا نڈر یہ ہو جائے خاتمہ کا ڈر لگا رہے یہ ہی بہتر ہے۔ آگے ان عورتوں کو خطاب ہے جونبی کی معیت اختیار کرلیں کہ ان کا درجہ اس نسبت کی وجہ سے بہت بلند ہے چاہئے کہ ان کی اغلاقی اور روعانی زندگی اس معیار پر ہوجواس مقام رفیع کے مناسب ہے۔ کیونکہ علاوہ ان کی ذاتی بزرگی کے وہ امهات المومنین میں۔ مائیں اپنی اولا د کی بڑی عد تک ذمہ دار ہوتی ہیں۔ لازم ہے کہ ان کے اعال واغلاق امت کے لئے اسوہ حسنہ بنیں۔ ۴۲۔ بڑے کی غلطی بھی بڑی ہوتی ہے ۔ اگر بالفرض تم میں کسی سے کوئی بداخلاقی کا کام ہوجائے توجو سزا اوروں کو اس کام پر ملتی اس سے دگنی سزاملے گی۔ اور اللہ پریہ آسان ہے یعنی تمہاری وجاہت اور نسبت زوجیت سزا دینے سے اللہ کوروک نہیں سکتی۔

1471

لِنِسَاءَ النَّبِيِّ لَسُتُنَّ كَاحَدٍ مِّنَ النِّسَاءِ إِنِ اتَّقَيْتُنَّ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِيُ فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَ قُلْنَ قَوْلًا مَّعْرُوْ فَا ﴿

اَعُتَدُنَا لَهَا رِزُقًا كُرِيمًا 🚍

۳۱۔ اور جو کوئی تم میں اطاعت کرے اللہ کی اور اسکے رسول کی اور عمل کرے اچھے دیویں ہم اسکو اس کا ثواب دو بار اور رکھی ہے ہم نے اس کے واسطے روزی عزت کی [۲۲]

۳۲۔ اے نبی کی عورتو تم نہیں ہو جیسے ہر کوئی عورتیں [۳۳] اگر تم ڈر رکھو سو تم دب کر بات مذکرہ پھر لا کچ کرے کوئی جس کے دل میں روگ ہے اور کھو بات معقول [۳۵]

وَقَرُنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَكَرَّجُنَ تَكُرُّجَ الْمُؤلِلُ وَ اَقِمْنَ الصَّلُوةَ وَ اتِينَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولِلُ وَ اَقِمْنَ الصَّلُوةَ وَ اتِينَ اللهَ وَ رَسُولَهُ ﴿ إِنَّمَا الرَّكُوةَ وَ اَطِعْنَ اللهَ وَ رَسُولَهُ ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجُسَ اَهُلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرَكُمُ تَطْهِيرًا ﴿

وَ اذْكُرُنَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُيُوْتِكُنَّ مِنَ الْيَتِ اللهِ عَالَهُ كَانَ لَطِينَفًا خَبِيرًا ﴿

۳۳۔ اور قرار پکڑوا پے گھروں میں اور دکھلاتی نہ پھرو جیسا کہ دکھانا دستور تھا پہلے جہالت کے وقت میں (۳۳ اور قائم رکھو نماز اور دیتی رہوزکوۃ اور اطاعت میں رہواللہ کی اور اس کے رسول کی [۴۸] اللہ یہی چاہتا ہے کہ دور کرے تم سے گندی باتیں اے نبی کے گھر والو اور سخراکر دے تم کوایک سخرائی سے [۴۸]

۳۳۔ اور یاد کرو جو پڑھی جاتی ہیں تمہارے گھروں میں اللہ کی باتیں اور عقلمندی کی [۴۹] مقرر اللہ ہے بھید جانبے والا خبردار[۵۰]

ہے۔ جورتوں کیلئے گھروں میں بیٹھنے کا حکم اور پردے کا بیان: یعنی اسلام سے پہلے زمانہ جاہلیت میں جورتیں بے پردہ پھرتی اور اپنے بدن اور اباس کی نیبائش کا علانیہ مظاہرہ کرتی تھیں۔ اس بد اظاتی اور بے جیائی کی روش کو مقدس اسلام کب برداشت کر سکتا ہے۔ اس نے جورتوں کو حکم دیا کہ گھروں میں مجھریں اور زمانہ جاہلیت کی طرح باہر نکل کر حن و جال کی نمائش کرتی نہ پھریں۔ اممات المومنین کا فرض اس محاملہ میں بھی اوروں سے زیادہ موکدہ وگا۔ جیسا کہ کیشٹی تُن گاکھتے مِتن المؤسساءِ کی تحت میں گذر چکا۔ باتی کسی شرعی یا طبعی ضرورت کی بناء پر بدون زیب و زینت کے مبتذل اور ناقابل اعتناء اباس میں مستتر ہوکر اجینا باہر نکلنا بشر کیکہ ماحول کے اعتبار سے فتنہ کا مظنہ نہ ہو، بلاشہ اس کی اجازت نصوص سے نکلتی ہے اور خاص ازواج مظمرات کے حق میں بھی اس کی ممانعت ثابت نہیں ہوتی۔ بلکہ متعدد واقعات سے اس طرح نگلت کا شبوت ملتا ہے لیکن عارض کے ارشادات سے یہ بداہت ظاہر ہوتا ہے کہ وہ پندا اس کو کرتے ہیں کہ ایک مسلمان عورت برحال اپنے گھرکی زینت مشمون یعنی عورت کے لئے کن اعضاء کو کن مردوں کے سامنے کھلا رکھنا جائز ہے۔ اس کا بیان سورہ نور میں گذر چکا۔ (تنبیر) جو ادکام ان آیات میں بیان کئے گئے تمام عورتوں کے لئے ہیں۔ ازواج مطمرات کے حق میں چنکہ ان کا نکارہ وابتام زائد تھا اس ان آیات میں بیان کئے گئے تمام عورتوں کے سامنے کھلا رکھنا جائز ہے۔ اس کا بیان سورہ نور میں گذر چکا۔ (تنبیر) بو ان کی تفاوں میں خصوصیت کے ساتھ مخاطب ان کو بنایا گیا۔ میرے زددیک لیڈنسا نے اللّئی مَن یُنگر مِن مُنگرتُن یِفاحِشَدَۃ النّظوں میں خصوصیت کے ساتھ مخاطب ان کو بنایا گیا۔ میرے زددیک لیڈنسا نے النّظوں میں خصوصیت کے ساتھ مخاطب ان کو بنایا گیا۔ میرے زددیک لیڈنسا نے النّظ کی مَن یُنگرت مِنگرت کی کو میں بین کے کے ساتھ مخاطب ان کو بنایا گیا۔ میرے زددیک لیڈنسا نے النّظ کی مُن یُنگرت مِنگرت کی کو کو کیت میں بین کے کے ساتھ مخاطب ان کو بنایا گیا۔ میرے زددیک لیڈنسا نے اللّئیج مُن یُنگرت کورت کے ساتھ مخاطب ان کورت کیا گیا کور کیا گیا گیا کور کے کور کور کے کور میں کورت کیا گیا کور کے کور کیا گیا کور کے کور کیا کیا گیا کور کے کور کور کے کورکر کیا گیا کورکر کے کورکر کیا گیا کورکر کورکر کورکر کیا گیا کورکر کورکر کورکر کورکر کورکر کورکر کورکر کورکر کورکر کیا گیا کورکر کورکر کورکر کورکر کورکر کورکر کورکر

مُّبَیّنَةٍ سے لَسْنُنَ کَاَحَدٍ مِّنَ النِسَاءِ تک ان احکام کی تمہید تھے۔ تمہید میں دوشقیں ذکر کی تھیں۔ ایک بے حیائی کی بات کا ارتکاب۔ اس کی روک تھام فکلا تَخْضَغَنَ بِالْقُولِ سے تَبَرُّ بَحَ الْبَاهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى تَکَی دوسری الله و رسول کی اطاعت اور عل صالح، آگے وَ اَقِمْنَ الصّلوة سے اَجْرًا عَظِیمًا تک اس کا سلسلہ پلاگیا ہے۔ خلاصہ یہ ہواکہ برائی کے مواقع سے بچنا اور نیکی کی طرف سبقت کرنا سب کے لئے ضروری ہے مگر ازواج مظہرات کے لیے سب عورتوں سے زیادہ ضروری ہے۔ ان کی ہرایک بھلائی برائی وزن میں دگنی قرار دی گئی۔ اس تقریر کے موافق بِفَاحِشَةٍ مُّبَیّنَةً کی تفییر بھی بے تکلف سمجے میں آگئی ہوگی۔

٧٧ \_ يعنى اوروں سے بڑھ كوان چيزوں كا اہتام ركھو۔ كيونكہ تم نبى سے اقرب اور امت كے لئے نمونہ ہو۔

۸۸۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے تھر والوں کیلئے اللہ کا ارادہ؛ یعنی اللہ کا ارادہ یہ ہے کہ نبی کے گھر والوں کو ان احکام پر علی کراکر نوب پاک وصاف کر دے اور ان کے رتبہ کے موافق ایسی قلبی صفائی اور اخلاقی سقرائی عطا فرمائے بو دوسروں سے ممتاز وفائق ہو۔ (جس کی طرف یُطَهِرَکُمْ کے بعد تَظَهِرًا بڑھاکر اشارہ فرمایا ہے ) یہ تطبیر واذباب رجس اس قسم کی نہیں بوآیت وضوء میں وَلکِنْ یُرِیْدُ لِیُطَهِرَکُمْ وَلِیُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَیْکُمْ (مائدہ رکوع) سے یا "برر" کے قصہ میں لِیُطَهِرَکُمْ وَیُدُهِبَ عَنْکُمْ دِجْزَا لَشَّیْطَانِ (انفال رکوع) سے مراد ہے۔ بلکہ یماں تطبیر سے مراد تہذب نفس، تصفیہ قلب اور تزکیہ باطن کا وہ اعلیٰ مرتبہ ہے جو اکس اولیاء اللہ کو عاصل ہوتا ہے اور جس کے حصول کے بعد انبیاء کی طرح معصوم تو نہیں بن باتے، ہاں محفوظ کہلاتے ہیں۔ چنانچ لفظ یُرِیْدُ اللهِ لِیُدُدِهِبَ اللہُ فرمانا اور اَرَادَاللّٰہُ نہ فرمانا نوداس کی دلیل ہے کہ اہل بیت کے لئے عصمت ثابت نہیں (تنہیہ)

لفظ اہل بیت کی تفیر: نظم قرآن میں تدبر کرنے والے کو ایک لمحہ کے لئے اس میں شک و شبہ نہیں ہو سکتا کہ یماں اہل بیت کے مدلول میں ازواج مطہرات یقینا داخل ہیں۔ کیونکہ آیت ہذا سے پہلے اور پیچے پورے رکوع میں تمام تر خطابات ان ہی سے ہوئے ہیں۔ اور "بیوت" کی نسبت بھی پہلے وَ قَرْنَ فِیْ بُیُو تِ کُنَّ میں اور آگے وَ اذْ کُرْنَ مَا یُتُلیٰ فِیْ بُیُو تِ کُنَّ میں ان کی طرف کی گئی ہے۔ اسکے علاوہ قرآن میں یہ لفظ عمولا اسی سیاق میں مستعمل ہوا ہے حضرت ابراہیم کی بیوی سارہ کو خطاب کرتے ہوئے ملائکہ نے فرمایا اَتَعْجَدِیْنَ مِنْ اَمْرِ اللّٰهِ رَحْمَتُه اللّٰهِ وَ بَرَکَاتُهُ عَلَیْکُمْ اَهْلَ الْبَیْتِ (ہود رکوع >) مطلقہ عورت باوبودیکہ نکاح سے نکل کی مگر عدت منقضی ہونے سے پہلے بیوت کی نسبت اس کی طرف کی گئی چنانچہ فرمایا مطلقہ عورت باوبودیکہ نکاح سے نکل کی مگر عدت منقضی ہونے سے پہلے بیوت کی نسبت اس کی طرف کی گئی چنانچہ فرمایا

وَ لَا تُنْحَرِ مُو هُنَّ مِنْ مُبُووَتِهِنَّ (طلاق رکوعا) صرت یوسٹ کے قصہ میں "بیت" کو زیخا کی طرف منہوب کیا۔
وَ رَاوَ دَدُهُ الَّذِيْ هُو فِيْ بَيْتِهَا (یوسٹ رکوع) بهرمال اہل بیت میں اس جگہ ازواج مطہرات کا داخل ہونا تھین ہے بلکہ آیت کا خطاب اولاً ان ہی ہے ہے۔ لیکن پونکہ اولاد و داماد بھی بجائے نود اہل بیت (گھر والوں) میں شامل میں بلکہ بعض حیثیات ہے وہ اس لفظ کے زیادہ متی میں۔ بیسا کہ مندا تھر کی ایک روایت میں اہی کے لفظ سے ظاہر ہوتا ہے اس لئے آپ کا صفرت فاظمہ میں، من، صین رضی اللہ عنہم کو ایک چادر میں لے کر اللّٰهُ کَلِیدُ ہِلّٰ وَالْمَلْ بَیْتِیْ وَغَیرہ فرمانا صفرت فاظمہ کے مکان کے قریب گذرتے ہوئے الصَّلوةُ اَهْلَ الْبَیّْتِ پُرِیدُ اللّٰہُ لِیُدُھِبَ عَنْ کُمُ اللّٰہِ جُسَن الله عناکہ اللّٰہ عناکہ گویا آیت کا نزول بظاہر ازواج کے جی میں ہوا اور ان ہی سے تخاطب ہو رہا ہے مگر کرنا اس حقیقت کو ظاہر کرنے کے لئے تعال گویا آیت کا نزول بظاہر ازواج کے جی میں ہوا اور ان ہی سے تخاطب ہو رہا ہے مگر کا خواب تعین اس لئے ان کی نسبت اس قسم کے اظہار اور تصریح کی ضرورت نہیں سمجمی گئی۔ واللہ تعالی اعلم بالصواب یہ عناکہ کو اللہ کا ارادہ یعنی قرآن و سنت میں جو اللہ کے احکام اور دانائی کی باتیں میں انہیں انہیں سی اللہ علیہ وسلم کے گھر والوں کیلئے اللہ کا ارادہ یعنی قرآن و سنت میں جو اللہ کے احکام اور دانائی کی باتیں میں انہیں سیصوں یاد کرو، دوسروں کو سموا ور اللہ کے احمان عظیم کا شکر اداکروکہ تم کو ایسے گھر میں رکھا جو حکمت کا نزانہ اور ہدایت کا سرچشہ سیصوں یاد کرو، دوسروں کو سموا ور اللہ کے احمان عظیم کا شکر اداکروکہ تم کو ایسے گھر میں رکھا جو حکمت کا نزانہ اور ہدایت کا سرچشہ

۔ اس کی آیتوں میں بڑے باریک بھیداور پے کی باتیں میں۔ اور وہ ہی جانتا ہے کہ کون اس امانت کواٹھانے کا اہل ہے اس نے اپنے نطف و مہربانی سے محمد الٹولیکی کو وحی کے لئے اور تم کوان کی زوجیت کے لئے چن لیا۔ کیونکہ وہ ہرایک کے احوال و استعداد کی خبررکھتا ہے کوئی کام یوں ہی بے جوڑ نہیں کر سکتا۔

۳۵۔ تحقیق مسلمان مرد اور مسلمان عورتیں اور ایمان دار مرد اور ایمان دار عورتیں اور بندگی کرنے والے مرد اور بندگی کرنے والے مرد اور بندگی کرنے والی عورتیں اور بندگی کرنے والی عورتیں محنت جھیلنے والی عورتیں محنت جھیلنے والی عورتیں [۵] اور دبے رہنے والے مرد اور دبی رہنے والی عورتیں اور خیرات کرنے والی عورتیں اور خیرات کرنے والی عورتیں اور حفاظت عورتیں اور حفاظت

إِنَّ الْمُسْلِمِيْنَ وَ الْمُسْلِمْتِ وَالْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنِيْنَ وَالْقُنِتِيْنَ وَالْقُنِتِيْنَ وَالْقُنِتِيْنَ وَالْقُنِتِيْنَ وَالطَّيْرِيْنَ وَالطَّيْرِيْنَ وَالطَّيْرِيْنَ وَالطَّيْرِيْنَ وَالطَّيْرِيْنَ وَالطَّيْرِيْنَ وَالْخُشِعِيْنَ وَالْخُشِعِيْنَ وَالْخُشِعِيْنَ وَالْخُشِعِيْنَ وَالْخُشِعِيْنَ وَالْخُشِعِيْنَ وَالْخُشِعِيْنَ وَالْمُتَصَدِّقِتِ وَالصَّآبِمِيْنَ وَالْمُتَصَدِّقَتِ وَالصَّآبِمِيْنَ

وَالصَّبِمٰتِ وَالْحَفِظِينَ فُرُوْجَهُمُ وَالْحُفِظٰتِ وَ الذُّكِرِيْنَ اللَّهَ كَثِيْرًا وَّ الذُّكِرْتِ لَا اعَدَّ اللَّهُ لَهُمْ مَّغُفِرَةً وَّ اَجْرًا

عَظِيْمًا 🝙

وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَّ لَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَ رَسُولُهُ آمُرًا أَنْ يَتَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ اَمْرِهِمْ ۚ وَمَنْ يَتْعُصِ اللَّهَ وَ رَسُوْلَهُ فَقَدُ ضَلَّ ضَللًا مُّبِينًا أَ

کرنے والے مرد اپنی شوت کی جگہ کو اور حفاظت کرنے والی عورتیں اور یاد کرنے والے مرد اللہ کو بہت سا اور یاد کرنے والی عورتیں رکھی ہے اللہ نے ان کے واسطے معافی اور ثواب بڑا [۵۳]

۳۹\_ اور کام نهیں کسی ایاندار مرد کا اور یه ایاندار عورت کا جب کہ مقرر کر دے اللہ اور اس کا رسول کوئی کام ان کورہے اختیار اپنے کام کا اور جس نے نافرمانی کی اللہ کی اوراس کے رسول کی سووہ راہ مجھولا صریح چوک کر [۵۴]

۵۱ یعنی تکلیفیں اٹھاکر اور سختیاں جھیل کر احکام شریعت پر قائم رہنے والے۔

۵۲ یعنی تواضع و خاکساری اختیار کرنے والے یا نماز خثوع و خضوع سے ادا کرنے والے ۔

۵۳۔ قرآن میں عورتوں کا خصوصی ذکر: بعض ازواج مطہرات نے کہا تھا کہ قرآن میں اکثر جگہ مردوں کا ذکر ہے عورتوں کا کہیں نہیں اور بعض نیک بخت عورتوں کو خیال ہوا کہ آیات سابقہ میں ازواج نبی کا ذکر تو آیا عام عورتوں کا کچھے عال بیان یہ ہوا اس پر یہ آیت اتری۔ تا تسلی ہو جائے کہ عورت ہو یا مرد کسی کی محنت یا کائی اللہ کے یہاں ضائع نہیں جاتی۔ اور جس طرح مردوں کو رومانی اور اخلاقی ترقی کرنے کے ذرائع ماصل میں۔ عورتوں کے لئے بھی یہ میدان کثادہ ہے۔ یہ طبقہ اناث کی دلجمعی کے لئے تصریح فرما دی ورنہ جو احکام مردول کے قرآن میں آئے وہ ہی عموما عورتوں پر عائد ہوتے ہیں۔ جداگانہ نام کینے کی ضرورت نہیں۔ ہاں خصوصی احکام الگ بتلا دیے گئے ہیں۔

۵۴۔ حضرت زید بن حارثہ کا واقعہ: حضرت زینٹِ امیمہ بنت عبدالمطلب کی بیٹی نبی کریم اٹٹٹٹالیکٹو کی مچھو پھی زاد بہن اور قریش کے اعلیٰ غاندان سے تھیں۔ آمحضرت النَّالَیّٰہِ نے چاہا کہ ان کا نکاح زید بن ماریہ سے کر دیں یہ زید اصل سے شریف عرب تھے۔ کین لڑکین میں کوئی ظالم ان کو پکڑ لایا اور غلام بنا کر مکہ کے بازار میں بیچ گیا۔ حضرت خدیجہؓ نے خرید لیا اور کچھ دنوں بعد آمحضرت لی آیاؤی کو ہبہ کر دیا۔ جب یہ بشیار ہوئے توایک تجارتی سفر کی تقریب سے اپنے وطن کے قریب سے گذر ہے، وہاں ان کے اعزہ کو پتہ لگ گیا۔ آخر ان کے والد، پچا اور بھائی حضرت کی خدمت میں پنچے کہ آپ معاوضہ لے کر بھارے توالہ کر دیں، فرمایا کہ معاوضہ کی ضرورت نہیں، اگر تمہارے ساتھ جانا چاہے خوثی سے لیجاؤ۔ انہوں نے حضرت زید سے دریافت کیا۔ حضرت زید نے کھا کہ میں حضرت کے پاس سے جانا نہیں چاہتا۔ آپ مجھے اولاد سے بڑھ کر عزیز رکھتے ہیں اور ماں باپ سے زیادہ چاہتے ہیں۔ حضرت نے ان کوآزاد کر دیا اور متبنی بنا لیا۔ چنا نہ لوگ اس زمانہ کے رواج کے مطابق "زید بن محمد" کھہ کر پکار نے لگ تاآنکہ آیت اُدعُو ہُم لاباءِ ہِم ہُم وَ اَقْسَطُ عِنْدَ الله نازل ہوئی۔ اس وقت "زید بن محمد" کی جگہ پھر "زید بن عارش" رہ گئے۔ پونکہ قرآن کے عکم کے موافق ان کے نام سے اس نسبت عظیمہ کا شرف جدا کر لیا گیا تھا شاید اس کی تلافی کے لئے تام صحابہ کے مُران میں تصریحا وارد ہوا جیبا کہ آگ آتا ہے۔ فکلمًا قطبی زیدگ مُختم میں سے صرف ان کو یہ خاص شرف بختا گیا کہ ان کا نام قرآن میں تصریحا وارد ہوا جیبا کہ آگ آتا ہے۔ فکلمًا قطبی زیدگ

حضرت زید بن عارثہ کے نکاح کا عکم: بہرعال حضرت زینٹ کی خاندانی حیثیت چونکہ بہت بلند تھی اور زید بن عارثہ بظاہر داغ غلامی اٹھا کر آزاد ہوئے تھے اس لیے ان کی نیزان کے بھائی کی مرضی زید سے نکاح کی نہ تھی۔ لیکن اللہ ورسول کو منظور تھا کہ اس طرح کی موہوم تفریقات وامتیازات نکاح کے راستہ میں عائل نہ ہواکریں۔ اس لئے آپ نے زینٹ نے اوران کے بھائی پر زور دیا اور دیا اور ان نکاح کو قبول کر لیں۔ اسی وقت یہ آیت اتری اور ان لوگوں نے اپنی مرضی کو اللہ ورسول کی مرضی پر قربان کر دیا اور زینٹ کا نکاح زید بن عادثہ سے ہوگیا۔

احمان کیا اور جب تو کھنے لگا اس شخص کو جس پر اللہ نے احمان کیا اور تو نے احمان کیا رہنے دے اپنے پاس اپنی جوروکو اور ڈر اللہ سے اور تو چھپاتا تھا اپنے دل میں ایک چیز جس کو اللہ کھولنا چاہتا ہے اور ڈرتا تھا لوگوں سے اور اللہ سے زیادہ چاہئے ڈرنا تجھ کو چر جب زیدتمام کر چکا اس عورت سے اپنی غرض [۵۵] ہم نے اسکو تیرے نکاح میں دیدیا تا نہ رہے مسلمانوں پر گناہ نکاح کر لینا جوروئیں اپنے لے پالکوں کی جب وہ تمام کر لیں ان

وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي اَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَ اَنْعَمْتُ عَلَيْهِ اَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتَّقِ اللهَ عَلَيْهِ وَاتَّقِ اللهَ وَتُخْفِئ فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيْهِ وَ تَخْشَى وَتُخْفِئ فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيْهِ وَ تَخْشَى النَّاسَ وَ اللهُ اَحَقُّ اَنْ تَخْشُهُ فَلَمَّا قَضَى زَيْدُ مِنْهَا وَطَرًا زَوَّجُلْكَهَا لِكَى لَا يَكُونَ عَلَى المُؤْمِنِينَ حَرَجُ فِي آزُواجِ يَكُونَ عَلَى المُؤْمِنِينَ حَرَجُ فِي آزُواجِ يَكُونَ عَلَى المُؤْمِنِينَ حَرَجُ فِي آزُواجِ يَكُونَ عَلَى المُؤْمِنِينَ حَرَجُ فِي آزُواجِ

اَدْعِيَا بِهِمْ إِذَا قَضَوْا مِنْهُنَّ وَطَرًا ﴿ وَكَانَ ٢ اللهُ عَالَمُ اللهُ كَا عَمْ اللهُ كَا عَمْ اللهُ كَا عَمْ اللهُ كَا عَالَمُ اللهُ كَا عَمْ اللهُ كَا عَلَمْ اللهُ كَا عَمْ عَلَى اللهُ كَا عَلَى اللهُ كَا عَمْ عَلَا لَا عَلَى اللّهُ كَا عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَ اَمْرُ اللهِ مَفْعُولًا 🗃

> مَا كَانَ عَلَى النَّبِيِّ مِنْ حَرَجٍ فِيْمَا فَرَضَ اللَّهُ لَهُ ۚ سُنَّةَ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلَوًا مِنْ قَبَلُ ۗ وَ كَانَ آمُرُ اللهِ قَدَرًا مَّقُدُورًا ﴿

> الَّذِيْنَ يُبَلِّغُونَ رِسُلْتِ اللَّهِ وَ يَخْشَوْنَهُ وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا اللَّهَ ۚ وَكُفِّي بِاللَّهِ

> > حَسِيبًا

۵۵ \_ یعنی زیڈ نے طلاق دیدی اور عدت مجھی گذر گئی، زینٹ سے کچھ غرض مطلب نہ رہا۔

۵۶ ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت زینب کے نکاح کا واقعہ: حضرت زینٹِ زیڈ کے نکاح میں آئیں تو وہ ان کی آنکھوں میں حقیر لگتا۔ مزاج کی موافقت نہ ہوئی جب آپ میں لڑائی ہوتی توزیڈ آگر صنرت سے ان کی شکایت کرتے اور کہتے میں اسے چھوڑتا ہوں حضرت منع فرماتے کہ میری خاطراوراللہ ورسول کے حکم سے اس نے تجھے کواپنی منشاء کے خلاف قبول کیا اب چھوڑ دینے کو وہ اور اس کے عزیز دوسری ذلت سمجھیں گے۔ اس لئے خدا سے ڈر اور چھوٹی چھوٹی باتوں پر بگاڑ مت کر۔ اور جمال تک ہو سکے نباہ کی کوشش کرتا رہ۔ جب معاملہ کسی طرح یہ سلجھا اور باربار جھگڑے قضیے پیش آتے رہے تو ممکن ہے آپ کے دل میں آیا ہو کہ اگر ناچار زید چھوڑ دے گا تو زینب کی دلجوئی بغیر اس کے ممکن نہیں کہ میں خود اس سے نکاح کروں۔ لیکن جاہلوں اور منافقوں کی بدگوئی سے اندیشہ کیا کہ کہیں گے اپنے بیٹے کی جورو گھر میں رکھ لی۔ عالانکہ پہلے معلوم ہو چکا ہے کہ اللہ کے نزدیک "" لے پالک"" کو کسی بات میں حکم بیٹے کا نہیں ۔ ادھراللہ کو یہ منظور تھا کہ اس جاہلانہ خیال کواپنے پیغمبر کے ذریعہ سے علی طور پر ہدم کر دے۔ تا مسلمانوں کوآئندہ اس مسئلہ میں کسی قسم کا توحش اوراستنکاف باقی ینہ رہے اس نے پیغمبر علیہ السلام کو مطلع فرمایا کہ میں زینب کوتیرے نکاح میں دینے والا ہوں۔ کیوں دینے والا ہوں۔

٣٨ ـ نبي پر کچھ مضائقہ نہيں اس بات ميں جو مقرر کر دی اللہ نے اسکے واسطے جیسے دستور رہا ہے اللہ کا ان لوگوں میں جو گذرے پہلے اور ہے حکم اللہ کا مقرر ٹھمرچکا

۳۹۔ وہ لوگ جو پہنچاتے ہیں پیغام اللہ کے اور ڈرتے میں اس سے اور نہیں ڈرتے کسی سے سوائے اللہ کے اور بس ہے اللہ کفایت کرنے والا [۵۷]

صرت نینبٌ کا نکاح کرنے کی حکمت: اس کو نود قرآن کے الفاظ لِکَٹی لَا یَکُوْنَ عَلَی الْمُؤْمِنِیْنَ حَرَجُمْ فِیٓ اَذْوَاجِ اَدُعِيآءِ هِمْ صاف صاف ظاہر کررہے ہیں۔ یعنی آپ کے نکاح میں دینے کی غرض یہ ہی تھی کہ دلوں سے جاہلیت کے اس خیال باطل کا بالکل قلع قمع کر دیا جائے اور کوئی تنگی اور رکاوٹ آئندہ اس معاملہ میں باقی یہ رہنے پائے۔ اور شایدیہ ہی حکمت ہوگی جواول زینب کا نکاح زید سے زور ڈال کر کرایا گیا۔ کیونکہ اللہ کو معلوم تھاکہ یہ نکاح زیادہ مدت تک باقی نہ رہے گا۔ چند مصالح مہمہ تھیں جن کا حصول اس عقد پر معلق تھا۔ الحاصل آنحضرت الٹیٹیلیٹی خود اپنے ذاتی خیال اور آسمانی پیشینگوئی کے اظہار سے عوام کے طعن و تشنیع کا خیال فرما کر شرماتے اور زید کو طلاق کا مثورہ دینے میں بھی حیا کرتے تھے۔ لیکن خدا کی خبر پھی ہونی تھی اور اس کا حکم تکوینی و تشریعی ضرور تھاکہ نافذ ہو کر رہے۔ آخر کار زید نے طلاق دیدی۔ اور عدت گذر جانے پر اللہ نے زینٹِ کا نکاح آنحضرت لٹنگالیہ کی سے باندھ دیا۔ اس تقریر سے معلوم ہو گیا کہ آپ دل میں جو چیز چھپائے ہوئے تھے وہ یہ ہی پیشینگوئی اور اس کا خیال تھا۔ اسی کو بعد میں اللہ نے ظاہر فرما دیا۔ جیسا کہ لفظ زَقَ جَنَا کَھَا سے ظاہر ہے اور ڈراس بات کا تھا کہ بعض لوگ اس بات پر بدگانی یا بدگوئی کر کے اپنی عاقبت خراب یہ کر بیٹھیں یا گمراہی میں ترقی نہ کریں۔ چونکہ مصالح مہمہ شرعیہ کے مقابلہ میں اس قسم کی جھجک بھی پیغمبر کی شان رفیع سے نازل تھی اس لئے بقاعدہ ""حنات الابرار سئیات المقربین"" اس کو عتاب آمیزرنگ میں بھاری کر کے ظاہر فرمایا گیا۔ جیسا کہ عموما انبیاء علیم السلام کی زُلاّت کے ذکر میں واقع ہوا ہے۔ (تنبیہ ) ہم نے جو لکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو نکاح کی خبر پہلے سے دیدی تھی۔ اس کی روایات فتح الباری سورہ احزاب کی تفسیر میں موجود میں ۔ باقی جولغواور دوراز کارقصے اس مقام پر عاطب اللیل مفسرین و مؤرخین نے درج کر دیے ہیں ان کی نسبت عافظ ابن حجر ً لكمة مين - لَا يَنْبَغِي التشاغُلُ بِهَا اورابن كثيرُ لكمة مين - أَحْبَبْنَا أَنْ نَضْرِبَ عَنْهَا صَفْحًا لِعَدَمِ صِحَتِّهَا فَلَا نُوْرِدُهَا ـ

۵۵۔ متبنی کی بیوی سے نکاح میں کوئی حرج نہیں: یعنی اللہ کا عکم اٹل ہے جو بات اس کے یمال طے ہو چکی ضرور ہوکر رہے گی۔ چر پیغمبر کوالیا کرنے میں کیا مضائقہ ہے جو شریعت میں روا ہوگیا۔ انبیاء ورسل کواللہ کے پیغامات پہنچانے میں اس کے سواکھی کسی کا ڈر نہیں رہا۔ (چنانچہ آپ نے بھی پیغام رسانی میں آج تک کسی چیز کی پروا نہیں کی نہ کسی کے کہنے سننے کے خیال سے کھی متاثر ہوئے) پھر اس نکاح کے معاملہ میں رکائے کیوں ہو۔ حضرت داؤڈ کی سوبیویاں تھیں اسی طرح سلیمان کی خرت ازواج مشور ہے جوالزام سفیماء آپ کو دے سکتے ہیں انبیائے سابقین کی لائف میں اس سے بڑھ کر نظیریں موجود ہیں۔ لہذا اس طرح کی سفیمانہ اور جاہلانہ نکتہ چینیوں پر نظر نہیں کرنا چاہئے۔ آگے بتلایا ہے کہ زیدبن عارفہ جن کوآپ نے متبنی کر لیا تھا آپ اس طرح کی سفیمانہ اور جاہلانہ نکتہ چینیوں پر نظر نہیں کرنا چاہئے۔ آگے بتلایا ہے کہ زیدبن عارفہ جن کوآپ نے متبنی کر لیا تھا آپ

کے واقعی بیٹے نہیں بن گئے تھے کہ ان کی مطلقہ سے آپ نکاح نہ کر سکیں ۔ اور ایک زید کیا، آپ تو مردوں میں سے کسی کے بھی باپ نہیں۔ کیونکہ آپ کی اولا دمیں یا لڑکے ہوئے جو بچین میں مرگئے۔ اور بعض اس آیت کے نزول کے وقت پیدا ہی نہیں ہوئے۔ یا بیٹیاں تھیں جن میں سے حضرت فاطمہ زہراءً کی ذریت دنیا میں پھیلی۔

۸۰۔ محمد باپ نہیں کسی کا تمہارے مردوں میں سے لکین رسول ہے اللہ کا [۵۸] اور مہر سب نبیوں پر [۵۹] اور ہے اللہ سب چیزوں کو جانبے والا [۱۰]

۴۱۔ اے ایمان والویاد کرواللہ کی بہت سی یاد

۲۶ ـ اور پاکی بولتے رہواسکی صبح اور شام [۱۶]

۳۳ وہی ہے جو رحمت مجھجتا ہے تم پر اور اس کے فرشتے ناکہ نکالے تم کو اندھیروں سے اجالے میں اور ہے ایان والوں پر مہربان [۱۲]

۴۴ ۔ دعا ان کی جس دن اس سے ملیں گے سلام ہے اور تیار رکھا ہے انکے واسطے ثواب عزت کا [۱۳]

مَا كَانَ مُحَمَّدُ اَبَآ اَحَدٍ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنَ رَّسُولَ اللهِ وَ خَاتَمَ النَّبِيِّنَ ﴿ وَ كَانَ عُ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا 📆

وَّ سَبِّحُوْهُ بُكْرَةً وَّ اَصِيلًا ﴿

هُوَ الَّذِى يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَ مَلَّهِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُمْ مِّنَ الظُّلُمٰتِ اِلَى النُّوْرِ ﴿ وَ كَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيْمًا ﴿

تَحِيَّتُهُمُ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَمٌ ﴿ وَاعَدَّ لَهُمُ أَجُرًا كُريْمًا ٢

۵۸۔ یعنی کسی کواس کا بیٹا نہ جانو۔ ہاں اللہ کا رسول ہے اس صاب سے سب اس کے روعانی بیٹے ہیں جیسا کہ ہم اُلنَّبِیُ اَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ اَنْفُسِهِمْ ك عاشير ميں لَه يَكِ ميں۔

۵۹۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم غاتم النبیین میں: یعنی آپ کی تشریف آوری سے نبیوں کے سلسلہ پر مهرلگ گئی۔ اب کسی کو نبوت نہیں دی جائے گی بس جن کو ملنی تھی مل چکی۔ اسی لئے آپ کی نبوت کا دورہ سب نبیوں کے بعد رکھا جو قیامت تک

۲۰ یعنی وہ ہی جانتا ہے کہ رسالت یا ختم نبوت کوکس محل میں رکھا جائے۔

11۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کیلئے اللہ کا شکر ادا کرو: یعنی حق تعالیٰ نے اتنا بڑا احمان فرمایا کہ ایسے عظیم الثان اور پینمبروں کے سردار محمد رسول اللہ لٹافیالیا ہی کو کبھی نہ بھولو، اللہ لٹافیالیو کو تھی کو کبھی نہ بھولو، اللہ علیہ بھرتے، رات، دن صبح، شام ہمہ اوقات اس کو یا در کھو۔

17۔ نزول ملائکہ اور نزول رحمت کا وعدہ: یعنی اللہ کو بحثرت یاد کرنے کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اللہ اپنی رحمت تم پر بازل کرتا ہے جو فرشتوں کے توسط سے آتی ہے یہ رحمت و برکت ہے جو تمہارا ہاتھ پکرا کر جالت و صلالت کی اندھیریوں سے علم وتقویٰ کے اجائے میں لاتی ہے۔ اگر اللہ کی خاص مہربانی ایمان والوں پر نہ ہوتو دولت ایمان کہاں سے ملے اور کیونکر محفوظ رہے۔ اسی کی مہربانی سے مومنین رشدہ ہدایت اور ایمان و احمان کی راہوں میں ترقی کرتے ہیں۔ یہ تو دنیا میں ان کا عال ہوا، آخرت کا اعزاز و اکرام آگے مذکور ہے۔

۱۳۔ یعنی اللہ ان پر سلام بھیجے گا اور فرشتے سلام کرتے ہوئے ان کے پاس آئیں گے اور مومنین کی آپس میں بھی یہ ہی دعا ہوگی جیساکہ دنیا میں ہے۔ يَّا يُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا اَرُسَلُنْكَ شَاهِدًا وَّ مُبَشِّرًا وَ نَذِيرًا ﴿

وَّ دَاعِيًا إِلَى اللهِ بِإِذْنِهِ وَ سِرَاجًا مُّنِيرًا 🗃

وَ بَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ مِّنَ اللهِ فَضُلًّا كَبِيرًا ﴿ كَبِيرًا ﴿

وَلَا تُطِعِ الْكُفِرِيْنَ وَ الْمُنْفِقِيْنَ وَدَعُ الْمُنْفِقِيْنَ وَدَعُ اللهِ اللهِ أَوْ كَفْي بِاللهِ وَكُفِي بِاللهِ وَكُفِي بِاللهِ وَكُفِي بِاللهِ وَكُفِي بِاللهِ وَكُفِي بِاللهِ وَكُفِي بِاللهِ وَكُنِيًا ﴿

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا إِذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤْمِنْتِ ثَمَّ طَلَّقُتُمُ الْمُؤْمِنَ قَبُلِ اَنْ تَمَشُوْهُنَّ فَمَا ثُمَّ طَلَّقُتُمُوْهُنَّ مِنْ قَبُلِ اَنْ تَمَشُوهُنَّ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعْتَدُّونَهَا لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِنْ عِدَّةٍ تَعْتَدُّونَهَا فَمَتِّعُوْهُنَّ مِن عِدَّةٍ مَعْتَدُّونَهَا فَمَتِّعُوهُنَّ مَرَاحًا جَمِيلًا فَمَتِّعُوْهُنَّ وَ سَرِّحُوْهُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا

۲۵۔ اے نبی ہم نے تجھ کو بھیجا بتانے والا [۱۳] اور خوشخبری سنانے والا اور ڈرانے والا [۲۵]

۲۹۔ اور بلانے والا للہ کی طرف اسکے عکم سے اور چمکنا ہوا چراغ [۲۲]

۸۷۔ اور خوشخبری سنا دے ایمان والوں کو کہ ان کے لیے ہے خدا کی طرف سے بڑی بزرگی [۲۶]

۳۸۔ اور کہا مت مان منکروں کا اور دخابازوں کا <sup>[۱۸]</sup> اور چھوڑ دے انکا ستانا اور بھروسہ کر اللہ پر اور اللہ بس ہے کام بنانے والا <sup>[۱۹]</sup>

49۔ اے ایان والوں جب تم نکاح میں لاؤ مسلمان عورتوں کو پھر ان کو چھوڑ دو پہلے اس سے کہ ان کو ہاتھ لگاؤ سوان پر تم کو حق نہیں عدت میں بٹھلانا کہ گنتی پوری کراؤ سوان کو دو کچھ فائدہ اور رخصت کرو بھلی طرح سے [٠٠]

(F9)

۱۷۷۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے مناقب یعنی اللہ کی توحید سکھاتے اور اس کا رستہ بتاتے ہیں۔ جو کچھے کہتے ہیں دل سے اور عمل سے اس پر گواہ ہیں اور محشر میں بھی امت کی نسبت گواہی دیں گے کہ خدا کے پیغام کوکس نے کس قدر قبول کیا۔ ۱۵۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے مناقب: یعنی نافرمانوں کو ڈراتے اور فرمانبرداروں کو خوشخبری سناتے ہیں۔ 11- آپ سراج منیر ہیں: پہلے جو فرمایا تھاکہ اللہ کی رحمت مومنین کواندھرے سے نکال کر اجائے میں لاتی ہے۔ یہاں بتلا دیا کہ وہ اجالا اس روش پڑاغ سے پھیلا ہے۔ شاید پڑاغ کا لفظ اس جگہ اس معنی میں ہو جو سورہ ""نوح" میں فرمایا جَعَلَ الفَّمَرَ فِيْدِهِنَّ نُوَّرًا وَّ جَعَلَ الشَّمْسَ سِسَرًا جًا (اللہ نے چاند کو نور اور سورج کو پڑاغ بنایا) یعنی آپ آفتاب نبوت و ہدایت ہیں جس کے طلوع ہونے کے بعد کسی دوسری روشنی کی ضرورت نہیں رہی۔ سب روشنیاں اسی نوراعظم میں محوومہ نم ہوگئیں۔ جس کے طلوع ہونے کے بعد کسی دوسری روشنی کی ضرورت نہیں رہی۔ سب روشنیاں اسی نوراعظم میں محوومہ نم ہوگئیں۔ مت محمد سے صلی اللہ علیہ وسلم کی فضیلت و برتری: یعنی دنیا و آخرت میں اللہ تعالیٰ نے اس امت کو حضرت کے طفیل سب امتوں پر بزرگی اور برتری دی۔

<u>۸۷۔</u> یعنی جب اللہ نے آپ کواییے کالات اورایسی برگزیدہ جاعت عنایت فرمائی توآپ حب معمول فریضہ دعوت واصلاح کو پوری متعدی سے اداکرتے رہیے اوراللہ جو حکم دے اس کے کہنے یا کرنے میں کسی کافرومنافق کی یاوہ گوئی کی پروا نہ کیجئے ۔ ٦٩۔ اللہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا کارساز ہے: یعنی اگر یہ بدبخت زبان اور عمل سے آپ کو ستائیں تو ان کا خیال چھوڑ کر اللہ پر مجروسہ رکھئے۔ وہ اپنی قدرت ورحمت سے سب کام بنا دے گا۔ منکروں کوراہ پر لے آنا یا سزا دینا سب اسی کے ہاتھ میں ہے، آپ کواس فکر اور الجھن میں پڑنے کی ضرورت نہیں ۔ ان کا تو مطلب ہی یہ ہے کہ آپ طعن و نشنیع وغیرہ سے گھبرا کراپنا کام چھوڑ بیٹھیں ۔ اگر بفرض محال آپ ایسا کریں توگویا ان کا مطلب بورا کر دیں گے اور ان کا کہا مان لیں گے ۔ العیاذ باللہ ۔ ٠٠ ـ مطلقه قبل صحبت کی عدت: جو مرد اپنی عورت کو بغیر صحبت طلاق دے، اگر اس کا مهر بندها تھا تو نصف مهر دینا ہو گا وریذ کچھ فائدہ پہنچا کر (یعنی عرف اور حیثیت کے موافق ایک جوڑا پوشاک دے کر ) خوبصورتی کے ساتھ رخصت کر دے۔ اور عورت اسی وقت چاہے تو نکاح کر لے۔ اس صورت میں عدت نہیں۔ ( حنفیہ کے نزدیک خلوت صیحہ بھی صحبت کے عکم میں ہے تفصیل فقہ میں دیکھ لی جائے ) یہ مسئلہ یہاں بیان فرمایا حضرت کی ازواج کے ذکر میں جس کا سلسلہ دور سے چلا آیا تھا۔ درمیان میں چند آیات ضمنی مناسبت سے آگئی تھیں۔ یہاں سے پھر مضمون سابق کی طرف عود کیا گیا ہے۔ روایات میں ہے کہ صرت نے ایک عورت سے نکاح کیا جب اس کے نزدیک گئے تو کہنے لگی اللہ تجھ سے پناہ دے، صرت نے اس کو جواب دیا کہ تو نے بڑے کی پناہ بکڑ لی۔ اس پر یہ حکم فرمایا اور خطاب فرمایا ایان والوں کو تا معلوم ہو کہ پیغمبر کا خاص حکم نہیں، سب مسلمانوں پریہ ہی حکم ہے۔ اسی کے موافق حضرت نے اس کو جوڑا دے کر رخصت کر دیا۔ پھر وہ ساری عمراپنی محرومی پر پپچاتی رہی۔

۵۰۔ اے نبی ہم نے علال رکھیں تجھ کو تیری عورتیں جن کے مہر تو دے چکا ہے اور ہو مال ہو تیرے ہاتھ کا جو ہاتھ لگا دے تیرے اللہ [۱۰] اور تیرے چچا کی بیٹیاں اور پیمو پیمو پیموں کی بیٹیاں اور تیرے ماموں کی بیٹیاں اور تیری خالاؤں کی بیٹیاں ہو تیرے ماموں کی بیٹیاں اور تیری خالاؤں کی بیٹیاں جنوں نے وطن چھوڑا تیرے ساتھ اور جو عورت ہو مسلمان اگر بخشدے اپنی جان نبی کو اگر نبی چو عورت ہو مسلمان اگر بخشدے اپنی جان نبی کو اگر نبی عاہم کہ اس کو نکاح میں لائے یہ خاص ہے تیرے یا ہے کہ اس کو نکاح میں لائے یہ خاص ہے تیرے مقرر کر دیا ہے ہم نے ان پر انگی عوتوں کے حق میں اور ہے مقرر کر دیا ہے ہم نے ان پر انگی عوتوں کے حق میں اور انکے ہاتھ کے مال میں تا نہ رہے تجھ پر تنگی اور ہے اور انکے ہاتھ کے مال میں تا نہ رہے تجھ پر تنگی اور ہے اللہ بخشے والا مہرہاں [۱۲]

۱ کے یعنی لونڈیاں باندیاں جو غلیمت وغیرہ سے ہاتھ لگی ہوں۔

رَّحِيْمًا 🟝

۲>۔ آتھ صلی اللہ علیہ وسلم کیلئے بلا مهر نکاح کی اجازت: تیری عورتیں جن کا مهر دے چکا۔ یعنی جو اب تیرے نکاح میں میں خواہ قریش سے بوں اور مهاجر بوں یا نہ ہوں سب علال رہیں، ان میں سے کسی کو چھوڑنے کی ضرورت نہیں۔ اور پچا، پچو پھی، ماموں، خالہ کی بیٹیاں یعنی قریش میں کی جو باپ یا ماں کی طرف سے قرابتدار ہوں بشرط بجرت کے علال میں ان سے نکاح کر سکتے ہو۔ اور جو عورت بختے نبی کو اپنی جان یعنی بلا مهر کے نکاح میں آنا چاہے وہ بھی علال ہے اگر آپ اس طرح نکاح میں لانا پہند کریں۔ یہ اجازت خاص پیغمبر کے لئے ہے گو آپ نے کبھی اس پر عمل نہیں کیا (کافی الفتح) ناید اِن اَرَادَالنَّبِیُّ کی شرط سے الباحث مرجوحہ سمجھی ہو۔ بہرعال دوسرے معلمانوں کے لئے وہ ہی عکم ہے جو معلوم ہو چکا اَنْ تَبْتَعُمُوا دِاَمُوَ الِکُمُ (نساء الباحث مرجوحہ سمجھی ہو۔ بہرعال دوسرے معلمانوں کے لئے وہ ہی عکم ہے جو معلوم ہو چکا اَنْ تَبْتَعُمُوا دِاَمُوَ الِکُمُ (نساء

رکوع م ) یعنی بلا مهر نکاح نهیں، نواہ عقد کے وقت ذکر آیا نواہ پیچھے ٹھمرالیا نہ ٹھمرایا تو مهر مثل (جواس کی قوم کا مهر ہو) واجب ہو گا۔ پیغمبر پر سے اللہ تعالیٰ نے بیہ مهر کی قیدا ٹھا دی تھی۔ برخلاف مومنین کے کہ ان کو نہ چار سے زائد کی اجازت نہ بدون مهر کے نکاح درست۔ (تنبیر)

ا۵۔ پیچے رکھ دے تو جس کو چاہوان میں اور جگہ دے اپنی پاس جس کو چاہوان میں اور جگہ دے اپنی پاس جس کو چاہو گاہ منہیں تجھ پر [۳] سے جن کو کنارے کر دیا تھا تو کچھ گناہ منہیں تجھ پر [۳] اس میں قریب ہے کہ مھنڈی رمیں آتکھیں انکی اور غم نہ کھائیں اور راضی رمیں اس پر جو تو نے دیا ان سب کی سب کو اور اللہ جانتا ہے جو کچھ تمہارے دلوں میں ہے اور ہے اللہ سب کچھ جانے والا تحل والا [۴]

تُرُجِى مَن تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَتُعُوِى إلَيْكَ مَن تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَتُعُوِى إلَيْكَ مَن تَشَاءُ فَلَا تَشَاءُ وَمَنِ ابْتَغَيْتَ مِمَّنَ عَزَلْتَ فَلَا جُنَاءَ عَلَيْكَ لَا ذَلِكَ اَدُنَى اَنْ تَقَرَّ اَعْيُنُهُنَّ جُنَاءَ عَلَيْكَ لَا ذَلِكَ اَدُنَى اَنْ تَقَرَّ اَعْيُنُهُنَّ وَلَا يَحْزَنَّ وَيَرْضَيْنَ بِمَآ اتَيْتَهُنَّ كُلُّهُنَّ لَا يَحْزَنَّ وَيَرْضَيْنَ بِمَآ اتَيْتَهُنَّ كُلُّهُنَّ لَا يَحْزَنَّ وَيَرْضَيْنَ بِمَآ اتَيْتَهُنَّ كُلُّهُنَّ لَا لَهُ وَلَا يَحْزَنَّ وَيَرْضَيْنَ بِمَآ اتَيْتَهُنَّ كُلُهُ وَكُن الله وَالله يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ فَ وَكَانَ الله عَلَيْمًا حَلِيْمًا هَا فَي قُلُوبِكُمْ فَ وَكَانَ الله عَلَيْمًا حَلِيْمًا هَا فَي عَلَيْمًا هَا فَي عَلَيْمًا حَلِيْمًا هَا فَلَا عَلَيْمًا حَلِيْمًا حَلِيْمًا هَا فَي فَاللهُ عَلَيْمًا حَلِيْمًا حَلَيْمًا هَا عَلَيْمًا حَلَيْمًا هَا عَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا هَا فَيْ فَيْمًا فَيْ عَلَيْمًا حَلَيْمًا حَلَيْمًا هَا فَي فَيْنَ اللهُ فَيْ عَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا حَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْهُ عَلَيْمًا عَلَيْ فَلُونُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْهُ عَلَيْمًا عَلَيْهِ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْكُونُ اللهَا عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْمًا عَلَيْكُونُ اللهِ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهِ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُ

اگر فرض کیجئے چار ہزار بیویاں آپ کے نکاح میں ہوتیں توآپ کی قوت کے اعتبار سے اس درجہ میں شارکیا جا سکتا تھا جیسے ایک مردایک عورت سے نکاح کر لے۔ لیکن اللہ انجرباس شدید ریاضت اور ضبط نفس کا کیا ٹھکانا ہے کہ تریپن سال کی عمراس تجرد یا زہد کی حالت میں گذار دی۔ پھر حضرت فدیجہ ی وفات کے بعد اپنے سب سے بڑے جان نثار و وفادار رفیق کی صاحبرادی حضرت عائشہ صدیقہ سے عقد کیا۔ ان کے موا آٹھ بیوائیں آپ کے نکاح میں آئیں۔ وفات کے بعد نو موبود تھیں جن کے اسمائے گرامی یہ میں۔ حضرت مائشہ، حضرت عفصہ، حضرت مودہ، حضرت ام سلمہ، حضرت زبنب، حضرت ام حبیب، حضرت بودہ، حضرت ام سلمہ، حضرت ام حبیب، حضرت ام جبیب، حضرت ام سلمہ فری نہیں ) دنیا کا سب سے بڑا بے مثال انسان بواپنے فطری قوی کے لحاظ سے کم از کم چار ہزار بیویوں کا مشتی ہو، کیا نو کا عدد دیکھ کرکوئی انصاف پینداس پر کثرت ازدواج کا الزام لگا سکتا ہے۔

آخضرت التخالیّ کی ریاضت و مجاہدہ: پھر جب ہم ایک طرف دیکھتے ہیں کہ آپ کی عمر تربین سال سے متجاوز ہو چکی تھی، باوبود عظیم الثان فتوعات کے ایک دن پیٹ بھر کر کھانا نہ کھاتے تھے۔ جو آنا اللہ کے راسة میں دے ڈالتے، اغتیاری فقر و فاقہ سے پیٹ کو پھر باندھتے مہینوں ازوواج مطہرات کے مکانوں سے دھواں نہ نکان، پانی اور کھجور پر گذارہ چلتا۔ روزہ پر روزہ رکھتے، کن کن دن افطار نہ کرتے، راتوں کو اللہ کی عبادت میں کھڑے رہنے سے پاؤں پر ورم ہوجانا، لوگ دیکھ کر رحم کھانے لگتے، عیش وطرب کا سامان تو کجا، تمام ہوبوں سے صاف کہ دیا تھا کہ جے آخرت کی زندگی پہند ہو ہمارے ساتھ رہے جو دنیا کا عیش چاہے رخصت ہو جائے۔ ان عالات کے باوجود دوسری طرف دیکھا جاتا ہے کہ سب ازواج کے حقوق الیے اکمل واحن طریقہ سے ادا فرماتے جس جائے۔ ان عالات کے باوجود دوسری طرف دیکھا جاتا ہے کہ سب ازواج کے حقوق الیے اکمل واحن طریقہ سے ادا فرماتے جس کا تھل بڑے سے بڑا طاقتور مرد نہیں کر سکتا اور میدان جنگ میں لئکروں کے مقابلہ پر جب بڑے بڑا کا النّبی لا کیذب آنکا بڑئی عباد کی طرح ڈٹے رہتے اور زبان سے فرماتے اِلیّ عبدا کا الله! اَنَا رَسُولُ الله اور اَنَا النّبیّ لا کیدِتِ اَنَا بَنُ مُنْ مُنْ کُلُولُ الله اور اَنَا النّبیّ لا کیدِتِ اَنَا بَنُ مُنْ مُنْ کُلُولُ الله اور اَنَا النّبیّ لا کیدِتِ اَنَا بُنُ مُنْ طلک ہے۔

تعداد ازواج میں آپ النا گیا گیا گیا گیا کی معجزانہ شان؛ بیویوں کا تعلق فرائض عبودیت و رسالت کی بجا آوری میں ذرہ برابر فرق نہ ڈالیا۔ نہ کسی سخت سے سخت کھٹن کام میں ایک منٹ کے لئے ضعف و تعب لا حق ہوتا، کیا یہ خارق عادت احوال اہل بصیرت کے نزدیک معجزہ سے کچھ کم میں۔ حقیقت میں جس طرح آپ کا بچپن اور آپکی جوانی ایک معجزہ تھی، بڑھایا بھی ایک معجزہ ہے۔ پچ تو یہ ہے کہ حق تعالیٰ نے آپکی پاک زندگی کے ہرایک دور میں پاکباز متقیوں کے لئے کچھ نمونے رکھ دیے میں جوانسانی زندگی کے ہر

شعبہ میں ان کی علی رہبری کر سکیں۔ ازواج مطہرات کی جس نام نهاد کثرت پر مخالفین کو اعتراض ہے وہ ہی امت مرحومہ کے لئے اس کا ذریعہ بنی کہ پیغمبر کا انباع کرنے والے مرد اور عورتیں ان حکموں اور نمونوں سے بے تکلف واقف ہوں جو بالحضوص باطنی احوال اور خانگی زندگی سے تعلق رکھتے ہیں۔ گویا کثرت ازواج میں ایک بڑی مصلحت یہ ہوئی کہ خانگی معاشرت اور نموانی ممائل کے متعلق نبی کے احکام اور اموہ حسنہ کی اشاعت کافی مدتک بے تکلف ہوسکے۔ نیز مختلف قبائل و طبقات کی عورتوں کے آپ کے خدمت میں رہنے سے ان قبائل اور جاعق کو آپ کی دامادی کا شرف عاصل ہوا اور اس طرح ان کی وحشت و نفرت بھی کم ہوئی۔ اور اپنے کنبہ کی عورتوں سے آپ کی پاکدامتی، خوبی اخلاق، حن معاملہ اور بے لوث کیرکڑ کو من کو اسلام کی طرف رغبت بڑھی۔ شیطانی شکوک و اوہام کا ازالہ ہوا، اور اس طرح خدا کے عاشقوں، آپ کے فداکاروں اور دنیا کے ہادیوں کی وہ عظیم الثان جاعت تیار ہوئی جس سے زیادہ پر ہیز گار و پاکباز کوئی جاعت (بجز انبیاء کے) آسمان کے نیچے کبھی نمیں پائی گئی اور بو عظیم الثان جاعت تیار ہوئی جس سے زیادہ پر ہیز گار و پاکباز کوئی جاعت (بجز انبیاء کے) آسمان کے نیچے کبھی نمیں پائی گئی اور بو

ادا موجودہ بولیں میں سے جس کو چاہو رکھو یا طلاق دیرو۔ نیز جو بویاں رمیں آپ پر قیم (باری باری ہے متعلق اغتیار ہے قبول کرویا نہ کرو۔ اور موجودہ بولیں میں سے جس کو چاہو رکھو یا طلاق دیرو۔ نیز جو بویاں رمیں آپ پر قیم (باری باری ہے۔ یہ حقوق واغتیارات چاہیں باری میں آگے تیجے کر سکتے ہیں۔ اور جے کنارے کر دیا بواسے دوبارہ واپس لینے کا بھی اغتیار ہے۔ یہ حقوق واغتیارات آپ کو دیے گئے تھے، گرآپ نے مدت العمران سے کام نہیں لیا معاملات میں اس قدر عمل و مساوات کی رعایت فرماتے تھے جو بڑے سے بڑا مختاط آدمی نہیں کر سکتا۔ اس پر بھی قلبی میلان کسی کی طرف بے اغتیار بوا تو فرماتے۔ اللہ کھم ھذا قسم میٹی فینی ما الملے فی فکر تنگر نہیں کر سکتا۔ اس پر بھی قلبی میلان کسی کی طرف بے اغتیار بوا تو فرماتے۔ اللہ کھم ھذا میں میں، جو جرصوف تیرے قبضہ میں ہو میرے اغتیار میں نہیں اس پر ملامت نہ کھئے میں "کسی مرد کے کئی عورتیں ہوں تو اس فیل میں بور تو اس بی باری سے میرے اغتیار ہو۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے میں "کسی مرد کے کئی عورتیں ہوں تو اس پر باری سے سب کے باس برابر رہنا واجب ہے، حضرت پر یہ واجب نہ تھا۔ اس واسطے کہ عورتیں اپنا تی نہ تجھیں، تو بو وہل پر باری سے سب کے باس برابر رہنا واجب ہے، حضرت پر یہ واجب نہ تھا۔ اس واسطے کہ عورتیں اپنا تی نہ تجھیں، تو بو وہ ب بی کھی دنیا ہے باکل برابا اور ازواج کی نظر بھی دنیا ہے باکل برابر رکھی۔ ایک طوف نہ رہتی۔ اس نم و فکر میں مبتلا رہا کتیں ) پر صفرت نے اپنی طرف سے فرق نہیں کیا سب کی بیاری رہے۔ ایک خم و فکر میں مبتلا رہا کتیں ) پر صفرت نے اپنی طرف سے فرق نہیں کیا سب کی برابر رکھی۔ ایک حضرت سودہ نے فرق نہیں کیا دوبات عائشہ کو مخش دی تھی"۔

۵۲ ـ ملال نهیں تجھ کو عورتیں اسکے بعداور یہ پیر کہ اُنکے

بدلے کر لے اور عورتیں اگرچہ خوش لگے تجھ کو اُنکی

صورت [۵۶] مگر جو مال ہو تیرے ہاتھ کا [۲۶] اور ہے اللہ

هر چيز پر نگهان [44]

لَا يَحِلُّ لَكَ النِّسَآءُ مِنْ بَعْدُ وَلَآ أَنۡ تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنُ أَزُوَاجٍ وَّلُوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكَتُ يَمِينُكَ ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلَّ ع شَيْءِ رَّقِيبًا ﴿

۵۳۔ اے ایان والومت جاؤنبی کے گھروں میں مگر جو تم کو حکم ہو کھانے کے واسطے منہ راہ دیکھنے والے اس کے پیخے کی لیکن جب تم کو بلائے تب جا وُ [^^] پھر جب کھا چکو توآپ آپ کو چلے جاؤاور یہ آپی میں جی لگا کر بیٹھو باتوں میں <sup>[49]</sup> اس بات سے تمہاری تکلیف تھی نبی کو پھرتم سے شرم کرتا ہے اور اللہ شرم نہیں کرتا ٹھیک بات بتلانے میں <sup>[۸۰]</sup> اور جب مانگنے جاؤ بیبیوں سے کچھ چیز کام کی تو مانگ لو پر دہ کے باہر سے اس میں خوب سقرائی ہے تمہارے دل کواوران کے دل کو [۱۸] اور تم کو نہیں پہنچا کہ تکلیف دو اللہ کے رسول کواور نہ یہ کہ نکاح کرواسکی عورتوں سے اس کے چیچے کبھی البتہ یہ تمہاری بات اللہ کے یمال بڑا گناہ 

يَّاَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا لَا تَدُخُلُوْا بُيُوْتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَنْ يُؤُذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرَ نْظِرِيْنَ إِنْمُ لَا وَلَكِنَ إِذَا دُعِيْتُمْ فَادُخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانْتَشِرُوا وَلَا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَدِيْثٍ لَا إِنَّ ذَٰلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي النَّبِيَّ فَيَسْتَحْى مِنْكُمْ ۚ وَاللَّهُ لَا يَسْتَحْى مِنَ الْحَقِّ لَوَ إِذَا سَالْتُكُمُو هُنَّ مَتَاعًا فَسَـَّلُو هُنَّ مِنْ وَّرَآءِ حِجَابِ لَذَٰلِكُمْ اَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَ قُلُوبِهِنَّ ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنُ تُؤُذُوا رَسُولَ اللهِ وَ لَا أَنْ تَنْكِحُوٓا أَزُوَاجَهُ مِنْ بَعْدِمْ اَبَدًا ﴿ إِنَّ ذَٰلِكُمْ كَانَ عِنْدَ اللَّهِ عَظِيْمًا

۵۰۔ یعنی جتنی قسمیں اِنگآ اَحْلَلْنَا لَکَ اَزْ وَ اَجَکَ الَّٰتِیِّ الْحَ میں فرما دیں، اس سے زیادہ علال نہیں۔ اور جواب موجود ہیں انکو بدلنا علال نہیں ۔ یعنی یہ کہ ان میں سے کسی کواس لئے چھوڑ دو کہ دوسری اس کی جگہ کر لاؤ۔ صرت عائشہ اور ام سلمہ سے روایت ہے کہ یہ ممانعت آخر کو موقوف ہوگئی مگر واقعہ یہ ہے کہ آپ نے نہ اس کے بعد کوئی نکاح کیا نہ ان میں سے کسی کو بدلا۔ آپ کی وفات کے وقت سب ازواج برابر موجود رہیں۔

43۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی کنیزیں: یعنی لونڈی باندی۔ حضرت کی دو حرم مشور ہیں ایک ماریہ قبطیہ، جن کے شکم سے صاحبزاہ حضرت ابراہیم پیدا ہوئے تھے۔ بچپن میں انتقال کر گئے۔ دوسری ربحانہ رضی اللہ عنها۔

>>\_یعنی اللہ کی نگاہ میں ہے جواس کے احکام و حدود کی پابندی کرتے ہیں یا نہیں کرتے، اس کا خیال رکھ کر کام کرنا چاہئے۔

۸ - صحابہ کرام کوآداب النبی کی تعلیم: یعنی بدون حکم واجازت کے دعوت میں مت جاؤ۔ اور جب تک بلائیں نہیں پہلے سے جاکر نہ بیٹھوکہ وہاں بیٹھ کر انتظار کرنا پڑے۔ اور گھر والوں کے کام کاج میں ہرج واقع ہو۔

82۔ یعنی کھانے سے فارغ ہوکر اپنے اپنے گھر کا رستہ لینا چاہئے۔ وہاں مجلس جانے سے میزبان اور دوسرے مکان والوں کو تکلیف ہوتی ہے یہ باتیں گونبی کے مکانوں کے متعلق فرمائی ہیں کیونکہ شان نزول کا تعلق ان ہی سے تھا۔ مگر مقصود ایک عام ادب سکھلانا ہے۔ بے دعوت کسی کے یہاں کھانا کھانے کی غرض سے جا بیٹھنا یا طفیلی بن کر جانا، یا کھانے سے قبل یوں ہی مجلس جانا، یا فارغ ہونے کے بعد گپ شپ لوانا درست نہیں۔

۸۰۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا علم و حیا؛ یعنی آپ حیا کی وجہ سے اپنے نفس پر تکلیف برداشت کرتے ہیں۔ لحاظ کی وجہ سے صاف نہیں فرماتے کہ اٹھ جاؤ۔ مجھے کلفت ہوتی ہے۔ یہ تو آپ کے اخلاق اور مروت کی بات ہوئی۔ مگر اللہ تعالیٰ کو تمہاری تادیب واصلاح میں کیا چیزمانع ہو سکتی ہے اس نے بھرعال پیغمبر ہی کی زبان سے اپنے احکام سنا دیے۔

۸۱۔ صحابہ کرام کو پردے کا علم: حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""یہ اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو ادب سکھلائے کبھی کھانے کو حضرت کے گھر میں جمع ہوتے تو پیچے باتیں کرنے لگ جاتے۔ حضرت کا مکان آرام کا وہ ہی تھا شرم سے نہ فرماتے کہ اٹھ جاؤ۔ ان کے واسطے اللہ نے فرما دیا، اور اس آیت میں علم ہوا پر دہ کا کہ مرد حضرت کی ازواج کے سامنے نہ جائیں ""کوئی چیز مانگئی ہوتو وہ بھی پر دہ کے بیچے سے مانگیں اس میں جانبین کے دل سخرے اور صاف رہتے ہیں اور شیطانی وساوس کا استیصال ہوجاتا ہے ہوجاتا ہوج

ہے۔

۸۲ \_ ازواج مطهرات امت کی مائیں ہیں: یعنی کا فر منافق جو چاہیں بچتے پھریں اور ایذا رسانی کریں، مومنین جو دلائل و براہین کی

میں یا وفات کے بعد کوئی بات ایسی کہیں یا کریں جو خفیف سے خفیف درجہ میں آپ کی ایذاء کا سبب بن جائے۔ لازم ہے کہ مومنین اپنے محبوب و مقدس پیغمبر کی عظمت شان کو ہمیشہ مرعی رکھیں ۔ مبادا غفلت یا تساہل سے کوئی تکلیف دہ حرکت صادر ہو جائے اور دنیا و آخرت کا خمارہ اٹھانا پڑے ان تکلیف دہ حرکات میں سے ایک بہت سخت اور بڑا بھاری گناہ یہ ہے کہ کوئی شخص ازواج مطہرات سے آپ کے بعد نکاح کرنا چاہے یا ایسے نالائق ارادہ کا حضور کٹائیڈیڈیم کی موجودگی میں اظہار کرے ظاہر ہے کہ ازواج مطہرات کی مخصوص عظمت پیغمبر علیہ الصلوۃ والسلام کے تعلق کی وجہ سے قائم ہوئی ہے کہ روعانی حیثیت سے وہ تمام مومنین کی محترم مائیں قرار دی گئیں۔ کیاکسی امتی کے عقد نکاح میں آنے کے بعد ان کا یہ احترام کاحقہ ملحوظ رہ سکتا ہے یا آپ کے بعد وہ خانگی بکھیڑوں میں پڑکر تعلیم و تلقین دین کی اس اعلیٰ غرض کو آزادی کے ساتھ پورا کر سکتی ہیں جس کے لئے ہی فی الحقیقت قدرت نے نبی کی زوجیت کے لئے ان کو چنا تھا۔ اور کیا کوئی پر لے درجہ کا بیحس و بے شعور انسان بھی باور کر سکتا ہے کہ سیدالبشرامام المتقین اور پیکر خلق عظیم کی خدمت میں عمر گذار نے والی خاتون ایک لمحہ کے لئے بھی کسی دوسری مگہ رہ کر قلبی مسرت و سکون عاصل کرنے کی امید رکھ سکے گی۔ خصوصا جبکہ معلوم ہو چکا ہے کہ یہ وہ منتخب خواتین تنصیں جن کے سامنے دنیا و آخرت کے دو راستوں میں سے ایک راسۃ انتخاب کے لیے پیش کیا گیا توانہوں نے بڑی خوشی اور آزادی سے دنیا کے عیش و بہار پر لات مار کر اللہ ورسول کی خوشنودی اور آخرت کا راستہ اختیار کر لینے کا اعلان کر دیا۔ چنانچہ تاریخ بتلاتی ہے کہ حضور کٹٹیکالیکم کی وفات کے بعد کیسے عدیم النظیر زہد و ورع اور صبر و توکل کے ساتھ ان مقدس خواتین جنت نے عبادت الهی میں اپنی زندگیاں گذاریں اور احکام دین کی اشاعت اور اسلام کی خدمات مہمہ کے لیے اپنے کو وقت کیے رکھا ان میں سے کسی ایک کو بھی بھول کر بھی دنیا کی لذتوں کا خیال نہیں آیا۔ اور کیسے آسکتا تھا جبکہ پہلے ہی حق تعالیٰ نے یئرِ ینڈ الله کُ لِیُذْهِب عَنْکُمُ الرِّ جُسَ اَهُلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا فرماكران كے تركيه وتطهير كى كفالت فرمائى تھى۔ فرضى الله عنن وارضا بن وجعلنا ممن یعظهن حق تعظیمهن فوق ما تعظم امهاتنا التی ولد ننا، آمین <sub>-</sub> اس مسئله کی نهایت محققانهٔ بحث حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوی قدس سرهٔ کی کتاب آب حیات میں ہے۔

۵۴ ۔ اگر کھول کر کھو تم کسی چیز کو یا اسکو چھپاؤ سواللہ ہے ہر چیز کو جاننے والا [۸۳] إِنَ تُبُدُوا شَيئًا اَوَ تُخُفُوهُ فَاِنَّ اللهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمًا ﴿

لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِيَّ ابَآيِهِنَّ وَلَا اَبْنَآيِهِنَّ وَلَآ اِخْوَانِهنَّ وَلَآ اَبْنَآءِ اِخْوَانِهنَّ وَلَآ ٱبْنَآءِ ٱخَوٰتِهِنَّ وَلَا نِسَآيِهِنَّ وَلَا مَا مَلَكَتُ أَيْمَانُهُنَّ ۚ وَ اتَّقِينَ اللَّهَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيْدًا 👜

۵۵۔ گناہ نہیں ان عورتوں کو سامنے ہونے کا اینے باپوں سے اور نہ اپنے بیٹوں سے اور نہ اپنے بھائیوں سے اور نہ اینے بھائی کے بیٹوں سے اور نہ اپنی بہن کے بیٹول سے اور یہ اپنی عورتوں سے اور یہ اپنے ہاتھ کے مال سے [۸۴] اور ڈرتی رہو اے عورتو اللہ سے یشک اللہ کے سامنے ہے ہر چیز [۸۵]

٨٣ ـ ازواج مطهرات امت كى مائيں ہيں: يعنی زبان سے كهنا تو كجا، دل میں بھی ایسا وسوسه كبھی یہ لانا ـ اللہ كے سامنے ظاہر و باطن سب یحیاں ہے دل کا کوئی مصیداس سے پوشیدہ نہیں۔

۸۴۔ محارم کی تفصیل: اوپر ازواج مطہرات کے سامنے مردوں کے جانے کی ممانعت ہوئی تھی۔ اب بتلا دیا کہ محارم کا سامنے جانا منع نهیں۔ اس بارہ میں جو حکم عام متورات کا سورہ ""نور"" میں گذر چکا وہ ہی ازواج مطہرات کا ہے۔ وَ لَا ذِسَاجِ هِنَّ وَ لَا مَامَلَكُتُ أَيْمَانُهُنَّ كَي تشريح مم سوره ""نور" ميں كر عِكِي ميں \_ وہاں مطالعہ كر ليا جائے۔

۸۵ یعنی پردہ کے جواحکام بیان ہوئے اور جواستثناء کیا گیا پوری طرح ملحوظ رکھو ذرا بھی گڑ بڑ نہ ہونے پائے۔ ظاہر و باطن میں مدودالهيه محفوظ رسى عامين والله سے تمهاراكوئى مال چھا موانهيں يَعْلَمُ خائنةَ الاَ عَيُنِ وَمَا تُحفِي الصَّدّورُ و

إِنَّ اللَّهَ وَمَلِيكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِي ﴿ ٥٦ الله اوراس كَ فرشَّ رحمت يَحْق بين رسول ر يَّايُّهَا الَّذِينَ امَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَ سَلِّمُوا

تَسُلِيمًا

إِنَّ الَّذِيْنَ يُؤُذُونَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَ الْأَخِرَةِ وَ اَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مُّهيئًا 🗃

اے ایان والو رحمت بھیجو اس پر اور سلام بھیجو سلام

۵۷۔ جولوگ ستاتے ہیں اللہ کواوراس کے رسول کوان کو پھٹکارا اللہ نے دنیا میں اور آخرت میں اور تیار رکھا ہے ان کے واسطے ذلت کا عذاب [۸۸]

۸۱۔ صلوۃ علی النبی کا مفوم۔ "صلوۃ النبی " کا مطلب ہے ""نبی کی ثناء و تعظیم رحمت و عطوفت کے ساتھ" پھر جس کی طرف
""صلوۃ" منسوب ہوگی اسی کی شان و مرتبہ کے لائق ثناء و تعظیم اور رحمت و عطوفت مراد لیں گے، جیسے کہتے کہ باپ بیٹے پر، بیٹا
باپ پر اور بھائی بھائی پر مهربان ہے یا ہر ایک دوسرے سے محبت کرتا ہے تو ظاہر ہے جس طرح کی محبت اور مهربانی باپ کی
بیٹے پر ہے اس نوعیت کی بیٹے کی باپ پر نہیں۔ اور بھائی کی بھائی پر ان دونوں سے جداگانہ ہوتی ہے۔ ایسے ہی یماں سمجھ لو۔
اللہ بھی نبی کریم الیٹی آئی پر صلوۃ بھیجتا ہے یعنی رحمت و شفقت کے ساتھ آپ کی ثناء اور اعزاز واکرام کرتا ہے۔ اور فرشے بھی
بھیجتے ہیں، مگر ہرایک کی صلوۃ اور رحمت و تکریم اپنی شان و مرتبہ کے موافق ہوگی۔

آنحضرت الٹی آپٹی پر مومنین کی صلوۃ: آگے مومنین کو حکم ہے کہ تم بھی صلوۃ ورحمت جھیجے۔ اس کی حیثیت ان دونوں سے علیحدہ ہونی چاہئے۔ علماء نے کہا کہ اللہ کی صلوۃ رحمت میں اور فرشتوں کی صلوۃ استغفار کرنا اور مومنین کی صلوۃ دعا کرنا ہے۔ حدیث میں ہے کہ جب آیت نازل ہوئی صحابہ رضی اللہ عنهم نے عرض کیا یا رسول اللہ! "" سلام"" کا طریقہ تو ہم کو معلوم ہو چکا (یعنی نماز کے تشمد میں جو پڑھا جاتا ہے اَلسَّلَامُر عَلَیْكَ اَیُّهَاالنَّبِیُّ وَرَحْمَةُ اللّٰهِ وَبَرَكَاتُهُ ۖ ) ""صلوة"" كا طریقہ بھی ارشاد فرما دیجے جو ناز میں پڑھاکریں۔ آپ نے یہ درود شریف تلقین کیا اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ عَلَى الِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَىٰ الِ إِبْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْذُ مَجِيْدُ اَللَّهُمَّ بَارِكَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ عَلَى الِ مُحَمَّدٍ كَمَا بِارِكْتَ عَلَىٰ اِبْرَ اهِيْمَ وَعَلَىٰ الِ اِبْرَ اهِيْمَ اِنَّكَ حَمِيْدٌ مَجِيْدٌ غرض يہ ہے کہ حق تعالیٰ نے مومنین کو عکم دیاکہ تم بھی نبی پر صلوۃ (رحمت) جیجو۔ نبی نے بتلادیا کہ تمہارا بیجنا یہ ہی کہ اللہ سے در نواست کروکہ وہ اپنی بیش از بیش رحمتیں ابدالآباد تک نبی پر نازل فرمانا رہے ۔ کیونکہ اس کی رحمتوں کی کوئی حد و نہایت نہیں یہ بھی اللہ کی رحمت ہے کہ اس درخواست پر جو مزید رحمتیں نازل فرمائے وہ ہم عاجز و ناچیز بندوں کی طرف منسوب کر دی جائیں ۔ گویا ہم نے جمیجی ہیں۔ عالانکہ ہر عال میں رحمت جمیجنے والا وہ ہی اکیلا ہے کسی بندے کی کیا طاقت تھی کہ سید الانبیاء کی بارگاہ میں ان کے رتبہ کے لائق تحفہ پیش کر سکتا۔ حضرت شاہ صاحبْ لکھتے ہیں "اللہ سے رحمت مانگنی اپنے پیغمبر پر اور ان کے ساتھ ان کے گھرانے پر بڑی قبولیت رکھتی ہے۔ ان پر ان کے لائق رحمت اترتی ہے، اور ایک دفعہ مانگنے سے دس رحمتیں اترتی میں مانگنے والے پر۔ اب جس کا جتنا جی چاہے اتنا عاصل کر لے۔ (تنبیہ) صلوۃ علی النبی کے متعقل مزید تفصیلات ان مختصر فوائد میں سا نہیں سکتیں۔ شروح حدیث میں مطالعہ كى جائيں \_ اوراس باب ميں شيخ شمس الدين سخاويٌ كارساله ""القول البديع في الصلوة على الحبيب الشفيع "" قابل ديد ہے \_ ہم نے شرح صیح مسلم میں بقدر کفایت لکھ دیا ہے فالحد للہ علیٰ ڈلک۔

٨٨ ـ الله اوراُ سكے رسول كو ستانے والے ملعون ميں: اوپر مسلمانوں كو عكم تھاكہ نبى كريم الله البياتية كم كا سبب يه بنيں بلكه ان كى انتهائی تعظیم وتکریم کریں جس کی ایک صورت صلوۃ و سلام جھجنا ہے ۔ اب بتلا دیا کہ اللہ ورسول کو ایذا دینے والے دنیا و آخرت میں ملعون و مطرود اور سخت رسوا کن عذاب میں مبتلا ہوں گے ۔ اللہ کوستانا یہ ہی ہے کہ اس کے پینیمبروں کوستائیں یا اسکی جناب میں نالائق باتیں کہیں۔

> وَالَّذِيْنَ يُؤُذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنٰتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوْا فَقَدِ احْتَمَلُوْا بُهْتَانًا وَّ اِثُمَا مُّبِينًا ﴿

يَّايُّهَا النَّبِيُّ قُلُ لِّلاَزُوَاجِكَ وَ بَنْتِكَ وَ نِسَآءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنَ جَلَابِيْبِهِنَّ لَا ذَٰلِكَ اَدُنِّي اَنُ يُتَّعُرَفُنَ فَلَا يُؤُذَيْنَ ﴿ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيْمًا ﴿ لَبِنَ لَّمْ يَنْتَهِ الْمُنْفِقُونَ وَ الَّذِينَ فِي قُلُوْبِهِمُ مَّرَضٌ وَّ الْمُرْجِفُوْنَ فِي الْمَدِيْنَةِ لَنُغُريَنَّكَ بِهِمُ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَآ اِلَّا قَلِيُلًا ﴿

۵۸ ۔ اور جولوگ تمہت لگاتے میں مسلمان مردوں کواور مسلمان عورتوں کو ہدون گناہ کیے تواٹھایا انہوں نے بوجھ جھوٹ کا اور صریح گناہ کا <mark>[^^]</mark>

۵۹۔ اے نبی کہہ دے اپنی عورتوں کو اور اپنی بیٹیوں کو اور مسلمانوں کی عورتوں کو نیچے لٹکا لیں اپنے اوپر تھوڑی سی اپنی عادریں [۸۹] اس میں بہت قریب ہے کہ پھانی رین تو کوئی انکو نہ ستائے اور ہے اللہ بخشے والا مهربان [۹۰]

٦٠۔ البتہ اگر بازیہ آئے منافق اور جن کے دل میں روگ ہے [۹] اور جھوٹی خبریں اڑانے والے مدینہ میں [۹۲] تو ہم لگا دیں گے تجھ کوان کے پیچے پھر مذر ہے یائیں گے تیرے ساتھاس شہرمیں مگر تھوڑے دنوں

٨٨ ـ منافقين كى ايذارسانى: يه منافق تھے جو پييھ پيچے بدگوئى كرتے رسول كى ، يا آپ كى ازواج طاہرات پر جھوٹ طوفان اٹھاتے جیسا کہ سورہ ""نور"" میں گذر چکا۔ آگے بعض ایذاؤں کے انسداد کا ہندوبست کیا گیا ہے جو مسلمان عورتوں کوان کی طرف سے پہنچتی تھی۔ روایات میں ہے کہ مسلمان مستورات جب ضروریات کے لئے باہر نکلتیں، بدمعاش منافق تاک میں رہتے۔ اور چھیڑچھاڑ کرتے پھر پکڑے جاتے تو کہتے ہم نے سمجھا نہیں تھا کہ کوئی شریف عورت ہے ۔ لونڈی باندی سمجھ کر چھیڑ دیا تھا۔

میں ہے۔ مورتوں کے پردے کا حکم: لیعنی بدن ڈھانیٹنے کے ساتھ چاُدر کا کچھ حصہ سرسے نیچے پہرہ پر بھی لٹکالیویں۔ روایات میں ہے کہ اس آیت کے نازل ہونے پر مسلمان عورتیں بدن اور پہرہ چھپا کر اس طرح نکلتی تھیں کہ صرف ایک آنکھ دیکھنے کے لئے کھلی رہتی تھی۔ اس سے ثابت ہواکہ فتنہ کے وقت آزاد عورت کو چرہ بھی چھپالینا چاہئے۔ لونڈی باندیوں کو ضرورت شدیدہ کی وجہ سے اس کا مکلف نہیں کیا۔ کیونکہ کاروبار میں حرج عظیم واقع ہوتا ہے۔

9- آزاد عورتوں کا پردہ: حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""یعنی پہچانی پڑیں کہ لونڈی نہیں۔ بی بی ہے صاحب ناموس، بدذات نہیں نیک بخت ہے تو بدنیت لوگ اس سے نہ الجھیں گے۔ گھونگھٹ اس کا نشان رکھ دیا۔ یہ عکم بہتری کا ہے۔ آگے فرما دیا اللہ ہے بخشے والا مہربان ""۔ یعنی باو بود اہمتام کے کچھ تقصیر رہ جائے تو اللہ کی مہربانی سے بخش کی توقع ہے۔ (تکمیل) یہ تو آزاد عورتوں کے متعلق انتظام تھاکہ انہیں پہچان کر ہرایک کا حوصلہ چھیڑنے کا نہ ہو، اور جھوٹ عذر کا موقع نہ رہے۔ آگے عام چھیڑ چھاڑکی نسبت دھکی دی ہے خواہ بی بی سے ہویا لونڈی سے۔

<mark>۹۱ \_ یعنی جن کو بدنظری اور شهوت پر ستی کا روگ لگا ہوا ہے ۔</mark>

۹۲۔ جھوٹی خبریں اڑانے والے: یہ غالبا یہود ہیں جو اکثر جھوٹی خبریں اڑا کر اسلام کے غلاف پروپیگنڈا کیا کرتے تھے اور ممکن ہے منافق ہی مراد ہوں۔

مَّلُعُوْنِيْنَ ۚ اَيُنَمَا ثُقِفُوۤا اُخِذُوا وَقُتِّلُوَا تَقُتِلُوَا تَقُتِلُوَا تَقُتِلُوا تَقُتِيلُوا تَقُتِيلًا ﷺ

سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلَوًا مِنْ قَبُلُ وَلَنُ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبُدِيلًا ﴿

يَسْ كُلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ لَّ قُلَ إِنَّمَا عِلْمُ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ لَ قُلَ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللهِ لَ وَمَا يُدُرِيْكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيْبًا ﴿

الا۔ پھٹکارے ہوئے جمال پائے گئے پکڑے گئے اور مارے گئے جان سے [۹۳]

٦٢\_ دستور پڑا ہوا ہے اللہ كا ان لوگوں میں جو پہلے ہو چکے میں اور تو یہ دیکھے گا اللہ كی چال بدلتی [۹۳]

٦٣ ـ لوگ تجھ سے پوچھتے ہیں قیامت کو تو کہہ اس کی خبر ہے اللہ ہی کے پاس اور تو کیا جانے شاید وہ گھڑی پاس ہی ہو[۹۵] 98۔ یہود پر مسلمانوں کے غلبے کی خبر: یعنی اگر اپنی حرکتوں سے بازیہ آئے تو ہم آپ کو ان پر مسلط کر دیں گے تا چند روز میں ان کو مدینہ سے نکال باہر کریں، اور جننے دن رمیں ذلیل و مرعوب ہو کر رمیں ۔ چنانچہ یہود نکالے گئے اور منافقوں نے دھمکی سن کر شاید اپنا رویہ بدل دیا ہو گا۔ اس لئے سزا سے بچے رہے ۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے میں "جولوگ بدنیت تھے مدینہ میں عور توں کو چھیڑتے ، ٹوکتے اور جھوٹی خبریں اڑاتے مخالفوں کے زور اور مسلمانوں کے ضعف وشکت کی ۔ ان کو یہ فرمایا""۔

94۔ یعنی عادت اللہ یہ ہی ہے کہ چینمبرل کے مقابلہ میں جنول نے شرارتیں کیں اور فتنے فعاد پھیلائے اسی طرح ذلیل و نواریا ملاک کئے گئے۔ یا یہ مطلب ہے کہ پہلی کتابول میں بھی یہ حکم ہوا ہے کہ مفیدوں کو اپنے درمیان سے نکال باہر کرو۔ جیسا کہ حضرت شاہ صاحبؓ ""تورات" سے نقل فرماتے ہیں۔

98۔ قیامت کے قرب کی خبر: گو قیامت کے وقت کی ٹھیک تعیین کر کے اللہ نے کسی کو نہیں بٹلایا مگر یہاں اس کے قرب کی طرف اشارہ کر دیا۔ مدیث میں ہے کہ آپ نے شادت کی اور پیج کی انگلی اٹھا کر فرمایا۔ اَنَا وَ السَّاعَةُ کَھَا تَبَیْنِ (میں اور قیامت ان دو انگلیوں کی طرح میں ) یعنی بیج کی انگلی جس قدر آگے نکلی ہوئی ہے، میں قیامت سے بس اتنا پہلے آگیا ہوں۔ قیامت بہت قریب لگی چلی آرہی ہے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے میں "شایدیہ بھی منافقوں نے ہتھکنڈا پکڑا ہو گا کہ جس چیز کا دنیا میں کسی کے پاس) جواب نہیں وہ ہی باربار سوال کریں۔ اس پر یماں ذکر کر دیا"۔ اور ممکن ہے پہلے جو فرمایا تھا لَعُنَدُهُمُ اللّٰہُ فِی اللّٰہُ مِن کے کہ وہ قیامت اور اللّٰہ کے کہ جس کی دھمکیاں دی جاتی میں ؟ آخر اس کا کچھ وقت تو بتاؤ۔

إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكُفِرِينَ وَاعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ﴿

خٰلِدِينَ فِيهُ آ اَبَدًا ۚ لَا يَجِدُونَ وَلِيًّا وَّ لَا يَضِيرُا ﴿ يَكُونَ وَلِيًّا وَّ لَا يَضِيرُا ﴿

يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوْهُهُمْ فِي النَّارِ يَقُوْلُوْنَ لِلَيْتَنَآ اَطَعُنَا اللهَ وَ اَطَعُنَا الرَّسُولَا ﴿

۱۹۴ ییشک اللہ نے میمٹکار دیا ہے منکروں کو اور رکھی ہوئی آگ [۹۲]

7۵۔ رہا کریں اسی میں ہمیشہ نہ پائیں کوئی حالیتی اور نہ مدد گار

77۔ جس دن اوندھ ڈالے جائیں گے ان کے منہ آگ میں [<sup>94</sup>] کمیں گے کیا اچھا ہوتا جو ہم نے کما مانا ہوتا اللہ کا اور کما مانا ہوتا رسول کا [<sup>94</sup>]

وَ قَالُوْا رَبَّنَا إِنَّا أَطْعُنَا سَادَتَنَا وَ كُبَرَاءَنَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلًا عَيْ

رَبَّنَا اتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَذَابِ وَ الْعَنْهُمُ ع لَعْنًا كَبِيرًا ﴿

يَّايُّهَا الَّذِينَ امَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ انَوًا مُوسَى فَكَرَّاهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوًا ﴿ وَكَانَ عِنْدَاللهِ وَجِيْهًا 🖶

يَاكِيُهَا الَّذِينَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَ قُوْلُوْا قَوْلًا سَدِيدًا 🖒

يُّصْلِحُ لَكُمْ اَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوْبَكُمْ ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَ رَسُوْلَهُ فَقَدُ فَازَ فَوُزًا عَظِيمًا 🗃

ا ١٤ اور كميں كے اے رب ہم نے كما مانا اپنے سرداروں کا اور اپنے براوں کا پھر انہوں نے چکا دیا ہم

 ۲۸۔ اے رب ان کو دے دونا عذاب اور پھڑکار انکو برطی مچھٹکار [۹۹]

19\_ اے ایان والو تم مت ہو ان جیسے جنول نے ستایا موسی کو پھر بے عیب دکھلا دیا اسکواللہ نے انکے کہنے سے اور تھا اللہ کے یہاں آبرو والا [۱۰۰]

٠٠ اے ایمان والو ڈرتے رہو اللہ سے اور کھو بات سيدهي

ا)۔ کہ سنوار دے تمہارے واسطے تمہارے کام اور بخندے تم کو تمہارے گناہ اور جو کوئی کہنے پر پلا اللہ کے اوراس کے رسول کے اس نے یائی بڑی مراد [۱۰]

97 <u>۔ کفار کی سنزا:</u> اسی پھٹکار کا اثر ہے کہ لاطائل سوالات کرتے ہیں، انجام کی فکر نہیں کرتے ۔

۹۔ یعنی اوندھے منہ ڈال کر ان کے چہروں کو آگ میں الٹ پلٹ کیا جائے گا۔

**۹۸**۔ اس وقت حسرت کریں گے کہ کاش ہم دنیا میں اللہ ورسول کے کہنے پر چلیتے توبیہ دن دیکھنا نہ پڑتا۔

<u>99۔ یہ</u> شدت غیظ سے کمیں گے کہ ہمارے ان دنیوی سرداروں اور مذہبی پیثواؤں نے دھوکے دیگر اور جھوٹ فریب کہہ کر اس مصیبت میں میصنبوایا۔ ان ہی کے اغواء پر ہم راہ حق سے بھٹکے رہے۔ اگر ہمیں سنزا دیجاتی ہے تو ان کو دگنی سنزا دیجئے اور جو پھٹکار ہم پر ہے اس سے بڑی پھٹکار ان بڑوں پر پڑنی چاہئے۔ گویا ان کو دوگئی سزا دلوا کر اپنا دل ٹھنڈا کرنا چاہیں گے۔ اس مضمون کی ایک آیت سورہ ""اعراف" کے چوتھے رکوع میں گذر چکی ہے۔ وہیں ان کی اس فریاد کا جواب بھی دیا گیا ہے، ملاظم کر لیا جائے۔

۱۰۰۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں مسلمانوں کو نصیحت؛ یعنی تم ایساکوئی کام یاکوئی بات نہ کرنا جس سے تمہارے نبی کو ایذا پہنچے۔ نبی کا توکچھ نہیں بگڑے گا، کیونکہ اللہ کے ہاں ان کی بڑی آبرو ہے وہ سب اذبت دہ باتوں کورد کر دے گا۔ ہاں تمہاری عاقبت خراب ہوگی۔ دیکھو حضرت موسیٰ کی نسبت ان لوگوں نے کیسی اذبت دہ باتیں کیں مگر اللہ تعالیٰ نے ان کی وجاہت و مقبولیت کی وجہ سے سب کا ابطال فرما دیا اور موسیٰ کا بے خطا اور بے داغ ہونا ثابت کر دیا۔ روایات میں ہے کہ بعضے مفید حضرت موسیٰ کو تہمت لگانے لگے کہ حضرت ہارون کو جنگل میں لیجا کر قتل کر آئے ہیں۔ اللہ نے ایک خارق عادت طریقہ سے اس کی تردید کر دی۔

حضرت موسی اور پیھر کا واقعہ: اور صیحین میں ہے کہ حضرت موسی حیاء کی وجہ سے (ابنائے زمانہ کے دستور کے خلاف) پھپ کر غمل کرتے تھے، لوگوں نے کہا کہ ان کے بدن میں کچھ عیب ہے، برص کا داغ یا خصیہ پھولا ہوا۔ ایک روز حضرت موسی اکیلے نمانے لگے۔ کچڑے اتار کر ایک پھر پر رکھ دیے وہ پھر کچڑے لے کر بھاگا حضرت موسی عصالیکر اس کے پیچھے دوڑے، جمال سب لوگ دیکھتے تھے، پھر کھڑا ہوگیا۔ سب نے برہمنہ دیکھ کر معلوم کر لیا کہ بے عیب ہیں کسی نے خوب کما ہے۔ بھال سب لوگ دیکھتے تھے، پھر کھڑا ہوگیا۔ سب مرکز اعیبے دید بے عیباں را لباس عریانی داد

بعض مفیرین نے لکھا ہے کہ قارون نے ایک عورت کو کچھ دے دلا کر مجمع میں کہلا دیا کہ موسیٰ (العیاذ باللہ) اس کے ساتھ مبتلا میں۔ حق تعالیٰ نے آخر قارون کو زمین میں دھنسا دیا اور اسی عورت کی زبان سے اس شمت کی تردید کرائی عیسا کہ سورہ ""قصص"" میں گذرا۔ (تنبیہ) موسیٰ کا پھر کے تعاقب میں برہنہ چلے جانا مجبوری کی وجہ سے تھا اور شاید یہ خیال بھی نہ ہو کہ پھر مجمع میں لیجا کر کھڑا کر دے گارہی پھرکی یہ ترکت وہ بطور خرق عادت ہے۔ خوارق عادات پر ہم نے ایک مستقل مضمون لکھا ہے اسے پڑھ لینے کے بعد اس قیم کی جزئیات میں انجھےنکی ضرورت نہیں رہتی۔ بہرعال اس واقعہ سے ظاہر ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے یہاں انہیاء علیم البلام کو جہانی وروعانی عیوب سے پاک ثابت کرنے کا کس قدر اہتام ہے تا لوگوں کے دلوں میں ان کی طرف سے تنفر اور استخفاف کے جذبات پیدا ہوکر قبول حق میں رکاوٹ نہ ہو۔

۱۰۱۔ تقوٰی اور قول سدید: یعنی اللہ سے ڈر کر درست اور سدھی بات کھنے والے کو بہترین اور مقبول اعال کی توفیق ملتی ہے اور

تقصیرات معاف کی جاتی ہیں۔ حقیقت میں اللہ ورسول کی اطاعت ہی میں حقیقی کامیابی کا راز چھپا ہوا ہے جس نے یہ راستہ اختیار کیا مراد کو پہنچ گیا۔

27۔ ہم نے دکھلائی امانت آسمانوں کو اور زمین کو اور پہاڑوں کو پھر کسی نے قبول نہ کیا کہ اس کو اٹھائیں اورا سے ڈر گئے اور اٹھا لیا اس کو انسان نے یہ ہے بڑا ہے ترس نادان [۱۰۶]

إِنَّا عَرَضْنَا الْاَمَانَةَ عَلَى السَّمَوْتِ وَ الْاَرْضِ وَ الْجِبَالِ فَابَيْنَ اَنْ يَّحْمِلْنَهَا وَ الْجِبَالِ فَابَيْنَ اَنْ يَّحْمِلْنَهَا وَ الْجِبَالِ فَابَيْنَ اَنْ يَّحْمِلْنَهَا وَ الْجِبَالِ فَابَيْنَ اَنْ يَّحْمِلُنَهَا وَ حَمَلَهَا الْإِنْسَانُ الْإِنَّا كَانَ ظَلُوْمًا جَهُولًا فَي

47۔ تاکہ عذاب کرے اللہ منافق مردوں کو اور عورتوں کو اور عورتوں کو اور شرک والے مردول کو اور عورتوں کو اور معاف کرے اللہ ایمان دار مردول کو اور عورتوں کو اور ہے اللہ بخشے والا مہربان [۱۰۳]

لِيُعَذِّبَ اللهُ الْمُنْفِقِينَ وَ الْمُنْفِقْتِ وَ الْمُنْفِقْتِ وَ الْمُنْفِقْتِ وَ الْمُشْرِكِينَ وَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهِ اللّهُ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهِ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ واللَّهُ اللَّهِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينِ والْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينِ وَالْمُؤْمِي

۱۰۲ ۔ اللہ کی امانت اور انسان: یعنی ستم کر دیے جو بوجھ آسمان، زمین، اور پہاڑوں سے یہ اٹھ سکتا تھا، اس نادان نے اپنے نازک کندھوں پر اٹھالیا۔

آسان بارامانت نتوانست کشیر قرعه فال بنام من دیوانه زدند

حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""یعنی اپنی جان پر ترس نہ کھایا۔ امانت کیا ہے؟ پرائی چیز رکھنی اپنی نواہش کو روک کر۔ آسمان و زمین وغیرہ میں اپنی نواہشات کچھ نہیں، یا ہے تو وہ ہی ہے جس پر قائم ہیں۔ انسان میں نواہش اور ہے اور حکم غلاف اس کے ۔

اس پرائی چیز (یعنی حکم ) کو بر غلاف اپنے جی کے تھامنا بڑا زور چاہتا ہے اس کا انجام یہ ہے کہ منکروں کو قصور پر پکڑا جائے اور ماننے والوں کا قصور معاف کیا جائے۔ اب بھی یہ ہی حکم ہے۔ کسی کی امانت کوئی جان کر صائع کر دے تو بدلہ (صان) دینا پڑے گا اور بے اختیار صائع ہو جائے تو بدلہ نہیں ""۔ (موضح) اصل یہ ہے کہ حق تعالیٰ نے اپنی ایک خاص امانت مخلوق کی کسی نوع میں رکھنے کا ارادہ کیا جواس امانت کواگر چاہتے تو اپنی سعی وکسب اور قوت بازو سے محفوظ رکھ سکے اور ترقی دے سکے تا اس

سلسلہ میں اللہ کی ہر قسم کی شئون و صفات کا ظہور ہو۔ مثلاً اس نوع کے جوافراد امانت کو پوری طرح محفوظ رکھیں اور ترقی دیں ان پر انعام واکرام کیا جائے۔ جو غفلت یا شرارت سے ضائع کر دیں ان کو سزا دی جائے اور جو لوگ اس بارہ میں قدرے کوتا ہی کریں ان سے عفوو درگذر کا معاملہ ہو۔

امانت کیا چیز ہے؟ میرے خیال میں یہ امانت ایان و ہدایت کا ایک تخم ہے جو قلوب بنی آدم میں بکھیرا گیا جس کو ""مابہ التكليف" بمى كه سكتے ميں۔ لَا إيْمَانَ لِمَنْ لَا أَمَانَةَ لَهُ اسى كى نگداشت اور تردد كرنے سے ايان كا درخت الله بے۔ گویا بنی آدم کے قلوب اللہ کی زمینیں ہیں، بیج بھی اسی نے ڈال دیا ہے۔ بارش برسانے کے لئے رحمت کے بادل بھی اس نے بھیجے جن کے سینوں سے وحی الهی کی بارش ہوئی۔ آدمی کا فرض یہ ہے کہ ایان کے اس بیج کو جوامانت الهیہ ہے ضائع نہ ہونے دے بلکہ پوری سعی وجمد اور تردد و تفقد سے اس کی پرورش کرے مبادا غلطی یا غفلت سے بجائے درخت اگنے کے بہج مجى موخت ہو جائے اسى كى طرف اشارہ ہے عذیقہ كى عدیث میں إنَّ الاً مَانَةَ نَزَلَتُ مِنَ السَّمَاءِ فِي جَذْرِ قُلُوْبِ الرِّ جَالِ ثُمَّ عَلِمُوْا مِنَ الْقُرْآن الحديث، يه امانت وہي تخم مدايت ہے۔ جوالله كي طرف سے قبول رجال ميں ته نشين كيا گیا، پھر علوم قرآن و سنت کی بارش ہوئی جس سے اگر ٹھیک طور پر انتفاع کیا جائے توایان کا پودا اگے، بڑھے، پھولے، مپھلے اور آدمی کواس کے ثمرہ شیریں سے لذت اندوز ہونے کا موقع ملے اوراگر انتفاع میں کوتاہی کی جائے تواسی قدر درخت کے ابھرنے اور پھولنے پھلنے میں نقصان رہے یا بالکل غفلت برتی جائے تو سرے سے تخم بھی برباد ہو جائے۔ یہ امانت تھی جواللہ تعالیٰ نے زمین وآسمان اور پہاڑوں کو دکھلائی۔ مگر کس میں استعداد تھی جواس امانت عظیمہ کواٹھانے کا حوصلہ کرتا ہرایک نے بلسان عال یا بزبان قال ناقابل برداشت ذمہ داریوں سے ڈر کر انکار کر دیا کہ ہم سے یہ بار نہ اٹھ سکے گا۔ نود سوچ لوکہ بجزانسان کے کونسی مخلوق ہے جو اپنے کسب و محنت سے اس تخم ایان کی حفاظت و پرورش کر کے ایان کا شجر بار آور عاصل کر سکے۔ فی الحقیقت اس عظیم الثان امانت کا حق اداکر سکنا اور ایک افتادہ زمین کو جس میں مالک نے تخم ریزی کر دی تھی خون پسینہ ایک کر کے باغ وبہار بنالینا اسی ظلوم وجول انسان کا حصہ ہو سکتا ہے جس کے پاس زمین قابل موجود ہے اور محنت و تردد کر کے کسی چیز کو بڑھانے کی قدرت اللہ تعالیٰ نے اس کو عطا فرمائی ہے۔

ظلوم و جمول کی تفسیر: ""ظلوم"" و ""جمول""، ""جاہل"" کا مبالغہ ہے۔ ظالم و جاہل وہ کہلاتا ہے جو بالفعل عدل اور علم سے غالی ہو مگر استعدداد و صلاحیت ان صفات کے حصول کی رکھتا ہو۔ پس جو مخلوق بدء فطرت سے علم و عدل کے ساتھ متصف ہے اور ایک لحہ کے لئے بھی یہ اوصاف اس سے جدا نہیں ہوئے (مثلاً ملائلۃ اللہ) یا جو مخلوق ان چیزوں کے حاصل کرنے کی صلاحیت ہی نہیں رکھتی۔ (مثلاً زمین و آسمان پہاڑ وغیرہ) ظاہر ہے کہ دونوں اس امانت الهیہ کے عامل نہیں بن سکتے۔ بیٹک انسان کے سوا "جن" ایک نوع ہے جس میں فی الجلہ استعداد اس کے تحل کی پائی جاتی ہے اور اسی لئے وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ سِوا "جن" ایک نوع ہے جس میں فی الجلہ استعداد اس کے تحل کی پائی جاتی ہے اور اسی کے وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ الله لَيْعَبُدُونَ مَیں دونوں کو جمع کیا گیا۔ لیکن انصاف یہ ہے کہ ادائے حق امانت کی استعداد ان میں اتنی ضعیف تھی کہ حل امانت کے مقام میں چنداں قابل ذکر اور در نور اعتناء نہیں سمجھے گئے۔ گویا وہ اس معاملہ میں انسان کے تابع قرار دیے گئے جن کا منتقل طور پر لینے کی ضرورت نہیں۔ واللہ تعالیٰ اعلم بالصواب۔

10- میرے نزدیک اس جگہ و یکٹو ب الله علی المُو مِنِینَ الح کے معنی معاف کرنے کے مذکے جائیں بلکہ ان کے عال پر متوجہ ہونے اور مہربانی فرمانے کے لیں تو بہتر ہے جیسے لَقَدُ تَابَ اللهِ عَلَی النّبِیّ وَ الْمُهَاجِرِیْنَ میں لئے گئے میں ۔ تو یہ مومنین کا ملین کا بیان ہوا۔ اور کان اللهُ عَفُورًا رَّحِیْمًا میں قاصرین و مقصرین کے عال کی طرف اشارہ فرما دیا۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔ نسال اللہ تعالیٰ ان یتوب علینا ویغفرلنا ویثیبنا بالفوز العظیم۔ انہ جل جلالہ وعم نوالہ عفور الرحیم۔

تم سورة الاحزاب ولله الحدوالمنته

ركو عاتها ٢

٣٢ شُوْرَةُ سَبَا مَكِّيَّةُ ٥٨

ایاتها ۵۴

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ سب نوبی اللہ کی ہے جس کا ہے جو کچھ کہ ہے

آسمان اور زمین میں اور اسی کی تعریف ہے آخرت میں اور وہی ہے حکمتوں والا سب کچھ جاننے والا [ا]

۲۔ جانتا ہے جو کچھ کہ اندر گھتا ہے زمین کے اور جو کچھ کہ نکتا ہے اس سے اور جواتر تا ہے آسمان سے اور جو چڑھتا ہے اس میں <sup>[۲]</sup> اور وہی ہے رحم والا بخشے والا <sup>[۳]</sup>

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَٰوٰتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ وَ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأَخِرَةِ ۗ وَ هُوَ الْحَكِيْمُ الْخَبِيرُ ١

يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْآرُضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَآءِ وَمَا يَعُرُجُ فِيهَا ٢ وَ هُوَ الرَّحِيْمُ الْغَفُورُ ١

۱۔ اللہ ہی تمام کائنات کا مالک ہے: یعنی سب خوبیاں اور تعریفیں اس خداکے لیے ہیں جواکیلا بلا شرکت غیرے تمام آسمانی و زمینی چیزوں کا مالک و خالق اور نہایت حکمت و خبرداری سے ان کی تدبیر کرتا ہے۔ اس نے یہ سلسلہ بیکارپیدا نہیں کیا۔ ایسے حکیم و دانا کی نسبت یہ گان نہیں ہو سکتا۔ ضرور ہے کہ یہ نظام آخر میں کسی اعلیٰ نتیجہ پر منتهی ہو، اسی کو آخرت کہتے ہیں۔ اور جس طرح دنیا میں وہ اکیلاتام تعریفوں کا متحق ہے، آخرت میں بھی صرف اس کی تعریف ہوگی۔ بلکہ یہاں تو بظاہر اور کسی کی بھی تعریف ہو جاتی تھی کیونکہ مخلوق کا فعل خالق کے فعل کا پردہ اور اس کا کال اس کے کال تقیقی کا پرتو ہے۔ لیکن وہاں سب وسائط اور پردے اٹھ جائیں گے۔ جو کچھ ہو گا سب دیکھیں گے کہ اس کی طرف سے ہو رہا ہے اس لئے صورةً و حقیقة ہر حیثیت سے تنہاا سی محمود مطلق کی تعربیت رہ جائے گی۔

۲۔ اللہ کا علم محیط ہے: یعنی آسمان وزمین کی کوئی چھوٹی بڑی چیزاس کے علم سے باہر نہیں۔ جو چیز زمین کے اندر علی جاتی ہے مثلاً جانور کیڑے مکوڑے، نباتات کا بیج، بارش کا پانی، مردہ کی لاش، اور جواس کے اندر سے نکلتی ہے مثلاً کھیتی، سبزہ ، معدنیات وغیرہ اور جو آسمان سے اترتی ہے مثلاً بارش، وحی، تقدیر، فرشتے وغیرہ اور جو اوپر چڑھتی ہے مثلاً روح، دعاء، عمل اور ملائکہ وغیرہ ان

سب انواع و جزئیات پر الله کا علم محیط ہے۔

یعنی یہ سب بستی اور چل پُسل اس کی رحمت اور بخش سے ہے ورنہ بندوں کی ناشکری اور حق ناشنا سی پر اگر ہاتھوں ہاتھ گرفت ہونے لگے تو ساری رونق ایک لمحہ میں ختم کر دی جائے۔ وَ لَوْ یُکُوا خِذُاللّهُ النَّاسَ بِمَا کَسَبُوْ اَمَاتَرَ كَ عَلَىٰ ظَهْرِ هَا مِنْ دَآبَةٍ (فاطررکوع۵)۔

وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ لَا قُلُ بَلَى وَرَبِّ لَتَأْتِينَا كُمُ لَا عَلِمِ الْغَيْبِ لَا قُلُ بَلَى وَرَبِّ لَتَأْتِينَا كُمُ لَا عَلِمِ الْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّلْمُوتِ وَلَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّلْمُوتِ وَلَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّلْمُوتِ وَلَا يَعْزُبُ فِي السَّلْمُوتِ وَلَا اَكْبَرُ فِي اللَّارُضِ وَلَا اَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَلَا اَكْبَرُ اللَّهِ وَلَا اَكْبَرُ اللَّهِ وَلَا اَكْبَرُ اللَّهِ وَلَا اَكْبَرُ اللَّهِ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْكَبُولُ فِي اللَّهِ فَي كِتْبِ مُّبِينٍ فَي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْقُلْلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْفِي اللَّهُ اللَّلَةُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللَّلِي اللللْمُ اللللللللِمُ الللللللْمُ الللللللللْمُ الللللللِمُ اللللللللللللللللِ

لِّيَجْزِى الَّذِيْنَ امَنُوْا وَ عَمِلُوا الصَّلِحْتِ لَٰ اُولَيِكَ اللَّهِ عَنْ امْنُوْا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ الْوَلَيِكَ الْهُمُ مَّغُفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيمٌ ۚ وَالَّذِيْنَ سَعَوُ فِي الْيَبْنَا مُعْجِزِيْنَ أُولَيِكَ وَالَّذِيْنَ سَعَوُ فِي الْيَبْنَا مُعْجِزِيْنَ أُولَيِكَ لَهُمُ عَذَابٌ مِّنْ رِّجُزِ الْيَهُ ۚ

۳۔ اور کھنے لگے منکر نہ آئے گی ہم پر قیامت [۴] تو کہہ کیوں نہیں قتم ہے میرے رب کی البتہ آئے گی تم پر [۵] اس عالم الغیب کی غائب نہیں ہو سکتا اس سے کچھ ذرہ بھر آسمانوں میں اور نہ زمین میں اور کوئی چیز نہیں اس سے چھوٹی اور نہ اس سے بڑی جو نہیں ہے کھلی اس سے بڑی جو نہیں ہے کھلی اس سے بڑی جو نہیں ہے کھلی اور نہ اس سے بڑی جو نہیں ہے کھلی اور نہ اس سے بڑی جو نہیں ہے کھلی اور نہ اس سے بڑی جو نہیں ہے کھلی اور نہ اس سے بڑی جو نہیں ہے کھلی اور نہ اس سے بڑی جو نہیں ہے کھلی اور نہ اس سے بڑی جو نہیں ہے کھلی اور نہ اس سے بڑی جو نہیں ہے کھلی اور نہ اس سے بڑی جو نہیں ہے کھلی اور نہ اس سے بڑی جو نہیں ہے کھلی اور نہ اس سے بڑی جو نہیں ہے کھلی اس سے بڑی جو نہیں ہے کھلی اس سے بڑی ہو نہیں ہے کھلی اس سے بڑی ہو نہیں ہے کھلی اس سے بڑی ہو نہیں ہو نہی

۴۔ تاکہ بدلا دے انکو جو یقین لائے اور کئے بھلے کام وہ لوگ جو ہیں ان کے لئے ہے معافی اور عزت کی روزی

۵۔ اور جولوگ دوڑے ہماری آیتوں کے ہرانے کو ان کو بلا کا عذاب ہے دردناک [۱]

٨ كيول نهي آئے گي ـ اس كا منثا آگے آنا ہے ـ إذا مُزِّ قَتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِئ خَلْقٍ جَدِيْدٍ ـ

۵۔ قیامت ضرور آئے گی: یعنی وہ معصوم و مقدس انسان جس کے صدق وامانت کا اقرار سب کو ٹیلے سے تھا اور اب برامین ساطعہ سے اس کی صداقت پوری طرح روش ہو چکی، موکد قیم کھا کر اللہ کی طرف سے خبر دیتا ہے کہ قیامت ضرور آئے گی۔ پھر تسلیم نہ کرنے کی کیا وجہ ہاں اگر کوئی محال یا خلاف حکمت بات کھتا تو انکار کی گنجائش ہو سکتی تھی، لیکن نہ یہ محال ہے نہ خلاف حکمت ۔ پھر انکار کرنا ہٹ دھرمی نہیں تو اور کیا ہے۔

٦۔ كوئى ذرہ اسكے علم سے باہر نہيں: يعنی اس عالم الغيب كی قسم جس كے علم محيط سے آسمان وزمين كاكوئى ذرہ يا ذرہ سے چھوٹى

بڑی کوئی چیز بھی غائب نہیں۔ ثایدیہ اس کے فرمایا کہ قیامت کے وقت کی تعیین ہم نہیں کر سکتے۔ اس کا علم اس کو ہے جس
کے علم سے کوئی چیز باہر نہیں۔ ہم کو جتنی خبر دی گئی بلا کم و کاست پہنچا دی، اور اس کا جواب بھی ہوگیا جو کہتے تھے اُلِذَا فِی الْاَرْضِ الْحَ یعنی جب ہمارے ذرات منتشر ہوکر مٹی میں مل گئے پھر کیسے دوبارہ اکھے کئے جائیں گے، تو بتلا دیا کہ
کوئی ذرہ اس کے علم سے غائب نہیں۔ اور پہلے بتلایا جا چکا کہ آسمان وزمین کی ہر چیز پر قبضہ اسی کا ہے، لہذا اس کوکیا مشکل ہے
کہ تمہارے منتشر ذرات کو ایک دم میں اکھٹا کر دے۔ (تندیم ) کھلی کتاب سے "الوح محفوظ" مراد ہے جس میں ہر چیز اللہ کے علم
کے مطابق ثبت ہے۔

>۔ قیامت کس لئے آئے گی: یعنی قیامت کا آنا اس لئے ضرور ہے کہ لوگوں کوان کی نیکی اور بدی کا پھل دیا جائے اور حق تعالیٰ کی جلہ صفات کا کامل ظہور ہو (تنبیه) "جولوگ دوڑے ہماری آیتوں کو ہرانے کو" یعنی ہماری آیتوں کے ابطال اور لوگوں کو قولاً و فعلاً ان سے روکنے کے لئے کھڑے ہوئے۔ گویا وہ (العیاذ باللہ) اللہ کو عاجز کرنا اور ہرانا چاہتے ہیں اور سمجھے ہیں کہ اسکے ہاتھ نہیں آئیں گے۔

وَ يَرَى الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْعِلْمَ الَّذِيِّ أُنْزِلَ الْعِلْمَ الَّذِيِّ أُنْزِلَ الْمَكَ وَ يَهُدِيِّ الْمُوالِكُ الْمُؤْدِيُّ وَ يَهُدِيِّ الْمُحَمِيْدِ ﴿ وَالْمَالِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْدِ ﴿

وَ قَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا هَلَ نَدُلُّكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ الَّذِيْنَ كَفَرُوا هَلَ نَدُلُّكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ اللَّهِ الْمُرَّقِةُ مُرَّقَتُمُ كُلَّ مُمَرَّقٍ لَا

إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ جَدِيْدٍ ﴿

۲۔ اور دیکھ لیں جن کو ملی ہے سمجھ کہ جو تجھ پر اتراتیرے
 رب سے وہی شمیک ہے اور سجھاتا ہے راہ اس
 زبر دست خوبیوں والے کی [۸]

› ۔ اور کھنے لگے منکر ہم بتلائیں تکوایک مرد کہ تم کو خبر دیتا ہے جب تم پھٹ کر ہوجاؤ ٹکڑے ٹکڑے تم کو پھر نئے سرے سے بننا ہے

۸۔ قیام قیامت کی دوسری حکمت: یعنی اس واسطے قیامت آئی ہے کہ جن کو یقین تھا انہیں عین الیقین عاصل ہو جائے اور آئکھوں سے دیکھ لیں کہ قرآن کی خبریں موبوضیح و درست میں اور بیٹک قرآن ہی وہ کتاب ہے جو اس زبر دست نوبیوں والے غدا تک پہنچنے کا ٹھیک راستہ بتاتی ہے۔ بعض مفسرین نے وَیکری الَّذِیْنَ اللّٰ کا مطلب یہ لیا ہے کہ الَّذِیْنَ سَعَوْ فِی الْاَیْتِنَا مُعَاجِزِیْنَ کے برغلاف جو اہل علم میں (خواہ مسلمان یا اہل کتاب) وہ جانتے ہیں اور دیکھ رہے میں کہ قیامت کے ایکاتِنا مُعَاجِزِیْنَ کے برغلاف جو اہل علم میں (خواہ مسلمان یا اہل کتاب) وہ جانتے ہیں اور دیکھ رہے میں کہ قیامت کے

متعلق قرآن کریم کا بیان بالکل صیح ہے اور وہ آدمی کو وصول الی اللہ کے ٹھیک راستہ پر لیجاتا ہے۔

اَفُتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا اَمْ بِهِ جِنَّةُ لَا بَلِ اللهِ كَذِبًا اَمْ بِهِ جِنَّةُ لَا بَلِ اللَّهِ كَذِبًا اللَّهِ فِي الْعَذَابِ اللَّهِ يُن بِاللَّهِ فِي الْعَذَابِ وَالضَّلْلِ الْبَعِيْدِ ﴿

اَفَلَمْ يَرَوْا إِلَى مَا بَيْنَ اَيْدِيْهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ لَٰ إِنْ نَشَا نَخْسِفُ مِنَ السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ لَٰ إِنْ نَشَا نَخْسِفُ بِهِمُ الْأَرْضَ اَوْ نُسُقِطُ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِنَ بِهِمُ الْأَرْضَ اَوْ نُسُقِطُ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِنَ السَّمَاءِ لَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةً لِكُلِّ عَبْدٍ السَّمَاءِ لَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةً لِكُلِّ عَبْدٍ عَمْدِ السَّمَاءِ لَى اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْفُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ الْمُنْ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْلِلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّ

۸۔ کیا بنا لایا ہے اللہ پر جھوٹ یا اسکو سودا ہے [۹] کچھ بھی نہیں پر جو یقین نہیں رکھتے آخرت کا آفت میں ہیں اور دور جا پڑے غلطی میں [۱۰]

9۔ کیا دیکھتے نہیں ہو کچھ ان کے آگے ہے اور پیچھے ہے آسان اور زمین سے اگر ہم چاہیں دھنسا دیں ان کو زمین میں یا گرا دیں ان پر ٹکرا آسمان سے ["] تحقیق اس میں نشانی ہے ہر بندے رہوع کرنے والے کے میں نشانی ہے ہر بندے رہوع کرنے والے کے واسطے ["]

9۔ دوسری زندگی پر کفار کا استراء: کفار قریش نبی کریم الٹی آلیّز کی شان میں یہ گتاخی کرتے تھے۔ یعنی آؤ تمہیں ایک شخص دکھلائیں جو کہنا ہے کہ تم گل سڑ کر اور ریزہ ریزہ ہو کر جب خاک میں مل جاؤ گے، پھر تم کواز سر نو بھلاچنگا بنا کر کھڑا کر دیا جائے گا۔ بھلا ایسی معمل بات کون قبول کر سکتا ہے۔ دو حال سے خالی نہیں۔ یا تو یہ شخص جان بوجھ کر اللہ پر جھوٹ لگاتا ہے کہ اس نے ایسی خبر دی۔ نہیں تو سودائی ہے۔ دماغ ٹھ کانے نہیں دیوانوں کی سی بے تکی باتیں کرتا ہے۔ (العیاذ باللہ )۔

۱۰ قرآن کا جواب: یعنی نه جھوٹ ہے نه جنون، البته یہ لوگ عقل و دانش اورصدق و صواب کے راستہ سے بھٹک کر بہت دور جا پڑے ہیں ۔ اور بیودہ بکواس کر کے اپنے کو آفت میں پھنسا رہے ہیں ۔ فی الحقیقت یہ بڑا عذاب ہے کہ آدمی کا دماغ اس قدر مختل ہوجائے کہ وہ غدا کے پیغمبروں کو مفتری یا مجنون کہنے لگے ۔ العیاذ باللہ ۔

اا۔ بعث بعدالموت اور قیامت کے دلائل: یعنی کیا یہ لوگ اندھے ہو گئے ہیں آسمان و زمین بھی نظر نہیں آتے ہوآگے پیچے ہر طرف نظر ڈالنے سے نظر آسکتے ہیں ان کو تو وہ بھی مانتے ہیں کہ اللہ نے بنایا ۔ پھر جس نے بنایا اسے توڑنا کیا مشکل ہے ۔ اور جو ایسے عظیم الثان اجہام کو بنا سکتا اور توڑ بچوڑ سکتا ہے اسے انسانی جسم کا بگاڑ دینا اور بنانا کیا مشکل ہو گا۔ یہ لوگ ڈرتے نہیں کہ اسی کے آسمان کے نیچے اور زمین کے اوپر رہ کر ایسے گتا غانہ کلمات زبان سے نکالیں ۔ عالانکہ غدا چاہے توابھی ان کوزمین میں دھنسا کر آسمان سے ایک ٹکڑا گرا کر نسیت و نابود کر دے اور قیامت کا چھوٹا سا نمونہ دکھلا دے۔

۱۲۔ یعنی جو بندے عقل وانصاف سے کام لے کراللہ کی طرف رجوع ہوتے ہیں، اسی آسمان وزمین میں ان کے لئے بڑی محاری نشانی موجود ہے۔ وہ اس منتظم اور پر حکمت نظام کو دیکھ کر سمجھتے ہیں کہ ضرور یہ ایک دن کسی اعلیٰ واکل نتیجہ پر پہنچنے والا ہے جس کا نام "" دارالآخرۃ"" ہے یہ تصور کر کے وہ بیش ازبیش اپنے مالک و خالق کی طرف جھکتے ہیں اور جو آسمانی و زمینی تعمتیں ان کو پہنچتی ہیں، نہ دل سے اس کے شکرگذار ہوتے ہیں ۔ ان میں سے بعض بندوں کا ذکر آگے آیا ہے ۔

وَلَقَدُ اتَيْنَا دَاؤَدَ مِنَّا فَضُلًّا لَا يَجِبَالُ أَوِّبِي مَعَهُ وَالطَّلِيرَ ۚ وَ اَلَنَّا لَهُ الْحَدِيدَ ﴿

اَنِ اعْمَلُ سٰبِغْتِ وَ قَدِّرُ فِي السَّرْدِ اللهَ بناز مِين كثاده اور اندازے سے جوڑ كزياں [١٥] اور وَاعْمَلُوا صَالِحًا لَا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ

> وَ لِسُلَيْمُنَ الرِّيْحَ غُدُوُّهَا شَهُرٌ وَّ رَوَاحُهَا شَهُرُ ۚ وَ اَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ لَ وَ مِنَ الْجِنِّ مَنُ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ " وَ مَنْ يَّزِغُ مِنْهُمُ عَنْ اَمْرِنَا نُذِقُهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيْرِ 👜

١٠ اور ہم نے دی ہے داؤد کو اپنی طرف سے برائی [۱۳] اے پہاڑو خوش آوازی سے پڑھو اسکے ساتھ اور اڑتے جانوروں کو [م] اور نرم کر دیا ہم نے اس کے

کرو تم سب کام مبلا میں ہو کچھ تم کرتے ہو دیکھتا

۱۲۔ اور مسخر کر دیا سلیان کے آگے ہوا کو صبح کی منزل اسکی ایک مهینه اور شام کی منزل ایک مهینه کی اور بها د یا ہم نے اسکے واسطے چثمہ پگھلے ہوئے تانبے کا [۱۷] اور جنوں میں کتنے لوگ تھے جو محنت کرتے اس کے سامنے اسکے رب کے حکم سے اور جوکوئی پھرے ان میں سے ہمارے مکم سے چکھائیں ہم اسکو آگ کا عذاب [١٨]

۱۷۔ حضرت سلیمان علیہ السلام کا تخت اور تا نبے کا چشمہ: حضرت سلیمانؑ کا تخت تھا جو فضا میں اڑتا، ہوا اس کو شام سے مین اور مین سے شام لے چلتی۔ اللہ تعالیٰ نے ہوا کو ان کے لئے مسخر کر دیا تھا، ایک مہینہ کی مسافت ہوا کے ذریعہ سے آدھے دن میں طے ہوتی تھی۔ سورہ ""اندبیاء"" اور سوہ نمل میں اس کا کچھ بیان گذر چکا ہے اور آگے سورہ ص میں آئے گا اور پھلے ہوئے تا نبے کا چھر ہیان گذر چکا ہے اور آگے سورہ ص میں آئے گا اور پھلے ہوئے تا نبے کا چشمہ، کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے مین کی طرف نکال دیا تھا۔ اس کو سانچوں میں ڈل کر جنات بڑے بڑنے برتن ( دیگیں اور لگن وغیرہ ) تیار کرتے تھے۔ جن میں ایک لشکر کا کھانا پکتا اور کھلایا جاتا۔

۱۸۔ جنات کا تابع ہونا: یعنی بہت سے جن جنیں دوسری جگہ شیاطین سے تعبیر فرمایا ہے معمولی قلیوں اور خدمت گاروں کی طرح ان کے کام میں لگے رہنے تھے۔ اللہ کا حکم تھاکہ سلیان کی اطاعت کریں ذرا سرکشی کی تو آگ میں پھونک دیا جائے گا۔

۱۳۔ بناتے اس کے واسطے جو کچھ پاہتا قلعے اور تصویریں اور لگن جیسے تالاب اور دیگیں چولہوں پر جمی ہوئی [۱۹] کام کروا ہے داؤد کے گھر والواحیان مان کر اور تھوڑے ہیں میرے بندوں میں احیان ماننے والے [۲۰]

۱۲۔ پھر جب مقرر کیا ہم نے اس پر موت کو مذہ بتلایا ان کو اس کا مرنا مگر کیوے نے گھن کے کھاتا رہا اس کا عصا پھر جب وہ گر پڑا معلوم کیا جنوں نے کہ اگر خبر رکھتے ہوتے غیب کی مذر ہے ذات کی تکلیف میں [۱]

10۔ تحقیق قوم سبا کو تھی ان کی بستی میں نشانی دو باغ دائے دو باغ دائے اور بائیں [۲۲] کھاؤروزی اپنے رب کی اور اس کا شکر کرو [۲۳] شہر ہے پائیزہ اور رب ہے گناہ بخشے والا [۲۳]

يَعْمَلُوْنَ لَهُ مَا يَشَآءُ مِنَ مَّحَارِيْبَ وَ تَعْمَلُوْنَ لَهُ مَا يَشَآءُ مِنَ مَّحَارِيْبَ وَ تَعُدُوْرِ تَمَاثِيْلُ وَ جِفَانٍ كَالْجَوَابِ وَ قُدُوْرٍ لِيَسِيْتٍ الْعَمَلُوَ اللَّ دَاؤَدَ شُكُرًا وَقَلِيْلُ لِي الشَّكُورُ عَي اللَّهَ كُورُ عَي اللَّهَ كُورُ عَي اللَّهُ كُورُ عَيْلُ اللَّهُ كُورُ عَي اللَّهُ كُورُ عَلَى اللَّهُ كُورُ عَيْلُ اللَّهُ كُورُ عَي اللَّهُ كُورُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ كُورُ عَلَى اللَّهُ كُورُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ كُورُ عَلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُولِي عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ع

فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهَ إِلَّا دَآبَّةُ الْاَرْضِ تَأْكُلُ مِنْسَاتَهُ مَوْتِهَ إِلَّا دَآبَّةُ الْاَرْضِ تَأْكُلُ مِنْسَاتَهُ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِنُّ اَنُ لَّو كَانُوا فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِنُّ اَنُ لَّو كَانُوا يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَبِثُوا فِي الْعَذَابِ يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَبِثُوا فِي الْعَذَابِ الْمُهِينِ الْمُهينِ الْمُهينِ الْمُهينِ

لَقَدُ كَانَ لِسَبَا فِي مَسْكَنِهِمُ ايَةُ عَنَّتُنِ عَنْ يَّعِمُ ايَةُ عَنَّتُنِ عَنْ يَّمِينٍ وَ شِمَالٍ ﴿ كُلُوا مِنْ رِّزُقِ رَبِّكُمْ عَنْ يَّمِينٍ وَ شِمَالٍ ﴿ كُلُوا مِنْ رِزُقِ رَبِّكُمْ وَ اشْكُرُوا لَهُ ﴿ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَ رَبُّ

غَفُورٌ 🖪

19۔ جنات کے کام: یعنی بڑے بڑے محل، مسجدیں اور قلع جنات تعمیر کرتے اور مجم تصویریں بناتے (جوان کی شریعت میں ممنوع نہیں ہوں گی، شریعت محدیہ نے منع کر دیا) اور تانبے کے بڑے بڑے لگن بناتے جیسے حوض یا تالاب اور دیگیں تیار کرتے جو اپنی جگہ سے ہل نہ سکتی تھیں۔ ایک ہی جگہ رکھی رہتیں۔

۲۰۔ آل داؤد علیہ السلام کوشکر کا عکم: یعنی ان عظیم الثان انعامات واحیانات کا شکر اداکرتے رہو، محض زبان سے نہیں بلکہ عمل سے وہ کام کرو جن سے حق تعالیٰ کی شکرگذاری ٹیکتی ہو۔ بات یہ ہے کہ احیان تو غدا کم و بدیش سب پر کرتا ہے لیکن پورے شکرگذار بندے بہت تصور میزات بڑھاؤ۔ یہ خطاب شکرگذار بندے بہت تصور منزات بڑھاؤ۔ یہ خطاب داؤڈ کے کنیے اور گھرانے کو ہے، کیونکہ علاوہ مستقل احیانات کے داؤڈ پر احیان من وجہ سب پر احیان ہے۔ کہتے میں کہ داؤڈ نے تام گھر والوں پر اوقات تقیم کر دیے تھے۔ دن رات کے چوبیس گھنٹوں میں کوئی وقت ایسا نہ تھا جب ان کے گھر میں کوئی شخص عبادت الہی میں مشغول نہ رہتا ہو۔

الا حضرت سلیان علیہ السلام کی وفات کا عجیب واقعہ: حضرت سلیان جنوں کے ہاتھ سے مجہ بیت المقد س کی تجدید کرار بے سے جب معلوم کیاکہ میری موت آپنی بخی بخول کو نقشہ بتا کر آپ ایک شیشہ کے مکان میں دربند کر کے عبادت الی میں مشغول ہوگئے عیما کہ آپ کی عادت تھی کہ معینوں غلوت میں رہ کر عبادت کیا کرتے تھے۔ اسی عالت میں فرشتہ نے روح قبض کر لی اور آپ کی نعش مبارک لکردی کے کے سمارے کھڑی رہی۔ کسی کو آپ کی وفات کا احماس نہ ہو سکا۔ وفات کے بعد مدت تک جن بدستور تعمیر کرتے رہے۔ جب تعمیر پوری ہو گئی جس عصا پر ٹیک لگا رہے تھے گئی کھانے سے گا۔ جب سب کو وفات کا عال معلوم ہوا۔ اس سے جنات کو خود اپنی غیب دانی کی حقیقت کھل گئی اور ان کے معتقد انسانوں کو بھی پہتہ لگ گیا گیا انہوں کی خبر ہوتی تو کیا اس معلوم ہوا۔ اس سے جنات کو خود اپنی غیب دانی کی حقیقت کھل گئی اور ان کے معتقد انسانوں کو بھی پہتہ لگ گیا کہ اگر انہیں غیب کی نجر ہوتی تو کیا اس خودی تھے ہوائی دیتے۔ حضرت سلیان کی وفات کو محول کرتے ہی کام پھوڑ دیتے۔ اس سے یہ بھی ظاہر ہوگیا کہ شاطین وغیرہ کی تشخیر کی سے جو اللے معتقد انسانوں کو بھی ہو گئی ہوائی کے تو میں بھی قائم رکھ سکتا ہوئی کہ سکتان کو زندگی میں جو انعامات ہوئے تھے یہ اس کی حقیل ہوئی کہ موت کے بعد ایک لاش کے جو میں ایک بعض منسب اور شکر گذار بندوں کا ذکر تھا۔ آگے ایک معرض و ناسیاس تو میں بھی مالی کو بعد کفر و ناسیاس تی معرض و ناسیاس تو میں کہ کئی کیا جاتا ہے جو برے عیش و رفاہیت اور خوش عالی و فارخ البالی کے بعد کفر و ناسیاس کی سرا میں تباہ کی گئی۔ یہ قوم یہ کئی کی دولت منداور ذی اقدار قوم تھی جو صدیوں تک بڑے وابلال سے ملک پر عکومت کرتی رہی۔ ان ہی میں ایک یہ کئی کیا کہ دیکھر و ماسیا تک کئی دولت مندان و کو تھی ہو صدیوں تک بڑے وہ وہ طال سے ملک پر عکومت کرتی رہی۔ ان ہی میں ایک کئی کین کی کئی دور ان کی میں ایک کئی دور کیا گئی دور کی ادان ہی میں ایک کئی دور کی دورات مندان کی تو مور کیا گئی دور کیا گئی دور کی اقدار قوم تھی جو صدی کئی ہو مدیوں کو دیت میں ایک کئی دورات مندان کی دور کی دورات میں کئی دورات کیا دور کئی دورات کیا کئی دورات کیا کہ کئی دورات کیا کئی دورات کیا کئی دورات کیا کہ کئی دورات کیا کئی دورات کیا کئی دورات کئ

وہ ملکہ تھی (بلقیں ) جس کا حضرت سلیان کی بارگاہ میں عاضر ہونا سورہ ""نمل"" میں گذر چکا ہے۔ شایدیماں سلیانؑ کے بعد ""سبا"" کا ذکر اس مناسبت سے بھی ہوا ہو۔

۲۲۔ قوم سائے دوباغ: یعنی باغوں کے دو طویل سلیلے دا ہنے اور بائیں میلوں تک چلے گئے تھے۔ اگر سمجھتے تو خدا کی رحمت و قدرت کی بیہ ہی نشانی ایان لانے اور شکرگذار بننے کے لئے کافی تھی۔

۲۳۔ گویا وہ نشانی زبان حال سے کہہ رہی تھی کہ اپنے رب کی دی ہوئی تعمتوں سے بہرہ اندوز ہواور اس منعم حقیقی کا شکر اداکرو۔ کفر و عصیان اختیار کر کے ناشکر مت بنو۔ یا جیسا کہ بعض سلف کا قول ہے انبیاء کی زبانی اللہ تعالیٰ نے یہ ہدایت فرمائی ہوگی کہتے ہیں تیرہ نبی اس قوم کی طرف بھیجے گئے۔ اگر یہ صبیح ہے تو حضرت میٹے سے پہلے آئے ہوں گے اور ان کے وارث بعد کو بھی اس قوم کی بربادی کے وقت تک سمجھاتے رہے ہوں گے۔ واللہ اعلم۔

۲۲۔ قوم ساکی عارتیں اور پانی کے بند۔ "مصنف "ارض القران " "سا" کی عارتوں کا ذکر کرتے ہوئے لکھتا ہے "اسی سلسلہ عارات میں ایک چیز بندِ آب ہے جس کو عرب حجاز " سد" اور عرب یمن " عرم " کہتے ہیں۔ عرب کے ملک میں کوئی دائمی دریا نہیں ۔ پانی پہاڑوں سے بہہ کر ریگتانوں میں ختک اور ضائع ہو جاتا ہے۔ زراعت کے مصرف میں نہیں آتا۔ " سبا" مختلف مناسب موقعوں پر پہاڑوں اور وادیوں کے بہتے میں بڑے بند باندھ دیتے تھے کہ پانی رک جائے اور بقدر ضرورت زراعت کے کام میں آئے۔ مملکت " سبا" میں اس طرح کے سینکروں بند تھے۔

سد مآرب: ان میں سب سے زیادہ مشہور "سد مارب" ہے جو ان کے دارا کھومت "مارب" میں واقع تھا۔ شہر مارب کے جو بین داہنے بائیں دو پہاڑ میں جن کا نام کوہ ابلق ہے۔ سبا نے ان دو پہاڑوں کے بیج میں تقریبا ایک موبیا ایک سوسائی کی تعمیر کی تھی۔ یہ بند تقریبا ایک سوسائی فٹ لمبی اور پی س فٹ پوڑی ایک دیوار ہے۔ اس کا اکثر حصہ تو اب افتادہ ہے تاہم ایک ثلث دیوار اب بھی باقی ہے "ارانڈ" ایک یورپین سیاح نے اس کے موبودہ عالات پر ایک مضمون فرنج ایشانک سوسائی کے جرئل میں لکھا ہے اور اس کا موبودہ نقشہ نمایت عمدگی سے تیار کیا ہے۔ اس دیوار پر جا بجا کتبات میں وہ بھی پوھ گئے۔ کے جرئل میں لکھا ہے اور اس کا موبودہ نقشہ نمایت عمدگی سے تیار کیا ہے۔ اس دیوار پر جا بجا کتبات میں وہ بھی پوھ گئے۔ اس سد میں اوپر ینچ بہت سی کھڑکیاں تھیں جو حب ضرورت کھولی اور بند کی جا سکتی تھیں۔ ""سد" کے دائیں بائیں مشرق و مغرب میں دو بڑے برے دروازے تھے جن سے پانی تقیم ہو کر چپ و راست کی زمینوں کو سیراب کرتا تھا۔ اس نظام آب رسانی سے چپ و راست دونوں جانب اس ریکتانی اور شور ملک کے اندر تین سومربع میل میں سینکروں کوس تک بہشت زار رسانی سے چپ و راست دونوں جانب اس ریکتانی اور شور ملک کے اندر تین سومربع میل میں سینکروں کوس تک بہشت زار سازی سے چپ و راست دونوں جانب اس ریکتانی اور خو ببودار درخت تھے۔ قرآن کر یم جَنَّ بینِ عَنَ یَّ جِیتِ وَ شِمَالِ کہ کر ان تیار ہوگئی تھی جس میں انواع واقیام کے میوے اور خو شبودار درخت تھے۔ قرآن کر یم جَنَّ بینِ عَنَ یَّ جِیتِ وَ شِمَالِ کہ کر ان

ہی باغوں کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ یوبانی مورخ "اگا تھرشیڈس" بو ۱۳۵ ق م میں "با" کا معاصر تھا بیان کرتا ہے۔ "باعرب

کے سرسبز و آباد حصہ میں رہتے میں جہاں بہت اچھے ایکھے بیشار میوے ہوتے میں۔ دریا کے کنا ہے بوزمین ہے اس میں منات نوبھورت درخت ہوتے ہیں۔ اندرون ملک میں بخورات، دار پینی اور پھوارے کے منایت بلند درخوں کے گئبان بخگل میں اور ان درخوں سے منایت شیری نوشبو پھیلا کرتی ہے درخوں کی اقسام کی گئرت و تنوع کے سبب سے ہر قسم کا نام و وصف منکل ہے۔ بو نوشبو اس میں سے اڑتی ہے وہ بہت کی نوشبو سے کم منہیں اور جس کی تعریف لفظوں میں ادا نہیں ہو سکتی۔ بو اشخاص زمین سے دور سامل سے گذرتے میں، وہ بھی جب سامل کی طرف سے ہوا چلتی ہے تو اس نوشبو سے گئوظ ہوتے ہیں۔ وہ گیا آئھیات کا لطف اٹھاتے ہیں۔ اور یہ تشہیہ بھی اس کی قوت و لطافت کے مقابل میں ناقص ہے "۔ آر ٹی میڈروس بو دور گیا آئھیات کا لطف اٹھات ہے۔ "ساکا کا بادشاہ اور اس کا ایوان "مارب" میں ہے بو ایک پر اٹھار پہاڑ پر عیش و مسرت (زنانہ نوشالی) میں واقع ہے " ۔ غرض باعتبار سرسبزی ، نوشالی، سامان عیش اور اعتدال آب و ہوا کے "مارب" اس کا مصداق تھا۔ بہلڈ کھ طیق ہوڈ گی تواللہ بھوڈ گی چوڈ کی باتوں پر ایسا سخت نہیں پکرتا اپنی مہربانی سے معاف فرما دے گا۔ اس کی نعمتوں بشیت کچھ تقسیرہ و بائے گی تواللہ بھوڈ گی بچوڈ کی باتوں پر ایسا سخت نہیں پکرتا اپنی مہربانی سے معاف فرما دے گا۔ اس کی نعمتوں بشیت کچھ تقسیرہ و بائے گی تواللہ بھوڈ گی بورٹی باتوں پر ایسا سخت نہیں پکرتا اپنی مہربانی سے معاف فرما دے گا۔ اس کی نعمتوں کو کھوٹ کس سے ادا ہو سکتا ہے۔

فَاعُرَضُوا فَارُسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَ فَاعُرَضُوا فَارُسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَ بَدَّلُنْهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أَكُلٍ خَمْطٍ وَّ اَثُلٍ وَشَيْءٍ مِّنْ سِدْرٍ قَلِيْلٍ عَلَيْ اللهِ مَنْ سِدْرٍ قَلِيْلٍ عَلَيْ اللهِ اللهَ عَمْطُ وَ اَثُلٍ وَشَيْءٍ مِّنْ سِدْرٍ قَلِيْلٍ عَلَيْ اللهَ اللهَ اللهُ ال

ذَلِكَ جَزَيْنُهُمْ بِمَا كَفَرُوْا وَهَلَ نُجْزِئَ اللَّهُمُ بِمَا كَفَرُوْا وَهَلَ نُجْزِئَ اللَّالُكَفُورَ عَ

11۔ سو دھیان میں مذ لائے مچھر چھوڑ دیا ہم نے ان پر ایک نالا زور کا اور دیے ہم نے انکو بدلے میں ان دو باغوں کے دواور باغ جن میں کچھ میوہ کسیلا تھا اور جھاؤاور کچھ ببر تھوڑے سے [۲۵]

۱۷۔ یہ بدلا دیا ہم نے ان کواس پر کہ ناشکری کی اور ہم یہ بدلا اس کو دیتے ہیں جو ناشکر ہو[۲۱]

۲۵۔ سیل عرم کا واقعہ: یعنی نصیحوں کو خاطر میں نہ لائے اور منعم حقیقی کی شکر گذاری سے منہ موڑے رہے۔ تب ہم نے پانی کا عذاب بھیج دیا۔ وہ بند ٹوٹا تام باغات اور زمینیں غرقاب ہو گئیں اور ان اعلیٰ درجہ کے نفیس میووں اور پیلوں کی جگہ نکمے درخت اور جھاڑ جھنکاڑ رہ گئے جہاں انگور، چھوارے اور قسم قسم کی نعمتیں پیدا ہوتی تھیں اب وہاں پیلو، جھاؤ، کسیلے اور بدمزہ میمل والے

درختوں کے سوانچھ نہ تھا۔ جن میں بہترین چیز تھوڑی سے بھوٹیریوں کو سمجھ لو۔ یہ واقعہ حضرت میخ اور نبی کریم اللّی اللّی اس بند کے عمد کا ہے۔ محققین آثار قدیمہ کو ابرہۃ الا شرم کے زمانہ کا ایک بہت بڑا کتبہ سدعرم کی بقیہ دیوار پر ملا ہے اس میں اس بند کے لوٹے کا ذکر ہے۔ مگریہ غالباس واقعہ کے بعد ہوا جس کا ذکر قرآن میں ہے۔ واللہ اعلم ۔ صفرت ثاہ صاحب لکھے میں " جب اللہ نے چاہا عذاب بیسے گھونس پیدا ہوئی اس پانی کے بند میں اس کی جڑ کرید ڈالی، ایک بار پانی نے زور کیا، بند کو توڑ ڈالا۔ وہ پانی عذاب کا تھا جس زمین پر پھر گیا کام سے جاتی رہی کھتے میں کہ بند لوٹے کی پیشینگوئی ایک کا بن نے کی تھی اس پر بہت لوگ وطن چھوڑ کر ادھر ادھر چلے گئے، جو باتی رہی کھتے میں کہ بند لوٹے کی پیشینگوئی ایک کا بن نے کی تھی اس پر بہت لوگ وطن چھوڑ کر ادھر ادھر چلے گئے، جو باتی رہے انہیں ان با خوں کے بدلہ یہ نکمی اور کڑوی کسیلی چیزیں ملیں، واللہ تعالی اعلم۔

۱۲۰۔ ایسی سخت سزا بڑے ناشکروں کو دیجاتی ہے ۔ کفر سے بڑھ کر کیا ناشکری ہوگی۔ صورہ "نمل" میں گذر چکا وَ جَدَدُتُھا وَ قَوْ مَهَا یَسْجُدُوْ نَ لِلشَّمْسِ مِنْ دُوْ نِ اللّهِ النِ (نمل رکوع می) بظاہر اس قیم کا شرک اس قوم میں بلقیں کے بعد بھی باتی رہا ہوگا۔

باتی رہا ہوگا۔

وَ جَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَ بَيْنَ الْقُرَى الَّتِي بْرَكْنَا فِيهَا السَّيْرَ لَّ فِيهَا السَّيْرَ لَّ فِيهَا السَّيْرَ لَّ سِيرُوا فِيهَا السَّيْرَ لَّ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِيَ وَ اَيَّامًا المِنِينَ 
هِ مِيرُوا فِيهَا لَيَالِيَ وَ اَيَّامًا المِنِينَ هِ

فَقَالُوا رَبَّنَا بِعِدُ بَيْنَ اَسْفَارِنَا وَ ظَلَمُوَّا اَنْفُسَهُمُ فَجَعَلُنْهُمُ اَحَادِیْتَ وَ مَزَّقُنْهُمُ اَنْفُسَهُمُ فَجَعَلُنْهُمُ اَحَادِیْتَ وَ مَزَّقُنْهُمُ كُلُّ مُمَزَّقٍ اللَّهُ فَالْمُلَایْتِ لِکُلِّ صَبَّارٍ کُلُّ مُمَزَّقٍ اللَّهُ فَا ذَٰلِكَ لَایْتِ لِکُلِّ صَبَّارٍ شَکُوْر شَ

۱۸۔ اور رکھی تھیں ہم نے ان میں اور ان بستیوں میں ہماں ہم نے برکت رکھی ہے ایسی بستیاں جو راہ پر نظر آتی تھیں اور منزلیں مقرر کر دیں ہم نے ان میں آنے جانے کی مچھرو ان میں راتوں کو اور دنوں کو امن سے [۲۷]

19۔ پھر کھنے لگے اے رب دراز کر دے ہمارے سفروں کو [۲۸] اور آپ اپنا براکیا پھر کر ڈالا ہم نے انکو کھانیاں اور کر ڈالا چیر کر ٹکڑے ٹکڑے [۲۹] اس میں پتے کی باتیں میں ہر صبر کرنے والے شکر گذار کو [۳۰]

۲۷۔ برکت والی بستیاں: برکت والی بستیاں ملک شام کی میں یعنی ان کے ملک سے شام تک راستے مامون تھے۔ سرک کے کنارے کنارے دیمات کا سلسلہ ایسے اندازے اور تناسب سے چلا گیا تھاکہ مسافر کو ہر منزل پر کھانا، پانی اور آرام کرنے کا موقع ملتا تھا۔ آبادیوں کے قریب ہونے اور جلد جلد نظر آنے سے مسافر کا جی نہیں گھبراتا تھا، نہ چوروں ڈاکوؤں کا خوف تھا۔ سفر کیا تھا

ایک طرح کی سیر تھی۔ مصنف ارض القرآن لکھتا ہے۔

قوم سباکی دولت و ثروت: سباکی دولت و ثروت کی اساس صرف تجارت تھی۔ یمن ایک طرف سواحل ہندوستان کے مقابل واقع ہے اور دوسری طرف سواحل افریقہ کے ۔ سون، بدیش قیمت چھر، مسالہ، نوشبوئیں، ہاتھی دانت، یہ چیزیں عبش اور ہندوستان سے مطیک یمن آگر اترتی تھیں، وہاں سے سبا او نول پر لاد کر بحر احمر کے کنارے خشکی خشکی حجاز سے گذر کو شام و مصر لاتے تھے۔ قرآن مجید نے اس راستہ کو "امام مہین" (کھلا راستہ) اور اسی سفر کا نام ""رحلة الثناء والصیف" رکھا ہے جس کو قریش نے جاری کیا تھا۔ ان تجارتی کاروانوں کی آمدورفت کے سبب یمن سے شام تک آبادیوں کی ایک قطار قائم تھی جہاں بے خوف و خطر سفر ہو سکتا تھا۔ "یونانی مورخ ارو ستمنسل ۱۹۸ ق م میں بیان کرتا ہے کہ ""حضر موت" سے سبا کے ملک تک چالیس روز کا راستہ ہو سکتا تھا۔ "یونانی مورخ ارو ستمنسل ۱۹۸ ق م میں بیان کرتا ہے کہ ""حضر موت" سے سبا کے ملک تک چالیس روز کا راستہ ہو سکتا تھا۔ "ور معین سے موداگر ستردن میں ایلہ (عقبہ) پہنچتے ہیں۔

۲۸۔ اہل سباکی احمقانہ در نواست: زبان عال سے کہا ہو گا اور ممکن ہے زبان قال سے کہنے لگے ہوں کہ اے اللہ! اس طرح سفر کا لطف نہیں آیا۔ منزلیں دور ہوں، آس پاس آبادیاں نہ ملیں، بھوک پیاس ستائے، تب سفر کا مزہ ہے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں آرام میں مستی آئی لگے تکلیف مانگئے کہ جیسے اور ملکوں کی خبر سنتے ہیں سفروں میں پانی نہیں ملتا، آبادی نہیں ملتی، ویسا ہم کو بھی ہو۔ یہ بڑی ناشکری ہوئی، جیسے بنی اسرائیل نے من وسلوی سے اکتاکر لہن وپیاز طلب کی تھی۔

79۔ سائی تمذن کا زوال اور عذاب: یعنی ہم نے شیرازہ بھیر دیا اور ان کو پارہ پارہ کر ڈالا۔ اکثر خاندان ادھر ادھر منتشر ہوگئے کوئی ایک طرف کوئی دوسری طرف نکل گیا۔ آبادیوں کا نام و نشان حرف غلط کی طرح مٹ گئے۔ اب ان کی صرف کھانیاں باقی رہ گئیں کہ لوگ سنیں اور عبرت پکڑیں۔ ان کا وہ عظیم الثان تمدن اور شان و شکوہ سب خاک میں مل گیا۔ صاحب "ارض القرآن" ان کے زوال و سقوط کی توجیہ اس طرح کرتا ہے کہ یونانیوں اور رومیوں نے مصر و شام پر قبضہ پاکر ہندوستان و افریقہ کی تجارت کو بری راستہ سے بحری راستہ کی طرف منتقل کر دیا اور خام مال کشیوں کے ذریعہ سے بحراحمر کی راہ مصر و شام کے مواصل پر اتر نے لگا۔ اس طربی سفر نے مین سے شام تک خاک اڑا دی اور سبا کی نوآبادیاں تباہ ہوکر رہ گئیں "۔ مصنف موصوف نے یہ توجیہ مولر کی تحریر سے اخذ کی ہے۔ مکن ہے تباہی اور انتثار کا ایک ظاہری سبب یہ بھی ہو۔ مگر اس پر حصر کر دینا صیح نہیں۔ میں توجہ بھی ہو۔ مگر اس پر حصر کر دینا صیح نہیں۔ بست قوم سبا کا عال عبرتناک ہے: یعنی ان عالات کو من کر چا بیئے عظمند عبرت عاصل کریں۔ جب اللہ فراخی اور عیش دے خوب بھی ہو۔ مگر اس کریں۔ جب اللہ فراخی اور عیش دے خوب

وَ لَقَدُ صَدَّقَ عَلَيْهِمُ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ فَاتَّبَعُوْهُ إِلَّا فَرِيْقًا مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ عَ

وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِمُ مِّنْ سُلُطْنِ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يُّؤُمِنُ بِالْآخِرَةِ مِمَّنَ هُوَ مِنْهَا فِي ﴿ شَكِّ وَرَبُّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِينُظ ﴿ قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِّنُ دُوْنِ اللَّهِ ۚ لَا يَمُلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمْوٰتِ وَلَا فِي الْاَرْضِ وَ مَا لَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شِرَكٍ وَّمَا لَهُ مِنْهُمْ مِنْ ظَهِيْرِ 🗃

۲۰۔ اور پچ کر دکھلائی ان پر ابلیں نے اپنی اُلکل پھر اسی کی راہ چلے مگر تھوڑے سے ایان دار [۳]

۲۱۔ اور اس کا ان پر کچھ زور بنہ تھا مگر اتنے واسطے کہ معلوم کر لیں ہم اسکو جو یقین لاتا ہے آخرت پر جدا کر کے اس سے جو رہتا ہے آخرت کی طرف سے دھوکہ میں اور تیرارب ہر چیزیر نگہان ہے [۳۳]

۲۲۔ تو کمہ ریکارو ان کو جن کو گان کرتے ہو سوائے اللہ کے [۳۳] وہ مالک نہیں ایک ذرہ بھر کے آسمانوں میں اور نہ زمین میں اور نہ ان کا ان دونوں میں کچھ ساجھا اور بنہ ان میں کوئی اس کا مدد گار

الد زوال کا سبب شیطان کا اتباع تھا: پہلے دن ابلیں نے تخمینہ کر کے کہا تھا لاَ حُتَنِکَنَّ ذُرِّ یَّتَهُ اللَّ قَلِیلًا (اسراء رَوَع،) اور ثُمَّ لَا تِيَنَّهُمْ مِّنُ اَبَيْنِ اَيْدِيْهِمْ وَ مِنْ خَلْفِهِمْ وَ عَنْ اَيْمَانِهِمْ وَ عَنْ شَمَآ بِلِهِمْ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِيْنَ (اعراف ركوع) وليه بى لكله ـ

۳۲۔ شیطان کو بہکانے کے علاوہ کوئی قدرت نہیں: یعنی شیطان کو یہ قدرت نہ تھی کہ لاٹھی لے کر ان کو زبر دستی راہ حق سے روک دیتا۔ ہاں برکاتا پھسلاتا ہے اور اتنی قدرت بھی اس لئے دی گئی کہ بندوں کا امتحان وابتلاء منظور تھا، دیکھیں کون آخرت پر یقین کر کے خدا کو یاد رکھتا ہے اور کون دنیا میں میھنس کر انجام سے غافل ہو جاتا اور بیوقوف بن کرشک یا دھوکہ میں پڑ جاتا ہے۔ اللہ کی حکمت کا مقتضا ہی یہ تھاکہ دنیا میں انسان کے لئے دونوں طرف جانے کے راستے کثادہ رکھیں۔ جیساکہ پہلے کئی جگہ اس کی تقریر ہو چکی ہے۔ ایسا نہیں کہ (معاذاللہ) خدا کو خبر یہ ہو۔ بیخبری میں شیطان کسی بندے کواچک لیجائے۔ خوب سمجھ لوکہ ہر چیزاللہ کی نگاہ میں ہے اور تمام اتوال و شئون کی دیکھ بھال وہ ہی ہمہ وقت کرتا ہے جس کو جتنی آزادی دے رکھی ہے وہ عجز و سفہ سے نہیں، حکمت ومصلحت کی بناء پر ہے۔

۳۳۔ مشرکین مکہ کو تنبیہ: یمال سے مشرکین مکہ کو خطاب ہے جنگی تنبیہ کے لئے ""سبا"" کا قصہ سنایا تھا۔ یعنی اللہ کے سواجن چیزوں پر تم کو خدائی گان ہے ذراکسی آڑے وقت میں ان کو پکارو تو سہی دیجھیں وہ کیا کام آتے ہیں ؟

۲۳۔ اور کام نہیں آتی سفارش اس کے پاس مگر اس کو کہ جب کہ جس کے واسطے حکم کر دے [۲۳] یماں تک کہ جب گھبراہٹ دور ہو جائے ان کے دل سے کمیں کیا فرمایا تم واجبی ہے اور وہی ہمارے رب نے وہ کمیں فرمایا جو واجبی ہے اور وہی ہے سب سے اور بڑا [۲۵]

۲۷۔ تو کمہ کون روزی دیتا ہے تم کو آسمان سے اور زمیں سے بتلا دے کہ اللہ [۲۶] اور یا ہم یا تم بیشک ہدایت پر میں یا پڑے میں گمراہی میں صریح[۲۰] وَ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَةَ إِلَّا لِمَنُ اَذِنَ لَهُ حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَنْ قُلُو بِهِمُ قَالُو ا مَاذَا لَا لَهُ حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَنْ قُلُو بِهِمُ قَالُو ا مَاذَا لَا قَالَ رَبُّكُمُ لَا قَالُوا الْحَقَّ وَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ 
قَالُوا الْحَقَّ وَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ 
الْكَبِيرُ 
الْكَبِيرُ 
الْكَبِيرُ 
الْكَبِيرُ اللهَ الْحَقَ الْمَا الْحَقَ الْعَلِيُّ اللهُ اللهُ اللهُ الْعَلِيْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

قُلْ مَنْ يَّرُزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَٰوْتِ وَ الْأَرْضِ لَ قُلْ مَنْ يَّرُزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَٰوْتِ وَ الْأَرْضِ قَ قُلِ اللَّهُ لَا وَ إِنَّا كُمْ لَعَلَى هُدًى اَوْ فِي ضَلْلِ مُّبِينٍ عَيْ ضَلْلِ مُّبِينٍ عَيْ

۱۳۷ یعنی یہ مسکین کیا کام آتے جنہیں آسمان و زمین میں نہ ایک ذرہ کا مستقل اختیار ہے (بلکہ بتوں کو تو غیر مستقل بھی نہیں) نہ آسمان و زمین میں ان کی کچھ شرکت نہ خدا کو کسی کام میں مدد کی ضرورت، جو یہ اس کے معین و مدد گار بن کر ہی کچھ حقوق جلاتے۔ اس کی بارگاہ تو وہ ہے جمال بڑے بڑے مقربین کی یہ بھی طاقت نہیں کہ بدون اذن ورضاء کے کسی کی نسبت ایک حرف سفارش ہی زبان سے زکال سکیں۔ انبیاء و اولیاء اور ملائکۃ اللہ کی شفاعت بھی صرف انہی کے حق میں نافع ہوگی جن کے لئے ادھرسے سفارش کا حکم مل جائے۔

۳۵۔ ملائکہ پراللہ کی ہیبت و عظمت کا اثر: یہ فرشتوں کا عال فرمایا جو ہمہ وقت اس بارگاہ کے عاضر باش ہیں۔ جب اوپر سے اللہ کا علم اترتا ہے الیہی آواز آتی ہے جینے صاف چکنے چھر پر زنجیر کھینچی جائے۔ (شاید اتصال و بساطت کو قریب الی الفہم کرنے کے لئے یہ تشبیہ دی گئی) فرشتے دہشت اور نوف ورعب سے تھرا جاتے ہیں اور تبیج کرتے ہوئے سجدہ میں گر پڑتے ہیں۔ جب یہ عالت رفع ہوکر دل کو تسکین ہوئی اور کلام اتر چکا۔ ایک دوسرے سے پوچھتے ہیں کیا حکم ہوا۔ اوپر والے فرشتے نیچے والوں کو درجہ بدرجہ بتلاتے ہیں کہ جواللہ کی حکمت کے موافق ہے اور آگے سے قاعدہ معلوم ہے وہ ہی حکم ہوا۔ ظاہر ہے وہاں معقول اور واجی بات کے سواکیا چیز ہو سکتی ہے لیں جس کے علو و عظمت کی یہ کیفت ہوکہ حکم دے تو مقربین کا مارے ہیںت و جلال کے واجبی بات کے سواکیا چیز ہو سکتی ہے لیں جس کے علو و عظمت کی یہ کیفت ہوکہ حکم دے تو مقربین کا مارے ہیںت و جلال کے

یہ عال ہو جائے وہاں کس کی ہمت ہے کہ از نود سعی و سفار ش کے لئے کھڑا ہو جائے (تنبیہ) آیت کی اور تفسیریں بھی کی گئی میں جن کی نسبت عافظ ابن حجر مسلط میں ""وجمیع ذلک مخالف لہذا الحدیث الصیح (الذی فی البخاری) ولاعادیث کثیرۃ تویدہ (فتح الباری ۱۳ساری ۳۱۔۳۸۱)""۔

۳۹۔ یعنی آسمان و زمین سے روزی کے سامان بہم پہنچانا صرف اللہ کے قبضہ میں ہے اس کا اقرار مشرکین بھی کرتے تھے لہذا آپ بتلا دیں کہ بیہ تم کو بھی مسلم ہے۔ پھرالوہیت میں دوسرے شریک کہاں سے ہوگئے۔

۳۰۔ کفار کی غلطی پر تنبیہ کا ایک حکیانہ انداز یعنی دونوں فرقے تو پچ نہیں کہتے (ورنہ ابتماع نقیضین لازم آ جائے) یقینا دونوں میں ایک سچا اور ایک جھوٹا ہے تولازم ہے کہ سوچو اور غور کر کے پچی بات قبول کرو۔ اس میں ان کا جواب ہے جو بعض لوگ کہہ دیتے ہیں کہ میاں! دونوں فرقے ہمیثہ سے چلے آئے ہیں کیا ضرور ہے جھگڑنا۔ سوبتلا دیا کہ ایک یقینا خطار کار اور گمراہ ہے۔ باقی تعیین نہ کرنے میں حکیانہ حن خطاب ہے۔ یعنی لوہم اپنی طرف سے کچھ نہیں کہتے۔ بہرمال ایک تو یقینا غلطی پر ہوگا۔ اب اوپر کے دلائل سنکر تم ہی خود فیصلہ کر لوکہ کون غلطی پر ہے گویا مخالف کو زمی سے بات کر کے اپنے نفس میں غور کرنے کا موقع دیا

قُلَ لَّا تُسْئِلُونَ عَمَّا اَجْرَمْنَا وَلَا نُسْئِلُ فَيَا وَلَا نُسْئِلُ عَمَّا تَعُمَلُونَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمُ لُونَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ فَعَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُونَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمُ لُونَ عَلَيْكُمُ لُكُونَ عَلَيْكُمُ لَكُونَ عَلَيْكُمُ لَكُونَ عَلَيْكُمُ لَكُونَ عَلَيْكُمُ لِكُونَ عَلَيْ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُمُ لِلْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عُلِي عُلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عُلِي عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ

قُلُ يَجْمَعُ بَيُنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيُنَنَا وَلَّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيُنَنَا وِالْحَقِّ الْعَلِيمُ ﴿

قُلُ اَرُونِيَ الَّذِيْنَ اَلْحَقْتُمُ بِهِ شُرَكَاءَ كَلَّا ﴿ بَلْ هُوَ اللّٰهُ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ﴿

وَمَا آرُسَلُنٰكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَّ نَذِيرًا وَّلٰكِنَّ آكُثَرَ النَّاسِ لَا يَعُلَمُونَ ﴿

۲۵۔ توکہ تم سے پوچھ نہ ہوگی اسکی جو ہم نے گناہ کیا اور ہم سے پوچھ نہ ہوگی اسکی جو تم کرتے ہو

۲۹۔ تو کہہ جمع کرے گا ہم سب کو رب ہمارا پھر فیصلہ کرے گا ہم میں انصاف کا اور وہی ہے قصہ چکانے والا سب کچھ جاننے والا [۲۸]

۲۷۔ تو کہہ مجھ کو دکھلاؤ تو سمی جن کو اس سے ملاتے ہو ساجھی قرار دے کر [۴۹] کوئی نہیں وہی اللہ ہے زبردست حکمتوں والا [۴۶]

۲۸۔ اور تجھ کو جو ہم نے بھیجا سو سارے لوگوں کے واسطے خوشی اور ڈر سنانے کو لیکن بہت لوگ نہیں سمجھتے [۳]

# وَ يَقُولُونَ مَنَّى هٰذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمُ اللَّهِ عِدِهِ الرَّمْ عِيهِ وَعَدُهُ الرَّمْ عِي اللَّهِ ال

طدِقِينَ 🛅

۳۰ ـ تو که همارے لیے وعدہ ہے ایک دن کا مذہ دیر کرو گے اس سے ایک گھڑی مذہبلدی [۳۳]

قُلُ لَّكُمْ مِّيْعَادُ يَوْمِ لَّا تَسْتَأْخِرُونَ عَنْهُ وَ مَا لَكُمْ مِّيْعَادُ يَوْمِ لَّا تَسْتَأْخِرُونَ عَنْهُ وَ اللَّا لَسْتَقُدِمُونَ اللَّا اللَّا لَسْتَقُدِمُونَ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا لَسُتَقُدِمُونَ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالَمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَا

۳۸۔ ہر شخص اپنے عمل کا ذمہ دار ہے۔ یعنی ہرایک کو اپنی عاقبت کی فکر کرنی چاہئے۔ کوئی شخص دوسرے کے قصور اور غلطی کا جوابدہ نہ ہوگا۔ اگر اتنی صاف باتیں سننے کے بعد بھی تم اپنی حالت میں غور کرنے کے لئے تیار نہیں تو یاد رکھو ہم حجت تمام کر چکے۔ اور کلمہ حق پہنچا چکے۔ اب تم اپنے اعمال کے خود جوابدہ ہوگے۔ ہم پر کوئی ذمہ داری عائد نہیں ہوتی۔ نہ ایسی حالت میں ہمارا تمہارا کوئی واسطہ۔ خدا کے یمال حاضر ہونے کے لئے ہرایک اپنی اپنی فکر کر رکھے۔ وہ سب کو اکھا کر کے کے شمیک مشیک انساف کا فیصلہ کر دے گا۔

۳۹۔ یعنی ذرا سامنے توکروکون سی ہستی ہے جواس کی غدائی میں ساجھار کھتی؟ ہم بھی تو دیکھیں کہ اس کے کیا کچھ اختیارات میں۔ کیا ان پتھرکی بیجان اور خود تراشیدہ مورتوں کو پیش کروگے۔

ہم۔ یعنی ہرگزتم ایسی کوئی ہتی پیش نہیں کر سکتے۔ وہ تواکیلا ایک ہی خدا ہے جوزبر دست، غالب وقاہراوراعلیٰ درجہ کی حکمت و دانائی رکھنے والا ہے۔ سب اس کے سامنے مغلوب و مقبور میں ۔

الا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت تمام انسانوں کیلئے ہے: یہ توحید کے ساتھ رسالت کا ذکر کر دیا۔ یعنی آپ کا فرض اور آپ کی بعثت کی غرض یہ ہی ہے کہ نہ صرف عرب کو بلکہ تمام دنیا کے لوگوں کو ان کے نیک و بدسے آگاہ کر دیں سوکر دیا۔ جو نہیں سمجھتے وہ جانیں ۔ سمجھدار آدمی تواپنے نفع و نقصان کو چ کر آپ کی بات کو ضرور مانیں گے۔ ہاں دنیا میں کثرت جاہلوں اور ناسمجھوں کی ہے۔ ان کے دماغوں میں کماں گنجائش ہے کہ کارآمد باتوں کی قدر کریں۔

۲۲ یعنی جس گھڑی سے ڈراتے ہو وہ کب آئے گی۔ اگر سچے ہو تو جلدی لا کر دکھلا دو۔

۳۷۔ قیامت اپنے وقت پر آئے گی: یعنی گھبراؤ نہیں جس دن کا وعدہ ہے ضرور آکر رہے گا۔ جب آئے گا توایک منٹ کی ملت نہ ملک نے جلدی مجانے کے بجائے اس کی ضرورت ہے کہ اس وقت کے آنے سے پہلے کچھ تیاری کر رکھو۔

وَ قَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَنُ نُّؤُمِنَ بِهٰذَا الْقُرُانِ وَلَا بِالَّذِئ بَيْنَ يَدَيْهِ وَلَوْ تَرَى إِذِ الْقُرُانِ وَلَا بِالَّذِئ بَيْنَ يَدَيْهِ وَلَوْ تَرَى إِذِ الظِّلِمُونَ مَوْقُونُ فُونَ عِنْدَ رَبِّهِم عَلَى يَرْجِعُ الظِّلِمُونَ مَوْقُونُ فُونَ عِنْدَ رَبِّهِم عَلَى يَرْجِعُ الظَّلِمُونَ مَوْقُولُ الَّذِيْنَ بَعْضِ الْقُولَ عَنْدَ رَبِّهِم عَلَى اللَّذِيْنَ بَعْضِ الْقُولَ عَنْدَ رَبِّهِم عَلَى اللَّذِيْنَ السَّنَكُم وَ اللَّذِيْنَ السَّنَكُم وَ اللَّذِيْنَ السَّنَكُم وَ اللَّذِيْنَ السَّنَكُم وَ اللَّولَ اللَّذِيْنَ السَّنَكُم وَ اللَّولَ اللَّذِيْنَ السَّنَكُم وَ اللَّولَ اللَّذِيْنَ السَّنَكُم وَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّه اللَّذِيْنَ السَّنَكُم وَ اللَّولَ اللَّذِيْنَ السَّنَكُم وَ اللَّولَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّه اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلَّهُ اللَّهُ اللللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

قَالَ الَّذِيْنَ اسْتَكُمُرُوْ الِلَّذِيْنَ اسْتُضْعِفُوَّ ا اَنَحُنُ صَدَدُنْكُمْ عَنِ الْهُدَى بَعْدَ إِذُ جَآءَكُمْ بَلْ كُنْتُمْ مُّجْرِمِیْنَ ﷺ

الا۔ اور کھنے لگے منکر ہم ہر گرنہ مانیں گے اس قرآن کو اور نہ اس سے اگلے کو [۴۴] اور کھی تو دیکھے جبکہ گہنگار کھڑے کے جائیں اپنے رب کے پاس ایک دوسرے پر ڈالٹا ہے بات کو [۴۵] کہتے ہیں وہ لوگ جو کمزور سمجھے جاتے تھے بڑائی کرنے والوں کو اگر تم نہ ہوتے توہم ایمان دار ہوتے [۴۸]

۳۲۔ کہنے لگے بڑائی کرنے والے ان سے جو کہ کمزر گئے گئے تھے کیا ہم نے روکا تم کو حق بات سے تمہمارے پاس پہنچ چکنے کے بعد کوئی نہیں تم ہی تھے گئے گار[۴۷]

۱۳۷۷ کفار کا انکار: یعنی ہم نہ قرآن کو مانیں نہ اگلی کتابوں کو جنہیں تم آسمانی کتابیں بتلاتے ہو۔ مثلاً توریت وانجیل وغیرہ یہ سب ایک ہی تھیلی کے چٹے بٹے ہیں۔ ہمال دیکھو وہ ہی حماب کتاب اور قیامت کا مضمون۔ سوان چیزوں کو ہم ہرگز تسلیم کرنے والے نہیں۔

۲۵۔ یعنی جیسے ناکامیابی کے وقت ہوتا ہے کہ ہر ایک دوسرے کو ناکامیابی کا سبب گردانتا ہے۔ محتر میں بھی کفار ایک دوسرے کو مورد الزام بنائیں گے۔ جس کی تفصیل آگے آتی ہے۔

۴۹۔ کفار کا اپنے بڑوں سے مکالمہ: دنیا میں جو لوگ نیچے کے طبقہ میں شمار ہوتے تھے اور دوسروں کے پیچھے چلتے تھے وہ اپنے بڑے سرداروں کو الزام دیں گے کہ تم نے ہمیں اس مصیبت میں پھنسوایا۔ تمہاری روک نہ ہوتی تو ہم ضرور پیغمبروں کی بات مان لیتے۔ اور یہ دن دیکھنا نہ بڑتا۔

۷۷۔ یعنی جب تمہارے پاس مق بات پہنچ گئی اور سمجھ میں آگئی تھی کیوں قبول نہ کی۔ کیا ہم نے زبر دستی تمہارے دلوں کوایان و یقین سے روک دیا تھا۔ چا میئے تھاکہ کسی کی پروا نہ کر کے حق کو قبول کر لیتے۔ اب اپنا جرم دوسروں کے سرکیوں رکھتے ہو۔ وَ قَالَ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكُمَرُوا بَلُ مَكُرُ الَّيْلِ وَ النَّهَارِ إِذَ تَأَمُّرُونَنَآ اَنُ نَّكُفُرَ بِاللهِ وَ نَجْعَلَ لَهَ انْدَادًا ﴿ وَ اسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَاوُا الْغَذَابُ ﴿ وَ اَسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَاوُا الْغَذَابُ ﴿ وَ جَعَلْنَا الْاَغْلِلَ فِي آعُنَاقِ الْغَذَابُ ﴿ وَ جَعَلْنَا الْاَغْلِلُ فِي آعُنَاقِ النَّذِينَ كَفَرُوا ﴿ هَلَ يُجْزَونَ إِلَّا مَا كَانُوا لِيَعْمَلُونَ وَ اللهَ عَلَى اللهُ الل

وَمَآ اَرُسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّنَ نَّذِيْرٍ اللَّا قَالَ مُتَرَفُوهَ آلْاِ قَالَ مُتَرَفُوهَ آلْاِ قَالَ مُتَرَفُوهَ آلْا اِنَّا بِمَآ اُرْسِلْتُمْ بِهِ كَفِرُونَ عَلَى مُتَرَفُوهَ آلُوا نَحْنُ اَكْثَرُ اَمُوَالًا وَّ اَوْلَادًا لَا وَ مَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِيْنَ هَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِيْنَ هَا

قُلُ إِنَّ رَبِّى يَبُسُطُ الرِّزُقَ لِمَنُ يَّشَاءُ وَ يَّشَاءُ وَ يَّشَاءُ وَ يَّشَاءُ وَ يَّشَاءُ وَ عَلَمُونَ شَ

۳۳۔ اور کھنے لگے وہ لوگ ہو کمزور گئے گئے تھے بڑائی
کرنے والوں کوکوئی نہیں پر فریب سے رات دن کے
جب تم ہم کو عکم کیا کرتے کہ ہم نہ مانیں اللہ کو اور
مرائیں اسکے ساتھ برابر کے ساجھی [۴۸] اور چھچ چھچ
پچتا نے لگے جب دیکھ لیا عذاب [۴۹] اور ہم نے ڈالے
میں طوق گردنوں میں منکروں کے [۴۹] وہی بدلہ پاتے
میں جو عل کرتے تھے [۱۵]

۳۷۔ اور نہیں بھیجا ہم نے کسی بستی میں کوئی ڈرانے والا مگر کہنے لگے ہیں وہاں کے آبودہ لوگ ہو تمہارے ہاتھ بھیجاگیا ہم اس کو نہیں مانتے [۵۲] مار کہنے لگے ہم زیادہ میں مال اور اولاد میں اور ہم پر آفت نہیں آنے والی [۵۲]

۳۹۔ تو کہہ میرارب ہے جو کشادہ کر دیتا ہے روزی جس کو چاہیے اور ماپ کر دیتا ہے لیکن بہت لوگ سمجھ نہیں رکھتے [۵۲]

۴۸۔ یعنی بیشک تم نے زبردستی مجور تو نہ کیا تھا۔ مگر رات دن مکر و فریب اور مغویانہ تدبیر سے ہم کو برکاتے بچسلاتے رہتے تھے۔ جب ملے یہ ہی تلقین کی کہ ہم پینمبروں کے ارشاد کے موافق غداکوایک نہ مانیں ۔ بلکہ بعض مخلوقات کو بھی اس کا مماثل اور برابر کا شریک سمجھیں ۔ آخر تمہاری شب وروزکی ترغیب و ترہیب کا کہاں تک اثر نہ ہوتا۔

49۔ آخرت میں کفار کا پچھتاوا: یعنی جس وقت ہولناک عذاب سامنے آئے گا تابعین اور متبوعین دونوں اپنے اپنے دل میں پچتائیں گے ہرایک محوس کرے گاکہ واقعی میں مجرم اور قصور وار ہوں لیکن شرم کے مارے ایک دوسرے پر ظاہر نہ کریں گے اور شدید

اضطراب و نون سے شاید ہولنے کی قدرت بھی یہ ہو۔

۵۰ ـ گر دنوں میں طوق اور ہاتھ پاؤں میں زنجیریں پڑی ہوں گی۔

۵۱ یعنی جو عمل کیے تھے آج وہ اس سزاکی صورت میں ظاہر ہورہے ہیں۔ جیسا کرنا ویسا بھرنا۔

۵۲۔ کفار کا نشہ دولت: یہ حضور کو تسلی دی گئی کہ آپ رؤسائے مکہ کے انحراف و سرکشی سے مغموم نہ ہوں۔ ہر زمانہ میں پینمبرول کا مقابلہ ایسے ہی بدبخت رئیبول نے کیا ہے۔ دولت و ثروت کا نشہ اور اقتدار طلبی کا جذبہ آدمی کو اندھا کر دیتا ہے وہ کسی کے سامنے گردن جھکانا اور چھوٹے آدمیوں کے برابر بیٹھنا گوارا نہیں کرتا۔ اسی لئے انبیاء کے اول متبعین عموما ضعیف و مسکین لوگ ہوتے ہیں۔ کاورد فی حدیث ہرقل۔

<mark>۵۳۔ رضائے الہی کا غلط معیار: یعنی معلوم ہوا غدا ہم سے خوش اور راضی ہے۔ وربنہ اتنا مال واولاد کیوں دیتا۔ جب وہ خوش ہے تو</mark> ہم کو کسی آفت کا اندیشہ نہیں۔ تم فضول عذاب کی دھمکیاں دیتے ہو۔

۵۸۔ دولت فراخی رضا کا معیار نہیں: یعنی روزی کی فراخی یا تنگی اللہ کے خوش یا نا خوش ہونے کی دلیل نہیں۔ دیکھتے نہیں دنیا میں کتنے بدمعاش، شریر، دہریے، ملحد (ناستک) مزے اڑاتے میں عالانکہ ان کوکوئی مذہب بھی اچھا نہیں کہتا اور بہت سے غدا پرست پرہیزگار اور نیک بندے بظاہر فاقے کھینچتے میں، تو معلوم ہوا کہ دولت و افلاس یا تنگی و فراخی کسی کے مجبوب و مقبول عنداللہ ہونے کی دلیل نہیں۔ یہ معاملات تو دوسری مصالح اور حکمتوں پر مبنی میں جن کواللہ ہی جانتا ہے مگر بہت لوگ اس محتہ کو نہیں سمجھتے۔ وَ مِنَ اللَّالِيْلُ عَلَى القَضَاءِ وَ حُکَمِهِ بُوْسُ اللَّبِيْبُ وَ طِيْبُ عَيْشِ الْاحْمَق۔

وَ لا اَوْلادُكُمْ بِالَّتِی اَوْدیک کردیں ہمارے مال اور تمماری اولاد وہ نمیں کہ نزدیک کردیں ہمارے پاس تممارا درجہ پر جو کوئی یقین نزدیک کردیں ہمارے پاس تممارا درجہ پر جو کوئی یقین کے لُفْمی اِلّا مَنْ اُمَنَ وَ عَمِلَ لایا اور بھلا کام کیا [۵۵] موان کے لیے ہے بدلا دونا کھم جَزَآ مُ الضّعَفِ بِمَا اللّه کیے کام کا [۵۱] اور وہ جمروکوں میں بیٹے ہیں دیمی ہے در آمی اللہ میں بیٹے ہیں دیمی ہے در آمی اللہ میں بیٹے ہیں دیمی ہے دیمی ہے دیمی ہے دیمی ہیں دیمی ہے دیمی ہے دیمی ہیں دیمی ہے دیمی ہے دیمی ہیں دیمی ہے دیمی ہیں دیمی ہے دیمی ہے دیمی ہیں دیمی ہے دیمی ہے دیمی ہیں دیمی ہے دیمی ہے دیمی ہے دیمی ہے دیمی ہے دیمی ہیں دیمی ہے دیمی ہے دیمی ہے دیمی ہیں دیمی ہے دیمی ہے دیمی ہیں دیمی ہے دیمی

۳۸۔ اور جو لوگ دوڑتے ہیں ہماری آیتوں کے ہرانے کو وہ عذاب میں پکڑے ہوئے آتے ہیں [۵۸]

وَمَآ اَمُوَالُكُمْ وَ لَآ اَوْلَادُكُمْ بِالَّتِيَ تُقَرِّبُكُمْ عِنْدُنَا زُلُفَى اِلَّا مَنُ امَنَ وَعَمِلَ تُقَرِّبُكُمْ عِنْدُنَا زُلُفَى اِلَّا مَنُ امَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَيِكَ لَهُمْ جَزَآءُ الضِّعْفِ بِمَا عَمِلُوْا وَهُمْ فِي الْغُرُ فَتِ امِنُوْنَ عَي عَمِلُوْا وَهُمْ فِي الْغُرُ فَتِ امِنُوْنَ عَى وَالَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي الْيَتِنَا مُعْجِزِيْنَ أُولَيِكَ وَالَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي الْيَتِنَا مُعْجِزِيْنَ أُولَيِكَ فِي الْيَتِنَا مُعْجِزِيْنَ أُولَيِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ هَا لَيْنَا مُعْجِزِيْنَ أُولَيِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ هَا فَي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ هَا الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ هَا لَيْ الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ هَا الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ هَا الْعَدَابِ مُحْضَرُونَ هَا الْعَدَابِ مُحْضَرُونَ هَا الْعَدَابِ مُحْضَرُونَ هَا الْعَلَيْدِ الْعَلَى الْعَلَيْدِ الْعَلَيْدِينَ الْعَلَيْدِينَ الْعَلَيْدِينَ الْعَلَيْدِينَ الْعَلَيْدِ الْعَلَيْدِينَ الْعَلَيْدِينَ الْعَلَيْدِينَ الْعَلَيْدِينَ الْعَلَيْدِينَ الْعَلَيْدِينَ الْعَلَيْدِينَ الْعَلَيْدُونَ فَي الْعَلَيْدُ الْكُولُونِ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدِينَ الْعَلَيْدُونَ الْقَلْمُ الْعَلَيْدُ الْعِلْمُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعِلْعُونُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعِيْدُ الْعِلْمُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعِلْمُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعِلْمُ الْعَلَيْدُ الْمُؤْمِنُ الْعَلَيْدُ الْعِلْمُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعُلْمُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعِلْمُ الْعَلَيْدُ الْعِلْمُ الْعَلَيْدُ الْعِلْمُ الْعَلَيْدُ الْعِلْمُ الْعَلَيْدُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلَيْدُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعِيْدُونُ الْعَلَيْدُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلِيْدُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلِيْدُولُولُولُ الْعُلْعُلِيْدُولُونُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْعُلِلْعُلْعُ الْعُلْعُلِيْدُ الْعُلْمُ الْعُلْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ ال

<u>۵۵۔</u> یعنی مال واولاد کی کثرت مذ قرب الهی کی علامت ہے جیسا کہ اوپر کی آیت میں گذرا۔ اور مذ قرب عاصل کرنے کا سبب ہے۔ بلکہ اس کے برعکس کافر کے حق میں زیادت بعد کا سبب بن جاتا ہے۔ ہاں مومن اگر مال و دولت کو وجوہ خیر میں صرف کرے اور اولا د کو بہترین تعلیم و تربیت دلا کر نیک اور شائسۃ بنائے، ایسا مال واولا د ایک درجہ میں قرب الهی کا سبب بنتا ہے۔ بهرعال وہاں مال واولا د کی پوچھ نہیں۔ محض ایان وعمل صالح کی پرشش ہے۔

۵۶۔ مومنوں کو نفقات پر اہر عظیم: یعنی کام پر جتنے اہر کا استحقاق ہے اس سے زائد بدلہ ملے گا۔ کم از کم دس گنا اور زیادہ ہوتو سات سو گنا بلکہ اللہ چاہے تواس سے بھی زیادہ جس کی کوئی مدنہیں۔ وَ اللّٰهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ (بقرہ رکوع ۳۱) یمال ضعف سے مطاقا زیادت مراد ہے۔

۵۰\_یعنی جوبد بخت اللہ کی آیات کورد کرتے اوران پر طعن کر کے لوگوں کوادھرسے روکتے ہیں گویا سمجھتے ہیں کہ ہم اللہ ورسول کو ہرا دیں گے وہ سب عذاب میں گر فتار ہو کر عاضر کئے جائیں گے ایک بھی چھوٹ کر یہ بھاگ سکے گا۔

قُلُ إِنَّ رَبِّي يَبُسُطُ الرِّزُقَ لِمَنْ يَّشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَ يَقُدِرُ لَهُ ﴿ وَ مَاۤ اَنُفَقُتُمُ مِّنَ شَيْءٍ فَهُوَ يُخُلِفُهُ ۚ وَهُوَ خَيْرُ الرِّزِقِينَ ﴿ روزی دینے والا [۵۸]

> وَ يَوْمَ يَحُشُرُهُم جَمِيْعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَيِكَةِ اَهْؤُلَاءِ إِيَّاكُمْ كَانُوْايَعْبُدُوْنَ

قَالُوا سُبُحٰنَكَ أَنْتَ وَلِيُّنَا مِنُ دُوْنِهِمْ ۚ بَلُ كَانُوُا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ ۚ ٱكْثَرُهُمُ بِهِمُ مُّؤُ مِنُونَ 🗇

 ہم میرارب ہے جو کشادہ کر دیتا ہے روزی جی کو پاہے اینے بندوں میں اور ماپ کر دیتا ہے اور جو خرچ کرتے ہو کچھ چیزوہ اس کا عوض دیتا ہے اور وہ بہتر ہے

۴۰۔ اور جس دن جمع کرے گا ان سب کو پھر کھے گا فرشتوں کو کیا یہ لوگ تم کوپوہا کرتے تھے [۵۹]

ام۔ وہ کمیں گے پاک ذات ہے تیری ہم تیری طرف میں ہیں نہ انکی طرف میں نہیں پر پوجتے تھے جنوں کو یہ اکثرانہی پراعتقاد رکھتے تھے [۲۰]

۵۸۔ رزق کی تنگی و فراخی اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ یہ مسلمانوں کو سنایا کہ تم وجوہ خیر میں خرچ کرتے وقت تنگی اور افلاس سے یہ

ڈرنا۔ خرچ کرنے سے رزق کم نہیں ہو جاتا ہو مقدر ہے پہنچ کر رہے گا۔ اللہ اپنی حکمت سے جس کو جتنا دینا چاہے اس میں تمہارے خرچ کرنے سے برکت ہوتی ہے اور حق تعالیٰ اس کا عوض دیتا ہے خواہ مال کی صورت میں یا قناعت و غنائے قلبی کی شکل میں اور آخرت میں بدلہ ملنا تو یقینی ہے۔ غرض اس کے ہاں کچھ کمی مال کی صورت میں یا قناعت و غنائے قلبی کی شکل میں اور آخرت میں بدلہ ملنا تو یقینی ہے۔ غرض اس کے ہاں کچھ کمی نہیں۔ مسلمان کو چاہئے کہ اللہ کے ساتھ حن ظن رکھے اور اس کی مرضی کے سامنے فقر و فاقہ کا اندیشہ دل میں نہ لائے۔ وَ لَا تَخْشَی مِنْ ذی الْعَرْ مِنْ اِقْلَالًا ۔ (تندیم) آیت میں گویا اس طرف بھی اشارہ فرما دیا کہ جس طرح دنیا میں تنگی اور فراخی کے اعتبار سے لوگوں کا عال متفاوت ہے، آخرت میں بھی باعتبار مراتب ثواب و عذاب کے ایسا ہی تفاوت ہوگا۔

80۔ ملائکہ پرسی پر ملائکہ سے سوال: بہت مشرکین فرشتوں کو خداکی بیٹیاں کہتے تھے بہت ان کے ہیاکل بناکر پرستش کرتے تھے بلکہ بعض نے لکھا ہے کہ اصنام پرسی کی ابتداء ملائکہ پرسی ہی سے ہوئی۔ اور عمروبن لحی بید رسم قبیح شام سے تجاز میں لایا۔ بمرحال قیامت کے دن کفار کو سناکر فرشتوں سے سوال کریں گے کہ کیا یہ لوگ تم کو پوجتے تھے؟ شاید مطلب یہ ہوکہ تم نے توان سے ایسا نہیں کھا۔ یا تم ان کے فعل سے نوش تو نہیں ہوئے۔ جیسے حضرت مسح سے سوال ہوگا۔ ءَائَتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُو نِي وَ اللهِ بِنِ مِنْ دُونِ اللهِ (مائدہ رکوع ۱۱) اور سورہ فرقان میں ہے اَانَتُمُ اَضَلَلْتُمُ عِبَادِی هُوُلاءِ (فرقان رکوع ۲)

1۰ ملائکہ کا جواب: یعنی آپ کی ذات اس سے پاک ہے کہ کوئی کسی درجہ میں اس کا شریک ہو۔ (العیاذ باللہ) ہم کیوں ان کو ایسی بات کھنے لگے تھے یا ایسی واہیات حرکت سے نوش ہوتے۔ ہماری رضا توآپ کی رضا کے تابع ہے۔ ہم کو ان مجرموں سے کیا واسطہ ہم توآپ کے فرمانبردار غلام میں پھر یہ بربخت تو حقیقت میں ہماری پرستش بھی نہیں کرتے تھے۔ نام ہمارا لے کر شیطانوں کی پرستش تھی فی الحقیقت ان کی عقید تمندی ان ہی کے ساتھ ہے۔ شیطین ان کو جس طرف ہا نکھ میں ادھر ہی مڑ جاتے میں نواہ فرشتوں کا نام لے کریا کسی نبی اور ولی کا۔ بلکہ بعض توعلانیہ شیطان ہی کو پوجتے میں۔ جیسا کہ پہلے کسی جگہ غالبا سورہ ""انعام" میں ہم مفصل کھے چکے میں۔

۲۷۔ سوآج تم مالک نہیں ایک دوسرے کے بھلے کے بھلے کے بنا کہ کاروں کے بنا اور کہیں گے ہم ان گنمگاروں کو چھوٹ بتلاتے کو چھوٹ بتلاتے

فَالْيَوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَّفْعًا وَالْيَوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَّفْعًا وَلَاضَرًا وَ نَقُولُ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُوا ذُوْقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّتِيِّ كُنْتُمْ بِهَا تُكَذِّبُونَ عَ

وَ إِذَا تُتَلَى عَلَيْهِمُ النُّنَا بَيِّنْتٍ قَالُوا مَا هٰذَآ اِلَّا رَجُلُ يُرِيدُ أَنْ يَصُدَّكُمْ عَمَّا كَانَ يَعۡبُدُ ابَآ وُ كُمۡ ۚ وَ قَالُوۡا مَا هٰذَآ اِلَّآ اِفُكُ مُّفُتَرًى ۚ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمَّا جَا ءَهُمُ لَا إِنَّ هَٰذَاۤ اِلَّا سِحْرُ مُّبِينُ ﴿ وَ مَاۤ اتَيۡنٰهُمۡ مِّنَ كُتُبِ يَّدُرُسُونَهَا وَمَاۤ اَرْسَلْنَا إلَيْهِمْ قَبْلَكَ مِنْ نَّذِيْرِ اللهِ ڈرانے والا [۲۵]

> وَكَذَّبَ الَّذِيْنَ مِنُ قَبُلِهِمُ ۚ وَمَا بَلَغُوْا مِعْشَارَ مَآ اتَيُنْهُمُ فَكَذَّبُوا رُسُلِي " عُ فَكَيْفَ كَانَ نَكِير ﴿

۸۳ ۔ اور جب پڑھی جائیں انکے پاس ہماری آیتیں کھلی کھلی کمیں اور کچھ نہیں مگریہ ایک مرد ہے عاہتا ہے کہ روک دے تم کو ان سے جن کو پوجتے رہے تہمارے باپ دادے [۱۲] اور کہیں اور کچھ نہیں یہ جھوٹ ہے باندها موا [۱۳] اور كهته مين منكر حق بات كوجب پينج ان تک اور کچھ نہیں یہ ایک جادو ہے صریح [۱۳] ۴۷ ۔ اور ہم نے دی نہیں انکو کچھ کتابیں کہ جن کو وہ پڑھتے ہوں اور بھیجا نہیں انکے پاس تجھ سے پہلے کوئی

۴۵ اور جھٹلایا ہے ان سے اگلوں نے اور یہ نہیں<sup>۔</sup> پہنچے دسویں حصہ کو اس کے جو ہم نے انکو دیا تھا پھر جھٹلایا انہوں نے میرے بھیجے ہوؤں کو تو کیسا ہوا انکار ميرا[٢٦]

٦١ عابد اور معبود دونوں کی عاجزی: یعنی آج عابد اور معبود دونوں کا عجز واضح ہو گیا کہ کوئی کسی کو ذرہ بھر نفع و نقصان نہیں پہنچا سکتا جن معبودین کا براسارا سمجھتے تھے انہوں نے اس طرح وقت پر بیزاری ظاہر کر دی۔

٦٢ ـ آنحضرت صلی الله علیه وسلم کی تکذیب: یه رسول کریم النافیلیم کی نسبت آپ میں کہتے تھے کہ یہ شخص نبی رسول کچھ نہیں ۔ بس اتنی غرض ہے کہ ہمارے باپ دادوں کا طریقہ چھڑا کر (جس کو ہم قدیم سے حق جانتے چلے آئے ہیں ) اپنے ڈھب پر لے آئے اور خود عاکم و متبوع بن کر بیٹے جائے ۔ گویا صرف حکومت وریاست مطلوب ہے (العیاذ باللہ )۔

<sub>18-</sub> یعنی قرآن کیا ہے (العیاذ باللہ ) چند جھوٹی باتیں جو خدا کی طرف منسوب کر دی گئی ہیں ۔

۱۲۷۔ قرآن ونبوت پر اعتراض: یعنی یہ نبوت کا دعویٰ جس کے ساتھ چند معجزات و خوارق کی نمائش کی گئی ہے یا مذہب اسلام جس

نے آگر میاں کو بیوی سے اور باپ کو بیٹے سے جدا کر دیا ہے یا قرآن جس کی تاثیر لوگوں کے دلوں پر غیر معمولی ہوتی ہے، صریح جادو کے سوا اور کچھ نہیں (العیاذ باللہ )۔

<del>1</del>۵۔ کفار مکہ کی جمالت: یعنی محض اُمی تھے نہ کوئی کتاب ساوی ان کے ہاتھ میں تھی نہ اتنی مدت دراز سے کوئی نبی ان میں آیا تھا، اللہ تعالیٰ نے ایسا عظیم الثان پیغمبراورایسی جلیل القدر کتاب مرحمت فرمائی۔ چاہئے کہ اسے غنیمت جانیں اورانعام الهی کی قدر کریں۔ خصوصا جبکہ پہلے سے خود کہا بھی کرتے تھے کہ اگر ہم میں کوئی پیغمبرآتا یا کوئی کتاب ہم پر اثاری جاتی تواوروں سے بڑھ کر ہم فرانبردار ہوتے۔ اب وہ چیزآئی تو لگے انکار واستکبار کرنے۔ یا بیہ مطلب ہے کہ ہم نے ان کے پاس کوئی کتاب یا ہادی ایسا نہیں بھیجا جو پ کی تعلیم کے خلاف تعلیم دیتا ہو۔ پھر کس دلیل نقلی یا عقلی کی بنا پر یہ لوگ آپ کی مخالفت کرتے ہیں۔ **۶۷۔** یعنی جیسی لمبی عمریں، جمانی قوتیں، مال و دولت، اور عیش و ترفہ ان کو دیا گیا تمہیں اس کا عشر عشیر بھی نہیں ملا۔ لیکن جب انہوں نے پیغمبروں کی تکذیب و مخالفت کی، دیکھ لوا کیا انجام ہوا، سب سازوسامان دھرارہ گیا۔ ایک منٹ بھی عذاب الهی کوروک یہ سکے۔ پھرتم اتنا کاہے پراتراتے ہو؟ اس برتے پر یہ تتہ پانی۔

۴۹۔ توکہ میں توایک ہی نصیحت کرتا ہوں تم کوکہ اٹھ قُلُ إِنَّمَآ اَعِظُكُمۡ بِوَاحِدَةٍ ۚ اَنۡ تَقُوۡمُوۡا لِلهِ مَثَنٰی وَفُرَادٰی ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا اللهِ مَا بِصَاحِبِكُمْ مِّنْ جِنَّةٍ ۖ إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيْرُ لَّكُمْ بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيْدٍ 🚍

> قُلْ مَا سَأَلْتُكُمُ مِّنَ أَجُرِ فَهُوَ لَكُمُ ۖ إِنَّ اَجُرِيَ اِلَّا عَلَى اللَّهِ ۚ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهيْدُ

کھڑے ہواللہ کے نام پر دو دواور ایک ایک پھر دھیان کرو کہ اس تمہارے رفیق کو کچھ سودا نہیں یہ تو ایک ڈرانے والا ہے تم کوایک بڑی آفت کے آنے سے

، الله ہو میں نے تم سے مانگا ہو کچھ بدلا سووہ تمہی رکھو میرا بدلہ ہے اسی اللہ پر [۲۸] اور اس کے سامنے ہے ہر چیز [۱۹]

٦٤ ـ کفار کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا وعظ: یعنی تعصب و عنادچھوڑ کر انصاف و اغلاص کے ساتھ اللہ کے نام پر اٹھ کھڑے ہو۔ اور کئی کئی مل کر بحث و مثورہ کر لواور الگ الگ تنهائی میں غور کر کے سوچو کہ یہ تمہارا رفیق (محد رسول اللہ اللّٰ اللّٰہ اللّٰہ عنها کہ بوچالیس برس سے زیادہ تمہاری آئکھوں کے سامنے رہا جس کے بچین سے لیکر کھولت تک کے ذرہ ذرہ حالات تم نے دیکھے جس کی امانت و

دیانت، صدق و عفاف اور فہم و دانش کے تم برابر قائل رہے۔ کبھی کسی معاملہ میں نفسانیت یا غرض پرستی کا الزام تم نے اس پر نہیں رکھا۔ کیا تم واقعی گان کر سکتے ہو کہ العیاذ باللہ اسے بیٹے بٹائے جنون ہوگیا ہے جو خوا مخاہ اس نے ایک طرف سے سب کو دشمن بنا لیا۔ کیا کہیں دیوانے ایسی حکمت کی باتیں کیا کرتے ہیں یا کوئی مجنون اپنی قوم کی اس قدر خیر خواہی اور ان کی اخروی فلاح اور دنیوی ترقی کا اتنا زبر دست لائحہ عل پیش کر سکتا ہے۔ وہ تم کو سخت مملک خطرات اور تباہی انگیز متقبل سے آگاہ کر رہا ہے۔ قوموں کی تاریخیں سناتا ہے، دلائل و شواہد سے تمہارا مجلا برا سمجھاتا ہے یہ کام دیوانوں کے نہیں ، ان اولوالعزم پیغمبروں کے ہوتے ہیں جنیں احمقوں اور شریروں نے ہمیشہ دیوانہ کہا ہے۔

۱۸- کفار کو آتھ اللہ علیہ وسلم کا وعظ۔ یعنی میں تم سے اپنی محنت کا کچھ صلہ نہیں چاہتا اگر تمہارے خیال میں کچھ معاوضہ طلب کیا ہو وہ سب تم اپنے پاس رکھو مجھے ضرورت نہیں۔ میرا صلہ تو خدا کے ہاں ہے۔ تم سے جو چیز طلب کرتا ہوں یعنی ایمان واسلام وہ صرف تمہارے نفع کی خاطر۔ اس سے زائد میری کوئی غرض نہیں۔

19۔ یعنی میری سچائی اور نبیت اللہ کے سامنے ہے۔

قُلُ إِنَّ رَبِّى يَقُذِفُ بِالْحَقِّ عَلَّامُ الْغُيُوبِ

قُلُ جَآءَ الْحَقُّ وَمَا يُبُدِئُ الْبَاطِلُ وَمَا يُعِيدُ الْبَاطِلُ وَمَا يُعِيدُ اللَّهِ الْمَاطِلُ وَمَا يُعِيدُ اللَّهِ الْمُعَالَدُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

قُلُ إِنْ ضَلَلْتُ فَإِنَّمَا آضِلُّ عَلَى نَفُسِئَ وَ اِنْ ضَلَلْتُ فَإِنَّمَا آضِلُّ عَلَى نَفُسِئُ وَ إِنَّ اللَّ رَبِّيُ اللَّ رَبِّيُ اللَّ رَبِّيُ اللَّ رَبِيِّ اللَّ اللَّ وَبِي اللَّ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وَلَوۡ تَرَى اِذۡ فَزِعُوۡا فَلَا فَوۡتَ وَٱحِٰذُوۡا مِنَ مَّكَانٍ قَرِيْبٍ ﴿

۴۸۔ تو کمہ میرا رب میصینک رہا ہے سچا دین اور وہ جانتا ہے چھپی چیزیں [۰۰]

۲۹۔ تو کمہ آیا دین سچا اور جھوٹ تو کسی چیز کو مذیبدا کرے اور مذیبھیر کر لائے [۱]

۵۰۔ تو کہہ اگر میں بہکا ہوا ہوں تو بہکوں گا اپنے ہی نقصان کو اور اگر ہوں سیدھے راستہ پر تو اس سبب سے کہ وحی بھینتا ہے مجھے کو میرارب بیشک وہ سب کچھ سنتا ہے نزدیک[۲۶]

ا۵۔ اور کبھی تو دیکھے جب یہ گھبرائیں پھر نہ بچیں بھاگ کر اور پکردے ہوئے آئیں نزدیک جگہ سے [۲۲] ٠٠- حق غالب ہوکر رہے گا: یعنی اوپر سے وحی اتر رہی اور دین کی بارش ہورہی ہے۔ موقع کو ہاتھ سے نہ جانے دو۔ اس سے فائدہ اٹھاؤ۔ جس زور سے اللہ تعالیٰ حق کو باطل کے سر پر پھینک کر مار رہا ہے اس سے اندازہ کروکہ باطل کھاں ٹھمر سکے گا، ضرور ہے ملیامیٹ ہوکر رہے اور آفاق میں دین حق کا ڈنکا بجے اس علام الغیوب نے خوب دیکھ بھال کر عین موقع پر حق کو باطل کا سر کھینے کے لئے بھیجا ہے۔ بکل نَقَدِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدُ مَغُدُّ فَإِذَا هُوزَاهِقُ ۔

۱۷۔ یعنی دین حق آپہنچا اب اس کا زور رکنے والا نہیں۔ سب پر غالب ہوکر اور باطل کو زیر کر کے رہے گا جھوٹ کے پاؤں کھاں ہو حق کے سامنے چل سکے۔ وہ تواب کرنے کا نہ دھرنے کا۔ سمجھ لوآیا گیا ہوا۔ فتح مکہ کے دن یہ آیت آپ کی زبان پر تھی۔ ۷۷۔ یعنی اگر میں نے یہ ڈھونگ نود کھڑا کیا ہے تو کے دن چلے گا۔ اس میں آخر میرا ہی نقصان ہے۔ دنیا کی عداوت مول لینا، ذلت اٹھانا اور آخرت کی رسوائی قبول کرنا۔ (العیاذ باللہ) لیکن اگر میں سیدھے راستہ پر ہوں جیسا کہ واقعی ہوں تو سمجھ لوکہ یہ سب اللہ کی تائید وامداد اور وحی اللی کی برکت و ہدایت سے ہے جو کسی وقت میرا ساتھ نہیں چھوڑ سکتی۔ میرا غدا سب کچھ سنتا ہے اور بالکل نزدیک ہے۔ وہ ہمیشہ میری مدد فرمائے گا اور اپنے پیغام کو دنیا میں روش کرے گا۔ تم مانویا نہ مانو۔

۳۔ کفار کی حالت: یعنی یہ کفاریمال ڈینگیں مارتے ہیں مگر وہ وقت عجیب قابل دید ہو گا جب یہ لوگ محثر کا ہولناک منظر دیکھر کر گھبرائیں گے اور کمیں معاگ نہ سکیں گے اس وقت گرفتاری کے لئے کمیں دور سے ان کوتلاش نہ کرنا پڑے گا۔ بلکہ نہایت آسانی سے فورًا جہاں کے نہاں گرفتار کر لیے جائیں گے۔

وَّ قَالُوَّا امَنَّا بِهِ ۚ وَ اَنِّى لَهُمُ التَّنَاوُشُ مِنَ مَّكَانٍ بَعِيْدٍ ﴿

وَّ قَدُ كَفَرُوا بِهِ مِنْ قَبُلُ ۚ وَ يَقَذِفُونَ بِالْغَيْبِ مِنْ مَّكَانٍ بَعِيْدٍ ﴿

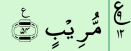
وَحِيْلَ بَيْنَهُمْ وَ بَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِمْ مِّنْ قَبْلُ لَا إِنَّهُمْ كَانُوًا فِي شَكِّ

۵۲۔ اور کھنے لگیں ہم نے اسکو یقین مان لیا اور اب کمال انکا ہاتھ پہنچ سکتا ہے بعید مگلہ سے [۲۶]

۵۳۔ اور اس سے منکر رہے پہلے سے اور پھلیئتے رہے بن دیکھے نشانہ پر دور کی جگہ سے [۴۵]

۵۷۔ اور رکاوٹ پڑگئن ان میں اور ان کی آرزو میں [<sup>۲۵</sup>] جیسا کہ کیا گیا ہے انکے طریقہ والوں کے ساتھ اس سے پہلے وہ لوگ تھے ایسے تردد میں جو چین نہ لینے

#### ["]\_\_,



مری آخرت میں کفار کا انعام: یعنی اس وقت کہیں گے کہ ہمیں پیغمبر کی باتوں پریقین آگیا اب ہم ایان لاتے ہیں۔ عالانکہ اب ایان کلیما؟ وہ موقع دور گیا جب ایان لا کر اپنے کو بچا سکتے تھے۔ اب ان کا ہاتھ اتنی دور کماں پہنچ سکتا ہے جو وہاں سے ایان کو اٹھا لائیں۔ مطلب یہ کہ ایان مقبول و منجی وہ ہے جو موت سے پہلے اس دنیا میں عاصل ہو۔ آخرت میں تو آئم کھوں سے دیکھ کر سب ہی کو یقین آجائے گا۔ اس میں کیا کمال ہوا۔

۵۷۔ کفار کو جواب: یعنی پہلے جب ایمان لانے کا وقت تھا (انکار پر تلے رہے اور یوں ہی اُنکل کے تیر چلاتے رہے دنیا میں رہ کر ہمیشہ بے تحقیق باتیں کیں۔ پچی اور تحقیقی باتوں کو قبول نہ کیا۔ اب پچتانے سے کیا عاصل۔

۷۔ ابدی ناکامی: یعنی جس چیز کی آرزور کھتے ہیں مثلاً ایان مقبول یا نجات، یا دنیا کی طرف واپس جانا، یا دنیوی لذتیں اور عیش و آرام ۔ ان چیزوں کے اوران کفار کے درمیان سخت روک قائم کر دی گئن∴۔ کبھی ان تک نہیں پہنچ سکتے۔

<mark>>>۔</mark> یعنی پہلے جواسی قاش کے لوگ گذرہے ہیں جیسا معاملہ ان سے کیا تھا تھا ان سے بھی ہوا۔ کیونکہ وہ لوگ بھی ایسے ہی مهل شہات اور بیجا شک و تردد میں گھرے ہوئے تھے جوکسی طرح ان کو چین یہ لینے دیتا تھا۔

تم سورة سبا

#### ركوعاتها ۵

# ٣٥ سُوْرَةُ فَاطِرِ مَكِّيَّةُ ٣٣

1444

ایاتها ۲۵

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ سب خوبی اللہ کو ہے جس نے بنا نکا لے آسمان اور زمین [۱] جس نے شھرایا فرشتوں کو پیغام لانے والے [۲] جن کے پر میں دو دو اور تین تین اور چار چار [۳] بڑھا دیتا ہے پیدائش میں جو چاہے بیشک اللہ ہر چیز کر سکتا ہے [۲]

اَلْحَمُدُ لِلهِ فَاطِرِ السَّلُوتِ وَ الْاَرْضِ جَاعِلِ الْمَلَدِكَةِ رُسُلًا أُولِيَّ اَجُنِحَةٍ مَّتُنَىٰ وَ ثُلْثَ وَرُبْعَ لَي يَرْيُدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ لَّ وَثُلْثَ وَرُبْعَ لَي يَرْيُدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ لَا اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللهَ عَلَى كُلِّ اللهَ عَلَى كُلِّ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِّ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِّ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

1۔ جو کچھ کہ کھول دے اللہ لوگوں پر رحمت میں سے تو کوئی نہیں اس کو روکنے والا [۵] اور جو کچھ روک رکھے تو کوئی نہیں اس کو جھیجنے والا اسکے سوائے اور وہی ہے زبر دست حکمتوں والا [۴]

مَا يَفْتَحِ اللهُ لِلنَّاسِ مِنَ رَّحْمَةٍ فَلَا مُمُسِكَ لَهُ مُمْسِكَ لَهَا مُمُسِكَ لَهُ مُمُسِكَ لَهُ مُمُسِكَ لَهَ مُمُسِكَ لَهَ مُمُسِكَ لَهَ مُمُسِكَ لَهَ مُمُسِكَ لَهُ مُمْسِكَ لَهُ مُمْسِكَ لَهُ مَمْسِكَ لَهُ مُمْسِكَ لَلْمُ مُمْسِكَ لَمُمُ فَلَا مُمُولِكُ مُمُ مُمْسِكَ لَهُ مُمْسِكَ لَمُمُ مُمْسِكُ مُمْسِكَ مُمْسِكُ مُمْسِكُ مُمْسِكُ لَمُ مُمْسِكُ مُمْسِكُ مُمْسِكُ مُمْسِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسِكُ مُمُ مُمْسِكُ مُمْسِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسِكُ مُمْسِكُ مُمْسِكُ مُمْسِكُ مُمْسِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسِكُ مُمْسِكُ مُمُمْسِكُ مُمْسِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسِكُ مُمْسُلِكُ مُمُ مُمْسُلِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسِكُ مُمْسُلِكُ مُمْسِلِكُ مُمْسُلِكُ مُمُمُ مُمْسُلِكُ مُمُمْسُلِكُ مُمُمْسُلِكُ مُمْسُلِكُ مُمُمُ مُمُ مُمُ مُمُ مُمُمُ مُمُمُ مُمُ مُمُ مُمُمُ مُمُ مُمُ مُمُمُ مُمُ مُمُمُ مُمُ مُمُ مُ

ا۔ حد خالق وجود ہی کیلئے ہے: یعنی آسمان و زمین کو ابتداءً عدم سے زکال کر وجود میں لایا۔ پہلے سے کوئی نمونہ اور تخلیق کا قانون موجود بنہ تھا۔

۲۔ یعنی بعض فرشتے انبیاء کے پاس اللہ کا پیغام لاتے ہیں اور بعض دوسرے جمانی ورومانی نظام کی تدبیر و تشکیل پر مامور ہیں۔ فالمدَبِّرَاتِ اَمْرًا ۔

۳۔ فرشتوں کے پر: یعنی بعض فرشتوں کے دوبازو (یا دو پر ) بعض کے تین بعض کے چار ہیں ۔ ان بازوؤں اور پروں کی کیفیت کواللہ ہی جانتا ہے یا جس نے دیکھے ہوں وہ کچھ بتلا سکیں ۔

ہم۔ یعنی اللہ تعالیٰ جس مخلوق میں جو عضواور جو صفت چاہے اپنی حکمت کے موافق بڑھا دے۔ فرشتوں کے دو، تین، چار بازو (یا پر) اسی نے بنائے چاہے توبعض فرشتوں کے چارسے زیادہ بنا دے۔ صرت جبریل کے بازو: چنانچ مدیث میں ہے کہ صرت جبریل کے چھ سوبازو (یا پر ) میں۔ اور جَاعِلِ الْمَلَمِ كَةِ رُسُلًا سے یہ مت سمجھوکہ اللہ تعالیٰ کچھان وسائط کا مختاج ہے۔ ہر گز نہیں۔ وہ بذات نود ہر چیز پر قادر ہے۔ محض حکمت کی بناء پر یہ اسباب ووسائط كاسلىلە قائم كيا ہے۔"

<mark>۵</mark>۔ رحمت جہانی ہو مثلاً بارش، روزی وغیرہ یا روحانی جیسے انزال کتب و ارسال رسل ۔ غرض جب لوگوں پر اپنی رحمت کا دروازہ کھولے، کون ہے جو بند کر سکے۔

الی این حکمت بالغہ کے موافق جو کچھ کرنا چاہے فوڑا کر گذرے۔ ایسا زبر دست ہے جے کوئی نہیں روک سکتا۔

۳۔ اے لوگو یاد کرواحیان اللہ کا اینے اوپر کیا کوئی ہے بنانے والا اللہ کے سوائے روزی دیتا ہے تم کو آسمان سے اور زمین سے کوئی حاکم نہیں مگر وہ پھر کہاں الٹے جاتے ہو[۱]

يَّايُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعُمَتَ اللهِ عَلَيْكُمُ ﴿ هَلَ مِنْ خَالِقِ غَيْرُ اللهِ يَرُزُقُكُمُ مِّنَ السَّمَآءِ وَ الْأَرْضِ لَا اللهَ الَّا هُوَ اللَّهِ عَلَا اللهَ اللَّهُ هُوَ اللَّهِ اللَّهِ فَأَنِّي تُؤُفُّكُونَ ﴿

وَ إِنْ يُكَذِّبُونَكَ فَقَدُ كُذِّبَتُ رُسُلُ مِّنَ قَبُلِكَ مُ وَ إِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴿

> يَائِيُهَا النَّاسُ إِنَّ وَعُدَ اللهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّنَّكُمُ الْحَلْوةُ الدُّنْيَا " وَلَا يَغُرَّنَّكُمُ بِاللهِ الْغَرُورُ ﴿

۴۔ اور اگر تجھ کو جھٹلا ئیں تو جھٹلائے گئے کتنے رسول تجھ سے پہلے اور اللہ تک پہنچتے ہیں سب کام [^]

۵۔ اے لوگو بیثک اللہ کا وعدہ ٹھیک ہے سو نہ بمکائے تم کو دنیا کی زندگانی اور یہ دغا دے تم کو اللہ کے نام سے وہ دغا باز

﴾۔ خالق ہی معبود ہو سکتا ہے: یعنی مانتے ہو کہ پیدا کرنا اور روزی کے سامان بہم پہنچا کرزندہ رکھنا سب اللہ کے قبضہ اور اختیار ہے۔ پھر معبودیت کا استحقاق کسی دوسرے کوکدھر سے ہوگیا جو خالق ورازق حقیقی ہے وہ ہی معبود ہونا چا ہئے۔

 یعنی اس قدر سمجھانے اور حجت تمام کرنے کے بعد بھی یہ لوگ آپ کو جھٹلائیں تو غم نہ کیجئے۔ انبیائے سابقین کے ساتھ بھی یہ ہی برناؤ ہوا ہے۔ کوئی انوکھی بات نہیں۔ متعصب اور صندی لوگ کبھی اپنی ہٹ سے باز نہیں آئے۔ ایسوں کا معاملہ خدا کے

حوالہ کیجئے۔ وہیں پہنچ کر سب باتوں کا فیصلہ ہو جائے گا۔

إِنَّ الشَّيْطُنَ لَكُمْ عَدُقُّ فَاتَّخِذُوْهُ عَدُوًّا لَّ إِنَّ الشَّيْطُنَ لَكُمْ عَدُوُّ فَاتَّخِذُوْهُ عَدُوًّا لَا السَّعِيْرِ فَي الصَّحْبِ السَّعِيْرِ فَي

الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيْدُ ﴿ وَ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّا الللللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

أَفَمَنُ زُيِّنَ لَهُ سُوِّءُ عَمَلِم فَرَاهُ حَسَنًا لَا فَاللَّهُ يُضِلُّ مَنْ يَّشَآءُ وَ يَهُدِئ مَنْ قَلْ الله يُضِلُّ مَنْ يَّشَآءُ وَ يَهُدِئ مَنْ يَّشَآءُ وَ يَهُدِئ مَنْ يَّشَآءُ فَلَا تَذْهَب نَفْسُكَ عَلَيْهِمُ يَشَاءُ فَلَا تَذْهَب نَفْسُكَ عَلَيْهِمُ حَسَراتٍ لَا الله عَلِيْمُ بِمَا يَصْنَعُونَ عَلَيْهِمُ حَسَراتٍ لَا الله عَلِيْمُ بِمَا يَصْنَعُونَ عَلَيْهِمُ

۲۔ تحقیق شیطان تمہارا دشمن ہے سو تم بھی سمجھ رکھو
 اس کو دشمن وہ تو بلاتا ہے اپنے گروہ کو اسی واسطے کے ہوں دوزخ والوں میں [۹]

ہو منکر ہوئے ان کو سخت عذاب ہے اور جو یقین
 لائے اور کئے بھلے کام انکے لئے ہے معافی اور بڑا
 ثواب

۸۔ بھلا ایک شخص کو کہ بھلی سمجھائی گئی اسکواسکے کام کی برائی چھر دیکھا اس نے اسکو بھلا کیونکہ اللہ بھٹکا تا ہے جس کو چاہیے اور سمجھاتا ہے جس کو چاہیے سوتیرا جی نہ جاتا رہے ان پر پہتا پہتا کر اللہ کو معلوم ہے جو کچھ کرتے میں [۱۰]

9۔ شیطان انسان کا ازلی دشمن ہے: یعنی قیامت آئی ہے اور یقینا سب کو اللہ تعالیٰ کی بڑی عدالت میں عاضر ہونا ہے۔ اس دنیا کی ٹیپ ٹاپ اور فانی عیش و بہار پر نہ مچھولو۔ اور اس مشہور دفاباز شیطان کے دھوکہ میں مت آؤ۔ وہ تمہارا ازلی دشمن ہے۔ کبھی اچھا مشورہ نہ دے گا۔ یہ ہی کوشش کرے گا کہ اپنے ساتھ تم کو بھی دوزخ میں پہنچا کر چھوڑے طرح کی باتیں بنا کر غدا اور آخرت کی طرف سے فافل کرتا رہے گا۔ چاہئے کہ تم دشمن کو دشمن سمجھواس کی بات نہ مانو۔ اس پرثابت کر دو کہ ہم تیری مکاری کے جال میں پھنے والے نہیں۔ نوب سمجھے ہیں کہ تو دوستی کے لباس میں بھی دشمنی کرتا ہے۔

۱۔ نیک اور بدبرابر نہیں: یعنی شیطان نے جس کی نگاہ میں برے کام کو بھلا کر دکھایا۔ کیا وہ شخص اس کے برابر ہو سکتا ہے جو خدا کے فضل سے بھلے برے کی تمیزرکھتا ہے۔ نیکی کو نیکی اور بدی کو بدی سمجھتا ہے۔ جب دونوں برابر نہیں ہوسکتے توانجام دونوں کا یکسال کیونکر ہو سکتا ہے۔ اور یہ خیال نہ کروکہ کوئی آدمی دیکھتی آنکھوں برائی کو بھلائی کیونکر سمجھ لے گا۔ اللہ جس کی سوء استعداد

اور سوء افتیار کی بناء پر بھٹکانا چاہے اس کی عقل اسی طرح اوندھی ہو جاتی ہے۔ اور جس کو حن استعداد اور حن افتیار کی وجہ سے ہدایت پر لانا چاہے تب کسی شیطان کی طاقت نہیں جو اسے فلط راستے پر ڈال سکے یا الٹی بات سمجھا دے۔ بہر عال جو شخص شیطانی اغواء سے برائی کو بھلائی بدی کو نیکی اور زہر کو تریاق سمجھ لے کیا اس کے سیدھے راستہ پر آنے کی کچھ توقع ہو سکتی ہے؟ جب نہیں ہو سکتی اور سلسلہ ہدایت و صلالت کا سب اللہ کی مثیت و عکم کے تابع ہے۔ تو آپ ان معاندین کے غم میں اپنے کو کیول گھلاتے ہیں، اس حرت میں کہ یہ بر بخت اپنے فائدہ کی بات کو کیول قبول نہیں کرتے کیا آپ اپنی جان دے بیٹی س کے گئی نہ کے آپ ان کا قصہ ایک طرف کیجئے۔ اللہ ان کے سب کر توت جانتا ہے۔ وہ خود ان کا بھگان کر دے گا آپ دلگیرو خمگین نہ بول۔

وَاللّٰهُ الَّذِي آرُسَلَ الرِّيْحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقُنْهُ إِلَى بَلَدٍ مَّيِّتٍ فَاَحْيَيْنَا بِهِ الْآرُضَ فَسُقُنْهُ إِلَى بَلَدٍ مَّيِّتٍ فَاَحْيَيْنَا بِهِ الْآرُضَ بَعْدَمَوْتِهَا ﴿ كَذٰلِكَ النُّشُورُ ۞

مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا لَا لَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرُفَعُهُ لَ وَالَّذِينَ يَمْكُرُونَ الصَّالِحُ يَرُفَعُهُ لَ وَالَّذِينَ يَمْكُرُونَ الصَّالِحُ يَرُفَعُهُ لَ وَالَّذِينَ يَمْكُرُونَ الصَّالِحُ يَرُفَعُهُ عَذَابٌ شَدِيدُ لَ وَ مَكُرُ السَّيِّاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ لَ وَ مَكُرُ السَّيِّاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ لَ وَ مَكُرُ الْكَافِرُ فَي السَّيِّاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ لَ اللَّهِ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللللْكُ اللَّهُ الللللْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْكُولُ اللَّهُ الللللْكِلْكُ اللللْكُولُ اللللْكِلْمُ الللْلُهُ الللْلِلْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْكُولُ اللَّهُ الللْكُولُ اللْلَهُ اللْلَهُ اللَّهُ الللْلَهُ اللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْكُولُ اللْلِهُ اللْلَهُ اللَّهُ اللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلَهُ اللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْكُلُولُ اللْلَهُ الللْلِهُ اللَّهُ اللْلَهُ اللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلَهُ الللْلَهُ الللْلَهُ اللَّهُ اللْلِهُ الللْلَهُ الللْلَهُ الللْلِهُ الللَّلْل

اا۔ بارش اور بادل سے نشر پر استدلال: اللہ کے عکم سے ہوائیں بادلوں کو اٹھا کر لاتی ہیں اور جس ملک کا رقبہ مردہ پڑا تھا۔ یعنی کھیتی و سبزہ کچھ نہ تھا، چاروں طرف خاک اڑرہی تھی، بارش کے پانی سے اس میں جان پڑ جاتی ہے۔ اسی طرح سمجھ لوکہ اللہ تعالیٰ تم کو بھی مرے پیچے جلا کر کھڑا کر دے گا۔ روایات میں ہے کہ جب اللہ مردوں کو زندہ کرنا چاہے گا۔ عرش کے نیچے سے ایک (خاص قیم کی) بارش ہوگی جس کا پانی پڑتے ہی مردے اس طرح جی اٹھیں گے۔ جیسے ظاہری بارش ہونے پر دانہ زمین سے

اگنا ہے مزید تفصیل روایات میں دیکھنی چاہئے۔

11۔ عزت اللہ کی اطاعت میں ہے: کفار نے دوسرے معبود اس لئے مصرائے تھے کہ اللہ کے ہاں ان کی عزت ہوگ۔ و انتَّخَذُو ا مِنَ دُونِ اللهِ اللهَ اللهِ اللهَ اللهِ اللهَ اللهِ اللهَ اللهِ اللهُ اللهِ الهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

۱۳ کلام طیب کی فضیلت: ستمرا کلام ہے، ذکر اللہ، دعاء تلاوت القرآن، علم ونصیحت کی باتیں، یہ سب چیزیں بارگاہ رب العزت کی طرف چڑھتی ہیں اور قبول واعتناء کی عزت عاصل کرتی ہیں۔

۱۱۔ علی صالح کی رفعت و بلندی: سقرے کلام (ذکر اللہ وغیرہ) کا ذاتی اقتضاء ہے اوپر پڑھنا۔ اس کے ساتھ دوسرے اعال صالحہ ہوں تو وہ اس کوسارا دے کر اور زیادہ ابھارتے اور بلند کرتے رہتے ہیں۔ اپھے کلام کو بدون اپھے کاموں کے پوری رفعت شان عاصل نہیں ہوتی۔ بعض مفسرین نے وَ الْعَمَلُ الصّبالِحُ يَرَ فَعُمُّ کی ضميروں کا مربع بدل کر یہ معنی لئے ہیں کہ سقرا کلام اپھے کام کواونچا اور بلند کرتا ہے۔ یہ بھی درست ہے اور بعض نے یَرَ فَعُمُ کی ضمیراللہ کی طرف لوٹائی ہے۔ یعنی اللہ عمل صالح کو بلند کرتا اور معراج قبول پر پہنچاتا ہے۔ بہرعال غرض یہ ہے کہ بھلے کام اور اچھے کلام دونوں علو ورفعت کو چاہتے ہیں۔ لہذا ہو شخص اللہ تعالیٰ سے عزت کا طالب ہو وہ ان چیزوں کے ذریعہ سے عاصل کرے۔ صفرت شاہ صاحب لکھے ہیں "بلیعی عزت اللہ کے ہاتھ ہے۔ تمہارے ذکر اور بھلے کام چڑھے جاتے ہیں جب اپنی عد کو پہنچیں گے تب بدی پر (پورا) غلب (عاصل) کریں گے۔ کفر دفع ہو گا، اسلام کو عزت ہوگی " مکاروں کے سب داؤگھات باطل اور بیکار ہوگر رہ جائیں گے۔ (عاصل) کریں گے۔ کفر دفع ہو گا، اسلام کو عزت ہوگی " مکاروں کے سب داؤگھات میں رہے ہیں آئر ناکام ہوگر خوار کو قبد کرنے یا قبل کے مناوں کے مثورے کے تھے۔ نتیج بید گے۔ دیکھو قریش نے "دارالندوہ" میں بیٹے کر صور کو قبد کرنے یا قبل کرنے یا وطن سے نکا ہوئے اور قلیب بدر میں ہمیشہ کیلئے قبد ہوگا۔ "جگ بدر" کے موقع پر وہ ہی لوگ وطن سے نکاری کے ہاتھوں سے قبل ہوئے اور قلیب بدر میں ہمیشہ کیلئے قبد ہوگے۔

وَاللّهُ خَلَقَكُمْ مِّنُ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ اَزُوَاجًا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ اُنْتٰى وَلَا تَحْمِلُ مِنْ اُنْتٰى وَلَا تَحْمِلُ مِنْ اُنْتٰى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِه وَمَا يُعَمَّرُ مِنْ مُّعَمَّرٍ وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِه وَمَا يُعَمَّرُ مِنْ مُّعَمَّرٍ وَلَا يُغَمَّرُ مِنْ مُّعَمَّرٍ وَلَا يُغَمَّرُ مِنْ مُعُمرة إلَّا فِي كِتْبٍ وَلَا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرة إلَّا فِي كِتْبٍ وَإِلَّا فِي كُتْبٍ وَلَا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرة إلَّا فِي كُتْبٍ وَلَا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرة إلَّا فِي كُتْبٍ وَلَا يَنْقَصُ مِنْ عُمُرة إلَّا فِي كَتْبٍ وَلَا يَنْقَصُ مِنْ عُمُرة إلَّا فِي كَتْبٍ وَلَا يَنْقَصُ مِنْ عُمُرة إلَّا فِي كُتْبٍ وَلَا يَنْقَصُ مِنْ عُمُرة إلَّا فِي اللهِ يَسِيرُ عَلَى اللهِ يَسِيرُ وَاللّهِ عَلَى اللهِ يَسِيرُ وَلَا يَسْعِلُوا اللهِ يَسِيرُ وَاللّهُ عَلَى اللهِ يَسِيرُ وَاللّهِ عَلَى اللهِ يَسِيرُ وَاللّهُ عَلَى اللهِ يَسْعِلُوا اللّهِ يَسْعُونُ اللّهُ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهِ يَسِيرُ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ يَسْعُونُ اللّهِ عَلَى اللّهِ يَسْعُونُ وَاللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ يَسْعُونُ وَاللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ يَسْعُونُ اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهِ يَسْعُونُ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَل

وَمَا يَسْتَوِى الْبَحُرِنِ الْمَحْرِنِ الْمَاعَذُ الْمَا عَذُا عَذُ الْمُ الْمَاعِ الْمُعُونَ كُلِّ تَا كُلُونَ لَحُمًّا طَرِيًّا وَ تَسَتَخْرِجُونَ كُلِّ تَا كُلُونَ لَحُمًّا طَرِيًّا وَ تَرَى الْفُلُكَ فِيهِ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَ تَرَى الْفُلُكَ فِيهِ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَ تَرَى الْفُلُكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضَلِهِ وَ لَعَلَكُمُ مَوَاخِرَ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضَلِهِ وَ لَعَلَّكُمُ تَشَكُمُ وَنَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

اا۔ اور اللہ نے تم کو بنایا مٹی سے پھر بوند پانی سے پھر بنایا تم کو جوڑے جوڑے اور نہ پیٹ رہتا ہے کسی مادہ کو اور نہ وہ جنتی ہے بن خبراس کے [۱۱] اور نہ عمر پاتا ہے کوئی بڑی عمر والا اور نہ گھٹتی ہے کسی کی عمر مگر لکھا ہے کتاب میں بیشک یہ اللہ پر آسان ہے [۱۲]

11۔ اور برابر نہیں دو دریا یہ میٹھا ہے پیاس بجھاتا ہے نوشگوار ہے پینا اس کا اور یہ کھارا کروا اور دونوں میں سے کھاتے ہو گھنا جمکو پہنتے ہو ۔ سے کھاتے ہوگوشت تازہ اور نکالتے ہو گھنا جمکو پہنتے ہو ۔ [14] اور تو دیکھے جمازوں کو اس میں کہ چلتے میں پانی کو بھاڑتے تاکہ تلاش کرو اسکے فضل سے اور تاکہ تم حق بھاڑتے

۱۱۔ انسان کی تخلیق: یعنی آدم کو مٹی سے پھراس کی اولاد کو پانی کی بوند سے پیدا کیا۔ پھر مرد عورت کے جوڑے بنا دیے جس سے نسل پھیلی۔ اس درمیان میں استقرار حمل سے لے کر بچہ کی پیدائش تک جوادوار واطوار گذرے سب کی خبر خدا ہی کو ہے۔ ماں باپ بھی نہیں جاننے کہ اندر کیا کیا صورتیں پیش آئیں۔

۱۔ ہرشے کی عمر پہلے سے لکھی ہوئی ہے: یعنی جس کی جتنی عمر ہے لوح محفوظ میں لکھی ہوئی ہے اور جو اسباب عمر کے گھٹنے بڑھنے کے میں یا یہ کہ کون عمر طبعی کو پہنچ گا۔ کون نہیں، سب اللہ کے علم میں ہے اور اللہ کو ان جزئیات پر اعاطہ رکھنا بندوں کی طرح کچھ مشکل نہیں۔ اس کو تو تمام ما کان و ما یکون، جزئی، کلی اور غیب و شہادت کا علم ازل سے عاصل ہے۔ اس کو اپنے اوپر قیاس نہ کرو۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے میں کہ "ہر کام سبج سبج ہوتا ہے جیسے آدمی کا بننا" اور اپنی عمر مقدر کو پہنچنا۔ اس طرح سمجھ لو

اسلام بتدریج بڑھے گا اور آخر کار کفر کو مغلوب و مقہور کر کے چھوڑے گا۔

11۔ کفر واسلام کی مثال مظاہر فطرت سے: اوپر سے دلائل توحید اور شواہد قدرت بیان ہوتے آ رہے ہیں اسی کے ضمن میں لطیف اشارے اسلام کے غلبہ کی طرف بھی ہوتے جاتے ہیں۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں یعنی کفر اور اسلام برابر نہیں خدا کفر کو مغلوب ہی کرے گا اگرچہ تم کو دونوں سے فائدہ ملے گا۔ مسلمانوں سے قوت دین اور کافروں سے جزیہ خراج اور گوشت میٹھے کھاری دونوں سے نکلتا ہے یعنی مجھلی اور گھنا (زیور) یعنی موتی، موزگا اور جواہر اکثر کھاری سے نکلتے ہیں۔

19۔ بحری جماز: اکثر بڑی بڑی تجارتیں جمازوں کے ذریعہ سے ہوتی میں۔ ان سے جو منافع حاصل ہوں یہ ہی اللہ کا فضل ہے۔ ان تمام انعامات پر انسان کو چاہئے مالک کا شکر اداکرے۔

يُوَلِجُ النَّهَارِ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارِ وَ يُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهَارِ وَ الْقَمَرَ ﴿ كُلُّ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللهُ يَجُرِى لِاَجَلِ مُسَمَّى ﴿ ذَلِكُمُ اللهُ وَبُكُمُ اللهُ وَالَّذِينَ تَدُعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا لَهُ المُلُكُ ﴿ وَالَّذِينَ تَدُعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ ﴿

إِنْ تَدْعُوْهُمْ لَا يَسْمَعُوْا دُعَآءَكُمْ وَ لَوَ سَمِعُوْا مَا اسْتَجَابُوُا لَكُمْ وَ يَوْمَ سَمِعُوْا مَا اسْتَجَابُوُا لَكُمْ وَ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَايُنَبِّئُكَ الْقِيلَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَايُنَبِّئُكَ إِنْ الْقِيلَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَايُنَبِّئُكَ إِنْ الْقِيلَمَةِ عَلَى مِثْلُ خَبِيرٍ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

۱۳۔ رات گھاتا ہے دن میں اور دن گھاتا ہے رات میں اور کام میں لگا دیا سورج اور چاند کو ہر ایک چلتا ہے ایک مقرر وعدہ تک [۲۰] یہ اللہ ہے تممارا رب اسی کے لئے بادشاہی ہے اور جن کو تم پکارتے ہواس کے سوائے وہ مالک نہیں کھجور کی گھٹی کے ایک چھلکے کے آیا

۱۲۔ اگر تم ان کو پکارو سنیں نہیں تمہاری بکار اور اگر سنیں پہنچیں نہیں تمہارے کام پر اور قیامت کے دن منکر ہوں گے تمہارے شریک مٹھرانے سے [۲۲] اور کوئی نہ بتلائے گا تجھ کو جیسا بتلائے خبرر کھنے والا [۲۳]

۲۰۔ لیل و نہار کے تغیرات: یہ مضمون پہلے کئی جگہ گذر چکا ہے۔ حضرتُ شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یعنی رات دن کی طرح کبھی کفر غالب ہے کبھی اسلام ۔ اور سورج چاند کی طرح ہر چیز کی مدت بندھی ہے دیر سویر نہیں ہوتی ""۔ حق کا نمایاں غلبہ اپنے وقت پر ہو گا۔ ۲۱۔ باطل معبودوں کی حقیقت: یعنی جس کی صفات و شئون اوپر بیان ہوئیں حقیت میں یہ ہے تمہارا سچا پرورد گار اور کل زمین و آسمان کا بادشاہ۔ باقی جنہیں تم خدا قرار دیکر بکارتے ہو۔ وہ مسکین بادشاہ تو کیا ہوتے تھجور کی گھٹلی پر جو باریک جھلی سی ہوتی ہے اس کے بھی مالک نہیں۔

۲۲ یعنی جن معبودوں کا سہارا ڈھونڈتے ہو وہ تمہاری بگار نہیں سنتے اور توجہ کرتے بھی تو کچھ کام نہ آسکتے۔ بلکہ قیامت کے دن تمہاری مشرکانہ حرکات سے علانیہ بیزاری کا اظہار کریں گے۔ اور بجائے مدد گار بننے کے دشمن ثابت ہوں گے۔

۲۳۔ اللہ ہی پھی خبر دینے والا ہے۔ یعنی اللہ سے زیادہ احوال کون جانے وہ ہی فرماتا ہے کہ یہ شریک غلط ہیں جو کچھ کام نہیں آ سکتے ایسی ٹھیک اور پکی باتیں اور کون بتلائے گا۔

> يَّايُّهَا النَّاسُ اَنْتُمُ الْفُقَرَآءُ إِلَى اللَّهِ ۚ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيْدُ ﴿

إِنْ يَّشَاْ يُذْهِبُكُمُ وَيَأْتِ بِخَلْقٍ جَدِيْدٍ ﴿

وَمَا ذٰلِكَ عَلَى اللهِ بِعَزِيْزِ 🖭

وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِّزُرَ أُخْرِى ۚ وَ إِنْ تَدُعُ مُثَقَلَةً إلى حِمْلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَّ لَوْ كَانَ ذَا قُرُبِي لَ إِنَّمَا تُنُذِرُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ وَ اَقَامُوا الصَّلُوةَ ﴿ وَمَنْ تَزَكِّي فَاِنَّمَا يَتَزَكِّي لِنَفْسِهِ ﴿ وَ إِلَى اللَّهِ الْمَصِيرُ 🖪

وَمَا يَسْتَوِى الْأَعْمٰى وَالْبَصِيرُ ﴿

۱۵۔ اے لوگو تم ہو مختاج اللہ کی طرف اور اللہ وہی ہے بے پر وا سب تعریفوں والا [۲۳]

١٦۔ اگر چاہے تم كوليجائے اور لے آئے ايك نئی

١٤ اوريه بات الله پر مشکل نهيں [٢٥]

۱۸۔ اور نہ اٹھائے گا کوئی اٹھانے والا بوجھ دوسرے کا اور اگر بکارے کوئی ہو جھل اپنا ہوچھ بٹانے کو کوئی نہ اٹھائے اس میں سے ذرا بھی اگر چہ ہو قرابتی [۲۷] تو تو ڈر سنا دیتا ہے انکو جو ڈرتے میں اپنے رب سے بن دیکھے اور قائم رکھتے ہیں نماز [۲۷] او جو کوئی سنورے گا تو یہی ہے کہ سنورے گا اینے فائدہ کو اور اللہ کی طرف ہے س کو پھر جانا [٢٨]

<sub>19</sub> اور برابر نهیں اندھا اور دیکھتا

۲۰ ـ اور نه اندهیرا اور نه اجالا

۲۱ ـ اور بنه ساییه اور بنه لو

۲۲۔ اور برابر نہیں جینے اور نہ مردے [۲۹] اللہ سنایا ہے جس کو چاہیے اور تو نہیں سنانے والا قبر میں پڑے ہوؤں کم

#### وَلَا الظُّلُمْتُ وَلَا النُّورُ ﴿

وَ لَا الظِّلُّ وَلَا الْحَرُورُ ﴿

وَمَا يَسْتَوِى الْأَحْيَا أُهُ وَ لَا الْاَمُوَاتُ لَاِنَّا اللهَ وَمَا يَسْتَوِى الْاَحْيَا أُهُ وَ لَا الْاَمُواتُ لَاِنَّا اللهَ يُسْمِعُ مَنْ يَّشَا أُهُ وَمَا اَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَنْ فِي الْقُبُورِ عَلَى الْقُلْمُ وَاللَّهُ الْعُلْمُ وَاللَّهُ الْعُلْمُ وَاللَّهُ الْعُلْمُ وَاللَّهُ الْعُلْمُ وَاللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الللَّمْ اللَّلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

۲۷۔ تمام انسان اللہ کے مختاج ہیں: یعنی سب لوگ اسی اللہ کے مختاج ہیں جے کسی کی احتیاج نہیں۔ کیونکہ تمام خوبیاں اور کالات اس کی ذات میں جمع ہیں ۔ پس وہ ہی منتق عبادت واستعانت کا ہوا۔

۲۵۔ یعنی تم یہ مانو تو وہ قادر ہے کہ تم کو ہٹا کر دوسری خلقت آباد کر دے جو بہمہ وجوہ اس کی فرمانبردار اور اطاعت گذار ہو، جیسے آسانوں پر فرشتے اور ایسا کرنا اللہ کو کچھ مشکل نہیں لیکن اس کی حکمت کا اقتضاء یہ ہے کہ زمین پر یہ سب سلیلے چلتے رمیں۔ اور آخر میں ہرایک اپنے نیک وبد عمل کا بدلہ پائے تا اس طرح اس کی تمامی صفات کا ظہور ہو۔

۲۶۔ قیامت میں ہر شخص اپنا بوجھ اٹھائے گا؛ یعنی نہ کوئی از نود دوسرے کا بوجھ اپنے سر رکھے گاکہ اس کے گناہ اپنے اوپر لے لے اور نہ دوسرے کے بکارنے پر اس کا کچھ ہاتھ بٹا سکے گا نواہ قریبی رشتہ دار ہی کیوں نہ ہو۔ سب کو نفسی نفسی پڑی ہوگ۔ محض اللہ تعالیٰ کے فضل ورحمت ہی سے بیڑا یار ہوگا۔

۲۷۔ یعنی آپ کے ڈرانے سے وہ ہی اپنا رویہ درست کر کے نفع اٹھائے گا جو خدا سے بن دیکھے ڈرتا ہے اور ڈر کر اس کی بندگی میں لگا رہتا ہے جس کے دل میں خدا کا خوف ہی نہ ہو وہ ان دھمکیوں سے کیا متاثر ہو گا۔

۲۸ \_ یعنی آپ کی نصیحت من کر جو شخص مان لے اور اپنا عال درست کر لے تو کچھ آپ پر یا غدا پراحیان نہیں بلکہ اسی کا فائدہ ہے اور یہ فائدہ پوری طرح اس وقت ظاہر ہو گا جب سب اللہ کے ہاں لوٹ کر جائیں گے ۔

79۔ مومن اور کافر برابر نہیں: یعنی مومن جس کواللہ نے دل کی آئٹھیں دی ہیں، حق کے اجائے اور وحی الهی کی روشی میں بے کھٹکے راستہ قطع کرتا ہوا جنت کے باغوں اور رحمت الهی کے سایہ میں جا پہنچتا ہے۔ کیا اس کی برابری وہ کافر کر سکے گا جو دل کا اندھا اوہام وا ہواء کی اندھیریوں میں بھٹکتا ہوا جہنم کی آگ اور اس کی جھلس دینے والی لوؤں کی طرف بے تحاشا چلا جا رہا ہے۔ ہر گز

نہیں ۔ ایسا ہو تو یوں سمجھوکہ مردہ اور زندہ برابر ہوگیا۔ فی الحقیقت مومن و کافر میں اس سے بھی زیادہ تفاوت ہے جو ایک زندہ تندرست آدمی اور مردہ لاش میں ہوتا ہے، اصلی اور دائمی زندگی صرف روح ایمان سے ملتی ہے۔ بدون اس کے انسان کو ہزار مردول سے بدتر سمجھنا چاہئے۔

### إِنۡ اَنۡتَ اِلَّا نَذِيۡرُ ۗ

إِنَّا اَرُسَلُنْكَ بِالُحَقِّ بَشِيرًا وَّ نَذِيرًا لَّوَ إِنْ مِنْ اُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرً ﴿

وَ إِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَدُ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنَ قَبَلِهِمَ عَاءَتُهُمُ دُسُلُهُمُ بِالْبَيِّنْتِ وَ قَبَلِهِمَ عَاءَتُهُمُ رُسُلُهُمُ بِالْبَيِّنْتِ وَ فَبَلِهِمُ عَاءَتُهُمُ دُسُلُهُمُ بِالْبَيِّنْتِ وَ بِالرُّبُرِ وَبِالْكِتْبِ الْمُنِيْرِ 
فَهُ اللَّهُ بُرِ وَبِالْكِتْبِ الْمُنِيْرِ 
فَهُ الْحَذْتُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَكَيْفَ كَانَ الْمُنِيْرِ فَي الْحَدْثُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَكَيْفَ كَانَ

۲۳۔ تو تو بس ڈر کی خبر پہنچانے والا ہے [۳]

۲۴۔ ہم نے بھیجا ہے تجھ کو سچا دین دیکر خوشی اور ڈر سانے والا اور کوئی فرقہ نہیں جس میں نہیں ہو چکا کوئی ڈر سانے والا [۳]

۲۵۔ اور اگر وہ تجھ کو جھٹلائیں تو آگے جھٹلا چکے ہیں ہو لوگ کہ ان سے پہلے تھے پہنچے ان کے پاس رسول انکے لیکر کھلی باتیں اور صحیفے اور روش کتاب[۲۲]

۲۶۔ پھر پکرا میں نے منکروں کو سوکییا ہوا انکار میرا[۳۳]

۳۰۔ اللہ مردوں کو بھی سنا سکتا ہے: یعنی اللہ چاہے تو مردوں کو بھی سنا دے یہ قدرت اوروں کو نہیں۔ اسی طرح سمجھ لوکہ پینمبر کا کام خبر پہنچانا اور بھلے برے سے آگاہ کر دینا ہے۔ کوئی مردہ دل کافرانکی بات نہ سے تو یہ ان کے بس کی بات نہیں۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے میں "ایعنی سب خلق برابر نہیں۔ جنہیں ایمان دینا ہے ان ہی کو ملے گا۔ تو بہتیری آرزوکرے توکیا ہوتا ہے۔ اور یہ و فرمایا "" نہ اندھیرا نہ اجالا " یعنی نہ اندھیرا برابر اجالے کے اور نہ اجالا برابر اندھیرے کے (یہ ""لا "" کی تکریر کا فائدہ بتلا دیا) اور فرمایا "" تو نہیں سنانے والا قبر میں پڑے ہوؤں کو " ۔ حدیث میں آیا کہ مردوں سے سلام علیک کرو۔ اور بہت جگہ مردوں کو خطاب کیا ہے۔ اس کی حقیقت یہ ہے کہ مردے کی روح سنتی ہے اور قبر میں پڑا ہے دھڑ، وہ نہیں سنتا " ۔ یہ بحث پہلے سورہ " نمل " کیا ہے۔ اس کی حقیقت یہ ہے کہ مردے کی روح سنتی ہے اور قبر میں پڑا ہے دھڑ، وہ نہیں سنتا " ۔ یہ بحث پہلے سورہ " نمل گذر چکی وہاں دیکھ لیاجائے۔

٣١ بشيروندير: ڈرسنانے والا خواہ نبي ہويانبي كا قائم مقام جواس كى راہ كى طرف بلائے۔ اس كے متعلق سورہ ""نمل "" كے چوتھے

رکوع میں کچھ لکھا جا چکا ہے۔

۳۲۔ یعنی روش تعلیات یا کھلے کھلے معجزات لے کر آئے۔ نیزان میں سے بعض کو مختصر چھوٹے صحفے دیے گئے۔ بعض کو ہڑی مفصل کتابیں۔

۳۳ یعنی جب تکذیب سے بازیہ آئے تو دیکھ لوانجام کیا ہوا۔ وہ ہی تمہارا بھی ہو سکتا ہے۔

اَلَمْ تَرَ اَنَّ اللهَ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً اللهُ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً اللهُ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً اللهُ اَنْدَا اللهُ اَنْدَا اللهُ اَنْدَا اللهُ ال

وَ مِنَ النَّاسِ وَ الدَّوَآبِ وَ الْاَنْعَامِ مُخْتَلِفُ الْهَا مُخْتَلِفُ الْهَا مَخْشَى اللهَ مُخْتَلِفُ الْهَا مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَّوُ اللهَ عَزِينُ عَفُورُ

۲۰ کیا تو نے نہ دیکھا کہ اللہ نے انارا آسمان سے پانی
پھر ہم نے نکالے اس سے میوے طرح طرح کے
انکے رنگ [۳۳] اور پہاڑوں میں گھاٹیاں ہیں سفید اور
سرخ طرح طرح کے انکے رنگ اور بھجنگے کالے [۳۵]

۲۸۔ اور آدمیوں میں اور کیڑوں میں اور پوپاؤں میں کتنے رنگ میں اس طرح [۳] اللہ سے ڈرتے وہی میں اس کے بدنوں میں جن کو سمجھ ہے تحقیق اللہ زبر دست ہے بخشے والا [۳۷]

۳۷۔ مظاہرہ قدرت: یعنی قیم نے میوے۔ پھرایک قیم میں رنگ برنگ کے پھل پیدا کئے۔ ایک زمین ایک پانی ایک ہوا سے اتنی مختلف چیزیں پیداکرنا عجیب و غریب قدرت کوظاہر کرتا ہے۔

۳۵۔ یعنی سفید بھی کئی درجے (کوئی بہت زیادہ سفید کوئی کم کوئی اس سے کم) اور سرخ بھی کئی درجے۔ اور کالے بھیگے یعنی بہت گہرے سیاہ کوے کے پرکی طرح۔

۳۹۔ مخلوقات کے مختلف رنگ: یہ سب بیان ہے قدرت کی نیرنگیوں کا۔ پس جس طرح نباتات، جادات، اور جوانات میں رنگ برنگ کی مخلوق ہے، انسانوں میں بھی ہر ایک کی طرح جدا ہے۔ مومن اور کافر ایک دوسرا سا ہو جائے اور سب انسان ایک ہی رنگ اختیار کر لیں یہ کب ہو سکتا ہے۔ اس میں حضرت النائیلیج کو تسلی دیدی کہ لوگوں کے اختلاف سے خمگین نہ ہوں۔

٣٧\_ اللہ سے ڈرنے والے علماء ہی ہیں: یعنی بندوں میں نڈر بھی ہیں اور اللہ سے ڈرنے والے بھی مگر ڈرتے وہ ہی ہیں جواللہ کی عظمت و جلال، آخرت کے بقاء و دوام، اور دنیا کی بے ثباتی کو سمجھتے ہیں اور اپنے پرورد گار کے احکام و ہدایات کا علم حاصل کر کے متنقبل کی فکر رکھتے ہیں۔ جس میں یہ سمجھ اور علم جس درجہ کا ہو گا اسی درجہ میں وہ خدا سے ڈرے گا۔ جس میں خوف خدا نہیں وہ فی الحقیقت عالم کملانے کا متحق نہیں۔ حضرت شاہ صاحبٌ لکھتے ہیں ""یعنی سب آدمی ڈرنے والے نہیں۔ اللہ سے ڈرنا سمجھ والوں کی صفت ہے اور اللہ کا معاملہ مبھی دو طرح ہے وہ زبر دست مبھی ہے کہ ہر خطا پر پکڑے، اور غفور مبھی کہ گفنگار کو بختے "" ۔ پس دونوں حیثیت سے بندہ کر ڈرنا چاہئے ۔ کیونکہ نفع و ضرر دونوں اسی کے قبضے میں ہوئے ۔ تو جب چاہیے نفع کو روک لے اور ضرر لاحق کر دے۔

> إِنَّ الَّذِيْنَ يَتُلُونَ كِتْبَ اللهِ وَ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَ أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقُنْهُمُ سِرًّا وَّ عَلَانِيَةً يَّرُجُونَ تِجَارَةً لَّنُ تَبُورَ ﴿

لِيُوَفِيَّهُمُ ٱجُورَهُمْ وَيَزِيْدَهُمْ مِّنَ فَضُلِهِ " إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ ١

وَالَّذِيِّ اَوْحَيْنَآ اِلَيْكَ مِنَ الْكِتْبِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِعِبَادِهِ

لَخَبِيرٌ بَصِيرُ 🗈

۲۹۔ جو لوگ پڑھتے ہیں کتاب اللہ کی اور سیدھی کرتے میں نماز اور خرچ کرتے میں کچھ ہمارا دیا ہوا چھیے اور کھلے امیدوار میں ایک بیویار کے جس میں ٹوٹا نہ ہو[^م]

۳۰۔ ناکہ بورا دے انکو ثواب ان کا اور زیادہ دے اینے فضل سے تحقیق وہ ہے بختے والا قدر دان [۴۹]

الا۔ اور جو ہم نے تجھ پر آثاری کتاب وہی ٹھیک ہے تصدیق کرنے والی اپنے سے اگلی کتابوں کی بیشک اللہ اینے بندوں سے خبردار ہے دیکھنے والا [۴۶]

۳۸۔ تفح بخش تجارت کے امیدوار: یعنی جواللہ سے ڈرکر اس کی باتوں کو مانتے اور اس کی کتاب کو عقیدت کے ساتھ پڑھتے ہیں۔ نیز بدنی و مالی عبادات میں کوناہی نہیں کرتے وہ حقیقت میں ایسے زبردست بیویار کے امیدوار میں جس میں خیارے اور ٹوٹے کا کوئی اخمال نہیں ۔ بلاشبہ جب خدا خود ان کے اعال کا خریدار ہو تواس امید میں یقینا حق بجانب ہیں ۔ نقصان کا اندیشہ کسی طرف سے نہیں ہوسکتا۔ از سرتا یا نفع ہی نفع ہے۔

۳۹\_ یعنی بہت سے گناہ معاف فرماتا ہے اور تھوڑی سے طاعت کی قدر کرتا ہے اور ضابطہ سے جو ثواب ملنا چا ہئے بطور بخش اس سے زیادہ دیتا ہے۔

. ہم <u>۔</u> یعنی بندوں کے احوال کو خوب جانتا ہے ۔ ٹھیک موقع پریہ کتاب آثاری ۔

ثُمَّ اَوْرَثُنَا الْكِتْبَ الَّذِيْنَ اصْطَفَيْنَا مِنَ عِبَادِنَا فَمِنْهُمُ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمُ عَبَادِنَا فَمِنْهُمُ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمُ مُنَاهُمُ مُنَافِقُ بِالْخَيْرَتِ بِإِذْنِ اللهِ مُقْتَصِدُ وَمِنْهُمُ سَابِقُ بِالْخَيْرَتِ بِإِذْنِ اللهِ طُذَٰلِكَ هُوَ الْفَضُلُ الْكَبِيرُ ﴿

جَنْتُ عَدْنٍ يَّدُخُلُوْنَهَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنَ السَّاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَّ لُوْلُوًّا ۚ وَ لِبَاسُهُمُ السَّاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَّ لُوْلُوًّا ۚ وَ لِبَاسُهُمُ فِينَهَا حَرِيْرُ ۚ

۳۲۔ پھر ہم نے وارث کئے کتاب کے وہ لوگ جن کو پین لیا ہم نے اپنے بندول میں سے پھر کوئی ان میں براکرتا ہے اپنی جان کا اور کوئی ان میں ہے نیچ کی چال پر اور کوئی ان میں ہے نیچ کی چال پر اور کوئی ان میں آگے بڑھ گیا ہے لیکر خوبیاں اللہ کے علم سے یہی ہے بڑی بزرگی [۳]

۳۳۔ باغ ہیں بسنے کے جن میں وہ جائیں گے وہاں انکو پہنایا جائے گا کنگن سونے کے اور موتی کے اور انکی پوشاک وہاں ریشمی ہے[۳]

الا\_ قرآن کے ورثاء: یعنی پینمبر کے بعد اس کتاب کا وارث اس امت کو بنایا بو بسیات مجموعی تمام امتوں سے بہتر و برتر ہے ہاں امت کے سب افراد یکس نہیں ۔ ان میں وہ بھی ہیں جو باوبود ایمان صبح کے گنا بوں میں مبتلا ہو جاتے ہیں (یہ ظالِم لینک فیسم ہوئے) اور وہ بھی ہیں جو میانہ روی سے رہتے ہیں ۔ نہ گنا ہوں میں منمک نہ بڑے بزرگ اور ولی (ان کو مقتصد فرمایا) اور ایک وہ کامل بند ہے بواللہ کے فضل و توفیق سے آگے بڑھ بڑھ کر نیکیاں سمیٹنے اور تحسیل کال میں مقتصدین سے آگے نکل جاتے ہیں ۔ وہ متحب چیزوں کو بھی نہیں چھوڑتے ۔ اور گناہ کے نوف سے مکروہ تنزیبی بلکہ بعض مباعات تک سے پرہیز کرتے ہیں ۔ اعلی درجہ کی بزرگی اور فضیلت تو ان کو ہے ۔ و لیے چنے ہوئے بندوں میں ایک عیث سے سب کو شمار کیا ۔ کیونکہ درجہ بہتی سب ہیں ۔ گئیگار معافی ملے گی ۔ اور میانہ سلامت ہے اور آگے بڑے سوسب سے آگے بڑھے ، اللہ کریم ہے اس گنگار معاف ہے ، یعنی آخر کار معافی ملے گی ۔ اور میانہ سلامت ہے اور آگے بڑے سوسب سے آگے بڑھے ، اللہ کریم ہے اس کے یہاں بخل نہیں ۔

۴۲۔ اہل جنت کیلئے سونے کے کنگن اور ریشی لباس: سونا اور ریشم مسلمان مردوں کے لئے وہاں ہے۔ حضور الٹی ایپنم نے فرمایا جو کوئی (مرد) ریشمین (کپڑا) پینے دنیا میں، نہ پینے آخرت میں۔

وَ قَالُوا الْحَمْدُ لِلهِ الَّذِيِّ اَذْهَبَ عَنَّا الْحَرَنَ الْحَرَنَ الْحَرَنَ الْحَرَنَ الْعَفُورُ شَكُورٌ ﴿ اللَّهِ اللَّذِيِّ الْحَرَنَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّذِيِّ الْحَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وَالَّذِينَ كَفَرُوْالَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقَطٰى عَلَيْهِمْ فَيَمُوْتُوْا وَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمْ مِّنُ عَذَابِهَا كَذَٰلِكَ نَجْزِى كُلَّ كَفُوْرٍ ﴿ عَذَابِهَا لَا كَذَٰلِكَ نَجْزِى كُلَّ كَفُورٍ ﴿ عَذَابِهَا لَا كَذَٰلِكَ نَجْزِى كُلَّ كَفُورٍ ﴿ عَنَا اللَّهِ عَمَلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَلُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَلُ اللَّهُ عَمَلُ اللَّهُ عَمَلُ اللَّهُ عَمَلُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَلُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْلُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْلُ اللَّهُ عَمْلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْلُ اللَّهُ الللللْلِلْمُ اللَّهُ الللْلِلْمُ الللَّهُ اللَّهُ

۳۳۔ اور کمیں گے شکر اللہ کا جس نے دور کیا ہم سے غم بیشک ہمارارب بخشے والا قدر دان ہے [۳۳]

۳۵۔ جس نے آثارا ہم کو آباد رہنے کے گھر میں اپنے فضل سے نہ پہنچ ہم کواس میں مثقت اور نہ پہنچ ہمکو اس میں شکنا [۴۴]

۳۹۔ اور جو لوگ منکر ہیں انکے لئے ہے آگ دوزخ کی ہو وہاں کی نہ ان پر ہلکی ہو وہاں کی نہ ان پر ہلکی ہو وہاں کی کچھ کلفت میں سزا دیتے ہیں ہم ہر ناشکر کو[۴۵]

۳۷۔ اور وہ چلائیں اس میں اے رب ہم کو نکال کہ ہم کچھ بھلا کر لیں وہ نہیں ہو کرتے رہے [<sup>۲۳</sup>] کیا ہم نے عمر نہ دی تھی تکواتنی کہ جس میں سوچ لے جس کو سوچنا ہو او رپہنچا تمہارے پاس ڈرانے والا اب چھو کہ کوئی نہیں گذگاروں کا مدد گار[۲۰]

٣٣ \_ يعنى دنيا كا اور محثر كا غم دوركيا \_ گناه بخشے اور ازراہ قدر دانی طاعت قبول فرمائی \_

۲۲۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں رہنے کا گھراس سے پہلے کوئی نہ تھا ہر جگہ چل چلاؤاور روزی کا غم، دشمنوں کا ڈراور رنج و

مثقت ۔ وہاں پہنچ کر سب کافور ہو گئے ۔

**۴۵۔ اہل دوزخ کا عال: نہ کفار کو جہنم میں موت آئے گی کہ اس سے تکالیف کا خاتمہ ہوجائے اور نہ عذاب کی تکلیف کسی وقت** ملکی ہوگی۔ ایسے ناشکروں کی ہمارے ہاں یہی سزا ہے۔

۴۹ ۔ اہل دوزخ کی فریاد: یعنی اس وقت تواسی کو بھلا سمجھتے تھے پر اب وہ کام نہ کریں گے ۔ ذرا دوزخ سے نکال دیجئے توہم خوب نیکیاں سمیٹ کر لائیں اور فرمانبردار بن کر عاضر ہوں۔

٣٧ ـ حق تعالى كا جواب: يه جواب دوز خيول كو ديا جائے گا۔ يعني ہم نے تم كو عقل دى تھى جس سے سمجھتے اور كافى عمر دى جس میں سوچنا چاہتے توسب نیک و بد سوچ کر سیدھا راستہ اختیار کر سکتے تھے۔ حتی کہ تم میں کے بہت سے تو ساٹھ ستر برس دنیا میں زندہ رہ کر مرے۔ پھر اوپر سے ایسے اشخاص اور عالات مجھجے جو برے انجام سے ڈراتے اور خواب غفلت سے بیدار کرتے رمیں۔ کیا اس کے بعد بھی کوئی عذر باقی رہا اب پڑے عذاب کا مزہ چکھتے رہواور کسی طرف سے مدد کی توقع نہ رکھو۔

کو نوب معلوم ہے جوبات ہے دلوں میں [۴۸]

۳۹۔ وہی ہے جس نے کیا تکو قائم مقام زمین میں <sup>[۴۹]</sup> پھر جو کوئی ناشکری کرے تو اس پریڑے اسکی ناشکری اور منکروں کو یہ بڑھے گی انکے انکار سے ان کے رب کے سامنے مگر بیزاری اور منکروں کو مذ بڑھے گا انکے انکارے مگر نقصان [۵۰]

إِنَّ اللَّهَ عَلِمُ غَيْبِ السَّمَوْتِ وَ الْأَرْضِ ﴿ إِنَّهُ ٢٦ - الله بهيد جانع والا ب آسمانوں كا اور زمين كا اس عَلِينَمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ 🕾

> هُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَّدِفَ فِي الْأَرْضِ لَلْفَمَنُ كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ ۚ وَلَا يَزِيْدُ الْكَفِرِيْنَ كُفْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمُ إِلَّا مَقْتًا ۚ وَ لَا يَزِيُدُ الْكُفِرِيْنَ كُفُرُهُمْ إِلَّا خَسَارًا 🗃

۴۸۔ اللہ دلوں کی بات جانتا ہے: یعنی اسے بندوں کے سب کھلے چھپے احوال وافعال اور دلوں کے بھید معلوم ہیں۔ کسی کی نیت اور استعداد اس سے پوشیرہ نہیں اسی کے موافق معاملہ کرتا ہے اور وہ یہ بھی جانتا ہے کہ جولوگ اب چلا رہے ہیں کہ ہمیں چھوڑ دو، پھرایسی خطا نہ کریں گے، وہ اپنے دعوے میں جھوٹے ہیں۔اگر ستر دفعہ لوٹائے جائیں تب بھی شرارت سے باز نہیں آ ستے۔ ان کے مزابوں کی افتاد ہی ایسی ہے۔ وَ لَوْ رُدُّوْ الْعَادُوْ الْمِمَانُهُو اعَنْهُ وَ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُوْنَ (انعام ركوع ) <del>79</del> یعنی اگلی امتوں کی جگہ تم کوزمین پر آباد کیا اور ان کے بعد ریاست دی ۔ چاہئے اب اس کا حق ادا کرو۔

۵۰ یعنی کفرونا شکری اوراللہ کی آیات کے الکارسے اس کا کچھے نقصان نہیں۔ وہ ہمارے حدوشکرسے مستغنی ہے۔ البیۃ ناشکری کرنے والے پر اس کے فعل کا وبال پڑتا ہے۔ کفر کا انجام بجزاس کے کچھے نہیں کہ اللہ کی طرف سے برابر ناراضی اور بیزاری بڑھتی جائے اور کافرکے نقصان وخیران میں روز بروزاضافہ ہوتا رہے۔

قُلُ اَرَءَيْتُمْ شُرَكَاءَ كُمُ الَّذِيْنَ تَدْعُوْنَ مِنَ اللهِ كَ عَالَ وَكُهُ بَعَلا وَيَحُولُوا فَلُو وَ اللهِ كَ عَالَ وَكُملاؤً وَ اللهِ كَ عَالَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ الله

إِنَّ اللهَ يُمُسِكُ السَّمُوتِ وَ الْأَرْضَ اَنُ تَرُولُا أَوْ اللَّارُضَ اَنُ تَرُولُا أَ وَلَبِنُ زَالَتَا إِنْ اَمْسَكُهُمَا مِنُ اَحُدِهُ أَوْ اللَّهُ كَانَ حَلِيْمًا غَفُورًا اَحَدٍ مِّنْ بَعْدِهِ أَ إِنَّهُ كَانَ حَلِيْمًا غَفُورًا

وَ اَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ اَيْمَانِهِمْ لَيِنُ جَآءَهُمْ نَذِيْرٌ لَّيَكُونُنَّ اَهْدَى مِنْ اِحْدَى الْأُمَمِ أَ فَلَمَّا جَآءَهُمْ نَذِيْرٌ مَّا زَادَهُمْ اِلَّا نُفُورًا

ا۵۔ ان معبودوں نے کیا پیدا کیا: یعنی اپنے معبودوں کے احوال میں غور کر کے مجھے بتلاؤکہ زمین کاکونسا حصہ انہوں نے بنایا، یا آسمانوں کے بنانے اور تھامنے میں ان کی کس قدر شرکت ہے۔ اگر کچھ نہیں توآخر خدا کس طرح بن بیٹھے۔ کچھ تو عقل سے کام لو۔

۲۰ ۔ تو کمہ بھلا دیکھو تو اپنے شریکوں کو جن کو پکارتے ہو اللہ کے سوائے دکھلاؤ تو مجھ کو کیا بنایا انہوں نے زمین میں یا کچھان کا ساجھا ہے آسمانوں میں [۱۵] یا ہم نے دی ہے انکوکوئی کتاب سویہ سندر کھتے میں اس کی [۵۲] کوئی نہیں پر جو وعدہ بتلاتے میں گنگار ایک دوسرے کو

الله تحقیق الله تھام رہا ہے آسمانوں کو اور زمین کو کہ ٹل نہ جائیں اور اگر ٹل جائیں تو کوئی نہ تھام سکے انکو اس کے سوائے [۵۸] وہ ہے تحل والا بخشے والا [۵۸]

اللہ اور قعیں کھاتے تھے اللہ کی تاکید کی قعیں اپنی کہ اگر آئے گا انکے پاس کوئی ڈر سنانے والا البتہ بہتر راہ چلیں گے ہر ایک امت سے پھر جب آیا ان کے پاس ڈر سنانے والا اور زیادہ ہوگیا ان کا بدکنا

۵۲ یعنی عقلی نہیں توکوئی معتبر نقلی دلیل پیش کرو۔ جس کی سند پر بیہ مشر کانہ دعویٰ کرتے ہو۔

۵۳۔ یعنی عقلی یا نقلی دلیل کوئی نہیں۔ بات صرف اتنی ہے کہ ان میں سے بڑے چھوٹوں کو اور اگلے پچھلوں کو شیطان کے افور اغلی نہیں گے بنیں گے ) اور اغواء سے یہ وعدہ بتلاتے چلے آئے کہ هلؤ لاءِ شُفعَاءُ نَا عِنْدَاللّٰهِ (یہ بت وغیرہ اللہ کے ہاں ہمارے شفیع بنیں گے ) اور اس کا قرب عطا کریں گے۔ عالانکہ یہ خالص دھوکا اور فریب ہے۔ یہ توکیا شفیع بنتے، بڑے سے بڑا مقرب بھی وہاں کفار کی سفارش میں زبان نہیں ہلا سکتا۔

۵۲ زمین و آسمان کا ممراؤ؛ یعنی اسی کی قدرت کا ہاتھ ہے جو اتنے بڑے بڑے کرات عظام کو اپنے مرکز سے بیٹنے اور اپنے مقام و نظام سے ادھرادھر سرکنے نہیں دیتا اور اگر بالفرض یہ چیزیں اپنی جگہ سے ٹل جائیں تو پھر بجز خدا کے کس کی طاقت ہے کہ ان کو قابو میں رکھ سکے چانچ قیامت میں جب یہ سارا نظام اللہ تعالیٰ درہم برہم کرے گا، کوئی قوت اسے روک نہ سکے گی۔ ۵۵۔ اللہ کا علم و بر دباری: یعنی لوگوں کے کفر و عصیان کا اقتضاء تو یہ ہے کہ یہ سارا نظام ایک دم میں نہ و بالا کر دیا جائے لیکن اس کے تحل وہ بر دباری سے تھا ہوا ہے۔ اس کی بخش نہ ہو تو سب دنیا ویران ہوجائے۔

۳۳۔ غرور کرنا ملک میں اور داؤکرنا برے کام کا اور برائی کا داؤالے گا انہی داؤل والول پر [۵۲] پھر اب وہی راہ دیکھتے ہیں پہلول کے دستور کی سوتو نہ پائے گا اللہ کا دستور بداتا اور نہ یائے گا اللہ کا

اسْتِكُبَارًا فِي الْأَرْضِ وَ مَكْرَ السَّيِّئُ وَ لَا يَحِيْقُ الْمَكُرُ السَّيِّئُ اللَّ يَحِيْقُ الْمَكُرُ السَّيِّئُ اللَّا بِاَهُلِهِ فَهَلُ يَخِيْقُ الْمَكُرُ السَّيِّئُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ تَبَدِيلًا أَ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللهِ لَيُعْدِيلًا أَ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللهِ لَيُعْدِيلًا أَ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللهِ تَبْدِيلًا أَ

۵۹۔ یمودیوں کی جھوٹی قیمیں اور نبوت کی تکذیب: عرب کے لوگ جب سنتے کہ یمود وغیرہ دوسری قوموں نے اپنے نبیوں کی یوں نافرمانی کی تو کہتے کہ کبھی ہم میں ایک نبی آئے تو ہم ان قوموں سے بہتر نبی کی اطاعت ورفاقت کر کے دکھلائیں۔ جب اللہ نے نبی بھیجا جو سب نبیوں سے عظمت شان میں بڑھ کر ہے تو حق سے اور زیادہ بدکنے لگے۔ ان کا غرور و تکبر کھاں اجازت دیتا کہ نبی کے سامنے گردن جھکائیں۔ رفاقت واطاعت اختیار کرنے کے بجائے عداوت پر کمر بستہ ہوگئے اور طرح طرح کی مکروتد بیریں اور داؤگھات شروع کر دیے مگریاد رہے کہ برا داؤ خود داؤکرنے والوں پر الٹے گا۔ گوچند روز عاضی طور پر اپنے دل میں خوش ہولیں کہ

ہم نے تدبیریں کر کے یوں نقصان پہنچادیا، لیکن انجام کار دیکھ لیں گے کہ واقع میں نقصان عظیم کس کواٹھانا پڑا فرض کرو دنیا میں ٹل بھی گیا توآخرے میں تویقینا یہ مثاہدہ ہوکر رہے گا۔

۵۵۔ چاہ کن راچاہ درپیش: یعنی یہ اس کے منتظر میں کہ جوگذشۃ مجرموں کے ساتھ معاملہ ہوا ان کے ساتھ بھی ہو، سو بازیہ آئے تو وہ ہی ہوکر رہے گا۔ اللہ کا جو دستور مجرموں کی نسبت سزا دینے کا رہا ہے نہ وہ بدلنے والا ہے کہ بجائے سزا کے ایسے مجرموں پر انعام واکرام ہونے لگے اور نہ ٹلنے والا کہ مجرم سے سزاٹل کر غیر مجرم کو دے دی جائے۔

انجام ان لوگوں کا جو ان سے پہلے تھے اور تھے ان انجام ان لوگوں کا جو ان سے پہلے تھے اور تھے ان سے بہت سخت زور میں اور اللہ وہ نہیں جس کو تھےکائے کوئی چیز آسمانوں میں اور نہ زمین میں وہی ہے سے کچھ جانتا کر سکتا [۵۸]

اَوَلَمْ يَسِيرُوْا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوْا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَكَانُوَّا اَشَدَّ مِنْ عَبْلِهِمْ وَكَانُوَّا اَشَدَّ مِنْ عَبْلِهِمْ وَكَانُوَّا اَشَدَّ مِنْ هَيْءٍ مِنْ هُيُّ عِنْ هُمْ قُوَّةً وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمُوٰتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ لَا إِنَّهُ كَانَ عَلِيْمًا قَدِيْرًا عَيْ الْمَارُضِ لَا إِنَّهُ كَانَ عَلِيْمًا قَدِيْرًا

وَ لَوْ يُؤَاخِذُ اللهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِنْ دَآبَةٍ وَّ لَكِنُ يُوَخِرُهُمْ إِلَى اَجَلٍ مُّسَمَّى فَإِذَا جَآءَ يُؤَخِّرُهُمْ فَإِذَا جَآءَ يُؤَخِّرُهُمْ فَإِذَا جَآءَ يَجَلُهُمْ فَإِذَا اللهَ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيرًا ﴿

۳۵۔ اور اگر پکڑ کرے اللہ لوگوں کی ان کی کائی پر نہ چھوڑے زمین کی پیٹے پر ایک بھی ملنے چلنے والا [۹۹] پر ان کو ڈھیل دیتا ہے ایک مقرر وعدہ تک پھر جب آئے ان کا وعدہ تواللہ کی نگاہ میں ہیں اس کے سب بندے [۱۰]

۵۸۔ اللہ کی مضبوط گرفت: یعنی بڑے بڑے زور آور مدعی اللہ کی گرفت سے نہ پچ سکے مثلاً عاد و ثمود وغیرہ۔ یہ بیچارے توکیا چیز میں خوب سمجھ لوکہ آسمان وزمین کی کوئی طاقت اللہ کو عاجز نہیں کر سکتی علم اس کا محیط اور قدرت اس کی کامل بچر معاذ اللہ عاجز ہو تو کدھرسے ہو۔

۵۹ \_ گناہوں پر اللہ کا عفو و درگذر: یعنی لوگ جو گناہ کاتے ہیں اگر ان میں سے ہر ہر جزئی پر گرفت شروع کر دے تو کوئی جاندار زمین

میں باقی مذرہے۔ نافرمان تو اپنی نافرمانی کی وجہ سے تباہ کر دیے جائیں۔ اور کامل فرمانبردار جو عادۃ بہت تصوڑے ہوتے ہیں قلت کی وجہ سے اٹھا لیے جائیں۔ کی وجہ سے اٹھا لیے جائیں۔ کیونکہ نظام عالم کچھا لیے انداز پر قائم کیا گیا ہے کہ محض معدودے چندانسانوں کا یماں بیتے رہنا غلاف حکمت ہے۔ پھر جب انسان آباد مذرہ ہے تو حیوانات کا ہے کے لئے رکھے جائیں گے۔ ان کا وجود بلکہ تمام عالم کی ہستی تو اسی حضرتِ انسان کے لئے ہے۔

10- الله كى دُهيل صرف قيامت تك ہے: يعنى ايك مقرر ميعاد اور عد معين تك الله نے دُهيل دے رکھی ہے كہ ہرايك برم پر فورًا گرفت نہيں كرتا۔ جب وقت موعود آجائے گا تو ياد رکھوسب بندے اسى كى نگاہ ميں ميں ـ كسى كا ايك ذرہ مجم برا يا بھلا عمل اس كے علم سے باہر نہيں ـ پس ہرايك كا اپنے علم محيط كے موافق ٹھيك ٹھيك فيصله فرما دے گا۔ نہ مجرم كہيں چھپ سكے نہ مطيع كا حق مارا جائے ـ اكلّٰ ہم اجعلنا ممن يطيعك و اغفر لنا ذنو بنا انك انت الغفور الرحيم ـ

تم سورة "" فاطر" " بفضل الله ورحمة

ركوعاتها ۵

٣٦ سُوْرَةُ لِسَ مَكِّيَّةُ ٢٦

ایاتها ۸۳

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ایس ابه ۱۱س -

۲۔ قسم ہے اس کی قرآن کی

ہ۔ تو تحقیق ہے بھیجے ہوؤں میں سے

م۔ اوپر سیدھی راہ کے <sup>[۱]</sup>

۵۔ آثارازبردست رحم والے نے [۲]

۲- تاکہ تو ڈرائے ایک قوم کوکہ ڈر نہیں سنا انکے باپ
 دادوں نے سوان کو خبر نہیں

>۔ ثابت ہو چکی ہے بات ان میں بہتوں پر سو وہ نہ مانیں کے [۳] يس الم

وَ الْقُرانِ الْحَكِيْمِ فَي

إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿

عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿

تَنُزِيلَ الْعَزِيْزِ الرَّحِيْمِ ﴿

لِتُنْذِرَ قَوْمًا مَّآ أُنْذِرَ ابَآؤُهُمْ فَهُمْ غَفِلُونَ

(T)

ا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت پر قرآن کی گواہی: یعنی قرآن کریم اپنی اعجازی شان، پر حکمت تعلیات، اور پختہ مضامین کے لحاظ سے بڑا زبر دست شاہداس بات کا ہے کہ جو نبی امی اس کو لے کر آیا یقینا وہ اللہ کا بھیجا ہوا اور بے شک و شبہ سیدھی راہ پر ہے۔ اس کی پیروی کرنے والوں کو کوئی اندیشہ منزل مقصود سے بھٹھنے کا نہیں ۔

۲۔ یعنی یہ دین کا سیدھا راستہ یا قرآن تھیم اس خدا کا آثارا ہوا ہے جو زبر دست بھی ہے کہ منکر کو سزا دیے بغیر نہ چھوڑے، اور رحم فرمانے والا بھی کہ ماننے والوں کو نوازش و بخش سے مالا مال کر دے اسی لئے آیات قرآنیہ میں بعض آیات شان لطف و مہر کا اور بعض شان خصنب و قمر کا پہلولیے ہوئے ہیں۔

٣۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا فریضہ انذار: یعنی بہت کھٹن کام آپ کے سپرد ہوا ہے کہ اس قوم (عرب) کوآپ قرآن کے ذریعہ سے ہوشیار وبیدار کریں جس کے پاس صدیوں سے کوئی جگانے والا نہیں جھیجا تھا۔ وہ جاہل و غافل قوم جے نہ خداکی خبر نہ آخرت کی، نه ماضی سے عبرت نه مستقبل کی فکر، نه مبداء پر نظر نه منتها پر ، نیک و بد کی تمیز نه بھلے برے کا شعوراس کواتنی ممتد جمالت و غفلت کی اندھیرپوں سے نکال کر رشدوہدایت کی صاف سرک پر لا کھڑا کرنا کوئی معمولی اور سمل کام نہیں ہے بلاشبہ آپ پوری قوت اور زور شور کے ساتھان کواس غفلت و جہالت کے خوفناک نتائج اور بھیانک منتقبل سے ڈرا کر فلاح و بہبود کے اعلیٰ مدارج پر پہنچانے کی کوشش کریں گے تاکہ یہ قوم اپنی اعلیٰ کامیابی سے تمام عالم کے لئے کامیابی کا دروازہ کھول دے۔ لیکن بہت افراد وہ ملیں گے جو کسی قسم کی نصیحت پر کان دھرنے والے نہیں ۔ اسی لئے ان پر شیطان پوری طرح مسلط ہو جاتا ہے جو ان کی حاقتوں اور شرارتوں کو ان کی نگاہ میں نوشاکر کے دکھلاتا اور اگلے پھیلے سب احوال کو خواہ کتنے ہی گندے ہوں، نوبصورت بنا کر ظاہر کرتا ہے۔ آخریہ لوگ دوسری زندگی سے بالکل منکر ہو کر اپنی فانی خواہثات ہی کو قبلہ مقصود ٹھہرا لیتے ہیں۔ اس وقت ایک طرف سے شیطان کی بات لائ غُوِینَّهُمْ اَجْمَعِیْنَ اِلَّاعِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِیْنَ (مُخلصین کے سوامیں سب کو به كاكر رہوں گا) يى ہوتى ہے۔ اور دوسرى طرف حق تعالىٰ كا قول لَاَ مُلَئَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَ مِمَّنَ تَبِعَكَ مِنْهُمُ اَجْمَعِینَ (تجھ سے اور تیرے پیرووں سے دوزخ کو بھر دول گا) ثابت اور چیاں ہو جاتا ہے باقی علم الهی میں توازل سے ثابت ہے کہ فلاں قوم کے فلاں فلاں افراد اپنی برتمیزی اور لا پروائی سے شیطان کے اغواء میں پھنس کر عذاب الهی کے متحق ہوں گے۔ ایسے لوگوں کے راہ پر آنے اور ماننے کی کیا توقع ہو سکتی ہے۔ پس آپ کو سلسلہ انذار واصلاح میں اگر ایسے ہمت شکن واقعات کا مقابلہ کرنا پڑے تو ملول و غمگین نہ ہوں اپنا فرض ادا کئے جائیں اور نتیجہ کو خدا کے سپرد کر دیں۔ تقریر بالا کو سمجھنے کے لےَ یہ آیات پیش نظر کھے۔ (ا) وَمَنْ یَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمٰنِ نُقَیِّضْ لَهُ شَیْطَانًا فَهُوَلَهُ قَرِیْنُ وَإِنَّهُمُ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ السَّبِيْلِ وَيَحْسَبُوْنَ أَنَّهُمْ مُّهُ تَدُوْنَ (زَرْف رَكُوعٌ)

شيطان كن لوگوں پر مسلط ہوتا ہے: معلوم ہواكہ شيطان ابتداءً كسى پر مسلط نہيں كيا جاتا۔ بلكہ اندھا بن كر نصيحت سے اعراض كرتے رہنے كا اثر يہ ہوتا ہے كہ كر شيطان مسلط ہوجائے۔ جيسے ہاتھ پاؤں سے مدت تك كام نہ لے تو وہ عضوبيكار كر ديا جاتا ہے۔ قال تعالىٰ فكرةً أذَا غُولًا لللهُ قُلُوبَهُمُ (الصف ركوع) وَ ثُقَلِّبُ أَفْبِدَتَهُمْ وَ أَبْصَارَهُمْ كُمَا لَمْ يُؤْمِنُو ابِهِ أَوَّلَ مَرَّ وَ وَنَقَلِّبُ أَفْبِدَتَهُمْ وَ أَبْصَارَهُمْ فِيْ طُغْيَا نِهِمُ يَعْمَهُونَ (انعام ركوع ١١) (ب) وَقَيَّضَنَا لَهُمْ قُرَنَاءَ فَزَيَّنُولَهُمْ مَا بَيْنَ

اَيْدِيْهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمْ الْقَوْلُ فِيْ أُمَمٍ (مَ الْحِده رَوَعَ ) تَلَا كَ بعد شيطان يه كام كرتا ہے جَى كانيجهِ
حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ ہے۔ (جَ) وَالَّذِيْ قَالَ لِوَالِدَيْهِ أُفِّ لَكُمَا اَتَعِدَنِيْ اَنْ اُخْرَجَ وَ قَدْ خَلَتِ الْقُورُ وَنَى عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ ہِمَ الْقَوْلُ اللهَ وَيَلَكَ المِنْ إِنَّ وَعَدَاللهِ حَقَّ فَيَقُولُ مَا هٰذَا إِلَّا اَسَاطِيرُ اللهَ وَيَلَكَ المِنْ إِنَّ وَعَدَاللهِ حَقَّ فَيَقُولُ مَا هٰذَا إِلَّا اَسَاطِيرُ اللهَ وَيَلِيْ اُولِيكِ مِنْ قَبْلِيْ وَهُمَا يَسْتَغِينَفَانِ اللهَ وَيَلَكَ المِنْ إِنَّ وَعَدَاللهِ حَقَّ فَيَقُولُ مَا هٰذَا إِلَّا اَسَاطِيرُ اللهَ وَيَلِكَ الْمِنْ إِنَّ وَعَدَاللهِ حَقَّ فَيَقُولُ مَا هٰذَا إِلَّا اَسَاطِيرُ اللهَ وَيَلِي اللهَ وَيَلِيكَ المِنْ إِنَّ وَعَدَاللهِ حَقَّ فَيَقُولُ مَا هٰذَا إِلَّا اللهَ وَيَهُ الْقُولُ فِي اللهَ وَيَلِي اللهَ وَيَعْدَاللهِ عَلَى اللهَ وَيَعْدَاللهِ عَلَيْ مِنْ اللهِ وَاللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ مَا اللهُ وَيَعْدَلُ اللهُ وَيُعْلِي وَاللهُ اللهِ اللهِ مَا اللهُ وَلَهُ عَلَيْ اللهُ وَيْعَمُ اللّهُ وَلَيْ اللهُ مِنْ اللهُ وَيُولُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ وَاللهُ مِنْ اللهُ مَا عَلَيْ اللهُ وَلَا عَلَيْ اللهُ وَاللهُ مِنْ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَلَا عَلَيْ اللهُ اللهُ وَلَا عَلَيْ اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا عَلَالِهُ وَلَا عَلَيْ اللّهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا عَلَيْ مَا وَلَا عَلَى اللهُ وَلَا مَعُودُ عُلِي اللّهُ وَلَا مَعُودُ عُلِي اللهُ وَاللّهُ اللهُ الله

کن لوگوں کے دلوں پر مہر نگتی ہے؟ یہ ہی لوگ ہیں بن کے اعراض وعاد کے نیچہ ہیں آخر کاراللہ تعالیٰ دلوں پر مہر کر دیتا ہے کہ ان میں نیر کے گفتے کی پھر ذرا گھڑائش نمیں رہتی ۔ بیٹے کوئی شخص اپنے اوپر روشنی کے سب دروازے بند کر لے تواللہ تعالیٰ اس کواند ھیرے میں بھوڑ دیتا ہے۔ یا ایک بیار ہو بایک عار ہو ہو ہم کا لے، طبیب ہے دشمنی کرے اور ہر تم کی بدپ ہیزی پر تیار ہو بائے کو اللہ اس کے مرض کو مملک بنا دیتا ہے اور مایو می کے درجہ میں بھٹیا دیتا ہے۔ فرماتے میں تیلک المقُری دَقُصُّ عَلَیْكُ مِنْ اَنْبَادِ بِهَا وَلَقَدْ جَاءً تَنْهُمْ وَسُلُمُ مُعْمَ بِالْبَیّیِنَاتِ فَمَا كَانُوا لِیُوْمِنُوا بِمَا كَذَبُوا لِیهُ مِنْ قَبَلُ كَذَالِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَىٰ قُلُوبِ الْمُعْتَدِیْن (اعراف رکوع ۱۲) ثُمَّ بنعَدْنَا مِنْ بَعْدِم وُسُلًا اِلٰ قَوْمِ هِمْ فَجَاءُ وَهُمْ يَالْبَيْنَاتِ فَمَا كَانُوا لِیُوْمِنُوا بِمَا كَذَبُوا بِمِ مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ نَطْبَعُ عَلَىٰ قُلُوبِ الْمُعْتَدِیْن (یونس مِوْعِ مُولِمُ اللهُ عَلَىٰ قُلُوبِ اللّٰهُ عَلَى تُلُومِ اللّٰهُ عَلَى قُلُوبِ اللّٰهُ عَلَى قُلُوبِ اللّٰهُ عَلَى قُلُوبِ اللّٰهُ عَلَى مُعَلِّمُ وَاللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى مُسَلِّعُ اللهُ عَلَى اللّٰهُ مِنْ عَنْدُ اللّٰهِ عَلَى مُسَلِّعُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مِنْ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ا

رَكُوع٢٢) كَلَّا بَلْ رَّانَ عَلَى قُلُوْ بِهِمْ مَا كَانُوْا يَكْسِبُوْن (مُطْفَفين رَكُوعًا) اَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ اِلْهَةُ هَوَاهُ وَ أَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَاوَةُ فَمَنْ يَهْدِيْهِ مِنْ بَعْدِ الله (الجاثيه ركوع ) وَلَقَدُ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنُ الْجِنِّ وَالْانْسِ لَهُمْ قُلُوْبُ لَا يَفْقَهُوْنَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنُّ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمُ اذَانَّ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولِيكَ كَالْاَنْعَامِ بَلْ هُمْ اَضَلُّ أُولِيكَ هُمُ الْغَافِلُونَ (اعراف رَوع ٢٢) يُحَرّفُونَ الْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِم يَقَوْلُونَ إِنْ أُوْتِيْتُمُ هٰذَا فَخُذُوهُ وَ إِنْ لَمْ تُؤْ تَوْهُ فَاحۡذَرُوۡا ۚ وَمَنۡ يُّرِدِ اللّٰهُ فِتُنَتَهُ فَلَنۡ تَمۡلِكَ لَهُ مِنَ اللّٰهِ شَيْئًا ٱوۡلٰبِكَ الَّذِيْنَ لَمۡ يُرِدِ اللّٰهُ اَنۡ يُطَهِّرَ قُلُوْ بَهُمْ (المائده ركوع ٢)\_

> إِنَّا جَعَلْنَا فِي آعْنَاقِهِمُ أَغْلِلًا فَهِيَ إِلَى الْاَذْقَانِ فَهُمْ مُّقُمُحُوْنَ ١

> وَ جَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَّمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغُشَيْنُهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ١ وَ سَوَآءُ عَلَيْهِمُ ءَانَذَرْتَهُمُ اَمْ لَمْ تُنُذِرُهُمْ

> > لَا يُؤْمِنُونَ عَ

١٠ اور برابر ہے ان کو تو ڈرائے یا مذ ڈرائے یقین

٨ ـ ہم نے ڈالے ہیں انکی گر دنوں میں طوق سووہ ہیں ٹھوڑیوں تک پھرانکے سراُلل (ابھر) رہے ہیں [۴]

9۔ اور بنائی ہم نے ان کے آگے دیوار اور پیچھے دیوار پھر اوپر سے ڈھانک دیا سوان کو کچھ نہیں سوجھنا [۵]

نہیں کریں گے [۱]

ہ۔ یہ ان ہی لوگوں کے حق میں ہے جن کا ذکر گزشتہ فائدہ میں ہوا۔ یہ طوق عادات ورسوم، حب جاہ و مال اور تقلید آباؤ اجداد کے تھے جنوں نے ان کے گلے سختی سے دبار کھے تھے اور نخت و تکبر کی وجہ سے ان کے سرینیجے نہیں جھکتے تھے۔

۵۔ کفار اور ہدایت کے درمیان دیواریں: نبی کی عداوت نے انکے اور قبول ہدایت کے درمیان دیواریں کھڑی کر دی تھیں۔ عاملانه رسوم واطوار اور اہواء و آرائے فاسدہ کی اندھیریوں میں اس طرح بند تھے کہ آگا پیچھا اور نشیب و فراز کچھ نظریہ آیا تھا نہ ماضی پر نظر تھی نہ منتقبل پر، باقی ان افعال کی نسبت حق تعالیٰ کی طرف اس لئے کی گئے: کہ خالق خیروشر کا وہی ہے اور اسباب پر مىببات كاترتب اسى كى مثيت سے ہوتا ہے امام رازیٌ فرماتے ہیں كہ اس آیت سے دلائل آفاقیہ میں غور كرنے كى نفی ہوئی جیما کہ فَ**کُمُ مُقَمَحُوْنَ میں دلائل انفسیہ کی طرف ملتفت نہ ہونے کا اشارہ تھا۔ کیونکہ سراوپر کو اُلل رہا ہو جھک نہ سکے تواپنے** 

بدن پر نظر نہیں پڑ سکتی۔

۱۔ ان کو برابر ہے لیکن آپ کے حق میں برابر نہیں۔ بلکہ ایسی سخت معاند اور سرکش قوم کو نصیحت کرنا اور اصلاح کے درپے ہونا عظیم درجات کے حصول کا سبب ہے اور کہمی یہ اغلاق دوسروں کی ہدایت کا باعث بن جاتا ہے۔ اسی طرح کی آیات سورہ ""بقرہ"" کے اوائل میں گذر چکی ہیں۔

إِنَّمَا تُنَذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الدِّكُرَ وَ خَشِيَ الدِّكُرَ وَ خَشِيَ الرَّحُمٰنَ بِالْغَيْبِ فَبَشِّرُهُ بِمَغْفِرَةٍ وَّ الرَّحْمٰنَ بِالْغَيْبِ فَبَشِّرُهُ بِمَغْفِرَةٍ وَّ الجَرِكُريْمِ 
اَجْرِكُريْمِ

إِنَّا نَحُنُ نُحُيِ الْمَوْتِي وَ نَكُتُبُ مَا قَدَّمُوْا وَ الْنَارَهُمُ وَ وَكُلَّ شَيْءٍ اَحْصَيْنَهُ فِي آمِامٍ اثَارَهُمُ وَ كُلَّ شَيْءٍ اَحْصَيْنَهُ فِي آمِامٍ اثَارَهُمُ وَ كُلَّ شَيْءٍ اَحْصَيْنَهُ فِي آمِامٍ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

اا۔ تو ڈر سناتے اسکو جو چلے سمجھائے پر اور ڈرے رحمن سے بن دیکھے سواسکو خوشخبری دے معافی کی اور عزت کے ثواب کی [۱]

۱۱۔ ہم تو ہیں جو زندہ کرتے ہیں مردوں کو [^] اور لکھتے ہیں جو آگے بیچے کے اور جو نشان انکے بیچے رہے [٩] اور ہر چیزگن لی ہے ہم نے ایک کھلی اصل میں [٠]

﴾۔ ڈرنے والے ہی ہدایت پاتے ہیں: یعنی ڈرانے کا فائدہ اس کے حق میں ظاہر ہوتا ہے جو نصیحت کو مان کر اس پر چلے اور اللہ کا ڈر دل میں رکھتا ہو۔ جس کو غدا کا ڈر ہی نہیں نہ نصیحت کی کچھ پروا، وہ نبی کی تنبیہ و تذکیر سے کیا فائدہ اٹھائے گا۔ ایسے لوگ بجائے مغفرت و عزت کے سزا اور ذلت کے متحق ہوں گے۔ آگے اشارہ کرتے ہیں کہ فریقین کی اس عزت و ذلت کا پورا اظہار زندگی کے دوسرے دور میں ہوگا جس کے مبادی موت کے بعدسے شروع ہوجاتے ہیں۔

تصريح ب دِيارُكُمْ تَكْتُبُ اثارَكُمْ ـ

ا۔ لوح محفوظ: یعنی جس طرح تمام اعال و آثار وقوع کے بعد ضابطہ کے موافق لکھے جاتے ہیں، قبل از وقوع بھی ایک ایک چیز لوح محفوظ میں لکھی ہوئی ہے اور وہ لکھنا بھی محض انتظامی ضوابط و مصالح کی بناء پر ہے ورنہ اللہ کے علم قدیم میں ہرچھوٹی بڑی چیز پہلے سے موجود و عاضر ہے اسی کے موافق لوح محفوظ میں نقل کی جاتی ہے۔

وَاضْرِبُ لَهُمْ مَّتَلًا أَصْحٰبَ الْقَرْيَةِ ﴿ إِذْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله كاؤل كے جَاءَهَا الْمُرْسَلُونَ ﴿

> إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ اثْنَيْنِ فَكَذَّبُوْهُمَا اِلَيْكُمُ فَعَزَّزُنَا بِثَالِثٍ فَقَالُوٓا إِنَّا مُّرُ سَلُوْنَ ﴿

> قَالُوْا مَآ اَنْتُمُ اِلَّا بَشَرُ مِّثْلُنَا ۚ وَمَآ اَنْزَلَ الرَّحْمٰنُ مِنْ شَيْءٍ لا إِنْ اَنْتُمْ اِلَّا تَكُذِبُوْنَ

لوگوں کی ["] جبکہ آئے اس میں مجھیجے ہوئے ["]

۱۲۔ جب بھیجے ہم نے انکی طرف دو توان کو کو جھٹلایا پھر ہم نے قوت دی تیسرے سے تب کہا انہوں نے ہم تمهاری طرف آئے میں بھیجے ہوئے ["]

۱۵۔ وہ بولے تم تو یہی انسان ہو جیسے ہم اور رحمن نے کچھ نہیں آباراتم سارے جھوٹ کہتے ہو[۱۳]

اا۔ اصحاب قریبہ: یہ گاؤں اکثر کے نزدیک شہر ""انطاکیہ "" ہے۔ اور بابیل کتاب اعمال کے آٹھویں اور گیار ہویں باب میں ایک قصہ اسی قصہ کے مثابہ کچھ تفاوت کے ساتھ شہرانطاکیہ کا بیان ہوا ہے۔ لیکن ابن کثیرٌ نے تاریخی حیثیت اور سیاق قرآن کے لحاظ سے اس پر کچھاعتراضات کیے ہیں اگر وہ صحیح ہوں توکوئی اور بستی ماننی پڑے گی۔ واللہ اعلم ۔ اس قصہ کا ذکر مومنین کے لئے بشارت اور مکذبین کے لئے عبرت ہے۔

۱۲۔ ان کے ناموں کی صیحے تعبین نہیں ہو سکتی اور یہ یقینی طور پر یہ کہا جا سکتا ہے کہ یہ بلا واسطہ اللہ تعالیٰ کے بیھیج ہوئے پہیغمبر تھے یا کسی پیغمبر کے واسطہ سے حکم ہوا تھا کہ اس کے نائب ہو کر فلاں بستی کی طرف جاؤ۔ دونوں انتمال میں۔ گو متبادریہ ہی ہے کہ پیغمبر ہول۔ شاید حضرت میے سے پہلے مبعوث ہوئے ہول گے۔ ۱۳۔ اللہ کے بیھیجے ہوئے رسول: یعنی اول دو گئے پھران کی تائید کے لئے تیسرا بھیجا گیا تنیوں نے مل کر کھا کہ ہم خود نہیں آئے، اللہ کے بیھیجے ہوئے آئے ہیں۔ لہذا جو کچھے ہم کہیں اسی کاپیغام سمجھو۔

۱۳۔ یعنی تم میں کوئی سرخاب کا پر نہیں جواللہ تہیں بھیجتا۔ ہم سے کس بات میں تم بڑھ کر تھے۔ بس رہنے دو نواہ مخاہ غدا کا نام نہ لو۔ اس نے کچھ نہیں آثارا۔ تینوں سازش کر کے ایک جھوٹ بنا لائے اسے غداکی طرف نسبت کر دیا۔

قَالُوا رَبُّنَا يَعُلَمُ إِنَّآ إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ عَ

19۔ کہا ہمارا رب جانتا ہے ہم بیشک تمہاری طرف بیسجے ہوئے آئے ہیں [18]

۱۷۔ اور ہمارا ذمہ یہی ہے پیغام پہنچا دینا کھول کر [<sup>۱۱</sup>] ۱۸۔ بولے ہم نے نامبارک دیکھا تم کو اگر تم بازینہ رہو

گے تو ہم تم کو سنگسار کریں گے اور تم کو پیچے گا ہمارے ہاتھ سے عذاب دردناک [۱۷] وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا الْبَلْغُ الْمُبِينُ عَ

قَالُوَّا اِنَّا تَطَيَّرُنَا بِكُمْ ۚ لَيِنُ لَّمُ تَنْتَهُوَا لَنَ لَكُمْ ۚ لَيِنَ لَّمُ تَنْتَهُوَا لَنَرُجُمَنَّكُمُ مِّنَّا عَذَابُ

اَلِيْمُ 👜

10۔ کفار کے اعتراضات کا جواب: یعنی اگر ہم خدا پر جھوٹ لگاتے ہیں تو وہ دیکھ رہا ہے۔ کیا وہ اپنے فعل سے برابر جھوٹوں کی تصدیق کرتا رہے گا۔ ایسا نہیں ہو سکتا۔ اب تم سمجھویا نہ سمجھو، اللہ تعالیٰ خوب جانتا ہے کہ ہم اپنے دعوے میں سبح ہیں اور کوئی بات اپنی طرف سے نہیں کہہ رہے۔ اس لئے فعلاً ہماری تصدیق کر رہا ہے۔

۱۱۔ یعنی ہم اپنا فرض اداکر چکے، خدا کا پیام نوب کھول کر واضح معقول اور دلنشین طریقہ سے تم کو پہنچا دیا، اب انمام حجت کے بعد خود سوچ لوکہ تکذیب و عداوت کا انجام کیا ہونا چاہئے۔

۱۔ مرسلین کی تکذیب اور ضد: شاید تکذیب مرسلین اور کفر و عناد کی شامت سے قبط وغیرہ پڑا ہو گا۔ یا مرسلین کے سمجھانے پر آپ میں انتلاف ہواکسی نے ماناکسی نے نہ مانا اس کو نامبارک کھا۔ یعنی تمہارے قدم کیا آئے، قبط اور نااتفاقی کی بلا ہم پر ٹوٹ پڑی ۔ یہ سب تمہاری نحوست ہے۔ (العیاذ باللہ) ورنہ ہم پہلے اچھے فاصے آرام چین کی زندگی بسر کر رہے تھے۔ بس تم اپنی وعظ و نصیحت سے بازید آؤ گے توہم سخت تکلیف وعذاب پہنچا کر تم کو سنگیار کر ڈالیں گے۔

قَالُوا طَآبِرُكُمْ مَّعَكُمْ ۖ آبِنَ ذُكِّرُتُمْ ۖ بَلَ اَنْتُمُ قَوْمٌ مُّسْرِفُونَ 🕾

وَ جَآءَ مِنُ اَقْصَا الْمَدِينَةِ رَجُلُ يَسَعٰى قَالَ يْقَوْمِ اتَّبِعُوا الْمُرْسَلِينَ ﴿

اتَّبِعُوا مَنْ لَّا يَسْئَلُكُمْ اَجْرًا وَّ هُمْ مُّهُتَدُونَ 📆

۱۹۔ کہنے لگے تمہاری نا مبارکی تمہارے ساتھ ہے کیا اتنی بات پر که تم کو سمجھایا کوئی نہیں پر تم لوگ که حد پر نہیں رہتے [۱۸]

۲۰۔ اور آیا شہر کے پرلے سرے سے ایک مرد دوڑتا ہوا [۱۹] بولا اے قوم چلوراہ پر بھیجے ہوؤں کی

۲۱۔ چلوراہ پر ایسے شخص کی جو تم سے بدلا نہیں چاہتے اور وه مُصيك رسته پر مين [۲۰]

۱۸۔ یعنی تمہارے کفروتکذیب کی شامت سے عذاب آیا: اگر حق وصداقت کوسب مل کر قبول کر لیتے نہ یہ اختلاف مذموم پیدا ہوما، یہ اس طرح مبتلائے آفات ہوتے پس نامبارکی اور نوست کے اساب نود تمہارے اندر موجود میں۔ پھر کیا اتنی بات پر کہ تمہیں اچھی نصیحت و فھائش کی اور مبطلا برا سمجھایا، اپنی نحوست ہمارے سر ڈالنے لگے۔ اور قتل کی دھمکیاں دینے لگے۔ حقیقت یہ ہے کہ تم عقل وآدمیت کی عدود سے خارج ہوجاتے ہو۔ نہ عقل سے سمجھتے ہونہ آدمیت کی بات کرتے ہو۔

19۔ ایک مرد صالح کی حایت اور فھائش: کہتے ہیں کہ اس مرد صالح کا نام عبیب تھا۔ شہر کے پر لے کنارے عبادت میں مثغول رہتا۔ اور کسب ملال سے کھاتا تھا۔ فطری صلاحیت نے چپ نہ بیٹھنے دیا۔ قصہ سنتے ہی مرسلین کی تائید و حایت اور مکذبین کی نصیحت و فہائش کے لئے دوڑتا ہوا آیا۔ مبادا اشقیاء اپنی دھمکیوں کو پورا کرنے لگیں اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ مرسلین کی آواز کا اثر شمر کے دوردراز حصوں تک پہنچ گیا تھا۔

۲۰۔ یعنی اللہ کے بیمجے ہوئے ہیں۔ اس کا پیغام لے کر آئے ہیں جو نصیحت کرتے ہیں اس پر خود کاربند ہیں اغلاق اعال اور عادات و اطوار سب ٹھیک ہیں۔ بے غرض خیرخواہی کرتے ہیں۔کوئی معاوضہ تم سے نہیں چاہتے۔ پھر ایسے بے لوث بزرگوں کا اتباع کیوں نہ کیا جائے اور اللہ تعالیٰ ان کے ذریعہ سے جوپیغام بیھیجے کیوں قبول نہ کیا جائے۔

## وَمَا لِيَ لَآ اَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِيَ وَ اِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ءَاتَّخِذُ مِنَ دُونِهَ الِهَةَ اِنَ يُرِدُنِ الرَّحُمٰنُ بِضُرِّ لَا تُغُنِ عَنِيَ شَفَاعَتُهُمُ شَيئًا وَلَا يُنُقِذُونِ ﴿
يُنُقِذُونِ ﴿

اِنِّيۡ اِذًا لَّفِئ ضَللٍ مُّبِينٍ

اِنِّيَّ امَنْتُ بِرَبِّكُمْ فَاسْمَعُوْنِ ﴿

قِيْلَ ادْخُلِ الْجَنَّةَ لَ قَالَ لِلَيْتَ قَوْمِي لَيْنَ قَوْمِي لَيْنَ قَوْمِي لَيْنَ فَيْ الْمُونَ فَي

۲۲۔ اور مجھ کو کیا ہوا کہ میں بندگی نہ کروں اسکی جس نے مجھ کو بنایا <sup>[۱۱]</sup> اور اسی کی طرف سب پھر جاؤ گے <sup>[۲۲]</sup>

۲۳۔ بھلا میں پکڑوں اس کے سوائے اوروں کو پوجنا کہ اگر مجھ پر چاہبے رحمٰن تکلیف تو کچھ کام نہ آئے مجھ کو ان کی سفارش اور نہ وہ مجھ کو چھڑائیں

۲۳ ـ تو تو میں مصلکا رہوں صریح [۲۳]

۲۵۔ میں یقین لایا تمہارے رب پر مجھ سے س لو[۲۳]

۲۶۔ عکم ہوا چلا جا بہشت میں [۲۵] بولا کسی طرح میری قوم معلوم کر لیں

۲۱۔ ایک مرد صالح کی حایت اور فہائش: یہ اپنے اوپر رکھ کر دوسروں کو سنایا۔ یعنی تم کو آخر کیا ہوا کہ جس نے پیدا کیا اس کی بندگی نہ کرویہ

۲۲۔ یعنی یہ مت سمجھنا کہ پیدا کر کے آزاد چھوڑ دیا ہے اب کچھ مطلب اس سے نہیں رہا۔ نہیں سب کو مرے پیچھے اسی کے پاس واپس جانا ہے۔ اس وقت کی فکر رکھو۔

۲۳ یعنی کس قدر صریح گمرای ہے کہ اس مہربان اور قادر مطلق پرورد گار کو چھوڑ کر ایسی چیزوں کی پرستش کی جائے جو خدا کی جمیعی ہوئی کسی تکلیف سے یہ بذات خود چھڑا سکیں یہ سفارش کر کے نجات دلا سکیں ۔

۲۷۔ اپنے ایمان کا اعلان: یعنی مجمع میں بے کھٹے اعلان کرتا ہوں کہ میں خدائے واحد پر ایمان لا چکا اسے سب سن رکھیں شاید مرسلین کو اس لیے سنایا ہوکہ وہ اللہ کے ہاں گواہ رہیں اور قوم کو اس لیے کہ سن کر کچھ متاثر ہوں یا کم از کم دنیا ایک مومن کی قوت ایمان کا مثاہدہ کرنے کی طرف متوجہ ہوں۔

۲۵۔ جنت میں داخلہ: یعنی فورًا بہشت کا پروانہ مل گیا۔ آگے نقل کرتے ہیں کہ قوم نے اس کو نہایت بیدردی کے ساتھ شہید کر

ڈالا ۔ ادھر شادت واقع ہوئی ادھر سے حکم ملا کو فورًا بہثت میں داخل ہو جا۔ جیسا کہ ارواح شداء کی نسبت اعادیث سے ثابت ہے کہ وہ قبل از محشر جنت میں داخل ہوتی ہیں۔

بِمَا غَفَرَلِيْ رَبِّيْ وَ جَعَلَنِيْ مِنَ الْمُكُرَمِيْنَ

۲۸۔ اور آثاری نہیں ہم نے اس کی قوم پر اس کے یہ اس کے اس کی قوم آسان سے اور ہم فوج نہیں آثاراکرتے

۲۷۔ کہ کس بنا پر بختا مجھ کو میرے رب نے اور کیا مجھ کو

عزت والول ميں [٢٦]

۲۹۔ بس میمی تھی ایک چنگھاڑ پھر اسی دم سب بچھ گئے [۲۷]

۳۰۔ کیا افوس ہے بندوں پر کوئی رسول نہیں آیا ان کے پاس جس سے مصطانہیں کرتے

۳۱۔ کیا نہیں دیکھتے کتنی غارت کر چکے ہم ان سے پہلے جاعتیں کہ وہ انکے پاس پھر کر نہیں آئیں گی [۲۸] وَمَا اَنْزَلْنَا عَلَى قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ جُنْدٍ
مِنَ السَّمَاءِ وَمَا كُنَّا مُنْزِلِيْنَ ﴿

اِنُ كَانَتُ اِلَّا صَيْحَةً وَّ احِدَةً فَاِذَا هُمُ لَحُمُ كَانَتُ اللَّهُ صَيْحَةً وَ احِدَةً فَاِذَا هُمُ لَحُمُ لُحُونَ عَلَى اللَّهُ اللَّالِمُ الللْمُواللَّا اللَّالِمُ الللْمُواللَّالِمُ الللِيلُول

يُحَسُرَةً عَلَى الْعِبَادِ عَمَا يَأْتِيُهِمُ مِّنَ رَّسُوْلٍ الْحَسُرَةَ عَلَى الْعِبَادِ عَمَا يَأْتِيهِمُ مِّنَ رَّسُوْلٍ اللَّهَ كَانُوْ الِهِ يَسْتَهُزِ ءُوْنَ عَ

اَلَمْ يَرَوُاكُمْ اَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِّنَ الْقُرُونِ اللَّهُمُ مِّنَ الْقُرُونِ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَيْهِمُ لَا يَرْجِعُونَ اللَّ

۲۷۔ جن**ت میں اپنی قوم کا خیال: قوم نے** اس کی دشمنی کی کہ مار ڈالا۔ اس کو بہشت میں پہنچ کر بھی قوم کی خیرخواہی کا خیال رہا کہ اگر میرا عال اور جوانعام واکرام حق تعالیٰ نے مجھ پر کیا ہے معلوم کر لیں تو سب انعام لے آئیں۔

۲۰۔ قوم پر چنگھاڑ کا عذاب بیعنی اس کے بعد اس کی قوم کفر و ظلم اور تکذیب کی پاداش میں ہلاک کی گئی اور اس اہلاک کے لئے کوئی مزید اہتام کرنا نہیں پڑاکہ آسمان سے فرشتوں کی فوج بھیجی جاتی نہ حق تعالیٰ کی یہ عادت ہے کہ قوموں کی ہلاکت کے لیے بڑی بڑی فوجیں بھیجا کریں (یوں کسی خاص موقع پر کسی خاص مصلحت کی وجہ سے فرشتوں کا لٹکر بھیج دیں وہ دوسری بات ہے ) وہاں تو بڑے بڑے مدعیوں کو ٹھنڈاکرنے کے لیے ایک ڈانٹ کافی ہے۔ چنانہ اس قوم کا عال بھی یہ ہی ہواکہ فرشتوں نے ایک ڈانٹ کافی ہے۔ چنانہ اس قوم کا عال بھی یہ ہی ہواکہ فرشتوں نے ایک چنے ماری اور سب کے سب اسی دم بھی کررہ گئے۔

۲۸۔ پچھلی قوموں کے عال سے عبرت: یعنی دیکھتے اور سنتے ہیں کہ دنیا میں کتنی قومیں پہلے پیغمبروں سے مٹھٹھا کر کے غارت ہو چکی ہیں جن کا نام و نشان مٹ چکا۔ کوئی ان میں سے لوٹ کر ادھر واپس نہیں آئی۔ عذاب کی چکی میں سب پس کر برابر ہو گئیں۔ اس پر بھی عبرت نہیں ہوتی۔ جب کوئی نیا رسول آتا ہے وہ ہی تمسخر واستراء شروع کر دیتے ہیں جو پہلے کفار کی عادت تھی۔ چنانچہہ آج خاتم الانبیاء کیٹائیلیم کے ساتھ کفار مکہ کا یہ ہی معاملہ ہے۔

## غ وَإِنْ كُلُّ لَّمَّا جَمِيْعُ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴿

٣٢ ـ اور ان سب میں کوئی نہیں جو اکھٹے ہو کریہ آئیں ہمارے بیں پکڑے ہوئے [۲۹]

۳۳۔ اور ایک نشانی ہے انکے واسطے زمین مردہ اسکو ہم نے زندہ کر دیا اور نکالا اس میں سے اناج سواسی میں سے کھاتے ہیں

۳۳۔ اور بنائے ہم نے اس میں باغ کھجور کے اور انگور کے اور بہا دیے اس میں بعضے چشمے

نہیں انکے ہاتھوں نے پھر کیوں شکر نہیں کرتے [۳]

وَ ايَٰةُ لَّهُمُ الْاَرْضُ الْمَيْتَةُ ۗ اَحْيَيْنَهَا وَ اَخْرَجُنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُوْنَ ﴿

وَ جَعَلْنَا فِيهَا جَنَّتٍ مِّنْ نَّخِيلِ وَّ اعْنَابِ وَّ فَجَّرُ نَا فِيهَا مِنَ الْعُيُونِ ﴿

لِيَا كُلُوًا مِنْ ثَمَرِهِ لا وَ مَا عَمِلَتُهُ ٢٥- كه كُمائين اسك ميوون سے [٢٠] اور اس كو بنايا ٱيْدِيْهِمُ ۗ ٱفَلَا يَشۡكُرُوۡنَ ۗ

۲۹ یعنی وہ تو دنیا کا عذاب تھا، اور آخرت کی سنزا الگ رہی۔ مذیبہ سمجھوکہ ہلاک ہوکر ادھر واپس نہیں آتے تو بس قصہ ختم ہوا۔ نہیں سب کو پھرایک دن خدا کے ہاں عاضر ہونا ہے جمال بلااستثناء سب مجرم پکڑے ہوئے آئیں گے۔

۔۔ مظاہر قدرت سے استدلال: یعنی شاید شبہ گذرتا کہ مرے پیچے پھر کس طرح زندہ ہو کر عاضر کیے جائیں گے ؟ اس کو یوں سمجھا دیا کہ زمین خثک اور مرد پڑی ہوتی ہے پھر خدا اس کو زندہ کرتا ہے کہ ایک دم لہللانے لگتی ہے کیسے کیسے باغ و بہار، غلے اور میوے اس سے پیدا ہوتے ہیں جن کوتم استعال میں لاتے ہو۔ اسی طرح خیال کر لوکہ مردہ ابدان میں روح حیات پھونک دی جائے گی۔ بہرحال مردہ زمین ان کے لئے ایک نشانی ہے جس میں غور کرنے سے بعث بعدالموت اور حق تعالیٰ کی وحدانیت و عظمت اوراس کے انعام واصان کے مسائل کو بخوبی سمجھ سکتے ہیں (تنبیہ) اوپر کی آیات میں ترہیب کا پہلونمایاں تھا کہ عذاب الهی سے ڈر کر راہ ہدایت اختیار کریں۔ آیات حاضرہ میں تر غیب کی صورت اختیار فرمائی ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ کی تعمتوں کو پہچان کر

شکر گذاری کی طرف متوجہ ہوں اور یہ بھی سمجھیں کہ جو غدا مردہ زمین کو زندہ کرتا رہتا ہے وہ ایانی حیثیت سے ایک مردہ قوم کو زندہ کر دے، یہ کیا مشکل ہے۔

۳۱۔ یعنی یہ پھل اور میوے قدرت الهی سے پیدا ہوتے میں، انکے ہاتھوں میں یہ طاقت نہیں کہ ایک انگوریا کھجور کا دانہ پیدا کر لیں۔ جو محنت اور تردد باغ لگانے اور اس کی پرورش کرنے میں کیا جاتا ہے اس کو بارآور کرنا صرف اللہ تعالیٰ کے قبضہ قدرت میں ا ہے اور غور سے دیکھا جائے تو جو کام بظاہر ان کے ہاتھوں سے ہوتا ہے وہ مجھی فی الحقیقت حق تعالیٰ کی عطا کی ہوئی قدرت و طاقت اور اسی کی مثیت وارادہ سے ہوتا ہے۔ لہذا ہر حیثیت سے اس کی شکر گذاری اور احیان شناسی واجب ہوئی۔ (تنبیه ) مترجم محققٌ نے وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيْهِمُ مِين ""ما" كو نافيه ليا ہے۔ كا مودأب اكثر المتاخرين، ليكن سلف سے عمولا ""ما" كا موصولہ ہونا منقول ہے اور اس کی تائید ابن مسود کی قرآت و مِمَّا عَمِلَتُهُ اَیْدِیْهِمْ سے ہوتی ہے۔

سُبُحٰنَ الَّذِي خَلَقَ الْأَزُواجَ كُلَّهَا مِمَّا ٣٦- پَكَ ذات ہے بِن نے بنائے بوڑے سب چیز تُنْبِتُ الْاَرْضُ وَ مِنْ اَنْفُسِهِمُ وَ مِمَّا لَا سے اور ان چیزوں میں کہ جن کی انکو خبر نہیں [۳۳]

يَعْلَمُوْنَ 🚍

وَ ايَدُ لَهُمُ الَّيْلُ اللَّهُ نَسُلَحُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمُ مُّظُلِمُونَ ﴿

وَ الشَّمْسُ تَجُرِئ لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا لَا ذَٰلِكَ تَقُدِيْرُ الْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ 🖶

وَ الْقَمَرَ قَدَّرُنٰهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْجُوْنِ الْقَدِيْمِ 🝙

کے اس قیم سے جواگتا ہے زمین میں اور خود ان میں

٣٠ اور ايك نشاني ہے انكے واسطے رات تھینے لیتے ہیں ہم اس پر سے دن کو پھر تبی یہ رہ جاتے ہیں

٣٨۔ اور سورج چلا جاتا ہے اپنے مٹھمرے ہوئے رستہ یر [۳۳] پیر سادھا ہے اس زبر دست باخبر نے [۳۳]

۳۹۔ اور چاند کو ہم نے بانٹ دی ہیں منزلیں یہاں تک کہ پھرآرہا ہے جیسے شنی پرانی [۴۵]

۳۲۔ جوڑوں کی تخلیق:یعنی نباتات میں، انسانوں میں اور دوسری مخلوقات میں جن کی انہیں پوری خبر بھی نہیں اللہ تعالیٰ نے جوڑے بنائے میں خواہ تقابل کی حیثیت سے جیسے عورت مرد، نر مادہ، کھٹا میٹھا، سیاہ وسفید، دن رات، اندھیرا اجالا، یا تماثل کی حیثیت سے جیسے یحاں رنگ اور مزہ کے پھل اور ایک شکل و صورت کے دو جانور، بہر حال مخلوقات میں کوئی مخلوق نہیں جس کا مماثل یا مقابل نہ ہویہ صرف خدا ہی کی ذات پاک ہے جس کا نہ کوئی مقابل ہے نہ مماثل، کیونکہ مقابلہ یا مماثلت ان چیزوں میں ہو سکتی ہے جو کسی درجہ میں فی الجلہ اشتراک رکھتی ہوں۔ غالق و مخلوق کا کسی حقیقت میں اشتراک ہی نہیں۔

۳۳۔ دن اور رات کی تبدیلیوں میں اللہ کی نشانی: "سلخ" کے میں جانور کی کھال آثار نے کو جس سے نیچے کا گوشت ظاہر ہو جائے۔
اسی طرح سمجھ لورات کی تاریکی پر دن کی چادر پڑی ہوئی ہے۔ جس وقت یہ نور کی چادر اوپ سے آثار لی جاتی ہے لوگ اندھیرے میں پڑے رہ جاتے میں اس کے بعد پھر سورج اپنی مقررہ رفتار سے معین وقت پر آگر سب جگہ اجالا کرتا ہے۔ لیل و نهار کے ان تقلبات پر قیاس کر کے سمجھ لوکہ اسی طرح اللہ تعالیٰ عالم کو فناکر کے دوبارہ زندہ کر سکتا ہے اور بیشک وہ ہی ایک خدا لائق پر ستش ہے جس کے ہاتھ میں عظیم الثان انقلابات کی باگ ہے۔ جن سے ہمکو مختلف قسم کے فوائد پہنچتے میں ۔ نیز جو قادر مطلق رات کو دن سے تبدیل کرتا ہے، کیا کچھ بعید ہے کہ بذریعہ آفتاب رسالت کے دنیا سے جمالت کی تاریخیوں کو دور کر دے۔ لیکن رات دن اور چاند، سورج کے طلوع و غروب کی طرح ہر کام اپنے وقت پر ہوتا ہے۔

۳۳۔ سورج کی پال اور مستقر: سورج کی پال اور رستہ مقرر ہے اسی پر پلا جاتا ہے۔ ایک اپنے یا ایک منٹ اس سے ادھر ادھر نہیں ہوسکتا۔ جس کام پر لگا دیا ہے ہر وقت اس میں مشغول ہے کسی دم قرار نہیں۔ رات دن کی گردش اور سال ہھر کے پکر میں جس جس جس محکانہ پر اسے پہنچتا ہے۔ پھر وہاں سے باذن غداوندی نیا دورہ شروع کرتا ہے۔ قرب قیامت تک اسی طرح کرتا رہے گا۔ تاانکہ ایک وقت آئے گا جب اس کو عکم ہو گا کہ جدھر سے غروب ہوا ہے ادھر سے الٹا واپس آئے یہ ہی وہ وقت ہے جب باب تو بہ بند کر دیا جائے گا۔ کا ورد فی الحدیث الصیحے۔ بات یہ ہے کہ اس کے طلوع و غروب کا یہ سب نظام اس زبردست اور باخبر ہستی کا قائم کیا ہوا ہے۔ جس کے انتظام کو کوئی دوسرا شخت نہیں کر سکتا اور نہ اس کی حکمت و دانائی پر کوئی ترف گیری کر سکتا ہو دنہ ود جب پا ہوا ہے۔ جس کے انتظام کو کوئی دوسرا شخت نہیں کر سکتا اور نہ اس کی حکمت و دانائی پر کوئی ترف گیری کر سکتا ہو دہ وہ فود جب پا ہے اور جس طرح پا ہے الٹ پلٹ کرے کسی کو مجال الکار نہیں ہو سکتی۔ (تنبیہ) اس کی تشریح کا موقع نشیر ایک عدیث میں آئی ہے جس میں شمس کے تحت العرش سجدہ کرنے کا ذکر ہے ۔ یماں اس کی تشریح کا موقع نہیں۔ اس پر ہمارا منتقل مضمون "" بجودالشمس" کے نام سے چھیا ہوا ہے۔ ملا ظر کر لیا جائے۔

۳۵۔ چاند کی منزلیں: سورج کی طرح چاند ہمیشہ ایک طرح نہیں رہتا بلکہ روزانہ گھٹتا بڑھتا ہے۔ اس کی اٹھائیں منزلیں اللہ نے مقرر کر دی ہیں۔ ان کوایک معین نظام کے ساتھ درجہ بدرجہ طے کرتا ہے پہلی آیت میں رات دن کا بیان تھا، پھر سورج کا ذکر کیا جس سے سالوں اور فصلوں کی تشکیل ہوتی ہے۔ اب چاند کا تذکرہ کرتے ہیں جس کی رفتار سے قمری مہینوں کا وجود وابستہ ہے۔

چاند سورج مہینہ کے آخر میں ملتے ہیں تو چاند چھپ جاتا ہے۔ جب آگے بڑھتا ہے تو نظر آتا ہے۔ پھر منزل بہ منزل بڑھتا چلا جاتا اور چودھویں شب کو پورا ہو کر بعد میں گھٹنا شروع ہوتا ہے آخر رفتہ رفتہ اسی پہلی عالت پر آپہنچتا اور کھجور کی پرانی شمنی کی طرح پتلا، خدار اور بے رونق سا ہوکر رہ جاتا ہے۔

لَا الشَّمْسُ يَنُبَغِى لَهَا آنُ تُدُرِكَ الْقَمَرَ وَ لَا الشَّمْسُ يَنُبَغِى لَهَا آنُ تُدُرِكَ الْقَمَرَ وَ لَا الَّيْلُ الَّيْلُ فِي فَلَكٍ لَا الَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ ﴿ قَكُلُ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ ﴿ قَلَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّلْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُولَ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللِمُ اللللْمُ الللِمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْم

وَ ايَةُ لَّهُمُ اَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمُ فِي الْفُلْكِ الْمَشُحُونِ ﴿

وَ خَلَقْنَا لَهُمْ مِّنْ مِّثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ عَ

۲۰۔ بنہ سورج سے ہوکہ پکڑ لے چاند کو اور بنہ رات آگے بڑھے دن سے اور ہر کوئی ایک چکر میں پیرتے ہیں [۲۶]

ام۔ اور ایک نشانی ہے انکے واسطے کہ ہم نے اٹھا لیا ان کی نسل کواس بھری ہوئی کشی میں

۴۷۔ اور بنا دیا ہم نے انکے واسطے کشتی جیسی چیزوں کو جس پر سوار ہوتے ہیں [۳۷]

٣١ سياروں كا مدار ميں تيرنا: سورج كى سلطنت دن ميں ہے اور چاندكى رات ميں، يہ نہيں ہو سكتا كہ چاندكى نورافشانى كے وقت سورج اس كوآ دبائے \_ يعنى دن آگے بڑھ كر رات كا كچھ صد اڑا لے يا رات سبقت كر كے دن كے ختم ہونے سے پہلے آ جائے جن زمانہ اور جس ملك ميں ہواندازہ رات، دن كا ركھ ديا ہے ان كرات كى مجال نہيں كہ ايك منٹ آگے بيتھے ہو سكيں \_ ہرايك سيارہ اپنے اپنے اپنے اپنے اس سے ايك قدم ادھر ادھر نہيں ہٹ سكتا اور باو بود واس قدر سريع حركت اور كھلى ميارہ اپنے اپنے دوسرے سے نگراتا ہے نہ مقررہ انداز سے زيادہ تيزيا ست ہوتا ہے كيا يہ اس كا واضح نشان نہيں كہ يہ سب عظيم الثان مثينيں اور ان كے تمام پرزے كى ايك زبردست مدبر و دانا ہمتى كے قبضہ اقدار ميں اپنا اپنا كام كر رہے ہيں \_ پھر جو بہتى رات دن اور چاند سورج كا ادل بدل كرتى ہے وہ تمہارے فنا كرنے اور فنا كے بعد دوبارہ پيدا كرنے سے عاجز ہو گى؟ (العياذ باللہ) (تنبيہ) صفرت شاہ صاحب لا الشّمة من يُذبّع في لَهَا أَنْ تُذُدِكَ الْقَصَرَ كى تعبي كا نحته بيان فرماتے ہيں كہ دورج چاندانير ممينہ ميں ملح بين تو چاند يكرتا ہے صورج كو صورج چاندكو نميں پكرتا "۔ اس لے لا الْقَصَرُ كى تغبيغى لَهُ اللّهُ مُنتى نميں فرمايا ـ واللہ اعلم ـ

٣٠ يعنى صرت نوځ كے زمانه ميں جب طوفان آيا توآدم كى نسل كواس بھرى ہوئى كشى پر سوار كرليا۔ جو صرت نوځ نے بنائى شى دورند انسان كا تخم باقى بد رہتا۔ پھراسى كشى كے نموند كى دوسرى كشتياں اور جاز تمهارے ليے بنا ديے جن پر تم آج تك لدے پھرتے ہو۔ مثلاً اونٹ، جن كو عرب ""سفائن البر"" (خشكى لدے پھرتے ہو۔ مثلاً اونٹ، جن كو عرب ""سفائن البر"" (خشكى كى كشتياں ) كماكرتے تھے۔

وَ إِنْ نَشَا نُغُرِقُهُمُ فَلَا صَرِيْخَ لَهُمُ وَلَا هُمُ يُنْقَذُونَ ﴿

إِلَّا رَحْمَةً مِّنَّا وَ مَتَاعًا إِلَى حِيْزٍ ﴿

وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ اتَّقُوا مَا بَيْنَ آيْدِيْكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَى اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُوالِمُواللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُواللّهُمُواللّهُمُوال

وَمَا تَأْتِيهِمُ مِّنُ آيَةٍ مِّنَ آيْتِ رَبِّهِمُ إِلَّا كَانُوْ آعَنْهَا مُعْرِضِيْنَ ﴿

۲۷ ۔ اور اگر ہم چامیں تو انکو ڈبا دیں پھر کوئی نہ پہنچے انکی فریاد کو اور نہ وہ چھڑائے جائیں

44۔ مگر ہم اپنی مہربانی سے اور انکا کام چلانے کو ایک وقت تک [47]

۳۵ ۔ اور جب کیسے ان کو بچواس سے بوتمہارے سامنے س آیا ہے اور جو پیچھے چھوڑتے ہو شاید تم پر رحم ہو

۲۹۔ اور کوئی عکم نہیں پہنچا انکو اپنے رب کے حکموں سے جس کووہ ٹلاتے یہ ہوں [۲۹]

۳۸۔ انسان کا بحری سفر: یعنی یہ مثت استخان انسان! دیکھو کیسے نوفناک سمندروں کو کشتی کے ذریعہ عبور کرتا ہے۔ جمال بڑے براجہ براجہ نہیں۔ اگر اللہ اس وقت غرق کرنا چاہے تو کون بچا سکتا ہے اور کون ہے جو فریاد کو پہنچ ۔ مگریہ اس کی مہربانی اور مصلحت ہے کہ اس طرح سب بحری سواریوں کو غرق نہیں کر دیتا۔ کیونکہ اس کی رحمت و حکمت مقتضی ہے کہ ایک معین وقت تک دنیا کا کام چلتا رہے۔ افوس ہے کہ بہت لوگ ان نشانیوں کو نہیں سمجھتے نہ اس کی تعمقوں کی قدر کرتے ہیں۔

۳۹۔ کفار کی روگر دانی: سامنے آتا ہے جزا کا دن اور پیچھ چھوڑے اپنے اعال ۔ یعنی جب کھا جاتا ہے کہ قیامت کی سزا اور بداعالیوں کی شامت سے بچنے کی فکر کرو تاخدا کی رحمت تمہاری طرف متوجہ ہو۔ تونصیحت پر ذرا کان نہیں دھرتے ۔ ہمیشہ خدائی احکام سے روگر دانی کرتے رہتے میں ۔ ۸۷ ۔ اور جب کیے ان کو خرچ کرو کچھ اللہ کا دیا کہتے میں منکر ایان والوں کو ہم کیوں کھلائیں ایسے کو کہ اللہ چاہتا تواس کو کھلا دیتا <sup>[۴۰]</sup>تم لوگ تو بالکل بہک رہے ہو صریح [۴]

وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ اَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ لا قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ امَنُوَّا أَنُطُعِمُ مَنُ لَّوَ يَشَآءُ اللَّهُ أَطْعَمَهُ ۚ ۚ إِنَّ أَنْتُمُ إِلَّا فِئ

ضَللِ مُّبِينٍ 🔁

وَ يَقُوْلُوْنَ مَنَّى هٰذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمُ اللَّهِ عَدُ اللَّهِ عِده الرَّتَم سِيَّ اللَّهِ اللَّهِ طدِقِينَ 📆

۴۰۔ کفار کا استراء: یعنی اور احکام الهی توکیا مانتے، فقیروں مسکینوں پر خرچ کرنا تو ان کے نزدیک بھی کار ثواب ہے لیکن یہ ہی مسلم بات جب پیغمبراور مومنین کی طرف سے کھی جاتی ہے تو نہایت جھونڈے طریقہ سے تمسخر کے ساتھ یہ کہ کر اس کا انکار کر دیتے ہیں کہ جنمیں خوداللہ میاں نے کھانے کو نہیں دیا ہم انہیں کیوں کھلائیں۔ ہم تواللہ کی مشیت کے خلاف کرنا نہیں چاہتے اگر اس کی مشیت ہوتی توان کو فقیرو مختاج اور ہمیں غنی و تونگر یہ بنایا۔

فقرو غنا کی حکمت: خیال کرواس حاقت اور بے حیائی کا کیا ٹھ کانہ ہے کیا غدا کسی کو دینا چاہے تواس کی یہ ہی ایک صورت ہے کہ خود بلاواسطہ رزق اس کے ہاتھ پررکھ دے۔ اگر وسائط سے دلانا بھی اس کی مثیت سے ہے تو تم نے یہ فیصلہ کیسے کر لیا کہ اللہ ان کوروٹی دینا نہیں چاہتا یہ تواس کاا متحان ہے کہ اغنیاء کو فقراء کی اعانت پر مامور فرمایا اور ان کے توسط سے رزق پہنچانے کا سامان کیا جواس امتحان میں ناکامیاب رہا اسے اپنی بدبختی اور شقاوت پر رونا چاہئیے۔ (تنبیہ) بعض سلف کے اقوال سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ آیات بعض زنادقہ کے حق میں میں۔ اس صورت میں ان کے اس قول کو تمنخر پر حمل نہ کیا جائے گا بلکہ حقیقت پر

۴۱۔ اگر بیہ جلہ کفار کے قول کا تتمہ ہے تو مطلب بیہ ہو گا کہ اے گروہ مومنین تم صریح گمراہی میں پڑے ہوجوا پیے لوگوں کا پیٹ بھرنا چاہتے ہو جن کا خدا پیٹ بھرنا نہیں چاہتا۔ لیکن ظاہر یہ ہے کہ یہ حق تعالیٰ کی طرف سے ان کفار کو خطاب ہے کہ کس قدر بہکی بہکی باتیں کرتے میں۔ صرت شاہ صاحبٌ لکھتے میں "" یہ گمراہی ہے نیک کام میں تقدیر کے حوالے کرنا اور اپنے مزے میں لا کچ پر دوڑنا""۔

۴۲ \_ یعنی په قیامت اور عذاب کی دهمکیاں کب پوری ہوں گی ۔ اگر سیحے ہو تو جلد پوری کر کے دکھلا دو۔

مَا يَنْظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَّاحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَ هُمْ يَخِصِّمُونَ 🖺

فَلَا يَسْتَطِيْعُونَ تَوْصِيَةً وَّ لَا إِلَى أَهْلِهِمْ ع يرُجِعُونَ 🖹

وَ نُفِخَ فِي الصُّورِ فَإِذَا هُمْ مِّنَ الْآجُدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنُسِلُوْنَ 🕾

قَالُوُا يُويُلُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِنْ مَّرُ قَدِنَا مِنَّ هٰذَا مَا وَعَدَ الرَّحُمٰنُ وَ صَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴿

إِنْ كَانَتُ إِلَّا صَيْحَةً وَّاحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيْعُ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ عَ

فَالْيَوْمَ لَا تُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا وَّ لَا تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿

إِنَّ أَصْحٰبَ الْجَنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلِ فَكِهُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا مِينَ مِن مِينَ

مے یہ توراہ دیکھتے ہیں ایک چنگھاڑ کی جوان کو آپکڑے گی جب آپس میں جھگڑ رہے ہوں گے

۵۰۔ پھر بنہ کر سکیں گے کہ کچھ کہہ ہی مریں اور بنہ اینے گھر کو پھر کر جا سکیں گے [۴۳]

۵۱۔ اور پیمونکی جائے صور پھر تبہی وہ قبروں سے اینے رب کی میصیل رؤیں گے [۴۴]

۵۲۔ کہیں گے اے خرابی ہماری کس نے اٹھا دیا ہم کو ہماری نبیند کی مبکہ سے [۴۵] یہ وہ ہے جو وعدہ کیا تھا ر حمن نے اور سچ کہا تھا پیغمبروں نے [۴۶] ۵۳۔ بس ایک چنگھاڑ ہو گی مچھر اسی دم وہ سارے ہمارے یاس پکڑے چلے آئیں گے [ہم]

۵۲ میر آج کے دن ظلم نہ ہوگا کسی جی پر ذرا اور وہی بدلہ یاؤگے جوکرتے تھے [۴۸]

ہاتیں کرتے

۴۳۔ قیامت کا ا<u>چانک آنا:</u> یعنی قیامت ناگہاں آ پکڑے گی اور وہ اپنے معاملات میں غرق ہوں گے۔ جس وقت پہلا صور پھوزکا

جائے گا سب ہوش و حواس جاتے رہیں گے اور آخر مرکر ڈھیر ہو جائیں گے۔ اتنی فرصت بھی نہ ملے گی کہ فرض کرو مرنے سے پہلے کسی کو کچھ کہنا چاہیں تو کہہ گذریں ۔ یا جو گھر سے باہر تھے وہ گھر واپس جا سکیں ۔

۴۴۔ یعنی دوسری مرتبہ صور پھونکا جائے گا تو سب زندہ ہو کر اپنی قبروں سے اٹھ کھڑے ہوں گے اور فرشتے ان کو جلد جلد دھکیل کر میدان حشرمیں لیجائیں گے۔

<u>80۔ قیامت کا اچانک آنا:اید نفح</u>ذ اولیٰ اور نفحذ ثانیہ کے درمیان ان پر نبیند کی عالت طاری کر دی جائے۔ یا قیامت کا ہولناک منظر دیکھ کر عذاب قبر کو اہون سمجھیں گے اور نبیند سے تشبیہ دیں گے۔ یا ""مرقد"" بمعنی ""مضجح"" کے ہو۔ نبیند کی کیفت سے تجرید کر لی جائے۔ واللہ اعلم۔

۴۶۔ حق تعالی کا کفار کو جواب: یہ جواب اللہ کی طرف سے اس وقت ملے گا یا متنقبل کو عاضر قرار دے کر جواب دے رہے ہیں۔ یعنی کیا یو چھتے ہوکس نے اٹھا دیا۔ ذرا آنکھیں کھولو۔ یہ وہ ہی اٹھانا ہے جس کا وعدہ غدائے رحان کی طرف سے کیا گیا تھا اور پیغمبر جس کی خبر برابر دیتے رہے تھے۔

ہم۔ یعنی کوئی منتفس نہ بھاگ سکے گا نہ رویوش ہو سکے گا۔

۴۸۔ آخرت میں انصاف: یعنی نہ کسی کی نیکی ضائع ہوگی نہ جرم کی حیثیت سے زیادہ سزا ملے گی۔ ٹھیک ٹھیک انصاف ہو گا اور جونیک وبدکرتے تھے فی الحقیقت عذاب و ثواب کی صورت میں وہ ہی سامنے آ جائے گا۔

هُمْ وَ أَزْوَاجُهُمْ فِي ظِللٍ عَلَى الْأَرَآبِكِ ٢٥- وه اوران كي عورتين سايون مين تخوّل پر بيشے مين تکیہ لگائے مُتَّكِثُونَ 🖺

لَهُمْ فِيهَا فَا كِهَةُ وَّلَهُمْ مَّا يَدَّعُونَ ﴿

۵۷۔ انکے لئے وہاں ہے میوہ اور انکے لئے ہے جو کچھ مانگیں [۴۹]

> سَلَّمُ " قَوْلًا مِّنْ رَّبِ رَّحِيْمٍ عَ وَامْتَازُوا الْيَوْمَ اَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ 🚍

۵۸ ۔ سلام بولنا ہے رب مہربان سے [۵۰]

۵۹ \_ اورتم الگ ہوجاؤآج اے گناہ گارو[۵]

<u>79۔ اہل جنت کا عال: ہمشت میں ہر قسم کے عیش و نشاط کا سامان ہو گا۔ دنیا کی مکروہات سے چھوٹ کر آج یہ ہی ان کا مشغلہ</u>

ہوگا۔ وہ اور ان کی عورتیں آپ میں گھل مل کر اعلیٰ درجہ کے خوشگوار سایوں میں مہرپوں پر آرام کر رہے ہوں گے۔ ہمہ قسم کے میوے اور پھل وغیرہ ان کے لیے عاضر ہوں گے بس خلاصہ یہ ہے کہ جس چیزی جنتیوں کے دل میں طلب اور تمنا ہوگی وہ ہی دی جائے گی، اور منہ مانگی مرادیں ملیں گی۔ یہ تو جمانی لذائذ کا عال ہوا، آگے روعانی نعمتوں کی طرف سَلَاهُمُ قَوَلًا مِنْ دَّبِ وَجَانِی لذائذ کا عال ہوا، آگے روعانی نعمتوں کی طرف سَلَاهُمُ قَوَلًا مِنْ دَرَّ بِ اَلَٰ ذَرا سَا اِشَارہ فرماتے ہیں۔

۵۰۔ اہل بحنت کو حق تعالی کا سلام: یعنی اس مهربان پرورد گار کی طرف سے جنتیوں کو سلام بولا جائے گا۔ نواہ فرشتوں کے ذریعہ سے یا جیسا کہ ابن ماجہ کی ایک روایت میں ہے بلاواسطہ خود رب کریم سلام ارشاد فرمائیں گے اس وقت کی عزت ولذت کا کیا کہنا۔ اللہم ارزقنا ہذہ النعمۃ العظمیٰ بحرمۃ بنیک محمد ﷺ آپائی آپٹی ا

ا ۵۔ مجرموں کی علیحدگی: یعنی جنتیوں کے عیش و آرام میں تہارا کوئی حصہ نہیں۔ تہارا مقام دوسرا ہے جال رہنا ہو گا۔

اَلَمُ اَعْهَدُ اِلَيْكُمُ يَبَنِيَّ ادَمَ اَنُ لَّا تَعْبُدُوا الشَّيْطُنَ ۚ اللَّا يَعْبُدُوا الشَّيْطُنَ الْ

وَّ أَنِ اعْبُدُو نِي الْهَٰذَا صِرَ الْمُ شُتَقِيْمُ اللهُ وَلَقَدُ اَضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلَّا كَثِيرًا الْمَافَلَمُ وَلَقَدُ اَضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلَّا كَثِيرًا الْمَافَلَمُ تَكُونُو اتَعْقِلُونَ اللهُ تَكُونُو اتَعْقِلُونَ اللهُ اللّهُ ال

هٰذِهٖ جَهَنَّمُ الَّتِي كُنْتُمُ تُوْعَدُونَ عَ

إِصْلَوْهَا الْيَوْمَ بِمَا كُنْتُمْ تَكُفُرُونَ ﴿

اَلْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى اَفْوَاهِهِمْ وَ تُكَلِّمُنَا اَلْيَوْمَ وَ تُكَلِّمُنَا اَيُوْا اَيْدِيْهِمْ وَ تَشُهَدُ اَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوْا يَكْسِبُوْنَ عَ

 ۲۰۔ میں نے مذکمہ رکھا تھا تم کواے آدم کی اولا دکہ مذ پرجمو شیطان کو وہ کھلا دشمن ہے تمہارا

ا1۔ اور یہ کہ پوجو مجھ کو یہ راہ ہے سیدھی [۵۲] ۱۲۔ اور وہ بہ کا لے گیا تم میں سے بہت خلقت کو پھر کیا تم کو سمجھ مذتھی

٦٣ يه دوزخ ہے جس كاتم كووعدہ تھا

۶۳۔ جا پڑواس میں آج کے دن بدلا اپنے کفر کا [<sup>۵۳</sup>]

10- آج ہم مہر لگا دیں گے ان کے منہ پر اور بولیں گے ہم سے ان کے ہاتھ اور بتلائیں گے ان کے پاؤں جو کچھ وہ کاتے تھے [۵۲] ۵۲ یعنی اسی دن کے لیے تم کو انبیاء علیم السلام کی زبانی بار بار سمجھایا گیا تھا کہ شیطان لعین کی پیروی مت کرنا جو تمہارا صریح دشمن ہے ۔ وہ جہنم میں پہنچائے بغیر نہ چھوڑے گا۔ اگر ابدی نجات چاہتے ہو تو یہ سیدھی راہ پڑی ہوئی ہے اس پر چلے آؤاور اکیلے ایک غدا کی پرستش کرو۔

۵۳۔ کفار کو ملامت: یعنی افوس اتنی نصیحت و فھائش پر بھی تم کو عقل نہ آئی اور اس ملعون نے ایک خلقت کو گمراہ کر چھوڑا کیا تمہیں اتنی سمجھ نہ تھی کہ دوست دشمن میں تمیز کر سکتے۔ اور اپنے نفع نقصان کو پہچا ہتے۔ دنیا کے کاموں میں تواس قدر ہشیاری اور ذہانت دکھلاتے تھے مگر آفرت کے معاملہ میں اتنے غبی بن گئے کہ موٹی موٹی باتوں کے سمجھنے کی لیاقت نہ رہی۔ اب اپنی حافتوں کا خمیازہ بھگتو یہ دوزخ تیار ہے جس کا بصورت کفر اختیار کرنے کا تم سے وعدہ کیا گیا تھا۔ کفر کا ٹھکانہ یہ ہی ہے۔ چاہئے کہ این ٹھکانے پر پہنچ جاؤ۔

۵۰ من پر مهرلگا ادر ہاتھ پاؤل کی گواہی بیعنی آج اگریہ لوگ اپنج برموں کا زبان سے اعتراف نہ بھی کریں توکیا ہوتا ہے، ہم منہ پر مهرلگا دیں ۔

دیں گے اور ہاتھ پاؤل کان آنگہ متی کہ بدن کی کھال کو عکم دیا جائے گا کہ ان کے ذریعہ سے جن برائم کا ارتکاب کیا تھا بیان کریں ۔

چنانچہ ہر ایک عضو اللہ کی قدرت سے گویا ہو گا اور ان کے برموں کی شادت دے گا۔ کا قال حَتیٰ اِذَا مَاجَا مُو هُمْ اَنْ اَللہُ اللہُ اللہُ اللہُ اللہُ الَّذِی اَنْطَقَ کُلَ شَیْء (حم السجدہ رکوع)۔

اَنْطَقَنَا اللهُ الَّذِی اَنْطَقَ کُلَ شَیْء (حم السجدہ رکوع)۔

وَ لَوْ نَشَآءُ لَطَمَسْنَا عَلَى اَعْيُنِهِمُ فَاسْتَبَقُوا الصِّرَاطَ فَانِّى يُبْصِرُونَ ﴿

وَلَوْ نَشَآءُ لَمَسَخُنْهُمْ عَلَى مَكَانَتِهِمْ فَمَا عَلَى مَكَانَتِهِمْ فَمَا عَلَى مَكَانَتِهِمْ فَمَا عَ اسْتَطَاعُوْا مُضِيًّا وَّلَا يَرْجِعُوْنَ عَ

وَمَنُ نُّعَمِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي الْخَلْقِ الْفَلْوِ الْفَلْوِ الْفَلْوِ الْفَلْوِ الْفَلْوَنَ الْفَلْوَنَ الْفَالَوْنَ الْفَالَوْنَ اللهِ الْفَلْوُنَ اللهِ الْفَلْوُنَ اللهِ الْفَلْوُنَ اللهِ الْفَلْوُنَ اللهِ الْفَلْوُنُ اللهِ الْفَلْوُنُ اللهِ الْفَلْوُنُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

77۔ اور اگر ہم چاہیں مٹا دیں ان کی آمکھیں پھر دوڑیں رستہ پانے کو پھر کہاں سے سوجھے

،۶۔ اور اگر ہم چاہیں صورت مسح کر دیں انکی جمال کی تناں پھر نہ آگے چل سکیں اور نہ وہ الٹے پھر سکیں [۵۵]

۱۸ ـ اور جس کو ہم بوڑھا کریں اوندھا کریں اس کی پیدائش میں پھر کیا ان کو سمجھ نہیں [۵۶] 79۔ اور ہم نے نہیں سکھایا اسکو شعر کہنا اور یہ اس کے لائق نہیں یہ تو خالص نصیحت ہے اور قرآن ہے صاف [۵۰]

## وَمَاعَلَّمُنٰهُ الشِّعْرَ وَمَا يَئْبَغِي لَهُ ۖ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرُ وَّ قُرُانُ مُّبِينُ ﴿

۵۵۔ کفار کو حق تعالی کی تنبیہ بیعنی بیسے انہوں نے ہاری آیتوں سے آسکھیں بند کر لی ہیں اگر ہم پاہیں تو دنیا ہی میں بطور سزا کے ان کی ظاہری بینائی چھین کر نیٹ اندھا کر دیں کہ ادھر ادھر بانے کا راسۃ بھی نہ سوجھے اور جس طرح یہ لوگ شیطانی راستوں سے ہٹ کر اللہ کی راہ پر پلنا نہیں چاہتے، ہم کو قدرت ہے کہ ان کی صورتیں بگاڑ کر بالکل اپا بچ بنا دیں کہ پھر یہ کسی ضرورت کے لئے اپنی جگہ سے بل نہ سکیں پر ہم نے ایسا نہ چاہا اور ان جوارح وقوی سے ان کو محروم نہیں کیا۔ یہ ہماری طرف سے مہلت اور ڈھیل تھی۔ آج وہ ہی آسکھیں اور ہاتھ پاؤں گواہی دیں گے کہ ان بیودوں نے ہم کوکن نالا بُق کاموں میں لگایا تھا۔

13 یعنی آسکھیں چھین لینا اور صورت بگاڑ کر اپا بچ بنا دینا کچھ مستبعد مت سمجھو۔ دیکھتے نہیں؟ ایک تندرست اور مضبوط آدمی زیادہ بوڑھا ہو کر کس طرح دیکھیے، سننے اور چلنے پھرنے سے معذور کر دیا جاتا ہے۔ گویا بچپن میں جیسا کمزور و ناتواں اور دوسروں کے سارے کا مختاج تھا بڑھانے میں بھراسی عالت کی طرف بیٹا دیا جاتا ہے۔ آوکیا بوغدا پیرانہ سالی کی عالت میں ان کی توتیں سلب سارے کا مختاج تھا بڑھانے میں نہیں کر سکتا؟

ال المحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور شاعری: یعنی اوپر جو کچھ بیان ہوا وہ حقائق واقعیہ ہیں۔ کوئی شاعرانہ تخیلات نہیں۔ اس پیغمبر کو جم نے قرآن دیا ہے جو نصیحق اور روش تعلیات سے معمور ہے۔ کوئی شعروشاعری کا دیوان نہیں دیا۔ جس میں نری طبع آزمائی اور خیالی تک بندیاں ہوں، بلکہ آپ کی طبع مبارک کو فطری طور پر اس فن شاعری سے اتنا بعید رکھاگیا کہ باوبود قریش کے اس اعلی خاندان میں سے ہونے کے جس کی معمولی لونڈیاں بھی اس وقت شعر کھنے کا طبعی سلیقہ رکھتی تھیں۔ آپ نے مدت العمر کوئی شعر نہیں بنایا۔ یوں رجو و فیرہ کے موقع پر کبھی ایک آدھ مرتبہ زبان مبارک سے مقفی عبارت نکل کے بے ساختہ شعر کے سانچہ میں ڈھل گئی ہووہ الگ بات ہے۔ اسے شاعری یاشعر کھنا نہیں گئے۔ آپ خود تو کیا شعر کھتے کسی دوسرے شاعر کا شعریا مصرع میں دُھل گئی ہووہ الگ بات ہے۔ اسے شاعری یاشعر کھنا نہیں کئے۔ آپ خود تو کیا شعر کھتے کسی دوسرے شاعر کا شعریا مصرع عبی زندگی ہمر میں دوچار مرتبہ سے زائد نہیں پڑھا۔ اور پڑھتے وقت اکثر اس میں ایسا تغیر کر دیا کہ شعر شعر نہ رہے۔ محض مطلب شاعر ادا ہو جائے۔ غرض آپ کی طبع شریف کو شاعری سے مناسبت نہیں دی گئے، تھی کچونکہ یہ چیز آپ کے منصب جلیل کے لائق نہ تھی۔ آپ حقیقت کے ترجان تھے اور آپ کی بعث کا مقصد دنیا کو اعلیٰ حقائق سے بدون ادنی ترین کذب و غلو کے کوائق نہ تھی۔ آپ حقیقت کے ترجان تھے اور آپ کی بعث کا مقصد دنیا کو اعلیٰ حقائق سے بدون ادنی ترین کذب و غلو کے روشناس کرنا تھا ظاہر ہے کہ یہ کام ایک شاعر کا نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ مشاعریت کا حن و کال کذب و مبالغہ، خیالی بلند پردازی اور

فرضی نکتہ آفرینی کے سوالچھ نہیں ۔ شعر میں اگر کوئی جزء محمود ہے تواس کی تاثیراور دلنشینی ہوسکتی ہے ۔ سویہ چیز قرآن کی نثر میں اس درجہ پائی جاتی ہے کہ ساری دنیا کے شاعر مل کر بھی اپنے کلاموں کے مجموعہ میں پیدا نہیں کر سکتے۔ قرآن کریم کے اسلوب بدیع کو دیکھتے ہوئے کہہ سکتے میں کہ گویا نظم کی اصلی روح نکال کر نثر میں ڈال دی گئی ہے۔ شایدیہ ہی وجہ ہے کہ بڑے بڑے قصیح و عاقل دنگ ہوکر قرآن کو شعر یا سحر کھنے لگتے تھے۔ حالانکہ شعر و سحر کو قرآن سے کیانسبت ؟ کیا شاعری اور جادوگری کی بنیاد پر دنیا میں کبھی قومیت ورومانیت کی ایسی عظیم الثان اور لازوال عارتیں کھڑی ہوئی ہیں جو قرآنی تعلیم کی اساس پر آج تک قائم شدہ دیکھتے ہو۔ یہ کام شاعروں کا نہیں، پیغمبروں کا ہے کہ خدا کے حکم سے مردہ قلوب کو ابدی زندی عطاکرتے ہیں حق تعالیٰ نے عرب کو یہ کہنے کا موقع نہیں دیا کہ آپ پہلے سے شاعر تھے شاعری سے ترقی کر کے نبی بن بیٹھے۔

لِّيُنْذِرَ مَنْ كَانَ حَيًّا وَ يَحِقَّ الْقَوْلُ عَلَى ١٠- تَاكَه دُر سَائِ اللهُ عَلَى عَانَ مُواور ثابت مو الْكُفِريْنَ 🚭

> اَوَلَمُ يَرَوُا اَنَّا خَلَقُنَا لَهُمُ مِّمَّا عَمِلَتُ اَيْدِيْنَا اَنْعَامًا فَهُمْ لَهَا مُلِكُونَ عَ

> وَ ذَلَّلْنَهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوْبُهُمْ وَ مِنْهَا يَاْ كُلُوْنَ 🚭

الزام منکروں پر [۵۸]

ا)۔ کیا اور نہیں دیکھتے وہ کہ ہم نے بنا دیے انکے واسطے اپنے ہاتھوں کی بنائی چیزوں سے چوپائے پھر وہ انکے مالک ہیں [۵۹]

۷۷۔ اور عاجز کر دیا انکوانکے آگے پھران میں کوئی ہے انکی سواری اور کسی کو کھاتے ہیں

۵۸ \_ یعنی زندہ دل آدمی قرآن سن کر اللہ سے ڈرے اور منکروں پر حجت تمام ہو۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""جن میں جان ہو یعنی نیک اثر پکرتا ہو۔ اس کے فائدہ کواور منکروں پر الزام آثارنے کو""۔

۵۹۔ اللہ کی دوسری نشانیاں:آیات تنزیلیہ کے بعد پھر آیات تکوینیہ کی طرف توجہ دلاتے ہیں۔ یعنی ایک طرف قرآن کی پندو نصیحت کو سنو اور دوسری طرف غور سے دیکھو کہ اللہ کے کیسے کیسے انعام واحیان تم پر ہوئے ہیں، اونٹ، گائے، بکری، گھوڑے، خچروغیرہ جانوروں کو تم نے نہیں بنایا اللہ نے اپنے دست قدرت سے پیداکیا ہے۔ پھرتم کو محض اپنے فضل سے ان کا مالک بنا دیا کہ جمال چاہو بچواور جو چاہو کام لو۔ وَ لَهُمۡ فِیۡهَا مَنَافِعُ وَ مَشَارِبُ ۖ اَفَلَا یَشۡکُرُوۡنَ ﷺ

وَ اتَّخَذُوا مِنَ دُوْنِ اللهِ الِهَةَ لَّعَلَّهُمُ يُنْصَرُونَ ﴿

لَا يَسْتَطِيْعُونَ نَصْرَهُمْ لَوَهُمْ لَهُمْ جُنُدُ مُّحْضَرُونَ ﴿

فَلَا يَحْزُنُكَ قَوْلُهُمُ النَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّوْنَ وَمَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعِلِنُوْنَ عَلَمُ مَا يُسِرُّونَ

اَوَلَمْ يَرَ الْإِنْسَانُ اَنَّا خَلَقَنْهُ مِنَ نُّطُفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيْمُ مُّبِينٌ ﴿

وَ ضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَّنْسِيَ خَلْقَةٌ فَقَالَ مَنُ يُحْيِ الْعِظَامَر وَ هِي رَمِيمُ ﴿

۲۵۔ اور انکے واسطے چارپایوں میں فائدے میں اور پینے
 کے گھاٹ پھر کیوں شکر نہیں کرتے [۲۰]

لَّعَلَّهُمْ کَا مَدد کریں کی مدد کریں

۵>۔ یه کر سکیں گے ان کی مدد اور پیہ انکی فوج ہو کر پکڑ آئیں گے [۱۷]

۲۷۔ اب تو غمگین مت ہو انکی بات سے ہم جانتے
 میں جو وہ چھپاتے ہیں اور جوظاہر کرتے ہیں [۱۲]

کیا دیکھتا نہیں انسان کہ ہم نے اس کو بنایا ایک
 قطرہ سے پھر تبی وہ ہوگیا جھگڑ نے بولنے والا [۱۳]

۸۷۔ اور بٹھلاتا ہے ہم پر ایک مثل اور بھول گیا اپنی پیدائش کھنے لگا کون زندہ کرے گا ہڈیوں کو جب کھوکھری ہوگئیں [۱۲]

10- چارپایوں میں انسان کے فائدہے: دیکھو کتنے بڑے بڑے عظیم الجنڈ، قوی ہیکل جانور انسان ضعیف البنیان کے سامنے عاجز و منخر کر دیے۔ ہزاروں اونٹوں کی قطار کو ایک نورد سال بچے نکیل پکڑ کر جدھر چاہے لیجائے ذرا کان نہیں ہلاتے کیسے شہز ور جانوروں پر آدمی سواری کرتا ہے اور بعض کو کاٹ کر اپنی غذا بناتا ہے۔ علاوہ گوشت کھانے کے ان کی کھال، ہڈی اون وغیرہ سے کسے قدر فوائد حاصل کیے جاتے ہیں، ان کے تھن کیا ہیں گویا دودھ کے چشے ہیں۔ ان ہی چشموں کے گھاٹ سے کتنے آدمی سیراب ہوتے ہیں۔ لیکن شکر گذار بندے بہت تھوڑے ہیں۔

ال۔ یعنی جس خدانے یہ تعمتیں مرحمت فرمائیں اس کا یہ شکر اداکیا کہ اس کے مقابل دوسرے عاکم اور معبود مٹھرا لئے جنہیں

تسمجھتے ہیں کہ آڑے وقت میں کام آئیں گے اور مدد کریں گے سویاد رکھو! وہ تمہاری توکیا اپنی مدد بھی نہیں کر سکتے۔ ہاں جب تم کو مدد کی ضرورت ہوگی اس وقت گرفتار ضرور کرا دیں گے۔ تب پتہ لگے گا کہ جن کی حایت میں عمر بھرلڑتے رہے تھے وہ آج کس طرح آنکھیں دکھانے لگے۔

۳۲\_ یعنی جب خود ہمارے ساتھ ان کا یہ معاملہ ہے توآپ ان کی بات سے خمگین و دلگیر نہ ہوں اپنا فرض اداکر کے ہمارے حوالہ کریں۔ ہم ان کے ظاہری وباطنی احوال سے خوب واقف ہیں ٹھیک ٹھیک بھگتان کر دیں گے۔

۹۳۔ انسان کی اصل: یعنی انسان اپنی اصل کو یاد نہیں رکھتا کہ وہ ایک ناچیز قطرہ تھا، خدا نے کیا سے کیا بنا دیا۔ اس یانی کی بوند کو وہ زور اور قوت گویائی عطاکی کہ بات بات پر جھکڑنے اور باتیں بنانے لگا۔ حتیٰ کہ آج اپنی مدسے بڑھ کر غالق کے مقابلہ میں خم ٹھونک کر کھڑا ہوگیا۔

۱۳ مقیرانسان کی جرأت: یعنی دیکھتے ہو! خدا پر کیسے فقرے چہاں کرتا ہے۔ گویا اس قادر مطلق کو عاجز مخلوق کی طرح فرض کر لیا ہے جو کھا ہے کہ آخر جب بدن گل سر کر صرف ہڈیاں رہ گئیں وہ بھی بوسیدہ پرانی اور کھوکھری، توانہیں دوبارہ کون زندہ کرے گا۔ ایسا سوال کرتے وقت اسے اپنی پیدائش یاد نہیں رہی ورینہ اس قطرہ ناچیز کو ایسے الفاظ کہنے کی جرأت ینہ ہوتی۔ اپنی اصل پر نظر کر کے کچھ شرمانا اور کچھ عقل سے کام لے کر اپنے سوال کا جواب بھی حاصل کر لیتا جوا گلی آیت میں مذکور ہے۔

قُلُ يُحْيِيهَا الَّذِيِّ أَنْشَاهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴿ وَ اللَّهِ مَا اللَّذِي اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّلْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّ عَلّ اور وہ سب بنایا جانتا ہے [18] هُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيْمٌ ﴿

> الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ الشَّجَرِ الْآخْضَرِ نَارًا فَإِذَآ أَنْتُمُ مِّنْهُ تُوْقِدُونَ عَ

> اَوَ لَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَٰوٰتِ وَ الْاَرْضَ بِقٰدِرِ عَلَى اَنُ يَّخُلُقَ مِثْلَهُمُ ۚ بَلَى ۚ وَهُوَ الْخَلُّقُ الْعَلِيْمُ 🕾

۸۰۔ جس نے بنا دی تم کو سبز درخت سے آگ مچھر اب تم اس سے سلگاتے ہو [۲۷]

٨١ كيا جن نے بنائے آسمان اور زمين نہيں بنا سكتا ان جیسے کیوں نہیں اور وہی ہے اصل بنانے والا سب کچھ جاننے والا [۲۶]

ج اسکا عکم یمی ہے کہ جب کرنا چاہے کسی چیز کو تو کچے اس کو ہووہ اسی وقت ہو جائے [۱۸]

إِنَّمَاۤ اَمۡرُهَۚ إِذَآ اَرَادَ شَيْئًا اَنْ يَتَقُولَ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ ۚ

فَسُبُحٰنَ الَّذِي بِيَدِم مَلَكُونَ كُلِّ شَيْءٍ وَّ ﴿ اللَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿

10- الله کی قدرت: یعنی جس نے پہلی مرتبہ ان ہڈیوں میں جان ڈالی اسے دوسری بار جان ڈالنا کیا مشکل ہے۔ بلکہ پہلے سے زیادہ آسان ہونا چاہئے۔ (وَبَوَابُونُ علیہ) اور اس قادر مطلق کے لئے توسب ہی چیز آسان ہے پہلی مرتبہ ہویا دوسری، وہ ہر طرح بنانا جانتا ہے اور بدن کے ابزاء اور ہڈیوں کے ریزے جمال کمیں منتشر ہوگئے ہوں ان کا ایک ایک ذرہ اس کے علم میں ہے۔ بانا جانتا ہے اور ایند من ایعنی اول پانی سے سبزوشاداب درخت تیار کیا پھر اسی تروبازہ درخت کو سکھا کر ایند من بنادیا جس سے اب تم آگ نکال رہے ہو۔ پس جو خدا ایسی متناد صفات کو ادل بدل کر سکتا ہے کیا وہ ایک چیزی موت و حیات کے الٹ پھیر پر قادر منیں ؟ (تنبیہ) بعض سلف نے "شجر اخضر" (سبز درخت) سے خاص وہ درخت مراد لئے ہیں جن کی شانوں کو آئیں میں رگونے سے آگ نکلتی ہو۔ جیسے بانس کا درخت یا عرب میں مرخ اور عفار تھے۔ واللہ اعلم۔

۱۹۔ یعنی جس نے آسمان وزمین جیس بڑی بڑی چیز پیداکیں اسے ان کافروں جیسی چھوٹی چیزوں کا پیداکر دیناکیا مشکل ہے۔

۱۸۔ قدرت کا ملہ کا بیان: یعنی کسی چھوٹی بڑی چیز کے پہلی مرتبہ یا دوبارہ بنانے میں اسے دقت ہی کیا ہو سکتی ہے اس کے ہاں تو بس ارادہ کی دیر ہے۔ بہاں کسی چیز کے پیدا کرنے کا ارادہ کیا اور کہا ہو جا! فورًا ہوئی رکھی ہے۔ ایک سیکنڈ کی تاخیر نہیں ہو سکتی۔ (تنبیہ) میرے خیال میں اس آیت کو پہلی آیت کے ساتھ ملاکریوں بھی کہا جا سکتا ہے کہ پہلے خلق بدن کا ذکر تھا۔ یہاں نفخ روح کا مطلب سمجھا دیا۔ واللہ اعلم۔ راجع فوائد سورۃ الا سراء تحت بحث الروح۔

19۔ اللہ ہی عاکم مطلق ہے: یعنی وہ اعلیٰ ترین ہستی جس کے ہاتھ میں فی الحال بھی اوپر سے نیچے تک تمام مخلوقات کی زمام عکومت ہے اور آئندہ بھی اسی کی طرف سب کولوٹ کر جانا ہے۔ پاک ہے عجزوسفہ اور ہرقتم کے عیب ونقص سے۔

تم سوره بيت ولله الحد والمية

منزل۵

ركوعاتهاه

٣٠ سُوْرَةُ الصَّفَّت مَكِّيَّةُ ٥٦

أياتها ١٨٢

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قسم ہے صف باندھنے والوں کی قطار ہو کر [ا]

۲۔ پھر ڈانٹنے والوں کی جھڑک کر [۲]

٣ پھر پڑھنے والوں کی یاد کر کر [٦]

۴۔ بیثک عاکم تم سب کا ایک ہے [۴]

۵۔ رب آسمانوں کا اور زمین کا اور جو کچھ انکے بیچ میں

ہے اور رب مشرقوں کا [۵]

وَالصَّفَّتِ صَفًّا ﴿

فَالزُّجِرٰتِ زَجْرًا ﴿

فَالتَّلِيْتِ ذِكْرًا ﴿

إِنَّ اللَّهَكُمْ لَوَاحِدُ اللَّهِ

رَبُّ السَّمَٰوْتِ وَ الْأَرْضِ وَ مَا بَيْنَهُمَا وَ

رَبُّ الْمَشَارِقِ ﴿

ا۔ یعنی جو صف باندھ کر قطار در قطار کھڑے ہوتے ہیں، نواہ فرشتے ہوں جو حکم الهی سننے کو اپنے مقام پر درجہ بدرجہ کھڑے ہوتے ہیں یا عبادت گذار انسان جو نماز اور جماد وغیرہ میں صف بندی کرتے ہیں۔ (تنبیہ)

قرآن کی قسموں کی توضیح: قسم محاورات میں تاکید کے لیے ہے جو اکثر منکر کے مقابلہ میں استعال کی جاتی ہے۔ لیکن بسا اوقات محض ایک مضمون کو مہتم بالثان ظاہر کرنے کے لئے بھی استعال کرتے ہیں اور قرآن کریم کی قسموں کا تنبتع کرنے سے ظاہر ہوتا ہے کہ عموما مقسم بہ، مقسم علیہ کے لئے بطور ایک شاہدیا دلیل کے ہوتا ہے ۔ واللہ اعلم۔"

۲۔ ڈانٹنے والے فرشے: یعنی جو فرشے شیطانوں کو ڈانٹ کر بھاگاتے ہیں تا استراق سمع کے ارادہ میں کامیاب نہ ہوں یا ہندوں کو نیکی کی بات سمجھا کر معاصی سے روکتے ہیں ۔ یا وہ نیک آدمی جو نود اپنے نفس کو بدی سے روکتے اور دوسروں کو بھی شرارت پر ڈانٹتے جھڑکتے رہتے ہیں ۔ خصوصا میدان جاد میں کفار کے مقابلہ پر ان کی ڈانٹ ڈپٹ بہت سخت ہوتی ہے۔

> ۔ ۔ یعنی وہ فرشتے یا آدمی جواللہ کے احکام سننے کے بعد پڑھتے اور یاد کرتے ہیں ایک دوسرے کے بتانے کو۔

۴۔ بیٹک آسمان پر فرشتے اور زمین پر خدا کے نیک بندے ہرزمانہ میں قولاً و فعلاً شمادت دیتے رہے میں کہ سب کا معبود ایک

ہے۔ اور ہم اسی کی رعیت ہیں۔

۵۔ مثارق و مغارب: شمال سے جنوب تک ایک طرف مشرقین ہیں۔ سورج کی ہرروزکی جدا اور ہر ستارے کی جدا۔ یعنی وہ نقطے جن سے ان کا طلوع ہوتا ہے۔ اور دوسری طرف اتنی ہی مغربین ہیں۔ شاید مغارب کا ذکر یماں اس لئے نہیں کیا کہ مثارق سے بطور مقابلہ کے خود ہی سمجھ میں آجائیں گی اور ایک حیثیت سے طلوع و شمس و کواکب کو حق تعالیٰ کی شان عکومت و عظمت کے ثابت کرنے میں بہ نسبت غروب کے زیادہ دخل ہے۔ واللہ اعلم۔

الدُّنْيَا بِنِينَةِ إِلَا اللهُّنْيَا بِنِينَ الْأَلْمُ اللهُ ا

، ۔ اور بچاؤ بنایا ہر شیطان سر کش سے [۱] ۸۔ سن نہیں سکتے اوپر کی مجلس تک اور پھینکے جاتے میں ان پر ہر طرف سے

۹\_ بھرگانے کو<sup>[۸]</sup>اوران پر مارہے ہمیشہ کو<sup>[۹]</sup>

اِنَّا زَیَّنَّا السَّمَآءَ الدُّنْیَا بِزِیْنَةِ ٍ الْکَوَاکِب۞

وَ حِفْظًا مِّنَ كُلِّ شَيْطُنٍ مَّارِدٍ ۚ
لَا يَسَّمَّعُونَ إِلَى الْمَلَاِ الْاَعْلَىٰ وَ يُقُذَفُونَ
مِنْ كُلِّ جَانِبٍ ﴿

دُحُورًا وَ لَهُمْ عَذَابٌ وَ اصِبُ ﴿

<mark>1۔ ستاروں کی رونق:</mark> یعنی اندھیری رات میں یہ آسمان بے شمار ستاروں کی جگم گاہٹ سے دیکھنے والوں کو کلیسا نوبصورت ، مزین اور پر رونق معلوم ہوتا ہے۔

کے یعنی تاروں سے آسمان کی زینت و آرائش ہے۔ اور بعض تاروں کے ذریعہ سے جوٹوٹے ہیں شیطانوں کو روکنے اور دفع کرنے کا کام بھی لیا جاتا ہے یہ ٹوٹے والے ستارے کیا ہیں۔ آیا کواکب نوریہ کے علاوہ کوئی متقل نوع کواکب کی ہے یا کواکب نوریہ کی شاعوں ہی سے ہوا متحیف ہو کر ایک طرح کی آتش سوزاں پیدا ہو جاتی ہے یا خود کواکب کے اجزاء ٹوٹ کر گرتے ہیں؟ اس میں علماء و حکاء کے مختلف اقوال ہیں۔ ہمرمال ان کی حقیقت کچھ ہی کیوں نہ ہو، رہم شاطین کا کام بھی ان سے لیا جاتا ہے اسکی کچھ تفصیل سورہ "" ججر" کے فوائد میں گذر چکی ملاحظہ کر لیجائے۔

۸۔ ملاء اعلی اور شاطین: اوپر کی مجلس سے مراد فرشتوں کی مجلس ہے۔ یعنی شاطین کو یہ قدرت نہیں دی گئی کہ فرشتوں کی مجلس میں پہنچ کر کوئی بات وحی الہی کی من آئیں۔ جب ایسا ارادہ کر کے اوپر آسمانوں کے قریب پہنچنے کی کوشش کرتے میں توجس طرف سے جاتے ہیں ادھر ہی سے فرشتے دھکے دے کر اور مار مار کر بھ گا دیتے ہیں ۔

ہ\_ یعنی دنیا میں ہمشیہ یوں ہی مار پ<sup>و</sup>تی رہے گی اور آخرت کا دائمی عذاب الگ رہا۔

اِلَّا مَنُ خَطِفَ الْخَطْفَةَ فَأَتُبَعَدُ شِهَابُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَ ثَاقِبُ 🗈

فَاسْتَفْتِهِمْ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقًا أَمْ مَّنَ

خَلَقْنَا ﴿ إِنَّا خَلَقُنْهُمْ مِّنْ طِينٍ لَّازِبِ عَ

بَلُ عَجِبْتَ وَ يَسْخُرُونَ ﴿

وَإِذَا ذُكِّرُوا لَا يَذُكُرُونَ ﴿

وَإِذَا رَأُوا ايَةً يُّسُتَسُخِرُ وْنَ ﴿

انگارا چمکتا [۱۰]

اا۔ اب پوچھان سے کیا یہ بنانے مشکل میں یا جتنی فلقت کہ ہم نے بنائی [۱۱] ہم نے ہی انکو بنایا ہے ایک چکتے گارے سے [۱۲]

۱۱۔ بلکہ توکرتا ہے تعجب اور وہ کرتے میں مُصْمِّے [۳] ۱۳۔ اور جب انکو سمجھائیے نہیں سوچتے

۱۲ء اور جب دیکھیں کچھ نشانی ہنسی میں ڈال دیتے ہیں

۱۰۔ شاب ثاقب کی مار بیعنی اسی ہھاگ دوڑ میں جلدی سے کوئی ایک آدھ بات ایک لایا۔ اس پر بھی شہاب ثاقب سے اس کا تعاقب کرتے ہیں۔ اس کی تفصیل سورہ "" حجر"" کے شروع میں گذر کی ۔

اا۔ منکرین بعث کارد: یعنی منکرین بعث سے دریافت کیجئے کہ آسمان، زمین، ستارے، فرشتے، شیاطین وغیرہ مخلوقات کا پیدا کرنا ان کے خیال میں زیادہ مشکل کام ہے یا نود ان کا پیدا کرنا اور وہ بھی ایک مرتبہ پیدا کر چکنے کے بعد ظاہر ہے جو خدا ایسی عظیم الثان مخلوقات کا بنانے والا ہے اسے ان کا دوبارہ بنا دینا کیا مشکل ہو گا۔

۱۲۔ انسان کی اصلیت: یعنی ان کی اصل حقیقت ہمیں سب معلوم ہے۔ ایک طرح کے چیکتے گارے سے جس کا پتلا ہم نے تیار کیا آج اس کے یہ دعوے میں کہ آسمان وزمین کا بنانے والا اس کے دوبارہ پیدا کرنے پر قادر نہیں جس طرح پہلے تجھ کو مٹی سے بنایا دوبارہ بھی مٹی سے نکال کر کھڑا کر دیں گے۔

۱۳۔ یعنی تجھ کوان پر تعجب آنا ہے کہ ایسی صاف باتیں کیوں نہیں سمجھتے اور وہ ٹھٹاکرتے میں کہ یہ (نبی) کس قسم کی بے سرویا باتیں کررہا ہے۔ (العیاذ باللہ)

وَ قَالُوۡۤا اِنۡ هٰذَاۤ اِلَّا سِحۡرُ مُّبِينُ ۖ

عَاذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَّ عِظَامًا عَانَّا لَمُبَعُونُ فُوْنَ اللَّهِ اللَّهُ الْمُبْعُونُ فُوْنَ اللَّهُ

اَوَابَا ٓ وُنَا الْاَوَّ لُونَ ﴿

قُلُ نَعَمُ وَ أَنْتُمُ دَاخِرُونَ ﴿

فَاِنَّمَا هِيَ زَجْرَةٌ وَّاحِدَةٌ فَاِذَا هُمَ

يَنْظُرُونَ 🖻

10۔ اور کھتے ہیں اور کچھ نہیں یہ تو کھلا جادو ہے [<sup>17</sup>] 11۔ کیا جب ہم مر گئے اور ہو گئے مٹی اور ہڈیاں تو کیا ہم کو پھر اٹھائیں گے

> ۱۵۔ کیا اور ہمارے اگلے باپ دادوں کو بھی [۱۵] ۱۸۔ توکہہ کہ ہاں اور تم ذلیل ہوگے

۱۹۔ سو وہ اٹھانا تو یہی ہے ایک جھڑکی پھر اسی وقت پیہ لگیں گے دیکھنے [۱۶]

۲۰۔ اور کہیں گے اے خرابی ہماری یہ آگیا دن جزا کا [۱۰] ۲۱۔ یہ ہے دن فیصلہ کا جس کو تم جھٹلاتے تھے [۱۸]

۱۳۔ یعنی نصیحت س کر غوروفکر نہیں کرتے اور جو معجزات و نشانات دیکھتے میں انہیں جادو منسی میں اڑا دیتے میں۔

10۔ کفار کی ضداور ہٹ: وہی مرغے کی ایک ٹانگ گائے جاتے ہیں کہ صاحب جب ہمارا بدن خاک میں مل کر ممٹی ہوگیا صرف ہڈیاں باقی رہ گئیں اور اس سے بھی بڑھ کر ہمارے باپ دادا جن کو مرے ہوئے قرن گذر گئے شاید ہڈیاں بھی باقی نہ رہی ہوں، ہم کس طرح مان لیں کہ یہ سب پھر از سرنوزندہ کر کے کھڑے کر دیے جائیں گے۔

ایعنی ہاں ضرور اٹھائے جاؤگے اور اس وقت ذلیل ورسوا ہوکر اس انکار کی سیزا مھگتوگے۔

۱۔ یعنی ایک ڈانٹ میں سب اٹھ کھڑے ہوں گے اور حیرت و دہشت سے ادھر ادھر دیکھنے لگیں گے ( یہ ڈانٹ یا جھڑکی نفخ صور کی ہوگی )۔

۱۸۔ یعنی یہ تو پچ مچ جزاء کا دن آپہنچا جس کی انبیاء خبر دیتے اور ہم ہنسی اڑایا کرتے تھے۔

أَحْشُرُوا الَّذِيْنَ ظَلَمُوًا وَ أَزُوَاجَهُمْ وَمَا لِي عَلَيْهُ وَاللَّهِ عَلَيْهُ وَمَا لِي عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَمَا لِي عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَمَا لَيْ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا لَيْ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ الَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلّه

۲۳۔ اللہ کے سوائے پھر چلاؤان کو دوزخ کی راہ پر [۲۰]

۲۷۔ اور کھڑار کھوانکوان سے پوچھنا ہے [۱۱]
۲۵۔ کیا ہواتم کوایک دوسرے کی مدد نہیں کرتے
۲۹۔ کوئی نہیں وہ آج اپنے آپ کو پکڑواتے ہیں [۲۳]
۲۸۔ اور منہ کیا بعضوں نے بعضوں کی طرف لگے پوچھنے
۲۸۔ اور منہ کیا بعضوں نے بعضوں کی طرف لگے پوچھنے
۲۸۔ بولے تم ہی تھے کہ آتے تھے ہم پر داہنی
طرف سے [۲۳]

مِنَ دُوْنِ اللهِ فَاهَدُوْهُمْ اللهِ صِرَاطِ الْجَحِيْمِ اللهِ صَرَاطِ الْجَحِيْمِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وَقِفُوْهُمُ إِنَّهُمُ مَّسْئُوْلُوْنَ ﴿ مَالَكُمُ لَا تَنَاصَرُوْنَ ﴿ مَالَكُمُ لَا تَنَاصَرُوْنَ ﴿

بَلْ هُمُ الْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُوْنَ 🚍

وَ أَقْبَلَ بَعْضُهُمُ عَلَى بَعْضٍ يَّتَسَا ءَلُو نَ عَ

قَالُوَّ الِنَّكُمْ كُنْتُمْ تَأْتُوْنَنَا عَنِ الْيَمِيْنِ ﴿

19۔ یہ حق تعالیٰ کی طرف سے خطاب ہو گا۔

٢٠ کفار کا حشر: يه عکم ہو گا فرشتوں کو که ان سب کو اکٹھا کر کے دوزخ کا راسة بتاؤ۔ (تنبيه) ""ازواج"" (جوڑوں) سے مراد ہيں ايک قدم کے گفاگاريا ان کی کافر بيوياں۔ اور ممّايَعَ بُدُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ سے اصنام وشياطين وغيرہ مراد ہيں۔
١٦ کفار کو سوال کيلئے مُصمرانے کا حکم: حکم کے بعد کچھ دير مُصمرائيں کے تاکہ ان سے ایک سوال کیا جائے جو آگے مَالَکُمْ لَا تَنَاصَرُ وْنَ مِيں مذکور ہے۔

۲۲۔ تق تعالی کا سوال ایعنی دنیا میں تو نکھن جَمِیْے مُنْ تَصِیرُ کہا کرتے تھے۔ (کہ ہم آپ میں ایک دوسرے کے مددگار میں) آج کیا ہواکہ کوئی اپنے ساتھی کی مدد نہیں کرتا۔ بلکہ ہرایک بدون کان ہلائے ذلیل ہوکر پکڑا ہوا پلا آرہا ہے۔

۲۲۔ کفار کا ایک دوسرے کو الزام: "" یمین " (داہنے ہاتھ) میں عموما زور وقوت زائد ہوتی ہے۔ یعنی تم ہی تھے جو ہم پر پڑوھے آتے تھے بہ کانے کو زور دکھلا کر اور مرعوب کر کے ۔ یا یمین سے مراد خیروبرکت کی جانب لے جائیں یعنی تم ہی تھے کہ ہم پر

الصِّفَّت ٣٠

چڑھائی کرتے تھے بھلائی اور نیکی سے روکنے کے لیے۔ یہ گفتگو انباع اور متبوعین (زبر دستوں اور زیر دستوں ) کے درمیان ہوگی۔ ۲۹۔ وہ بولے کوئی نہیں پر تم ہی نہ تھے یقین لانے قَالُوٓ ا بَلُ لَّمُ تَكُو نُو ا مُؤْمِنِينَ ﴿

۳۰ اور ہمارا تم پر کچھ زور بنہ تھا پر تم ہی تھے لوگ مد سے نکل چلنے والے

۳۱۔ سوثابت ہو گئا: ہم پر بات ہمارے رب کی بیشک ہم کو مزہ چکھنا ہے

۳۲۔ ہم نے تم کو گمراہ کیا جیسے ہم نود تھے گمراہ [۲۳]

۳۳ به سووه سب اس دن تکلیم<sup>ن</sup> میں شریک می<sub>س [۲۵</sub>]

۳۷۔ ہم ایسا ہی کرتے ہیں گنگاروں کے حق میں

**8**م۔ وہ تھے کہ ان سے جب کوئی کہتا کسی کی بندگی نہیں سوائے اللہ کے تو غرور کرتے [۲۶] وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِّنَ سُلُطْنٍ ۚ بَلُ كُنْتُمْ قَوْمًا طْغِينَ 🚍

فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا لَا لَذَا بِقُونَ ﴿

فَاغُويُنٰكُمْ إِنَّا كُنَّا غُويُنَ ﴿

فَإِنَّهُمْ يَوْمَيِدٍ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ٣

إِنَّا كَذٰلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ 🚍

إِنَّهُمْ كَانُوٓا إِذَا قِيْلَ لَهُمْ لَا ۚ اِلَّهَ اللَّهُ ۗ يَسْتَكُبِرُوْنَ

۲۴۔ متبوعین کا جواب: یعنی نود توایان یہ لائے ہم پر الزام رکھتے ہو۔ ہمارا تم پر کیا زور تھا جو دل میں ایان یہ گھنے دیتے تم لوگ خود ہی عقل وانصاف کی حدسے نکل گئے کہ بے لوث ناصحین کا کہنا نہ مانا اور ہمارے بہ کائے میں آ گئے۔ اگر عقل و فہم اور عاقبت اندیشی سے کام لیتے تو ہماری باتوں پر کبھی کان نہ دھرتے۔ رہے ہم سوظاہر ہے نود گمراہ تھے، ایک گمراہ سے بجز گمراہی کی طرف بلانے کے اور کیا توقع ہو سکتی ہے ہم نے وہ ہی کیا جو ہمارے مال کے مناسب تھا۔ لیکن تم کو کیا مصیبت نے گھیرا تھا کہ ہمارے چکموں میں آگئے بہرعال جو ہونا تھا ہو چکا غدا کی حجت ہم پر قائم ہوئی اور اس کی وہ ہی بات لَاَمُلَانَّ جَهَنَّهَ مِنْكَ وَ مِمَّنْ تَبِعَكَ الْحِثَابِت موكررہی۔ آج ہم سب كواپنی اپنی غلط كاريوں اور بدمعاشيوں كا مزہ چكھنا ہے۔ ۲۵۔ یعنی سب مجرم درجہ بدرجہ عذاب میں شریک ہوں گے جیسے جرم میں شریک تھے۔

۲۱۔ یعنی ان کا کبروغرور مانع ہے کہ نبی کے ارشاد سے یہ کلمہ (لا اللہ ) زبان پر لائیں جس سے ان کے جھوٹے معبودوں کی نفی ہوتی ہے۔ خواہ دل میں اسے سچ ہی مانتے ہوں۔

> وَ يَقُوۡلُوۡنَ آبِنَّا لَتَارِكُوۡۤا اللِهَتِنَا لِشَاعِرٍ مَّجۡنُوۡنٍ ۚ

بَلْ جَا ٓءَ بِالْحَقِّ وَ صَدَّقَ الْمُرْسَلِينَ عَ

إِنَّكُمُ لَذَآ بِقُوا الْعَذَابِ الْآلِيْمِ ﴿
وَمَا تُجُرَوْنَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ ﴿
إِلَّا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿
اللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿
اللهِ اللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿
اللهِ اللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿
اللهِ اللهِ الْمُحْرَدُ قُلْ مَعْلُونَ ﴿
اللهِ اللهِ اللهِ الْمُحْرَدُ قُلْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلْمُ المَالمُولِي المُلْمُلِي

۳۹۔ اور کہتے کیا ہم چھوڑ دیں گے اپنے معبودوں کو کہنے سے ایک شاعر دیوانہ کے

٣٠ ـ کوئی نهیں وہ لیکر آیا ہے سچا دین اور سچا مانتا ہے سب رسولوں کو[۲۰]

٣٨ ـ بيشك تم كوتو چكھنا ہے عذاب در دناك

۳۹۔ اور وہ ہی بدلا پاؤ گے جو کچھ تم کرتے تھے [۲۸]

۳۹ مگر جو بندے اللہ کے ہیں چنے ہوئے [۲۹] ۳۱ وہ لوگ جو ہیں انکے واسطے روزی ہے مقرر

۲۷ میوے [۳] اور انکی عزت ہے [۳]

۲۷۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو شاعر کھنے پر ملامت؛ یعنی شاعروں کا جھوٹ تو مشہور ہے۔ پھر اس راستباز ہستی کو شاعر کیسے کھنے ہو، و دنیا میں خالص سچائی لے کر آیا ہے اور سارے جمان کے پھوں کی تصدیق کرتا ہے۔ کیا مجنون اور دیوانے ایسے سچے صبح اور پھنة اصول پیش کیا کرتے ہیں؟

۲۸۔ یعنی انکار توحید اور ان گنتاخیوں کا مزہ چکھو گے جو بارگاہ رسالت میں کر رہے ہو۔ جو کچھ کرتے تھے ایک دن سامنے آ جائے گا۔

۲۹۔ یعنی ان کاکیا ذکر۔ وہ توایک قسم ہی دوسری ہے جس پر حق تعالیٰ نوازش وکرم فرمائے گا۔ ۳۰۔ جنت کے میوے: یعنی عجیب و غریب میوے کھانے کو ملیں گے جن کی پوری صفت تواللہ ہی کو معلوم ہے، ہاں کچھ مختصر سی ہندوں کو بھی بتلا دی ہے جیسے فرمایا لَّا مَقَطُّوْ عَدِّ وَّ لَا مَمْنُوْ عَدِّ (واقعہ رکوع)

**۳**۔ خدا ہی جانے کیا کیا اعزا واکرام ہوں گے۔

فِي جَنّْتِ النَّعِيْمِ ﴿

عَلَى سُرُرٍ مُّتَقْبِلِينَ ﴿

يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِكَأْسٍ مِّنْ مَّعِيْنٍ ﴿

بَيْضَاءَ لَذَةٍ لِلشِّرِبِينَ اللَّهِ

لَا فِيهَا غَوْلُ وَّ لَا هُمْ عَنْهَا يُنْزَفُونَ عَ

وَ عِنْدَهُمُ قُصِراتُ الطَّرُفِ عِينُ ﴿

كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُو نَّ 🚍

فَاقُبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَّتَسَا ءَلُوْنَ عَ

قَالَ قَا بِلُّ مِّنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ ﴿

کی ت بین جنت کی شراب: یعنی مزہ و نشاط پورا ہو گا۔ اور دنیا کی شراب میں جو خرابیاں ہوتی ہیں ان کا نام و نشان یہ ہو گا۔ یہ سرگرانی ہو گی، یہ نشہ پڑھ گا، یہ قے آئے گی، یہ پھیپھڑے وغیرہ خراب ہوں گے، یہ اس کی نہریں خشک ہوکر ختم ہو سکیں گی۔ ۳۳۔ جنت کی حوریں: یعنی شرم و ناز سے نگاہ نیچی رکھنے والی حوریں جو اپنے ازواج کے سواکسی دوسرے کی طرف آنگھ اٹھا کر یہ

۳۷۔ بعنت کی عورتوں کا رنگ: یعنی صاف و شفاف رنگ ہو گا جیسے انڈا جس کو پرندا پنے پروں کے نیچے چھپائے رکھے کہ نہ داغ لگے نہ گردوغبار پہنچے۔ یا انڈے کے اندر کی سفید نہ ہو سخت چھلکے کے نیچے پوشیدہ رہتی ہے۔ اور بعض نے کہا کہ شتر مرغ کے انڈے مراد ہیں ہو بہت نوشرنگ ہوتے ہیں۔ بہرعال تشبیہ صفائی یا نوشرنگ ہونے میں ہے سفیدی میں نہیں چنانچ دوسری

۳۷ ۔ نعمت کے باغوں میں

۸۴۔ تخوں پر ایک دوسرے کے سامنے

40۔ لوگ لئے پھرتے ہیں ان کے پاس پیالہ شراب صاف کا

۲۹ مے سفید رنگ مزہ دینے والی پینے والوں کو ·

۴۷۔ نہ اس میں سر پھرتا ہے اور نہ وہ اس کو پی کر بہکیں[۳]

۴۸۔ اور ان کے پاس ہیں عورتیں نیچی گناہ رکھنے والیاں بڑی بڑی آنکھوں والیاں [۳۳]

۲۹ \_ گویا وہ انڈے میں چھیے دھرے[۳۳]

۵۰۔ پھر منہ کیا ایک نے دوسرے کی طرف لگے پوچھنے

۵۱ ـ بولا ایک بولنے والا ان میں میرا تھا ایک ساتھی

عِلَّهُ فَرَايًا كَأَنَّهُنَّ الْيَاقُونَ وَالْمَرْجَانُ (رَمْن رَكُوعٍ)

يَّقُولُ أَيِنَّكَ لَمِنَ الْمُصَدِّقِينَ ﴿

ءَاِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَّ عِظَامًا ءَاِنَّا

لَمَدِيْنُوْنَ 🚍

قَالَ هَلُ أَنْتُمُ مُّطَّلِعُونَ ﴿

فَاطَّلَعَ فَرَاهُ فِي سَوَآءِ الْجَحِيْمِ عَ

قَالَ تَاللَّهِ إِنْ كِدُتَّ لَتُرُدِينِ ﴿

وَلَوْ لَا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ الْمُحْضَرِيْنَ

۵۲ کھا کرتا کیا تو یقین کرتا ہے

۵۳ - کیا جب ہم مرگئے اور ہو گئے مٹی اور ہڈیاں کیا ہم کو جزاملے گی [۲۵]

۵۵۔ کھنے لگا بھلا تم جھانک کر دیکھو گے [۳] ۵۵۔ پھر جھانکا تواس کو دیکھا بچوں بچ دوزخ کے ۵۹۔ بولا قسم اللہ کی تو تو مجھ کو ڈالنے لگا تھا گڑھ میں ۵۶۔ اور اگر نہ ہوتا میرے رب کا فضل تو میں بھی ہوتا انہیں میں جو پکڑے ہوئے آئے [۲۷]

۳۵۔ بہت کی مجلسیں: یعنی یاران جلسہ جمع ہوں گے اور شراب طہور کا جام چل رہا ہو گا۔ اس عیش و تنعم کے وقت اپنے بعض گذشتہ عالات کا مذاکرہ کریں گے۔ ایک جنتی کیے گاکہ میاں دنیا میں میرا ایک ملنے والا تھا جو مجھے آخرت پر یقین رکھنے کی وجہ سے ملامت کیا کرتا اور احمق بنایا کرتا تھا۔ اس کے نزدیک یہ بالکل ممل بات تھی کہ ایک شخص مٹی میں مل جائے اور گوشت پوست کچھ باقی نہ رہے محض بوسیدہ ہڈیاں رہ جائیں، پھر اسے اعال کا بدلہ دینے کے لئے از سرنوزندہ کر دیں؟ مجلا ایسی بے تکی بات یر کون یقین کر سکتا ہے۔

۳۱۔ کافر دوست کے عال کی جبتی بینی وہ ساتھی یقینا دوزخ میں پڑا ہوگا۔ آؤ ذرا جھانک کر دیکھیں کس عال میں ہے۔ (یہ اس جنتی کا مقولہ ہوا۔ اور بعض کہتے ہیں کہ یہ مقولہ اللہ کا ہے یعنی حق تعالیٰ فرمائیں گے کہ کیا تم جھانک کر اس کو دیکھنا چاہتے ہو)۔
۳۱۔ دوزخ میں اس کا عال بیعنی اس جنتی کو اپنے ساتھی کا عال دکھلا دیا جائے گاکہ ٹھیک دوزخ کی آگ میں پڑا ہوا ہے۔ یہ عال دیکھ کر اسے عبرت ہوگی اور اللہ تعالیٰ کا فضل واصان یاد آئے گا کھے گا، کم بخت! تو نے تو مجھے بھی اپنے ساتھ برباد کرنا چاہا علی دیمنے مخض اللہ کے اصان نے دستگیری فرمائی جو اس مصیبت سے بچالیا اور میرا قدم راہ ایان وعرفان سے ڈگئے نہ دیا۔ ورنہ آج

میں بھی تیری طرح پکڑا ہوا آیا۔ اور اس در دناک عذاب میں گرفتار ہوتا۔

اَفَمَا نَحُنُ بِمَيِّتِينَ ﴿

إِلَّا مَوْتَتَنَا الْأُولِي وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ 🗃

إِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ عَ

لِمِثُلِ هٰذَا فَلْيَعْمَلِ الْعٰمِلُونَ 🟐

اَذٰلِكَ خَيْرٌ نُّنُزُلًا اَمْ شَجَرَةُ الزَّقُّوْمِ **ﷺ** 

إِنَّا جَعَلُنْهَا فِتُنَةً لِّلظَّلِمِينَ ﴿

إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخُرُجُ فِيَّ أَصْلِ الْجَحِيْمِ ﴿

طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّيْطِينِ 🗃

۵۸۔ کیا اب ہم کو مرنا نہیں

۵۹ \_ مگر جو پہلی بار مرچکے اور ہم کو تکلیف نہیں پہنچنے کی

بیشک یهی ہے بڑی مراد ملنی

ا7۔ ایسی چیزوں کے واسطے چاہئے محنت کریں محنت کرنے والے [۴۸]

٦٢ \_ بھلا يہ بهتر ہے مهانی يا درخت سيند كا

٦٣ ـ ہم نے اس کورکھا ہے ایک بلا ظالموں کے واسطے ۱۲ء وہ ایک درخت ہے کہ نکلتا ہے دوزخ کی بر میں [۴۹]

۶۵۔ اس کا نوشہ جیسے سر شیطان کے <sup>[۴۰</sup>]

۳۸۔ دائمی زندگی پر نوشی کا اظہار:اس وقت فرط مسرت سے کھے گاکہ کیا یہ واقعہ نہیں کہ اس پہلی موت کے سواجو دنیا میں آچکی اب ہم کو کبھی مرنا نہیں اور نہ کبھی اس عدیث و بہار سے نکل کر تکابیف و عذاب کی طرف جانا ہے۔ خدا تعالیٰ کے فضل ورحمت سے اس تنعم ورفاہیت میں ہمیشہ رمیں گے بے شک بڑی کامیابی اسی کو کہتے ہیں اور یہ ہی وہ اعلیٰ مقصد ہے جس کی تحصیل کے لیے چاہئے کہ ہر طرح کی محنتیں اور قربانیاں گوارا کی جائیں۔

٣٩\_ اہل دوزخ کیلئے زقوم کا درخت:اوپر به شتیوں کی مهانی کا ذکر تھا۔ یہاں سے دوز نیوں کی مهانی کا عال سناتے ہیں۔ ""زقوم "" کسی درخت کا نام ہے جو سخت کڑوا، بدذائقہ ہوتا ہے۔ جیسے ہمارے یماں تہر، یا سینڈ۔ دوزخ کے اندر فق تعالیٰ نے اپنی قدرت سے ایک درخت اگایا ہے اس کو یہاں ""شجرۃ الزقوم "" سے موسوم کیا۔ وہ ایک بلا ہے ظالموں کے واسطے آخرت میں۔ کیونکہ جب دوزخی بھوک سے بیقرار ہوں گے توبیہ ہی کھانے کو دیا جائے گا۔ اور اس کا علق سے اتارنا یا اتارنے کے بعدایک خاص اثر پیدا کرنا سخت تکلیف دہ اور متنقل عذاب ہو گا اور دنیا میں بھی ایک طرح کی بلاء اور آزمائش ہے کہ قرآن میں اس کا ذکر س کر

گمراہ ہوتے ہیں۔ کوئی کھتا ہے کہ سبز درخت دوزخ کی آگ میں کیونکر اگا۔ (عالانکہ ممکن ہے اس کا مزاج ہی ناری ہو جیسے آگ کا کیڑا ""سمندر"" آگ میں زندہ رہتا ہے اور سہار نیور کے کمپنی باغ میں بعض درخوں کی تربیت آگ کے ذریعہ سے ہوتی ہے ) کسی نے کھا ""زقوم "" فلال لغت میں کھجور اور مکھن کو کھتے ہیں انہیں سامنے رکھ کر ایک دوسرے کو بلاتے ہیں کہ آؤ زقوم کھائیں گے۔

فَاِنَّهُمُ لَأَكِلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا الْمُطُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ اللَّهُ الْمُطُونَ اللَّهُ الْمُطُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللللِّلْمُ اللللللِّهُ الللللِّلْمُ الللللللِّ

ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِّنْ حَمِيْمٍ ﴿

ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمُ لَا إِلَى الْجَحِيْمِ 
إِنَّهُمُ الْفَوَا ابَاءَهُمْ ضَا لِينَ ﴿

فَهُمْ عَلَى الْرِهِمْ يُهْرَعُونَ 🚭

وَلَقَدُ ضَلَّ قَبُلَهُمُ أَكُثَرُ الْأَوَّلِينَ فَي

وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا فِيهِمُ مُّنُذِرِينَ عَ

فَانُظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُنُذَرِينَ ﴿

عَ إِلَّا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ فَ

وَ لَقَدُ نَادُىنَا نُوْحُ فَلَنِعُمَ الْمُجِيِّبُونَ ﴿

77۔ مووہ کھائیں گے اس میں سے پھر بھریں گے اس سے پیٹ

٦٤۔ مچھر ان کے واسطے اس کے اوپر ملونی ہے جلتے پانی کی [۳]

۲۸۔ پھران کولیجانا آگ کے ڈھیرمیں <sup>[۴۲]</sup>

19۔ انہوں نے پایا اپنے باپ دادوں کو مہلے ہوئے۔

٠٧ ـ سووہ انہی کے قدموں پر دوڑتے ہیں [۴٣]

ا)۔ اور بہک عیکے ہیں ان سے پہلے بہت لوگ الگلے

۷۷۔ اور ہم نے بھیجے ہیں ان میں ڈر سنانے والے

۲۵۔ اب دیکھ کییا ہواانجام ڈرائے ہوؤں کا

۷۷ ۔ مگر جو بندے اللہ کے میں چنے ہوئے [۴۴]

۵۷۔ اور ہم کو پکارا تھا نوح نے سوکیا نوب پہنچنے والے ہیں ہم پکار پر ام۔ اہل دوزخ کے پینے کا پانی: "زقوم" کھا کر پیاس لگے گی توسخت جاتا پانی پلایا جائے گا جس سے آتیں کٹ کر باہر آپڑیں گی۔ فَقَطَّاعَ أَمْعَاءَهُمْ (محد رکوع ۲) اعاذ نا اللہ منہا۔

۲۷ یعنی بہت بھوکے ہوں گے توآگ سے ہٹاکریہ کھانا پانی کھلا بلاکر پھرآگ میں ڈال دیں گے۔

۳۳۔ اندھی تقلید: یعنی پکھلے کافرا گلوں کی اندھی تقلید میں گمراہ ہوئے۔ جس راہ پر انہیں چلتے دیکھا اسی پر دوڑ پڑے کنواں کھائی کچھ یند دیکھا۔

وَ نَجَّيْنٰهُ وَ اَهْلَهُ مِنَ الْكُرْبِ الْعَظِيْمِ ﴿

وَ جَعَلْنَا ذُرِّيَّتَهُ هُمُ الْبِقِينَ ﴿

وَ تَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْأَخِرِينَ ﴿

سَلَمٌ عَلَى نُوْجٍ فِي الْعُلَمِينَ عَلَى

إِنَّا كَذٰلِكَ نَجُزِى الْمُحْسِنِينَ عَ

إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ عَ

ثُمَّ أَغْرَقُنَا الْأَخَرِينَ ٢

وَ إِنَّ مِنْ شِيْعَتِهِ لَإِبْرُهِيْمَ ﴿

إِذْ جَآءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيْمٍ ﴿

۲۵۔ اور بچا دیا اسکو اور اسکے گھر کو اس بڑی گھبراہٹ
 سے

، ، ۔ اور رکھا اس کی اولا د کو وہی باقی رہنے والے

۸ > ۔ اور باقی رکھا اس پر پچھلے لوگوں میں

۹ کہ سلام ہے نوح پر سارے جمان والوں میں

۸۰ ہم یوں بدلا دیتے ہیں نیکی والوں کو

۸۱ وہ ہے ہمارے ایاندار بندوں میں

۸۲ پھر ڈوبا دیا ہم نے دوسرول کو [۵]

۸۳ ۔ اور اسی کی راہ والوں میں ہے ابراہیم [۳]

۸۴۔ جب آیا اپنے رب کے پاس لیکر دل زوگا [۴۸]

۱۷۷ یعنی ہرزمانہ میں انجام سے آگاہ کرنے والے اور آخرت کا ڈرسانے والے آتے رہے ۔ آخر جنوں نے نہ سنا اور نہ مانا دیکھ لوبا الکا انجام کییا ہوا۔ بس اللہ کے وہ ہی چنے ہوئے بندے محفوظ رہے جن کو خدا کا ڈر اور عاقبت کی فکر تھی۔ حضرت شاہ صاحب الکا انجام کییا ہوا۔ بس اللہ کے وہ ہی وہ ہی نیک بیخ ہیں اور بدکھیتے ہیں "" ۔ آگے بعض منذرین (بالکس) اور منذرین (بالکس) اور منذرین (بالکس) اور منذرین (بالکس) کے قصے سنائے جاتے ہیں۔ مکذبین کی عبرت اور مومنین کی تسلی کے لئے۔

۳۵۔ صرت نوح علیہ السلام کے واقعہ سے عبرت: تقریبا ہزار سال تک صرت نوخ اپنی قوم کو سمجھاتے اور نصیحت کرتے رہے۔ مگر ان کی شرارت اور ایذا رسانی برابر بڑھتی رہے۔ آخر صرت نوخ نے مجبور ہوکر اپنے بھیجنے والے کی طرف متوجہ ہوکر عرض کیا۔ رَبَّهُ اَنِّیْ مَغْلُو بُ فَانْتَصِمْ (قمر رکوع) اے پروردگار! میں معلوب ہول آپ میری مدد کو پہنچ دیکھ لوکہ اللہ نے ان کی یکار کلیسی سنی اور مدد کوکس طرح پہنچا۔

صفرت نوخ پر انعامات: نوخ کو مع ان کے گھرانے کے رات دن کی ایذاء سے بچایا۔ پھر ہولناک طوفان کے وقت انکی حفاظت کی۔ اور تنها اسکی اولاد سے زمین کوآباد کر دیا۔ اور رہتی دنیا تک اس کا ذکر خیر لوگوں میں باتی چھوڑا۔ چنانچہ آج تک خلقت ان پر سلام بھیجتی ہے اور سارے جمال میں "نوح علیہ السلام" کمہ کر یاد کیے جاتے میں۔ یہ تو نیک بندوں کا انجام ہوا دوسری طرف ان کے دشمنوں کا عال دیکھوکہ سب کے سب زبر دست طوفان کی نذر کر دیے گئے۔ آج ان کا نام و نشان تک باتی نمیں۔ اپنی عاقبی اور شرار توں کی بدولت دنیا کا بیڑہ غرق کرا کر رہے۔ (تنبیہ) اکثر علاء کا قول یہ ہی ہے کہ آج تام دنیا کے آدمی حضرت نوخ کے تین بیٹوں (سام، عام، یافث) کی اولاد سے میں۔ جامع ترمذی کی بعض اعادیث سے بھی اس کا ثبوت ملتا ہے۔ والتفصیل یطلب من مظانہ۔

٣٦ - صرت ابراہیم علیہ السلام کا واقعہ: انبیاء علیم السلام اصول دین میں سب ایک راہ پر ہیں اور ہر پچھلا پیلے کی تصدیق و تائید کرتا ہے اسی لئے ابراہیم کو نوح (علیما السلام) کے گروہ سے فرمایا۔ اِنَّ هٰذِمَّ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَّاحِدَةً وَّ اَنَا رَبُّكُمْ فَاتَّقُوۡنِ (مومنون رکوع میں)۔

۷۴۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا قلب سلیم: یعنی ہر قیم کے اعتقادی و اخلاقی روگ سے دل کو پاک کر کے اور دنیوی خرخوں سے آزاد ہوکر انکیار و تواضع کے ساتھ اپنے رب کی طرف جھک پڑا۔ اور اپنی قوم کو بھی بت پرستی سے بازر ہنے کی نصیحت کی۔

إِذْ قَالَ لِآبِيْهِ وَ قَوْمِهِ مَاذَا تَعُبُدُونَ ﴿

اَيِفُكًا الِهَدُّ دُونَ اللهِ تُرِيدُونَ ﴿

فَمَا ظَنُّكُمْ بِرَبِّ الْعُلَمِينَ عَ

۸۵۔ جب کما اپنے باپ کو اور اسکی قوم کو تم کیا پوجتے پہ

۸۶۔ کیا جھوٹ بنائے ہوئے عاکموں کواللہ کے سوائے چاہتے ہو[۴۸]

۸۰ پھر کیا خیال کیا ہے تم نے پرورد گار عالم کو [۴۹]

۸۸ ـ پھر نگاہ کی ایک بار تاروں میں

۸۹ میر کها میں بیار ہونے والا ہوں

۹۰ ـ پھر پھر گئے وہ اس سے پیپٹے دے کر

ا9۔ پھر جا گھسا ان کے بتوں میں پھر بولا تم کیوں نہیں کھاتے [۵۰] فَنَظَرَ نَظُرَةً فِي النُّجُومِ ﴿

فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ 📾

فَتَوَلُّوا عَنْهُ مُدُبِرِيْنَ 🕾

فَرَاغَ إِلَّى الِهَتِهِمُ فَقَالَ الَّا تَأْكُلُونَ ﴿

۴۸۔ یعنی یہ آخر پھر کی مورتیاں چیز کیا ہیں جنہیں تم اس قدر چاہتے ہوکہ اللہ کو چھوڑ کر ان کے پیچھے ہو لیے۔ کیا چ کچ ان کے ہاتھ میں جمان کی عکومت ہے؟ یا کسی چھوٹے بڑے نقصان کے مالک ہیں؟ آخر سچے مالک کو چھوڑ کر ان جھوٹے عالموں کی اتنی خوشامداور عایت کیوں ہے؟

۷۹ یعنی کیااس کے وجود میں شبہ ہے؟ یااس کی شان و مرتبہ کو نہیں سمجھتے جو (معاذاللہ ) پتھروں کواس کا شریک ٹھمرارہے ہو۔ یااس کے غضب وانتقام کی خبر نہیں؟ جوالیسی گستاخی پر جری ہو گئے ہو۔ آخر بتلاؤ تو سہی تم نے پرورد گار عالم کو کیا خیال کر رکھا ہے۔

30۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا توبیہ: ان کی قوم میں نجوم کا زور تھا۔ حضرت ابراہیم نے ان کے دکھانے کو تاروں کی طرف نظر ڈال کر کہا کہ میری طبیعت ٹھیک نہیں (اور ایسا دنیا میں کون ہے جس کی طبعیت ہر طرح ٹھیک رہے کچھ نہ کچھ عارض اندرونی یا ہیرونی لگے ہی رہے ہیں۔ یہ ہی تکلیف اور بدمزگ کیاکم تھی کہ ہروقت قوم کی ردی عالت دیکھ کر کروھے تھے ) یا یہ مطلب تھا کہ میں بیار ہونے والا ہوں (بیاری نام ہے مزاج کے اعتدال سے ہٹ جانے کا۔ تو موت سے پہلے ہر شخص کو یہ صورت پیش آنے والی ہے ) بہرعال حضرت ابراہیم کی مراد صبح تھی۔ لیکن ستاروں کی طرف دیکھ کر اِنِی سَقِیم کھے سے لوگ یہ مطلب سیم کہ بذریعہ نجوم کے انہوں نے معلوم کر لیا ہے کہ عنقریب بیار پڑنے والے ہیں۔ وہ لوگ اپنے ایک تہوار میں شرکت کرنے کے لئے شہر سے باہر جارہے تھے۔ یہ کلام من کر حضرت ابر ہیم کوساتھ جانے سے معذور سجھا اور تنا پھوڈ کر چلے گئے ابراہیم کی غرض یہ ہی تھی کہ کوئی موقع فرصت اور تنائی کا ملے تو ان جھوٹے خداؤں کی خبر لوں۔ چانچ بت غانہ میں با گھے اور بوں کو خطاب کر کے کہا۔ "یہ کھانے اور پڑھاوے جو تہمارے سامنے رکھے ہوئے ہیں کیوں نہیں کھاتے "۔ باوربودیکہ تمہاری صورت

کھانے والوں کی سی ہے۔ (تنبیہ) تقریر بالا سے ظاہر ہوگیا کہ حضرت ابراہیم کا اِنِیْ سَفِیْم کھنا مطلب واقعی کے اعتبار سے جھوٹ نہ تھا، ہاں مخاطبین نے جو مطلب سمجھا اس کے اعتبار سے خلاف واقع تھا۔ اس لئے بعض اعادیث صحیحہ میں اس پر لفظ کذب کا اطلاق کیا گیا ہے۔ عالانکہ فی الحقیقت یہ کذب نہیں۔ بلکہ ""توریہ" ہے اور اس طرح کا ""توریہ" مصلحت شرعی کے وقت مباح ہے۔ علیہ ہجرت میں مممن المرّ جل کے جواب میں آنحضرت الحقیقی نے فرمایا من المماء اور ابوبکر صدیق نے ایک سوال کے جواب میں کما رَجُلُ یکھ دینی السّبید ل ہاں چونکہ یہ توریہ بھی حضرت ابراہیم کے رتبہ بلند کے کاظ سے خلاف اولی تھا۔ اس لئے بقاعدہ ""حنات الابرار سئیات المقربین "" حدیث میں اس کو "" ذب" قرار دیا گیا۔ واللہ اعلم۔ جب بقول کی طرف سے کھانے کے متعلق کچھ جواب نہ ملا تو کہنے لگا کہ تم ہولئے کیوں نہیں۔

مَالَكُمُ لَا تَنْطِقُونَ 🗃

فَرَاغَ عَلَيْهِمْ ضَرَبًا بِالْيَمِيْنِ عَ

فَاقْبَلُوٓ اللَّهِ يَزِفُّونَ ٢

قَالَ اَتَعُبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ ﴿

وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُوْنَ 🕾

قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَانًا فَالْقُوهُ فِي الْجَحِيْمِ

۹۲۔ تم کوکیا ہے کہ نہیں بولتے [۵۱]

۹۳ \_ پیمر گھسا ان پر مارتا ہوا دا ہنے ہاتھ سے [۵۲]

۹۴۔ پھر لوگ آئے اس پر دوڑ کر گھبراتے ہوئے [۵۳] ۹۵۔ بولا کیوں پوجتے ہو جو آپ تراشتے ہو

97۔ اور اللہ نے بنایا تم کو اور جو تم بناتے ہو [۵۳] 97۔ بولے بناؤ اس کے واسطے ایک عارت پھر ڈالو اس کوآگ کے ڈھیر میں

ا الله بقول سے خطاب: یعنی اعضاء اور صورت تو تمہاری انسانوں کی سی بنا دی، لیکن انسانوں کی روح تم میں یہ ڈال سکے مچھر تعجب ہے کہ کھانے پینے اور بولنے والے انسان، بے حس وحرکت انسان کے سامنے سر بسجود ہوں اور اپنی ممات میں ان سے مدد طلب کریں؟

۵۲۔ بت شکنی: یعنی زور سے مار مار کر توڑ ڈالا۔ پہلے غالبا سورہ ""انبیاء"" میں یہ قصہ مفصل گذر چکا ہے۔ ۵۳۔ لوگ جب میلے ٹھیلے سے واپس آئے، دیکھا بت ٹوٹے پڑے ہیں قرائن سے سمجھا کہ ابراہیم کے سواکسی کا کام نہیں۔

چنانچہ سب ان کی طرف جھیٹ پڑے۔

۵۷۔ قوم کو توحید کی دعوت: یعنی جس کسی نے بھی توڑا۔ مگرتم یہ احمقانہ حرکت کرتے کیوں ہو؟ کیا پھر کی بے جان مورت ہو خود تم نے اپنے ہاتھوں سے تراش کرتیار کی پرستش کے لائق ہو گئی؟ اور جواللہ تمہارا اور تمہارے ہرایک عمل و معمول کا نیزان پھروں کا پیدا کو ہر چیز کو وہ کرے اور بندگی دوسروں کی ہونے لگے۔ پھر دوسرے بھی کی پیدا تو ہر چیز کو وہ کرے اور بندگی دوسروں کی ہونے لگے۔ پھر دوسرے بھی کیسے جو مخلوق در مخلوق ہیں۔ آخریہ کیا اندھیرہے؟۔

فَارَادُوْ ابِم كَيْدًا فَجَعَلْنَهُمُ الْأَسْفَلِينَ عَ

وَقَالَ اِنِّي ذَاهِبُ اللَّ رَبِّي سَيَهُدِيْنِ 🗃

رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّلِحِينَ عَلَى فَكُنْ مَنَ الصَّلِحِينَ عَلَى فَكَشَّرُنْهُ بِغُلْمٍ حَلِيْمٍ عَلَيْمٍ

۹۸۔ پھر چاہنے لگے اس پر برا داؤکرنا پھر ہم نے ڈالا انہی کو نیچے [۵۵]

99۔ اور بولا میں جاتا ہوں اپنے رب کی طرف وہ مجھ کو راہ دے گا[۵۲]

۱۰۰۔ اے رب بخش مجھ کو کوئی نیک بیٹا [۵۰] ۱۰۱۔ پھر خوشخبری دی ہم نے اسکو ایک لڑکے کی جو ہو گاتحل والا [۵۸]

۵۵۔ آگ میں جلانے کی تجویز: جب ابراہیم کی معقول باتوں کا کچھ جواب نہ بن پڑا تو یہ تجویز کی کہ ایک بڑا آئش فانہ بناکر ابراہیم کو اس میں ڈال دو۔ اس تدہیر سے لوگوں کے دلوں میں بتوں کی عقیدت رائخ ہو جائے گی اور بیبت بیٹے جائے گی۔ کہ ان کے مخالف کا انجام ایسا ہوتا ہے۔ آئندہ کوئی ایسی جرأت نہ کرے گا مگر اللہ نے ان ہی کو نیچا دکھلایا۔ ابراہیم پر آگ گلزار کر دی گئی۔ جس سے علیٰ رؤس الاشہاد ثابت ہوگیا کہ تم اور تمہارے جھوٹے معبود سب مل کر خدائے واحد کے ایک مخلص بندے کا بال بیکا نہیں کر سکتے آگ کی مجال نہیں کہ رب ابراہیم کی اجازت کے بدون ایک ناخن بھی جلا سکے۔

۵۱۔ ارادہ ہجرت: جب قوم کی طرف سے مایوسی ہوئی اور باپ نے بھی سختی شروع کی تو حضرت ابراہیم نے ہجرت کا ارادہ کیا اللہ تعالیٰ نے آپ کو "شام "" کا راستہ دکھلایا۔

۵۷ \_ یعنی کنیہ اور وطن کچھوٹا تواچھی اولا د عطا فرما جو دینی کام میں میری مدد کرے اور اس سلسلہ کو ہاقی رکھے ۔

۵۸۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعا کا مصداق حضرت اسمعیل علیہ السلام میں: یہاں سے معلوم ہواکہ حضرت ابراہیم نے اولاد کی دعا مانگی اور خدا نے قبول کی اور وہ ہی لڑکا قربانی کے لئے پیش کیا گیا۔ موجودہ تورات سے ثابت ہے کہ جو لڑکا حضرت

ابراہیم کی دعا سے پیدا ہوا وہ حضرت اسمعیل ہیں۔ اور اسی لئے ان کا نام "اسمعیل" رکھا گیا۔ کیونکہ "اسمعیل" دو لفظوں سے مرکب ہے۔ "سمع" اور "ایل" کے معنی خدا کے ہیں۔ یعنی خدا نے حضرت ابراہیم کی دعا منی خدا نے دورت ابراہیم کی دعا منی ندا کے ہیں نہا ہورات" میں ہے کہ خدا نے ابراہیم سنے کے اور "ایل" کے معنی خدا کے ہیں نہاں نہا ہورات میں میں ہے کہ خدا نے ابراہیم سے کہا کہ اسمعیل کے بارے میں میں نے تیری من کی۔ اس بناء پر آیت عاضرہ میں جن کا ذکر ہے وہ حضرت اسمعیل میں۔ حضرت اسحاق نہیں۔ اور ویلے بھی ذیح و فیرہ کا قصد ختم کر نے کے بعد حضرت اسحاق کی بشارت کا جداگانہ ذکر کیا گیا ہے جیسا کہ آگے آتا ہے و بشر تا دائوں کی بشارت دیتے ہوئے ان کے نبی بنائے ہوئی ہوئی کی بشارت دیتے ہوئے ان کے نبی بنائے بانے کی بھی خوشت اسحاق کی بشارت دیتے ہوئے ان کے نبی بنائے بانے بانے کی بھی خوشت اسحاق ذیج ہوں۔ گیا بنائے بانے کی بھی سے کہ حضرت اسحاق ذیج ہوں۔ گیا بنائے بانے بانہ بول کے وضرت اسحان خوشت اسمعیل میں بنائے بانے کی بھی دیا ہو کہا کہ اور دیا ہوں۔ گیا کی بنائے بانے کا دیا ہوں ہوں ہوں۔ گیا دیا ہوں ہوں ہوں کی بان معیل میں بابر بطور وراثت منتقل ہوتی چلی آئیں۔ اور آج بھی اسمعیل کی روحانی اولاد ہی (جنیں اور اس کی منتقلہ رسوم بنی اسمعیل میں بابر بطور وراثت منتقل ہوتی چلی آئیں۔ اور آج بھی اسمعیل کی روحانی اولاد ہی (جنیں کے میں) ان مقدس یادگاروں کی طامل ہے۔ مسلمان کہتے میں) ان مقدس یادگاروں کی طامل ہے۔

صرت اسميل کا مقام قربانی: مودوده تورات میں تصریح ہے کہ قربانی کا مقام "موار" یا "مریا" تھا۔ یبود و نصاری نے اس مقام کا پتہ بتلانے میں بہت ہی دوراز کار اخالات سے کام لیا ہے مالانکہ نہایت ہی اقرب اور بے نکلف بات یہ ہے کہ یہ مقام ""مروہ" ہو ہو کعبہ کے سامنے بالکل نزدیک واقع ہے اور جال سمی بین الصفا والمروۃ ختم کر کے معتمرین علال ہوتے میں اور ممکن ہے بدکنے معقد المسّعی میں اسی سعی کی طرف ایاء ہو۔ موطا امام مالک کی ایک روایت می نبی کریم اللّیٰ آیائی نے ""مروہ" کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ قربان گاہ کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ قربان گاہ یہ ہے۔ غالبا وہ اسی ابراہیم واسمعیل علیما السلام کی قربان گاہ کی طرف اشارہ ہوگا۔ وریہ آپ کے زمانہ میں لوگ عموما میں میں ہی ہی ہی کہ ابراہیم کی اصل قربان گاہ نہ ہوگا۔ یہ ہو گاہ اللہ بیم کا اصل قربان گاہ نہ تھا۔ پھر تجاج اور ذبائے کی کثرت دیلے کر منی تک وسعت دیدی گئی۔ قرآن کریم میں بھی ہی کہ آبراہیم کا اصل قربان گاہ نہ بھی المد یہ المعتبیق فرمایا ہے جس سے کعبہ کا قرب ظاہر ہوتا ہے۔ واللہ اعلم۔

الکَعُبُدَةِ اور "" ثُمّ مَحِلُهَ الِ کَی اللّی الْبَدِیْتِ الْمَتِیْتِ فرمایا ہے جس سے کعبہ کا قرب ظاہر ہوتا ہے۔ واللہ اعلم۔
صرت اسمعیل ہی ذرج اللہ ہیں: بمرمال قرآئن و آثار یہ ہی بتلاتے ہیں کہ "ذرج اللہ" وہ ہی اسمعیل تھے جو ملہ میں آثر رہے اور وہیں ان کی نسل پھیلی۔ تورات میں بھی یہ تصریح ہے کہ حضرت ابراہیم کو اکلوتے اور محبوب بینے کے ذرع کا عکم دیا گیا تھا اور یہ

مسلم ہے کہ حضرت اسمعیل حضرت اسحاق سے عمر میں بڑے ہیں۔ پھر حضرت اسحق حضرت اسمعیل کی موجودگی میں اکلوتے کیسے ہوسکتے میں۔

غلامٌ علیم کے لفظ سے استدلال: فیجب بات یہ ہے کہ یہاں حضرت ابراہیمؑ کی دعا کے بواب میں جس لڑکے کی بشارت ملی اسے بِغُلْمِ حَلِيْمِ كَالَيا ہے۔ ليكن حضرت اسمَقُ كى بشارت جب فرشتوں نے ابتداءً خداكى طرف سے دى تو غلامر علیم سے تعبیر کیا۔ حق تعالیٰ کی طرف سے ""علیم "" کا لفظ ان پر یا کسی اور نبی پر قرآن میں کہیں اطلاق نہیں کیا گیا۔ صرف اس لڑے کوجس کی بشارت یماں دی گئن اوراس کے باپ ابراہیم کویہ لقب عطا ہوا ہے إِنَّ إِبْسَ اهِیْمَ لَحَلِیْمُ أَوَّاهُ مُنِیْبُ (ہودرکوع) اور إِنَّ إِبْرَ اهِيمَ لَا قِ اَهُ حَلِيْهُ (توبه رکوع ۱۲) جن سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہ ہی دونوں باپ بیٹے اس لقب خاص سے ملقب کرنے کے منتحق ہوئے۔ "حلیم" اور "صابر" کا مفہوم قریب قریب ہے۔ اسی " غلامٌ حلیم " کی زبان سے يهاں نقل كيا۔ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ دوسرى مِّه فراديا وَ اِسْمُعِيْلَ وَادْرِيْسَ وَذَالْكِفْلِ كُلُّ مِنَ الصَّابِرِينَ (انبیاء رکوع۲) شاید اسی لئے سورہ ""مریم"" میں حضرت اسمعیل کو ""صادق الوعد"" فرمایا کہ سَتَجِدُ نِنْ إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِيْنَ كِ وعده كوكس طرح سي كر دكھايا۔ بهرعال ""عليم "" ""صارق الوعد"" كے القاب كا مصداق ایک ہی معلوم ہوتا ہے۔ یعنی حضرت اسمعیل ۔ و گانَ عِنْدَ رَبِّه مَرْ ضِیًّا ""سورہ بقرہ"" میں تعمیر کعبہ کے وقت حضرت ابراہیم واسمعیل کی زبان سے جو دعا نقل فرمائی ہے اس میں یہ الفاظ بھی ہیں وَ اجْعلْنَا مُسْلِمَیْنَ لَكَ وَمِنْ ذُرِّ يَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ بعینه اس ملم کے تثنیہ کو یہاں قربانی کے ذکر میں فَلَّمَا اَسْلَمَاء الن کے لفظ سے اداکر دیا۔ اور ان ہی دونوں کی ذریت کو خصوصی طور پر ""مسلم "" کے لقب سے نامزد کیا۔ بیٹک اس سے بڑھ کر اسلام میں تفویض اور صبرو تحل کیا ہو گا جو دونوں باپ بیٹے نے ذہح کرنے اور ذہح ہونے کے متعلق دکھلایا۔ یہ اسی اَسْلَمَا کا صلہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان دونوں کی ذريت كو""امة مسلمه "" بنا ديا فلله الحد علىٰ ذلك \_

فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْىَ قَالَ لِبُنَىَّ إِنِّ آرَى فَ الْمَنَامِ اَنِّ آذَبَحُكَ فَانُظُرُ مَاذَا تَرَى فَ الْمُنَامِ اَنِّ آذَبَحُكَ فَانُظُرُ مَاذَا تَرَى فَ قَالُ لِلْمُنَامِ اَنِّ آذَ مَا تُؤْمَرُ مَا سَتَجِدُنِ آ اِنْ قَالَ لَيَابَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ مَنَ سَتَجِدُنِ آ اِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّبِ يُنَ عَلَى مَا تَا اللهُ مِنَ الصَّبِ يُنَ عَلَى مَا اللهُ مِنَ الصَّبِ يُنَ عَلَى مَا اللهُ مِنَ الصَّبِ يُنَ عَلَى اللهُ مِنَ الصَّبِ لِينَ عَلَى اللهُ مِنَ الصَّبِ اللهُ مِنَ الصَّالِ اللهُ مِنَ السَّالِ اللهُ اللهُ اللهُ مِنَ السَّلَا اللهُ اللهُ مِنَ السَّالِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مِنَ السَّالِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

101۔ پھر جب پہنچا اس کے ساتھ دوڑنے کو کہا اے بیٹے میں دیکھتا ہوں نواب میں کہ تجھ کو ذبح کرتا ہوں پھر دیکھ تو تو کیا دیکھتا ہو نواب میں کہ تجھ کو ڈال جو تجھ کو مکم ہوتا ہے تو مجھکو کو پائے گا اگر اللہ نے چاہا سمارنے والا [۵۹]

### ۱۰۳۔ پھر جب دونوں نے عکم مانا اور پچھایا اسکو ماتھے کے بل[۱۰]

الصِّفَّت ٣٠

# فَلَمَّآ اَسُلَمَا وَ تَلَّهُ لِلْجَبِينِ

۵۹۔ باپ کا بیٹے کو نواب سنان: جب اسمعیل بڑا ہوکر اس قابل ہوگیا کہ اپنے باپ کے ساتھ دوڑ سکے ۔ اور اس کے کام آسکے ۔ اس وقت ابراہیم نے اپنا نواب بیٹے کوسایا۔ تا اس کا خیال معلوم کریں کہ نوشی سے آمادہ ہوتا ہے یازبر دستی کرنی پڑے گی۔ کہتے میں کہ تین رات مسلسل بیہ ہی خواب دیکھتے رہے۔ تیسرے روز بیٹے کو اطلاع کی، بیٹے نے بلا توقف قبول کیا۔ کہنے لگا کہ ابا جان! ( دیر کیا ہے ) مالک کا جو عکم ہوکر ڈالیے (ایسے کام میں مثورہ کی ضرورت نہیں ۔ امرالهی کے امتثال میں شفقت پدری مانع نہ ہونی چاہئے ) رہا میں! سوآپ ان شاء اللہ دیکھ لیں گے کہ کس صبر و تحل سے اللہ کے عکم کی تعمیل کرتا ہوں ہزاروں رحمتیں ہوں ایسے بیٹے اور باپ پر۔

۲۰۔ ذبح عظیم: تا بیٹے کا چرہ سامنے نہ ہو۔ مبادا محبت پدری جوش مارنے لگے کہتے ہیں یہ بات بیٹے نے سکھلائی۔ آگے اللہ نے نہیں فرمایاکہ کیا ماجرا گذرا۔ یعنی کھنے میں نہیں آتا جو حال گذرا اُس کے دل پر اور فرشتوں پر۔

وَ نَادَيُنٰهُ أَنْ يَتَّابِئُرْهِيْمُ 🚔

قَدُ صَدَّقُتَ الرُّءُ يَا ۚ إِنَّا كَذٰلِكَ نَجُزى ١٠٥ - تونے چ كر دكھايا نواب [١١] ہم يول دية ميں المُحْسِنِينَ 🗃

إِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْبَلَّؤُا الْمُبِينُ عَلَيْ

وَ فَدَيْنَهُ بِذِبْحٍ عَظِيْمٍ عَيْ

وَ تَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْأَخِرِينَ اللهِ سَلَّمُ عَلَى إِبْرُهِيْمَ 🚍 كَذٰلِكَ نَجْزى الْمُحْسِنِينَ 🗃

۱۰۴۔ اور ہم نے اس کو پکارا یوں کہ اے ابراہیم

بدلا نیکی کرنے والوں کو

۱۰۶۔ بیشک یمی ہے صریح جانچنا [۱۲]

١٠٤ اور اس كابدله ديا هم نے ايك جانور ذمح كرنے کے واسطے بڑا [۱۳]

۱۰۸۔ اور باقی رکھا ہم نے اس پر پیچھکے لوگوں میں

۱۰۹ که سلام ہوابراہیم پر [۴۳]

۱۱۰ء ہم یوں دیتے ہیں بدلا نیکی کرنے والوں کو

۱۱۔ ذبح عظیم: یعنی بس بس! رہنے دے، تو نے اپنا نواب سچ کر دکھایا۔ مقصود بیٹے کا ذبح کرانا نہیں۔ محض تیراامتحان منظور تھا۔ سواس میں پوری طرح کامیاب ہوا۔

17۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی آزمائش: "یعنی ایسے مشکل عکم کر کے آزماتے ہیں، پھران کو ثابت قدم رکھتے ہیں۔ تب درجے بلند کر دیتے ہیں۔ تورات میں ہے کہ جب ابراہیم نے بیٹے کو قربان کرنا چاہا اور فرشتہ نے ندا دی کہ ہاتھ روک لو۔ تو فرشتے نے یہ الفاظ کے۔ "" غدا کہتا ہے کہ چونکہ تو نے ایسا کام کیا اور اپنے اکلوتے بٹے کو بچا نہیں رکھا۔ میں تجھ کو برکت دوں گا اور تیری نسل کو آسمان کے ستاروں اور ساحل بحرکی رہتی کی طرح پھیلا دوں گا"" (تورات تکوین اصحاح ۲۲ آیت ۱۵" (

٦٣ ـ ذیج کیلئے مینڈھ کا آنا: یعنی بڑے درجہ کا جو بہشت سے آیا، یہ بڑا قیمتی، فربہ، تیار ۔ پھر یہ ہی رسم قربانی کی اسمعیل کی عظیم الثان یاد گار کے طور پر ہمیشہ کے لئے قائم کر دی ۔

٦٢- آج تک دنیا ابراہیم کو مطلائی اور بڑائی سے یاد کرتی ہے۔ علیٰ نبینا وعلیہ الف الف سلام وتحیۃ۔

إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ عَ

وَ بَشَّرُ نَهُ بِإِسْحٰقَ نَبِيًّا مِّنَ الصَّلِحِينَ عَ

وَ بْرَكْنَا عَلَيْهِ وَ عَلَى السَّحْقَ لَ وَمِنُ وَمِنَ السَّحْقَ لَ وَمِنَ السَّحْقَ الْأُورِيَّةِ مَا مُحْسِنُ وَ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ مُبِينُ اللَّهُ اللَّهُ لِنَفْسِهِ مُبِينُ اللَّهُ اللَّهُ لِنَفْسِهِ مُبِينُ اللَّهُ اللَّهُ لِنَفْسِهِ مُبِينُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ

وَلَقَدُ مَنَنَّا عَلَى مُوْسَى وَ هُرُوْنَ ﴿ اللَّهُ مَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ

و نصر ناهم فكائو اهم الغلبين الله المارية الله المارية الله المارية الله المارية الله المارية الله المارية الم

ااا۔ وہ ہے ہمارے ایماندار بندوں میں [۲۵]

الد اور خوشخبری دی ہم نے اسکو اسمی کی جو نبی ہو گا نیک بخوں میں [۱۲]

۱۱۱۔ اور برکت دی ہم نے اس پر اسحق پر اور دونوں کی اولاد میں نیکی والے میں اور بدکار بھی میں اپنے حق میں صریح [۱۲]

۱۱۳۔ اور ہم نے احمان کیا موسی اور ہارون پر

۱۱۵۔ اور بچا دیا ہم نے انکو اور ان کی قوم کو اس بڑی گھبراہٹ سے [۱۸]

۱۱۶۔ اور انکی ہم نے مدد کی تورہے وہی غالب<sup>[۲۹]</sup>

۲۲۔ معلوم ہوا وہ پہلی نوشخبری اسمعیل کی تھی۔ اور سارا قصہ ذبح کا انہی پر تھا۔

اولاد میں انبیاء بنی اسرائیل پیدا ہوئے۔ اور اسمعیل کی اولاد میں عرب ہیں جن میں ہمارے پیغمبر مبعوث ہوئے۔ یعنی اولاد میں اولاد میں انبیاء بنی اسرائیل پیدا ہوئے۔ اور اسمعیل کی اولاد میں عرب ہیں جن میں ہمارے پیغمبر مبعوث ہوئے۔ یعنی اولاد میں سب یکال نہیں ، اچھے بھی ہیں جو بڑول کا نام روش رکھیں اور برے بھی جو اپنی بدکاریوں کی وجہ سے ننگ خاندان کہلانے کے متحق ہیں۔ (تنبیہ) عمول مفسرین نے وَمِنْ دُرِّ یَّتِهِمَا کی ضمیر "ابراہیم" و "اسحی " و "اسحی " کی طرف راجع کی ہے۔ مگر حضرت شاہ صاحبؒ نے "اسمعیل" و اسحی " و اسحی " و اسحی پیداکر دی۔ "

**18۔** حضرت موسی علیہ السلام و ہارون علیہ السلام پر اللہ کا اصان: یعنی فرعون اور اسکی قوم کے ظلم و ستم سے نجات دی۔ اور ""بحر قلزم"" سے نهایت آسانی کے ساتھ پار کر دیا۔

<del>79</del>۔ یعنی فرعونیوں کا بیڑا غرق کر کے بنی اسرائیل کو غالب و منصور کیا اور ہالکین کے اموال واملاک کا وارث بنایا۔

وَ اتَيننهُ مَا الْكِتْبَ الْمُسْتَبِينَ اللَّهُ الْمُسْتَبِينَ

وَ هَدَيننهُ مَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ فَ الْمُسْتَقِيمَ

وَ تَرَكُنَا عَلَيْهِمَا فِي الْأَخِرِينَ فَيَ

سَلَمٌ عَلَى مُوسى وَ هُرُونَ عَلَى

إِنَّا كَذٰلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ 📆

إِنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ 📰

وَ إِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ الْمُرُ سَلِينَ ﴿

إِذْ قَالَ لِقَوْمِمْ أَلَا تَتَّقُونَ 🚍

اتَدْعُونَ بَعُلًا وَّتَذَرُونَ اَحْسَنَ الْخَالِقِينَ

اا۔ اور ہم نے دی انکوکتاب واضح [٠٠]

۱۱۸ اور سجهائی انکوسیدهی راه [۱۶]

۱۱۹۔ اور باقی رکھا ان پر چھلے لوگوں میں کہ

۱۲۰ سلام ہے موسی اور مارون پر

۱۲۱۔ ہم یوں دیتے میں بدلا نیکی کرنے والوں کو

۱۲۲ یے تحقیق وہ دونوں میں ہمارے ایاندار بندوں میں [۲۰]

۱۲۳۔ اور تحقیق الیاس ہے رسولوں میں

۱۲۴۔ جب اس نے کہا اپنی قوم کوکیا تم کو ڈر نہیں

۱۲۵۔ کیاتم پکارتے ہو بعل کو اور چھوڑتے ہو بہتر بنانے والے کو<sup>[۲۷</sup>]

٠٠ يعنى تورات شريف جس ميں احكام الهي بهت تفصيل سے بيان ہوئے ميں۔

۱)۔ یعنی افعال واقوال میں استفامت بخشی۔ اور ہر معاملہ میں سیدھی راہ پر چلایا جو عصمت انبیاء کے لوازم میں سے ہے۔

۲ کے لیعنی ہمارے کامل ایاندار بندوں میں سے ہیں۔

47۔ حضرت الیاس علیہ السلام: حضرت الیاسُ بعض کے نزدیک حضرت ہارونُ کی نسل سے ہیں۔ اللہ نے ان کو ملک شام کے ایک شام کے ایک شہر ""بعلبک"" کی طرف بھیجا۔ وہ لوگ ""بعل"" نامی ایک بت کو پوجتے تھے۔ حضرت الیاسُ نے ان کو خدا کے غضب اور بت پرستی کے انجام بدسے ڈرایا۔

اللهَ رَبَّكُمْ وَ رَبَّ ابَآبِكُمُ الْأَوَّلِينَ عَ

فَكَذَّبُوهُ فَاِنَّهُمُ لَمُحْضَرُونَ ﴿

إِلَّا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ 📆

وَ تَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْأَخِرِينَ ﴿

سَلُّمُ عَلَى إِلْ يَاسِينَ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِلْ يَاسِينَ عَلَى

إِنَّا كَذٰلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ 📆

إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ 🟐

وَإِنَّ لُوْطًا لَّمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿

إِذْ نَجَّيْنُهُ وَ أَهْلَةً أَجْمَعِينَ ﴿

۱۲۹۔ جو اللہ ہے رب تمہارا اور رب تمہارے اگلے باپ دادوں کا [۲۶]

۱۲۷۔ پھراس کو جھٹلایا سو وہ آنے والے ہیں پکڑے ہوئے [۵۶]

> ۱۲۸۔ مگر جو بندے میں اللہ کے پنے ہوئے [۲۷] ۱۲۹۔ اور باقی رکھا ہم نے اس پر پچھلے لوگوں میں

۱۳۰۔ کہ سلام ہے الیاس پر [۷۶] ۱۳۱۔ ہم یوں دیتے ہیں بدلا نیکی کرنے والوں کو

۱۳۲ء وہ ہے ہمارے ایاندار بندوں میں

۱۳۳۔ اور تحقیق لوط ہے رسولوں میں سے ۱۳۴۔ جب بچا دیا ہم نے اسکو اور اسکے سارے گھر والوں کو

۷۷۔ خالق تقیقی صرف اللہ ہے: یعنی یوں تو دنیا میں آدمی بھی تحلیل و ترکیب کر کے بظاہر بہت سی چیزیں بنا لیتے ہیں۔ مگر بہتر بنانے والا وہ ہے جو تمام اصول و فروع، جواہر واعراض اور صفات و موصوفات کا تقیقی خالق ہے جس نے تم کواور تمہارے باپ دادوں کو پیدا کیا پھر یہ کیسے جائز ہو گاکہ اس احن الخالقین کو چھوڑ کر ""بعل "" بت کی پرستش کی جائے اور اس سے مدد مانگی جائے جو ایک ذرہ کو ظاہری طور پر بھی پیدا نہیں کر سکتا بلکہ اس کا وجود خود اپنے پرستاروں کا رمین منت ہے۔ انہوں نے جیسا چاہا بنا کر کھڑا کر دیا۔

۵۷۔ یعنی جھٹلانے کی سزامل کر رہے گی۔

7) ۔ الیاسین کی تفسیر: "الیاس" کو "الیاسین" جھی کہتے ہیں جیسے " طور سینا" کو " طور سینین " کہ دیا جاتا ہے ۔ یا "الیاسین " سے حضرت الیاسین کی تفسیر: "الیاس " کو " الیاسین " سے حضرت الیاسی " الیاسین " سے حضرت الیاسی " اور بعض نے " آل یاسین " بھی پڑھا ہے ۔ تو " یاسین " ان کے باپ کا نام ہوگا ۔ یا ان ہی کا نام " یاسین " اور لفظ آل مقم ہو جیسے کما صَدَّیْتِ عَلیٰ الِ اِبْرَ اهِیْمَ میں یا اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلیٰ الِ اَبِی اَوْ فی میں ہے ۔ واللہ اعلم ۔

إِلَّا عَجُوْزًا فِي الْغَبِرِينَ 💼

ثُمَّ دَمَّرُ نَا الْأَخَرِينَ عَ

وَ إِنَّكُمْ لَتَمُرُّ وَنَ عَلَيْهِمْ مُصْبِحِينَ عَلَيْهِمْ مُصْبِحِينَ عَلَيْهِمْ مُصْبِحِينَ عَلَيْهِم

هُ وَبِالَّيْلِ الْمَالَ الْفَلَا تَعْقِلُوْنَ ﴿

وَ إِنَّ يُوْنُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿

إِذْ اَبَقَ إِلَى الْقُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴿

فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِينَ اللَّهُ اللَّ

فَالْتَقَمَهُ الْحُوْتُ وَ هُوَ مُلِيّمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ

۸؍۔ یعنی ان کی زوجہ جو معذبین کے ساتھ ساز بازر کھتی تھی۔

۱۳۵۔ مگر ایک بڑھیا کہ رہ گئی رہ جانے والوں میں [۱۳۵ ۱۳۹۔ چھر بڑے سے اکھاڑ پچینکا ہم نے دوسروں کو [۴۹] ۱۳۸۔ اور تم گذرتے ہوان پر صبح کے وقت ۱۳۸۔ اور رات بھی چھر کیا نہیں سمجھتے [۸۰] ۱۳۹۔ اور تحقیق یونس ہے رسولوں میں سے ۱۳۹۔ قرعہ ڈلوایا تو نکلا خطا وار [۱۸]

۱۴۲۔ مپھر لقمہ کیا اس کو مچھلی نے اور وہ الزام کھایا ہوا تھا[۸۲] 9۔ یعنی لوط اور اس کے گھر والوں کے سوا دوسرے سب باشندوں پر بستی الٹ دی گئی یہ قصہ مپیلے کئی جگہ مفصل گذر چکا ہے۔

۸۰ قوم لوط کی بستیاں: یہ مکہ والوں کو فرمایا۔ کیونکہ "" کے "" سے "" شام "" کو جو قافلے آتے جاتے تھے، قوم لوط کی المیٰ ہوئی بستیاں ان کے راستہ سے نظر آتی تھیں ۔ یعنی دن رات ادھر گذرتے ہوئے یہ نشان دیکھتے ہیں پھر بھی عبرت نہیں ہوتی ۔ کیا نہیں سمجھتے کہ جو عال ایک نافرمان قوم کا ہوا وہ دوسری نافرمان اقوام کا بھی ہوسکتا ہے ۔

۱۸۔ حضرت یونس علیہ السلام کا واقعہ: کشتی دریا میں چکر کھانے لگی۔ لوگوں نے کہا اس میں کوئی غلام ہے اپنے مالک سے بھاگا
 ہوا۔ سب کے ناموں پر کئی مرتبہ قرعہ ڈالا گیا۔ ہر مرتبہ ان کا نام نکلا۔ یہ قصہ سورہ ""یونس"" اور سورہ ""انبیاء" میں مفصل گذر چکا ہے وہاں اس کی تحقیق ملا خطر کیجائے۔

۸۲ \_ الزام یہ ہی تھا کہ خطائے اجتادی سے عکم الهی کا انتظار کیے بغیر بستی سے نکل پڑے اور عذاب کے دن کی تعیین کر دی ۔

فَلَوْلَا آنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ ﴿

لَلَبِثَ فِي بَطْنِهَ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ اللهِ اللهِ عَوْمِ يُبْعَثُونَ اللهِ اللهِ عَالَمُ اللهِ اللهِ عَالَمُ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلْكُوا عَلَيْ عَلْ عَلَيْ عَلْكُوا عَلَيْ عَلْكُوا عَلَيْ عَلَيْ عَلْمِ عِلْمُ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْكُوا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْعَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عِلْمُ عِلِمُ عِلْمُ عِلَمِ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمِ عِلَمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمِ

فَنَبَذُنْهُ بِالْعَرَآءِ وَهُوَ سَقِيْمُ ﴿

وَ أَنَّبَتُنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّنْ يَقُطِينٍ ﴿

وَ أَرْسَلْنٰهُ إِلَى مِائَةِ ٱلْفٍ أَوْ يَزِيْدُونَ ﴿

فَامَنُوْا فَمَتَّعُنْهُمْ إِلَى حِيْنٍ اللَّهِ

کیے بغیر بستی سے نکل پڑے اور عذاب کے دن کی تعیین کر دی۔ ۱۳۳۱ پھر اگر یہ ہوتی یہ بات کہ وہ یاد کرتا تھا پاک ذات کو

۱۳۸۷ ۔ تو رہتا اسی کے پیٹ میں جس دن تک مردے زندہ ہوں [۸۳]

۱۳۵ پھر ڈال دیا ہم نے اس کو چٹیل میدان میں اور وہ بیار تھا

۱۳۷۔ اوراگایا ہم نے اس پر ایک درخت بیل والا [۸۳] ۱۳۷۔ اور بھیجا اس کولاکھ آدمیوں پر یا اس سے زیادہ [۸۵] ۱۳۸۔ پھر وہ یقین لائے پھر ہم نے فائدہ اٹھانے دیا انکوایک وقت تک [۸۹]

۸۳۔ صرت یونس علیہ السلام کی نجات کی وجہہ: یعنی چونکہ مچھلی کے پیٹ میں بھی اور پیٹ میں جانے سے پہلے بھی اللہ پاک کو بہت یاد کرتا تھا اس لئے ہم نے اس کو جلدی نجات دیدی۔ ورنہ قیامت تک اس کے پیٹ سے نکلنا نصیب نہ ہوتا مچھلی کی غذا بن جاتے۔ (تنبیہ) لَکَبِثَ فِی بطنہ الیٰ آخرہ کنایہ ہے کبھی نہ نکلنے سے۔ اور یہ واقعہ دریائے ""فرات"" کا ہے۔ علامہ محمود آلوسی بغدادیؒ نے لکھا ہے کہ ہم نے نود اس دریا میں بہت بڑی بڑی مجھلیاں مثاہدہ کی میں تعجب نہ کیا جائے۔ پہلے گذر چا ہے کہ شکم ماہی میں ان کی نیجے یہ تھی۔ لَا اِلٰهَ اِلَّا اَنْتَ سُبْحَانَكَ اِنِّي كُنْتُ مِنَ الظّالِمِيْنَ ـ

۸۴۔ مچھلی کے پیٹ سے نجات اور کدو کی بیل: مچھلی کو عکم ہوا اس نے حضرت یونسؑ کو اپنے پیٹ سے نکال کر ایک کھلے میدان میں ڈال دیا غالبا کافی غذا و ہواء وغیرہ یہ پہنچنے کی وجہ سے بیار اور نحیف ہو گئے ۔ کہتے ہیں دھوپ کی شعاع اور مکھی وغیرہ کا بدن پر بیٹھنا بھی ناگوار ہوتا تھا۔ اللہ کی قدرت سے وہاں کدو کی بیل اگ آئی اس کے پتوں نے ان کے جسم پر سایہ کر لیا اور اسی طرح قدرت خداوندی سے غذا وغیرہ کا سامان بھی ہوگیا۔

٨٥ ـ صرت يونس عليه السلام كي قوم كي تعداد: يعني اگر صرف عاقل بالغ گنتے تولاكھ تھے ۔ اور اگر سب چھوٹے بڑوں كو شامل گنتے توزیادہ تھے یا یوں کھوکہ ایک لاکھ سے گذر کر دولاکھ تک نہیں پہنچے تھے۔ ہزار کی کسر یہ لگاؤتوایک لاکھ کھہ لو۔ اور کسر لگائی جائے تو لاکھ کے اوپر چندہزار زائد ہوں گے ۔ واللہ اعلم ۔

٨٦ \_ قوم يونس عليه السلام كا ايان: يعني ايان ويقين كي بدولت عذاب الهي سے پچ گئے اور اپني عمر مقدرتك دنيا كا فائدہ اٹھاتے رہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""وہ ہی قوم جس سے بھاگے تھے ان پر ایان لا رہی تھی۔ ڈھونڈتی تھی کہ یہ جا پہنچے۔ انکو بڑی خوشی ہوئی""۔ یہ قصہ پیلے گذر چکا ہے۔ سورہ یونس اور سورہ انبیاء میں دیکھ لیا جائے۔

فَاسْتَفْتِهِمْ اَلِرَبِّكَ الْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَنُونَ ١٣٩ اب ان سے پچے كيا تيرے رب كے يمال

اَمْ خَلَقْنَا الْمَلِّيكَةَ إِنَاتًا وَّهُمْ شُهدُونَ

اللَّ إِنَّهُمْ مِّنَ إِفْكِهِمْ لَيَقُو لُونَ ﴿ وَلَدَاللَّهُ ۗ وَإِنَّهُمُ لَكُذِبُوْنَ ﴿

بیٹیاں میں اورانکے یہاں بیٹے

۱۵۰ یا ہم نے بنایا فرشتوں کو عورت اور وہ دیکھتے تھے

ا ۱۵ ۔ سنتا ہے وہ اپنا جھوٹ بنایا کہتے ہیں کہ

۱۵۲۔ اللہ کے اولاد ہوئی اور وہ بیشک جھوٹے ہیں [۸۸]

۸۷۔ فرشتوں کے مؤنث ہونے کا عقیدہ: یعنی انبیاء کا عال تو س لیا کہ حضرت نوح، ابراہیم، اسمعیل، موسی، ہارون، الیاس، لوط،

یونس علیم السلام سب کی مشکلات اللہ کی امداد واعانت سے عل ہوئیں ۔ کوئی بڑے سے بڑا مقرب اس کی دستگیری سے بے نیاز نہیں ۔ اب آگے تھوڑا سا فرشتوں اور جنوں کا عال بن لو۔ جن کی نسبت غدا جانے کیاکیا واہی تباہی عقیدے تراش کر رکھے ہیں ۔ چنانچ عرب کے بعض قبائل کہتے تھے کہ فرشتے غدا کی بیٹیاں ہیں ۔ جب پوچھا جانا کہ ان کی مائیں کون ہیں تو بڑے بڑے بون کی لڑکیوں کو بتلاتے ۔ اس طرح (العیاذ باللہ) غدا کا نانا جنوں اور فرشتوں دونوں سے جوڑر کھا تھا آگے دونوں کا عال ذکر کیا جانا ہے ۔ مگر اس سے پہلے بطور توطیہ و تمہید کھار عرب کے اس لچر پوچ عقیدہ کا رد کیا گیا ہے ۔ چنانچ ابتدائے مورت سے اپنی عظمت و وحدانیت کے دلائل اور قصص کے ضمن میں اپنی قدرت قاہرہ کے آثار بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ اب ذرا ان احمقوں سے پوچھے کیا آئی بڑی عظمت و قدرت والا غدا۔

اللہ کی بیٹیوں کا عقیدہ: معاذ اللہ اپنے لئے اولا دبھی تجویز کرتا تو بیٹیاں لیتا اور تم کو بیٹے دیتا۔ ایک تو یہ گستاخی کہ خداوند قدوس کے لئے اولا دتجویز کی، پھر اولا دبھی کمزور اور گھٹیا۔ اس پر مستزادیہ کہ فرشتوں کو مؤنث (عورت) تجویز کیا۔ جس وقت ہم نے فرشتوں کو پیدا کیا تھا، یہ کھڑے دیکھ رہے تھے کہ انہیں عورت بنایا گیا ہے۔ لا حول ولا قوۃ الا باللہ اس جمالت کا کیا ٹھ کانہ ہے۔

اَصْطَفَى الْبَنَاتِ عَلَى الْبَنِينَ ﴿

مَالَكُمُ قُلْكُمُ تُلْكُمُونَ عَلَى اللَّهُ اللَّ

اَفَلَا تَذَكُّرُونَ ﴿

اَمُ لَكُمْ سُلُطْنُ مُّبِينُ ﴿

فَأَتُوا بِكِتْبِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِينَ عَيْ

وَ جَعَلُوا بَيْنَهُ وَ بَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَبًا ﴿ وَ لَقَدُ

عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴿

سُبُحٰنَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿

۱۵۳۔ کیا اس نے پہند کیں بیٹیاں بیٹوں سے ۱۵۳۔ کیا ہوگیا ہے تم کو کلیبا انصاف کرتے ہو ۱۵۵۔ کیا تم دھیان نہیں کرتے ہو[۸۸]

۱۵۵ لیا تم دھیان مہیں کرنے ہو کہ ۱۸۸ ۱۵۶ یا تمہارے پاس کوئی سندہے کھلی

۱۵۷۔ تولاؤاپنی کتاب اگر ہوتم سچے [۸۹]

۱۵۸۔ اور ٹھمرایا انہوں نے خدا میں اور جنوں میں ناماا ور جنوں کو تو معلوم ہے کہ تحقیق و پکڑے ہوئے آئیں گے

189ء الله پاک ہے ان باتوں سے جو یہ بتاتے ہیں [۹۰]

٨٨ \_ يعنى كچيه تو سوچو۔ عيب كرنے كو بھى ہنر چاہئے ۔ ايك غلط عقيدہ بنانا تھا تواپيا بالكل ہى بے تكا تو نہ ہونا چاہئے تھا۔ يہ كونسا

انصاف ہے کہ اپنے لیے توبیٹے پیند کرواور خدا سے بیٹیاں پیند کراؤ۔

۸۹ \_ ان عقیدوں کی سند کھاں ہے: یعنی آخریہ مہل اور بے تکی بات نکالی کھاں سے ۔ عقل وفہم اور علمی اصول سے تواس کولگاؤ نہیں ۔ پھرکیا کوئی نقلی سنداس عقیدہ کی رکھتے ہو ۔ ایسا ہے تو بسم اللہ وہ ہی دکھلاؤ۔

9. اللہ اور جنات میں رشتہ داری کا عقیدہ: یعنی احمقوں نے جنوں کے ساتھ معاذاللہ دامادی کا رشتہ قائم کر دیا۔ بحان اللہ کیا باتیں کرتے ہیں۔ ان کو معلوم ہے کہ دوسرے مجرموں کی طرح کرتے ہیں۔ ان کو معلوم ہے کہ دوسرے مجرموں کی طرح وہ بھی اللہ کے روبرو پکڑے ہوئے آئیں گے کیا داماد سرال کے ساتھ یہ ہی معاملہ ہوتا ہے۔ بعض سلف نے نسب سے مراد یہ بھی اللہ کے روبرو پکڑے ہوئے آئیں گے کیا داماد سرال کے ساتھ یہ ہی معاملہ ہوتا ہے۔ بعض سلف نے نسب سے مراد یہ لی ہے کہ وہ لوگ شیاطین الجن کو اللہ تعالیٰ کا حریف مقابل سمجھتے تھے۔ جیسے مجوس ""یزدان "" اور ""اہر من "" کے قائل ہیں۔ یعنی ایک نیکی کا غدا دوسرا بدی کا۔

إِلَّا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ 💼

فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ ﴿

مَا اَنْتُمُ عَلَيْهِ بِفْتِنِينَ ﴿

إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ الْجَحِيْمِ 🚍

وَ مَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعُلُوْ مُ اللَّهِ اللَّهِ مُقَامُّ مَّعُلُوْ مُرَّا رَأَى

۱۶۰۔ مگر جو ہندے ہیں اللہ کے چنے ہوئے [۹] ۱۶۱۔ سوتم اور جن کو تم پوجتے ہو

۱۶۲۔ کسی کواس کے ہاتھ سے بہ کا کر نہیں لے سکتے

۱۹۳۔ مگر اسی کو جو چہنچے والا ہے دوزخ میں [۹۳] ۱۹۳۔ اور ہم میں جو ہے اس کا یک ٹھکانا ہے مقرر[۹۳]

۱۶۵۔ اور ہم ہی ہیں صف باندھنے والے [۹۴]

## وَّ إِنَّا لَنَحْنُ الصَّا قُونَ ﴿

91۔ یعنی جن میں سے ہوں یا آدمیوں میں سے اللہ کے چنے ہوئے بندے ہی اس پکڑ دھکڑ سے آزاد ہیں۔ معلوم ہوا وہاں کسی کا رشتہ ناتا نہیں صرف بندگی اور اغلاص کی پوچھ ہے۔

97۔ بخوں کو ہدایت اور گمراہی کا کوئی اغتیار نہیں: بہت لوگ سمجھتے میں کہ بخول کے ہاتھ میں بدی کی اور فرشتوں کے ہاتھ میں نیکی کی بائل ہے۔ بیہ جس کو چاہیں بھلائی پہنچائیں اور فدا کا مقرب بنا دیں اور وہ جبے چاہیں برائی اور تکلیف میں ڈال دیں یا گمراہ کر دیں۔ شایدان ہی مفروضہ اختیارات کی بناء پر انہیں اولا دیا سرال بنایا ہوگا۔ اس کا جواب دیا کہ تمہارے اور ان کے ہاتھ میں

کوئی منتقل اختیار نہیں۔ تم اور جن شیطانوں کو تم پوجتے ہو سب مل کریہ قدرت نہیں رکھتے کہ بدون مشیت ایزدی ایک منتف کو بھی زبر دستی گمراہ کر سکو۔ گمراہ وہ ہی ہو گا جبے اللہ نے اس کی سوئے استعداد کی بناء پر دوزخی لکھ دیا اور اپنی بدکاری کی وجہ سے از نود دوزخ میں پہنچ گیا۔

97۔ فرشتوں کا اپنے بارے میں کلام: یہ کلام اللہ تعالیٰ نے فرشتوں کی طرف سے گویا ان کی زبان سے فرمایا۔ جیسے بہت جگہ آدمیوں کی زبان سے دعائیں فرمائیں میں۔ یعنی ہر فرشتہ کی ایک حد مقرر ہے۔ اس سے آگے نہیں بڑھ سکتا۔ یماں پر فرمایا کہ کا فرکھتے میں فرشتے اللہ کی بیٹیاں میں جنوں کی عورتوں سے پیدا ہوئیں۔ سوجنوں کو اپنا عال خوب معلوم ہے۔ اور فرشتے یوں کھتے میں۔ ان کو بھی عکم الہی سے ذرا تجاوز کرنے کی گنجائش نہیں۔

۹۴ \_ یعنی اپنی اپنی عدرپر ہر کوئی اللہ کی بندگی اور اس کا عکم سننے کے لئے کھڑار ہتا ہے ۔ مجال نہیں آگے بیچھے سرک جائے ۔

وَ إِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ عَ

وَ إِنَّ كَانُوا لَيَقُو لُونَ ﴿

لَوْ أَنَّ عِنْدَنَا ذِ كُرًا مِّنَ الْأَوَّلِينَ فَ

لَكُنَّا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ

فَكَفَرُو ابِم فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ عَلَيْ

وَ لَقَدُ سَبَقَتُ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرُسَلِينَ

إِنَّهُمُ لَهُمُ الْمَنْصُورُونَ عَلَيْ

وَ إِنَّ جُنُدَنَا لَهُمُ الْغَلِبُونَ عَ

۱۹۶۔ اور ہم ہی ہیں پاکی بیان کرنے والے [۹۵] ۱۹۷۔ اور یہ تو کھا کرتے تھے

١٦٨ ـ اگر ہمارے پاس کچھ احوال ہوتا پہلے لوگوں کا

179۔ تو ہم ہوتے بندے اللہ کے چنے ہوئے

۱۷۰۔ سو اس سے منکر ہو گئے اب آگے جان لیں گے [۹۲]

۱۶۱۔ اور پیلے ہو چکا ہمارا حکم اپنے بندوں کے حق میں جو کہ رسول ہیں

۱۷۲۔ بیشک انہی کومدد دیجاتی ہے

۱۷۳۔ اور ہمارا لشکر جو ہے بیشک وہی کے غالب ہے[۹۰]

۹۵ یہاں تک فرشتوں کا کلام ختم ہوا۔ آگے اہل مکہ کا عال بیان فرماتے ہیں۔

91۔ اہل مکہ کا اپنے قول سے انحراف: عرب لوگ اندبیاء کے نام سنتے تھے ان کے علم سے خبردار یہ تھے تو یہ کہتے۔ یعنی اگر ہم کو پیلے لوگوں کے علوم عاصل ہوتے یا ہمارے ہاں کوئی کتاب اور نصیحت کی بات انزتی تو ہم خوب عمل کر کے دکھلاتے اور معرفت و عبادت میں ترقی کر کے اللہ کے مخصوص بندوں میں شامل ہوجاتے۔ اب جوانکے اندر نبی آیا تو پھر گئے وہ قول و قرار کچھ یاد نہ رکھا سواس انکار وانحراف کا جوانجام ہونے والا ہے عنقریب دیکھ لیں گے۔

<mark>94۔</mark> یعنی یہ بات علم الہی میں ٹھمر چکی ہے کہ منکرین کے مقابلہ میں خدا تعالیٰ اپنے پیغمبروں کو مدد پہنچاتا ہے۔ اور آخر کار خدائی کشکر ہی غالب ہو کر رہتا ہے خواہ درمیان میں حالات کتنے ہی بلیے کھائیں۔ مگر آخری فتح اور کامیابی مخلص بندوں ہی کے لئے ہے۔ باعتبار حجت وبرہان کے بھی اور باعتبار ظاہری تسلط و غلبہ کے بھی ۔ ہاں شرط یہ ہے کہ "" جند" فی الواقع "" جنداللہ "" ہو۔

۱۷۴۔ سوتوان سے پھرآایک وقت تک

۵ > ۱ ـ اور انکو دیکھتا رہ کہ وہ آگے دیکے لیں گے [۹۸] ۱۷۶۔ کیا ہماری آفت کو جلد مانگتے ہیں

۱۷۶ء پھر جب اترے گی ان کے میدان میں تو ہری صبح ہوگی ڈرائے ہوؤں کی [۹۹]

۱۷۸۔ اور پھرآان سے ایک وقت تک

9)۔ اور دیکھتا رہ اب آگے دیکھ لیں گے <sup>[۱۰۰]</sup>

۱۸۰ یاک ذات ہے تیرے رب کی وہ پرورد گار عزت والا پاک ہے ان باتوں سے جو بیان کرتے ہیں ۱۸۱۔ اور سلام ہے رسولول پر

اور سب خوبی ہے اللہ کو جو رب ہے سارے جمان كا [11] فَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِيْنِ ﴿

وَّ أَبْصِرُهُمُ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ عَلَيْ

اَفَبِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُوْنَ 🕾

فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمُ فَسَاءَ الُمُنُذَرِينَ 👜

وَ تَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِيْنٍ ﴿

وَّ أَبُصِرُ فَسَوْفَ يُبُصِرُونَ عَلَى اللهِ

سُبُحٰنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ 🚔

وَ سَلْمٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ﴿

مُ وَالْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿

98۔ یعنی ابھی چندروز انہیں کچھ نہ کئے۔ صبر کے ساتھ آپ ان کا عال دیکھتے رہئے اور یہ اپنا انجام دیکھ لیں گے چنانچہ دیکھ لیا۔
98۔ عذاب میں عجلت کا مطالبہ: ثاید فَسَوْ فَ دُبَهِ صِرُ وَنَ سَن کر کہا ہو گا کہ بھر دیر کیا ہے ہم کو ہمارا انجام جلدی دکھلا دواس کا جواب دیا کہ اپنے اوپر جو آفت لائے جانے کی جلدی مجارہ ہو، جب وہ آئے گی تو بہت برا وقت ہو گا۔ عذاب الهی اس طرح آئے گا جیسے کوئی دشمن گھات میں لگا ہوا ہواور صبح کے وقت یکایک میدان میں از کر چھاپہ مار جائے۔ عذاب آنے کے وقت یہ ہی حشران لوگوں کا ہو گا جنیں پہلے سے ڈر سناکر ہشیار کر دیا گیا تھا۔ چنانچہ فتح مکہ وغیرہ میں ایسا ہی ہوا۔

۱۰۰۔ عذاب میں عجلت کا مطالبہ: ٹاید پہلا وعدہ دنیا کے عذاب کا تھا اور یہ آخرت کے عذاب کا ہو، یعنی آپ دیکھتے جائے اب آگے چل کر آخرت میں یہ کافر کیا کچھ دیکھتے ہیں۔

۱۰۱۔ خاتمہ سورت پرتمام اصولی مضامین کا خلاصہ کر دیا۔ یعنی اللہ کی ذات تمام عیوب و نقائص سے پاک اور تمام محاس و کالات کی جامع ہے سب خوبیاں اسی کی ذات میں مجمع میں۔ اور انبیاء و رسل پر اس کی طرف سے سلام آتا ہے۔ جو ان کی عظمت و عصمت اور سالم ومنصور ہونے کی دلیل ہے۔ (تنبیہ) اعادیث سے بعد نماز اور ختم مجلس پر ان آیات کے پڑھنے کی فضیات ثابت ہوتی ہے۔ اس لئے سورہ ہذا کے فوائد کو ان ہی آیات مترکہ پر ختم کرتا ہوں۔ اے اللہ میرا خاتمہ بھی اسی عقیدہ محکم پر کیجو۔ شہرے ان ربّ الْعِزّ ہِ عَمَّا یَصِفُون و سَلَامٌ عَلَی الْمُرْ سَلِینَ۔ وَ الْحَمَدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِینَ ۔

تمت فوائد الصفت

ركوعاتهاه

### ٣٨ شُوْرَةُ صَ مَكِّيَّةُ ٣٨

ایاتها ۸۸

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

صّ وَ الْقُرُانِ ذِي الذِّكْرِ أَيْ

بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَّ شِقَاقٍ ﴿

كُمْ اَهْلَكُنَا مِنُ قَبُلِهِمْ مِّنُ قَرْنٍ فَنَادَوُا

وَّ لَاتَ حِينَ مَنَاسٍ ﴿

وَ عَجِبُوٓا أَنۡ جَآءَهُمۡ مُّنَذِرُ مِّنَهُمُ ۗ وَقَالَ اللَّهِمُ وَقَالَ اللَّهِمُ وَقَالَ اللَّهِمُ وَقَالَ اللَّهِمُ وَقَالَ اللَّهِمُ اللَّهِ اللَّهُ ا

ا۔ ص۔ قیم ہے اُس قرآن سمجھانے والے کی

۲۔ بلکہ جولوگ منکر ہیں غرور میں ہیں اور مقابلہ میں [۱] ۳۔ بہت غارت کر دیں ہم نے ان سے پہلے جاعتیں

میر لگے ریکارنے اور وقت یہ رہا تھا غلاصی کا [۲]

م۔ اور تعجب کرنے لگے اس بات پر کہ آیا ان کے پاس ایک ڈر سنانے والا انہی میں سے اور کھنے لگے منکریہ جادوگر ہے جھوڑا[م]

ا۔ قرآن کریم نصحت کو سمجھانے والا ہے: یعنی یہ عظیم الثان، عالی مرتبہ قرآن (جو عمدہ نصیحوں سے پر، اور نہایت مؤثر طرز میں لوگوں کو ہدایت و معرفت کی باتیں سمجھانے والا ہے ) بآواز بلند شادت دے رہا ہے کہ جو لوگ قرآنی صداقت اور حضرت محمد رسول اللہ النافی آپڑی کی رسالت کے منکر ہیں اس کا سبب یہ نہیں کہ قرآن کی تعلیم و تفییم میں کچھ قصور ہے یا حضور پر نور اس کی تبلیغ و تعلیم میں معاذ اللہ مقصر ہیں۔ بلکہ انکار و انحراف کا اصلی سبب یہ ہے کہ یہ لوگ جھوٹی شیخی، جابلانہ غرور و نخوت اور معاندانہ عنافت کے جذبات میں پھنے ہوئے ہیں۔ ذراس دلدل سے نکلیں تو حق وصداقت کی صاف سرک نظر آئے۔

۲۔ پچھلی قوموں کی ہلاکت کی وجہہ: یعنی ان کو معلوم رہنا چاہئے کہ اسی غرور و تنجر کی بدولت انبیاء اللہ سے مقابلہ ٹھان کر بہت سی

۲۔ پیچملی قوموں کی ہلاکت کی وجہہ: یعنی ان کو معلوم رہنا چاہئے کہ اسی غرور و تکبر کی بدولت انبیاء اللہ سے مقابلہ ٹھان کر بہت سی جاعیت پہلے تباہ و برباد ہو چکی ہیں۔ وہ لوگ بھی مدتوں خدا کے پیغمبروں سے لڑتے رہے۔ پھر جب برا وقت آپڑا اور عذاب الهی نے چاروں طرف سے گھیر لیا تو گھیراکر شور مچانے اور خدا کو پکار نے لگے۔ مگر اس وقت فریاد کرنے سے کیا بنتا۔ رہائی اور خلاصی کا موقع گذر چکا تھا، اور وقت نہیں رہا تھا کہ ان کے شور وبکا کی طرف توجہ کی جائے۔

٣ \_ آنحضرت صلی الله علیه وسلم کی نبوت پر کفار کا اعتراض؛ یعنی آسمان سے کوئی فرشتہ آیا تو خیرایک بات تھی ۔ ہم ہی میں سے

ایک آدمی کھڑا ہوکر ہم کو ڈرانے دھمکانے لگے اور کھے میں آسمان والے خداکی طرف سے بھیجا ہوا آیا ہوں۔ یہ عجیب بات ہے اب بجزاں کے کیا کہا جائے کہ ایک جادوگر نے جھوٹا ڈھونگ بناکر کھڑا کر دیا۔ جادو کے زور سے کچھ کرشمے دکھا کر انہیں معجزہ کہنے لگے اور چندقصے کھانیاں جمع کر کے جھوٹا دعویٰ کر دیا۔ کہ یہ اللہ کے آثارے ہوئے علوم میں ۔ اور میں اس کا پیغمبر ہوں۔

ہی کی بندگی یہ بھی ہے بڑے تعجب کی بات

 ۲۔ اور چل کھڑے ہوئے کئی پنچ ان میں سے کہ چلواور جمے رہو اینے معبودوں پر [۴] بیشک اس بات میں کوئی غرض ہے [۵]

اَجَعَلَ الْالِهَةَ اللهُا وَّاحِدًا ﴿ إِنَّ هٰذَا ٥ - كياس نے كردى اتنوں كى بنگى كے بدلے ايك لَشَيْءُ عُجَابٌ ﴿

> وَ انْطَلَقَ الْمَلَا مِنْهُمْ أَنِ امْشُوًّا وَ اصْبِرُوْا عَلَى الِهَتِكُمُ اللَّهِ إِنَّ هَذَا لَشَيُّ أُيُّرَادُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

۷۔ توحید کے دعویٰ پر کفار کا تعجب اور اعتراض بیعنی اور لیچے اِ تنے بیشار دیوتاؤں کا دربار ختم کر کے صرف ایک خدا رہنے دیا۔ اس سے بڑھ کر تعجب کی بات کیا ہوگی کہ اتنے بڑے جمان کا انتظام ایک خدا کے سپرد کر دیا جائے۔ اور مختلف شعبوں اور محکموں کے جن خداؤں کی بندگی قرنوں سے ہوتی چلی آتی تھی وہ سب یک قلم موقوف کر دی جائے گویا ہمارے باپ دادے نرے جاہل اور بے وقوت ہی تھے جو اتنے دیوہاؤں کے سامنے سر عبودیت خم کرتے رہے۔ روایات میں ہے کہ ابوطالب کی بیاری میں البوجهل وغیرہ چند سرداران قریش نے ابو طالب سے آن کر حضرت النافیالیا کی شکایت کی کہ یہ ہمارے معبودوں کو ہرا محلا کہتے ہیں۔ اور ہمیں طرح طرح سے احمق بناتے ہیں۔ آپ ان کو سمجھائے۔ آمھنرت النَّائِیَّائِم نے فرمایا کہ اے چچا! میں ان سے صرف ایک کلمہ چاہتا ہوں جس کے بعد تمام عرب ان کا مطیع ہو جائے اور عجم ان کی خدمت میں جزیہ پیش کرنے لگے۔ وہ خوش ہو کر بولے کہ بتلائے وہ کلمہ کیا ہے، آپ ایک کلمہ کہتے ہیں ہم آپ کے دس کلمے ماننے کے لئے تیار ہیں۔ فرمایا زیادہ نہیں بس ایک اور صرف ایک ہی کلمہ ہے۔ لَآ اِللهَ اِلَّالله ۔ یہ سنتے ہی طبیق میں آگر کھڑے ہو گئے اور کہنے لگے کیا اپنے غداؤں کو ہٹا کر اکیلا ایک خدا ۔ چلوجی! یہ اینے منصوبے سے کبھی بازیہ آئیں گے۔ یہ توانہی ہمارے معبودوں کے پیچھے ہاتھ دھوکر پڑے ہوئے ہیں۔ تم بھی مضبوطی سے اپنے معبودوں کی عبادت و حایت پر جمے رہو۔ مبادا ان کا پر وہیگنڈاکسی ضعیف الا عثقاد کو قدیم پرانے آبائی طریقہ سے ہٹانے میں کامیاب ہو جائے۔ ان کی انتھک کوشش کے مقابلہ میں ہم کو بہت زیادہ صبر واستقلال دکھانے کی ضرورت ہے۔

۵۔ کفار کا اپنے شرک پر اصرار بعنی محمد ( النا الیّلَیّم ) جو اس قدر زور و شور اور عزم و استقلال سے ہمارے معبودوں کے خلاف جماد کرنے پر تلے ہوئے ہیں، ضروراس میں ان کی کوئی غرض ہے، وہ یہ ہی کہ ایک خدا کا نام لے کر ہم سب کو اپنا محکوم اور مطیع بنا لیں اور دنیا کی عکومت و ریاست عاصل کریں۔ سولازم ہے کہ اس مقصد میں ہم انکو کامیاب نہ ہونے دیں۔ بعض مفسرین نے اِنَّ هذَ الکَشَی عُ یُکُرادُ کا مطلب یہ لیا ہے کہ بیشک یہ وہ چیز ہے جس کا محمد ( النہ ایّلَیْم ) ارادہ ہی کر چکے ہیں۔ کسی طرح اس سے بلنے والے شیں۔ یا یوں کھا جائے کہ یہ بات (معلوم ہوتا ہے) ہونیوالی ہے۔ اللہ کو یہ ہی منظور ہے کہ دنیا میں انقلاب ہو۔ اللہ کو یہ ہی منظور ہے کہ دنیا میں انقلاب ہو۔ اللہ کو یہ ہی منظور ہے کہ دنیا میں انقلاب ہو۔ اللہ کو یہ ہی منظور ہے کہ دنیا میں انقلاب ہو۔ اللہ کو یہ ہی منظور ہے کہ دنیا میں انقلاب ہو۔ اللہ کو یہ ہی منظور ہے کہ دنیا میں انقلاب ہو۔ اللہ کو یہ ہی منظور ہے کہ دنیا میں انقلاب ہو۔ اللہ کو یہ ہی منظور ہے کہ دنیا میں انقلاب ہو۔ اللہ ایک ہو سیکے میں ۔ لیکن ضروری نہیں کہ آدمی جو ارادہ اور تمنا کرے وہ پوری ہو۔ چاہئے کہ ہم ان کے مقابلہ میں قدم چیچے نہ ہنائیں۔

مَا سَمِعْنَا بِهِذَا فِي الْمِلَّةِ الْأَخِرَةِ اللَّهِ إِنَّ هَٰذَآ إِلَّا اخْتِلَاقُ الَّيُ

ءَأُنْزِلَ عَلَيْهِ الدِّكُرُ مِنْ بَيْنِنَا لَّ بَلُ هُمْ فِي الْخُرِي عَلَيْهِ الدِّكُرُ مِنْ بَيْنِنَا لَّ بَلُ هُمْ فِي شَكِّ مِّنُ ذِكْرِي ثَا بَلُ لَّمَّا يَذُو قُوا عَذَاب فَي عَذَاب فَي اللَّهُ الْمُعَلِيقِ اللَّهُ الْمُعَالِقِيقِ اللَّهُ الْمُعَالِقِيقِ اللَّهُ الْمُعَالِقِ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنَامُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَامُ اللَّهُ ا

﴾۔ یہ نہیں سنا ہم نے اس پھیلے دین میں اور کچھ نہیں یہ بنائی ہوئی بات ہے [۲]

۸۔ کیا اس پر اتری نصیحت ہم سب میں سے [۱]کوئی نہیں ان کو دھوکا ہے میری نصیحت میں کوئی نہیں ابھی انہوں نے چکھی نہیں میری مار[۸]

﴾۔ رسالت کیلئے آتھ خس سلی اللہ علیہ وسلم کے انتخاب پر اعتراض؛ یعنی اچھا قرآن کو اللہ کا کلام مان ہی لو اور یہ بھی نہ سمی کہ آسمان سے کوئی فرشتہ نبی بناکر بھیجا جاتا مگر یہ کیا غضب ہے کہ ہم سب میں سے محد (ﷺ اینٹی اینٹی کا انتخاب ہوا۔ کیا سارے ملک میں ایک یہ ہی اس منصب کے لئے رہ گئے تھے؟ اور کوئی بڑا رئیں مالدار خدا کو نہ ملتا تھا جس پر اپنا کلام نازل کرتا۔

۸۔ کفار کو حق تعالی کی تنبیہ: یہ حق تعالیٰ کی طرف سے ان کی نامعقول یاوہ گوئی کا جواب ہوا۔ یعنی ان کی یہ خرافات کچھ نہیں۔
بات صرف اتنی ہے کہ ابھی ہماری نصیحت کے متعلق ان کو دھوکا لگا ہوا ہے وہ یقین نہیں رکھتے کہ جس خوفناک مستقبل سے آگاہ کیا جا رہا ہے وہ ضرور پیش آگر رہے گا۔ کیونکہ ابھی تک انہوں نے خداکی مار کا مزہ نہیں چکھا۔ جس وقت خدائی مار پڑے گ تمام شکوک و شبات دور ہو جائیں گے۔

آمُر عِنْدَهُمُ خَزَآبِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ الْعَزِيْزِ الْوَهَّابِ ﴿

اَمْ لَهُمُ مُّلُكُ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا اللَّهُ لَكُ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الْفَلْدَتَقُوا فِي الْاَسْبَابِ عَ

جُنُدُ مَّا هُنَالِكَ مَهُزُو مُر مِّنَ الْآخِرَابِ

كَذَّبَتُ قَبُلَهُمُ قَوْمُ نُوْجٍ وَّ عَادُّ وَّ فِرْعَوْنُ فُوجٍ وَ عَادُّ وَ فِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْتَادِ ﴿

9۔ کیا ان کے پاس میں خزانے تیرے رب کی مهربانی کے جوکہ زبر دست ہے بخشے والا

۱۰۔ یا ان کی حکومت ہے آسانوں میں اور زمین میں اور زمین میں اور جو کچھ ان کے بیچ میں ہے تو انکو چاہئے کہ چڑھ جائیں رسیاں تان کر [۹]

اا۔ ایک لشکر میہ مجھی وہاں تباہ ہوا ان سب لشکروں میں [۱۰]

۱۱۔ جھٹلا جیکے ہیں ان سے پہلے نوح کی قوم اور عاد اور فرعون میخوں والا ["]

9۔ عکومت و خوائن سب اللہ کے ہاتھ میں ہیں: یعنی رحمت کے خوانے اور آسمان و زمین کی عکومت سب اللہ کے ہاتھ میں ہے وہ زبردست ہے اور بڑی بخش والا ہے جس پر جو انعام چاہے کرے۔ کون روک سکتا ہے یا بحتہ چینی کر سکتا ہے۔ اگر وہ اپنی حکمت و دانائی سے کسی بشر کو منصب نبوت و رسالت پر سرفراز فرماتا ہے تو تم دخل دینے والے کون ہو کہ صاحب اس پر بیہ مہربانی فرمائی ہم پر نہ فرمائی کیا رحمت کے خوانوں اور زمین و آسمان کی عکومت کے تم مالک و مختار ہو جو اس قسم کے لغو اعتراضات کرتے ہو۔ اگر ہو تو اپنے تمام اسباب و وسائل کو کام میں لے آؤ اور رسیاں تان کر آسمان پر چڑھ جاؤ۔ تاکہ وہاں سے محمد (اللہ اللہ اللہ بی وحی کا آنا بند کر سکو اور علویات پر قالب ہو کر اپنی مرضی و منشاء کے موافق آسمان و زمین کے انتظام و تدبیر کا کام انجام دے سکو۔ اگر اتنا نہیں کر سکتے تو آسمان و زمین کی عکومت اور خوائن رحمت کی مالکیت کا دعویٰ عبث ہے۔ پھر خدائی انتظامات

میں دخل دینا بجز بیجائی یا جنون کے اور کیا ہوگا۔ ایازِ قدر خود بشناس۔

۱۔ کفار شکت نوردہ گروہ ہے: یعنی کچھ بھی نہیں۔ زمین وآسمان کی عکومت اور خزانوں کے مالک تو یہ بیجارے کیا ہوتے۔ چند ہزیت خوردہ آدمیوں کی ایک بھیڑ ہے جوا گلی تباہ شدہ قوموں کی طرح تباہ و برباد ہوتی نظرآتی ہے۔ چنانچہ یہ منظر ""بدر"" سے لیکر "" فنح مکہ "" تک لوگوں نے دیکھ لیا۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "" یعنی اگلی قومیں برباد ہوئیں ۔ اگر چڑھ جائیں توان میں ایک پیر مجی برباد ہوں""۔ گویا اس آیت کا ربط ما قبل سے بتلا دیا۔ واللہ اعلم۔

اا۔ میخوں والا فرعون: یعنی بہت زور و قوت اور لاؤ کشکر والا جس نے دنیا میں اپنی سلطنت کے کھونٹے گاڑ دیے اور بعض یہ کہتے ہیں کہ وہ آدمی کو چومیخا کر کے مارتا تھا اس سے اس کا نام "" ذوالا تاد"" (میخوں والا ) پڑگیا۔ واللہ اعلم۔

وَ ثَمُوْدُ وَ قَوْمُ لُوطٍ قَ أَصْحُبُ لُكَيْكَةٍ ﴿ ١٦ اور ثمود اور لوط كى قوم اور ايك كے لوگ [١٦] وہ بڑى أُولَٰإِكَ الْآحُزَابُ ﴿

عُ إِنْ كُلُّ إِلَّا كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ ﴿

وَ مَا يَنْظُرُ هَؤُلآءِ إِلَّا صَيْحَةً وَّاحِدَةً مَّا لَهَا مِنْ فَوَاقٍ 📳

وَ قَالُوُا رَبَّنَا عَجِّلُ لَّنَا قِطَّنَا قَبُلَ يَوْمِر الحِسَابِ

۱۲۔ یعنی حضرت شعیب جن کی طرف مبعوث ہوئے۔

ا۔ یعنی یہ بڑی بڑی طاقتور فوجیں بھی رسولوں کو جھٹلا کر سزا سے نہ مچے سکیں۔ تمہاری تو حقیقت کیا ہے۔

۱۴۔ یعنی صور کی آواز کے منتظر میں ۔ پوری سزا اس وقت ملے گی اور ممکن ہے ""صیحہ"" سے یہیں کی ایک ڈانٹ مراد ہو۔

<u>۱۵۔ وحدہ قیامت پر استراء: یعنی جب وحدہ قیامت سنتے مسخرا پن سے کہتے کہ ہم کو تواس وقت کا حصہ ابھی دید بجئے ابھی ہم اپنا</u> اعالنامہ دیکھ لیں اور ہاتھ کے ہاتھ سزا جزاء سے فارغ ہو جائیں۔

برمى فوجيس

۱۴۔ یہ جتنے تھے سب نے یہی کیاکہ جھٹلایا رسولوں کو پھر ثابت ہوئی میرے طرف سے سزا<sup>[ا]</sup> ۱۵۔ اور راہ نہیں دیکھتے یہ لوگ مگر ایک چنگھاڑ کی جو پچے میں دم یہ لے گی [۳]

17۔ اور کہتے میں اے رب جلد دے ہم کو چھٹی ہماری ملے حاب کے دن سے [۱۵] اِصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُوْلُوْنَ وَاذَكُرُ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا الْآيُدِ ۚ اِنَّهُ ۚ اَوَّابُ ۚ

إِنَّا سَخَّرُ نَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحُنَ بِالْعَشِيِّ وَ الْعَشِيِّ وَ الْعَشِيِّ وَ الْإِشْرَاقِ فَيْ

وَالطَّلِيُ مَحْشُوْرَةً ﴿ كُلُّ لَّهُ ۚ اَوَّابُ ﴿

وَ شَدَدُنَا مُلُكَةً وَ اتَيُنٰهُ الْحِكُمَةَ وَ فَصْلَ الْخِطَابِ

۱۵۔ تو تحل کرتا رہ اس پر جو وہ کہتے ہیں اور یاد کر ہمارے
 بندے داؤد قوت والے کو وہ تھار جوع رہنے والا [۱]

۱۸۔ ہم نے تابع کیے پہاڑاس کے ساتھ پاکی بولتے تھے شام کواور صبح کو[۱۷]

۱۹۔ اور اڑتے جانور جمع ہو کر سب تھے اس کے آگے رجوع رہتے [۱۸]

۲۰۔ اور قوت دی ہم نے اسکی سلطنت کو [۱۹] اور دی اس کو تدبیر اور فیصلہ کرنا بات کا [۲۰]

19۔ حضرت داؤد علیہ السلام کے فضائل: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "اس جگہ ان کو (داؤڈ کا قصہ ) یاد دلوایا کہ انہوں نے بھی "ظالوت" کے (عمد) عکومت میں بہت صبر کیا۔ آخر عکومت ان کو ملی اور (جالوت وغیرہ) مخالفوں کو جماد سے زیر کیا۔ یہ ہی نقشہ ہوا ہمارے پیغمبر کا۔ (تنبیہ) "فاالاید" کا ترجمہ حضرت شاہ صاحبؒ نے " ہاتھ کے بل والا" کیا ہے۔ یعنی قوت سلطنت، یا ادھر اشارہ ہوکہ ان کے ہاتھ میں لوہا نرم ہوجاتا تھا، یا " ہاتھ کا بل " یہ کہ سلنطت کا مال نہ کھاتے اپنے دست و بازو سے کسب کر کھاتے۔ اور " اوّاب " یعنی ہر معاملہ میں اللہ کی طرف رجوع رہتے تھے۔

۱۔ یعنی صبح و شام حضرت داؤڈ نسیج پڑھتے، پہاڑ بھی ان کے ساتھ نسیج کرتے تھے۔ اس کے متعلق کچھ مضمون سورہ ""سبا"" میں گذر چکا ہے وہاں دیکھ لیا جائے۔

1/ یا سب اس کے ساتھ مل کراللہ کی طرف رجوع رہتے کا قال بعض المفسرین ۔

<mark>91۔ یعنی دنیا میں اس کی سلطنت کی دھاک بٹھلا دی تھی اور اپنی اعانت و نصرت سے مختلف قسم کی کثیر التعداد فوجیں دیکر خوب اقتدار جا دیا تھا۔</mark>

۲۰۔ حضرت داؤد علیہ السلام کا کال خطابت: یعنی بڑے مدبر و دانا تھے۔ ہربات کا فیصلہ بڑی خوبی سے کرتے اور بولتے تو نہایت فیصلہ کن تقریر ہوتی تھی۔ بہرعال حق تعالیٰ نے ان کو نبوت، حن تدبیر، قوت فیصلہ اور طرح طرح کے علمی و علی کالات عطا فرمائے تھے۔ لیکن امتحان وابتلاء سے وہ بھی نہیں بچے۔ جس کا قصہ آگے بیان کرتے ہیں۔

وَ هَلُ اَتْنَكَ نَبَؤُا الْخَصْمِ ُ اِذْ تَسَوَّرُوا الْمِحْرَابَ ﴿

إذْ دَخَلُوا عَلَى دَاؤَدَ فَفَزِعَ مِنْهُمُ قَالُوا لَا تَخَفُ خَصْمُنِ بَغْي بَغْضُنَا عَلَى بَغْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَلَا تُشْطِطُ وَاهْدِنَا فَاحْكُمْ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَلَا تُشْطِطُ وَاهْدِنَا إلى سَوَآءِ الصِّرَاطِ

إِنَّ هَٰذَاۤ اَحِى اللَّهُ تِسَعُّ وَّ تِسْعُوْنَ نَعْجَةً وَاللَّهُ وَسُعُوْنَ نَعْجَةً وَّ لِمَا وَ وَلِي نَعْجَةُ وَاحِدَةُ اللَّهِ فَقَالَ اَكُفِلُنِيْهَا وَ عَرَّنِيْ فِي الْخِطَابِ ﴿

11۔ اور پینچی ہے تجھ کو خبر دعوے والوں کی جب دیوار کود کر آئے عبادت خانہ میں

۲۲۔ جب گھس آئے داؤد کے پاس تو ان سے گھرایا [۱۱] وہ بولے مت گھرا ہم دو جھگڑتے ہیں زیادتی کی ہے ایک نے دوسرے پر سو فیصلہ کر دے ہم میں انصاف کا اور دور نہ ڈال بات کو اور بتلا دے ہم کو سیدھی راہ [۲۲]

۲۳۔ یہ جو ہے بھائی ہے میرا اس کے یہاں ہیں نظانوے دنبیاں اور میرے یہاں ہیں ایک دنبی چھر کہتا ہے والد کر دے میرے وہ بھی اور زبر دستی کرتا ہے مجھ سے بات میں [۲۳]

11۔ حضرت داؤد علیہ السلام کی تقیم اوقات: حضرت داؤذ نے تین دن کی باری رکھی تھی۔ ایک دن دربار اور فصل خصومات کا،

ایک دن اپنے اہل و عیال کے پاس رہنے کا، ایک دن غالص اللہ کی عبادت کا۔ اس دن غلوت میں رہتے تھے۔ دربان یا کسی کو آنے نہ دیتے ۔ ایک دن عبادت میں مشغول تھے کہ ناگاہ کہن شخص دیوار پھاند کر ان کے پاس آ کھڑے ہوئے داؤڈ باو بود اپنی قوت و شوکت کے یہ ناگھانی ماہرا دیکھ کر گھبرا اٹھے کہ یہ آدمی میں یا کوئی اور مخلوق ہے۔ آدمی میں تو ناوقت آنے کی ہمت کیسے ہوئی و دربانوں نے کیوں نہیں روکا ؟ اگر دروازے سے نہیں آئے تو اتنی او پھی دیواروں کو پھاندنے کی کیا سبیل کی ہوگی خدا جانے ایسے غیر معمولی طور پر کس نیت اور کس غرض سے آئے میں ۔ غرض اچانک یہ عجیب و مہیب واقعہ دیکھ کر خیال دوسری طرف بٹ گیا اور عبادت میں جیسی یحوئی کے ساتھ مشغول تھے، قائم نہ رہ سکی۔

۲۲۔ ایک عجیب مقدمہ:آنے والوں نے کہا کہ آپ گھبرائے نہیں اور ہم سے خوف نہ کھائے۔ ہم دونوں فریق اپنے ایک جھگڑے کا فیصلہ کرانے کے لیے آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے میں۔ آپ ہم میں منصفانہ فیصلہ کر دیجئے۔ کوئی بے راہی اور ٹالنے کی بات نہ ہو۔ ہم عدل وانصاف کی سیدھی راہ معلوم کرنے کے لیے آئے ہیں (شاید گفتگو کا یہ عنوان دیکھ کر حضرت داؤڈ اور زیادہ متعجب ہوئے ہوں )۔

۲۳۔ یعنی جھگڑا یہ ہے کہ میرے اس بھائی کے پاس ننانوے دنبیاں ہیں اور میرے پاس صرف ایک دنبی ہے۔ یہ چاہتا ہے کہ وہ ایک بھی کسی طرح مجھ سے چھین کر اپنی سو پوری کر لے۔ اور مشکل یہ آن رپڑی ہے کہ جیسے مال میں یہ مجھ سے زیادہ ہے بات کرنے میں بھی مجھ سے تیز ہے جب بولتا ہے تو مجھ کو دبالیتا ہے اور لوگ بھی اسی کی ہاں میں ہاں ملا دیتے ہیں۔ غرض میرا حق چھننے کے لئے زبردستی کی باتیں کرتا ہے۔

> قَالَ لَقَدُ ظُلَمَكَ بِسُؤَالِ نَعْجَتِكَ إِلَى نِعَاجِهِ ۚ وَ إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْخُلَطَآءِ لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ إِلَّا الَّذِيْنَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ وَ قَلِيۡلُ مَّا هُمُ ۗ وَ ظَنَّ دَاؤُدُ اَنَّمَا فَتَنَّهُ فَاسْتَغُفَرَ رَبَّهُ وَ خَرَّ رَا كِعًا قَ أَنَابَ اللَّهُ

فَغَفَرُ نَا لَهُ ذَٰلِكَ ﴿ وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَرُ لَفْي وَ ٢٥ - پَرْ مَ نِهِ مَان كرديا الكووه كام [٢٦] اور اس حُسْنَ مَابِ 🗃

۲۲۔ بولا وہ بے انسافی کرتا ہے تجھ پر کہ مانگتا ہے تیری دنبی ملانے کو اپنی دنبیوں میں [۲۴] اور اکثر شریک زیادتی کرتے ہیں ایک دوسرے پر مگر جو یقین لائے ہیں اور کام کئے نیک اور تھوڑے لوگ ہیں ایسے <sup>[۲۵]</sup> اور خیال میں آیا داؤد کے کہ ہم نے اس کو جانچا پھر گناہ بخثوانے لگا اینے رب سے اور گریوا جھک کر اور رجوع

کے لیے ہمارے پاس مرتبہ ہے اور اچھا ٹھ کانہ [۲۰]

۲۴۔ حضرت داؤڈ نے بقاعدہ شریعت ثبوت وغیرہ طلب کیا ہو گا۔ آخر میں یہ فرمایا کہ بیشک (اگریہ تیرا بھائی ایسا کرتا ہے تو) اس کی زیادتی اور ناانصافی ہے۔ چاہتا ہے کہ اس طرح اپنے غریب محائی کا مال ہڑپ کر جائے ۔ (مطلب یہ کہ ہم ایسا نہیں ہونے دیں گے )۔

۲۵ یعنی شرکاء کی عادت ہے ایک دوسرے پر ظلم کرنے کی، قوی صہ دار چاہتا ہے کہ ضعیف کو کھا جائے۔ صرف اللہ کے ا یاندار اور نیک بندے اس سے مستثنی میں ۔ مگر وہ دنیا میں بہت ہی تھوڑے میں ۔

۲۶۔ حضرت داؤد علیہ السلام کا امتحان: یعنی اس قصہ کے بعد داؤڈ کو تنبیہ ہوا کہ میرے حق میں یہ ایک فتنہ اور امتحان تھا۔ اس خیا ل کے آتے ہی اپنی خطا معاف کرانے کے لئے نہایت عاجزی کے ساتھ خدا کے سامنے جھک پڑے۔ آخر خدا نے ان کی وہ خطا معاف کر دی۔ داؤڈ کی وہ خطا کیا تھی؟ جس کی طرف ان آیات میں اشارہ ہے اس کے متعلق مفسرین نے بہت سے لمبے چوڑے قصے بیان کیے میں۔ مگر عافظ عادالدین ابن کثیرً ان کی نسبت لکھتے میں۔ قد ذکر المفسرون ههنا قصةً اكثر ها ماخوذ من الاسرائيليات و لم يثبت فيها عن المعصوم حديث يجب اتباع ـ اور مافظ الو محمد ابن حزم نے کتاب الفصل میں بہت شدت سے ان قصوں کی تردید کی ہے۔ باقی ابو حیان وغیرہ نے ان قصوں سے علیحدہ ہو کر آیات کا جو محل بیان کیا ہے وہ بھی تکلف سے خالی نہیں۔ ہمارے زددیک اصل بات وہ ہے جو ابن عباس سے منقول ہے۔ یعنی داؤڈ کو یہ ابتلاء ایک طرح کے اعجاب کی بناء پر پیش آیا۔ صورت یہ ہوئی کہ داؤڈ نے بارگاہ ایزدی میں عرض کیا کہ اے پرورد گارا رات اور دن میں کوئی ساعت ایسی نہیں جس میں داؤڈ کے گھرانے کا کوئی نہ کوئی فرد تیری عبادت (یعنی نمازیا سبیح و تکبیر) میں مثغول مذرہتا ہو۔ (یہ اس لئے کہا کہ انہوں نے روز و شب کے چوبیس گھنٹے اپنے گھر والوں پر نوبت بہ نوبت تقیم کر رکھے تھے تا ان کا عبادت خانہ کسی وقت عبادت سے خالی نہ رہنے پائے ) اور بھی کچھ اس قیم کی چیزیں عرض کیں (شاید اپنے حن انتظام وغیرہ کے متعلق ہوں گی ) اللہ تعالیٰ کو یہ بات ناپسند ہوئی، ارشاد ہوا کہ داؤد یہ سب کچھ ہماری توفیق سے ہے۔ اگر میری مدد نہ ہو تو تو اس چیز پر قدرت نہیں پا سکتا۔ (ہزار کوشش کرے نہیں نبھا سکے گا) قسم ہے اپنے جلال کی میں تجھ کو ایک روز تیرے نفس کے سپرد کر دوں گا (یعنی اپنی مدد ہٹا لوں گا۔ دیکھیں اس وقت توکھاں تک اپنی عبادت میں مشغول رہ سکتا اور اپنا نظام قائم رکھ سکتا ہے ) داؤڈ نے عرض کیا کہ اے پروردگار مجھاس کی خبر کر دیجئے بس اسی دن فتنہ میں مبتلا ہو گئے۔ (اخرج ہذا الاثر الحاكم فی المتدرك وقال صحیح الاسناد واقربہ الذہبی فی التلخیص ) یہ روایت بتلاتی ہے كہ فتنہ كی نوعیت صرف اسی قدر ہونی چاہئے کہ جس وقت داؤڈ عبادت میں مشتغل ہوں باوجود پوری کوشش کے مشتغل مذرہ سکیں اور اپنا انتظام قائم مذرکھ سکیں ۔ چنانچہ آپ پڑھ عکے کہ کس بے قاعدہ اور غیر معمولی طریقہ سے چندا شخاص نے اچانک عبادت خانہ میں داخل ہو کر حضرت داؤڈ کو گھبرا دیا اوران کے شغل خاص سے ہٹا کراپنے جھگڑے کی طرف متوجہ کر لیا۔ بڑے بڑے مہرے اورانتظامات ان کو داؤڈ کے پاس پہنچنے سے یہ روک سکے۔ تب داؤڈ کو خیال ہوا کہ اللہ نے میرے اس دعوے کی وجہ سے اس فتنہ میں مبتلا کیا لفظ "" فتنه "" كا اطلاق اس جگه تقریباً ایسالتمجھو جیسے ایک مدیث میں آیا ہے كه حضرت حن وحبین رضی الله عنها بچپن میں قمیص پہن

کر لڑکھڑاتے ہوئے آ رہے تھے حضور کٹائیکلیم نے ممبر پر دیکھا اور خطبہ قطع کر کے ان کو اوپر اٹھا لیا اور فرمایا صدق الله انسا اموالکم اولاد کم فتنة بعض آثار میں ہے کہ بندہ اگر کوئی نیکی کر کے کہتا ہے کہ ""اے پروردگارا میں نے یہ کام کیا، میں نے صدقہ کیا، میں نے نماز رہھی، میں نے کھانا کھلایا""۔ تو اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ""اور میں نے تیری مدد کی اور میں نے تجھ کو توفیق دی ""۔ اور جب بندہ کہتا ہے کہ اے برورد گار تو نے مدد کی، تو نے مجھ کو توفیق بخشی اور تو نے مجھ پر احیان فرمایا""۔ تواللہ کہتا ہے ""اور تو نے عمل کیا تو نے ارادہ کیا تو نے یہ نیکی کائی"" (مدارج السالکین ص۹۹ ج۱) اسی سے سمجھ لوکہ حضرت داؤڈ جیسے جلیل القدر پیغمبر کا اپنے حن انتظام کو جتلاتے ہوئے یہ فرمانا کہ اے پروردگارا رات دن میں کوئی گھڑی ایسی نہیں جس میں میں یا میرے متعلقین تیری عبادت میں مشتغل مذرہتے ہوں کیسے پسندآ سکتا تھا۔ بڑوں کی چھوٹی چھوٹی بات پر گرفت ہوتی ہے۔ اسی لئے ایک آزمائش میں مبتلا کر دیے گئے تا متنبہ ہو کر اپنی غلطی کا تدارک کریں ۔ چنانچہ تدارک کیا اور خوب کیا۔ میرے نزدیک آیت کی بے تکلف تقریر یہ ہی ہے باقی صرت شاہ صاحب نے اُسی مشور قصہ کو پیش نظر رکھتے ہوئے جو کچھ لکھا ہے وہ موضح القرآن میں دیکھ لیا جائے۔

۲۷۔ یعنی بدستور مقرب بارگاہ میں اس غلطی سے تقرب اور مرتبہ میں فرق نہیں آیا۔ صرف تھوڑی سی تنبیہ کر دی گئی۔ کیونکہ مقربین کی چھوٹی غلطی بھی بڑی سمجھی جاتی ہے۔ ""جینات الابرار سئیات المقربین ""۔

> گرچه یک موبد گنه کر جهته بود کیک آن مودر دو دیده رسته بود بود آدم دیدہ نور قدیم موئے در دیدہ بود کوہ عظیم

٢٦۔ اے داؤد ہم نے کیا تجھ کو نائب ملک میں سوتو عکومت کر لوگوں میں انصاف سے اور نہ چل جی کی نواہش پر مچھر وہ تجھ کو بچلا دے اللہ کی راہ سے مقرر جو لوگ بچلتے ہیں اللہ کی راہ سے ان کے لئے سخت عذاب ہے [۲۸] اسی بات پر کہ جھلایا انہوں نے دن حباب كا [٢٩]

يْدَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنْكَ خَلِيْفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحُكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعِ الْهَوٰى فَيُضِلُّكَ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يَضِلُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيْدٌ العِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ وَمَا خَلَقُنَا السَّمَآءَ وَ الْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلًا ﴿ ذَٰلِكَ ظَنُّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا ۚ فَوَيْلُ لِلَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ﴿ فَا لَكُولُوا مِنَ النَّارِ ﴿

۲۷۔ اور ہم نے نہیں بنایا آسمان اور زمین کو اور جو ان کے بیچ میں ہے نکا یہ خیال ہے ان کا جو منکر ہیں سو خرابی ہے منکروں کے لیے آگ سے [۳۰]

۲۸۔ حضرت داؤد علیہ السلام کو خلافت ارضی کی عطابیعنی خدانے تم کوزمین میں اپنا نائب بنایالہذا اسی کے عکم پر چلواور معاملات کے فیصلے عدل وانصاف کے ساتھ شریعت البی کے موافق کرتے رہو۔ کہی کسی معاملہ میں خواہش نفس کا ادنی شائبہ بھی نہ آنے پائے۔ کیونکہ یہ چیزآدمی کو اللہ کی راہ سے بھا تو چر شمکانہ کہاں۔

19 یعنی عموما خواہشات نفسانی کی پیروی اسی لئے ہوتی ہے کہ آدمی کو حماب کا دن یاد نہیں رہتا۔ اگریہ بات متضر رہے کہ ایک روز اللہ کے سامنے جانا اور ذرہ ذرہ خل کا حماب دیتا ہے توآدمی کہی اللہ کی مرضی پر اپنی خواہش کو مقدم نہ رکھ (تنبیہ) مکن ہے کہ یکھ میٹو کہ کا ساتھ ہو۔ نشسة ا کے ساتھ نہ ہو۔ یعنی اللہ کے احکام بھلا دینے کے سبب سے ان پر سخت عذاب ہوگا حماب کے دن۔

۳۰۔ اس زندگی کا اصل مقصد بیعنی جس کا آگے کچھ نتیجہ نہ نکاہے۔ بلکہ اس دنیا کا نتیجہ ہے آخرت، لہذا یماں رہ کر وہاں کے لئے کچھ کام کرنا چاہئے اور کام یہ ہی ہے کہ انسان اپنی خواہشات کی پیروی چھوڑ کر حق و عدل کے اصول پر کاربند ہو۔ اور خالق و مخلوق دونوں سے اپنا معاملہ ٹھیک رکھے۔ یہ نہ سمجھے کہ بس دنیا کی زندگی ہے۔ کھا پی کر ختم کر دیں گے۔ آگے حماب کتاب کچھ نہیں۔ یہ خیالات توان کے میں جنہیں موت کے بعد دوسری زندگی سے انکار ہے۔ سوالیے منکروں کے لئے آگ تیار ہے۔

۲۸۔ کیا ہم کر دیں گے ایان والوں کو جو کرتے ہیں نیکیاں برابر ان کے جو خرابی ڈالیں ملک میں کیا ہم کر دیں گے ڈرنے والوں کو برابر ڈھیٹے لوگوں کے [۱۳]

79۔ ایک کتاب ہے ہو آثاری ہم نے تیری طرف برکت کی تا دھیان کریں لوگ اسکی باتیں اور تا سمجھیں عقل والے [۳۲] اَمْ نَجْعَلُ الَّذِيْنَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِخَتِ
كَالْمُفْسِدِيْنَ فِي الْأَرْضِ اَمْ نَجْعَلُ
الْمُتَّقِيْنَ كَالْفُجَّارِ ﴿

 وَ وَهَبْنَا لِدَاؤَدَ سُلَيْمُنَ لَيْعُمَ الْعَبُدُ لَا إِنَّهُ الْعَبُدُ لَا إِنَّهُ الْعَبُدُ لَا إِنَّهُ ا

إذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيِّ الصَّفِنْتُ الْجِيَادُ

فَقَالَ إِنِّيَ اَحْبَبُتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَنُ ذِكْرِ رَبِّي أَخْبَبُتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَنُ ذِكْرِ رَبِّي أَ

۳۰۔ اور دیا ہم نے داؤد وکو سلیان [۳۳] بہت نوب بندہ وہ ہے ازر جوع رہنے والا

۳۱۔ جب دکھانے کولائے اسکے سامنے شام کو گھوڑے بہت خاصے

77۔ تو بولا میں نے دوست رکھا مال کی محبت کو اپنے رہے اس کی یاد سے یہاں تک کہ سورج چھپ گیا اوٹ میں

الا۔ مومن اور مفید برابر نہیں ہو سکتے: یعنی ہمارے عدل و حکمت کا اقتضاء یہ نہیں کہ نیک ایاندار بندوں کو شریروں اور مفیدوں کے برابر کر دیں یا ڈرنے والوں کے ساتھ بھی وہ ہی معاملہ کرنے لگیں جو ڈھیٹ اور نڈر لوگوں کے ساتھ ہونا چاہئے۔ اسی لئے ضرور ہوا کہ کوئی وقت حیاب و کتاب اور بڑا سزا کا رکھا جائے۔ لیکن دنیا میں ہم دیکھتے ہیں کہ بہت سے نیک اور ایاندر آدمی قیم قیم کی مصائب و آفات میں مبتلا رہتے ہیں اور کتنے ہی بدمعاش بیجیا مزے چین اڑاتے ہیں۔ لامحالہ ماننا پڑے گاکہ موت کے بعد دوسری زندگی کی جو خبر مخبر صادق نے دی ہے عین مقتضائے حکمت ہے۔ وہاں ہی ہر نیک و بدکواس کے برے بھلے کام کا بدلہ ملے گا۔ چر "وم الحاب" کی خبر کا انکار کیسے صبحے ہو سکتا ہے۔

۳۷۔ مبارک کتاب: یعنی جب نیک اور بدکا انجام ایک نہیں ہو سکتا تو ضرور تھا کہ کوئی کتاب ہدایت مآب حق تعالیٰ کی طرف سے آئے جو لوگوں کو نوب معقول طریقہ سے ان کے انجام پرآگاہ کر دے۔ چنانچ اس وقت یہ کتاب آئی جس کو قرآن مبین کھتے ہیں۔ جس کے الفاظ، حروف، نقوش اور معانی و مضامین ہر چیز میں برکت ہے۔ اور جو اسی غرض سے اثاری گئی ہے کہ لوگ اس کی آیت میں ذیکو لوگ قدر، آیات میں غور کریں اور عقل رکھنے والے اسکی نصیحوں سے منتفع ہوں چنانچ اس آیت سے پہلے ہی آیت میں دیکو لوگ قدر، صاف، فطری اور معقول طریقہ سے مسلم معاد کو حل کیا ہے کہ تھوڑی عقل والا بھی غور کرے تو صیح نتیج پر پہنچ سکتا ہے۔ (تنبیہ) عالی شاید "تدبر" سے قوت علمیہ کی اور "تذکر" سے قوۃ علمیہ کی تکمیل کی طرف اثارہ ہو۔ یہ سب باتیں حضرت داؤڈ کے تذکرہ کے ذیل میں آگئی تھیں۔ آگے پھران کے قصہ کی تنکمیل فرماتے ہیں۔

**۳۳** یعنی سلیان بیٹا دیا جوانہی کی طرح نبی اور بادشاہ ہوا۔

رُدُّوُهَا عَلَىَّ فَطَفِقَ مَسْطًا بِالشُّوْقِ وَالْاَعْنَاقِ ﴿

وَلَقَدُ فَتَنَّا سُلَيْمُنَ وَ الْقَيْنَا عَلَى كُرُسِيِّهِ جَسَدًا ثُمَّ اَنَابَ ﴿

قَالَ رَبِّ اغْفِرُ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًالَّا يَثُبَغِيُ لِاَحَدٍ مِّنْ بَعْدِي ۚ إِنَّكَ اَنْتَ الْوَهَّابُ ﴿

فَسَخَّرُنَا لَهُ الرِّيْحَ تَجُرِى بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ أَصَابَ ﴿

۳۳۔ پھیر لاؤ ان کو میرے پاس پھر لگا جھاڑنے انکی پنڈلیاں اور گردنیں [۳۳]

۳۳۔ اور ہم نے جانچا سلیمان کو اور ڈال دیا اس کے تخت پر ایک دھڑ پھر وہ رجوع ہوا [۲۵]

۳۵۔ بولا اے رب میرے معاف کر مجھ کو اور بخش مجھ کو وہ بادشاہی کہ مناسب نہ ہو کسی کو میرے پیچھے بیشک تو ہے سب کچھ بخشے والا [۳۳]

۳۹۔ پھر ہم نے تابع کر دیا اسکے ہوا کو چلتی تھی اس کے عکم سے زم زم جمال پہنچنا چاہتا

۳۳۔ حضرت سلیمان علیہ السلام اور جاد کے گھوڑے: یعنی نمایت اصیل، ثائستہ اور تیز و مبک رفتار گھوڑے جو جاد کے لئے پورش کئے گئے تھے ان کے سامنے پیش ہوئے۔ ان کا معائنہ کرتے ہوئے دیر لگ گھن۔ حتی کہ آفتاب غروب ہوگیا۔ ثاید اس شخل میں عصر کے وقت کا وظیفہ بھی نہ پڑھ سکے ہوں۔ اس پر کہنے لگے کوئی مضائقہ نمیں ۔ اگر ایک طرف ذکر اللہ (یاد فدا) سے بظاہر علیحدگی رہی تو دوسری جانب جاد کے گھوڑوں کی محبت اور دیکھ بھال بھی اس کی یاد سے وابستہ ہے۔ جب جاد کا مقصد اعلائے کلمۃ اللہ ہے تواس کے معدات و مبادی کا تفقد کیلے ذکر اللہ کے تحت میں داخل نہ ہوگا۔ آخر اللہ تعالیٰ جاد اور اللہ علیہ جاد کے موث وافراط آلات جاد کے ممیاکرنے کی ترغیب نہ دیتا تواس مال نیک سے ہم اس قدر محبت کیوں کرتے۔ اس جذبہ جاد کے جوش وافراط میں عکم دیا کہ ان گھوڑوں کو چھر واپس لاؤ۔ چانچ واپس لائے گئے اور حضرت سلیمان غایت محبت واکرام سے ان کی گردئیں اور پیٹرلیاں پونچھنے اور صاف کرنے گئے۔ آیت کی یہ تقریر بعض مفرین نے کی ہے۔ اور لفظ حُبَّ الْمُحَمِّدُ مِن مَن فرمایا المُحَمِّدُ مُعَقُود فِی مَوَّاصِیہِ الْمُحَمِّدُ الله یَوْ مِر القِیّامَة ۔

اس آیت کی دوسری تفییر: لیکن دوسرے علماء نے اس کا مطلب بیہ لیا ہے کہ حضرت سلیان کو گھوڑوں کے معائنہ میں مشغول

ہوکر اس وقت کی نمازیا وظیفہ سے ذہول ہوگیا (اور ذہول ونسیان انبیاء کے حق میں محال نہیں ) فرمایاکہ دیکھو! مال کی محبت نے مجھ کوالٹہ کی یاد سے غافل کر دیا حتی کہ غروب آفتاب تک میں اپنا وظیفہ ادا نہ کر سکا۔ بیہ ماناکہ اس مال کی محبت میں بھی ایک پہلو عبادت کا اور خدا کی یاد کا تھا۔ مگر خواص و مقربین کو یہ فکر بھی رہتی ہے کہ جس عبادت کا جو وقت مقرر ہے اس میں تخلف نہ ہو۔ اور ہوتا ہے تو صدمہ اور قلق سے بے چین ہو جاتے ہیں۔ (گو عذر سے ہو) ۔ گر زباغ دل غلا لے کم بود، بر دل سالک ہزاراں غم بود۔ ""غزوہ خندق"" میں دیکے لونبی کریم الٹائیالیم کی کئی نمازیں قضا ہو گئیں ۔ باوجودیکہ آپ عین جماد میں مشغول تھے اور کسی قسم کا كذب آب ير نہ تھا، ليكن جن كفار كے سبب سے ايسا پيش آيا آپ ان كے حق ميں مَلَلَا اللهُ بُيُووَ تَهُمْ وَ قُبُورَهُمْ نارًا وغیرہ کے الفاظ سے بد دعا فرمارہے تھے۔ حضرت سلیمان بھی ایک موقت عبادت کے فوت ہو جانے سے بیتاب ہو گئے۔ حکم دیا کہ ان گھوڑوں کو واپس لاؤ (جویاد الهی کے فوت ہونے کا سبب بنے میں ) جب لائے گئے توشدت غیرت اور غلبہ حب الهی میں تلوار لے کر ان کی گردنیں اور پنڈلیاں کاٹنا شروع کر دیں۔ تا سبب غفلت کواپنے سے اس طرح علیحدہ کر دیں کہ وہ فی الجلہ کفارہ اس غفلت کا ہو جائے۔ شایدان کی شریعت میں قربانی گھوڑے کی جائز ہوگی اوران کے پاس گھوڑے وغیرہ اس کثرت سے ہوں گے کہ ان چند گھوڑوں کے قربان کرنے سے مقصد جاد میں کوئی خلل نہ پڑتا ہو گا۔ اور لفظ فَطَفِقَ مَسَحَّ سے یہ مجھی لازم نہیں آنا کہ سب گھوڑوں کو قتل ہی کر گذرے ہوں۔ محض اتنا ہے کہ یہ کام شروع کر دیا واللہ اعلم۔ اس تقریر کی تائد ایک عدیث مرفوع سے ہوتی ہے۔ جو طبرانی نے باسناد حن ابی بن کعب سے روایت کی ہے (راجع روح المعانی وغیرہ )۔ ۳۵۔ حضرت سلیان علیہ السلام کا امتحان: مدیث صبح میں ہے کہ حضرت سلیانٔ نے ایک روز قسم کھائی کہ آج رات میں اپنی ا تمام عورتوں کے پاس جاؤں گا (جو تعداد میں ستریا نوے یا سو کے قریب تھیں ) اور ہرایک عورت ایک بچ<sub>ھ</sub> جنے گی جواللہ کی راہ میں جاد کرے گا۔ فرشتہ نے القاء کیا کہ "ان شاء اللہ"" کہہ لیجئے۔ مگر ( باوجود دل میں موجود ہونے کے ) زبان سے یہ کہا خدا کا کرنا کہ اس مباشرت کے نتیجے میں ایک عورت نے بھی بچہ یہ جنا۔ صرف ایک عورت سے ادھورا بچہ ہوا۔ بعض مفسرین کہتے میں کہ دایہ نے وہ ہی ادھورا بچہ ان کے تخت پر لا کر ڈال دیا۔ کہ لوا یہ تمہاری قسم کا نتیجہ ہے (اس کو یمال ""جید"" ( دھڑ) سے تعبیر کیا ہے) یہ دیکھ کر حضرت سلیمان ندامت کے ساتھ اللہ کی طرف رجوع ہوئے اور ""ان شاء اللہ"" نہ کہنے پر استغفار کیا۔ نزدیکاں رابیش بود حیرانی ۔ مدیث میں ہے کہ اگر ""ان شا اللہ ""کہہ لیتے توبیشک اللہ ویسا ہی کر دیتا جوان کی تمنا تھی۔ (تنبیہ ) بعض مفسرین نے آیت کی تفسیر دوسری طرح کی ہے اور اس موقع پر بہت سے بے سروپا قصے سلیان کی انگشری اور جنوں کے نقل کئے ہیں جے دلچپی ہوکتب تفاسیر میں دیکھ لے۔ ابن کثیرٌ لکھتے ہیں وقد رُویت ہذہ القصة مطولة عن جماعة من

السلف رضى الله عنهم و كلها متلقاة من قصص اهل الكتاب ـ والله سجانة تعالى اعلم بالصواب ـ

وَالشَّيْطِينَ كُلَّ بَنَّآءٍ وَّ غَوَّاصٍ ﴿

وَّاخَرِيْنَ مُقَرَّنِيْنَ فِي الْاَصْفَادِ عَيْ

هٰذَا عَطَآؤُنَا فَامُنُنُ اَوْ اَمْسِكُ بِغَيْرِ حِسَابِ ﴿

ع وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلُفِي وَ حُسْنَ مَابٍ ﴿

ہے۔ اور تابع کر دیے شیطان سارے عارت بنانے والے اور غوطہ لگانے والے [۲۸]

۳۸۔ بہت سے اور جو باہم جکڑے ہوئے ہیں بیڑیوں میں [۴۸]

۳۹۔ یہ ہے بخش ہماری اب تو احمان کریا رکھ چھوڑ کچھ حماب یہ ہوگا [۴۹]

۴۰۔ اور س کا ہمارے یہاں مرتبہ ہے اور اچھا محمالنہ [۴۰]

۳۹۔ حضرت سلیمان علیہ السلام کی دعا: یعنی ایسی عظیم الثان سلنظت عنایت فرما جو میرے سواکسی کو نہ ملے نہ کوئی دوسرا اس کا اہل ثابت ہویا یہ مطلب ہے کہ کسی کو حوصلہ نہ ہوکہ مجھ سے چھین سکے (تنبیہ) اعادیث میں ہے کہ ہرنبی کی ایک دعاء ہے جس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے اجابت کا وعدہ فرما لیا ہے۔ یعنی وہ دعاء ضرور ہی قبول کریں گے۔ شاید حضرت سلیمان کی یہ وہی دعا ہو۔ آخر نبی زادے اور بادشاہ زادے تھے۔ دعا میں بھی یہ رنگ رہا۔ کہ بادشاہت ملے اور اعجازی رنگ کی ملے۔ وہ زمانہ ملوک اور جبارین کا تھا، اس حیثیت سے بھی یہ دعاء مذاق زمانہ کے موافق تھی اور ظاہر ہے کہ انبیاء علیم السلام کا مقصد ملک عاصل کرنے سے اپنی شوکت و حشمت کا مظاہرہ کرنا نہیں۔ بلکہ اس دین کا ظاہر و غالب کرنا اور قانون سماوی پھیلانا ہوتا ہے۔ جس کے عامل بناکر بھیجے جاتے ہیں۔ لہذا اس کو دنیا داروں کی دعاء پر قیاس نہ کیا جائے۔

۳۷۔ جنات اور ہواؤں کی تسخیر: یعنی جن ان کے عکم سے بڑی بڑی عارتیں بنانے اور موتی وغیرہ نکالنے کے لئے دریاؤں میں غوطے لگاتے تھے۔ ہوا اور جنات کے تابع کرنے کے متعلق پہلے سورہ ""سبا"" وغیرہ میں کچھ تفصیل گذر چکی ہے۔

**۲۸** یعنی بہت سے جنات اور تھے جن کو سرکشی اور شرارت و تمرد کی وجہ سے قید کر کے ڈال دیا تھا۔

۳۹۔ یعنی کسی کو بخش دویا نہ دوتم مختار ہو۔ اس قدر بے صاب دیا، اور صاب و کتاب کا مواخذہ بھی نہیں رکھا۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یہ اور مہربانی کی کہ اتنی دنیا دی اور مختار کر دیا صاب معاف کر کے لیکن وہ کھاتے تھے اپنے ہاتھ کی محنت سے ڈوکرے بناکر""۔ ، ۲۰ حضرت سلیان علیہ السلام کا تقرب: یعنی باد ثابت کے باوجود جو روعانی تقرب اور مرتبہ ہمارے ہاں عاصل ہے اور فردوس بریں میں جواعلیٰ سے اعلی ٹھ کانہ تیار ہے وہ بجائے نود رہا۔

وَاذُكُرُ عَبُدَنَا آيُّوْبَ اِذُ نَادَى رَبَّهُ آنِيْ مَسَنِيَ الشَّيْطُنُ بِنُصْبٍ وَّعَذَابٍ اللَّ

اُرْكُضْ بِرِجْلِكَ ۚ هٰذَا مُغْتَسَلُّ بَارِدُ وَّ شَرَابُ ۗ

وَ وَهَبْنَآ لَهُ آهُلَهُ وَمِثْلَهُمُ مَّعَهُمُ رَحْمَةً مِ الْأَلْبَابِ

اللہ اوریاد کر ہمارے بندے ایوب کو جب اس نے ریکارا اپنے رب کہ مجھ کو لگا دی شیطان نے اید اور تکلیف [۳]

۴۷۔ لات ماراپنے پاؤں سے یہ چشمہ نکلا نہانے کو اور ٹھنڈا اوریینے کو

۳۳۔ اور بختے ہم نے اسکو اسکے گھر والے اور ان کے برابر ان کے ساتھ اپنی طرف کی مہربانی سے اور یاد رکھنے کو عقل والوں کے [۳۲]

۳۷۔ اور پکڑا پنے ہاتھ میں سینکوں کا مٹھا پھر اس سے مار کے اور قسم میں جھوٹا نہ ہو [۳۳] ہم نے اس کو پایا جھیلنے والا بہت خوب بندہ تحقیق وہ ہے رجوع رہنے والا

الله صفرت الوب علیہ السلام کا واقعہ: قرآن کریم کے تتبع سے ظاہر ہوتا ہے کہ جن امور میں کوئی پہلوشریا ایذاء کا یاکسی مقصد صیح کے فوت ہونے کا ہوان کو شیطان کی طرف منسوب کیا جاتا ہے۔ جیسے موسی کے قصہ میں آیا وَ مَا اَفْسَانی لُم الشّیطانُ اَنْ اَذْ کُرَةً (کھٹ رکوع ہ) کیونکہ اکثراس قیم کی چیزوں کا سبب قریب یا بعید کسی درجہ میں شیطان ہوتا ہے۔ اسی قاعدہ سے صفرت ابوب نے اپنی بیاری یا تکلیف یا آزار کی نسبت شیطان کی طرف کی گویا تواضعا و آؤبا یہ ظاہر کیا کہ ضرور مجھ سے کوئی تسامل یا کوئی غلطی اپنے درجہ کے موافق صادر ہوئی ہے جس کے نتیجہ میں یہ آزار ہیجے لگا۔ یا عالت مرض و شدت میں شیطان القاء وساوس کی کوشش کرتا ہوگا اور یہ اس کی مدافعت میں تعب و تکلیف اٹھا تے ہوں گے۔ اس کو نصب وعذاب سے تعبیر فرمایا۔ واللہ اعلم۔ ( تنبیہ ) صفرت ابوب کا قصہ سورہ "انبیاء" میں گذر چکا۔ وہاں ملاظہ کر لیا جائے۔ مگر واضح رہے کہ قصہ گویوں نے واللہ اعلم۔ ( تنبیہ ) صفرت ابوب کا قصہ سورہ "انبیاء" میں گذر چکا۔ وہاں ملاظہ کر لیا جائے۔ مگر واضح رہے کہ قصہ گویوں نے

صرت ایوب کی بیاری کے متعلق جوافعانے بیان کئے ہیں اس میں مبالغہ بہت ہے۔ ایسا مرض جو عام طور پر لوگوں کے حق میں تنفر اور استقذار کا موجب ہو انبیاء علیم السلام کی وجاہت کے منافی ہے کا قالی تعالی وَ لَا تَکُو نُوا کَالَّذِیْنَ الْدُو مُوسِلِی فَکَرَّ اَمُّ اللّٰهُ مِمَّا قَالُو وَ کَانَ عِنْدَ اللّٰهِ وَجِیْهًا (احزاب رکوعه) لہذا اسی قدربیان قبول کرنا چا ہے جو منصب نبوت کے منافی نہ ہو۔

۲۲۔ حضرت ایوب علیہ السلام کیلئے پانی کا چشمہ: جب اللہ نے چاہا کہ انکو چنگا کرے، عکم دیا کہ زمین پر پاؤں ماریں پاؤں مارنا تھا کہ قدرت نے وہاں سے مصندے پانی کا چشمہ نکال دیا۔ اس سے نہایا کرتے اور پانی پیتے۔ وہ ہی ان کی شفاء کا سبب ہوا۔ اور ان کے گھرانے کے لوگ جو چھت کے نیچے دب کر مرگئے تھے اللہ نے اپنی مہربانی سے ان سے دگئے عطا کئے تا عظمند لوگ ان واقعات کو دیکھ کر سمجھیں کہ جو بندہ مصائب میں مبتلا ہو کر صبر کرتا اور خدائے واحد کی طرف رجوع ہوتا ہے جق تعالیٰ اس کی کس طرح کفالت واعانت فرماتے میں۔

۳۲ ۔ صرت ایوب علیہ السلام کی قیم: صرت ایوب نے عالت مرض میں کسی بات پر خفا ہوکر قیم کھائی کہ تندرست ہو گئے تو اپنی عورت کو سولکڑیاں ماریں گے۔ وہ بی بی اس عالت کی رفیق تھی اور چندال قصوروار بھی نہ تھی۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی مہربانی سے قیم سچاکر نے کا ایک حیلہ ان کو بتلا دیا۔ جوان ہی کے لئے مخصوص تھا۔ آج اگر کوئی اس طرح کی قیم کھا بیٹھے تو اس کے پورا کرنے کے لئے اتنی بات کافی نہ ہوگی۔ (تنبیہ) جن حیلہ سے کسی عکم شرعی یا مقصد دینی کا ابطال ہوتا ہو وہ جائز نہیں۔ جیسے اسقاط ذکوۃ وغیرہ کے حیلے لوگوں نے نکالے میں۔ ہاں جو حیلہ عکم شرعی کو باطل نہ کرے بلکہ کس معروف کا ذریعہ بنتا ہو اس کی اعازت ہے۔ والتفصیل یطلب من مظانہ۔

وَاذْكُرُ عِلْمَنَا إِبْرَهِيْمَ وَ اِسْحُقَ وَ يَعْقُونَ أُولِي الْآيُدِيُ وَ الْآبُصَارِ ﴿

إِنَّا آخُلَصْنَهُمْ بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى الدَّارِ ﴿

وَ إِنَّهُمْ عِنْدَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنَ الْآخُيَارِ

۳۵۔ اور یاد کر ہمارے بندوں کو ابراہیم اور اسحق اور یعقوب ہاتھوں والے اور آنکھوں والے [۳۳]

۲۶۹ ہم نے امتیاز دیا انکو ایک چنی ہوئی بات کا وہ یاد اس گھرکی [۲۵]

۴۷۔ اور وہ سب ہمارے نزدیک میں پنے ہوئے نیک لوگوں میں وَ اذْكُرُ اِسْمُعِيْلَ وَ الْيَسَعَ وَ ذَا الْكِفُلِ الْكِفُلِ الْكِفُلِ الْكِفُلِ اللهِ فَيُ الْمُخْيَارِ اللهِ اللهُ اللهُ

هٰذَا ذِكُرُ لَو إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسْنَ مَابٍ ﴿

جَنَّتِ عَدْنٍ مُّفَتَّحَةً لَّهُمُ الْاَبُوَابُ ﴿

مُتَّكِيِنُ فِيها يَدُعُونَ فِيها بِفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ وَّ شَرَابِ 
هَ كَثِيرَةٍ وَّ شَرَابِ هَ اللهِ اللهُ عَلَيْهَا عَلَيْهَا اللهُ ال

وَ عِنْدَهُمْ قُصِرْتُ الطَّرُفِ أَتُرَابُ عَ

هٰذَا مَا تُوَعَدُونَ لِيَوْمِ الْحِسَابِ اللهِ الْحِسَابِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

۴۸ ـ اوریاد کر اسمعیل کو اور الیسع کو اور ذوا تکفل کو اور ہر ایک تھا خوبی والا [۳۶]

۲۹۔ یہ ایک مذکور ہو چکا [۲۸] اور تحقیق ڈر والوں کے لیے ہے اچھا ٹھ کانا

۵۰۔ باغ ہیں سدا لینے کے کھول رکھے ہیں انکے واسطے دروازے[۴۸]

ا۵۔ تکیہ لگائے ہوئے بلیٹے میں ان میں میوے بہت اور شراب [۴۹]

۵۲۔ اور ان کے پاس عورتیں ہیں نیچی نگاہ والیاں ایک عمر کی [۵۰]

۵۳ ۔ یہ وہ ہے جو تم سے وعدہ کیا گیا حماب کے دن پر ۵۳ ۔ یہ ہی روزی ہماری دی ہوئی اسکو نہیں نبرٹا [۵]

۳۷۷ یعنی عمل اور معرفت والے جو ہاتھ پاؤں سے بندگی کرتے اور آنکھوں سے خدا کی قدرتیں دیکھ کریقین وبصیرت زیادہ کرتے ہیں۔

**87۔ صرات انبیاء کا امتیاز:انبیاء کا امتیازیہ ہے کہ ان کے برابر غدا کو اور آخرت کو یاد رکھنے والا کوئی نہیں۔ اسی خصوصیت کی وجہ** سے اللہ کے ماں ان کوسب سے ممتاز مرتبہ عاصل ہے۔

۲۹۔ حضرت اسمعیل اور ذوالکفل کا ذکر پہلے گذر چکا ہے۔ اور ""اللیمع "" کہتے ہیں کہ حضرت الیاس کے خلیفہ تھے ان کو بھی اللہ نے نبوت عطا فرمائی۔

٧٧ ـ يعني يه مذكور توانبياء كانتها ـ آگے عام متقين كا انجام س لو ـ

۷۸۔ جنت کے تھلے دروازے: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""جب بہشت میں داخل ہوں گے ہر کوئی بدون بتائے اپنے گھر میں چلا جائے گا"" آواز دے کر دروازہ کھلوانے کی ضرورت نہ پڑے گا۔

89 \_ یعنی قسم تعم کے میوے، پیل اور پینے کی چیزیں حب خواہش غلمان عاضر کریں گے۔

۵۰۔ بعنت کی عورتیں ہم عمر : یعنی سب عورتیں نوجوان ایک عمر ہوں گی یا شکل و شائل خوبو میں اپنے ازواج کی ہم عمر معلوم ہوں گی۔

۵۱ یعنی غیر منقطع اور لازوال نعمتیں میں جن کا سلسلہ کھی ختم نہ ہوگا۔ رزقنا الله منها بفضله و کرمه فانه اکر مر الاکرمین و ارحم الراحمین ۔

هٰذَا ﴿ وَإِنَّ لِلطُّغِينَ لَشَرَّ مَابٍ ﴿

جَهَنَّمَ عَصْلَوْنَهَا فَبِئُسَ الْمِهَادُ عَ

هٰذَا لَا فَلۡيَذُو قُوهُ حَمِيمٌ وَّ غَسَّاقٌ ﴿

وَّاخَرُ مِنْ شَكْلِةٍ أَزْوَاجُ ﴿

هٰذَا فَوْجُ مُّقْتَحِمُ مَّعَكُمُ لَا مَرْحَبًّا بِهِمُ لَا النَّارِ عَلَيْهُمُ صَالُوا النَّارِ عَ

قَالُوا بَلَ اَنْتُمُ " لَا مَرْحَبًّا بِكُمُ أَنْتُمُ قَالُوا بَلَ اَنْتُمُ قَالُوا بَكُمُ أَنْتُمُ قَدَّارُ ﴿

۵۲ یعنی پر ہیز گاروں کا انجام س چکے آگے شریروں کا انجام س لو۔ ۵۳ یعنی لوا بیہ عاضر ہے ۔ اب اس کا مزہ چکھیں ۔

۵۵۔ یہ س چکے [<sup>۵۲]</sup> اور تحقیق شریروں کے واسطے ہے براٹھ کانہ

۵۹۔ دوزخ ہے جس میں انکو ڈالیں گے سو کیا بری آرام کرنے کی جگہ ہے

۵۰۔ یہ ہے اب اسکو چکھیں [۵۳] گرم پانی اور پیپ [۵۴]

۵۸ ـ اور کچھ اور اسی شکل کی طرح طرح کی چیزیں

۵۹۔ یہ ایک فوج ہے دھتی آرہی ہے تمہارے ساتھ عبگہ نہ ملیوان کویہ ہیں گھنے والے آگ میں

٠٦٠ وه بولے بلکہ تم ہی ہوکہ جگہ نہ ملیو تم کو تم ہی پیش لائے ہمارے بیہ بلا سوکیا بری ٹھھرنے کی جگہ ہے [۵۵] ۵۴۔ اہل دوزخ کیلئے گرم پانی اور پیپ: ""غساق"" سے بعض نے کہا دوز خیوں کے زخموں کی پیپ اوران کی آلائشیں مراد ہیں جس میں سانپوں بچھوؤں کا زہر ملا ہو گا۔ اور بعض کے نزدیک ""غماق"" مدسے زیادہ ٹھنڈے پانی کو کہتے ہیں جس کے پینے سے سخت اذیت ہو۔ گویا "" حمیم "" کی پوری صد۔ واللہ اعلم ۔

<u>۵۵۔ اہل دوزخ کی گفتگو: یہ گفتگو دوزخیوں کی آپ میں ہوگی، جس وقت فرشتے انکو یکے بعد دیگرے لا لا کر دوزخ کے کنارے پر جمع </u> کریں گے۔ پہلا گروہ سرداروں کا ہو گا۔ بعدہ ان کے مقلدین واتباع کی جاعت آئے گی۔ اس کو دور سے آتے ہوئے دیکھ کر پہلے لوگ کمیں گے کہ لوا یہ ایک اور فوج دھنستی اور کھیتی ہوئی تمہارے ساتھ دوزخ میں گرنے کے لئے چلی آرہی ہے۔ خدا کی ماران پر۔ یہ بھی یہیں آگر مرنے کو تھے۔ خدا کرے ان کو کہیں کثادہ جگہ نہ ملے۔ اس پر وہ جواب دیں گے کہ جمبخو! تمہی پر خدا کی مار ہو۔ خداتم کو ہی کمیں آرام کی جگہ نہ دے، تم ہی تھے جن کے اغوا واضلال کی بدولت آج ہم کو یہ مصیبت پیش آئی۔ اب بتاؤکھاں جائیں۔ جو کچھ ہے یہی مگہ مٹھرنے کی ہے جس طرح ہو یہاں ہی سب مرو کھپو۔

قَالُوُ ا رَبَّنَا مَنُ قَدَّمَ لَنَا هٰذَا فَزِدُهُ عَذَابًا اللهِ اللهِ اللهِ عاربِ عاربِ عَوَا لا يا عاربِ ليث ضِعُفًا فِي النَّارِ 🗃

وَ قَالُوا مَا لَنَا لَا نَرْى رِجَالًا كُنَّا نَعُدُّهُمْ اللهِ الركبيل عَه كيا مواكه مم نهيل ديكھ ان مردول مِّنَ الْأَشْرَارِ ﴿

> زَاغَتُ عَنْهُمُ ٱتَّخَذُنْهُمُ سِخُريًّا الْاَبْصَارُ 🕾

> > يُع إِنَّ ذَٰلِكَ لَحَقُّ تَخَاصُمُ اَهُلِ النَّارِ ﴿

یہ سوبڑھا دے اسکو دونا عذاب آگ میں <sup>[۵۸]</sup>

کوکہ ہم ان کو شمار کرتے تھے برے لوگوں میں

٦٣ ـ كيا ہم نے انكو شھٹے میں پكرا تھا یا چوك گئیں ان سے ہماری آنکھیں [۵۰]

۹۲۔ یہ بات ٹھیک ہونی ہے جھگرا کرنا آپس میں دوز خيول كا [84]

۵۶ \_ یعنی آپس میں لعن طعن کر کے پھر حق تعالیٰ سے عرض کریں گے کہ اے پرورد گارا جو اپنی شقاوت سے یہ بلا اور مصیبت ہاہے سر پر لایا ۔ اسے دوزخ میں دگنا عذاب دیجئے۔ شاید سمجھیں گے کہ اس کا دگنا عذاب دیکھ کر ذرا دل ٹھنڈا ہو جائے گا۔ عالانکہ وہاں تسلی کا سامان کہاں؟ ایک دوسرے کو کوسنا اور پھٹکارنا پیہ بھی ایک مستقل عذاب ہوا۔

۵۰۔ وہاں دیکھیں گے کہ سب جان پہچان والے لوگ ادنیٰ واعلیٰ دوزخ میں جانے کے واسطے جمع ہوئے ہیں۔ مگر جن مسلمانوں کو پہچان تھے اور سب سے زیادہ برا جان کر مذاق اڑایا کرتے تھے وہ اس جگہ نظر نہیں آتے، تو حیران ہو کر کہیں گے کہ کیا ہم نے غلطی سے ان کے ساتھ ٹھٹھا کیا تھا، وہ اس قابل نہ تھے کہ آج دوزخ کے نزدیک رہیں، یا اسی جگہ کہیں پر ہیں پر ہماری آئے۔ ہماری آئے۔

۵۸۔ اہل دوزخ کا آپس میں جھگڑا؛ یعنی بظاہریہ بات خلاف قیاس ہے کہ اس افراتفری میں ایک دوسرے سے جھگڑیں عذاب کا ہولناک منظر کیسے دوسری طرف متوجہ ہونے دے گا۔ لیکن یاد رکھو! ایسا ہو کر رہے گا۔ یہ بالکل یقینی چیز ہے جس میں شک و شبہ کی گنجائش نہیں۔ اور حقیقت میں یہ ان کے عذاب کی تشخمیل ہے۔

77۔ رب آسمانون کا اور زمین کا اور جو انکے بیج میں زبر دست بخشے والا [۵۹]

۲۷۔ توکمہ یہ ایک بڑی خبرہے

48۔ کہ تم اس کو دھیان میں نہیں لاتے [17] 49۔ مجھ کو کچھ خبر نہ تھی او پر کی مجلس کی جب وہ آپس میں تکرار کرتے ہیں

قُلُ إِنَّمَا آنَا مُنُذِرُ اللهُ وَمَا مِنَ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

رَبُّ السَّمَٰوٰتِ وَ الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الْعَزِيْزُ الْغَفَّارُ 
الْعَزِيْزُ الْغَفَّارُ 
الْعَزِيْزُ الْغَفَّارُ 
الْعَزِيْزُ الْغَفَّارُ اللهِ

قُلْ هُوَ نَبَؤُ اعَظِيْمٌ ﴿

اَنْتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ 🕾

مَا كَانَ لِيَ مِنَ عِلْمٍ بِالْمَلَا الْاَعْلَى اِذُ يَخْتَصِمُوْنَ ﴿

89۔ کفار کو آتھ تصلی اللہ علیہ وسلم کی تنبیہ: میرا کام تو اتنا ہی ہے کہ تم کو اس آنے والی خوفناک گھڑی سے ہشیار کر دوں اور جو بھیانک مستقبل آنے والا ہے اس سے بے خبر نہ رہنے دول۔ باقی سابقہ جس حاکم سے پڑنے والا ہے تو وہ ہی اکیلا غدا ہے جس کے سامنے کوئی چھوٹا یا بڑا دم نہیں مار سکتا۔ ہر چیز اس کے آگے دبی ہوئی ہے۔ آسمان و زمین اور ان کے درمیان کی کوئی چیز نہیں جو اس کے زیر تصرف نہ ہو۔ جب تک چاہے ان کو قائم رکھے جب چاہے توڑ بچوڑ کر برابر کر دے۔ اس عزیز و غالب کا ہاتھ

کون پکڑ سکتا ہے۔ اس کے زبر دست قبضہ سے کون نکل کر مجالگ سکتا ہے اور ساتھ ہی اس کی لا محدود رحمت و بخش کو کس کی مجال ہے، محدود کر دے۔

۱۰ یعنی قیامت اوراس کے احوال کوئی معمولی چیز نہیں۔ بڑی بھاری اور یقینی خبر ہے جومیں تم کو دے رہا ہوں۔ عَمَّ یَتَسَآ ءَ
لُوْنَ عَنِ النَّبَاِالْعَظِیْمِ الَّذِیْ هُمْ فِیْهِ مُخْتَلِفُوْنَ (نباء رکوع) مگر افوس ہے تم اس کی طرف سے باکل بے فکر ہو۔
جو کچھ تمہاری خیر نواہی کو کھا جاتا ہے دھیان میں نہیں لاتے، بلکہ الٹا مذاق اڑاتے ہوکہ کب آئے گی۔ کیونکر آئے گی اور اتنی دیر
کیوں ہورہی ہے۔ اسے جلد کیوں نہیں بلا لیتے۔ وغیرہ ذلک۔

إِنْ يُتُوْخَى إِلَى إِلَّا أَنَّمَاۤ أَنَا نَذِينُ مُّبِينُ ۗ

إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَّمِكَةِ إِنِّى خَالِقٌ بَشَرًا مِّنَ طِيْنِ ﴿

فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَ نَفَخْتُ فِيْهِ مِنُ رُّوْحِيَ فَاذَا سَوَّيْتُهُ وَ نَفَخْتُ فِيْهِ مِنْ رُّوْحِيَ فَقَعُوا لَهُ سَجِدِيْنَ عَ

۰۶۔ مجھ کو تو یہی حکم آتا ہے کہ اور کچھ نہیں میں تو ڈر سنا دینے والا ہوں کھول کر [۱۱]

ا>۔ جب کہا تیرے رب نے فرشتوں کو میں بناتا ہوں ایک انسان مٹی کا [۳]

۷۶۔ پھر جب ٹھیک بنا عکوں اور پھونکوں اس میں ایک اپنی جان [۱۳] تو تم گر پڑوا سکے آگے سجدہ میں

حق تعالیٰ نے مجھ سے یہ وعدہ کیا ہے الے اور ایک عدیث میں ہے کہ حضرت میخ نے حضرت جرئیل نے قیامت کے آنے کا وقت دریافت کیا۔ فرمایا ماالمَصْنَّوُ لُ عَنْهَا بِاَعْلَمَ مِنَ السَّابِل یعنی میں تم سے زیادہ نہیں جانتا۔ معلوم ہواکہ ملاء اعلیٰ میں قیامت کے متعلق اس قیم کی کچھ بحث و تکرار رہتی ہے۔ اور اس کے علاوہ اور بہت مسائل میں جن میں ایک طرح کی تکرار اور قیل و قال ہوتی ہے۔ جیسا کہ ایک عدیث میں اللہ تعالیٰ کا آپ سے کئی مرتبہ سوال کرنا فیشم یک تقصِم المصلاء اللا عمل کے اور آپ کا جواب دینا مذکور ہے۔ مگر وہاں کے مباشات کا علم بجز وجی الهی کے اور کس طرح ہوسکتا ہے۔ یہ ہی ذریعہ ہے جس سے اہل نار کے تخاصم پر آپ کو اطلاع ہوئی۔ اسی سے ملاء اعلیٰ کے اختصان کی خبر لگی اور جو تخاصم ابلیس کا آدم کے معاملہ میں ہواجی کا ذکر آگے آتا ہے وہ بھی اسی ذریعہ سے معلوم ہوا۔

**٦٢۔** حضرت شاہ صاحبٌ لکھتے ہیں ایک یہ بھی تکرار تھی فرشتوں کی جو بیان فرمایا""۔

17۔ حضرت آدم علیہ السلام کی تخلیق: یعنی ڈھانچہ ٹھیک تیار کر کے اپنی طرف سے ایک روح بھونکوں۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ ""روحی"" (اپنی جان) اس لئے فرمایا کہ آب و خاک سے نہیں بنی۔ عالم غیب سے آئی ""۔ کچھ مضمون روح کے متعلق سورہ بنی اسرائیل میں گذرا ہے۔ وہاں روح کی اس اضافت پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ ملا ظر کر لیا جائے۔

فَسَجَدَ الْمَلِّيكَةُ كُلُّهُمُ أَجْمَعُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

إِلَّا إِبْلِيْسَ السِّتَكُمَرَ وَكَانَ مِنَ الْكُفِرِيْنَ

۵۷۔ فرمایا اے ابلیں کس چیز نے روک دیا تجھ کو کہ سجدہ کرے اس کو جس کو میں نے بنایا اپنے دونوں ہاتھوں سے [۱۲] یہ تو نے غرور کیا یا تو بڑا تھا درجہ میں [۱۲]

قَالَ يَابِلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسُجُدَ لِمَا خَلَقُتُ فِيلَا لَكُنُتَ مِنَ الْعَالِينَ بِيَدَى طَنَ الْعَالِينَ

194 ۔ حضرت آدم علیہ السلام کی تخلیق: یہ قصہ سورہ ""بقرہ "" "اعراف" وغیرہ کئی سورتوں میں گذر چکا۔ اعراف کے فوائد میں ہم نے مفصل بحث کی ہے اسے ایک مرتبہ دیکھ لیا جائے۔

**٦٥** حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہيں "" يه ( ابليس اصل سے ) جن تھا جو اکثر خدا کے عکم سے منکر ہيں ۔ ليکن اب ( اپنی کثرت

عبادت وغیرہ کے سبب سے ) رہنے لگا تھا فرشتوں میں۔

77۔ ابلیں کے انکار پر حق تعالی کا سوال: صنرت شاہ صاحبُ لکھتے ہیں ""یعنی بدن کو ظاہر کے ہاتھ سے اور روح کو، غیب کی چیزیں ایک طرح کی قدرت سے اور ظاہر کی چیزیں دوسری طرح کی قدرت سے بناتا ہے۔ اس انسان میں دونوں طرح کی قدرت خرچ کی ""۔ "" سورہ مائدہ" میں پارہ شتم کے ختم کے قریب بکل یکاہ مَبسُو طَتَانِ یُنْفِقُ کَیْفَ یَشَآء ۔ کا فائدہ ملاظہ کر لیا جائے۔ ہمارے نزدیک اللہ تعالیٰ کی نعوت وصفات میں سلف کا مسلک ہی اقویٰ واحوط ہے۔

٦٤ يا جان بوجھ کر اينے کو بڑا بنانا چاہا۔ يا واقع ميں تواپنا مرتبہ ہی اونچا سمجھتا ہے۔

قَالَ اَنَا خَيْرٌ مِّنَهُ ﴿ خَلَقْتَنِي مِنْ نَّارٍ وَّ ٢٦ بولا مِين بهر مول اس سے مُح كو بنايا تو نے آگ خَلَقُتَهُ مِنْ طِيْنٍ 🚭

قَالَ فَاخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيْمٌ ﴿

وَّ إِنَّ عَلَيْكَ لَعُنَتِيَّ إِلَى يَوْمِ الدِّيْنِ 🕾

قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرُ نِيَّ إِلَى يَوْمِر يُبْعَثُونَ 🚍

قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِيْنَ ﴿

إلى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُوْمِ 🕾

قَالَ فَبِعِزَّ تِكَ لَأُغُو يَنَّهُمُ أَجُمَعِينَ ﴿

سے اور اس کو بنایا مٹی سے [۱۸]

۵)۔ فرمایا تو تو نکل یماں سے کہ تو مردود ہوا [۱۹]

٨٨ اور تجھ پر ميري پھڻار ہے اس جوا كے رن تك[٠٠]

9)۔ بولا اے رب مجھ کو ڈھیل دے جس دن تک کہ مردیے جی اٹھیں [1]

۸۰۔ فرمایا تو تجھ کو ڈھیل ہے

۸۱۔ اسی وقت کے دن تک جو معلوم ہے [۲۰] ۸۲ ۔ بولا تو قسم ہے تیری عزت کی میں گمراہ کروں گا ان

**۸۷۔** سورہ اعراف میں اس کا بیان گذر چکا۔ حضرت شاہ صاحبْ لکھتے میں کہ آگ ہے گرم پر جوش اور مٹی سرد ہے خاموش۔ ابلیں نے آگ کواچھا سمجھا۔ اللہ نے اس مٹی کوپسندرکھا۔

**19۔ یعنی بہشت میں فرشتوں کی صحبت میں جانا تھا اب نکالا گیا۔** 

٠٠ ابليس پر لعنت: یعنی اس وقت تک تیرے اعال کی بدولت پھٹکار بڑھتی جائے گی۔ بعدۂ کیا ہو گا؟ اس کا تو پوچھنا ہی کیا

114

ہے۔ آگ آتا ہے لاَمُلَئَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِمَّنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ اَجْمَعِيْنَ وہاں جولعنت ہوگی يمال كی لعنتيں اس كے سامنے گرد ہو جائيں گی۔

ا کی ایعنی صور کے دوسرے نفحہ تک۔

۷ ۔ یعنی پہلے نفحہ کے قریب تک۔ اس کے بعد نہیں۔

إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴿

قَالَ فَالْحَقُّ ﴿ وَ الْحَقَّ اَقُولُ ﴿

لَاَمْكَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَ مِمَّنُ تَبِعَكَ مِنْهُمُ الْمَكَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكُ وَ مِمَّنُ تَبِعَكَ مِنْهُمُ الْجَمَعِيْنَ عَ

قُلْ مَا اَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ اَجْرٍ وَ مَا اَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ ﴿

إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكُرُ لِّلْعُلَمِينَ ٢

مُ وَ لَتَعْلَمُنَّ نَبَاهُ بَعْدَ حِيْنٍ ﴿

۸۳ ۔ مگر جو بندے ہیں تیرے ان میں چنے ہوئے

4/2۔ فرمایا تو ٹھیک بات یہ ہے اور میں ٹھیک ہی کتا ہوں [7]

۸۵۔ مجھ کو بھرنا ہے دوزخ تجھ سے اور جوان میں تیری راہ چلے ان سب سے

۸۶ ۔ تو کہ میں مانگتا نہیں تم سے اس پر کچھ بدلا اور میں نہیں اپنے آپ کو بنانے والا

۸۸۔ یہ توالیک فہائش ہے سارے جہان والوں کو ۸۸۔ اور معلوم کر لوگے اس کا احوال تصور می دیر کے پیچہ [۴۷]

۳۷ یعنی میری سب باتیں پھی اور ٹھیک ہوتی ہیں۔

۷۶۔ یعنی نصیحت سے غرض یہ ہے کہ اپنے دشمن اور دوست میں تمیز کرو۔ شیطان لعین جوازلی دشمن ہے اس کی راہ مت چلو نبیوں کا کہنا مانو جو تمہاری بہی خواہی کے لیے آئے ہیں۔ میں تم سے اس نصیحت کا کوئی صلہ یا معاوضہ نہیں مانگا، نہ خواہ مخواہ اپنی طرف سے بناکر کوئی بات کہتا ہوں۔ اللہ نے ایک فہائش کی وہ تمہارے تک پہنچا دی۔ تصور میں مدت کے بعد تم خود معلوم کر لوگے کہ جو خبریں دی گئیں کہاں تک درست ہیں اور جو نصیحت کی گئی کلیسی پسی اور مفید تھی۔

تم سوره ص بعون الله وحن توفيقه ولله الحدوالميذ ـ

رکو عاتها ۸

## ٣٩ سُورَةُ الزُّمَرِ مَكِّيَّةُ ٥٩

ایاتها۵۰

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ حكمتول والا [ا]

> إِنَّا انْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدِ اللهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّينَ أَنَّ

> اَلَا لِلهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ اَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُوۡنَاۤ اِلَى اللهِ زُلُفٰى ﴿ اِنَّ اللهَ يَحۡكُمُ بَيْنَهُمْ فِيْ مَا هُمْ فِيْهِ يَخْتَلِفُوْنَ لَمْ إِنَّ اللهَ لَا يَهُدِيْ مَنْ هُوَ كُذِبُ كَفَّارُ ﴿

ا۔ آثارنا ہے کتاب کا اللہ سے جو زبردست ہے

۲۔ میں نے آثاری ہے تیری طرف کتاب ٹھیک ٹھیک سو بندگی کر اللہ کی خالص کر کر اس کے واسطے

۳۔ سنتا ہے اللہ ہی کیلئے ہے بندگی خالص <sup>[۲]</sup> اور جنہوں نے پکڑ رکھے ہیں اس سے ورے حایتی کہ ہم تو ان کو پوجتے ہیں اس واسطے کہ ہم کو پہنچا دیں اللہ کی طرف قریب کے درجہ میں بیٹک اللہ فیصلہ کر دے گا ان میں جس چیز میں وہ جھگڑ رہے ہیں <sup>[۳]</sup> البتہ اللہ راہ نہیں ديتا اسكو بو ہو جھوٹا حق بنہ ماننے والا [۴]

ا۔ چونکہ زبر دست ہے اس لئے اس کتاب کے احکام پھیل کر اور نافذ ہو کر رہیں گے ۔ کوئی مقابل و مزاحم اس کے شیوع و نفاذ کو روک نہیں سکتا۔ اور حکیم ہے اس لئے دنیا کی کوئی کتاب اس کی خوبیوں اور حکمتوں کا مقابلہ نہیں کر سکتی۔

۲۔ خالص اللہ کی عبادت کرو: یعنی حب معمول اللہ کی بندگی کرتے رہئے جو شوائب شرک وریاء وغیرہ سے پاک ہو۔ اسی کی طرف قولاً و فعلاً لوگوں کو دعوت دیجئے اور اعلان کر دیجئے کہ اللہ اسی کی بندگی قبول کرتا ہے جو خالص اسی کے لئے ہو عمل خالی از اخلاص کی اللہ کے ماں کچھ پوچھ نہیں۔

۳۔ مشرکین کے حیلے اور اس کا جواب: عموما مشرک لوگ یہ ہی کھا کرتے ہیں کہ ان چھوٹے خداؤں اور دیوباؤں کی پرستش کر کے ہم

بڑے خدا سے نزدیک ہو جائیں گے۔ اور وہ ہم پر مہربانی کرے گا جس سے ہمارے کام بن جائیں گے اس کا جواب دیا کہ ان کچر پوچ حیلوں سے توحید خالص میں جو جھگڑے ڈال رہے ہواور اہل حق سے اختلاف کر رہے ہو اس کا عملی فیصلہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آگے چل کر ہو جائے گا۔

<mark>ہ</mark>۔ یعنی جس نے دل میں یہ ہی ٹھان لی کہ تھجی پھی بات کو نہ مانوں گا، جھوٹ اور حق ہی پر ہمیشہ اڑا رہوں گا۔ منعم حقیقی کو چھوڑ کر جھوٹے محسنوں ہی کی بندگی کروں گا۔ اللہ کی عادت ہے کہ ایسے بدباطن کو فوز و کامیابی کی راہ نہیں دیتا۔

کچھ چاہتا وہ پاک ہے [۵] وہی ہے اللہ اکبلا دباؤوالا [۲]

لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَتَتَخِذَ وَلَدًا لَّاصْطَفْمي مِمَّا ٢- الرَّالله عِلْمَتَاكُه اولادكر له تو ين ليتاليني غلق ميں جو يَخُلُقُ مَا يَشَآءُ لسُبُحْنَهُ لَهُ هُوَ اللهُ الْوَاحِدُ

۵۔ بنائے آسمان اور زمین ٹھیک کپیٹتا ہے رات کو دن پر اور لپیٹتا ہے دن کورات پر [۱] اور کام میں لگا دیا سورج اور چاند کو ہر ایک چلتا ہے ایک مٹھری ہوئی مدت پر سنتا ہے وہی ہے زبر دست گناہ بخشے والا[^]

خَلَقَ السَّمٰوٰتِ وَ الْاَرْضَ بِالْحَقِّ ۚ يُكُوِّرُ الَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَ يُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى الَّيْلِ وَ سَخَّرَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ لَا كُلُّ يَّجْرِىْ لِاَجَلِ مُّسَمَّى ۚ اَلَا هُوَ الْعَزِيْزُ الْغَفَّارُ 🗟

۵۔ اللہ کی اولاد کے عقیدے کا عقلی رد: یہاں سے ان کا رد ہے جو اللہ تعالیٰ کے لئے اولاد تجویز کرتے ہیں۔ جیسا کہ نصاری حضرت میح کو غدا کا بیٹا کہتے ہیں اور ساتھ ہی تین خداؤں میں کا ایک خدا مانتے ہیں ۔ یا عرب کے بعض قبائل فرشتوں کو خدا کی بیٹیاں کہتے تھے۔ مطلب یہ ہے کہ اگر بفرض محال اللہ یہ ارادہ کرنا کہ اس کی کوئی اولا دہو تو ظاہر ہے وہ اپنی مخلوق ہی میں سے کسی کواس کام کے لئے چنتا۔ کیونکہ دلائل سے ثابت ہو چکا ہے کہ ایک خدا کے سوا جو کوئی چیز ہے سب اسی کی مخلوق ہے۔ اب ظاہر ہے کہ مخلوق اور خالق میں کسی درجہ میں مجھی نوعی یا جنسی اشتراک نہیں ۔ پھرایک دوسرے کا باپ یا بیٹا کیسے بن سکتا ہے اور جب مخلوق و خالق میں یہ رشتہ محال ہے تواللہ کی طرف سے ایسا ارادہ کرنا بھی محال ہو گا۔ علاوہ بریں فرض کیجئے یہ چیز

محال نہ ہوتی تب بھی فرشتوں کو بیٹیاں بنانا تو کسی طرح سمجھ میں نہیں آسکتا تھا جب مخلوق میں سے انتخاب کی ٹھمری تواس کا کیا مطلب کہ غدا اپنے لئے گھٹیا چیزانتخاب کرتا اور بڑھیا اولا دچن چن کر تمہیں دے دیتا۔

۔ یعنی ہر چیزاس کے سامنے دبی ہوئی ہے اس پر کسی کا دباؤ نہیں یہ کسی چیز کی اسے حاجت، پھر اولا دبنانا آخر کس غرض سے ہو گا۔

>۔ دن رات کی تبدیلیاں: مغرب کے وقت مشرق کی طرف دیکھو، معلوم ہو گاکہ افق سے ایک چادر تاریکی کی اٹھتی چلی آرہی ہے اور اپنے آگے سے دن کی روشنی کو مغرب کی طرف صف کی طرح لپیٹتی جاتی ہے۔ اسی طرح صبح صادق کے وقت نظر آتا ہے کہ دن کا اجالا رات کی ظلمت کو مشرق سے دھکیلتا ہوا آرہا ہے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ ایک پر دوسرا چلا آتا ہے توڑا نہیں ریڑا۔

۸۔ اللہ کی قدرت کے مظاہر: یعنی اسی زبر دست قدرت سے یہ انتظام قائم کیا اور تھام رکھا ہے لوگوں کی گتا نیاں اور شرارتیں تو ایسی ہیں کہ سب نظام درہم برہم کر دیا جائے۔ لیکن وہ ہڑا بخشے والا اور درگذر کرنے والا ہے اپنی شان عفو و منفرت سے ایک دم ایسا نہیں کرتا۔

۲۔ بنایا تم کو ایک جی سے پھر بنایا اس سے اس کا جوڑا [۹] اور آثارے تمہارے واسطے چوپاؤں سے آٹھ نر مادہ [۹] بناتا ہے تم کو مال کے پیٹ میں ایک طرح پر دوسری طرح کے پیچے [۱۱] تین اندھیروں کے پیچے [۱۱] تین اندھیروں کے پیچے [۱۱] مندی کا راج ہے کسی کی بندگ فوہ اللہ ہے رب تمہارا اسی کا راج ہے کسی کی بندگ نمییں اسکے سوائے پھر کھال سے پھرے جاتے ہو[۱۱]

خَلَقَكُمْ مِّنُ نَّفْسٍ وَّاحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا وَرُوَجَهَا وَ اَنْزَلَ لَكُمْ مِّنَ الْاَنْعَامِ ثَمْنِيةَ وَوْجَهَا وَ اَنْزَلَ لَكُمْ مِّنَ الْاَنْعَامِ ثَمْنِيةَ اَزُوَاجٍ لَيْخُلُقُكُمْ فِي بُطُونِ الْمَهْتِكُمُ فَيْ بُطُونِ الْمَهْتِكُمُ خَلُقًا مِّنُ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلُمْتٍ ثَلْثٍ لَا خَلْقًا مِّنُ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلُمْتٍ ثَلْثٍ لَا فَلُكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلُكُ لَا الله الله وَتُكُمْ لَهُ الْمُلُكُ لَا الله الله وَلَا الله وَالله وَلْهُ وَالله وَلَوْ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلَا فَيْ وَلَا فَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلَا وَالله وَالله وَله وَالله وَله وَالله وَاله وَالله وَلّه وَلّه وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

**9**\_ یعنی آدمٔ اوران کا جوڑا حضرت حوّا۔

۱۰ یعنی تمهارے نفع اٹھانے کے لئے چوپایوں میں آٹھ نر و مادہ پیدا کئے ۔ اونٹ، گائے، بھیڑ، بکری جن کا ذکر "" سورہ انعام "" میں گذر چکا۔ ۱۱۔ انسان کی تخلیق: یعنی بتدریج پیدا کیا۔ مثلاً نطفہ سے علقہ بنایا، علقہ سے مضغہ بنایا، پھر ہڈیاں بنائیں اور ان پر گوشت منڈھا، پھر روح پھونکی۔

۱۱۔ تین اندھیریاں:ایک پیٹ دوسرارحم تیسری جھلی جس کے اندر بچہ ہوتا ہے۔ وہ جھلی بچپہ کے ساتھ نگلتی ہے۔ ۱۳۔ توحید کی دلیل: یعنی جب خالق، رب، مالک اور ملک وہ ہی ہے تو معبود اس کے سواکون ہوسکتا ہے۔ خدائے واحد کے لئے ان صفات کا اقرار کرنے کے بعد دوسرے کی بندگی کیسی۔ مطلب کے اتنا قریب پہنچ کر کدھر پھرے جاتے ہو۔

ہ۔ اگر تم منکر ہو گے تو اللہ پروا نہیں رکھتا تمہاری اور
پیند نہیں کرتا اپنے بندوں کا منکر ہونا [<sup>17]</sup> اور اگر اس کا
حق مانو گے تو اسکو تمہارے لئے پیند کرے گا [<sup>18]</sup> اور نہ
اٹھائے گا کوئی اٹھانے والا بوجھ دوسرے کا [<sup>17]</sup> پھر
اپنے رب کی طرف تم کو جانا ہے تو وہ جتلائے گا تم کو جو
تم کرتے تھے مقرر اسکو خبرہے دلوں کی بات کی [<sup>18]</sup>

۸۔ اور جب آلگے انسان کو سختی نگارے اپنے رب کو رجوع ہو کر اسکی طرف بھر جب بخشے اسکو نعمت اپنی طرف سے بھول جائے اس کو کہ جس کے لئے نگار رہا تھا بہلے سے اور شھرائے اللہ کی برابر اوروں کو تاکہ بہکائے اسکی راہ سے [۱۸] تو کہہ برت لے ساتھ اپنے کفر کے تھوڑے دنوں تو ہے دوزخ والوں میں [۱۹]

إِنْ تَكُفُرُوْا فَإِنَّ اللهِ غَنِيُّ عَنْكُمْ وَ لَا يَرُخُوا يَرُخُى لِعِبَادِهِ الْكُفُرَ وَ إِنْ تَشُكُرُوا يَرُخُهُ لَكُمْ وَ لَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزُرَ يَرْضَهُ لَكُمْ وَ لَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزُرَ الْحُراى وَ فَهُ مِرْجِعُكُمْ الْحُراى وَ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ وَانِدَةً عَلِيمٌ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ وَ إِنَّهُ عَلِيمٌ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ وَ إِنَّهُ عَلِيمٌ فِي السَّمِيمُ وَيَ السَّمِيمُ وَيَ السَّمُ وَيَ السَّمُ وَيَ السَّمُ وَيَا السَّمُ وَيَ السَّمُ وَيَ اللهِ وَيَعْمَلُونَ وَ السَّمُ وَيِ السَّمُ وَي اللهِ وَيَعْمَلُونَ وَالسَّمُ وَي اللهِ وَي اللهِ وَي اللهِ وَي اللهِ وَي اللهِ وَي اللهُ وَي اللهِ وَي اللهِ وَي اللهُ وَي اللهِ وَي اللهُ وَي اللهُ وَي اللهِ وَي اللهُ وَي اللهُ وَي اللهُ وَي اللهُ وَي اللهُ وَي اللهُ وَي اللهِ وَيُعْمَلُونَ وَ اللهُ وَي اللهُ وَيُعْمَلُونَ وَاللهُ وَي اللهُ وَيُوالِقُونَ اللهُ وَي اللهُ وَيُعْمَلُونَ اللهُ وَي اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِّنْهُ نَسِى مَا كَانَ يَدُعُوَّا إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ وَ جَعَلَ لِلهِ اَنْدَادًا يَدُعُوَّا إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ وَ جَعَلَ لِلهِ اَنْدَادًا لِيُعِمَّ عَنْ سَبِيْلِهِ فَلْ تَمَتَّعُ بِكُفْرِكَ لِيُعِمِّلًا عَنْ سَبِيْلِهِ فَلْ تَمَتَّعُ بِكُفْرِكَ لِيَّالِ النَّارِ اللهِ النَّارِ اللهِ النَّارِ اللهُ ال

۱۳۔ یعنی کافربن کر اس کے انعامات و حقوق کا انکار کرو گے تو تمہارا ہی نقصان ہے، اس کا کچھ نہیں بگرتا۔ ہاں یہ ضرور ہے کہ وہ کفر سے راضی نہیں ۔ اپنے بندوں کے کافرومنکر بننے سے ناخوش ہوتا ہے اور اس چیز کو ان کے لئے ناپہند کرتا ہے۔ <u>17۔ یعنی نا شکری کوئی کرے اور پکڑا کوئی جائے، ایسا اندھیراس کے یماں نہیں۔ جوکرے گا سو بھرے گا۔</u>

۱۔ یعنی وہاں جاکر سب کے اچھے برے عمل سامنے رکھ دیئے جائیں گے۔ کوئی چھوٹا بڑا کام گم نہ ہو گا۔ کیونکہ خدا کے علم سے کوئی چیزباہر نہیں۔ دلوں کی نہ میں جو بات چھی ہوئی ہو اسے بھی جانتا ہے۔

۱۹۔ انسان کی ناشکری کامال: یعنی انسان کی عالت عجیب ہے مصیبت پڑے تو ہمیں یاد کرتا ہے، کیونکہ دیکھتا ہے کوئی مصیبت کو ہٹانے والا نہیں۔ پھر ہماں اللہ کی مهر بانی سے ذرا آرام والحمینان نصیب ہوا معا وہ پہلی عالت کو بھول جاتا ہے جس کے لئے ابھی ہم کو پکار رہا تھا۔ عیش و تنعم کے نشہ میں ایسا مست و غافل ہو جاتا ہے گویا کہم ہم سے واسطہ ہی نہ تھا۔ اللہ کی دی ہوئی نعمتوں کو دوسرے جھوٹے اور من گھڑت خداؤں کی طرف منسوب کرنے لگتا ہے اور ان کے ساتھ وہ معاملہ کرتا ہے ہو خدائے واحد کے ساتھ کرتا ہے۔ خدائے واحد کے ساتھ کرتا چاہئے تھا۔ اس طرح خود بھی گھراہ ہوتا ہے اور اپنے قول و فعل سے دوسروں کو بھی گھراہ کرتا ہے۔ مات کے واحد کے ساتھ کرتا چاہئے تھا۔ اس طرح خود بھی گھراہ نوتا ہے اور اپنے قول و فعل سے دوسروں کو بھی گھراہ کرتا ہے۔ اور غدانے جب تک مہلت دے رکھی ہے دنیا کی نعمتوں سے تمتع کرتا رہ اس کے بعد تجھے دوزخ میں رہنا ہے۔ ہماں سے کبھی چھٹکارا نصیب نہ ہوگا۔

۹۔ بھلا ایک جو بندگی میں لگا ہوا ہے رات کی گھڑیوں میں سجدے کرتا ہوا اور کھڑا ہو اخطرہ رکھتا ہے آخرت کا اور امیدر کھتا ہے اپنے رب کی مہربانی کی توکھہ کوئی برابر ہوتے ہیں سمجھ والے اور بے سمجھ سوچتے وہی ہیں جن

اَمَّنَ هُوَ قَانِثُ انَآءَ الَّيْلِ سَاجِدًا وَّ قَآيِمًا مِن جَدَرَاءُ مِن هُو قَانِثُ انَآءَ الَّيْلِ سَاجِدًا وَّ قَآيِمًا مِن جَدَرَاءُ مِن جَدَرَاءُ وَيُرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهٖ قُلُ اللَّخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهٖ قُلُ اللَّخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهٖ قُلُ اللَّخِرَةَ وَيَرْجُوا بَهُ هُلُ يَسْتَوِى الَّذِيْنَ يَعْلَمُونَ وَ الَّذِيْنَ لَا هُوتِ إِنْ سَجِيهِ فَلَمُونَ وَ الَّذِيْنَ لَا هُوتِ إِنْ سَجِيهِ فَعَلَمُونَ وَ الَّذِيْنَ لَا هُوتِ إِنْ سَجِيهِ فَيَعْلَمُونَ وَ الَّذِيْنَ لَا الْمَانِ فَي اللَّذِيْنَ لَا الْمَانِ فَي اللَّهُ اللَّهُ الْمُونَ وَ اللَّذِيْنَ لَا الْمُؤْنَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْنَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولَ الللْمُوا

۲۰۔ فرمانبردار اور نافرمان برابر نہیں ہوسکتے: یعنی جو بندہ رات کی نیند اور آرام چھوڑ کر اللہ کی عبادت میں لگا۔ کبھی اس کے سامنے دست بستہ کھڑا رہا، کبھی سجدہ میں گرا۔ ایک طرف آخرت کا خوف اس کے دل کو بیقرار کئے ہوئے ہے اور دوسری طرف اللہ کی رحمت نے ڈھارس بندھا رکھی ہے۔ کیا یہ سعید بندہ اور وہ بدبخت انسان جس کا ذکر اوپر ہوا کہ مصیبت کے وقت خدا کو پکارتا ہے اور جمال مصیبت کی گھڑی ٹلی خدا کو چھوڑ بیٹھا، دونوں برابر ہوسکتے میں ؟ ہرگز نہیں ۔ ایسا ہوتا تو یوں کہوکہ ایک عالم اور جاہل یا سمجھدار اور بیوقوف میں کچھے فرق نہ رہا۔ مگر اس بات کو بھی وہ ہی سوچتے سمجھتے ہیں جن کواللہ نے عقل دی ہے۔

قُلُ يُعِبَادِ الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا رَبَّكُمُ لَا لِلَّذِيْنَ احْسَنَةُ وَ لِلَّذِيْنَ احْسَنَةُ وَ لِلَّذِيْنَ احْسَنَةُ وَ لِلَّذِيْنَ احْسَنَةُ وَ الدُّنْيَا حَسَنَةُ وَ الدُّنْيَا حَسَنَةُ وَ الدُّنْيَا حَسَنَةُ وَ الدُّنْيَا حَسَنَةُ وَ الدُّنِيَا اللهِ وَاسِعَةُ لَا إِنَّمَا يُوفِي الطَّيرُونَ الطِّيرُونَ الطِّيرُونَ الجُرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ عَلَيْ السَّيرُ عَسَابٍ عَلَيْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ السَّيرُ عَسَابٍ عَلَيْ السَّيرُ عَسَابٍ عَلَيْ السَّيرُ عَلَيْ السَّيرُ عَسَابٍ عَلَيْ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

قُلَ اِنِّيَ أُمِرُتُ اَنَ اَعْبُدَ اللهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّيْنَ ﷺ

وَ أُمِرْتُ لِأَنْ اَكُونَ اَوَّلَ الْمُسْلِمِينَ ﴿

قُلُ اِنِّ آخَافُ اِنْ عَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ يَوْمِر عَظِيْمٍ ﴿

۲۱۔ یعنی اللہ کی طرف سے یہ پیام پہنچا دو۔

۲۲۔ نیکی میں دنیا کی محلائی مجھی مضمرہے: یعنی جس نے دنیا میں نیکی کی آخرت میں اس کے لئے محلائی ہے۔ یا یہ مطلب ہے کہ جس نے نیکی کی اس کوآخرت سے پہلے اسی دنیا میں مجلائی ملے گی ظاہری یا باطنی۔

۲۳۔ ہجرت کے فضائل: یعنی اگر ایک ملک میں لوگ نیک راہ چلنے سے مانع ہوں تو خداکی زمین کثادہ ہے، دوسرے ملک میں چلے جاؤ۔ ہماں آزادی سے اس کے احکام بجالا سکو۔ بلاشبہ اس طرح ترک وطن کرنے میں بہت مصائب برداشت کرنا پڑیں گے اور طرح طرح کے خلاف عادت و طبیعت امور پر صبر کرنا پڑے گا۔ لیکن یاد رہے کہ بے شار ثواب بھی ملے گا تو صرف کرنے والوں ہی کو ملے گا اس کے مقابلہ میں دنیاکی سب سختیاں اور تکلیفیں بہج ہیں۔

۲۷۔ آتحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سب سے پہلے فرمانبردار بندے ہیں: چنانچہ آپ عالم شادت میں اس امت کے لحاظ سے اور عالم غیب میں تمام اولین وآخرین کے اعتبار سے اللہ کے سب سے پہلے حکمبردار بندے ہیں لٹائیالیجائے۔

۔ <mark>۲۵۔</mark> یعنی مجھ جیسا معصوم و مقرب بھی اگر بالفرض محال نافرمانی کرے تو اس دن کے عذاب سے مامون نہیں۔ تابدیگراں چپہ

۱۔ تو کہ اے بندو میرے [۱۱] جو یقین لائے ہو ڈرو اپنے رب سے جنوں نے نیکی کی اس دنیا میں انکے لئے ہو درو لئے ہی جہول کی گئادہ ہے صبر کے ہی اور زمین اللہ کی کثادہ ہے صبر کرنے والوں ہی کوملتا ہے ان کا ثواب بے شمار [۲۳]

اا۔ تو کمہ مجھ کو حکم ہے کہ بندگی کروں اللہ کی غالص کر کر اسکے لئے بندگی

۱۱۔ اور عکم ہے کہ میں ہوں سب سے پیلے عکم بردار [۲۲]

ا · ۱۳۔ تو کھ میں ڈرتا ہوں اگر حکم نہ مانوں اپنے رب کا ایک بڑے دن کے عذاب سے [۲۵]

رسد\_

# قُلِ اللهَ اَعْبُدُ مُخَلِصًا لَّهُ دِينِي ﴿

فَاعُبُدُوا مَا شِئْتُمْ مِّنَ دُونِهِ فَقُلَ إِنَّ الْخُسِرِيْنَ الَّذِيْنَ خَسِرُوَّا اَنْفُسَهُمْ وَ الْخُسِرِيْنَ الَّذِيْنَ خَسِرُوَّا اَنْفُسَهُمْ وَ الْخُسِرِيْنَ الَّذِيْنَ خَسِرُوَّا اَنْفُسَهُمْ وَ الْمُلِينِ مِنْ الْقِيلَمَةِ لَا ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ عَلَى الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ عَلَى الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ عَلَى الْمُنْ الْمُبِينُ عَلَى اللَّهُ الْمُبِينُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُبِينَ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

لَهُمُ مِّنَ فَوْقِهِمُ ظُلَلُ مِّنَ النَّارِ وَ مِنْ تَحْتِهِمُ ظُلَلُ مِّنَ النَّارِ وَ مِنْ تَحْتِهِمُ ظُلَلُ مِّنَ اللَّهُ بِهِ عِبَادَةُ لَيْعِبَادِ ظُلَلُ لَّ ذَٰلِكَ يُخَوِّفُ اللهُ بِهِ عِبَادَةً لَيْعِبَادِ فَاتَّقُوْنِ عَ

وَالَّذِيْنَ اجْتَنَبُوا الطَّاغُوْتَ أَنُ يَّعُبُدُوْهَا وَ النَّابُوَّا إِلَى اللهِ لَهُمُ الْبُشُرِى ۚ فَبَشِّرُ عِبَادِ اللهِ عَبَادِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَنْدُ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهُ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهُ عَنْدُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْدُ اللهِ عَنْدُ عَنْدُ اللهِ عَنْدُوا اللهِ عَنْدُوا اللهِ عَنْدُوا اللهِ عَنْدُوا اللهِ عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَيْكُوا اللْعَلْمُ عَلَامُ عَ

۱۴۔ توکہہ میں تواللہ کو پوبتا ہوں خالص کر کر اپنی بندگی اس کے واسطے

10۔ اب تم پوچو جس کو چاہو اسکے سوائے [٢٦] تو کہہ بڑے ہارنے والے وہ جو ہار بیٹھے اپنی جان کو اور اپنے گھر والوں کو قیامت کے دن سنتا ہے یہی ہے صریح ٹوڑا[۲۷]

11۔ ان کے واسطے اوپر سے بادل میں آگ کے اور ینچے سے بادل [٢٨] اس چیز سے ڈراتا ہے اللہ اپنے بندوں کواسے بندو میرے تو مجھ سے ڈرو[٢٩]

۱۵۔ اور جو لوگ بچے شیطانوں سے کہ انکو پوجیں اور رجوع ہوئے اللہ کی طرف انکے لئے ہے خوشخبری [۳] سو تو خوشی سنا دے میرے بندول کو

۲۱۔ یعنی میں تو غدا کے عکم کے موافق نہایت اخلاص سے اسی اکیلے کی بندگی کرتا ہوں۔ تم کواختیار ہے ۔ جس کی چاہو پوجا کرتے پھرو۔ ہاں اتنا سوچ لینا کہ انجام کیا ہوگا۔ آگے اسے کھولتے ہیں۔

۲۷۔ مشرکین ہی خاسرین ہیں: یعنی مشرکین نہ اپنی جان کو عذاب الهی سے بچا سکے نہ اپنے گھر والوں کو سب کو جہنم کے شعلوں کی نذر کر دیا۔ اس سے زیادہ خیارہ کیا ہوگا۔

۲۸۔ یعنی ہرطرف سے آگ محیط ہوگی جیسے گھٹا چھا جاتی ہے۔

<u>79۔ یعنی سمجھ لو۔ یہ چیز ڈرنے کے قابل ہے یا نہیں۔ اگر ہے تواللہ کے غضب سے ہمیشہ ڈرتے رہنا چاہئے۔</u>

۳۰۔ یعنی جنوں نے شیطانوں کا کہا نہ مانا اور سب شرکاء سے منہ موڑ کر اللہ کی طرف رجوع ہوئے، ان کے لئے ہے بڑی جھاری خو شخبری۔

الَّذِيْنَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُوْنَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُوْنَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُوْنَ اللهُ وَ اَحْسَنَهُمُ اللهُ وَ اُولَبِكَ اللهُ وَ اُولَبِكَ اللهُ وَ اُولَوا الْاَلْبَابِ عَ

اَفَمَنُ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ الْاَفَانَتَ تُنُقِذُ مَنُ فِي النَّارِ ﴿

لَكِنِ الَّذِيْنَ اتَّقَوَا رَبَّهُمُ لَهُمُ غُرَفٌ مِّنَ الْكِنِ الَّذِيْنَ اتَّقَوَا رَبَّهُمُ لَهُمُ غُرَفٌ مِّنَ تَحْتِهَا فَوْقِهَا غُرَفٌ مَّبْنِيَّةُ لا يَخْرِي مِنْ تَحْتِهَا اللهُ الْمُعْرَفُ مِنْ تَحْتِهَا اللهُ الْمُعْرَفُ اللهُ الْمِيْعَادَ اللهِ لا يُخْلِفُ اللهُ الْمِيْعَادَ

۱۸۔ جو سنتے ہیں بات مچھر چلتے ہیں اس پر جو اس میں نیک ہے [۳] وہی ہیں جن کورستہ دیا اللہ نے اور وہی ہیں عقل والے [۳۳]

19۔ مبلا جس پر ٹھیک ہو چکا عذاب کا عکم مبلا تو غلاص کر سکے گا اسکو جو آگ میں پڑچکا [۲۳]

۲۰۔ لیکن جو ڈرتے ہیں اپنے رب سے ان کے واسط ہیں جھروکے ان کے اوپر اور جھروکے چنے ہوئے [۳۳] اور انکے نیچے ہوئے اللہ کا اللہ نہیں اور انکے نیچے بہتی ہیں ندیاں وعدہ ہو چکا اللہ کا اللہ نہیں خلاف کرتا اینا وعدہ

(<u>Y•</u>)

۱۳۔ اہل انابت کو نوشخری: یعنی سب طرح کی باتیں سنتے ہیں۔ پھران میں جوبات اچھی ہواس پر چلتے ہیں۔ یا یہ مطلب ہے کہ خدا کی بات سنتے ہیں اور اس میں جو ہدایات اعلیٰ سے اعلیٰ ہوں ان پر عمل کرتے ہیں۔ مثلاً ایک چیز رخصت واباحت کی سی، دوسری عزیمت کی، توعزیمت کی طرف جھیٹے ہیں۔ رخصتوں کا تابع نہیں کرتے۔ یا یوں ترجمہ کروکہ اللہ کا کلام سن کر اس کی بہترین باتوں کا اتباع کرتے ہیں۔ کیونکہ اس کی ساری باتیں بہتری ہیں۔ کذا قال المفسرون۔ حضرت شاہ صاحبؒ نے ایک اور طرح اس کا مطلب بیان کیا ہے۔ " چلتے ہیں اس کے نیک پر۔ یعنی علم پرچلناکہ اس کو کرتے ہیں۔ اور منع پر چلناکہ اس کو نہیں کرتے۔ اس کا کرنانیک ہے۔ "

<mark>۳۲۔</mark> یعنی کامیابی کا راستہ ان ہی کو ملا ہے ۔ کیونکہ انہوں نے عقل سے کام لے کر توحید خالص اور انابت الی اللہ کا راستہ اختیار کیا۔ ۳۳۔ یعنی جن پر ان کی ضد و عناد اور بداعالیوں کی بدولت عذاب کا حکم ثابت ہو چکا، کیا وہ کامیابی کا راسۃ پا سکتے ہیں۔ بھلا ایسے بد بختوں کو جو شقاوت ازلی کے سبب آگ میں گر چکے ہوں، کون آدمی راہ پر لا سکتا ہے اور کون آگ سے زکال سکتا ہے۔

11۔ تو نے نہیں دیکھاکہ اللہ نے اثارا آسمان سے پانی پھر چلا دیا وہ پانی چشموں میں زمین کے [۲۵] پھر نکالنا ہے اس سے کھیتی کئی کئی رنگ بدلتی اس پر [۲۳] پھر آئے تیاری پر تو تو دیکھے اس کا رنگ زرد پھر کر ڈالنا ہے اسکو چورا چورا بیشک اس میں نصیحت ہے عظمندوں کے واسطے [۲۷]

اَلَمْ تَرَ اَنَّ اللهَ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا اَ فَسَلَكُهُ يَنَابِيْعَ فِي الْاَرْضِ ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ فَسَلَكُهُ يَنَابِيْعَ فِي الْاَرْضِ ثُمَّ يَهِيْجُ فَتَرْبهُ زَرُعًا مُّخْتَلِفًا اَلْوَانُهُ ثُمَّ يَهِيْجُ فَتَرْبهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَامًا اللهِ فَي ذٰلِكَ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَامًا اللهِ فَي ذٰلِكَ لَذِكُرى لِأُولِي الْالْبَابِ فَي الْلِكَ الْمَابِ فَي الْلِكَ الْمَابِ فَي الْلِكَ الْمَابِ فَي الْمَالِمُ اللهُ الْمَابِ فَي الْمَالِ فَي الْمَابِ فَي الْمَابِ فَي الْمَابِ فَي الْمَالِمِ فَي الْمَالِمِ فَي الْمَالِمِ فَي الْمَالِمِ فَي الْمَالِمِ فَي الْمَالِمُ الْمَالِمِ فَي اللهُ الْمَالِمُ فَي الْمَالِمُ فَي الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْرِفِي الْمُلْمَا اللهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُلْمِ اللهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُلْمِ اللهُ الْمُعْلِمُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ المُلِهُ اللهُ المُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ المُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُو

۳۷۔ جنت کے درجات: یہ جنت کے درجات کی طرف اشارہ ہوا۔ اور یہ کہ وہ سب تیار ہیں۔ نہ یہ کہ قیامت کے روز تیار کئے جائیں گے۔

<mark>۳۵۔ بارش اور پانی کے چشمے</mark>: یعنی بارش کا پانی پہاڑوں اور زمینیوں کے مسام میں جذب ہوکر چشموں کی صورت میں پھوٹ نکلتا ہے باقی اگر چشموں کے حدوث کا کوئی اور سبب بھی ہو، اس کی نفی آیت سے نہیں ہوتی۔

٣٦ يا مختلف قسم كى كھيتياں مثلاً گيموں چاول وغيره ـ

۳۰۔ اہل عقل کیلئے سامان ہدایت: یعنی عقلمند آدمی کھیتی کا عال دیگھ کر نصیحت عاصل کرتا ہے کہ جس طرح اس کی رونی اور سر سبزی چند روزہ تھی، پھر پورا پورا کیا۔ یہ ہی عال دنیا کی چل پہل پہل کا ہو گا۔ چا بیئے کہ آدمی اس کی عارضی بہار پر مفتوں ہو کر انجام سبزی چند روزہ تھی، پھر پورا پورا کیا۔ یہ ہی عال دنیا کی چال پہل کا ہو گا۔ چا بیئے کہ آدمی اس کی عارضی بہار پر مفتوں ہو کر انجام سے غافل نہ ہو جائے جیسے کھیتی مختلف ابزاء سے مرکب ہے۔ مثلاً اس میں دانہ ہے جو آدمیوں کی غذا بنتا ہے اور بہوسہ بھی ہو جو جانوروں کا چارہ بنتا ہے۔ اور ہر ایک جزء سے منتفع ہونا بدون اس کے ممکن نہیں کہ دوسرے ابزاء سے اس کوالگ کریں اور اپنے اپنے ٹوکھنہ پر پہنچائیں۔ اسی طرح دنیا کو سمجھ لوکہ اس میں نیکی، بدی، راحت، تکلیف وغیرہ سب ملی جلی ہیں۔ ایک وقت آئے گا کہ یہ کھیتی کے اور نوب پورا پورا کیوا کیا تکلیف این خزانہ میں جالے۔ غرض کھیتی کے مختلف انوال دیکھ جائے، نیکی اور راحت اپنے مرکز و مستقر پر پہنچ جائے اور بدی یا تکلیف اپنے خزانہ میں جالے۔ غرض کھیتی کے مختلف انوال دیکھ جائے، نیکی اور راحت اپنے مرکز و مستقر پر پہنچ جیں نیز مضمون آیت میں ادھ بھی اشارہ ہوگیا کہ جس خدا نے آسانی بارش سے زمین کر عقلمند لوگ بہت مفید سبق عاصل کر سکتے ہیں نیز مضمون آیت میں ادھ بھی اشارہ ہوگیا کہ جس خدا نے آسانی بارش سے زمین

میں چشمے جاری کر دیے وہ ہی جنت کے محلات میں نہایت قریبہ کے ساتھ نہروں کا سلسلہ جاری کر دے گا۔

17۔ بھلا جس کا سینہ کھول دیا اللہ نے دین اسلام کے واسطے سو وہ روشنی میں ہے اپنے رب کی طرف سے سو خرابی ہے انکو جن کے دل سخت میں اللہ کی یاد سے وہ پڑے پھرتے میں بھٹکتے صربے [۲۸]

۲۳۔ اللہ نے آثاری بہتر بات کتاب کی [۲۹] آئیں میں ملتی دہرائی ہوئی [۴۹] بال کھڑے ہوئے ہیں اس سے کھال پر ان لوگوں کے جو ڈرتے ہیں اپنے رب سے بھر زم ہوتی ہیں ان کی کھالیں اور ان کے دل اللہ کی یاد پر [۴] یہ ہے راہ دینا اللہ کا اس طرح راہ دیتا ہے جس کو راہ بھلائے اللہ اسکو کوئی نہیں کو چاہے اور جس کو راہ بھلائے اللہ اسکو کوئی نہیں سجھانے والا [۴۳]

أَفَمَنْ شَرَحَ اللهُ صَدُرة لِلْإِسْلَامِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِّنَ رَّبِهِ فَوَيْلُ لِلْقسِيةِ قُلُوبُهُمْ مِّنَ نُورٍ مِّنَ رَبِهِ فَوَيْلُ لِلْقسِيةِ قُلُوبُهُمْ مِّنَ ذِكْرِ اللهِ أُولَيِكَ فِي ضَللٍ مُّبِينٍ عَلَى اللهُ نَزَّلَ اَحْسَنَ الْحَدِيْثِ كِتْبًا مُّتَشَابِهًا مَّتَشَابِهًا مَتَشَابِهًا مَنَ اللهُ نَزَّلَ اَحْسَنَ الْحَدِيْثِ كِتْبًا مُّتَشَابِهًا مَتَشَابِهًا مَتَشَابِهًا مَنَ اللهُ نَزَلَ اللهُ عَلَى اللهِ يَهْدِى يَخْشُونَ وَتُلُوبُهُمُ اللهُ وَمُن يُتُمْ لِلْ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ عَن اللهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ عَن يَشَلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ عَن اللهِ يَهْدِى هَا وَ مَنْ يُضَلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ عَن اللهِ مَنْ هَا لَهُ مَنْ هَادٍ عَن اللهِ مَنْ هَا لَهُ مَنْ هَا لَهُ مَنْ هَا لِهُ مَنْ هَا لَهُ مَنْ هَا لَهُ مَنْ هَا لِهُ مَنْ هَا لَهُ مَنْ هَا لَهُ مَنْ هَا لَهُ مَنْ هَا لَهُ مَنْ هَالْكُولُ اللهُ فَمَا لَهُ مَنْ هَا لَهُ مِنْ هَا لِهُ اللهُ اللهُ عَمَا لَهُ مِنْ هَا لِهُ اللهُ اللهِ اللهُ الهُ اللهُ الله

۳۸۔ مسلمان کیلئے اللہ کا نور: یعنی دونوں کھاں برابر ہوسکتے ہیں ایک وہ جس کا سینہ اللہ نے قبول اسلام کے لئے کھول دیا نہ اسے اسلام کے حق ہونے میں کچھ شک و شبہ ہے نہ احکام اسلام کی تسلیم سے انقباض۔ حق تعالیٰ نے اس کو توفیق و بصیرت کی ایک عجیب روشنی عطا فرمائی جس کے اجالے میں نہایت سکون واطمینان کے ساتھ اللہ کے راستہ پر اڑا چلا جا رہا ہے۔ دوسرا وہ بربخت جس کا دل پھرکی طرح سخت ہو، نہ کوئی نصیحت اس پر اثر کرے نہ خیر کا کوئی قطرہ اس کے اندر گھے، کہمی خدا کی یاد کی توفیق نہ ہو۔ یوں ہی اوہام واہوا اور رسوم و تقلید آباء کی اندھیریوں میں بھٹاتا بھرے۔

<u>79۔ یعنی دنیا میں کوئی بات اس کتاب کی باتوں سے بہتر نہیں۔</u>

بہ۔ متثابہ مثانی آیات: یعنی صیح، صادق، مضبوط، نافع، معقول اور فصیح و بلیغ ہونے میں کوئی آیت کم نہیں۔ ایک دوسرے سے ملتی جلتی ہے، مضامین میں کوئی انتلاف و تعارض نہیں۔ بلکہ بہت سی آیات کے مضامین ایسے متثابہ واقع ہوئے ہیں کہ ایک آیت کو دوسری کی طرف لوٹانے سے صیحے تفییر معلوم ہو جاتی ہے۔ القران یفسسر بعضہ بعظہا اور ""مثانی "" یعنی دہرائد: ہوئی کا مطلب یہ ہے کہ بہت سے احکام اور مواعظ و قصص کو مختلف پیرایوں میں دہرایا گیا ہے تا اچھی طرح دلنشین ہو

جائیں، نیز تلاوت میں بار بار آیتیں دہرائی جاتی میں اور بعض علماء نے "متثابہ" و"مثانی" کا مطلب یہ لیا ہے کہ بعض آیات میں ایک ہی طرح کے مضمون کا سلسلہ دور تک چلا جاتا ہے وہ متثابہ ہوئیں اور بعض جگہ ایک نوعیت کے مضمون کے ساتھ دوسرے جلہ میں اس کے مقابل کی نوعیت کا مضمون بیان کیا جاتا ہے۔ مثلاً اِنَّ الْاَبْرِ از لَفِیْ نَعِیْم وَ اِنَّ الفجارَ لفی دوسرے جلہ میں اس کے مقابل کی نوعیت کا مضمون بیان کیا جاتا ہے۔ مثلاً اِنَّ الْاَبْرِ از لَفِیْ نَعِیْم وَ اِنَّ الفجارَ لفی جَعِیْم یا نَقِیْ عِبَادِیْ اَقِیْ اَللهُ دَوْدُو کُمُ اللهُ دَفَیْ مَاللهُ دَوْدُ کُمُ اللهُ دَفَیْسَهٔ وَ اللهُ دَوْدُ کُمُ اللهُ دَفَیْ مِبَادِی اِنِی آیات کو مثانی کہیں گے کہ ان میں دو مختلف قیم کے مضمون بیان ہوئے۔

الم قرآنی آیات کی تاثیر بعنی کتاب اللہ من کر اللہ کے نوف اور اس کے کلام کی عظمت سے ان کے دل کانپ اٹھے ہیں اور بدن کے رونگو کھڑے ہوئے ہو جاتے میں اور کھالیں نرم پڑ جاتی میں۔ مطلب یہ کہ نوف ورعب کی کیفیت طاری ہوکر ان کا قلب و بدن کے رونگو کھڑے کو جاتے میں اور کھالیں نرم پڑ جاتی میں۔ مطلب یہ کہ نوف ورعب کی کیفیت طاری ہوکر ان کا قلب و تالب اور ظاہر و باطن اللہ کی یاد کے سامنے جمک جاتا ہے اور اللہ کی یاد ان کے بدن اور روح دونوں پر ایک خاص اثر پیدا کرتی و جائیں مثلاً غرفی یا صحتہ ہو جائیں مثلاً غرفی یا صحتہ و خیرہ تو اس کی نفی آیت سے نہیں ہوتی۔ اور نہ ان کی تفصیل ان پر لازم آتی ہے۔ بلکہ اس طرح از نود رفتہ اور بے قابو ہو جانا عمولہ وارد کی قوت اور مورد کے ضعف کی دلیل ہے۔ جامع ترمذی میں ایک حدیث بیان کرتے وقت الوہ بری ڈیو اس قدم کے بعض وارد کی قوت اور مورد کے ضعف کی دلیل ہے۔ جامع ترمذی میں ایک حدیث بیان کرتے وقت الوہ بری ڈیو اس قدم کے بعض

۲۷۔ یعنی جس کے لئے حکمت الهی مقتضی ہو اس طرح کامیابی کے راستے کھول دیے جاتے ہیں اور اس شان سے منزل مقصود کی طرف بے چلتے ہیں۔ اور جس کو سوء استعداد کی وجہ سے خدا تعالیٰ ہدایت کی توفیق نہ دے۔ آگے کون ہے جو اس کی دسٹیری کر سکے۔

اَفَمَنُ يَّتَقِى بِوَجُهِم سُوَّءَ الْعَذَابِ يَوْمَ الْفَمَنُ يَّتَقِى بِوَجُهِم سُوِّءَ الْعَذَابِ يَوْمَ الْفَلِمِيْنَ ذُوْقُوْا مَا كُنتُمُ الْقِيلَمَةِ ﴿ وَقِيلَ لِلظّٰلِمِينَ ذُوْقُوْا مَا كُنتُمُ

تَكْسِبُونَ 🚭

احوال کا طاری ہونا مصرح ہے۔ واللہ اعلم۔

كَذَّبَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَاتَٰهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿

۲۲۔ بھلا ایک وہ جو روکتا ہے اپنے منہ پر عذاب دن قیامت کے اور کھے گا بے انصافوں کو چکھو جو تم کاتے تھے [۲۳]

۲۵۔ جھٹلا بیکے ہیں ان سے اگلے پھر پہنچا ان پر عذاب ایسی جگہ سے کہ انکو خیال بھی نہ تھا۔ فَاذَاقَهُمُ اللهُ الْخِزْى فِي الْحَلْوةِ الدُّنْيَا ۚ وَلَكَانُوا وَلَكُنْيَا ۚ وَلَكَانُوا وَلَكُنْيَا ۚ وَلَعَذَابُ الْأَخِرَةِ اكْبَرُ ۗ لَوَ كَانُوا

يعُلَمُونَ

وَ لَقَدُ ضَرَبُنَا لِلنَّاسِ فِي هٰذَا الْقُرُانِ مِنَ كُلِّ مَثَلِ لَّعَلَّهُمُ يَتَذَكَّرُونَ ﴿

۲۶۔ پھر چکھائی انکواللہ نے رسوائی دنیا کی زندگی میں اور عذاب آخرت کا تو بہت ہی بڑا ہے اگر ان کو سمجھ ہوتی [۳۳]

۲۷۔ اور ہم نے بیان کی لوگوں کے واسطے اس قرآن میں سب چیز کی مثل ناکہ وہ دھیان کریں

۳۳۔ آخرت میں ظالموں پر عذاب: آدمی کا قاعدہ ہے کہ جب سامنے سے کوئی علہ ہو تو ہاتھوں پر روکتا ہے۔ لیکن محشر میں ظالموں کے ہاتھ بندھ ہوں گے، اس لئے عذاب کی تھپیڑیں سیدھی منہ پر پڑیں گی۔ توالیا شخص جو بدترین عذاب کو اپنے منہ پر روکے اور اس سے کھا جائے کہ اب اس کام کا مزہ چکھ جو دنیا میں کیا تھا کیا اس مومن کی طرح ہو سکتا ہے جے آخرت میں کوئی تکلیف اور گزند پہنچنے کا اندیشہ نہیں، اللہ کے فضل سے مطمئن اور بے فکر ہے۔ ہرگز نہیں۔

۴۶ ۔ پچھلی قوموں کی تکذیب اور ہلاکت: یعنی بہت قومیں تکذیب انبیاء کی بدولت دنیا میں ہلاک اور رسوا کی جا چکی ہیں اور آخرت کا اشد عذاب جوں کا توں رہا۔ تو کیا موجودہ مکذبین مطمئن ہیں کہ ان کے ساتھ یہ معاملہ نہیں کیا جائے گا۔ ہاں سمجھ ہوتی تو کچھ فکر کرتے تے

قُرُانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوَجٍ لَّعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ

(TA

ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيْهِ شُرَكَآءُ مُتَشْكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِّرَجُلٍ هَلُ مُتَشْكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِّرَجُلٍ هَلُ يَسْتَوِيْنِ مَثَلًا أَلْحَمُدُ لِلهِ أَبَلُ اَكْثَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﷺ لَا يَعْلَمُونَ ﷺ

۲۸۔ قرآن ہے عربی زبان کا جس میں کجی نہیں تاکہ وہ پچ کر عِلیں [۴۵]

79۔ اللہ نے بتلائی ایک مثل ایک مرد ہے کہ اس میں شریک ہیں کئی ضدی اور ایک مرد ہے ہورا ایک شخص کا کیا برابر ہوتی ہیں دونوں مثل [۳] سب خوبی اللہ کے لئے ہے پر وہ بہت لوگ سمجھ نہیں رکھتے [۴۶]

۔۳۔ بیشک تو بھی مرتا ہے اور وہ بھی مرتے ہیں الا۔ پھر مقررتم قیامت کے دن اپنے رب کے آگے جھگرہو کے [۴۸]

# إِنَّكَ مَيِّتُ وَّ إِنَّهُمْ مَّيِّتُوْنَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ عِنْدَ ع تَخْتَصِمُوْ نَ 🖺

**۵**۷۔ قرآن میں کوئی کجی نہیں:یعنی ان کا نہ سمجھنا اپنی غفلت اور حاقت سے ہے۔ قرآن کے سمجھانے میں کوئی کمی نہیں۔ قرآن تو بات بات کو مثالوں اور دلیلوں سے سمجھاتا ہے تا لوگ ان میں دھیان کر کے اپنی عاقبت درست کریں۔ قرآن ایک صاف عربی زبان کی کتاب ہے جو اس کے مخاطبین اولین کی مادری زبان تھی۔ اس میں کوئی ٹیڑھی بات نہیں۔ سیدھی اور صاف باتیں میں جن کو عقل سلیم قبول کرتی ہے۔ کسی طرح کا اختلال اور کجی اس کے مضامین یا عبارت میں نہیں۔ جن باتوں کو منوانا چاہتا ہے، یہ ان کا ماننا مشکل اور جن چیزوں پر عمل کرانا چاہتا ہے یہ ان پر عمل کرنا محال، غرض بیہ ہے کہ لوگ بسہولت اس سے متنفید ہوں۔ اعتقادی وعلی غلطیوں سے بچ کر چلیں۔ اور صاف صاف کشیختیں من کراللہ سے ڈرتے رہیں۔ ۲۹ شرک اور توحید کی ایک بلیغ مثال: یعنی کئی حصه دار ایک غلام یا نوکر میں شریک میں اور ہر حصه دار اتفاق سے کج خلق، بے مروت اور سخت ضدی واقع ہوا ہے، چاہتا ہے کہ غلام تنها اس کے کام میں لگا رہے دوسرے شرکاء سے سروکار نہ رکھے اس تھینچ تان میں ظاہر ہے غلام سخت پریشان اور پراگندہ دل ہو گا۔ برغلاف اس کے جو غلام پورا ایک کا ہو، اسے ایک طرح کی یحوئی اور طانیت حاصل ہوگی اور کئی آقاؤں کو خوش رکھنے کی کشکش میں گرفتار یہ ہو گا۔ اب ظاہر ہے کہ یہ دونوں غلام برابر نہیں ہو سکتے۔ اسی طرح مشرک اور موحد کو سمجھ لو۔ مشرک کا دل کئی طرف بٹا ہوا ہے اور کتنے ہی جھوٹے معبودوں کو نوش رکھنے کی فکر میں رہتا ہے۔ اس کے برغلاف مومد کی کل توجهات خیالات اور دوادوش کا ایک مرکز ہے۔ وہ پوری دلیمعی کے ساتھ اس کے خوش ر کھنے کی فکر میں ہے اور سمجھتا ہے کہ اس کی خوشنودی کے بعد کسی کی خوشنودی کی ضرورت نہیں ۔ اکثر مفسرین نے اس مثال کی تقریر اسی طرح کی ہے ۔مگر حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ ""ایک غلام جو کئی کا ہو کوئی اس کو اپنا نہ سمجھے، تواس کی پوری خبر بنہ لے اور ایک غلام جو سارا ایک کا ہو، وہ اس کواپنا سمجھے اور پوری خبر لے یہ مثال ہے ان کی جوایک رب کے بندے ہیں، اور جو کئی رب کے بندے ہیں" <sub>۔</sub>

٧٧ \_ يعنى سب خوبي الله كے لئے ہے كہ كيسے اعلیٰ مطالب و حقائق كو كيسى صاف اور دلنشين امثال و شواہد سے سمجھا دیتے ہیں مگراس پر بھی بہت بدنصیب ایسے میں جو ان واضح مثالوں کے سمجھنے کی توفیق نہیں یاتے۔ ۲۸۔ قیامت میں لوگوں کا جھگڑا: یعنی جیسے مثرک اور موحد میں جواختلاف ہے اس کا اثر قیامت کے دن علیٰ رؤس الا شہاد ظاہر ہو گا جس وقت پیغمبر اور امتی سب الحصے کئے جائیں گے اور کھار، انبیاء اور مومنین کے مقابلہ میں جھگڑے اور جمتیں نکالیں گے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے میں "کافر منکر ہوں گے کہ ہم کو کسی نے عکم نہیں پہنچایا۔ چر فرشتوں کی گواہی اور زمین و آسمان کی اور ہاتھ پاؤں کی گواہی سے ثابت ہو گا"۔ کہ اس ادعاء میں جھوٹے میں اسی طرح دوسرے تمام جھگڑوں کا فیصلہ بھی اس دن پروردگار کے سامنے ہو گا۔ بہتریہ ہی ہے کہ لفظ" اختصام "کوعام رکھا جائے تا اعادیث و آثار کے غلاف نہ ہو۔

۳۲۔ پھر اس سے زیادہ ظالم کون جس نے جھوٹ بولا اللہ پر اور جھٹلایا پچی بات کو جب پہنچی اس کے پاس کیا نہیں دوزخ میں ٹھ کانہ منکروں کا [۴۹]

فَمَنُ اَظُلَمُ مِمَّنُ كَذَبَ عَلَى اللهِ وَكَذَّبَ عَلَى اللهِ وَكَذَّبَ عِلَى اللهِ وَكَذَّبُ مَثُوًى فِي الطِّهِ فِي اللهِ وَكَذَا عَهُ اللهِ اللهِ وَكَذَا عَهُ اللهِ وَكَذَا عَهُ اللهِ وَكَذَا عَلَى اللهِ وَكَذَا عَلَى اللهِ وَكَذَا عَلَى اللهِ وَكَذَا عَلَى اللهِ وَكَذَا اللهِ وَاللهِ وَكَذَا اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَاللهِ وَلَيْ اللهِ وَاللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا اللّهُ وَلَا

۳۳۔ اور جو لے کر آیا پھی بات اور پچ مانا جس نے اسکو وہی لوگ ہیں ڈر والے [۵۰] وَالَّذِي جَاءَ بِالصِّدْقِ وَ صَدَّقَ بِهَ أُولَيِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴿

۳۳۔ ان کے لئے ہے جو وہ چاہیں اپنے رب کے پاس یہ ہے بدلانیکی والوں کا لَهُمْ مَّا يَشَآءُونَ عِنْدَ رَبِّهِمُ ﴿ ذَٰلِكَ جَزَآؤُا اللَّهُمُ مَّا يَشَآءُونَ عِنْدَ رَبِّهِمُ ﴿ ذَٰلِكَ جَزَآؤُا

77۔ اللہ پر جھوٹ بولنے والا سب سے بڑا ظالم ہے: اللہ پر جھوٹ بولا یعنی اس کے شریک ٹھمرائے یا اولا د تجویز کی، یا وہ صفات اسکی طرف مندوب کیں۔ جو واقع میں اس کے لائق نہ تھیں۔ اور جھٹلایا اچھی بات کو جب پہنچی اس کے پاس یعنی انبیاء علیم السلام جو پچی باتیں خداکی طرف سے لائے انکوسنتے ہی جھٹلانے لگا۔ سوپنے سمجھنے کی تکلیف بھی گوارہ نہ کی۔ بلاشہ جو شخص سچائی کا اتنا دشمن ہواس سے بڑھ کر ظالم کون ہوسکتا ہے اور ایسے ظالموں کا ٹھکا نہ دوزخ کے سوا اور کھاں ہوگا۔ عموما مفسرین نے آیت کی تفسیراسی طرح کی ہے۔ مگر حضرت شاہ صاحب لکھتے میں ""یعنی اگر نبی نے (معاذ اللہ) جھوٹ خداکا نام لیا تو اس سے برا کون۔ اور اگر وہ سچا تھا اور تم نے جھٹلایا۔ تم سے براکون "۔ گویا مِسَّن کَذَبَ عَلَی اللّهِ وَ کَذَبَ بِالصِّدْقِ کا مصداق الگ الگ قرار دیا۔ اور ایسا ہی آگے وَ الَّذِی جَآءَ بِالصِّدْقِ النِّ میں آتا ہے۔

۵۰۔ متقی کون ہیں: یعنی خدا سے ڈرنے والوں کی شان یہ ہوتی ہے کہ پنجی بات لائیں، ہمیشہ پنج کی تصدیق کریں۔ حضرت شاہ صاحبؒ "" لکھتے ہیں جو پنجی بات لیکر آیا وہ نبی، اور جس نے پنج مانا وہ مومن ہے"۔ گویا دونوں جلوں کا مصداق علیحدہ ہے۔

۳۵۔ ٹاکہ آثار دے اللہ ان پر سے برے کام جو انہوں نے کئے تھے اور بدلہ میں دے ان کو ثواب بہتر کاموں کا جووہ کرتے تھے [۵]

لِيُكَفِّرَ اللهُ عَنْهُمُ اَسُواَ الَّذِي عَمِلُوا وَ يَجْزِيَهُمُ اَجْرَهُمُ بِاَحْسَنِ الَّذِي كَانُوا يَجْزِيَهُمُ اَجْرَهُمُ بِاَحْسَنِ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ عَ

۳۹۔ کیا اللہ بس نہں اپنے بندہ کو اور تجھ کو ڈراتے میں ان سے جواس کے سوائے میں اور جمکوراہ مصلائے اللہ توکوئی نہیں اسکوراہ دینے والا

اَلَيْسَ اللهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴿ وَ يُخَوِّفُونَكَ بِاللَّهِ مِنْ مُنْ يُضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴿ وَ مَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴿

٣٤ اور جبکو راہ سجھائے اللہ تو کوئی نہیں اسکو بھلانے والا [ar]

وَ مَنُ يَهُدِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنُ مُّضِلٍ اللهُ اللهُ لِهُ اللهُ اللهُ بِعَزِيْزِ ذِى انْتِقَامِ ﴿

ا۵۔ محنین کا اجز: یعنی الله تعالیٰ متقین و محنین کو ان کے بہتر کاموں کا بدله دے گا اور غلطی سے جو برا کام ہوگیا وہ معاف کرے گا (تنبیه) شاید السّوَ اُ اور احسن (صیغہ تفصیل) اس لئے اختیار فرمایا کہ بڑے درجہ والوں کی ادنیٰ بھلائی اوروں کی بھلائیوں سے اور ادنیٰ برائی اوروں کی برائیوں سے بھاری سمجھی جاتی ہے۔ واللہ اعلم۔

۵۲۔ دلوہاؤں کے مقابلے میں اللہ کافی ہے: چندآیات پہلے ضرر ب الله منلاً رَجُلاً فِیْدِ شرکاء الن میں شرک کار دّاور مشرکین کا جہال بیان کیا گیا تھا۔ اس پر مشرکین پیغمبر علیہ الصاوۃ والسلام کواپنے بتوں سے ڈراتے تھے کہ دیکھوتم ہمارے دلوہاؤں کی تومین کر کے ان کو غصہ نہ دلاؤ۔ کمیں تم کو (معاذ اللہ) بالکل خبطی اور پاگل نہ بنا دیں۔ اس کا جواب دیا کہ جو شخص ایک زبر دست خدا کا بندہ بن چکا، اسے ان عاجز اور بے بس خداؤں سے کیا ڈر ہو سکتا ہے؟ کیا اس عزیز منتقم کی امداد و عایت اس کو کافی نمیں جو کسی دوسرے سے ڈرے یا لولگائے یہ بھی ان مشرکین کا خبط و ضلال اور مستقل گراہی ہے کہ خدائے واحد کے پرستار کو اس طرح کی گیرڑ بھیکیوں سے خوف زدہ کرنا چاہیں۔

ہدایت اور گراہی صرف اللہ کی طرف سے ہے: چ تو یہ ہے کہ ٹھیک راسۃ پر لگا دینا یا نہ لگانا سب اللہ کے قبضہ میں ہے۔ جب کسی شخص کو اس کی بدتمیزی اور کجروی کی بناء پر اللہ تعالیٰ کامیابی کا راسۃ نہ دے، وہ اسی طرح خبطی اور پاگل ہو جاتا ہے اور موٹی موٹی موٹی باتوں کے سمجھنے کی قوت بھی اس میں نہیں رہتی۔ کیا ان احمقوں کو اتنا نہیں سوجھتا کہ جو بندہ غداوند قدوس کی پناہ میں آگیا، کونسی طاقت ہے جو اس کا بال بینکا کر سکے۔ جو طاقت مقابل ہوگی پاش پاش کر دی جائے گی۔ غیرت غداوندی مخلص وفاداروں کا بدلہ لئے بدون نہ چھوڑے گی۔

وَلَيِنَ سَالُتَهُمُ مَّنَ خَلَقَ السَّمُوتِ وَ الْآرُضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ قُلُ اَفَرَءَيْتُمْ مَّا الْآرُضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ قُلُ اَفَرَءَيْتُمْ مَّا تَدْعُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ إِنْ اَرَادَنِيَ اللهُ بِضُرِّ مَلْ هُنَّ كُشِفْتُ ضُرِّمَ اَوْ اَرَادَنِيَ برَحْمَةٍ هَلُ هُنَّ كُشِفْتُ ضُرِّمَ اَوْ اَرَادَنِيْ بِرَحْمَةٍ هَلُ هُنَّ كُشِفْتُ ضُرِّمَ اَوْ اَرَادَنِيْ بِرَحْمَةٍ هَلُ هُنَّ كُشِفْتُ ضُرِّمَ اَوْ اَرَادَنِيْ بِرَحْمَةٍ هَلُ هَلْ حَسْبِي هَلُ هُنَّ مُمْسِكُتُ رَحْمَتِه فَلُ حَسْبِي اللهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ هَا اللهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ هَا اللهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ هَا اللهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ هَا

قُلُ يَقَوْمِ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِيَ عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِيَ عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿

۳۸۔ اور جو تو ان سے پوچھے کس نے بنائے آسمان اور زمین تو کہیں اللہ نے تو کہہ محلا دیکھو تو جن کو پوجتے ہواللہ کے سوائے اگر چاہے اللہ مجھ پر کچھ تکلیف تو وہ ایسے میں کہ کھول دیں تکلیف اسکی ڈالی ہوئی یا وہ چاہے مجھ پر مہربانی تو وہ ایسے میں کہ روک دیں اسکی مہربانی کو تو کہہ مجھ کو بس ہے اللہ اسی پر جھروسہ رکھتے ہیں مجھروسہ رکھنے والے [۵۲]

۳۹۔ تو کہہ اے قوم کام کئے جاؤ اپنی جگہ پر میں بھی کام کرتا ہوں اب آگے جان لوگے

۵۳۔ اللہ کے نفع وضرر کو کوئی نہیں ٹال سکتا؛ یعنی ایک طرف تو خداوند قدوس جو تمہارے اقرار کے موافق تمام زمین و آسمان کا پیدا کرنے والا ہے اور دوسری طرف پھر کی بیجان مورتیں یا عابر مخلوق جو سب ملکر بھی خدا کی بھیجی ہوئی ادنی سے ادنی تکلیف و راحت کو اس کی جگہ سے نہ بٹا سکے۔ تم ہی بتاؤ دونوں میں سے کس پر بھروسہ کیا جائے اور کس کو اپنی مدد کے لئے کافی سمجھا جائے صرت ہوؤ کی قوم نے بھی کما تھا۔ اِنْ نَقُولُ اِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ اللّهَ تِنَا بَسُوء بِ مَن کا بُواب صرت ہوؤ نے یہ ویا آئی اُشْھِدُ اللّه وَ اشْھَدُ وَ ا آئِی بَرِی مُ مِمَّا تُشْرِکُونَ مِنْ دُونِهِ فَکِیدُ وَ نی جَمِیعًا ثُمَّ لَا تنظرون آئِی توکلتُ عَلَی اللّهِ رَبِّی عَلی صراطٍ مُسْتقیم (ہود توکلتُ عَلَی اللّهِ رَبِّی وَ رَبِّکُمْ مَا مِنْ دَابَّةِ اللّا هُو ا خِذُ بِناصِیَتِهَا اِنَّ رَبِّی عَلی صراطٍ مُسْتقیم (ہود

جہے کس پر آتی ہے آفت کہ اس کورسوا کرے اور اتر تا ہے اس پر عذاب سدار سے والا [۵۴]

الا۔ ہم نے آثاری ہے تجھ پر کتاب لوگوں کے واسط سے دین کے ساتھ پھر جو کوئی راہ پر آیا سواپنے بھلے کو اور تو جو کوئی بہکا اپنے برے کو اور تو ان کا ذمہ دار نہیں [۵۵]

الله کھینچ لیتا ہے جانیں جب وقت ہوانکے مرنے کا اور جو نہیں مریں انکو کھینچ لیتا ہے انکی نیند میں پھر رکھ پچھوڑتا ہے جن پر مرنا مٹھرا دیا ہے بھیج دیتا ہے اوروں کو ایک وعدہ مقررتک اس بات میں پتے ہیں ان لوگوں کو جو دھیان کریں [۵٦]

مَنُ يَّأْتِيْهِ عَذَابُ يُّخُزِيهِ وَ يَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابُ مُّقِيْمُ ﴿

إِنَّا اَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتٰبَ لِلنَّاسِ بِالْحَقِّ ۚ

۱۵۰ خالب کون مومن یا مشرک: یعنی عنقریب پنه لگ جائے گا که خدائے واحد کا بندہ خالب آنا ہے یا صدما دروازوں کے بحرکاری کامیاب ہوتے ہیں۔ واقعات جلد بتلا دیں گے که جو بندہ اللہ کی حایت اور پناہ میں آیا اس کا مقابلہ کرنے والے آخر کار سب ذلیل و نوار ہوئے (تندیہ) عَذَاجُ یُخْزِیْدِ سے دنیا کا اور عَذَاجُ مُتْقِیْمٌ سے آخرت کا عذاب مراد ہے واللہ اعلم۔ ۵۵۔ انسان کا نفع اور نقصان واضح ہے: یعنی تیری زبان پر اس کتاب کے ذریعہ پٹی بات نصیحت کی کھہ دی گئی اور دین کا راستہ مصیک شمیک بتلا دیا گیا۔ آگے ہر ایک آدمی اپنا نفع و نقصان سوچ لے نصیحت پر چلے گا تو اس کا جملا ہے ورنہ اپنا ہی انجام

خراب کرے گا۔ تجویراس کی کوئی ذمہ داری نہیں کہ زبردستی ان کوراہ پر لے آئے۔ صرف پیغام حق پہنچا دینا آپ کا فرض تھا وہ آپ نے اداکر دیا۔ آگے معاملہ خدا کے سپرد کر دیجئے جس کے ہاتھ میں مارنا جلانا اور سلانا جگانا سب کچھ ہے۔

27 موت اور نیندگی تقیقت: حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں یعنی نیند میں ہر روز جان کھینچنا ہے پھر (واپس) بھیجنا ہے۔ یہ ہی نشان ہے آخرت کا۔ معلوم ہوا نیند میں بھی جان کھینچتی ہے۔ بیسے موت میں۔ اگر نیند میں کھینچ کر رہ گئی وہ ہی موت ہے مگر یہ جان وہ ہے جس کو (ظاہر) ہوش کہتے میں۔ اور ایک جان جس سے سانس چلتی ہے اور نبضیں اچھلتی ہیں اور کھانا ہضم ہوتا ہے مودوسری ہے وہ موت سے پہلے نہیں کھینچتی (موضح القرآن) حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے بغوی نے نقل کیا ہے کہ نمیند میں روح نکل جاتی ہے مگر اس کا مخصوص تعلق بدن سے بزریعہ شعاع کے رہتا ہے جس سے حیات باطل ہونے نہیں پاتی (جیسے آفتاب لاکھوں میل سے بزریعہ شعاعوں کے زمین کوگرم رکھتا ہے)۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ نمیند میں بھی وہ ہی چیز نکلتی ہے وہ موت کے وقت نکلتی ہے لیکن تعلق کا انقطاع ویسا نہیں ہوتا جو موت میں ہوتا ہے۔ واللہ اعلم۔

اَمِ اتَّخَذُو ا مِنْ دُونِ اللهِ شُفَعَاءَ فُلُ اَوَ لَوَ اللهِ اللهِ شُفَعَاءَ فُلُ اَوَ لَوَ اللهِ اللهِ اللهِ شُفَعَاءَ فَلُ اَوَ لَوَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

۴۷۔ تو کہ اللہ کے اختیار میں ہے ساری سفارش اسی کا راج ہے آسمان اور زمین میں پھر اسی کی طرف پھیرے جاؤگے [۵۹]

ا ۱۹۳ کیا انہوں نے پکڑے میں اللہ کے سوائے کوئی

سفارش والے [۵۰] تو کھ اگر چہ ان کو اختیار یہ ہو کسی چیز کا

قُلُ لِللهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيْعًا لَكُ مُلُكُ اللهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيْعًا لَكُ مُلُكُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

۵۵۔ بتوں کی سفارش ایک وہم ہے: یعنی بتوں کی نسبت مشرکین دعویٰ رکھتے ہیں کہ وہ اللہ کی بارگاہ میں ان کے سفارشی ہیں۔ ان ہی کی سفارش سے کام بنتے ہیں۔ اسی لئے انکی عبادت کی جاتی ہے۔ سواول تو شفیع ہونے سے معبود ہونا لازم نہیں آتا۔ دوسرے شفیع بھی وہ بن سکتا ہے جے اللہ کی طرف سے شفاعت کر سکتا ہے جس کو غدا پیند کرے۔ خلاصہ یہ کہ شفیع کا مأذون ہونا اور مشفوع کا مرتضی ہونا ضروری ہے۔ یہاں دونوں باتیں نہیں ۔ نہ اصنام (بتوں) کا ماذون ہونا ثابت ہے نہ کفار کا مرتضی ہونا۔ لہذا ان کا دعویٰ غلط ہوا۔

۵۸ ۔ یعنی بتوں کو یہ اختیار ہے یہ سمجھ، پھرانکو شفیع ماننا عجیب ہے۔

۵۹۔ ساری سفارش اللہ کے اختیار میں ہے: یعنی فی الحال بھی زمین و آسمان میں اسی کی سلطنت ہے اور آئندہ بھی اسی کی

طرف سب کولوٹ کر جانا ہے تواس کی اجازت و خوشنودی کے بغیر کس کی مجال ہے جو زبان ہلا سکے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں یعنی اللہ کے روبرو سفار ش ہے پر اللہ کے حکم سے، یہ تمہاے کیے سے ۔ جب موت آئے کسی کے کیے سے عزرائیل نہیں چھوڑتا۔

وَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحْدَهُ اشْمَازَّتُ قُلُوبُ اللهِ وَحْدَهُ اشْمَازَّتُ قُلُوبُ اللّٰذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللّٰخِرَةِ وَ إِذَا ذُكِرَ اللّٰذِينَ مِنْ دُونِةٍ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ اللَّهُمُ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ اللَّهُمُ قَلِ اللّٰهُمُ فَاطِرَ السَّمُوتِ وَ الْاَرْضِ عَلِمَ اللّٰهُمُ فَاطِرَ السَّمُوتِ وَ الْاَرْضِ عَلِمَ النَّهُمُ وَالشَّهُادَةِ انْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ اَنْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ اَنْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فَيْ مَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴿

وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُوا مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا وَّ مِثْلَةً مَعَةً لَافْتَدَوْا بِهِ مِنْ سُوِّءِ الْعَذَابِ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ وَ بَدَالَهُمْ مِّنَ اللهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ عَلَى لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ عَلَى اللهِ مَا لَهُ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ عَلَى اللهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ عَلَى اللهِ مَا لَهُ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ عَلَى اللهِ مَا لَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ عَلَى اللهِ مَا لَهُ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ عَلَى اللهِ مَا لَهُ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ عَلَى اللهِ مَا لَهُ عَلَى اللهِ مَا لَهُ عَلَى اللهِ مَا لَهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ مَا لَهُ عَلَى اللهِ مَا لَهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مَا لَهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

40ء اور جب نام لیجئے خالص اللہ کا رک جاتے ہیں دل انکے جو یقین نہیں رکھتے پچھلے گھر کا اور جب نام لیجئے اس کے سوا اوروں کا تب وہ لگیں خوشیاں کرنے [٦٠]

۳۹۔ تو کمہ اے اللہ پیدا کرنے والے آسانوں کے اور زمین کے جاننے والے چھپے اور کھلے کے تو ہی فیصلہ کرے اپنے بندول میں جس چیز میں وہ جھگڑ رہے میں آرا]

۲۷۔ اور اگر گنگاروں کے پاس ہو جتنا کچھ کہ زمین میں ہے سارا اور اتنا ہی اور اسکے ساتھ تو سب دے ڈالیں اپنے چھڑوانے میں بری طرح کے عذاب سے دن قیامت کے اور نظر آئے انکواللہ کی طرف سے جو خیال بھی نہ رکھتے تھے

۱۰۔ توحد کے ذکر پر مشرک کا انقباض: مشرک کا خاصہ ہے کہ گو بعض وقت زبان سے اللہ کی عظمت و محبت کا اعتراف کرتا ہے،

لیکن اس کا دل اکیلے خدا کے ذکر اور حمدوثنا سے خوش نہیں ہوتا۔ ہاں دوسرے دلوتاؤں یا جھوٹے معبودوں کی تعربیٹ کی جائے تو
مارے خوشی کے اچھلے لگتا ہے جس کے آثار اس کے چرے پر نمایاں ہوتے ہیں۔ افسوس یہ ہی عال آج بہت سے نام نهاد
مسلمانوں کا دیکھا جاتا ہے کہ خدائے واحد کی قدرت و عظمت اور اس کے علم کی لا محدود وسعت کا بیان ہوتو چروں پر انقباض کے
آثار ظاہر ہوتے ہیں مگر کسی پیرفقیر کا ذکر آ جائے اور جھوٹی بھی کرامات اناپ شناپ بیان کر دی جائیں وہ چرے کھل پڑتے ہیں اور

دلوں میں جذبات مسرت و انبساط جوش مارنے لگتے ہیں۔ بلکہ بسا اوقات توحید خالص کا بیان کرنے والا ان کے نزدیک منکر اولیاء سمجھا جاتا ہے۔ فالی اللہ المشکیٰ و ہوالمستعان۔

۱۱۔ یعنی جب ایسی موٹی باتوں میں بھی جھگڑے ہونے لگے اور اللہ کا اتنا وقار بھی دلوں میں باقی مذر کھا تو اب تیرے ہی سے فریاد ہے۔ تو ہی ان جھگڑوں کا علی فیصلہ فرمائے گا۔

وَ بَدَالَهُمْ سَيِّاتُ مَا كَسَبُوْا وَحَاقَ بِهِمْ مَّا كَانُوْا بِهِ يَسْتَهْزِءُوْنَ ﴿

فَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَانَا "ثُمَّ إِذَا خَوَّلُنْهُ نِعْمَةً مِّنَّا لَا قَالَ إِنَّمَاۤ اُوْتِينُتُهُ عَلَى خَوَّلُنٰهُ نِعْمَةً مِّنَا لَا قَالَ إِنَّمَاۤ اُوْتِينُتُهُ عَلَى عِلْمٍ لَا عِلْمٍ لَا هِيَ فِتُنَةُ وَّ لَكِنَّ اَكْثَرَهُمُ لَا يَعْلَمُوْنَ هَي فِتُنَةُ وَ لَكِنَّ اَكْثَرَهُمُ لَا يَعْلَمُوْنَ هَي

۴۸۔ اور نظر آئیں ان کو برے کام اپنے جو کاتے تھے اور الٹ پڑے ان پر وہ چیز جس پر ٹھٹھاکرتے تھے [۱۲]

۲۹۔ موجب آلگتی ہے آدمی کو کچھ تکلیف ہم کو لکارنے لگتا ہے [۱۳] پھر جب ہم بختیں اسکو اپنی طرف سے کوئی نعمت کہتا ہے یہ تو مجھ کو ملی کہ پہلے سے معلوم تھی [۱۳] کوئی نہیں یہ جانچ ہے پر وہ بہت سے لوگ نہیں یہ جانچ ہے پر وہ بہت سے لوگ نہیں سمجھے [۱۵]

17- آخرت میں مال کام نہیں آئے گا: یعنی جب قیامت کے دن ان انتلافات کا فیصلہ سنایا جائے گا اس وقت جو ظالم شرک کر کے غدا تعالیٰ کی شان گھٹاتے تھے ان کا سخت برا عال ہو گا۔ اگر اس روز فرض کیجئے کل روئے زمین کے خزانے بلکہ اس سے بھی زائد انکے پاس موجود ہوں تو چاہیں گے کہ سب دے دلا کر کسی طرح اپنا پیچھا چھڑا لیں، جو بدمعاشیاں دنیا میں کی تھیں سب ایک ایک کر کے ان کے سامنے ہوں گی۔ اور ایسے قسم قسم کے ہولناک عذابوں کا مزہ چکھیں گے جو کبھی ان کے خیال و گان میں بھی نہ گذرے تھے۔ غرض توحید خالص اور دین حق سے جو شھٹا کرتے تھے اس کا وبال پڑ کر رہے گا۔ اور جس عذاب کا مذاق اڑایا کرتے تھے وہ ان پر الٹ پڑے گا۔

۹۳۔ نوشی و تکلی<mark>ٹ میں مشرکین کی دو علی: یعنی ج</mark>س کے ذکر سے چڑتا تھا مصیبت کے وقت اسی کو پکارتا ہے اور جس کے ذکر سے خوش ہوتا تھا انہیں بھول جاتا ہے۔

۱۳۔ یعنی قیاس یہ ہی چاہتا تھاکہ یہ نعمت مجھ کو ملے۔ کیونکہ مجھ میں اس کی لیاقت تھی اور اس کی کائی کے ذرائع کا علم رکھتا تھا اور خدا کو میری استعداد واہلیت معلوم تھی، پھر مجھے کیوں نہ ملتی۔ غرض اپنی لیاقت اور عقل پر نظر کی، اللہ کے فضل و قدرت پر

خیال به کیا۔

10- نعمت امتخان ہے: یعنی ایما نہیں بلکہ یہ نعمت خداکی طرف سے ایک امتخان ہے کہ بندہ اسے لیکر کھاں تک منعم حقیقی کو پہنچانتا اور اس کا شکر اداکر تا ہے۔ اگر ناشکری کی گئی تو یہ ہی نعمت نقمت بن کر وبال جان ہو جائے گی۔ حضرت شاہ صاحبْ کہتے ہیں "" یہ جانچ ہے کہ عقل اس کی دوڑنے لگتی ہے "اپنی عقل پر بہکے۔ وہ ہی عقل رہتی ہے اور آفت آپنچتی ہے "" پھر کسی کے ٹالے نہیں ٹلتی۔

قَدُ قَالَهَا الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِهِمْ فَمَآ اَغُنَى عَنْهُمُ مَّا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴿

فَاصَابَهُمْ سَيِّاتُ مَا كَسَبُوا ﴿ وَ الَّذِيْنَ طَلَمُوا ﴿ وَ الَّذِيْنَ مَا طَلَمُوا ﴿ وَ الَّذِيْنَ مَا كَسَبُوا ا وَ مَا هُمْ بِمُعْجِزِيْنَ ﴿

اَوَلَمْ يَعُلَمُوَّا اَنَّ اللهَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَ يَقْدِرُ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايْتٍ لِقَوْمٍ يُتَمَاءُ وَ يَقْدِرُ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايْتٍ لِقَوْمٍ

هُ يُؤُمِنُونَ ﴿

۲۲\_ چنانچہ قارون نے یہ ہی کیا تھا۔ اس کا جو حشر ہوا وہ پہلے گذر چکا۔

۱۷۔ یعنی جیسے پہلے مجرموں پر ان کی شرارتوں کا وبال پڑا، موجود الوقت مشر کین پر بھی پڑنے والا ہے۔ جس وقت اللہ تعالیٰ انکو سنزا دینا چاہے گایہ روپوش ہوکریا اور کسی تدہیر سے اسکو تھ کا نہیں سکتے۔

1۸۔ فراخی و تنگی مقبولیت کا معیار نہیں: یعنی دنیا میں محض روزی کا کثادہ یا تنگ ہونا کسی شخص کے مقبول یا مردود ہونے کی دلیل نہیں ہوسکتی۔ نہ روزی کا ملنا کچھ عقل و ذہانت اور علم ولیاقت پر منصر ہے۔ دیکھ لو کتنے بیوقون یا بدمعاش چین اڑا رہے میں نہیں، اور کتنے علقمند اور نیک آدمی فاقے کھینچتے میں۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے میں ""یعنی عقل دوڑانے اور تدبیر کرنے میں کوئی

۵۰۔ کہ چکے ہیں یہ بات ان سے اگلے پھر کچھ کام نہ آبا انکو جو کاتے تھے

ا۵۔ چھر پڑ گئیں ان پربرائیاں جو کائی تھیں [<sup>۲۲</sup>] اور جو گنگار میں ان میں سے ان پر بھی اب پڑتی میں برائیاں جو کائی میں اور وہ نہیں تھ کانے والے [۲۲]

۵۲۔ اور کیا نہیں جان چکے کہ اللہ پھیلاتا ہے روزی جس کے واسطے چاہے اور ماپ کر دیتا ہے البتہ اس میں ہے ہیں ان لوگوں کے واسطے جو مانتے ہیں [۱۸] کمی نہیں کرتا پھر ایک کو روزی کثادہ ہے، ایک کو تنگ۔ جان لو کہ (صرف) عقل کا کام نہیں (کہ اپنے اوپر روزی کثادہ کر لے) بلکہ یہ تقیم رزاق حقیقی کی حکمت و مصلحت کے تابع ہے اور اسی کے ہاتھ میں ہے۔

۵۳۔ کمہ دے اے بندو میرے جنہوں نے کہ زیادتی کہ ہے اپنی جان پر آس مت توڑو اللہ کی مهربانی سے بیشک اللہ بخشا ہے سب گناہ وہ جو ہے وہی ہے گناہ معاف کرنے والا مهربان [79]

قُلُ يُعِبَادِىَ الَّذِيْنَ اَسْرَفُوا عَلَى اَنْفُسِهِمُ لَا يَغْفِرُ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَّحْمَةِ اللهِ اللهِ اللهَ يَغْفِرُ اللهَ يَغْفِرُ اللهُ يَغْفِرُ اللهُ يَعْفِرُ اللهُ يَعْفِرُ اللهُ نُورُ الرَّحِيمُ اللهُ نُورُ الرَّحِيمُ

(<u>ar</u>)

۵۴۔ اور رجوع ہو جاؤ اپنے رب کی طرف اور اسکی حکمبرداری کرو پہلے اس سے کہ آئے تم پر عذاب پھر کوئی تمہاری مدد کونہ آئے گا[۱۰]

وَ أَنِيۡبُوۡۤ اللَّى رَبِّكُمۡ وَ اَسۡلِمُوۡ الَهُ مِنُ قَبُلِ
اَنۡ يَّاۡتِيَكُمُ الۡعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنۡصَرُوۡنَ ۗ

79۔ اللہ کی بے پایاں رحمت کا اعلان: یہ آیت ارتم الراحین کی رحمت بے پایاں اور عفو و درگذر کی ثان عظیم کا اعلان کرتی ہے اور سخت سے سخت مایوس العلاج مربینوں کے حق میں اکسیر شفا کا عکم رکھتی ہے۔ مشرک، ملحد، زندیق، مزد، یمودی، نصرانی، مجوسی، بدعتی، بدمعاش، فاسق، فاہر کوئی ہوآیت ہذا کو سننے کے بعد خدا کی رحمت سے بالکلیہ مایوس ہوجانے اور آس توڈ کر بیٹے جانے کی اس کے لئے کوئی وجہ نمیں کیوس سکا۔ پھر بندہ کی اس کے لئے کوئی وجہ نمیں کے یونکہ اللہ جس کے چاہے سب گناہ معاف کر ممکل ہون تو ہہ کے معاف نامید کیوں ہو ہاں یہ ضرور ہے کہ اس کے دوسرے اعلانات میں تصریح کر دی گئی کہ کفر و شرک کا ہرم بدون تو ہہ کی معاف نمیں کرے گا۔ لہذا إِنَّ اللّٰهُ یَقْفِی اللّٰہُ نُوْبَ جَمِیتُما کو لِمَنْ یَشْنَا اُہ (نساء رکوع ۱۸) اس تقلید سے یہ لازم نمیں آنا کہ بدون تو ہہ کے اللہ تعلیٰ کوئی چھوٹا بڑا قصور معاف ہی نہ کر سکے اور نہ یہ مطلب ہوا کہ کی ہرم کے لئے تو ہہ کی ضرورت ہی نمیں بدون تو ہہ کے سب گناہ معاف کر دیے جائیں گے۔ قید صرف مثیت کی ہے اور مثیت کے متعلق دوسری آیات میں بتلا دیا گیا کہ وہ کشر کے سب گناہ معاف کر دیے جائیں گے۔ قید صرف مثیت کی ہے اور مثیت کے متعلق دوسری آیات میں بتلا دیا گیا کہ وہ کشر سے بدون تو ہہ کے متعلق نہ ہوگی۔ چائی آیہ ہذاکی شان نزول بھی اس پر دلالت کرتی ہے۔ جیسا کہ اگلی آیت کے معلوم ہوگا۔

٠٠ توبہ وانابت کا حکم: مغفرت کی امید دلا کر یہاں سے توبہ کی طرف متوجہ فرمایا۔ یعنی گذشتہ غلطیوں پر نادم ہو کر اللہ کے بے پایاں جودوکرم سے شرماکر کفر و عصیان کی راہ چھوڑو، اور اس رب کریم کی طرف ربوع ہو کر اپنے کو بالکلیہ اس کے سپرد کر دو۔ اس کے احکام کے سامنے نہایت عجز و اخلاص کے ساتھ گردن ڈالدو۔ اور نوب سمجھ لوکہ حقیقت میں نجات محض اسکے فضل سے ممکن ہے۔ ہمارارجوع و انابت بھی بدون اس کے فضل و کرم کے میسر نہیں ہو سکتا۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "جب اللہ تعالیٰ نے اسلام کو غالب کیا۔ جو کفار دشمنی میں لگے رہے شھے سمجھ کہ لارب اس طرف اللہ ہے۔ یہ سمجھ کر اپنی غلطیوں پر پہنیا نے لیکن شرمندگی سے مملمان بنہ ہوئے کہ اب ہماری مملمانی کیا قبول ہوگی۔ دشمنی کی، لڑائیاں لڑے اور کتنے غدا پر ستوں کے نون کئے تب اللہ نے داور ربوع ہو، بخشے باؤ کے فون کئے تب اللہ نے داور ربوع ہو، بخشے باؤ کے گر جب سر پر عذاب آیا یا موت نظر آنے لگی اس وقت کی توبہ اللہ قبول نہیں۔ بنہ اس وقت کوئی مدد کو پہنچ سکتا ہے۔

وَ اتَّبِعُوَّا اَحْسَنَ مَآ اُنْزِلَ اِلَيْكُمْ مِّنْ الْمَاتِ پِهِ اللهِ مَّارِي لَمَارِي طُن تَهارِي وَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ

وَّ اَنْتُمُ لَا تَشُعُرُونَ ﴿ اللهُ عَلَى مَا فَرَّ طُتُ فِي اللهُ وَ إِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّخِرِيْنَ ﴿ اللهِ وَ إِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّخِرِيْنَ ﴿ اللهِ وَ إِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّخِرِيْنَ ﴿

۵۶۔ کمیں کہنے لگے کوئی جی اے افوس اس بات پر کہ میں کوتا ہی کرتا رہا اللہ کی طرف سے اور میں تو ہنتا ہی رہا[۲۰]

اَوۡ تَقُولَ لَوۡ اَنَّ اللهَ هَدْسِيۡ لَكُنْتُ مِنَ اللهَ اللهُ اللهُ

۵۷۔ یا کہنے لگے اگر اللہ مجھ کوراہ دکھاتا تو میں ہوتا ڈرنے والوں میں [۲۶]

اک عذاب سے پہلے قرآن کی اطاعت کرو: بہتر بات سے مراد قرآن کریم ہے۔ یعنی قرآنی ہدایات پر علی کر عذاب آنے سے پہلے اپنی اس کی روک تھام کر لو، وریذ معائنہ عذاب کے بعد کچھ تدارک نہ ہو سکے گانہ کوئی تدبیر بن پڑے گی عذاب الهی اس طرح ایک دم آدبائے گا کہ خبر بھی نہ ہوگی کھاں سے آگیا۔

۷۔ محشر میں کفار کی ندامت: یعنی ہوا و ہوس، رسم تقلید اور دنیا کے مزوں میں پڑ کر خدا کو کچھ سمجھا ہی نہیں۔ اس کے دین کی اور

پیغمبروں کی اور جس ہولناک انجام سے پیغمبر ڈرایا کرتے تھے، سب کی ہنسی اڑاتا رہا۔ ان چیزوں کی کوئی تقیقت ہی نہ سمجھی۔ افسوس خدا کے پہچانے اور اس کا حق مانے میں میں نے کس قدر کوتا ہی گی۔ جس کے نتیجہ میں آج یہ برا وقت دیکھنا پڑا۔ (یہ بات کافر محشر میں کچے گا اور اگر آیت کا مضمون کفار و عصاۃ کو عام رکھا جائے تو اِنْ کُنْتُ لَمِنَ السَّاخِرِیْن کے معنی عَمِلْتُ عَمَلَ سَاخِرِ مُسْتَهُ زِیءٍ کے ہوں گے۔ کا فِربہ ابن کثیر۔

۳۷۔ جب حسرت وافوس سے کام نہ چلے گا تو اپنا دل بہلانے کے لئے یہ عذرانگ پیش کرے گا کہ کیا کہوں خدا نے مجھ کو ہدایت نہ کی۔ وہ ہدایت کرنا چاہتا تو میں بھی آج متقین کے درجہ میں پہنچ جاتا۔ اس کا جواب آگے آتا ہے۔ بہلی قد جَآءَتُك ہدایت نہ کی۔ وہ ہدایت کرنا چاہتا تو میں بھی آج متقین کے درجہ میں پہنچ جاتا۔ اس کا جواب آگے آتا ہے۔ بہلی قد جَآءَتُك اللہ بھی ایس ایسی سوء استعداد اور بدتمیزی کا لیتے والے اور ممکن ہے یہ کلام بطریق اعتذار واحتجاج نہ ہو بلکہ محض اظہاریاس کے طور پر ہو۔ یعنی میں اپنی سوء استعداد اور بدتمیزی کی وجہ سے اس لائق نہ تھا کہ اللہ مجھ کو راہ دکھا کر منزل مقصود تک پہنچا دیتا۔ اگر مجھ میں اہلیت واستعداد ہوتی اور اللہ میری دستگیری فرمانا تو میں بھی آج متقین کے زمرہ میں شامل ہوتا۔

اَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَذَابَ لَوْ اَنَّ لِي كَرَّةً فَا كُوْ اَنَّ لِي كَرَّةً فَا كُوْنَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴿

بَلَى قَدُ جَآءَتُكَ النِيَ فَكَذَّبُتَ بِهَا وَ اللَّيِ فَكَذَّبُتَ بِهَا وَ اللَّيْ فَكَذَّبُتَ بِهَا وَ اللَّيْ فَكَذَّبُتُ مِنَ الْكُفِرِيْنَ هِ

وَ يَوْمَ الْقِيْمَةِ تَرَى الَّذِيْنَ كَذَبُوُا عَلَى اللهِ وَيَوْمَ الْقِيمَةِ تَرَى الَّذِيْنَ كَذَبُوُا عَلَى اللهِ وُ جُوَهُمُ مُثُوًى وُ جُوهُمُ مُثُورًى لِللهُ تَكَيِّرِيْنَ عَلَى اللهِ لِللهُ تَكَيِّرِيْنَ عَلَى اللهِ اللهُ تَكَيِّرِيْنَ عَلَى اللهُ اللهُ

۵۸۔ یا کھنے لگے جب دیکھے عذاب کو کسی طرح مجھ کو پھر جانا ملے تو میں ہوجاؤں نیکی والوں میں [۲۶]

۵۹۔ کیوں نہیں پہنچ چکے تھے تیرے پاس میرے عکم پھر تو نے انکو جھٹلایا اور غرور کیا اور تو تھا منکروں میں [۵۵]

-17 اور قیامت کے دن تو دیکھے انکو جو جھوٹ بولتے ہیں اللہ پر کہ ان کے منہ ہول سیاہ [۲۰]کیا نہیں دوزخ میں مٹھ کا نہ غرور والول کا [۶۰]

مری دوبارہ دنیا میں آنے کی تمنا: جب حسرت اور اعتذار دونوں بیکار ثابت ہوں گے اور دوزخ کا عذاب استحصوں کے سامنے آ جائے گا اس وقت شدت اضطراب سے کھے گاکہ کسی طرح مجھ کوایک مرتبہ پھر دنیا میں جانے کا موقع دیا جائے تو دیکھو میں کیسا نیک بن کرآنا ہوں۔ ۵۰ - کفارکی یہ تمنا بھی فلط ہے: یعنی فلط کہتا ہے ۔ کیا اللہ نے راہ نہیں دکھلائی تھی اور اپنے پیغمبروں کو نشانات اور احکام دیکر نہیں بھیجا تھا مگر تو نے توان کی کوئی بات ہی نہیں سی ۔ جو کچھ کھا گیا غرور اور یحبر سے اسے جھٹلاتا رہا تیری شخی قبول حق سے مانع رہی ۔ اور بات یہ ہے کہ اللہ کو ازل سے معلوم تھا کہ تواس کی آیات کا انکار کرے گا ۔ اور یحبر و سرکشی سے پیش آئے گا، تیرے مزاج اور طبیعت کی افتاد ہی ایسی ہے ۔ اگر ہزار مرتبہ دنیا کی طرف لوٹایا جائے تب بھی اپنی حرکات سے باز نہیں آسکتا۔ وَ لَوْ کُوْ الْعَادُو الْمَانُهُو اعْمَانُهُ وَ إِنَّهُمْ لَکَاذِبُوْنَ زَانعام رکوع ہو) ایسے لوگوں کی نسبت غداکی عادت نہیں کہ انکو عروس کامیابی سے ہمکنار کرے ۔

73۔ قیامت میں مکذبین کے چرے کالے ہوں گے: اللہ کی طرف سے جو پھی بات آئے اسکو جھٹلانا یہ ہی اللہ پر جھوٹ بولنا ہے۔ کیونکہ جھٹلانے والا دعویٰ کرتا ہے کہ اللہ نے فلال بات نہیں کھی عالانکہ واقع میں کھی ہے اس جھوٹ کی ساہی قیامت کے دن ان کے چروں پر ظاہر ہوگی۔

،، یکبر کا ٹھکانہ دوزخ ہے: پہلے فککَذَّبْتَ بِهَا وَ اسْتَکُبَرْتَ میں دو صفتیں کافرکی بیان ہوئی تھیں۔ تکذیب ہو مثمل ہے کذب پر اور استکبار و غرور و تکبر کا ٹھکانہ دوزخ کے سوا کہیں نہیں۔

وَ يُنَجِّى اللهُ الَّذِيْنَ اتَّقَوُا بِمَفَازَتِهِمُ ۗ لَا يَمَشُهُمُ اللهُ اللَّذِيْنَ اتَّقَوُا بِمَفَازَتِهِمُ ۗ لَا يَمَشُهُمُ الشُّوِّ ءُولَا هُمْ يَحْزَنُوْنَ ۚ

اَللّٰهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ۚ وَ هُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَ هُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَ وَكُلِّ شَيْءٍ وَ كَيْلُ ﷺ

لَةُ مَقَالِيُدُ السَّلْمُوٰتِ وَ الْاَرْضِ ﴿ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوْا بِالنِّتِ اللهِ أُولَيِكَ هُمُ الْخُسِرُوْنَ

الا۔ اور بچائے گا اللہ انکو جو ڈرتے رہے انکے بچاؤکی جگہ نہ لگے انکو برائی اور نہ وہ خمگین ہوں [۸۷]

٦٢ الله بنانے والا ہے ہر چیز کا اور وہ ہرچیز کا ذمہ لیتا

۳۳۔ اسی کے پاس ہیں کنجیاں آسمانوں کی اور زمین کی اور زمین کی اور زمین کی اور جو ہیں اور جو ہیں اللہ کی باتوں سے وہ لوگ جو ہیں وہی ہیں ٹوٹے میں پڑے [۶۰]

۸>۔ منقین کا انجام: یعنی اللہ تعالیٰ منقین کو انکے ازلی فوزوسعادت کی بدولت کامیابی کے اس بلند مقام پر پہنچائے گا جہاں ہر قیم کی برائیوں سے محفوظ اور ہر طرح کے فکر وغم سے آزاد ہوں۔

9- کفر کرنے والے ہی گھائے میں ہیں: یعنی ہر چیز کواس نے پیدا کیا اور پیدا کرنے کے بعداس کی بقاء و حفاظت کا ذمہ دار بھی وہ ہی ہوا اور زمین و آسمان کی تمام چیزوں میں تصرف و اقتدار بھی اسی کو عاصل ہے کیونکہ سب خزانوں کی کنجیاں اسی کے پاس میں۔ پھر ایسے غدا کو چھوڑ کر آدمی کماں جائے۔ چاہئے کہ اسی کے غضب سے ڈرے اور اسی کی رحمت کا امیدوار رہے۔ کفر و ایان اور جنت و دوزخ سب اسی کے زیر تصرف ہیں۔ اس کی باتوں سے منکر ہوکر آدمی کا کمیں ٹھ کا نہ نہیں ۔ کیا اس سے منکر ہوکر آدمی کا کمیں شھ کانہ نہیں ۔ کیا اس سے منحرف ہوکر آدمی کسی فلاح کی امیدرکھ سکتا ہے۔

قُلْ اَفَغَيْرَ اللهِ تَأْمُرُو ٓ نِيْ اَعْبُدُ اَيُّهَا الْجِهِلُونَ ﴿

مِنَ الْخُسِرِيْنَ 🗃

بَلِ اللهَ فَاعُبُدُ وَ كُنْ مِّنَ الشَّكِرِينَ ﴿

۱۳۔ تو کہ اب اللہ کے سوائے کسی کو بتلاتے ہو کہ پور پوہوں اے نادانو[۸۰]

10۔ اور حکم ہو چکا ہے تجھ کو اور تجھ سے اگلوں کو کہ اگر تو نے شریک مان لیا تو اکارت جائیں گے تیرے عمل اور تو ہو گا ٹوٹے میں پڑا

77۔ نہیں بلکہ اللہ ہی کو پوج اور رہ حق ماننے والوں میں [۸۰]

۸۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو شرک کی دعوت اور اس کا بواب: یعنی انتائی نادانی اور عاقت و جالت یہ ہے کہ آدمی خداکو چھوڑ کر دوسہ ول کی پرستش کرے اور پیغمبر خدا سے (معاذ اللہ) یہ طمع رکھے کہ وہ اس کے راستہ پر آجائیں گے۔ بعض روایات میں ہے کہ مشرکین نے حضور الٹی آلیا کی کواپنے دیوتاؤں کی طرف بلایا تھا، اس کے جواب میں یہ آیات نازل ہوئیں۔

۱۸۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو نصیحت: یعنی عقلی حیثیت سے دیکھا جائے کہ تمام چیزوں کا پیدا کرنا، باقی رکھنا، اور ان میں ہر قسم کے تصرفات کرتے رہنا صرف اللہ کا کام ہے تو عبادت کا مشخق بجزاس کے کوئی نہیں ہو سکتا۔ اور نقلی حیثیت سے لحاظ کرو تو تمام انبیاء اللہ اور ادیان سماویہ توحید کی صحت اور شرک کے بطلان پر متفق میں بلکہ ہرنبی کو بذریعہ وحی بتلا دیا گیا ہے کہ (آخرت میں) مشرک کے تمام اعال اکارت میں اور شرک کا انجام خالص حرمان و خسران کے سواکچھ بھی نہیں۔ لہذا انسان کا فرض ہے

کہ وہ ہر طرف سے ہٹ کرایک خدائے قدوس کو پوجے اور اس کا شکرگذار و وفادار بندہ بنے ۔ اس کے عظمت و جلال کو سمجھے ۔ عاجز و حقیر مخلوق کواس کا شریک یہ ٹھہرائے ۔ اسکواسی طرح بزرگ و برتر مانے جیبیا وہ واقع میں ہے ۔

اور زمین سمجھے اللہ کو جتنا کچھ وہ ہے [۸۲] اور زمین ساری ایک مٹی ہے اسکی دن قیامت کے اور آسمان ساری ایک مٹی ہوئے ہوں اسکے دا بننے ہاتھ میں وہ پاک ہے اور میں بہت اور ہیں [۸۳]

وَ مَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدُرِهِ ﴿ وَ الْأَرْضُ جَمِيْعًا قَبُضَتُهُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَ السَّمَوْتُ مَطُوِيْتً بِيَمِيْنِهِ ﴿ سُبُحْنَهُ وَ تَعْلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ شُبُحْنَهُ وَ تَعْلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ شُبُحْنَهُ وَ تَعْلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ مُنْحَانَهُ وَ تَعْلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ مُنْحَانَهُ وَ تَعْلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾

172۔ اور بیھونکا جائے صور میں بیھر بیموش ہو جائے جو کوئی ہے آسمانوں میں اور زمین میں مگر جس کو اللہ چاہے بیھر بیھونکی جائے دوسری بار تو فورًا وہ کھڑے ہو جائیں ہر طرف دیکھیے [۸۴]

وَ نُفِخَ فِي الصُّوْرِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمَوْتِ

وَ مَنْ فِي الْاَرْضِ إِلَّا مَنْ شَاّءَ اللهُ اللهُ لَفَيْمَ نُفِخَ

فِيْدِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيَامُر يَّنُظُرُوْنَ 

وَيْدِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيَامُر يَّنُظُرُوْنَ

۱۸۔ مشرکین اللہ کو سیس سجھے: یعنی مشرکین نے اس کی عظمت و جلال اور ہزرگی و ہزری کو وہاں تک نہ سجھا اور ملحوظ نہ رکھا جال تک ایک بندہ کو سجھنا اور ملحوظ رکھنا چاہئے تھا۔ اس کی شان رفیع اور مرتبہ بلند کا ایجالی تصور رکھنے والا کیا عاجز و محتاج مخلوق حتی کہ پہتھر کی بیجان مورتیوں کو اس کا شریک تجویز کر سکتا ہے۔ عاشا و کلا۔ آگے اس کی بعض شون عظمت و جلال کا بیان ہے۔

۱۹۸۰ زمین و آسمان ایک مشھی میں: یعنی جس کی عظمت شان کا یہ عال ہے کہ قیامت کے دن کل زمین اس کی ایک مشھی میں اور سارے آسمان کا غذکی طرح لیٹے ہوئے ایک ہاتھ میں ہوں گے، اسکی عبادت میں بیجان یا عاجز و محتاج مخلوق کو شریک کرنا کماں تک روا ہوگا۔ وہ شرکاء تو نود اسکی مشھی میں پڑے میں۔ جس طرح چاہے ان پر تصرف کرے۔ ذرا کان یا زبان نہیں بلا سکتے۔ (تنہیہ) منظوی تات بیکھی تین سے میں جن پر بلاکھٹ ایان رکھنا واجب ہے بعض اعادیث میں ہے۔ و کو گنگا اور " بین" وغیرہ کے الفاظ منتا ہمات میں سے میں اس سے تجہم تحیز اور جت وغیرہ کی نفی ہوئی ہے۔

یک تیکھ یکھیڈ ڈورس کا تعدائے ہیں) اس سے تجہم تحیز اور جت وغیرہ کی نفی ہوئی ہے۔

یکڈیٹھ یکھیڈ ڈورس اسے زامہ کا ماشید داہنے ہیں) اس سے تجہم تحیز اور جت وغیرہ کی نفی ہوئی ہے۔

کے ہے پہوشی کا، پوتھا خردار ہونے کا، اسکے بعداللہ کے سامنے سب کی پیشی ہوگی"۔ اور تبغیریسے۔ لیکن اکثر علمائے محققین کے نزدیک کل دو مرتبہ نفخ صور ہوگا۔ پہلی مرتبہ میں سب کے ہوش اڑ جائیں گے۔ پھر زندے تو مردہ ہو جائیں گے اور جو مر پہلے تھے ان کی ارواح پر بیوشی کی کیفیت طاری ہو جائے گی۔ بعدہ دوسرا نفخ ہوگا جس سے مردوں کی ارواح ابدان کی طرف واپس آ جائیں گی اور بیوشوں کو افاقہ ہوگا۔ اس وقت محشر کے عجیب و غریب منظر کر حیرت زدہ ہو کر سختے رمیں گے۔ پھر خداوند قدوس کی پیشی میں تیزی کے ساتھ عاضر کئے جائیں گے۔ (تنبیہ) اللّا مَنَ شاءَ اللّه سے بعض نے جبریل، میکائیل اسرافیل قدوس کی پیشی میں تیزی کے ساتھ عاضر کئے جائیں گے۔ (تنبیہ) الّلا مَنَ شاءَ اللّه سے بعض کے زددیک انبیاء و شداً مراد میں اور ملک الموت مراد لئے میں۔ بعض نے ان کے ساتھ علت العرش کو بھی شامل کیا ہے۔ بعض کے زددیک انبیاء و شداً مراد میں واللہ اعلم۔ بہرعال یہ استثناء اس نفخ کے وقت ہوگا۔ اس کے بعد ممکن ہے ان پر بھی فنا طاری کر دی جائے۔ لِمَنِ الْمُلْكُ الْمُواْ الْمُواْ حِدِ الْقَدَّا در (المؤمن رکوع)۔

وَ اَشَرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُوْرِ رَبِّهَا وَ وُضِعَ الْكُلْبُ وَجِائَ عَ بِالنَّبِيِّنَ وَ الشُّهَدَاءِ وَ الْكُلْبُ وَجِائَ عَ بِالنَّبِيِّنَ وَ الشُّهَدَاءِ وَ قُضِى بَيْنَهُمُ بِالْحَقِّ وَهُمُ لَا يُظُلَمُونَ فَ قُضِى بَيْنَهُمُ بِالْحَقِّ وَهُمُ لَا يُظُلَمُونَ فَ وَوُقِيَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ وَهُو اَعْلَمُ وَ وُقِيَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ وَهُو اَعْلَمُ 
عَ مِلَتُ وَهُو اَعْلَمُ 
عَ بِمَا يَفْعَلُونَ فَيْ

19۔ اور چکے زمین اپنے رب کے نور سے اور لا دھریں دفتر اور عاضر آئیں پیغمبر اور گواہ اور فیصلہ ہو ان میں انصاف سے اور ان پر ظلم نہ ہو گا[۸۵]

۰۶۔ اور پورا ملے ہر جی کو جو اس نے کیا [۸۲] اور اسکو نوب خبر ہے جو کچھ کرتے ہیں [۸۸]

۸۵۔ حاب کیلئے تی تعالی کا نزول: یعنی اس کے بعد حق تعالیٰ حاب کے لئے اپنی ثان کے مناسب نزول اجلال فرمائیں گے (کا ورد فی بعض روایات الدرالمنثور) اس وقت حق تعالیٰ کی تجلی اور نور بے کیف سے محثر کی زمین چک اٹھے گی حاب کا دفتر کھلے گا۔ سب کے اعال نامے سامنے رکھ دیئے جائیں گے۔ انبیاء علیم السلام اور دوسرے گواہ دربار میں عاضر ہوں گے اور ہر شخص کے اعال کا نہایت انصاف سے ٹھیک ٹھیک فیصلہ سنایا جائے گا۔ کسی پر کسی طرح کی زیادتی نہ ہوگی۔ (تنبیه) شہداء سے مراد علاوہ انبیاء علیم السلام کے فرشے، امت محدید کے لوگ اور انسان کے ہاتھ پاؤں وغیرہ سب ہو سکتے ہیں۔ اور حضرت شاہ صاحبؓ نے ہرامت کے نیک آدمی مراد لئے ہیں۔

٨٦ يعنی نيکي کے بدلہ میں کمی اور بدی کے بدلہ میں زیادتی نہ ہوگی جس کا جتنا اچھا یا برا عل ہے سب خدا کے علم میں ہے

اسی کے موافق بدلہ ملے گا۔ جس کی کچھ تفصیل آگے آتی ہے۔

٨٠ \_ يعنى گواه آتے ہيں انكے الزام كو ـ ورنه الله سے كيا چيز پوشيره ہے (كذا في الموضح)

وَسِيْقَ الَّذِيْنَ كَفَرُوَّا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَرًا لَّ حَتَّى إِذَا جَآءُوْهَا فُتِحَتُ اَبُوَابُهَا وَ قَالَ كَتَّى إِذَا جَآءُوْهَا فُتِحَتُ اَبُوَابُهَا وَ قَالَ لَهُمْ خَزَنتُهَا اللَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنكُمْ يَتُكُمُ رُسُلُ مِّنكُمْ وَيَتُلُوْنَ عَلَيْكُمْ الْيَتِ رَبِّكُمْ وَيَتُلُونَ عَلَيْكُمْ الْيَتِ رَبِّكُمْ وَيَتُلُونَ عَلَيْكُمْ الْيَتِ رَبِّكُمْ وَيَنُونَ عَلَيْكُمْ الْيَتِ رَبِّكُمْ هَذَا لَا قَالُوا بَلَى يَتُومِكُمْ هَذَا لَا قَالُوا بَلَى وَلِكِنْ حَقَّتُ كَلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى وَلِكِنْ حَقَّتُ كَلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكُفِرِيْنَ عَلَى الْكُفِرِيْنَ عَلَى اللّهُ الْعَذَابِ عَلَى اللّهُ الْعُذَابِ عَلَى اللّهُ الْعُذَابِ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

اک اور ہانکے جائیں جو منکر تھے دوزخ کی طرف گروہ گروہ گروہ آمم ایساں تک کہ جب پہنچ جائیں اس پر کھولے جائیں اسکے دروازے آمم اور کہنے لگیں انکو اسکے داروغہ [۹۰] اور کہنے لگیں انکو اسکے داروغہ [۹۰] کیا نہ چہنچ تھے تمہارے پاس رسول تم میں کے [۹۱] پڑھتے تھے تم پرباتیں تمہارے دب کی اور ڈراتے تھے تم کو اس تمہارے دن کی ملاقات سے بولیں کیوں نہیں پر ثابت ہوا عکم عذاب کا منکروں پر [۹۲]

۸۸۔ کفار کو دوزخ کی طرف ذلت سے ہانکا جائے گا؛ یعنی تمام کافروں کو دھکے دیگر نہایت ذلت و خواری کے ساتھ دوزخ کی طرف ہانکا جائے گا۔ اور چونکہ کفر کے اقدام و مراتب بہت ہیں، ہر قیم اور ہر درجہ کے کافروں کاگروہ الگ الگ کر دیا جائے گا۔ ۸۹۔ جس طرح دنیا میں جیل فانہ کا پھائک کھلا نہیں رہتا، جب کسی قیدی کو داخل کرنا ہوتا ہے کھول کر داخل کرتے ہیں اور پھر بند کر دیتے ہیں ایسے ہی وہاں جس وقت دوزخی دوزخ کے قریب پہنچیں گے دروازے کھول کر اس میں دھکیل دیا جائے گا۔ اس کے بعد دروازے بند کر دیئے جائیں گے۔ کا قال تعالیٰ عَلَیْهِمْ نَازُ مُتَّوْ صَدَةٌ (همزه)

۹۰ یعنی جو فرشتے دوزخ کے محافظ میں وہ کفار سے بطور ملامت یہ کہیں گے۔

ا۔ یعنی جن سے تم کوبسبب ہم جنس ہونے کے فیض لینا بہت آسان تھا۔

97۔ یعنی پیغمبر کیوں نہیں آئے۔ ضرور آئے ہم کواللہ کی باتیں سائیں، اور آج کے دن سے بہت کچھ ڈرایا۔ لیکن ہماری بدبختی اور آئے کے دن سے بہت کچھ ڈرایا۔ لیکن ہماری بدبختی اور غلائقی کہ ہم نے ان کا کہا نہ مانا، آفر خداکی اٹل تقدیر سامنے آئی اور عذاب کا حکم ہم کافروں پر ثابت ہو کر رہا۔ فاغترَ فُو ایِذَنیهِ هِمْ فَسُحَقًا لِّا صَحَابِ السَّعِیْر۔

وَسِيْقَ الَّذِيْنَ اتَّقَوُا رَبَّهُمُ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَّى إِذَا جَآءُوْ هَا وَفُتِحَتُ اَبُوَابُهَا وَ قَالَ لَهُمُ خَزَنَتُهَا سَلَمُ عَلَيْكُمُ طِبْتُمُ فَادْخُلُوْ هَا خُلِدِيْنَ عَ

قِيْلَ ادْخُلُوٓا اَبُوَابَ جَهَنَّمَ خُلِدِيْنَ فِيهَا

وَ قَالُوا الْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعُدَهُ وَ اللهِ اللهُ ال

وَ تَرَى الْمَلْمِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ

يُسَبِّحُوْنَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ قُضِى بَيْنَهُمُ

يُسَبِّحُوْنَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ قُضِى بَيْنَهُمُ

يُسَبِّحُوْنَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ قُضِى بَيْنَهُمُ

يُسَالِحُوْنَ بِحَمْدِ لِللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ عَلَى الْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ عَلَى الْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ عَلَى الْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ عَلَى الْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ عَلَى الْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ عَلَى الْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ عَلَى الْحَمْدُ لَلْهِ رَبِّ اللّهِ الْحَمْدُ لِللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْحَمْدُ لِللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الْحَمْدُ اللّهِ الْحَمْدُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ الْحَمْدُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْحَمْدُ اللّهِ اللّهِ الْحَمْدُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ اللللّ

۲)۔ عکم ہووے گاکہ داخل ہو جاؤ دروازوں میں دوزخ کے سدا رہنے کو اس میں سوکیا بری جگہ ہے رہنے کی غرور والوں کو[۹۳]

۳۷۔ اور ہا نکے جائیں وہ لوگ ہو ڈرتے رہے تھے اپنے رب سے بہت کو گروہ گروہ [۹۴] یماں تک کہ جب پہنچ جائیں اس کے دروازے اور جائیں اس کے دروازے اور کھنے لگیں ان کو داروغہ اس کے سلام پہنچ تم پر تم لوگ پائینہ ہو سوداخل ہوجاؤاس میں سدار ہنے کو [۹۵] میں سدار ہنے کو [۹۵] میں اللہ کا جس نے پچ کیا ہم سے اپنا وعدہ [۹۲] اور وارث کیا ہمکواس زمین کا [۹۸] گھر لے لیویں ہمشت میں سے جمال چاہیں [۹۸] سوکیا نوب بدلا لیویں ہمشت میں سے جمال چاہیں [۹۸] سوکیا نوب بدلا

**۹۳ یعنی تم نے شیخی اور غرور میں آگر ا**للہ کی بات یہ مانی ۔ اب ہمیشہ دوزخ میں پڑے اس کا مزہ چکھتے رہو۔

۹<mark>۳ \_ یعنی ایان و تقوٰی کے مدارج چونکہ متفاوت ہیں ہر درجہ کے مومنین متقین کی جاعت الگ ہوگی اور ان سب جاعتوں کو</mark> نہایت شوق دلا کر جلدی جلدی جنت کی طرف روانہ کیا جائے گا۔

90۔ اہل جنت کا استقبال واکرام: یعنی جس طرح معانوں کے لئے ان کی آمدسے پہلے معان غانہ کا دروازہ کھلا رکھا جاتا ہے۔ جنتی وہاں پہنچ کر جنت کے دروازے کھلے پائیں گے ۔ کا قال فی موضع آخر مُفَتحةً لَهُمُ الْاَبُوابُ (ص رکوع،) اور غدا کے

فرشتے نہایت اعزاز و اکرام کے ساتھ کلمات سلام و ثناء وغیرہ سے ان کا استقبال کریں گے اور جنت میں رہنے کی بشارت سنائیں گے۔

> 91۔ اہل جنت کا شکر: یعنی غدا کا شکر جو وعدے انبیاء کی زبانی دنیا میں کئے گئے تھے آج اپنی آئکھوں سے دیکھ لئے۔ 94۔ یعنی جنت کی زمین کا۔

۹۸۔ جنت میں جمال چاہور ہو: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""ان کو عکم ہے جمال چاہیں رہیں ۔ لیکن ہر کوئی وہ ہی جگہ چاہے گا
 جو اس کے واسطے پہلے سے رکھی ہے ""۔ اور بعض کے نزدیک مرادیہ ہے کہ جنت میں سیر و ملاقات کے لئے کہیں آنے جانے کی روک ٹوک نہ ہوگی۔

99۔ عرش کے گرد ملائلہ کا بھوم: یعنی حق تعالیٰ جب حماب کتاب کے لئے نرول اجلال فرمائیں گے اس وقت فرشتے عرش کے گرداگرد علقہ باندھ اپنے رب کی تبیح و تحمید کرتے ہوں گے۔ اور تمام بندوں میں ٹھیک ٹھیک انساف کا فیصلہ کر دیا جائے گا۔ جس پر ہر طرف سے ہوش و خروش کے ساتھ الْحَمَدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْمَعَالَمِ بَیْنَ کا نعرہ بلند ہوگا یعنی ساری نوبیاں اس خدا کو ببائیں ہوتام عالم کا پروردگار ہے (جس نے سارے جمان کا ایسا عمدہ فیصلہ کیا) اس نعرہ تحمین پر دربار برناست ہو جائے گا۔ عموما مفسرین نے آیت کا میمی مطلب بیان کیا ہے۔ لیکن حضرت شاہ صاحب نے آیت کو عالت راہنہ پر حل کیا ہے اور قصیت بین مصاحب نے آیت کو عالت راہنہ پر حل کیا ہے اور قصیت بین کہ "فرشتوں میں یہ فیصلہ یہ کہ ہرایک فرشتہ (ملائے اعلیٰ میں) اپنے قاعدہ سے ایک تدہیر بولتا ہے (کا یشیرالیہ اختصام الملأالاعلی و تفصیلہ فی ججہ اللہ البالغہ) پھراللہ تعالیٰ ایک کی بات جاری کرتا ہے۔ قاعدہ سے ایک تدہیر بولتا ہے (کا یشیرالیہ اختصام الملأالاعلی و تفصیلہ فی ججہ اللہ البالغہ) پھراللہ تعالیٰ ایک کی بات جاری کرتا ہے۔

### ركوعاتهاه

## ٣٠ سُوْرَةُ الْمُؤْمِنِ مَكِّيَّةُ ٢٠

#### ایاتها ۸۵

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ حم۔

حٰمٌ ۞

۲۔ آثارنا کتاب کا اللہ سے ہے جوزبردست ہے خبردار

۳۔ گناہ بخشے والا اور توبہ قبول کرنے والا [۱] سخت عذاب دیے والا مقدور والا [۲] کسی کی بندگی نہیں سوائے

ا سکے اس کی طرف پھر جانا ہے [۳]

۳۔ وہی جھگڑتے ہیں اللہ کی باتوں میں جو منکر ہیں [<sup>۳</sup>] سونچھ کو دھوکا نہ دے یہ بات کہ وہ چلتے پھرتے ہیں شہروں میں [۵] تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ ﴿ اللهِ الْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ ﴿ غَافِرِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

مَا يُجَادِلُ فِئَ اليَّتِ اللهِ اللهِ اللَّذِيْنَ كَفَرُوا فَلَا يَخُرُرُكَ تَقَلُّبُهُمُ فِي الْبِلَادِ ﴿

ا۔ توبہ کی فضیلت: یعنی توبہ قبول کر کے گناہوں سے ایسا پاک و صاف کر دیتا ہے گویا کبھی گناہ کیا ہی یہ تھا۔ اور مزید برآں تو بہ کو متقل طاعت قرار دیکر اس پر اجر عنایت فرماتا ہے۔

۲۔ یعنی بیحد قدرت و وسعت اور غنا والا جو ہندوں پرانعام واحیان کی بارشیں کرتا رہتا ہے۔

۔ ہاں پہنچ کر ہرایک کواپنے کیے کا بدلہ ملے گا۔

ہم یعنی اللہ کی باتیں اور اس کی عظمت و قدرت کے نشان ایسے نہیں جن میں کوئی جھگڑا کیا جائے۔ مگر جن لوگوں نے یہ ہی شمان لی ہے کہ روش سے روش دلائل و براہین اور کھلی کھلی باتوں کا بھی انکار کیا جائے وہ ہی پھی باتوں میں ناحق جھگڑے ڈالتے میں۔

۵۔ منکرین کی دنیوی عالت سے دھوکا نہ کھاؤ: یعنی ایسے منکرین کا انجام تباہی اور ہلاکت ہے۔ گوفی الحال وہ شہروں میں چلتے

پھرتے اور کھاتے پینے نطرآتے ہیں اس سے دھوکا نہ کھانا چاہیئے۔ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے امہال واستدراج ہے کہ چند روز علل پھر کر دنیا کے مزے اڑا لیں، یا تجارتیں اور سازشیں کر لیں۔ پھر ایک روز غفلت کے نشہ میں پوری طرح مخمور ہو کر پکڑے جائیں گے اگلی قوموں کا حال بھی یہ ہی ہوا۔

كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوْجٍ وَّ الْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَ هَمَّتْ كُلُّ الْمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ بَعْدِهِمْ وَ هَمَّتْ كُلُّ الْمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَاخُذُوْهُ وَجُدَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ لِيَاخُذُوْهُ وَجُدَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْمَتَّ فَاخَذُوهُ وَجُدَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْمَتَّ فَاخَذُوهُ وَجُدَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْمَتَّ فَاخَذُوهُ وَجُدَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدَحِضُوا بِهِ الْمَتَّ فَاخَدُوهُ وَخُدُلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدَعِقُابِ هَا لَمْ فَاخَدُوهُ وَكُيْفَ كَانَ عِقَابِ هَا وَكَذَلُوكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ كَلَمْتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ كَفُرُوا النَّالِ أَنَّ عَلَى النَّذِينَ كَفُرُوا النَّالِ الْكَالِ اللَّهُ اللَّذِينَ لَكُولُوا النَّالِ اللَّهُ اللَّذِينَ الْمُحْلُولُ النَّالِ الْمَالِ اللَّهُ ال

۵۔ جھٹلا چکے ہیں ان سے پہلے قوم نوح کی اور کتنے فرقے ان سے پیچے اور ارادہ کیا ہر امت نے اپنے رسول پر کہ اس کو پکڑ لیں اور لانے لگے جھوٹے جھگڑے کہ اس سے ڈگا دیں سچے دین کو پھر میں نے انکو پکڑ لیا کہو پھر کییا ہوا میرا سزا دینا [۱]

1۔ اور اسی طرح مُصیک ہو چکی بات تیرے رب کی منکروں پر کہ یہ ہیں دوزخ والے [۱]

۲۔ پیچملی قوموں کے عال سے عبرت: یعنی ہرایک امت کے شریروں نے اپنے پیغمبروں کو پکرو کر قتل کرنے یا ستانے کاارادہ کیا اور چاہا کہ جھوٹے ڈھکو سلے کھڑے کر کے پیچے دین کو شکت دیں، اور حق کی آواز کو ابھرنے یہ دیں، لیکن ہم نے ان کا داؤں چلئے نہ دیا اور اس کے بجائے کہ وہ پیغمبروں کو پکراتے ہم نے ان کو پکرو کو سخت سزائیں دیں، پھر دیکھ لو ہماری سزا کیسی ہوئی کہ ان کی بیخ و بنیاد باقی نہ چھوڑی۔ آج بھی ان تباہ شدہ قوموں کے کچھ آثار کہیں کہیں موجود ہیں، ان ہی کو دیکھ کر انسان انکی تباہی کا تصور کر سکتا ہے۔

﴾۔ موجودہ منکرین بھی اہل دوزخ ہیں: یعنی جس طرح اگلی قوموں پر عذاب آنے کی بات پوری از چکی، موجودالوقت منکروں پر بھی اتری ہوئی سمجھو۔ اور جس طرح پیغمبروں کے اعلان کے موافق کا فروں پر دنیوی عذاب آگر رہا۔ تیرے رب کی یہ بات بھی ثابت شدہ حقیقت ہے کہ آخرت میں ان لوگوں کا محمکانہ دوزخ ہوگا۔ (تنبیہ) بعض نے اِنَّاهُمْ اَصْحَابُ النَّادِ کو لِاَ نَّهُمْ کے معنی میں لے کر یہ مطلب بیان کیا ہے کہ گذشتہ منکروں کا طرح موجودہ منکروں پر بھی اللہ کی بات پھی ہے کیونکہ یہ بھی اصحاب النار میں سے ہیں۔

الْجَحِيْمِ ﴿

ے۔ جولوگ اٹھا رہے میں عرش کواور جواس کے گر دہیں ، ٱلَّذِيْنَ يَحْمِلُوْنَ الْعَرْشَ وَ مَنْ حَوْلَهُ یا کی بولتے ہیں اپنے رب کی خوبیاں اور اس پر یقین يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَ ر کھتے ہیں اور گناہ بخثواتے ہیں ایان والوں کے [۸] يَسْتَغُفِرُونَ لِلَّذِينَ امَنُوا ۚ رَبَّنَا وَسِعْتَ اے برورد گار ہمارے ہر چیز سمائی ہوئی ہے تیری بخش كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَّ عِلْمًا فَاغْفِرُ لِلَّذِينَ اور خبرمیں سومعاف کر انکو جو توبہ کریں اور چلیں تیری راہ یر اور بھا اُنکو آگ کے عذاب سے [۹] تَابُوا وَ اتَّبَعُوا سَبِيلُكَ وَقِهِمُ عَذَابَ

۸۔ اے رب ہمارے اور داخل کر انکو سدا بسنے کے باغوں میں جنکا وعدہ کیا تو نے ان سے اور جو کوئی نیک ہوا نکے بابوں میں اور عورتوں میں اور اولا د میں بیشک تو

رَبَّنَا وَ اَدْخِلُهُمْ جَنَّتِ عَدْنِ ۣ الَّتِي وَ عَدُتَّهُمُ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ ابَآيِهِمْ وَ اَزْوَاجِهِمْ وَ ذُرِّ يَّتِهِمُ لَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيْرُ الْحَكِيْمُ فَيْ مَن بِهِ زَرِدست حَمْت والا [1]

٨ ـ مومنین کیلئے فرشتوں کا استغفار: پہلی آیات میں مجرمین و منکرین کا حال زبوں بیان ہوا تھا۔ یہاں انکے مقابل مومنین تابئین کا فضل و شرف بیان کرتے ہیں۔ یعنی عرش عظیم کواٹھانے والے اور اس کے گرد طواف کرنے والے بیثمار فرشتے جنگی غذا صرف حق تعالیٰ کی نسیبے و تحمید ہے اور جو مقربین بارگاہ ہونے کی وجہ سے اعلیٰ درجہ کا ایان ویقین رکھتے ہیں، وہ اپنے پرورد گار کے آگے مومنین کے لئے استغفار کرتے ہیں۔ بھان اللہ! اس عزت افزائی اور شرف واحترام کا کیا ٹھ کانا ہے کہ فرش خاک پر رہنے والے مومنین سے جو خطائیں اور لغزشیں ہو گئیں ملائکہ کڑو بیین بارگاہ احدیت میں ان کے لئے غائبانہ معافی چامیں ۔ اور جب ان کی ثان میں وَ یَفْعِلُوْنَ مَا یُوْ مَرُوْنَ آیا تووہ فق تعالیٰ کی طرف سے اس کام پر مامور ہوں گے۔ 9۔ فرشتوں کے استغفار کا مضمون: یہ فرشتوں کے استغفار کی صورت بتلائی۔ یعنی بارگاہ احدیت میں یوں عرض کرتے ہیں کہ اے ہمارے پروردگار آپ کا علم اور رحمت ہر چیز کو محیط ہے۔ پس جو کوئی تیرے علم محیط میں برائیوں کو چھوڑ کر سچے دل سے تیری طرف رجوع ہواور تیرے راسۃ پر علنے کی کوشش کرتا ہو، اگر اس سے مبقتضائے بشریت کچھ کمزوریاں اور خطائیں سرزد ہو جائیں، آپ اپنے فضل ورحمت سے اسکو معاف فرما دیں۔ نہ دنیا میں ان پر داروگیر ہو اور نہ دوزخ کا منہ دیکھنا پڑے۔ باقی جو مسلمان توبہ و

انابت کی راہ اختیار نہ کرے اس کا یماں ذکر نہیں۔ آیت ہذا اس کی طرف سے ساکت ہے بظاہر عاملین عرش انکے حق میں دعا نہیں کرتے۔ اللہ کا ان کے ساتھ کیا معاملہ ہو گا؟ یہ دوسری نصوص سے طے کرنا چاہئے۔

۱۔ اہل جنت کے اقرباکیلئے فرشتوں کی دعا: یعنی اگر چہ بہشت ہر کسی کواپنے عمل سے ملتی ہے (جیسا کہ یہاں بھی صَداح کی قید سے ظاہر ہے) بدون اپنے ایمان و صلاح کے بوی، بیٹا اور ماں باپ کام نہیں آتے لیکن تیری حکمتیں ایسی بھی ہیں کہ ایک کے سبب سے کتنوں کو ان کے عمل سے زیادہ اعلی درجہ پر پہنچا دے۔ کا قال تعالیٰ وَالَّذِیْنَ اَمَنُو اَ وَاقَّبَعَتْهُمُ اِللَّهُ مِنْ شَیْءِ (طور رکوعا) اور گری نظر سے دیکھا جائے تو فُرِی تَنْکُھُمْ بِاِیْمَانِ اَلْحَقْنَابِھِمْ وَمَا اَلْتَنْفُهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَیْءِ (طور رکوعا) اور گری نظر سے دیکھا جائے تو حقیقت میں وہ بھی ان ہی کے کسی عمل قابی کا بدلہ ہو۔ مثلاً وہ آرزور کھتے ہوں کہ ہم بھی اسی مردصالے کی چال چلیں۔ یہ نیت اور نیکی کی حمل اللہ کے ہاں مقبول ہوجائے یااس مردصالے کے اگرام ومدارات ہی کی ایک صورت یہ ہوکہ اس کے ماں باپ اور بیوی بچے بھی اس کے درجہ میں رکھے جائیں۔

وَقِهِمُ السَّيِّاتِ وَمَنْ تَقِ السَّيِّاتِ يَوْمَهِ إِ فَوَدَرِهِمُ السَّيِّاتِ يَوْمَهِ إِ فَقَدُرَ حِمْتَهُ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ﴿

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنَادَوْنَ لَمَقَتُ اللهِ آكُمُرُ اِنَّ اللهِ آكُمُرُ مِنْ مَّقْتِكُمْ اَنْفُسَكُمْ اِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الْإِيْمَانِ فَتَكُفُّرُونَ ﴿

9۔ اور بچا انکو برائیوں سے اور جس کو تو بچائے برائیوں سے اس دن اس پر مهربانی کی تونے اور یہ جو ہے یہی ہے بڑی مراد پانی ["]

۱۰۔ جو لوگ منکر ہیں انکو پکار کر کہیں گے اللہ بیزار ہوتا تھا زیادہ اس سے جو تم بیزار ہوئے ہو اپنے جی سے جس وقت تکو بلاتے تھے یقین لانے کو پھر تم منکر ہوتے تھے [۱۱]

اا۔ یعنی محشر میں ان کو کوئی برائی (مثلاً گھبراہٹ اور پریشانی وغیرہ) لاحق نہ ہو۔ اور یہ عظیم الثان کامیابی صرف تیری خاص مهربانی سے حاصل ہو سکتی ہے۔ بعض مفرین نے سئیات سے اعال سئیہ مراد لئے ہیں یعنی آگے کو انہیں برے کاموں سے محفوظ فرما دے۔ اور ان کی خو ایسی کر دے کہ برائی کی طرف نہ جائیں۔ ظاہر ہے جو آج یہاں برائی سے پھی گیا اس پرتیرا فضل ہوگیا۔ وہ ہی آخرت میں اعلی کامیابی عاصل کرے گا۔ اس تفییر پر یکو میپذ کا ترجمہ بجائے ""اُس دن" ""وس دن" ہونا چاہئے۔ حضرت عن صاحب لکھتے ہیں "ایعنی تیری مهر ہی ہو کہ برائیوں سے بچے۔ اپنے عمل سے کوئی نہیں بچ سکتا۔ تصور می بہت برائی سے کون خالی ہے ۔ اپنے عمل سے کوئی نہیں بچ سکتا۔ تصور می بہت برائی سے کون خالی ہے ۔ اپنے عمل سے کوئی نہیں بچ سکتا۔ تصور می بہت برائی سے کون خالی ہے ""۔ یہ الفاظ دونوں تفییروں پر چیاں ہوسکتے ہیں۔

۱۱۔ منگرین سے اللہ کی بیزاری کا اعلان: یہ قیامت کے دن کمیں گے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یعنی آج تم اپنے (نفس سے بیزار ہواور) اپنے جی کو پھٹکارتے ہو۔ دنیا میں جب کفر کرتے تھے (اس وقت) اللہ اس سے زیادہ تم کو پھٹکارتا تھا (اور تمہاری حرکات سے بیزار تھا) اسی کا بدلہ آج پاؤ گے" اور بعض مفسرین نے ""مقبین" کا زمانہ ایک مراد لے کریوں معنی کئے ہیں کہ تم کو دنیا میں بار بار ایمان کی طرف بلایا جاتا تھا اور تم بار بار کفر کرتے تھے۔ آج اسکی سزا بھگتنے کے وقت جس قدر تم اپنی جانوں سے بیزار ہورہے ہواللہ س سے زیادہ تم سے بیزار ہے۔

قَالُوا رَبَّنَا امَتَّنَا اثْنَتَيْنِ وَ اَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ وَ اَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ وَ اَحْيَيْتَنَا الْذَنُوبِنَا فَهَلَ الل

خُرُوْجٍ مِّنْ سَبِيْلٍ 🕲

ذَلِكُمْ بِأَنَّهُ إِذَا دُعِى اللهُ وَحُدَهُ كَفَرْتُمُ وَ وَاللهُ وَحُدَهُ كَفَرْتُمُ وَ وَاللهُ وَحُدَهُ كَفَرْتُمُ وَ وَالْكُمُ لِلهِ الْعَلِيّ وَ إِنْ يُشْرَكَ بِهِ تُؤْمِنُوا فَالْحُكُمُ لِلهِ الْعَلِيّ الْكَبِيْرِ 
الْكَبِيْرِ عَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ الْعَلِيّ اللهِ الْعَلِيّ

اا۔ بولیں گے اے رب ہمارے تو موت دے چکا ہم کو دوبار اور زندگی دے چکا دو بار [ال] اب ہم قائل ہوئے اپنے گنا ہول کے گئا ہول کے [اللہ بھی ہے نکلنے کی کوئی راہ [۱۵]

11۔ یہ تم پراس واسطے ہے کہ جب کسی نے بکارا اللہ کو اکیلا تو تم منکر ہوتے اور جب اسکے ساتھ بکارتے شریک کو تو تم یقین لانے لگتے اب حکم وہی ہے جو کرے اللہ سب سے اور برا [ال]

۱۱۔ صرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "" پہلے مٹی تھے یا نطفہ، تو مردے ہی تھے۔ پھر جان پڑی تو زندہ ہوئے۔ پھر مرے، پھر زندہ کر کے اٹھائے گئے، یہ ہیں دو موتیں اور دو حیاتیں۔ قال تعالیٰ کیف تکٹفکو وَنَ بِاللّٰهِ وَ کُنْتُمُ اَمْوَاتًا فَاحۡیَا کُمۡ شُمَّ یُمِیۡتُکُمۡ ثُمَّ یُحۡیِیۡکُمۡ ثُمَّ اِلۡیۡهِ تُحَرِّحُونَ (بقرہ رکوع س) وقیل غیر ذلک والاظهر ہو ہذا۔

۱۲۔ منگرین کا دوسری موت اور حیات کا اقرار: یعنی انکار کیا کرتے تھے کہ مرنے کے بعد پھر جینا نہیں۔ نہ حیاب کتاب ہے نہ کوئی اور قصہ۔ اس لئے گناہوں اور شرارتوں پر جری ہوتے تھے۔ اب دیکھ لیا کہ جس طرح پہلی موت کے بعد آپ نے ہم کوزندہ کیا اور عدم سے نکال کر وجود عطا فرمایا، دوسری موت کے بعد بھی پیغمبروں کے ارشاد کے موافق دوبارہ زندگی بخشی۔ آج بعث بعد الموت کے وہ سب مناظر جن کا ہم انکار کیا کرتے تھے سامنے میں بجزاس کے چارہ نہیں کہ ہم اپنی غلطیوں اور خطاؤں کا اعتراف کریں۔

10۔ تیسری حیات کی درخواست: یعنی افوس اب تو بظاہر یہاں سے چھوٹ کر نکل بھاگنے کی کوئی راہ نظر نہیں آتی۔ ہاں آپ قادر ہیں کہ جمال دو مرتبہ موت و حیات دے چکے ہیں۔ تیسری مرتبہ ہم کو پھر دنیا کی طرف واپس بھیجدیں۔ تاکہ اس مرتبہ وہاں سے ہم خوب نیکیاں سمیٹ کرلائیں۔

11۔ کفار کیلئے ہلاکت کا ابدی فیصلہ: یعنی بیٹک اب دنیا کی طرف واپس کئے جانے کی کوئی صورت نہیں۔ اب تو تم کو اپنے اعال سابقہ کا نمیازہ بھگتنا ہے۔ تمہارے متعلق ہلاکت ابدی کا یہ فیصلہ اس لئے ہوا ہے کہ تم نے اکیلے سے فداکی پکار پر کبھی کان نہ دھرا۔ ہمیشہ اس کا یا اس کی وعدانیت کا الکار ہی کرتے رہے۔ ہاں کسی جھوٹے فداکی طرف بلائے گئے تو فوڑا آمنا و صدقنا کہہ کر ان کے بیچھے ہو لئے۔ اس سے تمہاری خواور طبعیت کا اندازہ ہو سکتا ہے کہ اگر ہزار مرتبہ بھی واپس کیا جائے، پھر وہی کفر و شہرک کا کر لاؤ گے۔ بس آج تمہارے جرم کی ٹھیک سزایہ ہی عبس دوام ہے جو اس بڑے زبر دست فداکی عدالت عالیہ سے جاری کی گئی۔ جس کا کہیں آگے مرافعہ (اپیل) نہیں۔ اس سے چھوٹے کی تمنا عبث ہے۔

۱۴۔ سوپکارواللہ کو خالص کر کر اسکے واسطے بندگی اور پڑے برا مانیں منکر [۱۸]

فَادُعُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّيْنَ وَلَوْ كَرِهَ الْدِيْنَ وَلَوْ كَرِهَ الْكُفِرُونَ ﴿

۱۔ رزق رسانی میں اللہ کی نشانیاں: یعنی اس کی عظمت و وحدانیت کی نشانیاں ہر چیز میں ظاہر ہیں۔ ایک اپنی روزی ہی کے مسلہ کوآد می سمجھ لے جس کا سامان آسمان سے ہوتا رہتا ہے تو سب کچھ سمجھ میں آ جائے۔ لیکن جب ادھر رجوع ہی نہ ہواور غور و فکر سے کام ہی نہ لے توکیا خاک سمجھ عاصل ہو سکتی ہے۔

۱۸۔ یعنی بندوں کو چاہئے سمجھ سے کام لیں۔ اور ایک خدا کی طرف رجوع ہوکر اس کو پکاریں، اس کی بندگی میں کسی کو شریک نہ کریں۔ بیشک مخلص بندوں کے اس موحدانہ طرز عل سے کافرومشرک ناک بھوں چڑھائیں گے کہ سارے دیوتا اڑا کر صرف ایک ہی خدا رہنے دیا گیا مگر پکا مؤجد وہ ہی ہے جو مشرکین کے مجمع میں توجید کا نعرہ بلند کرے۔ اور ان کے برا ماننے کی اصلاً پروا نہ

کرے۔

رَفِيْعُ الدَّرَجْتِ ذُو الْعَرْشِ عَيُلْقِي الرُّوْرَ مَ السُّوْرَ مَ الرُّوْرَ مَ مِنْ المَّرِهِ عَلَى مَنْ يَّشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ لِيُنْذِرَ يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ لِيُنْذِرَ يَوْمَ التَّلَاقِ فَيْ

الْيَوْمَ تُجُزى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ لَا ظُلُمَ الْيَوْمَ أَلِنَا اللهَ سَرِيْعُ الْحِسَابِ عَلَى ظُلُمَ الْيَوْمَ الْإِنَّ اللهَ سَرِيْعُ الْحِسَابِ عَلَى وَ اَنْذِرْهُمْ يَوْمَ الْأَزِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كُظِمِينَ أَمَّ مَا لِلظَّلِمِينَ مِنَ الْحَنَاجِرِ كُظِمِينَ أَمَّ مَا لِلظَّلِمِينَ مِنَ الْحَنَاجِرِ كُظِمِينَ أَمَّ مَا لِلظَّلِمِينَ مِنَ حَمِيْمِ وَ لَا شَفِيْعٍ يُّطَاعُ عَلَى اللَّهُ الْمَاعُ عَلَى اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّلِيْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ ا

10۔ وہی ہے اونچے در جوں والا مالک عرش کا آثاریا ہے بھید کی بات اپنے عکم سے جس پر چاہے اپنے بندوں میں [19] تاکہ وہ ڈرائے ملاقات کے دن سے [۲۰]

۱۹۔ جس دن وہ لوگ نکل کھڑے ہوں گے [۱۱] چھی نہ رہے گی اللہ پر اُنکی کوئی چیز [۲۲] کس کا راج ہے اُس دن اللہ کا ہے جواکیلا ہے دباؤ والا [۲۳]

)۔ آج بدلا ملے گا ہرجی کو جیسا اس نے کایا بالکل ظلم نہیں آج بیشک اللہ جلد لینے والا ہے حیاب

۱۸۔ اور خبر سنا دے اُنگواس نزدیک آنے والے دِن کی جس وقت دل پہنچیں گے گلوں کو تو وہ دبا رہے ہوں گے گلوں کو تو وہ دبا رہے ہوں گے آتے اور نہ سفارشی کہ جسکی بات مانی جائے [۲۵]

19۔ القائے روح: بھید کی بات سے وحی مراد ہے جواول انبیاء علیم السلام پر اترتی ہے اور ان کے ذریعے سے دوسرے بندول کو پہنچ جاتی ہے۔ چانچہ قیامت تک اسی طرح پہنچتی رہے گی۔

۲۰ یعنی جس دن تمام اولین و آخرین مل کر الله تعالیٰ کی پیشی میں عاضر ہوں گے اور ہر ایک شخص اپنے اچھے یا برے عمل سے ملاقات کرے گا۔

۲۱۔ میدان حشر: یعنی قبروں سے نکل کر ایک کھلے گف دست میدان میں حاضر ہوں گے۔ یہاں کوئی آڑپہاڑ حائل نہ ہو گا۔

۲۲۔ یعنی خوب سمجھ لواس عاکم اعلی کے دربار میں عاضر ہونا ہے۔ جس پر تمہاری کوئی عالت پوشیدہ نہیں۔ سب ظاہر و باطن احوال کھول کر رکھ دیئے جائیں گے۔

۲۳۔ یعنی اس دن تمام وسائط و حجب اٹھ جائیں گے۔ ظاہری اور مجازی رنگ میں بھی کسی کی بادشاہت نہ رہے گی۔ اسی اکیلے شنشاہ مطلق کاراج ہو گا جس کے آگے ہرایک طاقت دبی ہوئی ہے۔

۲۷۔ حشر میں دلوں کی گھبراہٹ: یعنی خوف اور گھبراہٹ سے دل دھڑک کو گلوں تک پہنچ رہے ہوں گے اور لوگ دونوں ہاتھوں سے انکو پکروکر دہائیں گے کہ کہیں سانس کے ساتھ باہر یہ نکل پڑیں۔

۲۵۔ یعنی ایسا کوئی سفار شی نہیں ہو گا جبکی بات ضرور ہی مانی جائے۔ سفار ش وہ ہی کر سکے گا جبکواجازت ہواورا سی کے حق میں کرے گا جس کے لئے پہند ہو۔

يَعْلَمُ خَآبِنَةَ الْآعَيُنِ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ

وَ اللهُ يَقْضِى بِالْحَقِّ وَ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ مِنَ دُو اللهِ يَقْضِى بِالْحَقِّ وَ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ مِنَ دُونِهِ لَا يَقْضُونَ بِشَيْءٍ وَ إِنَّ اللهَ هُوَ لَا يَقْضُونَ بِشَيْءٍ وَ إِنَّ اللهَ هُوَ السَّمِيْحُ فَي السَّمِيْمُ فَي السَّمِيْمُ فَي السَّمِيْمُ اللهُ السَّمِيْمُ فَي السَّمِيْمُ اللهُ اللهُ

اَوَ لَمْ يَسِيْرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ كَانُوا مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا هِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ اشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَ اثَارًا فِي كَانُوا هُمْ اشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَ اثَارًا فِي الْآرُضِ فَاخَذَهُمُ اللهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنَ اللهِ مِنْ وَاقِ عَلَى لَهُمْ مِنَ اللهِ مِنْ وَاقِ عَلَى

۱۹۔ وہ جانتا ہے چوری کی نگاہ اور جو کچھ چھپا ہوا ہے سینوں میں

۲۰۔ اور اللہ فیصلہ کرتا ہے انصاف سے [۲۰] اور جنکو پکارتے ہیں اُس کے سوائے نہیں فیصلہ کرتے کچھ بھی بیشک اللہ ہی وہی ہے سننے والا دیکھنے والا [۲۰]

11۔ کیا وہ پھرے نہیں ملک میں کہ دیکھتے انجام کیما ہوا اُنکا جو تھے اُن سے سخت زور میں اُنکا جو تھے اُن سے سخت زور میں اور نشانیوں میں جو چھوڑ گئے زمین میں [۲۸] پھر اُنکو کیئرا اللہ نے اُنکے گناہوں پر اور نہ ہوا اُنکو اللہ سے کوئی بیانے والا [۲۹]

۲۶۔ اللہ دلوں کے راز اور آئکھوں کی خیانت جانتا ہے: یعنی مخلوق سے نظر بچا کر چوری چھپے سے کسی پر نگاہ ڈالی یا کن انکھیوں سے دیکھا یا دل میں کچھ نیت کی یاکسی بات کا ارادہ یا خیال آیا، ان میں سے ہر چیز کواللہ جانتا ہے اور فیصلہ انصاف سے کرتا ہے۔ ۲۷۔ بت فیصلہ نہیں کر سکتے: یعنی فیصلہ کرنا اسی کا کام ہو سکتا ہے جو سننے اور جاننے والا ہو۔ بھلا یہ پتھر کی بیجان مورتیں جنس تم خدا کہ کر پکارتے ہوکیا خاک فیصلہ کریں گے۔ پھر جو فیصلہ بھی یذ کر سکے وہ خدا کس طرح ہوا۔

۲۸ یعنی بڑے مضوط قلع، عالیثان عارتیں اور مختلف قسم کی یاد گاریں ۔

۲۹\_ یعنی جب دنیا کے عذاب سے کوئی نہ بچا سکا، آخرت میں کون بچائے گا۔

ذٰلِكَ بِانَّهُمْ كَانَتُ تَّأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنْتِ فَكَفَرُوا فَاخَذَهُمُ اللَّهُ ﴿ إِنَّهُ قُوِئٌ شَدِيْدُ

الْعِقَابِ 📆

وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُؤسَى بِالْيَتِنَا وَ سُلُطْنِ ٢٦- اور ہم نے بیجا موی کو اپنی نثانیاں دیکر اور مُّبِينٍ ﴿

اللي فِرْ عَوْنَ وَ هَامْنَ وَ قَارُوْنَ فَقَالُوْ اللَّحِرُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ كَذَّاكُ 📆

۲۲۔ یہ اس لئے کہ اُن کے پاس آتے تھے اُن کے رسول کھلی نشانیاں لیکر پھر منکر ہو گئے تو اُن کو پکڑا اللہ نے بیثک وہ زورآور ہے سخت عذاب دینے والا <sup>[۳۰]</sup>

لگے یہ جادوگر ہے جھوٹا [۳۳]

۳۰۔ انبیاء کی تکذیب رسوائی اور ہلاکت ہے: یعنی تم بھی انکی طرح رسول کی تکذیب کر کے فلاح نہیں یا سکتے۔ آخر رسوا اور ہلاک ہو گے اور غداوند قدوس اپنے زور و قوت سے پیغمبر کو غالب و منصور فرمائے گا۔ اسی مناسبت سے آگے موسی اور فرعون کا قصہ بیان کرتے ہیں۔

۳۱۔ سلطان مبین: ""نثانیوں"" سے معجزات اور ""کھلی سند"" سے شایدان میں کے مخصوص و ممتاز معجزات مراد ہوں۔ یا کھلی سند معجزات کے سوا دوسری قسم کے دلائل و ہراہین کو فرمایا یا "آیات"" سے تعلیات واحکام اور ""سلطان مبین"" سے معجزات مراد لئے جائیں۔ یا ""سلطان مبین"" اس قوت قدسیہ اور مخضوص تائید ربانی کا نام ہو جسکے آثار پیغمبروں میں ہر دیکھنے والے کو نمایاں طور پر نظرآیا کرتے ہیں۔ واللہ اعلم۔ ۳۲۔ ہامان وزیر تھا فرعون کا اور قارون بنی اسرائیل میں سب سے بڑا مالدار اور تاجر تھا جو موسیؑ کے غلاف فرعون کی مرضی پر چلتا تھا۔ پیلے اس کا قصہ گذر چکا ہے۔

۳۳۔ حضرت موسی علیہ السلام پر جادوگری کا الزام: یعنی جادوگر ہے معجزات دکھانے میں اور جھوٹا ہے دعوئے رسالت میں۔ یہ بعض نے کہا ہو گا اور دوسروں نے اسکی تصدیق کی ہوگی۔

ضَلْلٍ 🗃

79۔ اور بولا فرعون مجھکو چھوڑو کہ مار ڈالوں موسی کو اور پڑا پکارے اپنے رب کو [۳۶] میں ڈرتا ہوں کہ بگاڑ دے تمہارا دین یا چھیلائے ملک میں خرابی [۳۶]

وَ قَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُوْنِيَ اَقْتُلُ مُوسَى وَلْيَدُعُ رَبَّهُ ۚ إِنِّيَ اَخَافُ اَنْ يُّبَدِّلَ دِيْنَكُمْ اَوْ اَنْ يُظْهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ ﴿

۳۷۔ بیٹوں کو قتل کرنے کا حکم: یہ عکم دوسری مرتبہ موسیٰ کی تشریف آوری کے بعد دیا۔ ٹاکہ بنی اسرائیل کی تذلیل و توہین کریں،
انکی تعداد گھٹائیں اور انکے دلوں میں یہ خیال جا دیں کہ یہ سب مصیبت ان پر موسیٰ کی بدولت آئی ہے۔ یہ خیال کر کے لوگ
ان کا ساتھ چھوڑ دیں گے۔ اور دہشت انگیزی کی پالیسی کامیاب ہو جائے گی۔ آگے پتہ نہیں اس حکم پر عمل ہوا یا نہیں۔

۳۵۔ یعنی ایسے داؤ پیچ اور تدبیروں سے کیا ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنے مخلص بندوں کی مدد فرما کر منکرین کے سب منصوبے غلط کر
دیتا ہے۔

۳۱۔ فرعون کی شقاوت اور بد بختی: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں فرعون نے کہا مجھ کو چھوڑ دو۔ شاید اس کے ارکان سلطنت مار ڈالنے کا مثورہ بنہ دیتے ہوں گے۔ کیونکہ معجزہ دیکھ کر ڈرگئے تھے، کہیں اسکا رب بدلہ بنہ لے فرعون نود بھی دل میں ڈرا ہوا اور سما ہوا تھا۔ لیکن لوگوں پر اپنی قوت و شجاعت کا اظہار کرنے کے لئے انتہا درجہ کی شقاوت اور بیجائی سے ایسا کہہ کرہا تھا۔ تا لوگ سمجھیں کہ اس کو قتل سے کوئی چیزمانع نہیں۔ اور اس کے ارادہ کو کوئی طاقت نہیں روک سکتی۔

۳۷۔ فرعون کی شقاوت اور بد بختی: یعنی اسے زندہ چھوڑ دیا گیا تو دینی اور دنیوی دونوں طرح کے نقصان کا اندیشہ ہے۔ ممکن ہے بیہ ا پنے وعظ و تلقین سے تمہارے مذہبی طور و طربق کو جو پہلے سے چلا آنا ہے بگاڑ ڈالے یا سازش وغیرہ کا جال پھیلا کر ملک میں بدامنی پھیلا دے جس کا انجام یہ ہوکہ تمہاری (یعنی قبطیوں کی ) عکوت کا غاتمہ ہوکر ملک بنی اسرائیل کے ہاتھ میں چلا جائے۔

۲۷۔ اور کھا موسی نے میں پناہ لے چکا ہوں اپنے اور تمہارے رب کی ہر غرور والے سے <sup>[۴۸]</sup> جو یقین بنہ کے دن کا [۴۹]

۲۸۔ اور بولا ایک مرد ایاندار فرعون کے لوگوں میں جو چھیاتا تھا اپنا ایان کیا مارے ڈالتے ہو ایک مرد کو اس بات یر کہ کہتا ہے میرا رب اللہ سے اور لایا تمہارے یاس کھلی نشانیاں تمہارے رب کی اور اگر وہ جھوٹا ہو گا تو اس پر پڑے گا اس کا جھوٹ اور اگر وہ سچا ہو گا تو تم پر پڑے گا کوئی نہ کوئی وعدہ جو تم سے کرتا ہے [<sup>۴</sup>۰] بیشک الله راہ نہیں دیتا اسکو جو ہے بے لحاظ جھوٹا [۳]

ع كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَّا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْحِسَابِ وَ قَالَ رَجُلُ مُّؤُمِنُ ۚ مِنْ الرِفِرْ عَوْنَ يَكُتُمُ إِيْمَانَةً اَتَقْتُلُونَ رَجُلًا اَنْ يَتْقُولَ رَبِّي اللَّهُ وَ قَدُ جَآءَكُمْ بِالْبَيِّلْتِ مِنْ رَّبِّكُمْ ۗ وَ إِنْ يَّكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ ۚ وَ إِنْ يَّكُ صَادِقًا يُّصِبُكُمْ بَعْضُ الَّذِي يَعِدُكُمْ ﴿ إِنَّ اللهَ لَا

وَ قَالَ مُوْسَى إِنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَ رَبِّكُمْ مِّنُ

يَهُدِئ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابُ 🗃

۳۸۔ حضرت موسی علیہ السلام کا پیغمبرانہ جواب: حضرت موسیٰ کو جب ان کے مثوروں کی خبر پہنچی تو اپنی قوم سے فرمایا کہ مجھے ان دھمکیوں کی مطلق پروا نہیں ۔ فرعون اکیلا تو کیا، ساری دنیا کے میحبرین و جبارین جمع ہو جائیں تب بھی میرا اور تمہارا پرورد گار ان کے شرسے بچانے کے لئے کافی ہے۔ میں اپنے کو تنہا اسی کی پناہ میں دے چکا ہوں۔ وہ ہی میرا عامی و مدد گار ہے۔ کا قال تعالیٰ لَا تَخَافَآ إِنَّنِيْ مَعَكُمَآ اَسْمَعُ وَاَرِی مِلااسکی حایت وامداد کے بعد کسی مغرورانسان کاکیا ڈر۔ ٣٩ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""جس کو حیاب کا یقین ہو وہ ظلم کا ہے کو کرے گا""۔

بہ۔ آل فرعون میں سے ایک مرد مومن کی حایت: یعنی ایک مرد مومن جس نے فرعون اور اسکی قوم سے اپنا ایان ابھی تک مُخفی رکھا تھا ذَرُوْ نِنَ اَقَتُلُ مؤسٰی کے جواب میں بول اٹھا کیا تم ایک شخص کا ناحق نون کرنا چاہتے ہواس بات پر کہ وہ صرف ایک اللہ کواپنا رب کیوں کہتا ہے۔ عالانکہ وہ اپنے دعوے کی صداقت کے کھلے کھلے نشان تکو دکھلا چکا اور اسکے قتل کی تکو

کچھ ضرورت بھی نہیں۔ بلکہ ممکن ہے تمہارے کئے مضر ہو۔ فرض کروا وہ اپنے دعوے میں بھوٹا ثابت ہوا تواتئے بڑے بھوٹ پر ضرور اللہ اسکو بلاک یا رسوا کر کے بھوڑے گا۔ خدا کی عادت نہیں کہ وہ ایسے کا ذب کو برابر بھولنے پھلنے دے، دنیا کو التباس سے بچانے کے لئے بقینا ایک روز اسکی قلعی کھول دی جائے گی۔ ایسے عالات بر روئے کار آئیں گے کہ دنیا علانیہ اس کی رسوائی و ناکامی اور کذب و دروغ کا تماثہ دیکھ لے گی۔ اور تکو نوابی نخابی اسکے نون میں ہاتھ ربخ کی ضرورت نہ رہے گی اور اگر واقع میں وہ سچائی پر ہے تو دنیا و آذرت کے جس عذاب سے وہ اپنے مکذبیان کو ڈراتا ہے۔ یقینا اس کا کچھ نہ کچھ صد تمکو ضرور پہنچ کر رہے گا۔ لہذا پہلی ثق پر اس کے قتل میں جلدی کرنے کی ضرورت نہیں اور دوسری ثق پر اس کا قتل کرنا سراسہ موجب نقصان و خران ہے۔ وہ اس براہم صاحب لکھے ہیں "لیعنی اگر بھوٹا ہے توجی پر بھوٹ بولتا ہے وہ ہی سزا دے رہے گا۔ اور ثابد سچا ہو تو اپنی فکر کو" ( تندیب ) یہ تقریر اس صورت میں ہے جب کسی مفتری کا کذب صریحا ظاہر نہ ہوا ہو۔ اور اگر مدعی نبوت کا کذب و افتراء دلائل و ہراہین سے روش ہوجائے تو بلاشہ واجب القتل ہے۔ اس زمانہ میں جبکہ پینفہر عربی لٹی آئی کی خاتم النہیین ہونا دلائل و براہین سے روش ہو بائے تو بلاشہ واجب القتل ہے۔ اس زمانہ میں جبکہ پینفہر عربی لٹی آئی کی خاتی کہ نبوت کا تو نبونا کہ تو تھوں کہ سے ثابت ہو چکا، اگر کوئی شخص مدعی نبوت بن کر کھوٹا ہو گا تو چونکہ اس کا یہ دعوی ایک قطمی الثبوت عقیدہ کی تا مل و تردداور امہال وانتظار کی گئوئش نہ ہوگی۔

الله آل فرعون میں سے ایک مرد مومن کی جایت: یعنی موسی اگر بالفرض جھوٹا ہوتا تو ہرگزاس کا اللہ راہ نہ دیتا کہ وہ برابر ایسے معجزات دکھاتا رہے اور کامیابی میں ترقی کرتا چلا جائے۔ اور اگر تم جھوٹے ہوکہ ایک سچے کو جھوٹا بتلا رہے ہو تو انجام کار اللہ تعالی تم کو ذلیل وناکام کرے گا۔

يُقَوْمِ لَكُمُ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ظُهِرِيْنَ فِي الْأَرْضِ فَمَنُ يَّنْصُرُنَا مِنْ بَأْسِ اللهِ إِنَّ الْاَرْضِ فَمَنُ يَّنْصُرُنَا مِنْ بَأْسِ اللهِ إِنَّ جَآءَنا قَالَ فِرْعَوْنُ مَآ الرِيْكُمُ إِلَّا مَآ الريكُمُ اللَّا مَآ الري وَمَآ اَهْدِيْكُمُ إِلَّا سَبِيْلَ الرَّشَادِ فَ قَالَ النَّيْ المَنَ يُقَوْمِ إِنِي آخَافُ وَقَالَ النَّيْ المَنَ يُقَوْمِ إِنِي آخَافُ

عَلَيْكُمْ مِّثْلَ يَوْمِ الْأَخْزَابِ ﴿

میں پھرکون مدد کرے گا ہماری اللہ کی آفت سے اگر آ گئی ہم پر [<sup>47</sup>] بولا فرعون میں تو وہی بات سمجھاتا ہوں تکو جو سوجھی مجھکو اور وہی راہ بتلاتا ہوں جس میں مبطلائی ہے [<sup>47</sup>]

۲۹۔ اے میری قوم تہارا راج ہے چڑھ رہے ہو ملک

۳۰۔ اور کھا اُسی ایمان دار نے اے قوم میری میں ڈرتا ہوں کہ آئے تم پر دن الگلے فرقوں کا سا ۴۲۔ آل فرعون کو نصیحت: یعنی اپنے سامانوں اور لشکروں پر مغرور مت بنو۔ آج تمہاری یہ شان و شکوہ ہے لیکن کل اگر خدا کے عذاب نے آگھیرا توکوئی بچانے والا نہ ملے گا۔ یہ سب سازوسامان یوں ہی رکھے رہ جائیں گے۔

۳۳۔ فرعون کا جواب: یعنی تمہاری تقریر سے میرے خیالات تبدیل نہیں ہوئے۔ بوکچھ میرے نزدیک مصلحت ہے وہ ہی تم کو سمجھارہا ہوں۔ میرے خیال میں بہتری کاراسۃ یہ ہی ہے کہ اس شخض کا قصہ پہلے ہی قدم پر ختم کر دیا جائے۔

۳۱۔ جیسے عال ہوا قوم نوح کا اور عاد اور ثمود کا اور جو لوگ ان علیہ اسلامی میں چاہتا بندوں میں کیا ہوں اللہ بے انصافی شمیں چاہتا بندوں مراسم

مِثُلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوْجٍ وَّ عَادٍ وَّ ثَمُوْدَ وَاللَّهُ يُرِيدُ ظُلُمًا وَاللهُ يُرِيدُ ظُلُمًا لِللهُ يُرِيدُ ظُلُمًا لِللهُ يُرِيدُ ظُلُمًا لِللهُ يُرِيدُ ظُلُمًا لِللهِ يَادِ ﴿

۳۲۔ اور اے قوم میری میں ڈرتا ہوں کہ تم پر آئے دن ہانک ریکار کا [۴۵] وَ يَقَوْمِ اِنِّيَ اَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ التَّنَادِ ﴿

۳۳۔ جس دن معاگو گے پیٹھ پھیر کر [۴۶] کوئی نہیں تم کو اللہ سے بچانے والا اور جس کو غلطی میں ڈالے اللہ تو کوئی نہیں اسکو سجانے والا [۴۶]

يَوْمَ تُولُّوْنَ مُدْبِرِيْنَ مَا لَكُمْ مِّنَ اللهِ مِنْ عَاصِمٍ وَ مَنْ يُّضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مَا هَادٍ عَاصِمٍ مَا مَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ عَاصِمٍ مَا لَهُ مِنْ هَادٍ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الل

۱۳۷۷ مرد مومن کی فہائش: یعنی اگر تم اسی طرح تکذیب و عداوت پر جمے رہے تو سخت اندیشہ ہے کہ تکو بھی کہیں وہ ہی دن دیکھنا نہ پڑے جو پہلی قومیں اپنے اندیاء کا مقابلہ کر کے دیکھ چکی ہیں۔ یا در کھواللہ کے ہاں بے انسافی نہیں۔ اگر ایسے سخت جرائم پر تمکو یا دوسری قوموں کو اس نے تباہ کیا تو وہ عین عدل وانساف کے تقاضہ سے ہوگا۔ کونسی حکومت ہے جو اپنے سفراء کو قتل اور رسوا ہوتے دیکھتی رہے اور قاتلین و معاندین سے انتقام نہ لے۔

۳۵۔ یوم التنادسے ڈرو: عموا مفرین یَوْمَر التَّنَادِ (ہانک پکار کے دن) سے قیامت کا دن مراد لیتے ہیں جبکہ محشر میں بَمع ہونے اور حاب دینے کے لئے سب کی پکار ہوگی۔ اور اہل جنت اہل نار اور اہل اعراف ایک دوسرے کو پکاریں گے اور آخر میں ندا آئے گی۔ یَااَهْلَ الْجَنَّةِ خُلُوْدُ لَامَوْتُ وَ یَا اُهْلَ النَّادِ خُلُودُ لَا مَوْتُ کَا ورد فی الحدیث۔ لیکن حضرت میں ندا آئے گی۔ یَااَهْلَ الْجَنَّةِ خُلُودُ لَا لَا اَلْجَنَّةِ خُلُودُ لَا مَوْتُ کَا ورد فی الحدیث۔ لیکن حضرت

شاہ صاحبؒ نے یئو مَر التَّنَادِ سے وہ دن مراد لیا ہے جِس میں فرعونیوں پر عذاب آیا۔ چنانچہ لکھتے میں "" ہانک پکار کا دن ان پر آیا جِس دن بحر قلزم میں غرق ہوئے۔ اس وقت ڈو بتے ہوئے ایک دوسرے کو پکارنے لگے۔ (شاید) یہ اس مرد مومن کوکشف سے معلوم ہوا ہو گایا قیاس سے کہ ہرقوم پر عذاب اسی طرح آتا ہے""۔

۳۹۔ یعنی محثر سے پیٹے پھیر کر دوزخ کی طرف بھ گائے جاؤ گے، یا نزول عذاب کے وقت اس سے بھاگنے کی ناکام کوشش کرو گے۔

۳۷۔ یعنی میں تکوسب نشیب و فراز پوری طرح سمجھا چکا۔ اس پر بھی تم نہ مانو تو سمجھ لوکہ تمہاری عناد و کجروی کی شامت سے اللہ تعالیٰ نے ارادہ ہی کر لیا ہے کہ تکو تمہاری پیند کردہ غلطی اور گمراہی میں پڑا رہنے دے۔ پھر ایسے شخص کے سمجھنے کی کیا توقع ہو سکتی ہے۔

وَ لَقَدُ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِنْ قَبُلُ بِالْبَيِّنْتِ
فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّ مِّمَّا جَآءَ كُمْ بِهِ حَتَّى
إذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَنْ يَّبُعَثَ اللهُ مِنْ هُوَ مُسُرِفُ
رَسُولًا كَذٰلِكَ يُضِلُّ اللهُ مَنْ هُوَ مُسُرِفُ
مُرْ تَابُ اللهُ مَنْ هُوَ مُسُرِفُ

الَّذِيْنَ يُجَادِلُوْنَ فِيَّ الْيَتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلُطْنٍ اللهِ بِغَيْرِ سُلُطْنٍ اللهِ مَعْدَ اللهِ وَعِنْدَ اللهِ وَعِنْدَ اللهِ مَا عَلَى اللهِ مَا عَلَى اللهِ عَلَى كُلِّ قَلْبِ اللهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَيِّرٍ جَبَّارِ ﴿

۳۷۔ اور تمہارے پاس آچکا ہے یوسف اس سے پہلے کھلی باتیں لے کر پھر تم رہے دھوکے ہی میں ان چیزوں سے جو وہ تمہارے پاس لے کر آیا یماں تک کہ جب مرگز نہ بھیج گا اللہ اسکے بعد کوئی رسول [۲۸] اِسی طرح بھڑکا تا ہے اللہ اُس کو جو ہو بیباک شک کرنے والا

۳۵۔ وہ جو کہ جھگڑتے ہیں اللہ کی باتوں میں بغیر کسی سند کے جو پہنچی ہو اُنکو بڑی بیزاری ہے اللہ کے بیماں اور ایانداروں کے بیماں [۴۹] اِسی طرح مهر کر دیتا ہے اللہ ہر دل پر غرور کرنے والے سرکش کے [۵۰]

٨٨ ـ حضرت يوسف عليه السلام كے حال سے مرد مومن كا استدلال: يعنى چلو قصه ختم ہوا۔ به رسول تھا به اب اسكے بعد كوئى

رسول آنے والا ہے۔ گویا سرے سے سلسلہ رسالت ہی کا انکار ہوا۔ لیکن حضرت شاہ صاحبٌ لکھتے ہیں ""حضرت یوسٹ کی زندگی میں (مصروالے انکی نبوت کے قائل مذہوئے۔ انکی موت کے بعد جب مصر کی سلطنت کا بندوبست بگوا (تو کہنے لگے یوسٹ کا قدم اس شہر پر کیا مبارک تھا۔ ایسانبی (آئندہ ) کوئی نہ آئے گا۔ یا وہ انکاریا یہ اقرار۔ یہ ہی اسراف اور زیادہ گوئی ہے ""۔ مرد مومن کی غرض یہ تھی کہ نعمت کی قدر زوال کے بعد ہوتی ہے۔ فی الحال تکوموسیٰ کی قدر نہیں۔

89 ۔ اللہ کی **آیات میں جھگڑے:** یعنی بدون حجت عقلیہ و نقلیہ کے اللہ کی باتوں میں جھگڑے ڈالتے ہیں ۔ اس سے بڑھ کر زیادتی اور بے باکی کیا ہوگی۔ اسی لئے اللہ اور اسکے ایاندار ہندے ان لوگوں سے سخت بیزار میں جو سبب ہے انکے انتہائی معلون ہونے

۵۰۔ مغرور لوگوں کے دلوں پر مہر: جو لوگ حق کے سامنے غرور سے گردن یہ جھکائیں اور پیغمبروں کے ارشادات سن کر سرنیچا یہ کریں ۔ آخر کاراُ نکے دلوں پر اللہ تعالیٰ اسی طرح کی مہرکر دیتا ہے کہ پھر قبول حق اور نفوذ خیرکی گنجائش ہی نہیں رہتی ۔

ایک اونچا محل شاید میں جا پہنچوں رستوں میں

۳۷۔ رستوں میں آسمانوں کے پھر جھانگ کر دیکھوں موسی کے معبود کو [۵] اور میری اُلکل میں تو وہ جھوٹا ہے [۵۲] اور اسی طرح بھلے دکھلا دیے فیرعون کو اسکے برے کام اور روک دیا گیا سیدھی راہ سے <sup>[۵۳]</sup> اور جو داؤ تھا فرعون کا سوتباہ ہونے کے واسطے [۵۴] ۳۸\_ اور کما اسی ایاندار نے اے قوم راہ چلو میری پہنچا دوں تکونیکی کی راہ پر [۵۵]

وَ قَالَ فِرْعَوْنُ لِهَامْنُ ابْنِ لِي صَرْحًا لَّعَلِّيَّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المَا المُلْمُ المَالِمُ اللهِ اللهُواللَّا اللهِ اللهِ اللهِ المَا المِلْمُ اللهِ ا اَبُلُغُ الْاَسْبَابِ 🗟

> اَسْبَابَ السَّمُوٰتِ فَاطَّلِعَ إِلَى اللهِ مُوْسَى وَ اِنِّيَ لَاَظُنُّهُ كَاذِبًا ﴿ وَكَذٰلِكَ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ سُوَّءُ عَمَلِم وَ صُدَّعَنِ السَّبِيْلِ ﴿ وَمَا كَيْدُ ع فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابِ ﴿

وَ قَالَ الَّذِيِّ امَنَ يَقَوْمِ اتَّبِعُوْنِ اَهُدِكُمْ سَبِيْلَ الرَّشَادِ 🚔

۵۱۔ فرعون کا انتہائی تمسخر: یہ اس ملعون کی انتہائی بے شرمی اور بیباکی تھی۔ حضرت موسیٰ سے شایداللہ تعالیٰ کی صفت علو وغیرہ کو س کریہ قرار دیا ہو گاکہ موسیٰ کا غدا آسمان پر رہتا ہے۔ اسی پر یہ استراء و تمسخر شروع کر دیا۔ پچے ہے چیونٹی کی موت آتی ہے تو پر

لگ جاتے ہیں سورہ ""قصص"" میں اس مقام کی تقریر گذر چکی۔

۵۲ یعنی دعوئے رسالت میں بھی اور اس دعوے میں بھی کہ سارے جمان کا کوئی اور معبود ہے۔ مجھے تو اپنے سوا دوسرا نظر نہیں آنا۔ کا قال مَا عَلِمْتُ لَکُمْ مِنْ اِللهِ غَیْرِیْ (قصص رکوع ۴)۔

<mark>۵۳۔</mark> برے کام کرتے کرتے آدمی کی یوں ہی عقل ماری جاتی ہے اور ایسی ہی مضحکہ خیز ترکتیں کرنے لگتا ہے جس کے بعد راہ پرآنے کی کوئی صورت نہیں رہتی۔ یہ ہی عال فرعون کا ہوا۔

۵<mark>۷۔ فرعون کی ناکامی: یعنی فرعون کے جس قدر داؤ پیج اور منصوبے یا مثورے تھے سب بے حقیقت تھے۔ خود اپنی ہی تباہی</mark> کے لئے۔ موسیٰ کاکچھ بھی مذ بگاڑ سکا۔

۵۵۔ آل فرعون کو مرد مومن کی دعوت: چونکہ فرعون نے کہا تھا وَ ماَ اَهْدِیْکُمْ اِلَّا سَبِیْلَ الرَّ شَاد اسکے جواب میں مرد مومن نے کہا کہ ""سبیل الرّثاد"" (بھلائی اور بہتری کا راسۃ ) وہ نہیں جو فرعون تجویز کرتا ہے۔ بلکہ تم میرے پیچے چلے آؤتا بہتری کے راسۃ پر چلنا نصیب ہو۔

يٰقَوْمِ إِنَّمَا هٰذِهِ الْحَيْوةُ الدُّنْيَا مَتَاعُ ۗ وَ الْحَيْوةُ الدُّنْيَا مَتَاعُ ۗ وَ الْحَارِ الْقَرَارِ عَ

مَنْ عَمِلَ سَيِّئَةً فَلَا يُجُزَى إِلَّا مِثْلَهَا ۚ وَ مَنْ عَمِلَ سَيِّئَةً فَلَا يُجُزَى إِلَّا مِثْلَهَا ۚ وَ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّنْ ذَكْرٍ اَوْ أُنْثَى وَ هُوَ مُؤْمِنُ فَأُولَا مَؤْمِنُ فَأُولَا يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ يُرُزَقُونَ مُؤْمِنُ فَأُولَا يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ يُرُزَقُونَ

فِيْهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿

وَيٰقَوْمِ مَالِئَ اَدْعُوْكُمُ اِلَى النَّجُوةِ وَتَدْعُوْنَنِيَّ اِلَى النَّارِ ﴿

۳۹۔ اے میری قوم یہ جوزندگی ہے دنیا کی سو کچھ برت لینا ہے اور وہ گھر جو پچھلا ہے وہی ہے جم کر رہنے کا گھر [۵۲]

بہ۔ جس نے کی ہے برائی تو وہی بدلا پائے گا اسکی برابر اور جس نے کی ہے بھلائی مرد ہویا عورت اور وہ یقین رکھتا ہو سو وہ لوگ جائیں گے بہشت میں روزی پائیں گے وہاں بے شار[۱۸]

الا۔ اور اے قوم مجھکو کیا ہوا ہے بلاتا ہوں تمکو نجات کی طرف اور تم بلاتے ہو مجھکو آگ کی طرف [۵۸]

۵۶ ـ دنیا و آخرت کی حقیقت: یعنی فانی و زائل زندگی اور چند روزه عیش و بهار میں پڑ کر آخرت کو یہ بھولو۔ دنیا کی زندگی بهرحال مجعلی

بری طرح ختم ہونے والی ہے۔ اسکے بعد وہ زندگی شروع ہوگی جس کا کبھی خاتمہ نہیں۔ عاقل کا کام یہ ہے کہ یہاں رہتے ہوئے اس کی درستی کی فکر کرے ورنہ ہمیشہ کی تکلیف میں مبتلا رہنا پڑے گا۔ ۔

اب تو گھبرا کے یہ کہتے ہیں کہ مرجائیں گے مرکے بھی چین نہ پایا توکد هرجائیں گے

۵۰ نجات کا دارومدار اعال صالحہ پر ہے: یہ افروی زندگی کی تھوڑی سے تفصیل بتلا دی کہ وہ کس طرح درست ہو سکتی ہے۔ معلوم ہوا کہ وہاں ایان اور عمل صالح در کار ہیں۔ مال و متاع کو کوئی نہیں پوچھتا اور یہ بھی ظاہر ہوا کہ اللہ کی رحمت، غضب پر غالب ہے۔ عقل مند کو چاہئے کہ موقع ہاتھ سے نہ دے۔

۵۸۔ مرد مومن کا اثر انگیز وعظ: یعنی میرا اور تمهارا معاملہ بھی عجیب ہے۔ میں چاہتا ہوں کہ تم کو ایمان کے راسۃ پر لگا کر خدا کے عذاب سے نجات دلاؤں۔ اور تمهاری کوشش یہ ہے کہ اپنے ساتھ مجھے بھی دوزخ کی آگ میں دھکیل دو۔ ایک طرف سے ایسی دشمنی اور دوسری جانب سے یہ خیر نواہی۔

طرف [۱۰]

تَدُعُونَنِيْ لِاَكُفُرَ بِاللهِ وَ أُشُرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي اللهِ وَ أُشُرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي لِي اللهِ وَ أَنَا اَدُعُوكُمُ اللهَ الْعَزِيْزِ الْغَقَارِ ﴿ اللهِ الْعَقَارِ ﴾ الْعَقَارِ ﴿

الام آپ ہی ظاہر ہے کہ جس کی طرف تم مجھکو بلاتے ہواس کا بلاوا کہیں نہیں دنیا میں اور نہ آخرے میں [الا] اور یہ کہ زیادتی والے وہی ہیں دوزخ کے لوگ [الا]

۴۲ ۔تم بلاتے ہو مجھکو کہ منکر ہو جاؤں اللہ سے اور

شریک منهراؤل اُسکا اُسکو جبکی مجھکو خبر نہیں [۵۹] اور

میں بلاتا ہوں تکو اس زبر دست گناہ بخشے والے کی

لَا جَرَمَ انَّمَا تَدْعُونَنِيَّ اللَّهِ لَيْسَ لَهُ دَعُوةً لَا جَرَمَ انَّمَا تَدْعُونَيْ اللَّهِ لَيْسَ لَهُ دَعُوةً فِي اللَّخِرَةِ وَ اَنَّ مَرَدَّنَا اللَّهِ اللَّهِ وَ اَنَّ مَرَدَّنَا اللَّهِ وَ اَنَّ مَرَدَّنَا اللَّهِ وَ اَنَّ مَرَدَّنَا اللَّهِ وَ اَنَّ المُسْرِفِيْنَ هُمُ اَصْحُبُ النَّارِ عَيْ اللَّهِ وَ اَنَّ المُسْرِفِيْنَ هُمُ اَصْحُبُ النَّارِ عَيْ

۵۹۔ یعنی تمہاری کوشش کا عاصل تو یہ ہے کہ میں (معاذ اللہ) خدائے واحد کا انکار کر دوں۔ اسکے پینمبروں کو اور انکی باتوں کو نہ مانوں اور نادان جاہلوں کی طرح ان چیزوں کو خدا ماننے لگوں جن کی الوہیت کسی دلیل اور علمی اصول سے ثابت نہیں۔ نہ مجھے خبر ہے کہ کیونکر ان چیزوں کو خدا بنا لیا گیا۔ بلکہ میں جانتا ہوں کہ اسکے خلاف پر دلائل قطعیہ قائم میں۔

۱۰۔ یعنی میرا منشاء یہ ہے کہ کسی طرح تمہارا سراس خدائے واحد کی چوکھٹ پر جھکا دول جو نہایت زبر دست بھی ہے اور بہت زیادہ خطاؤں کا معاف کرنے والا بھی۔ (مجرم کو پکڑے تو کوئی چھڑا نہ سکے اور معاف کرے تو کوئی روک نہ سکے ) وہ ہی اس کا

متی ہے کہ آدمی اسکے آگے ڈرکر اور امید باندھ کر سر عبودیت جھکائے۔ یاد رکھومیں اسی خدا کی پناہ میں آ چکا ہوں جمکی طرف تمہیں بلا رہا ہوں۔

۱۱۔ تمهاری دعوت کی کوئی سند نمیں آئی: یعنی ما سوا خدا کے کوئی چیزایسی نمیں جو دنیا یا آخرت میں ادنی ترین نفع و ضرر کی مالک ہو۔ پھر اُسکی بندگی اور غلامی کا بلاوا دینا جمل و عاقت نمیں تو اور کیا ہے۔ وَ مَنْ اَضَلُّ مِصَّنْ یُدُعُو ا مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لَا یَسْتَجِیْبُ لَدُ اِللّٰ یَوْمِر الْقِیلُمَةِ وَ هُمْ عَنْ دُعَاءِ هِمْ غَافِلُونَ وَ إِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُو اللّٰهُمُ اَعْدَاءً وَ كَانُو بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِین ۔ (انقاف رکوع) آخرایسی عاجز اور بے بس چیزوں کی طرف آدمی کیا سمجھ کر دعوت دے۔ اور تاشہ یہ ہے کہ ان میں بہت چیزی وہ میں جو نود بھی اپنی طرف دعوت نہیں دیتیں۔ بلکہ دعوت دینے کی قدرت بھی نہیں۔ کھتیں۔

<mark>۹۲</mark>۔ یعنی انجام کار ہر پھر کر اسی خدائے واحد کی طرف جانا ہے۔ وہاں پہنچ کر سب کو اپنی زیادتیوں کا نتیجہ معلوم ہو جائے گا۔ بتلاؤ اس سے بڑھ کر زیادتی کیا ہوگی کہ عاجز مخلوق کو خالق کا درجہ دے دیا جائے۔

فَسَتَذُكُرُونَ مَآ اَقُولُ لَكُمْ ﴿ وَ اُفَوِّضُ اَصَّرَ اللهِ اللهِ ﴿ إِنَّ اللهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴿

فَوَقْمَهُ اللهُ سَيِّاتِ مَا مَكَرُوا وَ حَاقَ بِالِ فِرْعَوْنَ سُوِّءُ الْعَذَابِ ﴿

اَلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَّ عَشِيًّا وَ يَوْمَ تَقُوْمُ السَّاعَةُ الْأَخِدُوَ اللَّ فِرْعَوْنَ الْفَرْعَوْنَ الْفَرْعَوْنَ الْفَرْعَوْنَ الْفَدْابِ ﴿

۱۳۷ سوآگے یاد کروگے جو میں کہنا ہوں تمکو<sup>[۱۳]</sup> اور میں مونیتا ہوں اپنا کام اللہ کو بیشک اللہ کی نگاہ میں ہیں میں بندے [۱۲]

40ء پھر بچا لیا موسی کوا للہ نے برے داؤں سے جو وہ کرتے تھے اور الٹ رپڑا فرعون والوں پر بری طرح کا عذاب[<sup>14</sup>]

۲۹۔ وہ آگ ہے کہ دکھلا دیتے ہیں اُنکو صبح و شام [۱۱] اور جس دن قائم ہوگی قیامت حکم ہو گا داخل کرو فرعون والوں کو سخت سے سخت عذاب میں

۱۳۔ بعد میں میری نصیحت یاد آئے گی: یعنی آگے چل کر جب اپنی زیادتیوں کا مزہ چکھو گے، اس وقت میری نصیحت کو یاد کرو گے کہ ہاں ایک مرد خدا ہو ہم کو سمجھایا کرتا تھا، وہ ٹھیک کہتا تھا۔ لیکن س وقت یاد کر کے پٹیمان ہونے سے کوئی فائدہ نہ ہو گا۔ ۱۹۷۔ مرد مومن کا خاتمہ وعظ: یعنی میں غدا کی حجت تام کر چکا۔ اور نصیحت کی بات سمجھا چکا۔ تم نہیں مانے تو میرا تم سے کچھ مطلب نہیں۔ اب میں اپنے کو بالکلیہ غدا کے سپرد کرتا ہوں۔ اسی پر میرا بحروسا ہے۔ تم اگر مجھے ستانا چاہو گے تو وہ ہی غدا میرا عامی و ناصر ہے۔ سب بندے اس کی نگاہ میں ہیں وہ میرا اور تمہارا دونوں کا معاملہ دیکھ رہا ہے۔ کسی کی کوئی حرکت اس سے پوشیدہ نہیں۔ ایک مومن قانت کا کام یہ ہے کہ اپنی امکانی سعی کر چکنے کے بعد نتیجہ کو غدا کے سپرد کرے۔

10- حضرت موسی علیہ السلام کی نجات وآل فرعون کی ہلاکت: یعنی حق وباطل کی اس کشکس کا آخری نتیجہ یہ ہواکہ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسی اور ان کے ہمراہوں کو جن میں یہ مومن آل فرعون بھی تھا فرعونیوں کے منصوبوں سے محفوظ رکھا کوئی داؤ ان کا چلنے نہ دیا۔ بلکہ انکے داؤ چپج خود ان ہی پر الٹ پڑے۔ جس نے حق پر ستوں کا تعاقب کیا مارا گیا اور قوم کی قوم کا بیڑا بحر قلزم میں غرق ہوا۔

171 انکو صح و شام دوزخ کا شمکاند دکھایا جاتا ہے: یعنی دوزخ کا شمکانا جس میں وہ قیامت کے دن داخل کئے جائیں گے۔ ہر صح و شام انکو دکھلا دیا جاتا ہے ۔ تا نمونہ کے طور پر اس آنے والے عذاب کا کچھ مزہ پچھے رہیں۔ یہ عالم برزخ کا عال ہوا۔ اعادیث سے ثابت ہے کہ اسی طرح ہر کا فر کے سامنے دوزخ اور ہر مومن کے سامنے بعنت کا شمکاند روزانہ صبح و شام پیش کیا جاتا ہے ۔ (تنہیر) آئیہ بذا سے صرف فر تونیوں کا عالم برزخ میں معذب ہوتا ہون آثابت ہوا تھا۔ اسکے بعد حضور الله ایکی ایک جلد کفار بلکہ عصاقہ مومنین بھی برزخ میں معذب ہوتے میں (اعاذ کا اللہ منہ) کا ورد فی الاعادیث انسیجے۔ اور بعض آثار سے ظاہر ہوتا ہو کہ جس طرح جنتیوں میں سے شداء کی روعیں "طور خضر" کے " تواصل" میں داخل ہو کر جنت کی سیر کرتی میں اسی طرح دوز خیوں میں سے فرعونیوں کی ارواح کو "طور سوء" کے " تواصل" میں داخل کر کے ہر صبح و شام دوزخ کی طرف بھیجا جاتا ہے۔ (البت میں سے فرعونیوں کی ارواح کو "طور سوء" کے " تواصل" میں ہوگا) اگر یہ صبح و شام دوزخ کی طرف بھیجا جاتا ہے۔ (البت ارواح کا مع ان کے اجاد کے جنت یا دوزخ میں اقامت پذیر ہونا یہ آخرت میں ہوگا) اگر یہ صبح و تو فر تونیوں کے متلعق المنا اگر کے میں عکم کے وقو فر تونیوں کے متلعق المنا العمی کے الفاظ کا تفاوت شایداسی بناء پر ہوگا۔ واللہ تعالی اعلم۔

۲۷۔ اور جب آپ میں جھگڑیں گے آگ کے اندر پھر
 کہیں گے کمزور غرور کرنے والوں کو ہم تھے تمہارے
 تا بع پھر کچھ تم ہم پر سے اٹھا لوگے صہ آگ کا [۲۲]

وَ إِذْ يَتَحَاجُّونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الشُّعَفَّوُا لِلَّذِينَ اسْتَكْمَرُ وَ الِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلُ اَنْتُمْ مُّغَنُونَ عَنَّا نَصِيْبًا مِّنَ النَّارِ عَ قَالَ الَّذِيْنَ اسْتَكُمَرُ وَٓ الِنَّا كُلُّ فِيهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ ﴿

وَ قَالَ الَّذِيْنَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ادُعُوًا رَبَّكُمُ يُخَفِّفُ عَنَّا يَوُمًا مِّنَ الْعَذَابِ ﴿

۴۸۔ کہیں گے جو غرور کرتے تھے ہم سبھی پڑے ہوئے ہیں اسمیں بیشک اللہ فیصلہ کر چکا بندول میں[۱۸]

میں اور کہیں گے جو لوگ پڑے ہیں آگ میں دوزخ کے داروغوں کو مانگواپنے رب سے کہ ہم پر ہلکا کر دے ایک دن تھوڑا عذاب <sup>[14]</sup>

۱۷۔ دوزخ میں فرعونیوں کا عال: یعنی دنیا میں ہم سے اپنی اطاعت اور اتباع کراتے رہے جس کی بدولت آج ہم پکڑے گئے۔ اب یماں ہمارے کچھ تو کام آؤ۔ آخر بڑوں کو چھوٹوں کی تھوڑی بہت خبر لینی چاہئے۔ دیکھتے نہیں ہم آج کس قدر مصیبت میں ہیں کیا یہ نہیں ہوسکتا کہ اس مصیبت کا کوئی جزوہم سے ہلکا کر دو۔

۱۸ یعنی جو دنیا میں بڑے بنتے تھے جواب دیں گے کہ آج ہم اور تم سب اسی مصیبت میں مبتلا ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ہم میں سے ہر ایک کے جرم کے موافق سزا کا فیصلہ سنا دیا ہے جو بالکل قطعی اور اٹل ہے۔ اب موقع نہیں رہا کہ کوئی کسی کے کام آئے ہم اپنی ہی مصیبت کو ہلکا نہیں کر سکتے، پھر تمہارے کیا کام آسکتے ہیں۔

79۔ تخفیف عذاب کی در نواست؛ یعنی اپنے سرداروں کی طرف سے مایوس ہو کر ان فرشتوں سے در نواست کریں گے جو دوزخ کے انتظام پر مسلط میں کہ تم ہی اپنے رب سے کہہ کر کوئی دن تعطیل کا کرا دوجس میں ہم پر سے عذاب کچھ ملکا ہو جایا کرے۔

۵۰۔ وہ بولے کیا نہ آتے تھے تمہارے پاس تمہارے رسول کھلی نشانیاں لے کر کمیں گے کیوں نہیں بولے پھر پکارواور کچھ نہیں کا فرول کا پکارنا مگر بھٹکنا [۱۰]

قَالُوَّا اَولَمُ تَكُ تَاتِيكُمُ رُسُلُكُمُ رُسُلُكُمُ اللَّاتِينَكُمُ رُسُلُكُمُ اللَّاتِينَكُمُ رُسُلُكُمُ اللَّاتِينَ اللَّاقِ اللَّالِينَ اللَّاقِ اللَّالِينَ اللَّاقِ اللَّالِينَ اللَّاقِ اللَّالِينَ اللَّاقِ اللَّالِينَ اللَّاقِ اللَّالِينَ اللَّاقِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِّ الللِّهُ الللِّهُ الللِّهُ اللْمُعَلِّمُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللْمُلِمُ اللْمُلِمُ اللْمُلِمُ اللْمُلْمُلُمُ اللْمُلِمُ ال

إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِيْنَ امَنُوَا فِي النَّوْا فِي النَّنُوا فِي النَّنْ الْمَنُوا فِي النَّنْ الْمَنْ الْمُنْ الْمَنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُنْ الْم

۵۱۔ ہم مدد کرتے ہیں اپنے رسولوں کی اور ایمان والوں کی دنیا کی زندگانی میں [۱۰] اور جب کھڑے ہوں گے گواہ [۲۰]

٠٠ ـ فرشتوں كا جواب: يعنى اس وقت ان كى بات منه مانى اور انجام كى فكر منه كى جو كچھ كام چلتا۔ اب موقع ہاتھ سے نكل چكا۔ كوئى

سعی سفار ش یا خوشامد درآمد کام نمیں دے سکتی۔ پڑے چیخ چلاتے رہو۔ نہ ہم ایسے معاملات میں سفار ش کر سکتے ہیں، نہ
تہماری پیخ و پکار سے کوئی فائدہ ہے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "" دوزخ کے فرشتے کہیں گے سفارش کرنا میرا کام نمیں۔
ہم تو عذاب دینے پر مقرر ہیں۔ سفارش کام ہے رسولوں کا، سو رسولوں سے تم بر خلاف ہی تھے"" (تنبیہ) آیہ ہذا سے معلوم ہوا
کہ آخرت میں کافروں کی دعاء کا کوئی اثر نہ ہوگا۔ باقی دنیا میں کافر کے مانگئے پر اللہ تعالیٰ کوئی چیز دے دیں تو وہ دوسری بات ہے
عیبے ابلیس کو قیامت تک مہلت دیری۔

ا> دنیا میں انبیاء و مومنین کی نصرت: یعنی دنیا میں ان کا بول بالا کرتا ہے۔ جس مقصد کے لئے وہ کھڑے ہوتے ہیں اللہ کی مدد سے اس میں کامیابی ہوتی ہے۔ جق پر ستوں کی قربانیاں کھی ضائع نہیں جاتیں۔ درمیان میں کتنے ہی آثار پڑھاؤ ہوں اور کیسے ہی امتخانات پیش آئیں مگر آخر ان کا مثن کامیاب ہو کر رہتا ہے علمی حیثیت سے حجت و بربان میں تو وہ ہمیشہ ہی منصور رہتے ہیں۔ لیکن ماذی فتح اور ظاہری عزت و رفعت بھی آخر کار ان ہی کو ماصل ہوتی ہے۔ بچائی کے دشمن کھی معزز نہیں رہ سکتے۔ ان کا عباؤ اور عروج محض ہنڈیا کا جھاگ اور سوڈے کا ابال ہوتا ہے۔ انجام کار مومنین قائنین کے مقابلہ میں انکو پت اور ذلیل ہونا پڑتا ہے اور اللہ تعالیٰ ان سے اپنے اولیاء کا انتظام لئے بدون نہیں چھوڑتا۔ لیکن واضح رہے کہ آیت میں جن مومنین کے لئے وعدہ کیا گیا ہے شرط یہ ہے کہ وہ فقیقی مومن اور رسولوں کے متبع ہوں۔ کا قال تعالیٰ وَ اَذَشِمُ الْا عَلَوْ نَ اِن کُوْلُیں ہُو مِنین کی خصائیں قرآن میں جا بجا مذکور ہیں۔ چاہئے کہ مسلمان اس کوئی پر اپنے کوکس کر دیکے لیں۔ (ال عمران رکوعہ)) مومنین کی خصائیں قرآن میں جا بجا مذکور ہیں۔ چاہئے کہ مسلمان اس کوئی پر اپنے کوکس کر دیکے لیں۔ (ال عمران رکوعہ)) مومنین کی خصائیں قرآن میں جا بجا مذکور ہیں۔ چاہئے کہ مسلمان اس کوئی پر اپنے کوکس کر دیکے لیں۔ اس کے بینی میدان حشر میں جبکہ اولین و آخرین جمع ہوں گے، جق تعالیٰ اپنے فضل سے علی رؤس الاشاد انکی سربلندی اور عزت و رفعت کو ظاہر فرمائے گا۔ دنیا میں تو کچھ شبہ بھی رہ سکتا ہے اور التباس ہوجاتا ہے، وہاں ذرا بھی ابہام والتباس باقی نہ رہے گا۔

۵۲۔ جس دن کام نہ آئیں گے منکروں کوانکے بہانے اورانکو پھڑکار ہے اوران کے واسطے براگھر[۲۰]

۵۳۔ اور ہم نے دی موسی کوراہ کی سوچھ اور وارث کیا بنی اسرائیل کوکتاب کا

۵۴ یے سجھانے اور سمجھانے والے عقل مندوں کو [۴۶]

يَوْمَ لَا يَنْفَعُ الظّلِمِيْنَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ الظّلِمِيْنَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللّافِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللّافِينَةُ وَلَهُمُ سُوِّءُ الدَّارِ ﴿

وَ لَقَدُ اتَيْنَا مُؤسَى الْهُدَى وَ اَوْرَثُنَا بَنِيَ السُرَآءِيُلَ الْكِتْبَ ﴿

هُدًى وَّ ذِكُرى لِأُولِي الْاَلْبَابِ 🚭

فَاصْبِرُ إِنَّ وَعُدَ اللهِ حَقُّ وَّ اسْتَغُفِرُ لِدَثُبِكَ وَاصْبِرُ إِنَّ وَعُدَ اللهِ حَقُّ وَّ اسْتَغُفِرُ لِدَثُبِكَ وَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيِّ وَ الْإِبْكَارِ هَ

إِنَّ اللَّذِيْنَ يُجَادِلُوْنَ فِي الْيَتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلَطْنٍ اللهِ بِغَيْرِ سُلَطْنٍ اللهِ بِغَيْرِ سُلَطْنٍ اللهُ كِبْرُ مَّا هُمَ اللهُمْ لِللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ الْمِنْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ الْمُعْلَيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ الْمِنْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ اللهِ عَلَيْ الْمُعْلِيْ اللّهِ عَلَيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلَيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ اللّهِ عَلَيْ الْمُعْلِيْ اللّهِ عَلَيْ الْمُعْلِيْ اللّهِ عَلَيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ الْمُعْلِي اللهُ عَلَيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ عَلْمُ عَلَيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ عَا

الْبَصِيرُ 🖺

لَخَلْقُ السَّمْوٰتِ وَ الْأَرْضِ اَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ لَا يَعْلَمُوْنَ عَلَى النَّاسِ لَا يَعْلَمُوْنَ عَ

۵۵ مو تو منهمرا ره بیشک وعده الله کا منهیک ہے اور بختوا اپنا گناه اور پاکی بول اپنے رب کی خوبیاں شام کو اور صبح کو [۵۵]

۵۹۔ جو لوگ جھگڑتے ہیں اللہ کی باتوں میں بغیر کسی سند کے جو پہنچی ہو انکو اور کوئی بات نہیں انکے دلوں میں غرور ہے کہ کبھی مذیب نیاں گے اُس تک [۲۰] سو تو پناہ مانگ اللہ کی بیشک وہ سنتا دیجھتا ہے [۲۰]

۵۰۔ البتہ پیدا کرنا آسمانوں اور زمین کا بڑا ہے لوگوں کے بنانے سے لیکن بہت لوگ نہیں سمجھتے [۸۰]

۳>۔ ظالموں کی معذرت کام نہیں آئے گی: یعنی انکی کوئی مدد اور دستگیری نه ہوگی۔ یه مقبولین کے بالمقابل مطرودین کا انجام بیان فرما دیا۔

ہی۔ حضرت موسی علیہ السلام اور فرعون کے واقعہ سے عبرت لو: یعنی دنیا ہی میں دیکھ لوکہ فرعون اور اسکی قوم کو باو بود اس قدر طاقت و جبروت کے جن کی دشمنی نے کس طرح ہلاک و برباد کر کے چھوڑا۔ اور موسیٰ کی برکت و رہنمائی سے بنی اسرائیل کی مظلوم اور کھزور قوم کو کس طرح ابھارا اور اس عظیم الثان کتاب (تورات) کا وارث بنایا جو دنیا کے علقمندوں کیلئے شمع ہدایت کا کام دیتی سمجی۔

۵۰۔ آتھ ان ملی اللہ علیہ وسلم کو تسلی اور استغفار کا حکم: یعنی آپ بھی تسلی رکھے، جو وعدہ آپ کے ساتھ ہے ضرور پورا ہوکر رہے گا۔ فداوند قدوس دارین میں آپ کو اور آپ کے طفیل میں آپ کے متبعین کو سر بلندر کھے گا۔ ضرورت اس کی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی خوشنودی عاصل کرنے کے لئے ہر قیم کے شدائد و نوائب پر صبر کریں ۔ اور جن سے جس درجہ کی تقصیر کا امکان ہو اس کی معافی غداسے چاہتے رہیں ۔ اور ہمیشہ رات دن صبح و شام اپنے پروردگار کی تسیح و تحمید کا قولاً و فعلاً وردر کھیں ۔ ظاہر و باطن میں اس کی معافی غداسے غافل نہ ہوں ۔ پھر اللہ کی مدد یقینی ہے ۔ یہ حضور النہ ایکٹیا کو مخاطب بنا کر ساری امت کو سنایا۔ حضرت شاہ

صاحبٌ لکھتے ہیں کہ "" حضرت رسول اللہ لٹے لیکٹی ایم دن میں سوسو بار استغفار کرتے۔ ہر بندے کی تقصیراس کے درجہ کے موافق ہے اس لئے ہرکسی کواستغفار ضروری ہے""۔

دی اللہ کی آیتوں میں جھگڑنے والے: یعنی جولوگ اللہ کے دلائل توحید اور کتب سماویہ اور اسکے پیغمبروں کے معجزات وہدایات میں خواہ مخواہ جھکڑتے اور بے سند ہاتیں نکال کر حق کی آواز کو دہانا جاہتے میں انکے ہاتھ میں کچھ حجت و دلیل نہیں۔ یہ فی الواقع ان کھلی ہوئی چیزوں میں شک و شبہ کا موقع ہے۔ صرف شخی اور غرور مانع ہے کہ حق کے سامنے گردن جھکائیں اور پیغمبر کا انباع کریں۔ وہ اپنے کو بہت اونچا تھینچتے ہیں۔ چاہتے یہ ہیں کہ پیغمبرسے اوپر ہوکر رہیں۔ یا کم اس کے سامنے جھکنا یہ پڑے۔ لیکن یادرکھیں کہ وہ اس مقصد کو کبھی نہیں پہنچ سکتے۔ یا پیغمبر کے سامنے سراطاعت جھکانا پڑے گا۔ وربنہ سخت ذلیل ورسوا ہوں

>>۔ یعنی اللہ کی پناہ مانگ کہ وہ ان مجادلین کے خیالات سے بچائے اور ان کے شرسے محفوظ رکھے۔ آگے بعض مسائل کی تحقیق ہے جن میں وہ لوگ جھگڑتے تھے۔ مثلاً بعث بعدالموت (موت کے بعد دوبارہ اٹھایا جانا ) کہ اسکو وہ محال سمجھتے تھے یا توحید باری جس کا انکار کرتے تھے۔

۸۔ خالق کائنات: یعنی بظاہر مادی حیثیت میں آسمان وزمین کی عظمت وجیامت کے سامنے انسان کی کیا حقیقت ہے لیکن مشرکین بھی نسلیم کرتے میں کہ زمین وآسمان کا پیدا کرنے والا وہ ہی خدا وند قدوس ہے ۔ پھر جس نے اتنی بڑی مخلوقات کو پیدا کیا اسے آدمیوں کا پہلی باریا دوسری بارپیدا کر دینا کیا مشکل ہو گا۔ تعجب ہے کہ ایسی موٹی بات کو بہت لوگ نہیں سمجھتے۔

۵۸ ـ اور برابر نهیں اندھا اور آئنکھوں والا اور یہ ایاندار جو بھلے کام کرتے ہیں اور یہ بدکارتم بہت کم سوچ کرتے ہو[۹]

وَ مَا يَسْتَوِى الْأَعْمٰى وَ الْبَصِيرُ لِهُ وَ الَّذِينَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحْتِ وَلَا الْمُسِيَّءُ ٢ قَلِيُلًا مَّا تَتَذَكَّرُ وَنَ 🕾

ولیکن بہت لوگ نہیں مانتے

إِنَّ السَّاعَةَ لَا تِيَةٌ لَّا رَيْبَ فِيهَا وَ لَكِنَّ ١٥٩ تَحْقِق قيات آني ہے اس میں دھوا نہیں اَكُثَرَ النَّاسِ لَا يُؤُمِنُوْنَ 🗃

9)۔ نیکو کار اور بد کار برابر نہیں: یعنی ایک اندھا جے حق کا سیدھا راستہ نہیں سوجھتا، اور ایک آنکھوں والا جو نہایت بصیرت کے

ساتھ صراط ممتقیم کو دیکھتا اور سمجھتا ہے، کیا دونوں برابر ہو سکتے ہیں؟ یا ایک نیکو کار مومن اور کا فرید کار کا انجام یکساں ہو سکتا ہے؟ اگر ایسا نہیں تو ضرور ایک دن چاہئے جب ان کا باہمی فرق کھلے۔ اور دونوں کے علم وعمل کے ثمرات اپنی اکمل ترین صورت میں ظاہر ہوں۔ مگر افسوس کہ تم اتنا بھی نہیں سوچتے۔

وَ قَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِيَ اَسْتَجِبُ لَكُمُ الْأِنْ اللَّهِ اللَّهُ الْأَلْوَنَ اللَّهِ اللَّهُ الْكُمُ الْأَلْوَنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّالِمُ الللللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

عُ جَهَنَّمَ لَخِرِينَ ﴿

اللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الَّيْلَ لِتَسَكُنُوا فِيْهِ وَ اللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الَّيْلَ لِتَسَكُنُوا فِيْهِ وَ النَّهَارَ مُبْصِرًا ﴿ إِنَّ اللهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ لَا يَشُكُرُونَ النَّاسِ لَا يَشُكُرُونَ النَّاسِ لَا يَشُكُرُونَ

۱۹۔ اور کہتا ہے تہمارا رب مجھ کو پکارو کہ پہنچوں تہماری پکار کو [۸۰] بیشک جو لوگ تکبر کرتے ہیں میری بندگ
 سے اب داخل ہوں گے دوزخ میں ذلیل ہوکر [۸]

الآ۔ اللہ ہے جس نے بنایا تمہارے واسطے رات کو کہ اس میں چین پکرو اور دن بنایا دیکھنے کا [۸۲] اللہ تو فضل والا ہے لوگوں پر اور لیکن بہت لوگ حق نہیں مانے [۸۲]

۸۰ یعنی میری ہی بندگی کروکہ اس کی جزا دوں گا اور مجھ ہی سے مانگوکہ تمہارا مانگنا غالی نہ جائے گا۔

۸<u>۔ دعا بندگی کی شرط ہے:</u> بندگی کی شرط ہے اپنے رب سے مانگنا۔ بنہ مانگنا غرور ہے۔ اور اس آیت سے معلوم ہوا کہ اللہ بندوں کی پکار کو پہنچتا ہے۔ یہ بات توبیثک برحق ہے، مگر اس کا یہ مطلب نہیں کہ ہر بندے کی ہر دعا قبول کیا کرے۔

دماکی فضیلت: یعنی جومانگے وہ ہی چیزدے دے۔ نہیں اس کی اجابت کے بہت سے رنگ ہیں جواحادیث میں بیان کر دیے گئے ہیں۔ کوئی چیز دینا اس کی مثیت پر موقوف اور حکمت کے تابع ہے۔ کا قال فی موضع آخر فکیکٹیشٹ مَا تَدْعُوْنَ اِلْکیْدِ اِنْ شَکَآءَ (انعام رکوع م) بہرحال بندہ کا کام ہے مانگنا اور یہ مانگنا نودایک عبادت بلکہ مغزعبادت ہے۔

۸۲ ۔ دن اور رات کی نعمت: رات کی ٹھنڈ اور تاریکی میں عموماً لوگ سوتے اور آرام کرتے ہیں ۔ جب دن ہوتا ہے تو تازہ دم ہوکر اس کے اجالے میں اپنے کاروبار میں مشغول ہوجاتے ہیں اس وقت دیکھنے بھالنے اور چلنے پھرنے کے لئے مصنوعی روشنیوں کی چندال ضرورت نہیں پڑتی ۔

۸۳ \_ یعنی منعم حقیقی کی حق شناسی بیه تھی کہ قول و فعل اور جان و دل سے اس کا شکر ادا کرتے بہت سے لوگ شکر کے بجائے شرک کرتے ہیں ۔

جاتے ہو[۸۸]

ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ۗ لَآ اِلٰهَ إِلَّا هُوَ ۗ فَانِّي تُؤُفُّونَ 🚍

كَذْلِكَ يُؤْفَكُ الَّذِيْنَ كَانُوْا بِالْيِتِ اللَّهِ يَجُحَدُّونَ 🕾

اَللّٰهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ قَرَارًا قَ السَّمَا ءَ بِنَا ءً وَّ صَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَ رَزَقَكُمُ مِّنَ الطَّليِّبْتِ ۗ ذٰلِكُمُ اللّٰهُ رَبُّكُمْ اللهُ رَبُّ الْعُلَمِينَ ﴿

هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ فَادْعُوْهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴿ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿

٦٣ ـ اسي طرح پھرے جاتے ہیں جولوگ کہ اللہ کی باتوں سے منکر ہوتے رہتے ہیں

۶۲۔ اور اللہ ہے تمہارا رب ہر چیز بنانے والا کسی کی

بندگی نہیں اسکے سوائے پھر کھاں سے پھرے

٦٣۔ اللہ ہے جس نے بنایا تمہارے لئے زمین کو مُمهرنے کی جگہ اور آسمان کو عمارت <sup>[۸۵]</sup> اور صورت بنائی تمهاری تو اچھی بنائیں صورتیں تمہاری اور روزی دی تکو ستری چیزوں سے وہ اللہ ہے رب تمہارا سو بڑی برکت ہے اللہ کی جو رب ہے سارے جمان

**٦۵۔ وہ ہے زندہ رہنے والا [۸۸] کسی کی بندگی نہیں** ا سکے سوائے سواس کو ایکارو خالص کر کر اس کی بندگی سب خوبی اللہ کو جورب ہے سارے جمان کا [۸۸]

۸۲\_ یعنی رات دن کی سب نعمتیں اسکی طرف سے مانتے ہو، تو بندگی بھی صرف اسی کی ہونی چاہئے اس مقام پر پہنچ کرتم کھاں بھٹک جاتے ہوکہ مالکِ تقیقی توکوئی ہواور بندگی کسی کی کیجائے۔

۸۵ \_ یعنی قبه کی طرح بنایا \_

۸۶ ۔ انسان کی صورت سب سے بہتر ہے: سب جانوروں سے انسان کی صورت بہتر اور سب کی روزی سے اسکی روزی ستھری

۸۷۔ جس پر کسی حیثیت سے کبھی فنا اور موت طاری نہیں ہوئی، نہ ہو سکتی ہے۔ اور ظاہر ہے جب اسکی حیات ذاتی ہوئی تو تمام

لوزام حیات مبھی ذاتی ہوں گے۔

۸۸ ۔ کلمہ توحید الحدللہ: کالات اور خوبیاں سب وجود حیات کے تابع ہیں ۔ جو حیّ علی الاطلاق ہے وہ ہی عبادت کا مستحق اور تمام کالات اور نوبیوں کا مالک ہوگا۔ اس لئے ہُو الْحَیّ کے بعد اَلْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ فرمايا۔ بيماكه پہلی آيت ميں تعمتوں کا ذکر کر کے فَتَبَارَكَ اللّٰهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ فرمايا تھا۔ بعض سلف سے منقول ہے کہ کا اِلٰہَ اللّٰهَ کے بعد ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ كَمَا عِلْ عِيرَ اللَّ كَامَافِذِيهِ مِي آيت ہے۔

قُلْ إِنِّي نُهِيئُ أَنَ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدُعُونَ مِنَ دُوۡنِ اللّٰهِ كُمَّا جَآءَنِيَ الۡبَيِّنٰتُ مِنۡ رَّبِّي ۗ وَ أُمِرُتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿ جمان کے پرورد گار کا [۸۹]

هُ وَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنُ تُرَابِ ثُمَّ مِنْ نُّطُفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفُلًا ثُمَّ لِتَبُلُغُوٓا اَشُدَّكُم ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخًا ۚ وَ مِنْكُمُ مَّنُ يُتَوَفَّى مِنُ قَبُلُ وَ لِتَبُلُغُوَّا اَجَلًا مُّسَمَّى وَّ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُوْنَ عَ

 17 ۔ تو کہ مجھکو منع کر دیا کہ پوہوں انکو جنکو تم پکارتے ہو سوائے اللہ کے جب پہنچ چکیں میرے یاس کھلی نشانیاں میرے رب سے اور مجھکو حکم ہوا کہ تابع رہوں

۶۷۔ وہی ہے جس نے بنایا تم کو خاک سے [۹۰] پھر پانی کی بوند سے پھر نون جے ہوئے سے [۹۱] پھر تم کو نکالتا ہے بچہ پھر جب تک کہ پپنچواینے پورے زور کو پھر جب تک کہ ہو جاؤ بوڑھے اور کوئی تم میں ایسا ہے کہ مر جاتا ہے پہلے اس سے اور جب تک کہ پینو لکھے وعدے کو [۹۲] اور ٹاکہ تم سوچو [۹۳]

٨٩ \_ يعنى كھلے كھلے نشانات ديكھنے كے بعد كيا حق ہے كہ كوئى خدائے واحد كے سامنے سر عبوديت نہ جھ كائے اور خالص اسى كا تابع فرمان په ہو۔

.9 ۔ آدمی کی اصلیت: یعنی تمہارے باپ آدم کو، یا تم کو، اس طرح کہ نطفہ جس غذا کا خلاصہ ہے وہ خاک سے ہی پیدا ہوتی ہے۔ ا۹۔ یعنی بنی آدم کی اصل ایک پانی کی بوند ( قطرہ منی ) ہے جو آگے چل کر جا ہوا نون بنا دیا گیا۔

۹۲۔ انسانی تخلیق کے مراحل: یعنی بچہ سے جوان اور جوان سے بوڑھا ہوتا ہے۔ اور بعض آدمی جوانی یا بڑھا پے سے پہلے ہی گذر جاتے ہیں۔ بہرحال سب کو ایک معین میعاد اور لکھے ہوئے وعدے تک پہنچنا ہے۔ موت اور حشر سے کوئی مشتنی نہیں۔

۔ ہر آنکہ زاد بنا چار باید ش نوشید، زجامِ دہرے کل من علیما فان۔

97۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یعنی سوچواتنے احوال (اور دور) تم پر گذرے ۔ ممکن ہے ایک حال اور بھی گذرے ۔ وہ مرکر بینا ہے"" ۔ آخراہے کیوں محال سمجھتے ہو۔

هُوَ الَّذِي يُحُي وَ يُمِينُ ۚ فَإِذَا قَضَى اَمُرًا فَا فَالَا قَضَى اَمُرًا فَا فَانَمَا يَقُولُ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ ﴿

اَلَمُ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ يُجَادِلُوْنَ فِيَّ الْيِ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

الَّذِيْنَ كَذَّبُوا بِالْكِتٰبِ وَ بِمَآ اَرُسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا شُفَسَوْفَ يَعُلَمُونَ ﴿

إِذِ الْأَغْلَلُ فِيَّ اَعْنَاقِهِمُ وَ السَّلْسِلُ الْ يُسْحَبُونَ فِيَّ اَعْنَاقِهِمُ وَ السَّلْسِلُ الْ يُسْحَبُونَ فِي

فِي الْحَمِيْمِ لَا ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴿ فَيَ النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴿ فَيَ النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴿ فَ قُمُ قِيلَ لَهُمُ اَيْنَ مَا كُنْتُمُ تُشْرِكُونَ ﴿ فَيَ النَّامِ اللَّهُمُ اَيْنَ مَا كُنْتُمُ تُشْرِكُونَ ﴿ فَيَ

۸۶۔ وہی ہے جو جلاتا ہے اور مارتا ہے پھر جب عکم کرے کسی کام کو تو یہ کھے اسکو کہ ہو جا وہ ہو جاتا ہے [۹۴]

79۔ تو نے مذ دیکھا ان کو جو جھگڑتے ہیں اللہ کی باتوں میں کہاں سے پھیر جاتے ہیں

۰>۔ وہ لوگ کہ جنوں نے جھٹلایا اس کتاب کو اور اس کوکہ بھیجا ہم نے اپنے رسولوں کے ساتھ سوآخر جان لیں گرکہ جھیجا

اک۔ جب طوق بڑیں انکی گردنوں میں اور زنجیریں بھی [۹۶] گھسیٹے جائیں

۲۵۔ بطح پانی میں پھرآگ میں انکو جھونک دیں [۹۷]
 ۲۵۔ پھر انکو کھیں کھاں گئے جنکو تم شریک بتلایا کرتے
 تھے

۹۴ \_ یعنی اس کی قدرت کاملہ اور شان کن فیکون کے سامنے یہ کیا مشکل ہے کہ موت کے بعد تمہیں دوبارہ زندہ کر دے۔

**98**۔ کہ اس کی تکذیب کا نتیجہ کیا ہوتا ہے۔

91۔ مجرموں کیلئے طوق اور زنجیریں: زنجیر کا ایک سرا طوق میں اُلکا ہوا اور دوسرا فرشتوں کے ہاتھ میں ہو گا۔ اس طرح مجرموں اور قیدیوں کی مانندلائے جائیں گے۔

۹۷۔ یعنی دوزخ میں کبھی جلتے پانی اور کبھی آگ کا عذاب دیا جائے گا (اعاذ نا اللہ منها)

منزل۲

مِنَ دُونِ اللهِ عَالُوا ضَلُّوا عَنَّا بَلَ لَّمَ نَكُنَ نَّدُعُوا مِنَ قَبَلُ شَيْئًا ﴿ كَذَٰلِكَ يُضِلُّ اللهُ الْكُفِرِينَ ﴾ الْكُفِرِينَ ﴾

ذلِكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَفُرَحُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ بِمَا كُنْتُمْ تَمْرَحُونَ ﴿

أُدُخُلُوٓ الْبُوَابَ جَهَنَّمَ خُلِدِیْنَ فِیهَا فَا فَیهَا فَیهَا فَیِهُا فَیِهُا فَیِهُا فَیِهُا فَیِهُا فَی

فَاصْبِرُ إِنَّ وَعُدَ اللهِ حَقُّ فَامَّا نُرِينَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمُ أَوْ نَتَوَفَّيَنَّكَ فَالَيْنَا يُوْجَعُونَ عَوْلَيْنَا يُرْجَعُونَ عَ

۷۶۔ اللہ کے سوائے [۹۸] بولیں وہ ہم سے چوک گئے اللہ کے سوائے والی وہ ہم سے چوک گئے اللہ منیں ہم تو لگارتے نہ تھے پہلے کسی چیز کو [۱۰۰] اسی طرح بچلاتا ہے اللہ منکروں کو [۱۰۱]

۵>۔ یہ بدلا اس کا جو تم اتراتے پھرتے تھے زمین میں ناحق اور اس کا جو تم اکڑتے تھے [۱۰۲]

۲۶۔ داخل ہو جاؤ دروازوں میں دوزخ کے [۱۰۳] سدا
 رہنے کو اس میں سوکیا براٹھ کانہ ہے غرور والوں کا

>> ۔ سو تو شمرارہ بیشک وعدہ اللہ کا شمیک ہے پھر اگر ہم دکھلا دیں تجھ کو کوئی وعدہ جو ہم ان سے کرتے ہیں یا قبض کر لیں تجھ کو ہر عالت میں ہماری ہی طرف چھر آئیں گے [۱۰۳]

۹۸ یعنی اس وقت ان میں سے کوئی کام نہیں آیا۔ ہو سکے توان کو مدد کے لئے بلاؤ۔

99۔ دوزخ میں مجرموں سے سوال: یعنی ہم سے گئے گذرہے ہوئے۔ شایداس وقت عابدین اور معبودین الگ الگ کر دیے جائیں گے یا ضَلَّو اعَنَا کا مطلب یہ ہوکہ گو موبود میں، مگر جب ان سے کوئی فائدہ نہیں تو ہوئے نہ ہوئے برابر میں۔

10۔ کفار کا اقرار اور الکار: اکثر مفرین نے اس کا مطلب یہ لیا ہے کہ ہم جنکو دنیا میں پکارتے تھے، اب کھلا کہ وہ واقع میں کچھ چیز نہ تھے گویا یہ بطور حسرت وافوں کے اپنی غلطی کا اعتراف ہوگا۔ لیکن حضرت شاہ صاحبْ کے کلام کا عاصل یہ ہے کہ مشرکین اول منکر ہو چکے تھے کہ ہم نے شریک مٹھرانے کا عشریک مٹھرائے ہی نہیں۔ اب گھراکر منہ سے نکل جائے گا۔ ضَلَّو اعَنَا جس میں شریک مٹھرانے کا اعتراف ہوگا۔ پھر کچھ سخبل کر انکار کر دیں گے کہ ہم نے غدا کے سواکسی کو پکارا ہی نہیں۔

10۔ یعنی جس طرح یہاں انکار کرتے کرتے بچل گئے اور گھراکر اقرار کر لیا۔ یہ ہی عال ان کافروں کا دنیا میں تھا۔

۱۰۲ یعنی دیکھ لیا، ناحق کی شخی اور غرور و تنجبر کا انجام یہ ہوتا ہے اب وہ اکر فول کدھر گئی۔

۱۰۳ یعنی ہر قسم کے مجرم اس دروازے سے جوان کے لئے تجویز شدہ ہے۔

۱۰۴۔ اللہ کا وعدہ سچا ہے: یعنی اللہ نے انکو عذاب دینے کا جو وعدہ فرمایا ہے، وہ یقینا پورا ہوکر رہے گا۔ ممکن ہے کوئی وعدہ آپ کی موجودگی میں بورا ہو (جیباکہ "" بدر"" اور "" فتح مکہ "" وغیرہ میں ہوا ) یا آپ کی وفات کے بعد۔ بہرحال یہ ہم سے پچ کر کہیں نہیں جا سکتے۔ سب کا انجام ہمارے ہاتھ میں ، اس زندگی کے بعد عذاب کی تنجمیل اُس زندگی میں ہوگی۔ چھڑکاراکسی صورت سے نہیں۔

٨٧ ـ اور ہم نے بھیج ہیں رسول تجھ سے پہلے بعضے ان میں وہ میں کہ سنایا ہم نے شجھکو ان کا احوال اور بعضے ہیں کہ نہیں سنایا [۱۰۵] اور کسی رسول کو مقدور یہ تھا کہ لے آنا کوئی نشانی مگر اللہ کے حکم سے [۱۰<mark>۰]</mark> پھر جب آیا عکم اللہ کا فیصلہ ہو گیا انصاف سے اور ٹوٹے میں پڑے اس جگہ جھوٹے [۱۰۰]

٥٩ الله ہے جس نے بنا دیے تمہارے واسطے چوپائے تاکہ سواری کر و بعضوں پر اور بعضوں کو کھاتے ہو

وَلَقَدُ اَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّنْ قَبُلِكَ مِنْهُمْ مَّنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَ مِنْهُمْ مَّنْ لَّمْ نَقُصُصُ عَلَيْكَ ﴿ وَمَا كَانَ لِرَسُوْلِ اَنْ يَّأْتِي بِايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ۚ فَإِذَا جَآءَ أَمْرُ اللَّهِ قُضِيَ بِالْحَقِّ ع و خَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِلُونَ ﴿

اَللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْاَنْعَامَ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿

۱۰۵ قرآن میں مذکور اور غیرمذکور انبیاء: یعنی بعض کا تفصیلی عال تجھ سے بیان کیا، بعض کا نہیں کیا۔ (اور ممکن ہے کہ اس آیت کے نزول کے بعدان کا بھی مفصل حال بیان کر دیا ہو) بہرحال جن کے نام معلوم ہیں ان پر تفصیلاً اور جن کے نام وغیرہ معلوم سٰیں ان پر اجالاً ایان لانا ضروری ہے۔ لَا نُفَرِقُ بَیْنَ اَحَدِ مِّنْ رُسُلِه،

**۱۰۱** یعنی اللہ کے سامنے سب عاجز میں رسولوں کویہ بھی اختیار نہیں کہ جو معجزہ چامیں دکھلا دیا کریں، صرف وہ ہی نشانات دکھلا سکتے میں جس کی اجازت حق تعالیٰ کی طرف سے ہو۔

۱۰۷۔ اللہ کا فیصلہ: یعنی جس وقت اللہ کا حکم پہنچتا ہے رسولوں اور ان کی قوموں کے درمیان منصفانہ فیصلہ کر دیا جاتا ہے اس وقت رسول سرخرواور کامیاب ہوتے ہیں۔ اور باطل پر ستوں کے حصہ میں ذلت و خسران کے سواکچھ نہیں آیا۔

وَ لَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَ لِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَالَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ وَ عَلَيْهَا وَ عَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ﴿
ثَحْمَلُونَ ﴿

وَ يُرِيكُمُ الْيَتِمِ لَى فَاكَّ الْيَتِ اللهِ تُنْكِرُونَ

۸۰۔ اور ان میں تکو بہت فائدے ہیں [۱۰۸] اور ناکہ پہنچو ان پر پڑھ کر کسی کام تک جو تمہارے جی میں ہو [۱۰۹] اور ان پر اور کشتیوں پر لدے پھرتے ہو[۱۱۰]

۸۱۔ اور دکھلاتا ہے تم کو اپنی نشانیاں پھر کون کون سی نشانیوں کو اپنے رب کی یہ مانو کے ["]

۸۲۔ کیا پھرے نہیں وہ ملک میں کہ دیکھ لیتے کیما انجام ہوا ان سے پہلول کا وہ تھے ان سے زیادہ اور زور میں سخت اور نشانیوں میں ہو چھوڑ گئے ہیں زمین پر پھر کام یہ آیا اُن کے جو وہ کاتے تھے [اا]

۸۳۔ پھر جب پہنچ انکے پاس رسول انکے کھلی نشانیاں کے کر اترانے لگے اس پر جو انکے پاس تھی خبر اور الٹ پڑی ان پر وہ چیز جس پر ٹھٹھاکرتے تھے [""]

۱۰۸۔ چوپایوں کے منافع: مثلاً ان کے چمڑے، بال اور اون وغیرہ سے طرح طرح کے فائدے اٹھاتے ہو۔

۱۰۹ سواری کرنا بجائے نود ایک مقصد ہے اور سواری کے ذریعہ سے انسان بہت مقاصد دینی و دنیوی عاصل کرتا ہے۔

ا۔ یعنی خشکی میں جانوروں کی پیٹھ پر اور دریا میں کشتیوں پر لدے بھرتے ہو۔

ااا۔ اللہ کی کس کس نشانی کو جھٹلاؤ گے: یعنی اس قدر کھلے نشان دیکھنے پر بھی آدمی کھاں تک انکار ہی کرتا چلا جائے گا۔ (اور ابھی کیا معلوم اللہ اور کتنے نشان دکھلائے گا)۔

اا۔ یعنی پہلے بہت قومیں گذر چکیں جو جھے میں اور زور وقوت میں ان سے بہت زیادہ تھیں انہوں نے ان سے کہیں بڑھ کر

زمین پر اپنی یاد گاریں اور نشانیاں چھوڑیں، لیکن جب خدا کا عذاب آیا تو وہ زور و طاقت اور سازوسامان کچھے بھی کام نہ آسکا۔ یوں ہی تباہ و برباد ہوکر رہ گئے۔

۱۱۳۔ پچھلی قوموں کی ہلاکت سے سبق لو: یعنی وجہ معاش اور ماڈی ترقیات کا جو علم ان کے پاس تھا اور جن غلط عقیدوں پر دل جائے ہوئے متھے اسی پر اتراتے رہے۔ اور انبیاء علیهم السلام کے علوم و ہدایات کو حقیر سمجھ کر مذاق اڑاتے رہے۔ آخر ایک وقت آیا جب ان کو اپنی ہنسی مذاق کی حقیقت کھلی، اور ان کا استراء و تمسخر نود انہی پر الٹ پرا۔

فَلَمَّا رَاوًا بَاسَنَا قَالُوَّا امَنَّا بِاللهِ وَحُدَهُ وَكَفَرُنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِيْنَ ﴿

فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيْمَانُهُمْ لَمَّا رَاوَا بَاسَنَا ﴿ سُنَّتَ اللهِ الَّتِيِّ قَدُ خَلَتُ فِي عِبَادِم ۚ

عُ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْكُفِرُوْنَ ﴿ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْكُفِرُوْنَ ﴿

۸۷۔ پھر جب انہوں نے دیکھ لیا ہماری آفت کو بولے ہم یقین لائے اللہ اکیلے پر اور ہم نے چھوڑ دیں وہ چیزیں جنکو شریک بتلاتے تھے [۱۳]

۸۵۔ پھر نہ ہوا کہ کام آئے انکو یقین لانا ان کا جس وقت دیکھ چکے ہمارا عذاب [۱۵] رسم پڑی ہوئی اللہ کی جو چلی آئی اس کے بندول میں اور خراب ہوئے اس جگہ منکر [۱۱۱]

۱۱۷۔ قیامت میں کفار کی توبہ: یعنی جس وقت آفت آئکھوں کے سامنے آگئن؛ اور عذاب الهی کا معائنہ ہونے لگاتب ہوش آیا اور ایان و توبہ کی سوجھی۔ اب پہتہ چلا کہ اکیلے خدائے بزرگ ہی سے کام چلتا ہے جن ہستیوں کو خدائی کا درجہ دے رکھا تھا سب عاجز اور بیکار ہیں۔ ہماری سخت حاقت اور گستاخی تھی کہ ان چیزوں کو تخت خدائی پر بٹھا دیا تھا۔

110 حشر میں توبہ وندامت بے سود ہے: یعنی اب پڑتانے اور تقصیر کا اعتراف کرنے سے کوئی فائدہ نہیں۔ ایان و توبہ کا وقت گذر چکا۔ عذاب دیکھ لینے پر تو ہر کسی کو بے افتیار بھین آ جاتا ہے۔ مگر یہ یقین موجب نجات نہیں۔ نہ اس بھین کی بدولت آیا ہوا عذاب ٹل سکتا ہے۔ قال تعالیٰ وَلَیْسَتِ التَّوْبَةُ لِلّذِیْنَ یَعْمَلُوْنَ السَّیِّ عَاتِ حَتَّی إِذَا حَضَرَ اَحَدَهُمُ الْمَوْتُ وَاللّٰ اللّٰ اللّٰهَ یَعْمَلُوْنَ السَّیِّ عَاتِ حَتَّی إِذَا حَضَرَ اَحَدَهُمُ الْمَوْتُ وَاللّٰهِ مِنْ اللّٰهَ وَلَیْسَتِ التَّوْبَةُ لِلّٰذِیْنَ یَعْمَلُوْنَ السَّیِّ عَالِ فِی قصہ فرعون اللّٰهَ وَقَدْ عَصَیْتَ قَالَ اِنِّیْ تُنْبُ مِنَ اللّٰهَ فَی اللّٰهَ وَقَدْ عَصَیْتَ قَدْ مُنْ اللّٰهَ مَنْ اللّٰهَ تَعَالَىٰ یَقْبَلُ تَوْبَةَ الْعَبْدِ مَالَمٌ یُغَرِّغِرْ۔

۱۱۶: توبہ کے معاملے میں اللہ کی عادت: یعنی ہمیشہ سے یوں ہی ہوتا رہا ہے کہ لوگ اول انکار واستراء سے پیش آتے ہیں پھر

جب عذاب میں پکڑے جاتے ہیں اس وقت شور مجاتے اور اپنی غلطیوں کا اعتراف کرتے ہیں۔ اللہ کی عادت یہ ہے کہ اس لیے وقت کی توبہ کو قبول نہیں فرمانا۔ آخر منکرین اپنے جرائم کی پاداش میں خراب و برباد ہوکر رہ جاتے ہیں۔ اللہم احفظنا من الخیران واحفظنا من غضبک و تنظک فی الدنیا والآخرة۔

تم سورة المؤمن ولله الحدوالمية

## ركوعاتها٢

## ٣ سُوْرَةُ حُمّ السَّجُدَةِ مَكِّيَّةُ ١١

ایاتها ۵۳

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ حم۔

۲۔ آثارا ہوا ہے بڑے مہربان رحم والے کی طرف سے [۱]

۳۔ ایک کتاب ہے جدی جدی کی ہیں اس کی آیتیں [۲] قرآن عربی زبان کا ایک سمجھ والے لوگوں کو[۳]

۷۔ سنانے والا خوشخبری اور ڈر<sup>[۳]</sup> پر دھیان میں یہ لائے وہ بہت لوگ سووہ نہیں سنتے [۵] حٰم ۗ

تَنُزِيلٌ مِّنَ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ﴿

كِتْبُ فُصِّلَتُ النَّهُ قُرُانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ فَي النَّهُ قُرُانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ فَي

بَشِيرًا وَّ نَذِيرًا ۚ فَاعۡرَضَ اَكۡتَرُهُمۡ فَهُمۡ لَا يَسۡمَعُونَ ﴿

۱۔ نزول قرآن اللہ کی بڑی نعمت ہے: یعنی اللہ تعالیٰ کی بہت ہی بڑی مہربانی اور رحمت بندوں پر ہے جوان کی ہدایت کے لئے ایسی عظیم الثان اور بے مثال کتاب نازل فرمائی۔

۲۔ لفظی طور پر آیات کا جدا جدا ہونا تو ظاہر ہے، مگر معنوی حیثیت سے بھی سینکروں قسم کے علوم اور مضامین کی تفصیل الگ الگ آیات میں کی گئی ہے۔

۳۔ قرآن عربی میں نازل ہوا؛ یعنی قرآن کریم اعلیٰ درجہ کی صاف و شبتہ عربی زبان میں نازل کیا گیا ہے جواس کے مخاطبین اولین کی مادری زبان تھی۔ تا ان لوگوں کو سمجھنے میں دقت یہ ہو۔ خود سمجھ کر دوسروں کو پوری طرح سمجھا سکیں۔ مگر اس کے باوجود بھی ظاہر ہے وہ ہی لوگ اس سے منتفع ہوسکتے میں جو سمجھ رکھتے ہوں۔ ناسمجھ جاہل کواس نعمت عظمی کی کیا قدر ہو سکتی ہے۔

ہ۔ یعنی قرآن اپنے ماننے والوں کو نجات و فلاح کی خوشخبری سناتا اور منکروں کو برے انجام سے ڈراتا ہے۔

۵۔ اس سے لوگوں کا اعراض تعجب خیز ہے: یعنی ان سب باتوں کے باوبود بھی تعجب ہے کہ ان میں کے بہت لوگ اس کتاب کی بیش قیمت نصائح کی طرف دھیان نہیں کرتے۔ اور جب ادھر دھیان ہی نہیں تو سننا کیوں چاہیں گے۔ اور فرض کیجئے کانوں سے من بھی لیا، لیکن گوشِ دل سے یہ سنا اور قبول کرنے کی توفیق یہ ہوئی توسنا ان سنا برابر ہے۔

وَقَالُوا قُلُو بُنَا فِي آكِنَّةٍ مِّمَّا تَدُعُونَآ اِلَيْهِ وَقَالُوا قُلُو بُنَا فِي آكِنَةٍ مِّمَّا تَدُعُونَآ اِلَيْهِ وَ فِئَ اذَانِنَا وَ تَكُونَ قُلُ مِنْ بَيْنِنَا وَ بَيْنِكَ حِجَابُ فَاعْمَلُ اِنَّنَا عَمِلُونَ اللَّ

قُلُ إِنَّمَا آنَا بَشَرُّ مِّنْلُكُمْ يُوْخَى إِلَىَّ آنَّمَا اللهُكُمُ اللهُ وَّاحِدُ فَاسْتَقِيْمُوَّا اللهِ وَ اسْتَغْفِرُوْهُ وَ وَيُلُّ لِّلْمُشْرِكِيْنَ فَيْ

۵۔ اور کھتے ہیں ہمارے دل غلاف میں ہیں اس بات سے جمکی طرف تو ہم کو بلاتا ہے اور ہمارے کانوں میں بوجھ ہے اور ہمارے اور تیرے بیچ میں پردہ ہے سو تو اپنا کام کرتے ہیں [۱]

۲۔ تو کہ میں بھی آدمی ہوں جیسے تم عکم آنا ہے مجھکوکہ تم پر بندگی ایک عاکم کی ہے سوسیدھے رہواسکی طرف اور اس سے گناہ بخواؤ [۱] اور خرابی ہے شریک کرنے والوں کو

۲۔ کفار مکہ کہ ہٹ دھرمی: یعنی صرف اس قدر نہیں کہ نصیحت کی طرف دھیان نہیں کرتے یا کان نہیں دھرتے، بلکہ ایسی باتیں کرتے میں بن کو س کر ناصح بالکلیہ مایوس ہو جائے اور آئندہ نصیحت سنانے کا ارادہ بھی ترک کر دے۔ مثلاً کہتے ہیں کہ ہمارے دلوں پر تو تمہاری باتوں کی طرف سے غلاف پڑھ جو ہوئے میں۔ اس لئے کوئی بات وہاں تک پہنچی نہیں۔ اور جب تم بات کرتے ہو ہمارے کان اونچا سننے لگتے ہیں۔ ثقل سماع کی وجہ سے کچھ سائی نہیں دیتا، اور ہمارے تمہارے درمیان ایسا پردہ بہ جو ایک کو دوسرے سے ملئے نہیں دیتا، درمیان ایسا پردہ بہ بوایک کو دوسرے سے ملئے نہیں دیتا، در شمنی اور عداوت کی جو دیواریں کھڑی میں وہ درمیان سے اٹھ جائیں اور جو غلج عائل ہے وہ پر ہو، تب ہم میں سے ایک دوسرے تک پہنچ سکے لیکن ایسا ہونا نا ممکن ہے پھر تم کیوں اپنا مغز تھ کا تے ہو۔ ہم کو ہمارے حال پر چھوڑو، تم اپنا کام کئے جاؤ، ہم اپنا کام کریں گے۔ اس کی توقع مت رکھو کہ ہم کبھی تمہاری نصیحوں سے متاثر ہونے والے ہیں۔

﴾۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بشریت: یعنی نہ میں غدا ہوں کہ زبردستی تمہارے دلوں کو پھیر سکوں، نہ فرشۃ ہوں جس کے بھیجے جانے کی تم فرمائش کیا کرتے ہونہ کوئی اور مخلوق ہوں، بلکہ تمہاری جنس و نوع کا ایک آدمی ہوں جس کی بات سمجھنا تم کو ہم جنسی کی بنا پر آسان ہونا چاہئے، اور وہ آدمی ہوں جبے حق تعالیٰ نے اپنی آخری اور کامل ترین پھی وحی کیلئے پن لیا ہے۔ بناءً علیہ خواہ تم کتنا ہی اعراض کرواور کتنی ہی یاس انگیز باتیں کرو، میں غدائی پیغام تم کو ضرور پہنچاؤں گا۔ مجھے بذریعہ وحی بتلایا گیا ہے کہ تم

سب کا معبود اور ماکم علی الاطلاق ایک ہے جس کے سواکسی کی بندگی نہیں۔ لہذا سب کو لازم ہے کہ تمام شئون و احوال میں سیرھے اسی خدائے واحد کی طرف رخ کر کے چلیں اس کے راستہ سے ذراادھرادھرقدم نہ ہٹائیں اور پہلے اگر ٹیڑھے ترچھے چلے ہیں تواینے پرورد گار سے اس کی معافی چاہیں ۔ اورا گلی پچھلی خطائیں بخثوائیں ۔

الَّذِيْنَ لَا يُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَ هُمْ بِالْأَخِرَةِ ١- بُونْسِ دَيَّةَ رُوْةَ اور وه آفرت سے منكر مين [٨]

هُمۡ كُفِرُوۡنَ۞

إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ لَهُمْ عُ اَجُرُّ غَيْرُ مَمْنُوْنِ ﴿

قُلُ اَيِنَّكُمُ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْاَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَ تَجْعَلُوْنَ لَكَّ اَنْدَادًا الْ ذٰلِكَ رَبُّ الْعٰلَمِينَ أَ

٨۔ البية جو لوگ يقين لائے اور ڪئے بھلے ڪام ان کو ثواب ملنا ہے جو موقوف نہ ہو<sup>[9]</sup>

9۔ توکھہ کیا تم منکر ہواس سے جس نے بنائی زمین دو دن میں اور برابر کرتے ہواسکے ساتھ اوروں کو وہ ہے رب جمان کا [۱۰]

<mark>۸۔</mark> جن لوگوں کا معاملہ اللہ کے ساتھ یہ ہے کہ عاجز مخلوق کو اس کی بندگی میں شریک کرتے ہیں اور بندوں کے ساتھ یہ ہے کہ صدقہ اور زکوۃ کا پیسہ کسی مختاج مسکین پر خرچ کرنے کے روادار نہیں۔ ساتھ ہی انجام کی طرف سے بالکل غافل اور بے فکر ہیں، کیونکہ انہیں تسلیم ہی نہیں کہ مرنے کے بعد کوئی دوسری زندگی اوراچھے برے کا حیاب وکتاب بھی ہو گا۔ اییوں کا مستقبل بجز ہلاکت اور خرابی و بربادی کے اور کیا ہونا ہے۔ (تنبیر) بعض سلف نے یہاں الزّ کوٰۃ سے مراد کلمہ طیبہ لیا ہے۔ اور بعض نے ""زکوۃ"" کے معنی پاکیزی اور ستھرائی کے لئے ہیں۔ مطلب یہ ہو گاکہ وہ لوگ اپنے نفس کو عقائد فاسدہ اور اخلاق ذمیمہ سے یاک وصاف نہیں کرتے۔ اس میں کلمہ طبیبہ کا ترک اور زکوۃ وغیرہ کا ادا نہ کرنا بھی آگیا۔ وہذا کا قال قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكٰی وقال قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكُهَا وقال وَحَنَانًا مِّنْ لَّدُنَّا وَ زَكُوة وغير ذلك ـ ثايديه معنى اس لح يمال لح كئ مول کہ کفار مخاطب بالفروع نہیں یا اس لئے کہ آیت مکی ہے اور زکوۃ وغیرہ کی نشخیص مدینہ میں ہوئی۔ واللہ اعلم۔ <u>9۔ مومنین کیلئے دائمی اجر: یعنی کبھی منقطع یہ ہوگا ابدالآباد تک جاری رہے گا۔ جنت میں پہنچ کریہ انکو فنایہ ایک ثواب کو۔</u>

۱۰ زمین کی تخلیق دو دن میں: یعنی کس قدر تعجب کا مقام ہے کہ رب العالمین کی وحدانیت اور صفات کالیہ کا انکار کرتے ہواور دوسری چیزوں کواس کے برابر سمجھتے ہو جوایک ذرہ کا اختیار نہیں رکھتیں۔

وَ جَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِنْ فَوْقِهَا وَ بَرَكَ فِيهَا وَ بَرَكَ فِيهَا وَ بَرَكَ فِيهَا وَ تَكَوَيْهَا وَ تَكَوَيْهَا وَ تَكَوَيْهَا وَيُهَا وَيُعَالِمُ فَي فَيْهَا وَيُهَا وَيُعَالِمُ وَيُهَا وَيُعَالِمُ وَيُعَالِمُ وَيُهَا وَيُهَا وَيُهَا وَيُهَا وَيُعَالِمُ وَيُعَالِمُ وَاللّهُ وَيُهُا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَوْلِهُ وَلَا لَعُهُا وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا لَهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا لِمُ اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِ

ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانُ فَقَالَ لَهُمَ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانُ فَقَالَ لَهُا وَ لِلْارُضِ ائْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا اللهَ

قَالَتَآ اَتَيُنَا طَآبِعِينَ ا

1- اور رکھے اس میں مھاری پہاڑ اوپر سے اور برکت رکھی اسکے اندر اور ٹھمرائیں اُسمیں خوراکیں اُسکی ["] چار دن میں پورا ہوا پوچھنے والوں کو ["]

اا۔ پھر پڑھا آسمان کو اور وہ دھواں ہو رہا تھا [۱۳] پھر کھا اسکو اور زمین کو آؤتم دونوں خوشی سے یا زور سے وہ بولے ہم آئے خوشی سے [۱۳]

اا۔ زمین کی برکتیں: "اور برکت رکھی اسکے اندر" لیعنی قیم قیم کی کانیں، درخت، میوے، پھل، غلے اور چوانات زمین سے نکلتے ہیں۔ اور "مھرائیں اس میں خوراکیں اسکی" لیعنی زمین پر بینے والوں کی خوراکیں ایک خاص اندازہ اور حکمت سے زمین کے اندر رکھ دیں چنانچے ہراقلیم اور ہر ملک میں وہاں کے باشدوں کی طبائع اور ضروریات کے موافق خوراکیں مہیاکر دی گئی میں۔

۱۱۔ تخلیق کے چار دن: یعنی یہ سب کام چار دن میں ہوا۔ دو روز میں زمین پیدا کی گئی اور دو روز میں اس کے متعلقات کا بدوبت ہوا۔ جو پوچھے یا پوچھے کا ارادہ رکھتا ہے اسے بتلا دوکہ یہ سب مل کر پورے چار دن ہوئے بدون کر اور کئی بیشی کے۔
حضرت شاہ صاحب لکھے ہیں "ایعنی (پوچھے والوں کا) ہواب پورا ہوا۔ (تنبیہ) یہاں " دنوں" سے مراد ظاہر ہے معروف و متبادر دن میں ہوسکتے کیونکہ زمین اور مورج وغیرہ کی پیدائش سے قبل ان کا وجود متصور ہی نہیں۔ لا محالہ ان دنوں کی متدار ہوگی یا وہ دن مراد ہوجی کی نہیا آتھے کہ واللہ اعلم۔
دن مراد ہوجی کی نسبت فرمایا ہے وَ إِنَّ یَوْ مَا عِنْدَ دَ بِیْكُ كَالَفِ سَتَةِ مِمَّا تَعُدُّونَ دَ (جَ رکوع) واللہ اعلم۔
دن مراد ہوجی کی نسبت فرمایا ہے وَ إِنَّ یَوْ مَا عِنْدَ دَ بِیْكَ كَالَفِ سَتَةِ مِمَّا تَعُدُّونَ دَ (جَ رکوع) واللہ اعلم۔
کے، جیسا کہ آگے آتا ہے۔ (تنبیہ) ممکن ہے "دُخان" سے آسانوں کے ماذہ کی طرف اشان کو اللہ کا مَا مَا دونوں ما ادونوں ما ادونوں (آسمان اور زمین ) کے ملاپ سے دنیا برائے نواہ اپنی طبعیت سے مالیاں نے نواہ اپنی طبعیت سے آسمان سے مورج کی شعاع آئی، ملیں یازور سے ملیں۔ (برمال دونوں ملاکر ایک نظام بنانا تھا) وہ دونوں آسلے اپنی طبیعت سے آسمان سے مورج کی شعاع آئی،

گرمی پڑی ہوائیں اٹھیں ان سے گرد اور بھاپ اوپر پڑھی پھر پانی ہو کر مدینہ برساجس کی بدولت زمین سے طرح طرح کی چیزیں پیدا ہوئیں ۔ اور پہلے جو فرمایا تھا کہ ""زمین میں اس کی خوراکیں رکھیں"" یعنی اس میں قابلیت ان چیزوں کے نکلنے کی رکھدی تھی۔ واللہ اعلم۔

۱۱۔ پھر کر دیے وہ سات آسمان دو دن میں [۱۵] اور آثارا ہر آسمان میں عکم اُس کا [۱۲] اور رونق دی ہم نے سب سے ورلے آسمان کو چراغوں سے اور محفوظ کر دیا یہ سادھا ہوا ہے زبر دست خبردار کا [۱۷]

فَقَضْهُنَّ سَبُعَ سَمُوْتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَ اَوْلَى فَقَضْهُنَّ سَبُعَ سَمُوْتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَ اَوْلَى فِي فِي كُلِّ سَمَاءٍ اَمْرَهَا وَ زَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيْحَ فَى وَفَظَا لَا ذَٰلِكَ تَقْدِيْرُ الْعُزِيْرِ الْعَلِيْمِ عَلَى

11۔ سات آسمان کی تخلیق دو دن میں: یعنی چار دن وہ تھے اور دو دن میں آسمان بنائے کل چھ دن ہوگئے، جیہا کہ دوسری جگہ سِتة ایتامرکی تعین ورتیب آئی ہے کہ فلال سِتة ایتامرکی تعین ورتیب آئی ہے کہ فلال فلال چیزاللہ نے ہفتہ کے دن، فلال فلال دن میں پیدا کی، ان میں کوئی عدیث صیح اب تک نظر سے نمیں گذری۔ حتی کہ ابوہریرہ کی عدیث کے متعلق ہوصیح ملم میں ہے ابن کشیر تکھتے ہیں و ہو من غرائب الصحیح وقد علله البخاری فی التاریخ فقال رواہ بعضهم عن ابی ہریرة عن کعب الاحبار و ہو الاصح اور روح المعانی میں فقال فی التاریخ فقال رواہ بعضهم عن ابی ہریرة عن کعب الاحبار و ہو الاصح اور روح المعانی میں فقال ثافعی سے نقل کیا ہے تفر د به مسلم وقد تکلم علیہ الحافظ علی ابن المدینی و البخاری و غیر ہما و جعلوہ من کلام کعب و ان اباہریر ۃ انّما سمعہ منہ و لکن اشتبہ علی بعض الرواۃ فجعله مرفوعًا۔

آسان پہلے پیدا ہوا یا زمین: باقی قرآن کریم کی اس آیت اور سورہ ""بقرہ"" کی آیت شُمَّ اسْتَویٰ اِلَی السَّمَاءِ فَسَوَّا هَنَّ سَبْعَ سَمُوات سے ظاہر ہوتا ہے کہ سات آسان زمین کی پیدائش کے بعد بنائے گئے۔ اور سورہ ""نازعات" میں وَ الْاَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحٰهَا سے ظاہر ہوتا ہے کہ زمین آسان کے بعد بچھائی گئے۔ اس کے جواب کئ طرح دیے گئے ہیں۔ احقر کو ابوحیان کی تقریر پہند ہے یعنی ضروری نہیں کہ پہلی آیت میں شُمَّ اور دوسری میں بَعْدَ ذَلِكَ تراخی زمان کے لئے ہو۔ مکن ہوتا ہے ان الفاظ سے تراخی فی الاخباریا تراخی رتبی مرادلیں۔ جیسے شُمَّ کانَ مِنَ الَّذِیْنَ المَنُوّا وَتَوَا صَوَّا بِالصَّمْرِ وَتَوَا

صَوَّا بالمَرِّ حَمَدِ میں۔ یا دوسری جگہ عُتُلِّ بَعْدَ ذلِكَ زَنِیْم ۔ میں یہ ہی معنی مراد لئے گئے ہیں۔ ہمرال قرآن كريم میں ترمیب زمانی كی تصریح نہیں۔ ہاں نعمت كے تذكرہ میں زمین كا اور عظمت وقدرت كے تذكرہ میں آسمان كا ذكر مقدم ركھا ہيں ترمیب زمانی كی تصریح نہیں۔ ہاں نعم كی تنبید كے لئے لئے جب كا نكمۃ ادنی تامل و تدبر سے معلوم ہو سكتا ہے۔ تفصیل كا یمال موقع نہیں۔ یہ چند الفاظ اہل علم كی تنبید كے لئے لئے دیے ہیں۔

11۔ ہر آسمان کو اسکے عکم کی وحی: یعنی جو عکم جس آسمان کے مناسب تھا۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یہ رب کو معلوم ہے کہ وہاں کون مخلوق بستی ہے اور انکا کیا اسلوب (اور رنگ ڈھنگ) ہے اتنی زمین میں ہزاراں ہزار کارخانے ہیں، تو اتنے بڑے آسمان کب خالی پڑے ہوں گے ""۔

۱۔ یعنی دیکھنے میں معلوم ہوتا ہے کہ گویا سب ستارے اسی آسمان میں جڑے ہوئے ہیں۔ رات کوان قدرتی چراغوں سے آسمان کی رونق معلوم ہوتا ہے۔ پھر محفوظ کتنا کر دیا ہے کہ کسی کی وہاں تک دسترس نہیں۔ فرشوں کے زبر دست بہرے لگے ہوئے ہیں۔ کوئی طاقت اس نظام محکم میں رخنہ اندازی نہیں کر سکتی کیونکہ وہ سب سے بڑی زبر دست اور باخبر ہستی کا قائم کیا ہوا ہے۔ میں۔ کوئی طاقت اس نظام محکم میں رخنہ اندازی نہیں کر سکتی کیونکہ وہ سب سے بڑی زبر دست اور باخبر ہستی کا قائم کیا ہوا ہے۔ فائ آئے ہے شہو آ فائل آئیں تو تو کہ میں نے خبر سنادی تکوایک

فَإِنَّ اَعْرَضُوْا فَقُلُ اَنُذَرَ تُكُمُ طَعِقَةً مِّ ثُلَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

۱۲۔ جب آئے انکے پاس رسول آگے سے اور پیچے
سے [۱۹] کہ نہ پوچو کسی کو سوائے اللہ کے کہنے لگے اگر
ہمارا رب چاہتا تو بیسجتا فرشتے سو ہم تمہارا لایا ہوا
مہیں مانتے [۲۰]

إِذْ جَآءَتُهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ اَيْدِيهِمْ وَ مِنْ خَلْفِهِمْ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ اَيْدِيهِمْ وَ مِنْ خَلْفِهِمْ اللَّهُ اللهَ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْكَةً فَإِنَّا بِمَآ اُرُسِلُتُمْ بِهِ

## كْفِرُوْنَ 🗊

1۸۔ یعنی کفار مکہ اگر ایسی عظیم الثان آیات سننے کے بعد بھی نصیحت قبول کرنے اور توحید واسلام کی راہ اختیار کرنے سے اعراض کرتے رمیں تو فرما دیجئے کہ میں تم کوآگاہ کرتا ہوں کہ تمہارا انجام بھی ""عاد"" و""ثمود"" وغیرہ اقوام معذبین کی طرح ہوسکتا ہے۔
19۔ یعنی ہر طرف سے ۔ ثاید بہت رسول آئے ہول گے مگر مشہوریہ ہی دورسول ہیں ۔ حضرت ہود اور حضرت صالح علی نبینا و علیما الصلوٰۃ والسلام ۔ اور یا مِن بَیْنَ اَیْدِیْدِهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ سے مرادیہ ہوکہ ان کوماضی اور منتقبل کی باتیں سمجھاتے ہوئے

آئے۔ کوئی جت اور کوئی پہلونصیحت و فہائش کا نہیں چھوڑا۔

۲۰۔ رسول اللہ کے بشر ہونے پر اعتراض: یعنی خدا کا رسول بشر کیسے ہو سکتا ہے ۔ اگر اللہ کو واقعی رسول بیسجنا تھا تو آسمان سے کسی فرشتہ کو بیسجنا۔ بہرعال تم اپنے زعم کے موافق جو باتیں خدا کی طرف سے لائے ہوہم ان کے ماننے کے لئے تیار نہیں۔

10۔ سو وہ جو عاد تھے وہ تو غرور کرنے لگے ملک میں ناحق اور کھنے لگے کون ہے ہم سے زیادہ زور میں [۱۲]کیا دیکھتے نہیں کہ اللہ جس نے انکو بنایا وہ زیادہ ہے ان سے زور میں اور تھے ہماری نشانیوں سے منکر [۲۲]

فَامَّا عَادُ فَاسْتَكُمَرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ قَالُوا مَنَ اَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً أَوَلَمْ الْحَقِّ وَ قَالُوا مَنَ اَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً أَوَلَمْ يَرُوا اَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَهُمُ هُوَ اَشَدُّ مِنْهُمُ قُوَةً أَوْ اللهَ الَّذِي خَلَقَهُمُ هُوَ اَشَدُّ مِنْهُمُ قُوَةً أَوْ كَانُوا بِالْتِنَا يَجْحَدُونَ عَ

11۔ پھر بھیجی ہم نے ان پر ہوا بڑے زور کی کئی دن ہو مصیبت کے تھے تاکہ چکھائیں انکورسوائی کا عذاب دنیا کی زندگانی میں [۲۳] اور آخرت کے عذاب میں تو پوری رسوائی ہے اور انکو کہیں مدد نہیں [۲۳]

فَارُسَلْنَا عَلَيْهِمُ رِيْحًا صَرُصَرًا فِي آيَامِ نَحْ اَيَّامِ نَجْسَاتٍ لِنُذِيْقَهُمُ عَذَابَ الْخِزِي فِي الْخَرْيِ الْخِزِي الْخَرْيِ الْخَرْيِ الْخَرْيِ الْخَرْقِ الْخُزِي الْخَرْقِ الْخُزِي الْخَرْقِ الْخُزِي الْخَرْقِ الْخُزِي وَ الْخَرْقِ الْخُزِي وَ الْخُزِي وَ الْمُنْصَرُونَ عَلَى اللَّاخِرَةِ الْخُزِي وَ هُمُ لَا يُنْصَرُونَ عَلَى اللَّهُ اللللللللَّالِمُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّ

۲۱۔ قوم عاد کا غرور و تکجر: شاید رسولوں نے جو عذاب کی دعم ہوگی اس کے جواب میں یہ کھاکہ ہم سے زیادہ زورآور کون ہے جس سے ہم خوت کھائیں کیا ہم جیسے طاقتور انسانوں پر تم اپنا رعب جاسکتے ہو؟ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""ان کے جسم بہت بڑے ہوئے ہوئے تھے۔ بدن کی قوت پر غرور آیا۔ غرور کا دم بھرنا اللہ کے ہاں وبال لا تا ہے ""۔

۲۲ یعنی دل میں ان کا حق ہونا سمجھتے تھے، مگر ضداور عناد سے انکار کرتے چلیے جاتے تھے۔

۲۳۔ آندھی کا طوفان: حضرت شاہ صاحبؒ لنکھتے ہیں ""ان کا غرور توڑنے کو ایک کمزور مخلوق سے ان کو تباہ کرا دیا۔ سات رات اور آٹھ دن مسلسل ہوا کا طوفان چلتا رہا۔ درخت، آدمی، مکان، مواشی کوئی چیز نہ چھوڑی۔

۲<mark>۷۔</mark> یعنی آخرت کی رسوائی تو بہت ہی بڑی ہے جو کسی کے ٹالے نہیں ٹلے گی، نہ وہاں کوئی مدد کر سکے گا۔ ہرایک کواپنی فکر پڑی ہوگی محبت و ہمدردی کے بڑے بڑے مدعی آتکھیں چرائیں گے۔ وَ اَمَّا تَمُوَدُ فَهَدَيْنَهُمُ فَاسْتَحَبُّوا الْعَلَى عَلَى الْهُدَى فَاخَذَنُهُمُ طَعِقَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْهُدَى فَاخَذَنُهُمُ طَعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُوْنِ بِمَا كَانُوْا يَكْسِبُوْنَ ﴿

غ وَ نَجَّيْنَا الَّذِيْنَ امَنُوْ ا وَ كَانُوْ ا يَتَّقُونَ ﴿

وَ يَوْمَ يُحْشَرُ أَعُدَآءُ اللهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُحْشَرُ أَعُدَآءُ اللهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُوْزَعُونَ عَنْ

حَتَّى إِذَا مَا جَآءُوْهَا شَهِدَ عَلَيْهِمُ سَمْعُهُمُ وَ الْمُؤَهُمُ وَ جُلُوْدُهُمْ بِمَا كَانُوُا وَمُمَّارُهُمْ وَ جُلُودُهُمْ بِمَا كَانُوُا

ا۔ اور وہ جو ثمود تھے سو ہم نے انکو راہ بتلائی پھر انکو خوش لگا اندھا رہنا راہ سو جھنے سے [۲۵] پھر پکرۂ انکو کرئل نے ذلت کے عذاب کی بدلا اس کا جو کاتے تھے [۲۲]

۱۸۔ اور بچا دیا ہم نے ان لوگوں کو جو یقین لائے تھے اور پچ کر چلتے تھے [۲۰]

19۔ اور جس دن جمع ہوں گے دشمن اللہ کے دوزخ پر تو انکی جاعتیں بنائی جائیں گی [۲۸]

۲۰۔ یماں تک کہ جب پہنچیں اس پر بتائیں گے انکو انکے کان اور انکی آنکھیں اور انکے چھڑے جو کچھ وہ کرتے تھے [۲۹]

۲۵۔ قوم ثمود کا اندھاپن: یعنی نجات کا راسۃ جو ہمارے پیغمبر نے بتلایا تھا اس سے آنکھیں بند کر لیں اور اندھا رہنے کو پہند کیا۔ آخر اللہ تعالیٰ نے انکی پہند کی ہوئی عالت میں انہیں پڑا چھوڑ دیا۔

۲۷۔ یعنی زلزلہ آیا جس کے ساتھ سخت ہولناک آواز تھی، اس آواز سے مگر پھٹ گئے۔

۲۷۔ یعنی جولوگ ایان لائے اور بدی کے راسۃ سے پچ کر چلتے تھے انکواللہ نے صاف بچالیا۔ نزول عذاب کے وقت ان پر ذرا آنچ بھی نہیں آئی۔

۲۸۔ جہنم کے قریب کفار کی جاعتیں: یعنی ہرایک قسم کے مجرموں کی الگ جاعت ہوگی اور یہ سب جاعتیں ایک دوسرے کے انتظار میں جہنم کے قریب روکی جائیں گی۔

79۔ کفار کے خلاف انکے اعضاء کی گواہی: دنیا میں کانوں سے آیات تنزیلیہ سنیں اور آئکھوں سے آیات تکوینیہ دیکھیں مگر کسی کو نہ مانا۔ ہربن موسے غدا کی کی نافرمانی کرتے رہے۔ یہ خبر نہ تھی کہ گناہوں کا یہ سارا ریکارڈ خود انہی کی ذات میں محفوظ ہے جو وقت پر کھول دیا جائے گا۔ روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ محشر میں کفار اپنے جرائم کا زبان سے انکار کریں گے۔ اس وقت عکم ہو گاکہ ان کے اعضاء کی شادت پیش کی جائے جن کے ذریعے سے گناہ کئے تھے۔ چنانچہ ہرایک عضوشادت دے گا۔ اور اس طرح زبان کی تکذیب ہو جائے گی۔ تب مہبوت و حیران ہو کر اپنے اعضاء کو کھے گا ( تمہنون ) دور ہو جاؤبا تمہاری ہی طرف سے تو میں جھگڑتا اور مدافعت کر رہا تھا۔ ( تم خود ہی اپنے جرموں کا اعتراف کرنے لگے )

وَقَالُوْا لِجُلُوْدِهِمْ لِمَ شَهِدُتُّمْ عَلَيْنَا اللهُ الَّذِيِّ اَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَّ اللهُ اللهُ الَّذِيِّ اَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَنْ يَّشُهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَارُكُمْ وَ لَا جُلُودُكُمْ وَ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَارُكُمْ وَ لَا جُلُودُكُمْ وَ لَكِنْ ظَنَنْتُمْ أَنَّ اللهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَّا تَعْمَلُونَ شَيْ

ا۔ اور وہ کہیں گے اپنے چمڑوں کو تم نے کیوں بتلایا ہمکو [۲۰] وہ بولیں گے ہمکو بلوایا اللہ نے جس نے بلوایا سے ہمرچیز کو [۳] اور اسی نے بنایا تمکو پہلی بار اور اسی کی طرف پھیرے جاتے ہو[۳]

۲۲۔ اور تم پردہ نہ کرتے تھے اس بات سے کہ تم کو بلائیں گے تمہارے کان اور نہ تمہاری آتھیں اور نہ تمہاری تحصیل اور نہ تمہارے چڑے [۳۳] پر تم کو یہ خیال تھا کہ اللہ نہیں جانتا بہت چیزیں جو تم کرتے ہو[۳۳]

۳۰۔ کفار کا اپنے جسم سے خطاب: یعنی جب میں زبان سے انکار کر رہا تھا تو تم پر ایسی کیا مصیبت پڑی تھی کہ نواہ مخواہ بتلا ما شروع کر دیا اور آخریہ بولنا تکو سکھلایاکس نے۔

۳۱۔ کفار کو اعضاء کا جواب: یعنی جمکی قدرت نے ہر ناطق چیز کو بولنے کی قوت دی، آج اسی نے ہمکو بھی گویا کر دیا یہ بولتے اور بتلاتے توکیا کرتے۔ جب وہ قادر مطلق بلوانا چاہے تو کس چیز کی مجال ہے کہ نہ بولے جس نے زبان میں قوت گویا ئی رکھی ، کیا ہاتھ پاؤں میں نہیں رکھ سکتا۔

٣٢ يه مقوله يا الله تعالىٰ كا ہے، يا جلود كا ہے ۔ دونوں اخمال ہيں ۔

۳۳۔ یعنی غیرسے چھپ کر گناہ کرتے تھے۔ یہ خبر نہ تھی کہ ہاتھ پاؤں بتلا دیں گے۔ ان سے بھی پر دہ کریں۔ اور کرنا بھی چاہتے تو

اسکی قدرت کہاں تھی۔

۳۷۔ کفار کو ملامت: یعنی اصل میں تمہارے طرز عمل سے یوں ظاہر ہوتا ہے کہ گویا تکو خدا تعالیٰ کے علم محیط کایقین ہی نہ تھا تہجھتے ہے کہ بو چاہو کرتے رہو کون دیکھ بھال کرتا ہو گا۔ اگر پوری طرح یقین ہوتا کہ خدا ہماری تمام حرکات سے باخبر ہے اور س کے ہاں ہماری پوری مِسل محفوظ ہے تو ہرگزایسی شرارتیں نہ کرتے۔

وَ ذَٰلِكُمْ ظَنُّكُمُ الَّذِى ظَنَنْتُمْ بِرَبِّكُمْ الَّذِى ظَنَنْتُمْ بِرَبِّكُمْ الَّذِى ظَنَنْتُمْ بِرَبِّكُمْ الْخُسِرِيْنَ ﴿

فَإِنْ يَّصْبِرُوا فَالنَّارُ مَثُوًى لَّهُمُ وَإِنْ يَصْبِرُوا فَالنَّارُ مَثُوًى لَّهُمُ وَإِنْ يَسَتَعْتِبِينَ عَ اللَّهُمُ مِّنَ الْمُعْتَبِينَ عَ اللَّهُمُ مِّنَ الْمُعْتَبِينَ عَ

وَ قَيَّضَنَا لَهُمُ قُرنَا ۚ فَرَيَّنُوا لَهُمُ مَّا بَيْنَ اللَّهُمُ مَّا بَيْنَ اللَّهُمُ الْقَولُ ايْدِيهِمُ وَ مَا خَلْفَهُمُ وَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَولُ فِي الْمِيمِ وَمَا خَلْفَهُمُ وَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَولُ فِي الْمِيمِ قَدُ خَلَتُ مِنْ قَبُلِهِمُ مِّنَ الْجِنِّ وَ فِي الْرِنْسِ وَانَّهُمُ كَانُوا خُسِرِيْنَ عَلَيْ

۲۳۔ اور یہ وہی تمہارا خیال ہے جو تم رکھتے تھے اپنے رب کے حق میں اسی نے تکو غارت کیا چھر آج رہ گئے ٹوٹے میں

۲۷۔ پھر اگر وہ صبر کریں تو آگ ان کا گھر ہے اور اگر وہ منایا چاہیں تو انکو کوئی نہیں مانتا [۲۵]

۲۵۔ اور لگا دیے ہم نے انکے پیچے ساتھ رہنے والے پھر انہوں نے خوبصورت بنادیا انکی آمکھوں میں اسکو جو انکے آگے ہوات<sup>ا</sup> اور ٹھیک رپڑ چکی ان کے آگے ہواور جو انکے پیچے ہو<sup>[۳۱]</sup> اور ٹھیک رپڑ چکی ان پر عذاب کی بات ان فرقوں کے ساتھ جو گذر چکے ان سے پہلے جنوں کے اور آدمیوں کے <sup>[۳۸]</sup> بیشک وہ تھے ٹوٹے والے <sup>[۳۸]</sup>

٣٥۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں یعنی دنیا میں بعض بلا صبر سے آسان ہوتی ہے، وہاں صبر کریں یا نہ کریں، دوزخ گھر ہو چکا۔
(ہماں سے کبھی نکلنا نہیں) اور بعض بلامنت نوشامد کرنے سے ٹلتی ہے۔ وہاں بہتیرا چاہیں کہ منت کریں) کوئی قبول نہیں۔
۳۹۔ کفار پر شیاطین کا تسلط: یعنی ان پر شیاطین تعینات تھے کہ انکو برے کام جو پہلے کئے یا آگے کرتے، بھلے کرکے دکھلائیں اور تباہ کن ماضی و مستقبل کو نوبصورت بناکر انکے سامنے پیش کریں۔ اور یہ شیطانوں کا تعینات کیا جانا بھی انکے اعراض عن الذکر کا نتیجہ تھا کا قال تعالیٰ وَ مَنْ یَعْشُ عَنْ فِرْ کُرِ الرَّ حُمْنِ نُعَیِّضٌ لَهُ شَیْطَانًا فَهُو لَهُ قَرِینٌ (زفرف)۔

٣٠ يعنى وه ہى بات بوشروع ميں کهى گئى تھى۔ لَاَ مُلَتَّنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَ النَّاسِ اَجْمَعِيْنَ (هودرکوع١٠) ٣٨ جب آدمى کوخياره آنا ہے تواسى طرح آنا ہے اورایسے ہى سامان ہوجاتے ہیں۔

وَ قَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِهِذَا اللَّهُ الْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنَالِمُ اللَّهُ الْمُواللِمُ اللَّهُ الْمُواللَّهُ الْمُواللِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُواللَّهُ اللَّهُ الْمُواللَّهُ اللَّهُ الْمُواللِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ الْمُواللَّهُ الْمُواللِمُ الل

فَلَنُذِيْقَنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا عَذَابًا شَدِيدًا لَا قَلَ لَكُنُوا عَذَابًا شَدِيدًا لَا قَ لَنَجْزِيَنَّهُمُ السَوَا الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ

(<u>Y</u><)

ذلِكَ جَزَآءُ اَعُدَآءِ اللهِ النَّارُ ۚ لَهُمْ فِيهَا دَارُالُخُلُدِ ۗ جَزَآءً بِمَا كَانُوَا بِالْتِنَا مَحْحَدُوْ نَ ﴿

وَ قَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا رَبَّنَا الَّذَيْنِ الْخَيْنِ اللَّذِيْنِ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ نَجْعَلُهُمَا تَحْتَ اضَلَّنَا مِنَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ نَجْعَلُهُمَا تَحْتَ الْعَنَا لِيَكُوْنَا مِنَ الْأَسْفَلِيْنَ عَ

79۔ اور کینے لگے منکر مت کان دھرواس قرآن کے سننے کواور بک بک کرواسکے پڑھنے میں شایدتم غالب ہو[۶۹]

۲۷۔ سوہم کو ضرور چکھانا ہے منکروں کو سخت عذاب اور ان کو بدلا دینا ہے برے سے کاموں کا جو وہ کرتے تھے [۴۰]

۲۸۔ یہ سزا ہے اللہ کے دشمنوں کی آگ اُن کا اس میں گھر ہے سدا کو بدلا اس کا جو ہماری باتوں سے انکار کرتے تھے [۳]

اور ہمیں گے وہ لوگ جو منکر ہیں اے ہمارے رب ہمکایا جو جن ہمکو دکھلا دے وہ دونوں جنوں نے ہم کو برکایا جو جن ہے اور جو آدمی کہ ہم ڈالیں انکواپنے پاؤں کے نیچے کہ وہ رہیں سب سے نیچے [۲۶]

79۔ قرآن کی قرأت کے وقت کفار کی بک بک؛ قرآن کریم کی آواز بحلیٰ کی طرح سننے والوں کے دلوں میں اثر کرتی تھی۔ ہو سنتا فریفتہ ہو جاتا اس سے رو کنے کی تدبیر کفار نے یہ نکالی کہ جب قرآن رپڑھا جائے، ادھر کان مت دھرو اور اس قدر شوروغل مجاؤکہ دوسرے بھی نہ سن سکیں اس طرح ہماری بک بک سے قرآن کی آواز دب جائے گی آج بھی جاہلوں کو ایسی ہی تدبیریں سوجھا کرتی ہیں کہ کام کی بات کو شور مجا کر سننے نہ دیا جائے۔ لیکن صداقت کی کرئک مجھروں اور مکھیوں کی بھنبھنا ہٹ سے کھاں مغلوب ہوسکتی ہے۔ ان سب تدبیروں کے باوجود حق کی آواز قلوب کی گھرائیوں تک پہنچ کر رہتی ہے۔

۴۰: اس سے زیادہ برا کام کونسا ہو گاکہ خود نصیحت کی بات نہ سنے اور دوسروں کو بھی سننے نہ دے۔

ا الکارآیات کی سنزا: یعنی دل میں سمجھتے تھے لیکن ضداور تعصب و عناد سے انکار ہی کرتے رہتے تھے۔

۸۲۔ اپنے معبودوں پر کفار کا غصہ: یعنی خیر ہم تو آفت میں پھنے ہیں، لیکن آدمیوں اور جنوں میں سے جن شیطانوں نے ہم کو بہ کا بہ کا کر اس آفت میں گرفتار کرایا ہے ذرا انہیں ہارے سامنے کر دیجئے کہ انکو ہم اپنے پاؤں تلے روند ڈالیں۔ اور نہایت ذلت و نواری کے ساتھ جہنم کے سب سے نیچ کے طبقہ میں دھکیل دیں، تا انتقام لے کر ہمارا دل کچھ تو ٹھنڈا ہو۔

إِنَّ الَّذِيْنَ قَالُوْا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوْا ٣٠ تَحْقِق جَنُول نِے كارب عارا اللہ ہے پھراس پر تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلِّيكَةُ اللَّا تَخَافُوا وَ لَا نہ غم کھاؤاور نوشخبری سنواس بہشت کی جس کا تم سے تَحْزَنُوًا وَ اَبْشِرُوَا بِالْجَنَّةِ الَّتِيِّ كُنْتُمُ وَهِ مِنْ [٣]

تُوْعَدُونَ 🚍

نَحْنُ اَوْلِيْؤُكُمْ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَ فِي الْأَخِرَةِ ۚ وَ لَكُمْ فِيْهَا مَا تَشُتَهِيَّ اَنْفُسُكُمْ وَ لَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ ﴿

عُ نُزُلًا مِّنُ غَفُورٍ رَّحِيْمٍ ﴿

قائم رہے ان پر اترتے ہیں فرشتے کہ تم مت ڈرواور

۳۱۔ ہم ہیں تمہارے رفیق دنیا میں اور آخرت میں [۳۷] اور تمہارے لئے وہاں ہے جو چاہے جی تمہارا اور تمہارے لئے وہاں ہے جو کچھ مانگو [۴۵]

۳۲۔ممانی ہے اس بخشے والے مہربان کی طرف

۴۳ء مومنین کیلئے فرشتوں کا نزول: یعنی دل سے اقرار کیا اور اس پر قائم رہے اسکی ربوہیت والوہیت میں کسی کو شریک نہیں ٹھمرایا۔ یہ اس یقین واقرار سے مرتے دم تک ہٹے، یہ گرگٹ کی طرح رنگ بدلا۔ جو کچھ زبان سے کہا تھا اس کے مقتضاء پر اعتقادًا اور علاً جمے رہے۔ اللہ کی ربوہیت کاملہ کا حق پہچانا۔ جو عمل کیا خالص اسکی خوشنودی اور شکرگذاری کے لئے کیا، اپنے رب کے عائد کئے ہوئے حقوق و فرائض کو سمجھا اور اداکیا۔ غرض ماسوا سے منہ موڑ کر سیدھے اسی کی طرف متوجہ ہوئے اور اسی کے راستہ پر چلے ایسے منتقیم الحال بندوں پر موت کے قریب اور قبر میں پہنچ کر اور اسکے بعد قبروں سے اٹھنے کے وقت اللہ کے فرشتے اترتے ہیں جو تسکین و تسلی دیتے اور جنت کی بشارتیں ساتے ہیں، کہتے ہیں کہ اب تم کو ڈرنے اور گھبرانے کا کوئی موقع

نمیں رہا۔ دنیائے فانی کے سب فکر وغم ختم ہوئے اور کسی آنے والی آفت کا اندیشہ بھی نہ نمیں رہا۔ اب ابدی طور پہر قسم کی جمانی و رومانی نوشی اور عیش تمہارے لئے ہے۔ اور جنت کے جو وعدے انبیاء علیم السلام کی زبانی کئے گئے تھے، وہ اب تم سے ایفاء کئے جانے والے ہیں۔ یہ وہ دولت ہے جس کے ملنے کا یقین عاصل ہونے پر کوئی فکر اور غم آدمی کے پاس نمیں پھٹک سکتا۔ (تنبیہ) بہت مکن ہے کہ متقین و ابرار پر اس دنیوی زندگی میں بھی ایک قسم کا نزول فرشتوں کا ہوتا ہو بواللہ کے عکم سے ان کے دینی و دنیوی امور میں بہتری کی باتیں المام کرتے ہوں۔ بوان کے شرح صدر اور تسکین و اطمینان کا موجب ہو جاتا ہے۔ بیلے ان کے بالمقابل ایک دو آیت پہلے گذر چکا ہے کہ کفار پر شیطان مسلط ہیں جو تزیین قبائے سے ان کے انواء کا مان کرتے ہیں۔ چنانچہ دوسری عبد شیاطین کے جق میں بھی لفظ ""تزل" استعال ہوا ہے۔ قال تعالیٰ تنکز اُن عملی کُلِّ علیٰ کُلِّ علیٰ کُلِّ اللّٰ مُنتی دوریک یہ معنی بھی ہو الدُنی کیا زیادہ چہاں ہوتی ہے۔ سے میں اور اس تقریر پر اگلی آیت نکٹ کُر اُق لِیکا ہو گہ فی الْحَیٰو قِ الدُنی کیا زیادہ چہاں ہوتی ہے۔

۱۹۷۷ مومنین کیلئے فرشتوں کی تسلی: بعض نے اس کواللہ کا کلام بتلایا ہے۔ یعنی فرشتوں کا کلام اس سے پہلے ختم ہو چکا اور اکثر کے نزدیک یہ بھی فرشتوں کا مقولہ ہے۔ گویا فرشتے یہ قول ان کے دلوں میں الہام کرتے ہیں اور انکی ہمت بندھاتے ہیں۔ ممکن ہے اس زندگی میں بعض بندوں سے مثافہ یہ بھی اتنے الفاظ کہتے ہوں اور ممکن ہے موت کے قریب یا اس کے بعد کہا جاتا ہو۔ اس وقت نکٹن او لیکنا کی کم فی المحکیو قراللہ نک کم فی المحکیو قراللہ نک کم فی المحکیو قراللہ نک کی ماری مان ہو گا کہ ہم دنیا میں بھی تمہارے رفیق رہیں کہ اللہ کے مکم سے باطنی طور پر تمہاری اعانت کرتے تھے، اور آخرت میں بھی رفیق رہیں گے کہ وہاں تمہاری شفاعت یا اعزاز واکرام کا انتظام کریں گے۔

۷۵۔ جنت میں ہر خواہش پوری ہوگی: یعنی جس چیز کی خواہش ورغبت دل میں ہوگی یا جو زبان سے طلب کرو گے سب کچھ ملے گا۔ اللہ کے خزانوں میں کسی چیز کی کمی نہیں۔

۴۹ \_ یعنی سمجھ لوا وہ غفور رحیم اپنے ممانوں کے ساتھ کلیہا بر ہاؤکرے گا۔ اوریہ کتنی بڑی عزت و توقیر ہے کہ ایک ہندہ ضعیف رب العزت کا ممان ہو۔

۳۳۔ اور اس سے بہتر کس کی بات جس نے بلایا اللہ کی طرف اور کیانیک کام اور کہا میں حکمبردار ہوں [۴۷]

وَ مَنْ أَخْسَنُ قَولًا مِّمَّنَ دَعَا إِلَى اللهِ وَ عَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿

۳۳۔ اور برابر نہیں نیکی اور نہ بدی جواب میں وہ کہہ جو اس سے بہتر ہو پھر تو دیکھ لے کہ تجھ میں اور جس میں دشمنی تھی گویا دوستدار ہے قرابت والا [۴۸]

وَلَا تَسْتَوِى الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ الْفَافِحُ الْفَافِيَّةُ الْفَافِحُ الْفَافِيَّةُ الْفَافِقُ اللَّذِيُ بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَانَّهُ وَلِيُّ حَمِيْمُ عَدَاوَةٌ كَانَّهُ وَلِيُّ حَمِيْمُ عَلَى

ہم۔ دعوت الی اللہ کی فضیلت: اُنَّ الَّذِیْنَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ السَّنَقَامُوْ اللهِ میں ان مخصوص بندوں کا ذکر تھا جنوں نے صرف ایک اللہ کی ربوبیت پر اعتقاد جاکر اپنی استقامت کا ثبوت دیا۔ یماں انکے ایک اور اعلیٰ مقام کا ذکر کرتے ہیں۔ یعنی بہترین شخص و ہے جو نود اللہ کا ہورہے، اسی کی حکمبرداری کا اعلان کرے اسی کی پہندیدہ روش پر چلے۔ اور دنیا کو اسی کی طرف آنے کی دعوت دے۔ اس کا قول و فعل بندوں کو خدا کی طرف کھینچنے میں موثر ہو، جن نیکی کی طرف لوگوں کو بلائے بذات نود اس پر عامل ہو۔ خدا کی نسبت اپنی بندگی اور فرمانبرداری کا اعلان کرنے سے کسی موقع پر اور کسی وقت نہ جھیکے اس کا طغرائے قومیت بر عامل ہو۔ اور ہر قیم کی تنگ نظری اور فرقہ ورانہ نسبتوں سے یکو ہوکر اپنے مسلم غالص ہونے کی منادی کرے اور اسی اعلیٰ مقام کی طرف لوگوں کو بلائے جس کی دعوت دینے کے لئے سیدنا محمد رسول اللہ النافی ایکٹی محرب ہوئے تھے۔ اور صحابہ رضی اللہ عنم نے اپنی عمریں صرف کی تھیں۔

 نرم خوئی اور خوش اخلاقی اس پر اثر یہ کرے وہ دوسری بات ہے مگر ایسے افراد بہت کم ہوتے ہیں۔ بہرعال دعوۃ الی اللہ کے منصب پر فائز ہونے والوں کو بہت زیادہ صبر واستقلال اور حن خلق کی ضرورت ہے۔

وَمَا يُكَفُّهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا ۚ وَمَا يُكَفُّهَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَى عَانِي كُوبُوسِار عَركَة بين إلَّا ذُوْ حَظٍّ عَظِيْمٍ 🗟

> وَ إِمَّا يَنُزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطُنِ نَزُخُ فَاسْتَعِذُ بِاللهِ ﴿ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ ﴿

> وَمِنُ الْيَهِ الَّيْلُ وَ النَّهَارُ وَ الشَّمْسُ وَ الْقَمَرُ لَا تَسُجُدُوا لِلشَّمْسِ وَ لَا لِلْقَمَرِ وَ اسْجُدُوا لِلهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنَّ كُنْتُمْ إيَّاهُ تَعُبُدُونَ 🕾

اور یہ بات ملتی ہے اسی کو جس کی بڑی قسمت

m\_ اور جو کبھی چوک لگے تجھ کو شیطان کے چوک لگانے سے تو پناہ پکڑ اللہ کی بیشک وہی ہے سننے والا جانے والا [۵۰]

۳۷۔ اور اسکی قدرت کے نمونے میں رات اور دن اور سورج اور چاند [۵] سجده پڼه کړو سورج کواور پڼه چاند کواور سجده کرواللہ کوجس نے ان کو بنایا اگر تم اسی کو پوجتے ہو[۵۲]

89ء تبلیغ کے آداب کی تعلیم: یعنی بہت بڑا توصلہ چاہئے کہ بری بات سمار کر بھلائی سے جواب دے۔ یہ اخلاق اور اعلی خصلت اللہ کے ہاں سے بڑے قسمت والے خوش نصیب اقبال مندوں کو ملتی ہے۔ (ربط) یہاں تک اس حریف اور دشمن کے ساتھ معاملہ کرنا سکھلایا تھا جو حن معاملہ اور خوش اخلاقی سے متاثر ہو سکتا ہو۔ لیکن ایک دشمن وہ ہے جو کسی حال اور کسی منبح سے دشمنی نہیں چھوڑ سکتا۔ تم کتنی ہی نوشامدیا نرمی برتو، اس کا نصب العین یہ ہے کہ تم کو ہر طرح نقصان پہنچائے ایسے پکے شیطانوں سے محفوظ رہنے کی تدبیرآ کے تلقین فرمائی ہے۔

۵۰۔ شیطانوں سے حفاظت کا طریقہ: یعنی ایسے شیطان کے مقابلہ میں نرمی اور عفوو درگذر سے کام نہیں چلتا۔ بس اس سے بچنے کی ایک ہی تدبیر ہے کہ خداوند قدوس کی پناہ میں آجاؤ۔ یہ وہ مضبوط قلعہ ہے جہاں شیطان کی رسائی نہیں اگر تم واقعی اغلاص و تضرّع سے اللہ کو پکارو گے، وہ ضرور تم کو پنادہ دے گا۔ کیونکہ وہ ہر ایک کی پکار سنتا ہے اور نوب جانتا ہے کہ کس نے کتنے اغلاص و تضرّع سے اسکو بکارا ہے۔ صرت شاہ صاحبْ اس آیت کا پہلی آیت سے ربط ظاہر کرنے کی غرض سے لکھتے ہیں۔

""یعنی کبھی بے اختیار غصہ پڑھ آئے تو یہ شیطان کا دخل ہے"" وہ نہیں چاہتا کہ تم حن اغلاق پر کاربند ہو کر دعوت الی اللہ کے مقصد میں کامیابی عاصل کرو۔

۳۸۔ پھر اگر غرور کریں تو جو لوگ تیرے رب کے پاس میں پاکی بولتے رہتے میں اسکی رات اور دن اور وہ نہیں تھکتے [۵۲]

فَانِ اسْتَكُمُرُوا فَالَّذِيْنَ عِنْدَ رَبِّكَ فَانِ اسْتَكُمُرُوا فَالَّذِيْنَ عِنْدَ رَبِّكَ يُسَبِّحُوْنَ لَهُ بِالَّيْلِ وَ النَّهَارِ وَهُمْ لَا يُسَيِّخُونَ لَهُ بِالَّيْلِ وَ النَّهَارِ وَهُمْ لَا

يَسُّعُونَ السِّ

ا الله کواللہ الله کواللہ الله کے ساتھ چند دلائل سماویہ وارضیہ بیان فرماتے میں جن سے داعی الی الله کواللہ تعالیٰ کی عظمت و وحدانیت اور بعث بعدالموت وغیرہ اہم مسائل کے سمجھانے میں مدد ملے۔ اس ضمن میں ادھر بھی اشارہ ہوگیا کہ ایک طرف فدا کے مخصوص بندے اپنے قول و عمل سے فداکی طرف بلا رہے ہیں اور دوسری طرف چاند مورج اور آسمان و زمین کا عظیم الثان نظم و نوق موچنے والوں کو اُسی فدائے واحد کی طرف آنے کی دعوت دے رہا ہے۔ و فی کل شیء لَه کُنا الله کا منظم و انون موچنے والوں کو اُسی فدائے واحد کی طرف آنے کی دعوت دے رہا ہے۔ و فی کل شیء لَه کُنا الله کہ اُن تکوی نشانیوں میں الجھ کر نہ رہ جائے بیسے بہت سی قومیں رہ گئی میں، بلکہ لازم ہے کہ اس لامحدود قدرت والے مالک کے سامنے سر جھ کائے جس کی یہ نشانیاں میں۔ اور جس کے علم سے ان کی ساری منود ہے اور ممکن ہے اس پر بھی تنبیہ ہو کہ جس طرح رات اور دن اور ان دونوں کی نشانیاں چاند اور سورج ایک دوسرے کے مقابل میں اور اللہ تعالیٰ ان میں ردوبدل کرتا رہتا ہے اسی طرح اس کو قدرت ہے کہ دعوت الی اللہ کی روشنی اور داعی کی علوہ ہمت مقابل میں اور اللہ تعالیٰ ان میں ردوبدل کرتا رہتا ہے اسی طرح اس کو قدرت ہے کہ دعوت الی اللہ کی روشنی اور داعی کی علوہ ہمت اور خوش اظل قی کی بدولت مخاطبین کی کایا پیٹ کر دے اور تاریک فضا کوایک روشنی ما تول میں بدل دے۔

۵۲۔ سورج اور چاند وغیرہ کو پوجنے والے بھی زبان سے یہ ہی کہتے تھے کہ ہماری غرض ان چیزوں کی پرستش سے اللہ کی پرستش ہے۔ مگر اللہ نے بتلا دیا کہ یہ چیزیں پرستش کے لائق نہیں۔ عبادت کا متنق صرف ایک غدا ہے۔ کسی غیر اللہ کی عبادت کرنا غدائے واحد سے بغاوت کرنے کا مرادف ہے۔

۵۳۔ یعنی اگر غرور و تیجبر حق کے قبول کرنے سے مانع ہے اور باو بود وضوع دلائل توحید کے خدائے واحد کی عبادت کی طرف آنا نہیں چاہتے تو نہ آئیں، اپنا ہی نقصان کریں گے۔ اللہ کوان کی کیا پر وا ہو سکتی ہے۔ بھلا جس کی عظمت و جبروت کا یہ عالم ہو کہ بیثار ملائکہ مقربین شب و روز اس کی عبادت اور تسبیح و تقدیس میں مشغول رہتے میں، نہ کھی تصلحے میں، نہ اکتاتے میں، اس کے سامنے یہ بیچارے کیا چیز میں اور ان کا غرور کیا چیز ہے۔ نوامخواہ کی جھوٹی شیخی کر کے اپنا ہی نقصان کر رہے میں۔ وَ مِنُ الْيَتِهَ اَنَّكَ تَرَى الْأَرْضَ خَاشِعَةً فَاِذَآ اَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَآءَ اهْتَزَّتُ وَ رَبَتُ الْإِنَّ الَّذِيِّ اَحْيَاهَا لَمُحْيِ الْمَوْتِي الْإِنَّهُ عَلَى كُلِّ وَمَا مَا مُعَى الْمَوْتِي الْمَوْتِي الْمَوْتِي الْمَوْتِي الْمَوْتِي الْمَوْتِي الْمَوْتِي الْمَوْتِي الْمَ

شَيءِ قَدِيرُ 🖪

إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِيَّ الْتِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا اللهِ يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا اللهَ الْفَمَنُ يُّلُقِى فِي النَّارِ خَيْرٌ اَمْ مَّنُ يَّأْتِنَ المِنَّا يَّوْمَ الْقِلْمَةِ الْعَمَلُوا مَا شِئْتُمُ النَّا يَّوْمَ الْقِلْمَةِ الْعَمَلُوا مَا شِئْتُمُ النَّا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿

۳۹۔ اور ایک اس کی نشانی یہ کہ تو دیکھتا ہے زمین کو دبی پڑی پچر جب آثارا ہم نے اس پر پانی تازی ہوئی اور ابھری بیشک جس نے اس کو زندہ کیا وہ زندہ کرے گامردوں کووہ سب کچھ کر سکتا ہے [۵۲]

بہ۔ بولوگ ٹیرھے چلتے ہیں ہماری باتوں میں وہ ہم سے چھے ہوئے نہیں بھلا ایک بو پڑتا ہے آگ میں وہ بہتر یا ایک بو آئے گا امن سے دن قیامت کے کئے جاؤ بو چاہو بیشک بوتم کرتے ہووہ دیکھتا ہے [۵۵]

تمہاری سمجھ میں آئے کئے جاؤ مگر یاد رہے کہ تمہاری سب حرکات اس کی نظر میں ہیں ایک دن ان کا اکھا خمیازہ بھگتنا پڑے گا۔ اب خود سوچ لوکہ ایک شخص جو اپنی شرارتوں کی بدولت جلتی آگ میں گرے، اور ایک جو اپنی شرافت و سلامت روی کی بدولت ہمیشہ امن چین سے رہے۔ دونوں میں کون بہترہے؟

اِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِالدِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمُ 'وَ اِلَّذِكْرِ لَمَّا جَاءَهُمُ 'وَ اِلَّذِكُرِ لَمَّا جَاءَهُمُ 'وَ اِنَّهُ لَكِتُبُ عَزِيْزُ اللَّهِ

لَّا يَأْتِيُهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ لَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيْلُ مِنْ حَكِيْمٍ حَمِيْدٍ ﴿

مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدُ قِيْلَ لِلرُّسُلِ مِنَ قَدُ قِيْلَ لِلرُّسُلِ مِنَ قَدُو عِقَابٍ قَبُلِكَ الْأَوْ مَغُفِرَةٍ وَّ ذُوْ عِقَابٍ لَكَ اللَّهُ مَغُفِرَةٍ وَّ ذُوْ عِقَابٍ لَكَ اللَّهُ مَعُفِرَةٍ وَ ذُوْ عِقَابٍ لَكَ اللَّهُ اللَّ

الا۔ جو لوگ منکر ہوئے نصیحت سے جب آئی ان کے پاس [میر] پاس [۵۲] اور وہ کتاب ہے نادر

۴۷۔ اُس پر جھوٹ کا دخل نہیں آگے سے اور یہ چیچے سے آگے سے اور یہ چیچے سے آگاری ہوئی ہے حکمتوں والے سب تعریفوں والے کی [۵۰]

۳۳۔ تجھے وہی کہتے ہیں ہو کہہ چکے ہیں سب رسولوں سے تجھے سے پہلے تیرے رب کے یہاں معافی بھی ہے اور سزا بھی ہے دردناک [۵۸]

۵۱۔ یعنی وہ خواہ مخواہ اپنی کجروی سے نصیحت کی بات میں شہات پیدا کرتے ہیں عالانکہ اس میں جھوٹ کی گنجائش کسی طرف نہیں۔ وہ نصیحت کیا ہے؟ ایک صاف، واضح اور مضبوط و محکم کتاب جس کا انکار ایک احمق یا شریر آدمی کے سوا کوئی نہیں کر سکتا۔

۵۰ یعنی اس کی آثاری ہوئی کتاب میں جھوٹ آئے توکدھرسے آئے۔ اور جس کتاب کی حفاظت کا وہ ذمہ دار ہو، باطل کی کیا مجال ہے کہ اسکے یاس پھٹک سکے۔

۵۸۔ ہر زمانے کے منگرین کا یہی طریقہ رہا ہے: یعنی منگرین کا جو معاملہ آپ کے ساتھ ہے، یہ ہی ہر زمانے کے منگرین کا پیغمبروں کے ساتھ رہا ہے۔ پیغمبروں نے ہمیشہ خیر نواہی کی ہے، انہوں نے اسکے جواب میں ہر طرح کی تکلیفیں پہنچائیں۔ پھر جس طرح پیغمبروں نے سختیوں پر صبر کیا، آپ بھی صبر کرتے رہیئے۔ نتیجہ یہ ہوگا کہ کچھ لوگ توبہ کر کے راہ راست پر آ جائیں گے جن کے لئے خدا کے ہاں معافی ہے اور کچھ اپنی کجروی اور ضد پر قائم رمیں گے جو آخر کار دردناک سزاکے مستوجب ہوں گے۔ وَ لَوْ جَعَلْنٰهُ قُرُانًا أَعْجَمِيًّا لَّقَالُوْا لَوْ لَا فُصِّلَتُ النُّهُ ﴿ ءَ اَعُجَمِئُ وَّ عَرَبِيُّ ۖ قُلُ هُوَ لِلَّذِيْنَ امَنُوا هُدًى وَّ شِفَا ءُ لَو الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِيَّ اذَانِهِمْ وَقُرُّ وَّ هُوَ عَلَيْهِمُ عَمَّى ﴿ أُولَيكَ يُنَادَوْنَ مِنْ مَّكَانِ بَعِيْدٍ ﴿ وَلَقَدُ اتَيْنَا مُوْسَى الْكِتٰبَ فَاخْتُلِفَ فِيُهِ ٢ وَ لَوْ لَا كَلِمَةً سَبَقَتُ مِنُ رَّبِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمُ ﴿ وَ إِنَّهُمْ لَفِي شَكٍّ مِّنْهُ مُرِيْبٍ ٥

مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِم وَ مَنْ اَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّامٍ لِّلْعَبِيْدِ ﴿

ممر اور اگر ہم اُسکو کرتے قرآن اوپری زبان کا تو کھتے اس کی باتیں کیوں نہ کھولی گئیں کیا اوپری زبان کی کتاب اور عربی لوگ <sup>[۵۹]</sup> تو کھہ یہ ایمان والوں کے لئے سوچھ ہے اور روگ کا دور کرنے والا <sup>[۲۰]</sup> اور جو یقین نہیں لاتے ان کے کانوں میں بوجھ ہے اور یہ قرآن انکے حق میں اندھایا ہے [۱۱] انکو ریکارتے ہیں دور کی مگہ

۸۵۔ اور ہم نے دی تھی موسی کو کتاب پھراس میں انتلاف برا [۱۳] اور اگر نه ہوتی ایک بات ہو پیلے نکل چکی تیرے رب کی طرف سے تو ان میں فیصلہ ہو جا<sup>تا [۱۲</sup> اور وہ ایسے دھوکے میں ہیں اس قرآن سے جو چین نہیں لینے دیتا [۲۵]

۴۷۔ جس نے کی محلائی سواینے واسطے اور جس نے کی برائی سو وہ بھی اسی پر اور تیرا رب ایسا نہیں کہ ظلم کرہے بندوں پر [۲۶]

۵۹۔ قرآن کے عربی میں ہونے پر کفار کا اعتراض اور جواب: یعنی ایک بات کو نہ ماننا ہو توآدمی ہزار حیلے بہانے نکال سکتا ہے۔ کفار مکہ نے اور کچھ نہیں تو یہ ہی کہنا شروع کر دیا کہ صاحب! عربی پیغمبر کا معجزہ تو ہم اس وقت سمجھتے جب قرآن عربی کے سواکسی اور زبان میں آیا۔ لیکن فرض کیجئے اگر ایسا ہوتا تو جھٹلانے کے لئے یوں کہنے لگتے کہ مجلا صاحب؛ کہیں ایسی بے جوڑ بات مجھی دیکھی ہے کہ رسول عربی، اور اس کی قوم بھی جو اولین مخاطب ہے عرب، مگر کتاب بھیجی جائے ایسی زبان میں جس کا ایک رف بھی عرب لوگ نہ سمجھ سکیں۔

٦٠ قرآن ہدایت اور شفاء ہے: یعنی لغور اور بیودہ شبات تو کبھی ختم نہیں ہوں گے ۔ ہاں اس قدر تجربہ ہرایک آدمی کر سکتا ہے کہ یہ کتاب مقدس اپنے اوپر ایمان لانے اور عمل کرنے والوں کو کلیسی عجیب مدایت وبصیرت اور سوجھ بوجھ عطا کرتی اور انکے قرنوں

میں صدیوں کے روگ مٹاکر کس طرح بھلا چنگا کر دیتی ہے۔

۱۱۔ یعنی جس طرح خفاش (ٹپرک) کی آتکھیں سورج کی روشنی میں چندھیا جاتی ہیں، ان منکروں کو بھی قرآن کی روشنی میں کچھ نظر نہیں آیا۔ اس میں قرآن کا کیا قصور ہے۔ منکروں کو چا ہئے کہ اپنی نگاہ کا ضعف و قصور محموس کر کے علاج کی طرف متوجہ ہوں۔

۱۲۔ یعنی کسی کو دور سے آواز دو تو نہیں سنتا اور سے تو اچھی طرح سمجھتا نہیں۔ اسی طرح منکرین قرآن بھی صداقت اور منبع صداقت اور منبع صداقت سے اس قدر دور پڑے ہوئے ہیں کہ حق کی آواز ان کے دل کے کانوں تک نہیں پہنچتی اور کبھی پہنچتی ہے تو اس کا مطلب نہیں سمجھتے۔

۱۳ یعنی جیسے آج قرآن کے ماننے اور یہ ماننے والوں میں انتلاف پڑ رہا ہے۔ پہلے تورات کے متعلق بھی ایسا ہی انتلاف پڑ چکا ہے۔ پھر دیکھ لو وہاں کیا انجام ہوا تھا۔

۹۴ ۔ بات وہ ہی نکل چکی کہ فیصلہ آخرت میں ہے۔

٦٥ ـ نيكى اور برائى اپنے نفس كيلئے ہے: يعنی مهل شكوك و شبات ان كو چين سے نهيں بيٹے دیتے ہروقت دل میں كھئتے رہتے میں ۔

17۔ یعنی خدا کے ہاں ظلم نہیں۔ ہر آدمی اپنے عمل کو دیکھ لے۔ جیسا کرے گا وہ ہی سامنے آئے گا۔ نہ کسی کی نیکی اس کے ہاں ضائع ہوگی نہ ایک کی بدی دوسرے پر ڈالی جائے گی۔ (ربط) چونکہ نیکی بدی کا پورا پورا بدلہ قیامت کے دن ملے گا، اور کفار اکثر سوال کرتے تھے کہ قیامت کب آئے گی، اس لئے آگے اس کے متعلق ارشاد ہوتا ہے۔ اِلَیْدِ یُسُرَدُ عِلْمُ السَّاعَةِ الْح

رہے۔ اُسی کی طرف حوالہ ہے قیامت کی خبر کا [۲۰] اور نہیں رہتا نہیں نکلتے کوئی میوے اپنے غلاف سے اور نہیں رہتا علل کسی مادہ کو اور نہ وہ جنے کہ جبکی اسکو خبر نہیں [۲۸] اور جس دن انکو پکارے گا کہاں میں میرے شریک [۱۹] بولیں گے ہم نے تجھ کو کہہ سنایا ہم میں کوئی اس کا اقرار نہیں کرتا [۰۰]

الكَيْهِ يُحَرُّدُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَمَا تَخُرُجُ مِنَ الْنَلَى ثَمَرْتِ مِّنَ اكْمَامِهَا وَ مَا تَحْمِلُ مِنَ النَّلَى وَكَمَّ مِنَ الْنَلْى وَلَا تَضَعُ اللَّا بِعِلْمِهِ وَ يَوْمَ يُنَادِيهِمُ ايْنَ شُرَكَا عِنْ قَالُوا اذَنَّكُ مَا مِنَا مِنْ شَوَكَا عِنْ قَالُوا اذَنَّكُ مَا مِنَا مِنْ شَهِيْدٍ عَيْ

وَ ضَلَّ عَنْهُمُ مَّا كَانُوْا يَدُعُوْنَ مِنْ قَبْلُ وَ ظَنُّوْا مَا لَهُمْ مِّنْ مَّحِيْصٍ ﴿

لَا يَسْئَمُ الْإِنْسَانُ مِنْ دُعَاءِ الْخَيْرِ وَ إِنْ مَنَ دُعَاءِ الْخَيْرِ وَ إِنْ مَسَّهُ الشَّرُّ فَيَـُوْشُ قَنُوْطُ عَ

۴۸۔ اور چوک گیا ان سے جو بکارتے تھے پہلے اور سمجھ گئے کہ انکو کمیں نہیں خلاصی [۱۰]

49۔ نہیں تھکتا آدمی مانگنے سے بھلائی اور اگر لگ جائے اس کو ہرائی توآس توڑ بیٹھے ناامید ہوکر

المار ال

10. می تعالی کا علم ہرشے کو محیط ہے: یعنی علم الهی ہر چیز کو محیط ہے۔ کوئی کھیجورا پنے گا بھے سے، اور کوئی دانہ اپنے نوشہ سے اور کوئی میوا یا پھل اپنے غلاف سے باہر نہیں آتا جمکی خبر غدا کو نہ ہو۔ نیز کسی عورت یا کسی مادہ (جانور) کے پیٹ میں جو بچے موجود ہو۔ نیز کسی عورت یا کسی مادہ (جانور) کے پیٹ میں جو بچے موجود ہو جیز وہ جن رہی ہے سب کچھ اللہ کے علم سے ہے۔ اسی طرح سمجھ لوکی موجودہ دنیا کے نتیجہ کے طور پر جو آخرت کا ظہور اور قیامت کا وقوع ہونے والا ہے اس کا وقت بھی غدا ہی کو معلوم کے کہ کب آئے گا۔ کوئی انسان یا فرشتہ اسکی خبر نہیں رکھے اور رکھتا۔ اور نہ اسکو خبر رکھنے کی ضرورت ۔ ضرورت اس کی ہے کہ آدمی قیامت کی خبر پر اللہ کے فرمانے کے موافق یقین رکھے اور اس دن کی فکر کرے جب کوئی شریک کام نہ آئے گا اور کہیں مخلص نہ ملے گا۔

**79۔** یعنی جنکو میری خدائی میں شریک ٹھھراتے تھے اب بلاؤنا، وہ کہاں میں۔

٠٠ - کفار کا شرک سے انکار: یعنی ہم توآپ سے صاف عرض کر چکے کہ ہم میں کوئی اقبالی مجرم نہیں ہواس جرم (شرک) کا اعتراف کرنے کو تیار ہو۔ (گویا اس وقت نہایت دیدہ دلیری سے جھوٹ بول کر واقعہ کا انکار کرنے لگیں گے)۔ اور بعض نے شہید کو بمعنی شاہد لے کریہ مطلب لیا ہے کہ اس وقت ہم میں سے کوئی ان شرکاء کو یہاں نہیں دیکھتا۔

ا>۔ یعنی دنیا میں جنیں خدا کا شریک بنا کر بکارتے تھے آج ان کا کہیں پتہ نہیں۔ وہ اپنے پرستاروں کی مدد کو نہیں آتے۔ اور پرستاروں کے دلوں سے بھی وہ لکارنے کے خیالات اب غائب ہو گئے انہوں نے بھی سمجھ لیا کہ خدائی سزا سے بچنے کی اب کوئی سبیل نہیں۔ اور گلوغلاصی کا کوئی ذریعہ نہیں۔ آخر آس توڑ کر بیٹے رہے۔ اور جن کی حایت میں پیغمبروں سے لڑتے تھے آج ان سے قطعا بے تعلقی اور بیزاری کا اظہار کرنے لگے۔

وَلَهِنُ اَذَقُنٰهُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هٰذَا لِي لا وَ مَآ أَظُنُّ السَّاعَةَ قَآيِمَةً ۚ وَ لَيِنَ رُّجِعْتُ اِلَىٰ رَبِّيَ اِنَّ لِي عِنْدَةً لَلْحُسْنَى ۚ فَلَنُنَبِّئَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوْا بِمَا عَمِلُوا ﴿ وَ لَنُذِينَقَنَّهُمُ مِّنُ عَذَابِ غَلِيْظِ

وَ إِذَا ۚ اَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنْسَانِ اَعْرَضَ وَنَابِجَانِبِهِ ۚ وَ إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ فَذُو دُعَآءٍ

عُريْضِ 🖀

۵۰۔ اور اگر ہم چکھائیں اسکو کچھ اپنی مہربانی پیچھے ایک تکلیف کے جواسکو پہنچی تھی تو کہنے لگے یہ ہے میرے لائق اور میں نہیں سمجھتا کہ قیامت آنے والی ہے اور اگر میں پھر بھی گیا اینے رب کی طرف بیشک میرے لئے ہے اسکے پاس نوبی [4] موہم بتلا دیں گے منکروں کو جو انہوں نے کیا ہے اور چکھائیں گے انکو ایک گاڑھا عذاب [۲۶]

۵۱۔ اور جب ہم تعمتیں بھیجیں انسان پر توٹلا جائے اور موڑ لے اپنی کروٹ اور جب لگے اسکو برائی تو دعائیں کر ہے چوڑی [۴۶]

۷۶۔ انسان کی حرص اور ناامیدی: یعنی انسان کی طبعیت عجیب طرح کی ہے۔ جب دنیا کی ذرا سی محلائی پہنچے اور کچھ عیش آرام و تندرستی نصیب ہو، تو مارے مرص کے چاہتا ہے کہ اور زیادہ مزے اڑائے ۔ کسی حدیر پہنچ کر اسکی مرص کا پیٹ نہیں بھرتا۔ اگر بس چلے تو ساری دنیا کی دولت لے کر اپنے گھر میں ڈال لے۔ لیکن جماں ذرا کوئی افتاد پڑنا شروع ہوئی اور اساب ظاہری کا سلسلہ اپنے غلاف دیکھا تو پھر مایوس اور ناامید ہوتے بھی دیر نہیں لگتی۔ اس وقت اس کا دل فورًا آس توڑ کر بیٹے جاتا ہے کیونکہ اس کی نظر صرف پیش آمدہ اساب پر محدود ہوتی ہے۔ اس قادر مطلق مسبب الاساب پر اعتاد نہیں رکھتا جو پاہے توایک آن میں سلسلہ اسباب کوالٹ بلٹ کر رکھدے۔ اس مایوسی کے بعداگر فرض کیجئے اللہ نے تکلیف و مصیبت دور کر کے اپنی مہربانی سے عیش وراحت کا سامان کر دیا تو کھنے لگتا ہے۔ ھلڈا لِی یعنی میں نے فلاں تدبیر کی تھی، میری تدبیراور لیاقت و فضیلت سے یوں ہی ہونا چاہئے تھا۔ اب نہ خدا کی مہربانی یاد رہی نہ اپنی وہ مایوسی کی کیفیت جو چند منٹ پہلے قلب پر طاری تھی۔ اب عیش و آرام کے نشہ میں ایسا مخمور ہو جاتا ہے کہ آئندہ بھی کسی مصیبت اور تکلیف کے پیش آنے کا خطرہ نہیں رہتا۔ سمجھتا ہے کہ ہمیشہ ا سی حالت میں رہوں گا۔ اور اگر کبھی ان تاثرات کے دوران میں قیامت کا نام سن لیتا ہے تو کہتا ہے کہ میں توخیال نہیں کرتا کہ

یہ چیز کبھی ہونے والی ہے۔ اور فرض کروایسی نوبت آہی گئی اور مجھ کو لوٹ کر اپنے رب کی طرف جانا ہی پڑا تب بھی مجھے یقین ہے کہ وہاں میرا انجام بہتر ہو گا۔ اگر میں غدا کے نزدیک برا اور لائق ہوتا تو دنیا میں مجھکو یہ عیش و بہار کے مزے کیونکر ملتے۔ لہذا وہاں بھی توقع ہے کہ یہ ہی معاملہ میرے ساتھ ہو گا۔

۳۷۔ منگرین کیلئے عذاب شدید: یعنی خوش ہولوکہ اس کفر و غرور کے باو جود وہاں بھی مزے لوٹو گے ؟ وہاں پہنچ کر پتہ لگ جائے گا کہ منکروں کو کلیمی سخت سزا بھگتنا پڑتی ہے۔ اور کس طرح عمر بھی کی کرتوت سامنے آتی ہے۔

سے۔ انسان کی ناشکری اور بے صبری: یعنی اللہ کی نعمتوں سے متمتع ہونے کے وقت تو منعم کی حق شناسی اور شکر گذاری سے اعراض کرتا ہے اور بالکل بے پروا ہوکر اُدھر سے کروٹ بدل لیتا ہے۔ پھر جب کوئی تکلیف اور مصیبت پیش آتی ہے تواسی غدا کے سامنے ہاتھ پھیلا کر لمبی پوڑی دعائیں مانگنے لگتا ہے۔ شرم نہیں آتی کہ اب اسے کس منہ سے پکارے۔ اور تماشا یہ ہے کہ بعض اوقات اسباب پر نظر کر کے دل اندر سے مایوس ہوتا ہے، اس عالت میں بھی بدواس اور پریشان ہوکر دعا کے ہاتھ بے اغتیار غدا کی طرف اٹھ جاتے ہیں۔ قلب میں نامیدی بھی ہے اور زبان پر یااللہ بھی، حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "" یہ سب بیان ہے انسان کے نقصان (وقصور) کا۔ نہ سختی میں صبر ہے نہ زمی میں شکر ""۔

قُلُ اَرَءَيْتُمُ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللهِ تُمَّ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللهِ تُمَّ كَانَ مِنْ هُوَ فِي شِقَاقٍ كَفَرْتُمُ هُوَ فِي شِقَاقٍ

بَعِيْدٍ 🖭

سَنُرِيهِمُ الْيَتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَ فِيَ اَنُفُسِهِمُ الْيَتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَ فِيَ اَنُفُسِهِمُ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمُ اَنَّهُ الْحَقُّ اللَّمَ يَكُفِ جَتِّى يَتَبَيَّنَ لَهُمُ اَنَّهُ الْحَقُّ اللَّهِ يَكُفِ بِرَبِّكَ اَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِينَدُ هِ

اَلَآ اِنَّهُمُ فِي مِرْيَةٍ مِّنَ لِقَآءِ رَبِّهِمُ ۖ اَلَآ اِنَّهُ ۚ إِلَّا اِنَّهُ ۚ إِلَّا اِنَّهُ ۚ إِ

۵۲ ۔ تو کہ بھلا دیکھو تو اگریہ ہواللہ کے پاس سے پھرتم نے اس کو نہ مانا پھر اس سے گمراہ زیادہ کون جو دور چلا جائے مخالف ہوکر [۵۶]

۵۳۔ اب ہم دکھلائیں گے انکواپنے نمونے دنیا میں اور خود انکی جانوں میں یہاں تک کہ کھل جائے ان پر کہ یہ محصل جائے ان پر کہ یہ محصل جائے ان پر کہ یہ محصل جائے ان پر کہ اور محصل جائے ان پر کواہ محصل ہونے کے لئے [۲۰]

۵۲۔ سنتا ہے وہ دھوکے میں میں اپنے رب کی ملاقات سے سنتا ہے وہ گھیررہا ہے ہر چیزکو[۱۰]

3- قرآن سے انکار بڑی گمراہی ہے: اوپر انسان کی طبعیت کا عجیب و غریب نقشہ کھینچ کر اس کی کمزوریوں اور بیاریوں پر نہایت موثر انداز میں توجہ دلائی تھی۔ اب تنبیہ کرتے میں کہ یہ کتاب ہو تمہاری کمزوریوں پرآگاہ کرنے والی اور انجام کی طرف توجہ دلانے والی ہے، اگر خدا کے پاس سے آئی ہو (جیسا کہ واقع میں ہے) چھر تم نے اس کو نہ مانا، اور ایسی اعلی اور بیش قیمت نصائح سے منکر رہ کر اپنی عاقبت کی فکر نہ کی، بلکہ حق کی مخالفت میں دور ہوتے چلے گئے، توکیا اس سے بڑھ کر گمراہی اور نقصان و خمارہ کچھ اور ہوسکتا ہے۔

۲۷۔ آیات آفاقیہ وانفسیہ: یعنی قرآن کی حانیت کے دوسرے دلائل براہین تو بجائے نود رہے۔ اب ہم ان منکروں کو نود ان کی جانوں میں اور ان کے چاروں طرف سارے عرب بلکہ ساری دنیا میں اپنی قدرت کے وہ نمونے دکھلائیں گے جن سے قرآن اور عامل قرآن کی صداقت بالکل روز روش کی طرح اسم کھوں سے نظرآنے لگے۔ وہ نمونے کیا ہیں؟ وہ ہی اسلام کی عظیم الثان اور محیر الحقول فومات جو سلسلہ اسباب ظاہری کے بالکل بر خلاف قرآنی پیشینگوئیوں کے عین مطابق وقوع پذیر ہوئیں۔ چنانچہ معرکہ "" میں کفار محب کے اندر اور خلفائے راشہین کے عہد میں تمام ہمان سیدر" میں کفار مکہ نے نود اپنی جانوں کے اندر اور "فتح کہ "" میں مرکز عرب کے اندر اور خلفائے راشہین کے عہد میں تمام ہمان کے اندر یہ نمونے اپنی آئکھوں سے دیکھ لئے۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ "آیات" سے عام نشانہائے قدرت مراد ہوں جو غور کرنے والوں کو اپنی آئکھوں سے دیکھ لئے۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ "آیات " سے عام نشانہائے قدرت مراد ہوں جو غرصت کا ثبوت والوں کو اپنی آئیت کی وحدانیت و عظمت کا ثبوت میں ملا ہے اور قرآن کے بیانت کی تصدیق ہوتی ہے۔ جب کہ وہ ان سمن السیہ اور نوامیں فطریہ کے موافق ثابت ہوتے ہیں۔ جو اس عالم تکوین میں کار فرما میں۔ اس قیم کے تمام حقائق کونیہ اور آیات آفاقیہ وانفسیہ کا انتخاف چونکہ لوگوں کو دفعہ نہیں ہوتا بلکہ اس عالم تکوین میں کار فرما میں۔ اس قیم کے تمام حقائق کونیہ اور آیات آفاقیہ وانفسیہ کا انتخاف چونکہ لوگوں کو دفعہ نہیں ہوتا بلکہ اس عالم تکوین میں کار فرما میں۔ اس قیم کے تمام حقائق کونیہ اور آیات آفاقیہ وانفسیہ کا انتخاف چونکہ لوگوں کو دفعہ نہیں ہوتا بلکہ وقتا بتدریج ان کے چرہ سے پر دہ اشتار بتا ہے۔ اس لئے سَن نُر شیعیم الیونیکا سے تعیم فرمایا۔

<mark>،،۔ کیا اللہ کی گواہی نا کافی ہے: یعنی قرآن</mark> کی حقانیت کو فرض کرو کوئی نہ مانے، تو اکیلے خدا کی گواہی کیا تصوڑی ہے جو ہر چیز پر گواہ ہے اور ہرچیز میں غور کرنے سے اسکی گواہی کا ثبوت ملتا ہے۔

۸>۔ لقائے رب سے الکار: یعنی اس دھوکہ میں میں کہ کبھی خدا سے ملنا اور اس کے سامنے جانا نہیں۔ عالانکہ خدا تعالیٰ ہروقت ہر چیز کو گھیرے ہوئے ہے۔ کسی وقت بھی اس کے قبضہ اور اعاظہ سے نکل کر نہیں جاسکتے اگر مرنے کے بعد ان کے بدن کے ذرات مٹی میں مل جائیں یا پانی میں بہ جائیں یا ہوا میں منتشر ہو جائیں تب بھی ایک ایک ذرہ پراللہ کا علم اور قدرت محیط ہے۔ ان کو جمع کر کے از سر نوزندہ کر دینا کچھ مشکل نہیں۔

تمت سورة حم السجدة فله الحد والمهة

ركو عاتها ۵

## ٢٢ سُوْرَةُ الشُّوْرِي مَكِّيَّةُ ٢٢

ایاتها ۵۳

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو برا مہربان نہایت رحم والا ہے

۔ تم۔

۲۔ عسق۔

لحمّ الله

عَسَقَ

كَذٰلِكَ يُوْحِئَ اللَّهُ وَ اِلَى الَّذِيْنَ مِنَ اللَّهِ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الللهُ اللَّهُ الللللْهُ الللهُ اللَّهُ الللللْهُ الللللْهُ الْمُ

لَةً مَا فِي السَّمُوتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ فَ هُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴿ وَهُوَ الْعَلِيمُ ﴿ وَهُو

تَكَادُ السَّمَٰوْتُ يَتَفَطَّرُنَ مِنَ فَوْقِهِنَّ وَ الْمَلَيِكَةُ لَيُسَبِّحُوْنَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ الْمَلَيِكَةُ يُسَبِّحُوْنَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ يَسْتَغُفِرُوْنَ لِمَنْ فِي الْارْضِ اللهَ اللهَ اللهَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيْمُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

۳۔ اس طرح وحی بیمجتا ہے تیری طرف اور تجھ سے پہلوں کی طرف اللہ زبر دست حکمتوں والا

م۔ اسی کا ہے جو کچھ ہے آسمانوں میں اور زمین میں اور وہی ہے سب سے اور بڑا [ا]

۵۔ قریب ہے کہ میٹ پڑیں آسمان اوپر سے [<sup>7]</sup> اور فرشتے پاکی بولتے ہیں نوبیاں اپنے رب کی اور گناہ بخواتے ہیں زمین والوں کے [<sup>۳]</sup> سنتا ہے وہی ہے معاف کرنے والا مهربان [<sup>۳]</sup>

ا۔ انبیاء پر وحی کی سنت اللہ: یعنی جس طرح یہ سورت ( جو نهایت اعلی واکل مضامین پر مثمل ہے ) آپ کی طرف وحی کی جاری ہے، ایسے ہی اللہ تعالیٰ کی عادت آپ کی طرف اور دوسرے انبیاء کی طرف وحی بھیجنے کی رہی ہے۔ جس سے اسکی شان حکمت و حکومت کا اظہار ہوتا ہے۔

۲۔ قریب ہے کہ آسمان پھٹ جائے: یعنی آسمان مپھٹ رئیں اللہ تعالی کی عظمت و جلال کے زور سے، یا بیشار فرشتوں کے بوجھ

ے، یا ان کے ذکر کی کثرت سے خاص تاثیر ہواور پھٹ پڑے۔ آکھرت الیا گھڑا نے فرمایا کہ آسانوں میں چارانگشت جگہ نمیں ہمال کوئی فرشۃ سرببجود نہ ہو۔ اور بعض نے آیت کا مطلب یہ لیا کہ جب مشرکین خدا تعالیٰ کے لئے شریک اور بیٹے بیٹیاں شھراتے ہیں تو خداوند قدوس کی جناب میں یہ ایسی گھتا فی ہے جس سے کچے بعید نمیں کہ آسان اوپر والی سطح تک پھٹ کر نگرے ہو جائے۔ کا قال تعالیٰ فی سورۃ مریم تکادُ السَّمٰوٰتُ یَتَفَطِّرُنَ مِنْهُ وَتَنَشَقُّ الْاَرْضُ وَ تَخِرُّ الْجِبَالُ هَدًّا اَنْ کَعُو اللِّرَ حُمٰنِ وَ لَدًا مگراللہ کی شان مغفرت ورحمت اور ملائکہ کی تبیج واستغفار کی برکت سے یہ نظام تھا ہوا ہے۔ کی اللہ تعالی مومنین کی خطاء و لغزش کو معاف فرمائے اور کفار کو دنیا میں ایک دم پکڑ کر بالکلیہ تباہ و برباد نہ کر دے۔ سے یعنی اہنی مہربانی سے فرشتوں کی دعا قبول کر کے مومنیں کی خطاؤں کو معاف کرتا اور کا فروں کو ایک عرصہ کے لئے مملت دیتا ہے ورنہ دنیا کا سارا کارخانہ چشم زدن میں درہم برہم ہوجائے۔

۲۔ اور جنول نے پکرے میں اس کے سوائے رفیق
 اللہ کو وہ سب یاد میں اور تجھ پر نہیں ان کا ذمہ [۵]

وَالَّذِيْنَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِةَ اولِيَاءَ اللهُ حَفِيْهُ عَلَيْهِمُ اللهُ حَفِيْظُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ ال

›۔ اور اسی طرح اثارا ہم نے تجھ پر قرآن عربی زبان کا کہ تو ڈر سنا دے بڑے گاؤں کو اور آس پاس والوں کو [۱] اور خبر سنا دے جمع ہونے کے دن کی اس میں دھوکا نہیں ایک فرقہ بہشت میں اور ایک فرقہ آگ میں [۵]

وَ كَذَٰلِكَ اَوْحَيْنَاۤ اِلَيْكَ قُرُانًا عَرَبِيًّا لِيُكَ قُرُانًا عَرَبِيًّا لِيُنَا عَرَبِيًّا لِيُنَا وَ تُنَذِرَ لِيَّانَذِرَ اُمَّ الْقُرى وَ مَنْ حَوْلَهَا وَ تُنَذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴿ فَرِيْقُ فِي الْجَنَّةِ وَ فَرِيْقُ فِي الْجَنَّةِ وَ فَرِيْقُ فِي السَّعِيْرِ 

وَ فَرِيْقُ فِي السَّعِيْدِ 

وَ الْسَعِيْدِ 

وَ الْسَعِيْدِ 

وَ الْسَعِيْدِ 

وَ الْسَلِيْ الْسَعِيْدِ 

وَ الْسَعِيْدِ وَ الْسَعِيْدِ 

وَ الْسَعِيْدِ وَ الْسَعِيْدِ 

وَ الْسَعِيْدِ وَالْسَالِقِيْدِ وَالْسَعِيْدِ وَالْسَعِيْدِ وَالْسَعِيْدِ وَالْسَالِقِيْدِ وَالْسَالِقِيْدِ وَالْسَعِيْدِ وَالْسَالِقِيْدِ وَالْسَالِقِيْدِ وَالْسَالِقِيْدِ الْسَالِقِيْدِ وَالْسَالِقِيْدِ وَالْسَالِقِيْدِ وَالْسَالِقِيْدِ وَالْسَالِقِيْدِ وَالْسَالِقِيْدِ وَالْسَالِقُولِ السَّعِيْدِ وَالْسَالِقُولِ السَّالِقِيْدِ الْسَالِقِيْدِ الْسَالِقِيْدِ الْسَالِقِيْدِ الْسَالِقِيْدِ وَالْسَالِقِيْدِ وَالْسَالِقِيْدِ الْسَالِقِيْدِ وَالْسَالِقِيْدِ وَالْسَالِقِيْدُ وَالْسَالِقِيْدُ وَالْسَال

۵۔ مشرکین کا انکار اللہ کے علم میں محفوظ ہے: یعنی دنیا میں مشرکین کو مملت تو دیتا ہے لیکن یہ نہ سمجھوکہ وہ ہمیشہ کے لئے پھ گئے۔ ان کے سب اعال واحوال اللہ کے ہاں محفوظ ہیں جو وقت پر کھول دیئے جائیں گے۔ آپ اس فکر میں نہ پڑیں کہ یہ مانتے کیوں نہیں۔ اور نہ ماننے کی صورت میں فورًا تباہ کیوں نہیں کر دیے جاتے۔ آپ ان باتوں کے ذمہ دار نہیں صرف پیغام حق پہنچا دینے کے ذمہ دار ہیں۔ آگے ہمارا کام ہے وقت آنے پر ہم ان کا سب صاب چکا دیں گے۔ ۲۔ اُمِّ القریٰ مکہ مکزمہ: اُمَّر الْقُول ی (بڑا گاؤں فرمایا) مکہ معظمہ کوکہ سارے عرب کا مجمع وہاں ہوتا ہے اور ساری دنیا میں اللہ کا گھر وہیں ہے۔ اور وہی گھر روئے زمین پر سب سے پہلی عبادت گاہ قرار پائی۔ بلکہ روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ ابتدائے آفرینش میں اللہ تعالیٰ نے زمین کو اسی جگہ سے پھیلانا شروع کیا جمال خانہ کعبہ واقع ہے۔ اور مکہ کے آس پاس سے اول ملک عرب اس کے بعد ساری دنیا مراد ہے۔

﴾۔ حشر کا دن یقینی ہے: یعنی آگاہ کر دیں کہ ایک دن آنے والا ہے جب تمام اگلے پچھلے خداکی پیشی میں حماب کے لئے جمع ہوں گے۔ یہ ایک یقینی اور طے شدہ بات ہے جس میں کوئی دھوکا، فریب اور شک و شبہ کی گنجائش نہیں۔ چاہئے کہ اس دن کے لئے آدمی تیار ہوجائے اس وقت کل آدمی دو فرقوں میں تقیم ہوں گے ایک فرقہ جنتی اور ایک دوزخی۔ موچ لوکہ تم کوکس فرقہ میں شامل ہونا چاہئے اور اس میں شامل ہونے کے لئے کیا سامان کرنا چاہئے۔

اُهَنَّهُ وَّ احِدَةً وَّ الله توسب لوگوں کو کرتا ایک ہی فرقہ و لیکن وہ داخل کرتا ہے جس کو پاہے اپنی رحمت میں اور فی رحمت میں اور میں ان کا کوئی نہیں رفیق اور نہ مددگار [۸]

9۔ کیا انہوں نے پکڑے ہیں اُس سے ورے کام بنانے والے سواللہ جو ہے وہ ہی ہے کام بنانے والا اور وہی جلاتا ہے مردول کو اور وہ ہرچیز کر سکتا ہے [۹]

۱۔ اور جس بات میں جھگڑاکرتے ہوتم لوگ کوئی چیزہو اس کا فیصلہ ہے اللہ کے توالے [۱۰] وہ اللہ ہے رب میرا اسی پر ہے مجھکو بھروسہ اور اسی کی طرف میری رجوع ہے [۱۱] وَلَوْ شَآءَ اللهُ لَجَعَلَهُمُ أُمَّةً وَّ احِدَةً وَّ الْكِنُ يُدُخِلُ مَنْ يَّشَآءُ فِي رَحْمَتِهِ وَ لَكِنَ يُتُدْخِلُ مَنْ يَّشَآءُ فِي رَحْمَتِهِ وَ الظّلِمُونَ مَالَهُمْ مِّنْ وَلِي وَلَا نَصِيرٍ فَ الظّلِمُونَ مَالَهُمْ مِّنْ وَلِي وَلَا نَصِيرٍ فَ الظّلِمُونَ مَالَهُمُ مِّنْ وَلِي وَلَا نَصِيرٍ فَ اللهُ هُو المَا اللهُ اللهُ

وَمَا اخْتَلَفُتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكُمُهُ إِلَى اللهِ الْخَتَلَفُتُمُ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكُمُهُ إِلَى اللهِ اللهِ اللهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ أَلَى وَ إِلَيْهِ اللهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ أَلَى وَ إِلَيْهِ اللهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ أَلَى وَ إِلَيْهِ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ رَبِي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ أَلَى اللهُ وَاللهِ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَيْعُمُ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَيْعِمُ اللهُ وَيَعْمُ مُ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَيْعُمُ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَيْعُمُ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَيْعُمُ اللهُ وَيْعُمُ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَيْعُمُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا عُلِيمُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عُلْمُ اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

٨ ـ مذہب و ملت كا انتلاف الله كى حكمت ہے: يعنى بيثك اسكو قدرت تھى اگر چاہتا تو سب كوايك طرح كا بنا ديتا اور ايك ہى

راستہ پر ڈال دیتا لیکن اسکی حکمت اسی کو مقتضی ہوئی کہ اپنی رحمت و غضب دونوں قسم کی صفات کا اظہار فرمائے۔ اس لئے بندوں کے احوال میں انتلاف و تفاوت رکھا۔ کسی کواسکی فرمانبرداری کی وجہ سے اپنی رحمت کا مورد بنا دیا اور کسی کواس کے ظلم و عصیان کی بناء پر رحمت سے دور بچھینک دیا۔ جو لوگ رحمت سے دور ہو کر غضب کے متحق ہوئے اور حکمت الهیہ ان پر سنزا جاری کرنے کو مقتضی ہوئی ان کا ٹھ کانہ کہیں نہیں۔ یہ کوئی رفیق اور مدد گار انکومل سکتا ہے جواللہ کی سزا سے بچا دے۔ <u>9۔ یعنی رفیق و مدد گار بنانا ہے تواللہ کو بناؤ ہو سارے کام بنا سکتا ہے۔ حتی کہ مردول کو زندہ کر سکتا ہے اور ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے</u> یہ بیجارے عاجز و مجبور رفیق تمہارا کیا ہاتھ بٹائیں گے۔

۱۰۔ اللہ کا فیصلہ قطعی ہے: یعنی سب جھگڑوں کے فیصلے اسی کے سپرد ہونے چاہئیں۔ عقائد ہوں یا احکام۔ عبادات ہوں یا معاملات جس چیز میں بھی اختلاف ہڑ جائے اس کا بہترین فیصلہ اللہ کے حوالہ ہے وہ دلائل کونید کے ذریعہ سے یا اپنی کتاب میں یا اپنے رسولوں کی زبان پر صراحةً یا اشارةً جس مسئلہ کا جو فیصلہ فرما دے بندہ کو حق نہیں کہ اس میں چون وپراں کرے۔ توحید جواصل اصول ہے اللہ تعالیٰ جب قولاً و فعلاً برابر اس کا عکم دیتا رہا ہے بھر کیونکر جائز ہو گاکہ بندہ ایسے قطعی اور محکم فیصلہ میں جھکڑے ڈالے اور بیودہ شبات نکال کر اس کے فیصلہ سے سرمانی کرے۔

اا۔ یعنی میں اسی پر ہمیشہ سے بھروسہ رکھتا ہوں اور ہر معاملہ میں اسی کی طرف رجوع ہوتا رہتا ہوں۔

فَاطِرُ السَّمَٰوٰتِ وَ الْأَرْضِ ﴿ جَعَلَ لَكُمْ مِّنُ أَنْفُسِكُمْ أَزُوَاجًا وَّ مِنَ الْأَنْعَامِر اَزْوَاجًا ۚ يَذُرَؤُ كُمْ فِيْهِ ۚ لَيْسَ كَمِثُلِهِ شَيُّ ءُ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيرُ ﴿

لَهُ مَقَالِيَدُ السَّلْمُوتِ وَ الْأَرْضِ ۚ يَبْسُطُ الرِّزُقَ لِمَنُ يَّشَآءُ وَ يَقُدِرُ ۖ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمُ

۱۱۔ بنا نکالنے والا آسانوں کا اور زمین کا بنا دیے تمہارے واسطے تمہی میں سے جوڑے اور پویایوں میں سے جوڑے ["] بکھیرتا ہے تکو اسی طرح ["] نہیں ہے اس کی طرح کا ساکوئی [17] اور وہی ہے سننے والا ديكھنے والا [18]

۱۲۔ اسی کے پاس میں کنجاں آسانوں کی اور زمین کی پھیلا دیتا ہے روزی جبکے واسطے یاہے اور ماپ کر دیتا ہے وہ ہر چیز کی خبر رکھتا ہے [۱۶] ۱۲ یعنی پوپایوں میں سے انکے جوڑے نر اور مادہ بنا دیے کہ وہ بھی تمہارے کام آتے ہیں۔

۱۳۔ انسانوں اور چوپایوں کے جوڑے: یعنی آدمیوں کے الگ اور جانوروں کے الگ جوڑے بنا کر ان کی کتنی نسلیں پھیلا دیں جو تمام روئے زمین پر اپنی روزی اور معیشت کی فکر میں جدوجہد کرتی میں۔

۱۲۔ کوئی اللہ کے مثل نہیں: یعنی نہ ذات میں اس کا کوئی مماثل ہے نہ صفات میں، نہ اس کے احکام اور فیصلوں کی طرح کسی کا عکم اور فیصلہ ہے نہ اسکے دین کی طرح کوئی دین ہے، نہ اس کا کوئی جوڑا ہے نہ ہمسر نہ ہم جنس۔

10۔ یعنی بیٹک ہرچیز کو دیکھتا سنتا ہے، مگر اس کا دیکھنا سننا بھی مخلوق کی طرح نہیں۔ کالات اس کی ذات میں سب ہیں، پر کوئی کال ایسا نہیں جس کی کیفیت بیان کی جا سکے۔ کیونکہ اس کی نظیر کہیں موجود نہیں۔ وہ مخلوق کی مثابہت و مماثلت سے بالکلیہ پاک اور مقدس و منزہ ہے۔ پھراسکی صفات کی کیفیت کس طرح سمجھ آئے۔

11۔ اللہ تمام خزانوں کا مالک ہے: تمام خزانوں کی کنجیاں اسی کے ہاتھ میں ہیں اسی کو قبضہ اور افتیار عاصل ہے کہ جس خزانہ میں اسے جبکو جتنا چاہے مرحمت فرمائے۔ تمام جانداروں کو وہ ہی روزی دیتا ہے، لیکن کم وبیش کی تعیین اپنی حکمت کے موافق کرتا ہے اسی کو معلوم ہے کہ کون چیز کتنی عطاء کی مستحق ہے اور اسکے حق میں کس قدر دینا مصلحت ہوگا۔ جو عال روزی کا ہے وہ ہی دوسری عطایا میں سمجھو۔

شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الدِّيْنِ مَا وَصِّى بِهِ نُوَحًا وَ اللَّانِهِ اللَّذِيِّ الدِّيْنِ مَا وَصَّيْنَا بِهَ الْاَيْنَ اللَّهِ مَا وَصَّيْنَا بِهَ اللَّهِ مَا وَصَّيْنَا بِهَ اللَّهِ مَا وَصَيْنَا بِهَ اللَّهِ مَا وَصَيْنَا بِهَ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

۱۱۔ راہ ڈالدی تمہارے لئے دین میں وہی جس کا عکم
کیا تھا نوح کو اور جس کا عکم بھیجا ہم نے تیری طرف اور
جس کا عکم کیا ہم نے ابراہیم کو اور موسی کو اور عیسی کو [۱۰]
یہ کہ قائم رکھو دین کو اور اختلاف نہ ڈالو اس میں [۱۸]
بیاری ہے شرک کرنے والوں کو وہ چیز جمکی طرف تو انکو
بیاتا ہے اللہ چن لیتا ہے اپنی طرف سے جمکو چاہے اور
راہ دیتا ہے اپنی طرف اس کو جورجوع لائے [۱۹]

۱۔ سب سے پہلے شارع حضرت نوح علیہ السلام: آدم کے بعد سب سے پہلے رسول حضرت نوخ ہیں۔ بلکہ کہنا چاہئے کہ فی الحقیقت تشریع احکام کا سلسلہ ان ہی سے شروع ہوا۔ اور آخری نبی حضور الٹی آیکٹی ہیں جن پر سلسلہ رسالت و نبوت منتهی ہوا۔ درمیان میں جوانبیاء ورسول آئے ان میں حضرت ابراہیم، حضرت موسی اور حضرت علیم السلام، یہ تین زیادہ مشہور ہوئے جن کے نام لیوا ہرزمانہ میں بحثرت موجود رہا کئے ان پانچوں کواولوالعزم کہتے میں۔ بہرحال اس جگہ حق تعالیٰ نے صاف طور پر بتلا دیا کہ اصل دین ہمیشہ سے ایک ہی رہا ہے۔ کیونکہ عقائد، اخلاق، اور اصول دیانات میں تمام متفق رہے ہیں۔ البتہ بعض فروع میں حسب مصلحت زمانہ کچھ تفاوت ہوا اور دین کے قائم کرنے کے طور و طریق ہر وقت میں اللہ نے جدا مشہرا دیے ہیں۔ جس کو دوسری جگہ فرما دیا۔ لِکُلِّ جَعَدْنَا مِنْکُمْ شِئْرَعَةً قَ مِنْهَا جًا۔

۱۸۔ یعنی سب انبیاء اور اُن کی امتوں کو عکم ہوا کہ دین الهی کو اپنے قول و عمل سے قائم رکھیں اور اصل دین میں کسی طرح کی تفریق واختلاف کو روا نہ رکھیں۔

9۔ مشرکین پر توجید بہت بھاری ہے: یعنی آپ جس دین توجید کی طرف لوگوں کو دعوت دیتے ہیں، مشرکین پر وہ بہت بھاری ہے گیا آپ کوئی نئی اور انوکھی چیز پیش کر رہے ہیں جو کسی نے پہلے پیش نہیں کی تھی، بھلا توجید جیسی صاف، معقول اور متفق علیہ چیز بھی جب بھاری معلوم ہونے لگی اور اس میں بھی لوگ اختلاف ڈالے بدون نہ رہے، تو جالت اور بد بختی کی حد ہوگئن۔ پچ تو یہ ہے کہ ہدایت وغیرہ سب اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ جے وہ پاہے بندوں میں سے چن کر اپنی طرف کھینے لے اور اپنی رئمت و موہبت سے مقام اقرب واصطفاء پر فائز فرما دے۔ اور جو لوگ اپنی حن استعداد سے اسکی طرف ربوع ہوتے اور محنتیں کرتے ہیں انکی محنت کو شرکانے لگانا ور دستگیری کر کے کامیاب فرمان بھی اسی کا کام ہے۔ قال اللہ تعالیٰ وَ رَبُّكُ يَحَفَّدُقُ مَا کَنَ لَهُمُ الْجِنِيَةُ (القصص رکوع») وقال اَللهُ يَصَمَّطَ فِي مِنَ الْمَلْبِ حَمْدَ الله عَلَى وَ رَبُّكُ يَحَفُدُقُ مَا (خَمَت الله جس) وقال وَ الَّذِيْنِ جَاهَدُو الْفِيْدَ الْمَا لَهُ يَسَمُّطُ فِي مِنَ الْمَلْبِ حَمْد الله عَلَى وَ رَبُّكُ يَحَمُّدُو الله عَلَى الل

الله اور جنوں نے اختلاف ڈالا سو سمجھ آ چکنے کے بعد آپ کی ضد سے اور اگر نہ ہوتی ایک بات جو نکلی ہے تیرے رب سے ایک مقررہ وعدہ تک تو فیصلہ ہو جاتا ان میں اور جنکو ملی ہے کتاب ان کے چیچے وہ البتہ اسکے دھوکے میں ہیں جو چین نہیں آنے دیتا [۲۰]

وَ مَا تَفَرَّ قُوَّا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْعِلْمُ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْعِلْمُ بَعْيًا بَيْنَهُمُ وَ لَا كَلِمَةُ سَبَقَتُ مِن رَبِّكَ إِلَى اَجَلِ مُّسَمَّى لَّقُضِى بَيْنَهُمُ وَ رَبِّكَ إِلَى اَجَلِ مُّسَمَّى لَقُضِى بَيْنَهُمُ وَ رَبِّكَ إِلَى اَجَلِ مُّسَمَّى لَقُضِى بَيْنَهُمُ وَ وَ إِلَى اَجَلِ مُّسَمَّى لَقُضِى بَيْنَهُمُ وَ وَ إِلَى اَجَلِ مُّسَمَّى لَقْضِى بَيْنَهُمُ لَفِى إِلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

10۔ سو تو اُسی طرف بلا اور قائم رہ جیبا کہ فرما دیا ہے تجھکو اور مت چل انکی خواہشوں پر اور کہہ میں یقین لایا ہر کتاب پر جو آثاری اللہ نے اور مجھ کو حکم ہے کہ انصاف کروں تمہارے بچے میں اللہ رب ہے ہمارا اور تمہارا ہم کو ملیں گے ہمارے کام کچھ جھگڑا کو ملیں گے ہمارے کام کچھ جھگڑا منہیں ہم میں اور تم میں اللہ اکتھا کرے گاہم سب کو اور اسی کی طرف بھر جانا ہے [17]

فَلِذَلِكَ فَادُعُ وَ اسْتَقِمْ كُمَا أُمِرُتُ وَ لَا تَتَبِعُ اَهُوَاءَهُمْ وَ قُلُ امَنْتُ بِمَا اَنْزَلَ اللهُ مِنْ كِتْبٍ وَ أُمِرْتُ لِاَعْدِلَ بَيْنَكُمْ اللهُ مِنْ كِتْبٍ وَ أُمِرْتُ لِاَعْدِلَ بَيْنَكُمْ اللهُ وَبُيْنَا وَ رَبُّكُمْ لَا نَا اَعْمَالُنَا وَ لَكُمْ اللهُ رَبُّنَا وَ رَبُّكُمْ لَا نُحَجَّةً بَيْنَنَا وَ بَيْنَكُمْ لَا خُجَّةً بَيْنَنَا وَ بَيْنَكُمْ لَا اللهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَ لِكُمْ اللهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَ لِيَنِنَا وَ بَيْنَكُمْ اللهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَ لِللهِ الْمُصِيرُ عَلَيْهِ الْمُصِيرُ فَيَ اللهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَ إِلَيْهِ الْمُصِيرُ فَيَ اللهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَ إِلَيْهِ الْمُصِيرُ فَيَ

۲۰ انتلاف عقائد کی تکویتی مصلحت: یعنی توحید اور اصول دین میں جنوں نے اختلاف ڈالا اور کمتب ساویہ میں تحریف کی وہ کچھ فلط فہمی یا اشتباہ کی وہ ہے نہ تھی۔ ایسی صاف و صریح اور مجمع علیہ تعلیات میں اشتباہ والتباس کیا ہو سکتا تھا۔ محض نفسانیت، صند، عداوت اور طلب مال و جاہ و خیرہ اسبب میں ہو فی الحقیقت اس تقریق و اختلاف مذموم کا باعث ہوئے میں۔ بعدہ جب اختلاف قائم ہوگے اور مختلف مذاہب نے الگ الگ مورچ بنا لئے تو تیچھ آنے والی نسلیں عجیب خبط اور دھوکہ میں پر گئیں اور ایسے شکوک و شبات پیدا کر لئے گئے ہو کسی مال ان کو تیان سے بلیٹے نہیں دیتے۔ مگر یہ سب کچھ اس لئے ہوا کہ اللہ تعالی اور ایسے شکوک و شبات پیدا کر لئے گئے ہو کسی مال ان کو تیان سے بلیٹے نہیں دیتے۔ مگر یہ سب کچھ اس لئے ہوا کہ اللہ تعالیٰ اور ایسی حکمت سے بندوں کو ڈھیل دی۔ اگر وہ چاہتا تو سارے اختلافات کو ایک دم میں ختم کر دیتا لیکن ایسا کرنا تکون کی غرض اصلی کے منافی تھا۔ اس کی حکمت بالغہ ای کو مقتضی تھی کہ ان اختلافات کا علی اور دو لُوک فیصلہ ایک وقت معین پر زندگ کے دوسرے دور میں جائے۔ اگر یہ بات پہلے سے نہ نکل چکی ہوتی تو سب جھڑے نے فوزا ہا شحوں ہا تی ختم کر دیے جائے۔ اس کی حکمت بالغہ ایس جھڑے ہوئی تو ساتھ ایسی جھڑے کے دوسرے دور میں جائے۔ اگر یہ بات پہلے سے نہ نکل چکی ہوتی تو سب جھڑے تھے فوزا ہا شحوں ہا تی ختم کر دیے جائے۔ اس کے اخور سے میں تو آپ کا فرض یہ ہے کہ خیر مترکزل عزم کے ساتھ اس دین و آئین کی طرف کوگوں کو بلا تے رمیں جمکی د موت و تو اور اپنے دیم میں تو ایسی حکم سے ذرا اوھر اُدھر اُدھر اُدھر کی میں اور صاف اعلان کر اور اپنی کہ میں اللہ کی نازل کی ہوئی ہر کیا ہے بیات کو اسبانہ کی نازل کی ہوئی ہر کیا ہو ہو تو وات ہو یا نیسی بلکہ سب کو تسلیم کرنا اور ہاتی رکھنا ہے۔ اور مجھوکو سم سے کہ دیں و تسلیم کرنا اور ہاتی رکھنا ہے۔ اور مجھوکو کم سے کہ دیں و تسلیم کرنا اور ہاتی رکھنا ہے۔ اور مجھوکو کم سے کہ دی سے دور سے دور میں رکھنا ہوں میں کہ سب کو تسلیم کرنا اور ہاتی رکھنا ہے۔ اور مجھوکو کم سے کہ حکم سے درا ہو کور کی دور سے۔ اور مجھوکو کم سے کہ دیا ہو تو کو کھوکو کم سے کہ دیا ہوئی کیا کہ جو کو کم سے کہ دیا ہوئی کی دور سے دور کی دور سے دور کی دور سے دور کیا کہ کہ کیا کہ کو تسلیم کی دور کے۔ اور کے دور کے دور کیا کہ کور کیا کہ کیا کی دور کے۔ اور کی کور کیا کہ کی دور ک

تمہارے درمیان انساف کروں۔ جو اختلافات تم نے ڈالے ہیں ان کا مضانہ فیصلہ دوں۔ اور تبلیخ احکام و شرائع یا فصل خصوات میں عدل و مساوات کا اصول قائم رکھوں۔ ہر وہ بچائی جو کسی جگہ یا کسی مذہب میں ملے اسے بے تکلف تسلیم کروں۔ جس طرح تم کو غداکی بندگی اور فرمانبرداری کی طرف بلاؤں۔ تم سے پہلے میں نود احکام الهی کی پوری تعمیل کر کے اس کا کامل فرمانبردار بندہ ہونا ثابت کروں۔ کیونکہ میں جانتا ہوں کہ تمہارا اور ہمارا رب ایک ہی ہے۔ اس لئے ہم سب کو اسی کی نوشنودی فرمانبردار بندہ ہونا ثابت کروں۔ کیونکہ میں جانتا ہوں کہ تمہارا اور ہمارا رب ایک ہی ہے۔ اس لئے ہم سب کو اسی کی نوشنودی کے لئے کام کرنا چاہئے۔ اگر تم ایسا نہ کرو گے تو ہمارا تم سے کچھ تعلق نہیں۔ ہم دعوت و تبلیغ کا فرض اداکر کے سبکدوش ہو پکے ہم میں سے کوئی دوسرے کے عمل کا ذمہ دار نہیں۔ ہر ایک کا عمل اسکے ساتھ ہے۔ وہ ہی اس کے آگے آئے گا۔ چاہئے کہ اس کے نتائج برداشت کرنے کے لئے تیار رہے۔ آگے ہم کو تم سے جھگونے اور بحث و تکرار کی ضرورت نہیں۔ سب کو غدا کی عدالت میں عاضر ہونا ہے۔ وہاں جا کر ہر ایک کو پورا پنۃ لگ جائے گاکہ وہ دنیا سے کیا کچھ کا کر لایا ہے ( تنبیہ ) یہ آیات میں عاضر ہونا ہے۔ وہاں با کر ہر ایک کو پورا پنۃ لگ جائے گاکہ وہ دنیا سے کیا کچھ کا کر لایا ہے ( تنبیہ ) یہ آیات میں۔ میں میں قبل کی آیتیں مدینہ میں نازل ہوئیں۔

رب کے یمال پر اور ان پر غصہ ہے اور انکو سخت عذاب ہے [۲۲]

۱۔ اللہ وہی ہے جس نے آثاری کتاب سیح دین پر اور ترازو بھی [۲۳] اور تجھ کو کیا خبر ہے شاید وہ گھڑی یاس ہو[۲۲]

17۔ اور جو لوگ جھگڑا ڈالتے ہیں اللہ کی بات میں جب

لوگ اس کو مان چکے ان کا جھگڑا باطل ہے ان کے

۲۲۔ یعنی اللہ کے دین، اس کی کتاب، اور اسکی باتوں کی سچائی جب علا نیہ ظاہر ہو چکی، حتی کہ بہت سے سمجھدار لوگ اسکو قبول کر چکے اور بہتیرے قبول یہ کرنے کے بعد جو لوگ نواہ مخاہ مجھدار کرنے لگے۔ اس قدر ظہور و وضوح می کے بعد جو لوگ نواہ مخاہ مجھرٹے ڈالتے یا ماننے والوں سے الجھتے ہیں وہ اللہ تعالیٰ کے خصنب اور سخت عذاب کے متوجب ہیں اور انکے سب جھرٹے جھوٹے اور سب بحثیں یا در ہوا اور باطل ہیں۔

۲۳۔ نزول میزان: اللہ نے مادی ترازو بھی آثاری جس میں اجهام تلتے ہیں اور علمی ترازو بھی جبے عقل سلیم کہتے ہیں اور اغلاقی ترازو بھی جبے صفت عدل و انصاف کھا جاتا ہے اور سب سے بڑی ترازو دین حق ہے جو غالق و مخلوق کے حقوق کا ٹھیک

تھیک تصفیہ کرتا ہے اور جس میں بات بوری تلتی ہے مذکم مذ زیادہ۔

۲۷۔ یعنی اپنے اعال واحوال کو کتاب اللہ کی کسوٹی پر کس کر اور دین حق کی ترازو میں تول کر دیکھ لو، کھاں تک کھرے اور پورے اترتے ہیں۔ کیا معلوم ہے کہ قیامت کی گھڑی بالکل قریب ہی آلگی ہو، پھر کچھ نہ ہو سکے گا۔ جو فکر کرنا ہے اس کے آنے سے پہلے کر لو۔

يَسْتَعْجِلُ بِهَا الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا ۚ وَ اللَّذِيْنَ المَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا لَا وَيَعْلَمُونَ اللَّذِيْنَ المَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا لَا وَيَعْلَمُونَ فِي اللَّهِ اللَّحَقُّ لَا اللَّهَا الْحَقُّ لَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُولُ الْمُلْمُ اللَّهُ

الله لَطِيْفُ بِعِبَادِم يَرُزُقُ مَنَ يَّشَاءُ وَ غُ هُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيْزُ ﴿

مَنُ كَانَ يُرِيدُ حَرُثَ الْأَخِرَةِ نَزِدُ لَهُ فِي حَرُثِ اللَّاخِرَةِ نَزِدُ لَهُ فِي حَرُثِ اللَّانَيَا حَرُثِ اللَّانَيَا نُؤْتِه مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْأَخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ نُؤْتِه مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْأَخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ

۱۸۔ جلدی کرتے ہیں اس گھڑی کی وہ لوگ کہ یقین نہیں رکھتے ہیں انکواس کا ڈر نہیں رکھتے ہیں انکواس کا ڈر ہے اور جانتے ہیں کہ وہ ٹھیک ہے سنتا ہے جولوگ جھگڑتے ہیں اس گھڑی کے آنے میں وہ بہک کر دور جائے۔

19۔ اللہ نرمی رکھتا ہے اپنے بندوں پر [۲۱] روزی دیتا ہے جس کو چاہے اور وہی ہے زورآور زبر دست [۲۰] ما سکے ۲۰۔ جو کوئی چاہتا ہو آخرت کی کھیتی زیادہ کریں ہم اسکے واسطے اسکی کھیتی [۲۸] اور جو کوئی چاہتا ہو دنیا کی کھیتی اس کو دیویں ہم کچھ اس میں سے اور اسکے لئے نہیں آخرے میں کچھ حصہ [۲۹]

(<u>Y•</u>)

۲۵۔ قیامت کے بارے میں منکرین کا استراء: یعنی بن کو قیامت پر یقین نہیں وہ ہنسی مذاق کے طور پر نہایت بے فکری سے کہتے میں کہ ہاں صاحب وہ قیامت کب آئے گی؟ آخر دیر کیا ہے؟ جلدی کیوں نہیں آجاتی؟ لیکن جن کواللہ تعالیٰ نے ایمان ویقین سے بہرہ ور کیا ہے، وہ اس ہولناک گھڑی کے تصور سے لرزتے اور کا نیتے میں اور خوب سمجھتے میں کہ یہ چیز ہونے والی ہے، کسی کے ٹلائے ٹل نہیں سکتی۔ اس کی تیاری میں لگے رہتے میں۔ اس سے سمجھ لوکہ ان جھگڑنے والے منکرین کا حشر کیا بونا ہے۔ جب ایک شخص کو قیامت کے آنے کا یقین ہی نہیں وہ تیاری کیا خاک کرے گا۔ ہاں جتنا اس حقیقت کا مذاق

اڑائے گا گمراہی میں اور زیادہ ہوتا چلا جائے گا۔

۲۶۔ یعنی باوجود تکذیب و انکار کے روزی کسی کی بند نہیں کرتا۔ بلکہ بندوں کے باریک سے باریک احوال کی رعایت کرتا اور نہایت نرمی اور تدبیر نطیف سے ان کی تربیت فرماتا ہے۔

۲۷۔ جن کو چاہے، جتنی چاہے دے۔

۲۸۔ نیکی کا دس سے سات سوگنا ثواب؛ ایک نیکی کا دس گنا ثواب دیں، بلکہ سات سوگنا، اور اس سے بھی زیادہ ۔ اور دنیا میں ایان و عل صالح کی برکت سے جو فراخی و برکت ملے وہ الگ رہی۔

۲۹۔ دنیا کا اجر محنت کے مطابق ملتا ہے: دنیا کے واسطے جو محنت کرے موافق قسمت کے ملے، پھراس محنت کا فائدہ آخرت مِي كَيِهِ نهيں \_ كا قال تعالى عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَنْ نُّرِيْدُ ثُمَّ جَعَلْنَالَهُ جَهَنَّمَ (بني اسرائيل ركوع٢) \_

> اَمْ لَهُمْ شُرَكَٰتُوا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّيْن مَا لَمْ يَأْذَنَّ بِهِ اللَّهُ \* وَلَوْ لَا كَلِمَةُ الْفَصْل لَقُضِى بَيْنَهُمْ ﴿ وَ إِنَّ الظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ اَلِيْمُ 🖭

> تَرَى الظُّلِمِينَ مُشَفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَ

هُوَ وَاقِعُ بِهِمُ ﴿ وَ الَّذِينَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحْتِ فِي رَوْضَتِ الْجَنَّتِ ۚ لَهُمْ مَّا يَشَآءُونَ عِنْدَ رَبِّهِمُ لَا ذَٰلِكَ هُوَ الْفَضْلُ

الْكَبِيرُ

ا ۲۱ کیا ان کے لئے اور شریک ہیں کہ راہ ڈالی ہے انہوں نے انکے واسطے دین کی کہ جس کا عکم نہیں دیا اللہ نے [۳۰] اور اگر نہ مقرر ہو چکی ہوتی ایک بات فیصله کی تو فیصله ہو جاتا ان میں اور بیٹک جو گنرگار میں انکو عذاب ہے دردناک [۳]

۲۲ ۔ تو دیکھے گا گنرگاروں کو کہ ڈرتے ہوں گے اپنی کائی سے اور وہ پڑ کر رہے گا ان پر [<sup>rr]</sup> اور جو لوگ یقین لائے اور بھلے کام کئے باغوں میں ہیں جنت کے اور ان کے لئے ہے جو وہ چاہیں اپنے رب کے پاس یمی ہے ہڑی ہزرگی [۳۳]

۳۰۔ مشرکین کا باطل راستہ: یعنی اللہ تعالیٰ نے نبیوں کی زبانی آخرت کا اور دین حق کا راستہ بتلادیا۔ کیا اسکے سواکوئی اور جستی ایسی ہے جیے کوئی دوسرا راستہ مقرر کرنے کا حق اور اختیار عاصل ہو کہ وہ اللہ کی حرام کی ہوئی چیزوں کو علال اور علال کی ہوئی چیزوں کو حرام ٹھمرا دے۔ پھر آخر ان مشرکین نے اللہ کی وہ راہ چھوڑ کر جو انبیاء علیم السلام نے بتلائی تھی دوسری راہیں کہاں سے نکال

۳۱ یعنی فیصله کا وعدہ ہے اپنے وقت پر۔

۲۳۔ یہ ہے جو خوشخبری دیتا ہے اللہ اپنے ایاندار بندول کو جو کرتے ہیں بھلے کام [۳۳] تو کھ میں مانگتا نہیں تم سے اس پر کچھ بدلا مگر دوستی چاہئے قرابت میں <sup>[۲۵]</sup> اور جوکوئی کائے گانیکی ہم اسکو بڑھا دیں گے اس کی خوبی بیٹک اللہ معان کرنے والا حق ماننے والا ہے [۳۶]

ذٰلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبَادَهُ الَّذِينَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ ﴿ قُلَ لَّاۤ اَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ اَجُرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي <sup>ل</sup>َّوَ مَنُ يَّقُتَرِفُ حَسَنَةً نَّزِدُ لَهُ فِيهَا حُسُنًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ شُكُوْرُ 📆

۳۲۔ یعنی اپنی کرتوت کے نتائج سے نوا آج یہ ڈریں مگر اس دن ڈرتے ہوں گے اور یہ ڈران پر ضرور پڑ کر رہے گا۔ کوئی سبیل رہائی اور فرار کی ینہ ہوگی۔

۳۳۔ جنت کی تعمتیں: یعنی جنت میں ہر قسم کی جمانی و رومانی راحتیں اور اپنے رب کا قرب، یہ ہی بڑا فضل ہے۔ دنیا کے عیش اسکے سامنے کیا حقیقت رکھتے ہیں۔

۳۳\_ یعنی اللہ جو خوشخبری دے وہ لا محالہ واقع ہوکر رہے گی۔

**80۔ میں اس دعوت پر کوئی اجر نہیں مانگتا: یعنی قرآن کریم جیسی دولت تکو دے رہا ہوں اور ابدی نجات و فلاح کا راسۃ بتلاتا اور** جنت کی خوشخبری سناتا ہوں۔ یہ سب محض لوجہ اللہ ہے۔ اس خیر خواہی اور احیان کا تم سے کچھ بدلہ نہیں مانگیا۔ صرف ایک بات چاہتا ہوں کہ تم سے جو میرے نسبی و خاندانی تعلقات ہیں کم از کم ان کو نظر انداز نہ کرو۔ آخر تمہارا معاملہ اقارب اور رشتہ داروں کے ساتھ کیا ہوتا ہے، بسا اوقات انکی بے موقع بھی حایت کرتے ہو۔ میرا کہنا یہ ہے کہ تم اگر میری بات نہیں مانے، نہ مانو، میرادین قبول نہیں کرتے یا میری تائید و حایت میں کھڑے نہیں ہوتے نہ سہی۔ لیکن کم از کم قرابت ورحم کا خیال کر کے ظلم و اذیت رسانی سے بازرہو، اور مجھ کو اتنی آزادی دو کہ میں اپنے پرورد گار کا پیغام دنیا کو پہنچاتا رہوں۔ کیا اتنی دوستی اور فطری محبت کا بھی میں متحق نہیں ہول (تنبیہ) آیت کے یہ معنی حضرت ابن عباس سے صیحین میں منقول میں۔ بعض سلف نے الَّا

لَمُوَدَّةَ فِي الْقُرْبِلِي كَا مطلب يه ليا ہے كه تم آلي ميں ايك دوسرے كى محبت كرواور حق قرابت كو پہچانو۔ اور بعض نے ""قربی"" سے اللہ کا قرب اور نزدیکی مراد لی ہے یعنی ان کاموں کی محبت جو خدا سے قریب کرنے والے ہوں مگر صیح اور راجح تفسیر وہ ہی ہے جو ہم نے اول نقل کی ہے بعض علماء نے ""مودة فی القربی "" سے اہل بیت نبوی کی محبت مراد لے کر یوں معنی کئے ہیں کہ میں تم سے تبلیغ پر کوئی بدلہ نہیں مانگتا، بس اتنا چاہتا ہوں کہ میرے اقارب کے ساتھ محبت کرو۔ کوئی شبہ نہیں کہ ابل بیت اور اقارب نبی کریم الٹیٹالیم کی محبت و تعظیم اور حقوق شناسی امت پر لازم و واجب اور جزء ایمان ہے اور ان سے درجہ بدرجہ محبت رکھنا حقیقت میں حضور الٹی آیاہ کی محبت پر متفرع ہے لیکن آیت ہذا کی تفسیراس طرح کرنا شان نزول اور روایت صیحہ کے خلاف ہونے کے علاوہ حضور کیٹھ کیا ہے کی شان رفیع کے مناسب نہیں معلوم ہوتا۔ واللہ اعلم۔

<u>٣٦۔ نیکی کو بڑھایا جاتا ہے: یعنی انسان محلائی اور نیکی کا راسۃ اختیار کرے تواللہ تعالیٰ اس کی محلائی کو بڑھاتا ہے، آخرت میں تواجر و</u> ثواب کے اعتبار سے اور دنیا میں نیک خوئی فرما کواور ایسے آدمی کی لغزشوں کو بھی معاف فرماتا ہے۔ شایدیہاں اس مضمون کا ذکر اس لئے فرمایا کہ کم از کم قرابت کی محبت مطلوب ہے جس کا عاصل ایذاء اور ظلم سے روکنا تھا۔ لیکن جو اس سے زائد نیکی دکھلائے وہ خوب سمجھ لے کہ خدا کے ہاں کسی کی نیکی ضائع نہیں جاتی، بلکہ بڑھتی رہتی ہے۔

أَمْ يَقُوْلُونَ افْتَرِى عَلَى اللهِ كَذِبًا فَإِنْ ٢٠-كياوه كِية مِين كه اس نے باندھا اللہ پر جھوٹ سو اگراللہ عاہے مہر کر دے تیرے دل پر اور مٹاتا ہے اللہ يَّشَا اللَّهُ يَخْتِمُ عَلَى قَلْبِكَ ﴿ وَيَمْحُ اللَّهُ الْبَاطِلُ وَ يُحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهِ ﴿ إِنَّهُ عَلِيْمٌ مَا مِعْوم بِ بودلوں میں بے [۲۰]

بِذَاتِ الصُّدُورِ 🚍

وَ هُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنُ عِبَادِمٍ وَ يَعُفُوا عَنِ السَّيِّاتِ وَ يَعُلَمُ مَا تَفُعَلُونَ ﴿

جھوٹ کواور ثابت کرتا ہے سچ کواپنی باتوں سے اُس کو

۲۵۔ اور وہی ہے جو قبول کرنا ہے توبہ اینے بندوں کی اور معاف کرتا ہے برائیاں اور جانتا ہے جو کچھ تم کرتے

ہے۔ بق کو ثابت اور جھوٹ کو محوکیا جاتا ہے: یعنی بفرض محال اگر کوئی بات بھی خدا کی نسبت جھوٹ بنا کر کہدے تواللہ کو قدرت ہے کہ تیرے دل پر مهر کر دے، پھر فرشۃ یہ کلام معجز لے کرتیرے قلب پر یہ اتر سکے اور سلسلہ وحی کا بند ہو جائے بلکہ پہلا دیا ہوا بَى سلب كراليا جائے كا قال وَلَبِنْ شِئْنَا لَنَذْ هَبَنَّ بِالَّذِي أَوْ حَيْنَآ اِلَيْكَ ثُمَّ لَا تَجِدُلَكَ بِهِ عَلَيْنَا وَ كِيْلًا اِلَّا رَحْمَةٌ مِن وَرَبِكَ إِنَّ فَصْدَلَهُ كَانَ عَلَيْكَ كَبِهُوا (بنی اسرائیل رکوع ای مگر چنکہ واقع میں قطوا کذب و افتراء کا شائبہ منیں۔ اس لئے محض بد مختوں کی قدر ناشنا ہی اور طمن و تشنیع کی بناء پر یہ فیض منتظع نہیں کیا با سکتا۔ بیشک اللہ اسکوجاری رکھے گا اور اپنی باتوں ہے علی طور پر جموٹ کو جموٹ اور چ کو چ ثابت کر کے رہے گا۔ اس وقت سب کوصاف کھی بائے گا کہ فریقین میں جموٹا اور مفتری کون ہے اور کس کے دل پر اللہ نے فی الواقع ممر لگا دی ہے کہ نیر کے اتر نے اور حق کے قبول کرنے کی اس میں مطلقا گنجائی نہیں رہی۔ رہا یہ سوال کہ اللہ کی وہ باتیں کیا ہیں جن ہے جمعوٹ ملیامیٹ ہو اور حق ثابت ہو بائیں کیا ہیں جن میں مطلقا گنجائی نہیں رہی۔ رہا یہ سوال کہ اللہ کی وہ باتیں کیا ہیں جن ہے جمعوٹ ملیامیٹ ہو اور حق ثابت ہو بائی کیا ہیں جن کے خاص وہ آیات الفیہ وہ آفاقیہ جن کا ذکر مورہ "مم السجہہ" کے آثر پر سنٹر یہ چھم آلکا فیاقی و فی آنفیسیھم کئی گئے گئے گئے آئے گئے الفیہ وہ آفاقیہ جن کا ذکر عورہ اس میں کیا گیا ہے۔ ان آیات کے ظاہر ہونے پر سب کھرے اور کھوٹے دلوں کا مال علانہ واضح ہو بائے گا۔ انتخی کی عاصف بی ہو اور کھوٹے کہ کا میں بیاں استقبال لینا زیادہ چہاں ہے۔ اس تفیر پر اسٹر معنی مرتبہ اللہ النہ اللہ کیا ہیں۔ بندہ کے زددیک بے خال میں بیاں استقبال لینا زیادہ چہاں ہے۔ واللہ معنی معنی مقبلہ کے اور کھوٹ بی جائے گئے کہ اللہ اللہ اللہ کیا ہوں جو بی بیا کہ مضمون ہی نہ آئے جمکو باندھ سکے اور چاہے تو کھر کو منا دے البح بین اللہ این باتوں سے دن کو ثابت کرتا ہے اس واسط نبی پر اپنا کلام بیجتا ہے "۔ پ

وَ يَسْتَجِيْبُ الَّذِيْنَ امَنُوا وَ عَمِلُوا السَّلِحْتِ وَ يَزِيْدُهُمُ مِّنُ فَضُلِهِ وَ السَّلِحْتِ وَ يَزِيْدُهُمُ مِّنُ فَضُلِهِ وَ السَّلِحُتِ وَ يَزِيْدُهُمُ مِّنَ فَضُلِهِ وَ اللَّمْ عَذَابُ شَدِيْدُ ﴿

وَلَوْ بَسَطَ اللهُ الرِّزُقَ لِعِبَادِم لَبَغَوَا فِي الْأَرْضِ وَلَكِنُ يُّنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَآءُ النَّهُ اللهُ بِعِبَادِم خَبِيْرُ عَلَيْ بَصِيرُ عَلَيْ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

77۔ اور دعا سنتا ہے ایان والوں کی جو بھلے کام کرتے میں اور زیادہ دیتا ہے اُنکو اپنے فضل سے [۴۸] اور جو منکر میں ان کے لئے سخت عذاب ہے

۲۷۔ اور اگر پھیلا دے اللہ روزی اپنے بندوں کو تو دھوم اٹھا دیں ملک میں ولکین آثارتا ہے ماپ کر جتنی چاہتا ہے بیشک وہ اپنے بندوں کی خبر رکھتا ہے دیکھتا ہے ۔

۳۸۔ مومنین پراللہ کے انعامات: یعنی نبی خدا کاپیغام پہنچاتا ہے، تم جھوٹ سمجھویا پچ، اسکے بعد بندوں کا سارا معاملہ خدا سے ہے ہر ایک بندہ سے دنیا اور آخرت میں اسکے عال واستعداد کے موافق معاملہ ہوتا ہے۔ توبہ کرنے والوں کی توبہ قبول فرماتا ہے اور باوبود سب کچھ جاننے کے کتنی برائیوں سے درگذر کرتا ہے جو ایماندار اور نیک بندے اسکی بات سنتے ہیں وہ انکی دعائیں سنتا اور انکی طاعات کو شہرف قبول بخشا ہے اور جس قدر اجر و ثواب کے وہ عام صابطہ سے مستحق ہوں اپنے فضل سے اس سے کہیں زائد مرتمت فرماتا ہے۔ رہ گئے منکر اور کیکے کافر جنکو مرتے دم تک رجوع و توبہ کی توفیق میسر نہیں ہوئی انکا انجام اگے جلہ میں مذکور

87۔ فنا کو عام نہ کرنے کی حکمت: خدا کے خوانوں میں کسی چیز کی کسی نہیں۔ اگر چاہے تو اپنے تمام بندوں کو ختی اور تونگر بنا دے۔ لیکن اسکی حکمت مقتضی نہیں کہ سب کو بے اندازہ روزی دیکر خوش عیش رکھا جائے ۔ ایسا کیا جاتا تو عموما لوگ طخیان و تمرد اغتیار کر کے دنیا میں اود هم مجا دیتے ۔ نہ خدا کے سامنے جھکتے نہ اسکی مخلوق کو خاطر میں لاتے، جو سامان دیا جاتا کوئی اس پر تنا عت نیادہ نہ کرتا حرص اور زیادہ بڑھ جاتی جیسا کہ ہم بحالت موجودہ بھی عموما مرفہ الحال لوگوں میں مثابدہ کرتے ہیں۔ جتنا آجائے اس سے زیادہ کے طالب رہتے ہیں، کوشش اور تمنا یہ جوتی ہے کہ سب کے گھر خال کر کے اپنا گھر بھر لیں ظاہر ہے کہ ان جذبات کے ماتحت غنا اور نوشحال کی صورت میں کلیے مام اور زبر دست تسادم جوتا اور کسی کو کسی سے دینے کی کوئی وجہ نہ رہتی۔ ہاں دنیا کے عام مذاق اور رہتان کے خلاف ور نہی آویز ش اور طخیان و سرکشی کی نوبت نہ آئے اور زمانہ کے انقلاب عظیم سے دنیا کی طبائع ہی میں فارغ البالی کے باوجود باہمی آویز ش اور طخیان و سرکشی کی نوبت نہ آئے اور زمانہ کے انقلاب عظیم سے دنیا کی طبائع ہی میں انتقلاب پیدا کر دیا جائے وہ اس عادی اور اکثری قاعدہ سے مشتنی ہو گا۔ بہر عال دنیا کو بحالت موجودہ جس نظام پر پولانا ہے اس کا مقتضی یہ ہی ہے کہ غنا عام نہ کیا جائے بلکہ ہر ایک کو اسکی استعداد و انوال کی رعایت سے جتنا مناسب ہو جانچ تول کر دیا جائے۔ اور یہ خدا ہی کو خبر ہے کس کے حق میں کیا صورت اصلح ہے۔ کیونکہ سب کے اسکے والات اس کے سامنے مالے۔ اور یہ خدا ہی کو خبر ہے کس کے حق میں کیا صورت اصلح ہے۔ کیونکہ سب کے اسکے والات اسی کے سامنے میں

۲۸۔ اور وہی ہے جو آثارتا ہے مدینہ بعد اسکے کہ آس توڑ چکے اور پھیلاتا ہے اپنی رحمت اور وہی ہے کام بنانے والا سب تعریفوں کے لائق [۴۰] وَ هُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا وَ يَنْشُرُ رَحْمَتَهُ ﴿ وَ هُوَ الْوَلِيُّ الْحَمِيْدُ ﴾ الْحَمِيْدُ ﴿

۲۹۔ اورایک اسکی نشانی ہے بنایا آسانوں کا اور زمین کا [4] اور جس قدر بحصرے میں ان میں جانور [47] اور وہ جب عاہے اُن سب کواکٹھا کر سکتا ہے [مہم]

وَ مِنُ الْيَبِهِ خَلْقُ السَّمْوٰتِ وَ الْأَرْضِ وَ مَا بَتَّ فِيهُمَا مِنْ دَآبَّةٍ ﴿ وَ هُوَ عَلَى جَمْعِهِمُ عُ إِذَا يَشَاءُ قَدِيْرٌ ﴿

۸۰۔ اللہ کی طرف سے باران رحمت: یعنی بہت مرہۃ ظاہری اساب و حالت پر نظر کر کے جب لوگ بارش سے مایوس ہو جاتے ، ہیں، اس وقت حق تعالی باران رحمت نازل فرمانا اور اپنی مهربانی کے آثار و ہر کات چاروں طرف پھیلا دیتا ہے۔ تا ہندوں پر ثابت ہو جائے کہ رزق کی طرح اسباب رزق بھی اسی کے قبضہ قدرت میں میں۔ جیسے وہ روزی ایک خاص اندازہ سے عطا کرتا ہے، بارش بھی خاص اوقات اور خاص مقدار میں مرحمت فرماتا ہے۔ بات یہ ہے کہ سب کام اسی کے اختیار میں میں اور جو کچھ وہ کرے عین حکمت و صواب ہے کیونکہ تمام خوبیاں اور کالات اسکی ذات میں جمع میں اور ہر قسم کی کارسازی اور اعانت و امداد ومیں سے ہو سکتی ہے۔ (تندبیہ ) اللہ کی رحمت و قدرت کی طرف سے مایوس ہو جانا کا فرووں کا شیوہ ہے لیکن ایک مومن کی نظر میں اسباب کا سلملہ یاس انگیر ہوسکتا ہے جیسے فرمایا فکر استکائ شو مِنْهُ خَلَصُوْا نَجِیّا (یوسف رکوع ۱۰) اور حَتّی إِذَا اسْتَنِيَّاسَ الرُّوسُلُ (يوسف ركوع١١) \_

ا 🕰 ہر مخلوق اللہ کے قبضہ میں ہے: یعنی جس طرح رزق پہنچانا اور اسکے اسباب (بارش وغیرہ کا) مہیاکرنا اس کے قبضہ میں میں ان اسباب کے اسباب سماویہ وارضیہ اور انکے تاثار و نتائج بھی اسی کی مخلوق میں۔

۴۲۔ آسان کی جانور مخلوق: آیت سے ظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ زمین کی طرح آسانوں پر بھی جانوروں کی قسم سے کوئی مخلوق پائی جاتی ہے۔

**۲۷۔** یعنی جس نے بکھیرے وہ ہی سب کواکھٹا کر سکتا ہے۔ اور یہ قیامت کے دن ہو گا۔

وَ مَاۤ اَصَابَكُمۡ مِّنۡ مُّصِيۡبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتُ اَيْدِيْكُمْ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيْرٍ ﴿

وَمَا اَنْتُمْ بِمُعْجِزِيْنَ فِي الْأَرْضِ الْحُومَا لَكُمُ مِّنَ دُوْنِ اللهِ مِنْ وَ لِيِّ وَ لَا نَصِيرٍ عَ

۳۱۔ اور تم تھ کا دینے والے نہیں بھاگ کر زمین میں اور کوئی نہیں تمہارا اللہ کے سوائے کام بنانے والا اور نه مدگار[۲۵]

۔۳۔ اور جو پڑے تم پر کوئی سختی سووہ بدلا ہے اس کا جو

کایا تمہارے ہاتھوں نے اور معاف کرنا ہے بہت

ہے گناہ [۴۳]

۱۹۲۰ ہر مصیبت اعال بد کا نتیجہ ہوتی ہے: یعنی جیسے تعمیں ایک غاص اندازہ اور غاص اوقات و اتوال کی رعایت سے دیجاتی میں، مصائب کا نزول بھی غاص اسبب و صوابط کے ماتحت ہوتا ہے۔ مثلاً بندوں کو بوکوئی سختی اور مصیبت پیش آئے اس کا سبب قریب یا بعید بندوں ہی کے بعض اعال و افعال ہوتے میں۔ شھیک اسی طرح بیسے ایک آدمی غذا و غیرہ میں اعتباط نہ کر نہیں ہو تا ہو ہور بیار پڑ جاتا۔ بلکہ بعض اوقات بلاک ہو جاتا ہے یا بعض اوقات والدہ کی بدپر ہیزی بچے کو مبتلائے مصیبت کر دیتی ہے، یا کہمی کھی ایک محلہ والے یا شہر والے کی بے تدہیری اور جاقت سے پورے محلہ اور شہر کو نقصان اشھانا پڑتا ہے۔ یہ ہی حال روحانی اور باطنی بدپر ہیزی اور بے تدہیری کا سمجھ لو۔ گویا دنیا کی ہر مصیبت بندوں کے بعض اعال ماضیہ کا نتیجہ ہے۔ اور مستقبل میں انکے لئے تنبیہ اور امتحان کا موقع ہم پہنچاتی ہے اور یہ اس پر ہے کہ اللہ تعالیٰ کی رحمت بندوں کے بہت گناہوں سے درگذر کرتی ہے اگر ہر ایک جرم پر گرفت ہوتی تو زمین پر کوئی منتفس بھی باقی نہ رہتا۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے میں "" سے درگذر کرتی ہے اگر ہر ایک جرم پر گرفت ہوتی تو زمین پر کوئی منتفس بھی باقی نہ رہتا۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے میں "سے خطاب عاقل بالغ لوگوں کو ہے گئگار ہوں یا نیک۔ مگر نبی اس میں داخل نہیں (اور چھوٹے بچے بھی شامل نہیں) ان کے واسطے اور کچے ہوگا۔ اور سختی دنیا کی جمی آگئی اور قبر کی اور آخرت کی "۔

<mark>40۔</mark> یعنی محض اپنی مہربانی سے معاف کرتا ہے ورنہ جس جرم پر سزا دینا چاہے، مجرم بھاگ کر کھیں روپوش نہیں ہو سکتا۔ اور نہ اس کے سواکوئی دوسرا حایت وامداد کے لئے کھڑا ہو سکتا ہے۔

وَمِنُ الْيَهِ الْجَوَارِ فِي الْبَحْرِكَالْأَعْلَامِ ﴿

إِنْ يَّشَأُ يُسْكِنِ الرِّيْحَ فَيَظْلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَلْلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِهِ ﴿ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَأَيْتٍ لِّكُلِّ صَبَّارٍ شَكُور ﴿ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَأَيْتٍ لِّكُلِّ صَبَّارٍ شَكُور ﴿ فَيَ خَلِهِ مَا لَهُ كُورِ ﴿

اَوْ يُوْبِقُهُنَّ بِمَا كَسَبُوا وَ يَعْفُ عَنُ كَثِيْرٍ ﴿

۳۲۔ اور ایک اُسکی نشانی ہے کہ جماز چلتے ہیں دریا میں جیسے پہاڑ [۴۶]

الشوري ۲۲

۳۳۔ اگر چاہبے تو تھام دے ہوا کو پھر رہیں سارے دن شمرے ہوئے اس کی پیپٹے پر [۴۷] مقرر اس بات میں پچے ہیں ہرقائم رہنے والے کو جواحیان مانے [۴۸]

۳۳۔ یا تباہ کر دے انکو بسبب اُنکی کائی کے اور معاف بھی کرے بہتوں کو [۴۹]

<u>84</u> یعنی جیسے زمین کی سطح پر پہاڑا بھرے ہوئے ہیں سمندر کی سطح پر بڑے بڑے جازا بھرے ہوئے نظرآتے ہیں۔

۷۷۔ ہواؤں پر حکومت: یعنی ہوا بھی اللہ کے قبضہ میں ہے۔ اگر ہوا ٹھمرا رکھے چلنے نہ دے تو تمام جماز دریا کی پیٹے پر جمال کے تمال کھڑے رہ جائیں۔ غرض پانی اور ہوا سب اسی کے زیر فرمان ہیں۔

۸۷۔ دریائی سفر میں موافق اور ناموافق دونوں قسم کے حالات سے سابقہ پڑتا ہے۔ اس لئے بہت ضرورت ہے کہ انسان موافق عالات پر شکر اور ناموافق حالات پر صبر کرتا ہوا اللہ تعالیٰ کی قدرت اور نعمت کو پہچانے۔

49۔ مصائب اعال کا نتیجہ میں: یعنی چاہیے تو مسافروں کے بعض اعال کی پاداش میں جمازوں کو تباہ کر ڈالے اور اس تباہی کے وقت بھی بعض کو معاف فرما دے۔

وَّ يَعْلَمَ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِيَّ الْتِنَا لَّمَا لَهُمُّ مِّنْ مَّحِيْصٍ ﴿

فَمَآ أُوْتِينَتُمُ مِّنَ شَيْءٍ فَمَتَاعُ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَمَا عِنْدَ اللهِ خَيْرُ وَّ اَبُقٰى لِلَّذِيْنَ اللهِ خَيْرُ وَّ اَبُقٰى لِلَّذِيْنَ اللهِ خَيْرُ وَ اَبُقٰى لِلَّذِيْنَ اللهِ خَيْرُ وَ اَبُقٰى لِلَّذِيْنَ اللهِ خَيْرُ وَ اَبُقٰى لِلَّذِيْنَ اللهِ عَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُوْنَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُوْنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وَالَّذِيْنَ يَجْتَنِبُونَ كَبَيِرَ الْإِثْمِ وَالَّذِيْنَ يَجْتَنِبُونَ وَالْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغُفِرُونَ

وَ الَّذِيْنَ اسْتَجَابُوْا لِرَبِّهِمُ وَ اَقَامُوا السَّلُوةَ وَ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَ الْمُرُهُمُ شُوْرِى بَيْنَهُمُ وَ وَ اَمْرُهُمُ شُوْرِى بَيْنَهُمُ وَ مَصَّارَزَقُنْهُمُ يُنُفِقُونَ ﴿

مِمَّا رَزَقُنْ هُمُ يُنُفِقُونَ ﷺ مهـ یعنی تباه اس لئے کئے جائیں کہ ان کے بعض اعال کا بدلہ ہواور بڑے بڑے جھگڑالو بھی دیکھ لیں کہ ہاں خدائی گرفت سے

۳۵۔ اور ناکہ جان لیں وہ جو جھگڑتے ہیں ہماری قدرتوں میں کہ نہیں اُنکے لئے بھا گئے کی جگہ [۵۰]

۳۹۔ سو جو چکھ ملا ہے تکو کوئی چیز ہو سو وہ برت لینا ہے دنیا کی زندگانی میں اور جو کچھ اللہ کے یہاں ہے بہتر ہے اور باقی رہنے والا واسطے ایمان والوں کے جو اپنے رب پر جھروسہ رکھتے ہیں [۵]

۳۷۔ اور جولوگ کہ بچتے میں بڑے گناہوں سے اور بیحیائی سے اور جب غصہ آوے تو وہ معان کر دیتے میں [۵۲]

۳۸۔ اور جنوں نے کہ علم مانا اپنے رب کا اور قائم کیا نماز کو اور کام کرتے میں مثورہ سے آپ کے [۵۳] اور ہمارا دیا کچھ خرچ کرتے ہیں نکل بھاگنے کی کوئی جگہ نہیں۔ حضرت شاہ صاحبْ لکھتے ہیں ""جولوگ ہرچیزاپنی تدبیرے سمجھتے ہیں اس وقت عاجزرہ جائیں گے"" ۔ کوئی تدبیر یہ بن پڑے گی۔

۵۱۔ آخرت کی تعمتیں ہمتراور پائیدار ہیں: یعنی یہ تمام باتیں سننے کے بعدانسان کو چاہئے کہ اللہ کوراضی رکھنے کی فکر کرے۔ اس چند روزہ زندگانی اور عیش فانی پر مغرور منہ ہو۔ اور خوب سمجھ لے کہ ایانداروں کو جو عیش و آرام اللہ کے ہاں ملے گا۔ وہ اس دنیا کے عیش وآرام سے بہتر بھی ہے اور پائیدار بھی۔ نہ اس میں کسی طرح کی کدورت ہوگی نہ فناء وزوال کا کھٹکا ہو گا۔

۵۲ مومنین کی بعض صفات: اس کا بیان سوره ""نساء""کی آیت اِنْ تَجْتَنِبُوْا کَبَابِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرً عَنْکُمْ سَیِّتَاتِکُمْ کے فوائد میں گذر چکا وہاں ملاحظہ کر لیا جائے۔ ثاید یہاں ""کبائر الاثم "" سے وہ بڑے گناہ مراد ہوں جو قوت نظریہ کی غلط کاری سے پیدا ہوتے میں مثلاً عقائد بدعیہ اور "" فواحث "" وہ گناہ جن میں قوت شہوانیہ کی بے اعتدالی کو دخل ہو۔ آگے وَإِذَ مَا غَضِبُو هُمْ يَغُفِرُونَ مِين توظاہر ہے كہ قوت غضبيكى روك تمام كى كن ہے۔ واللہ اعلم۔

۵۳ ـ مثورہ کی اہمیت: مثورہ سے کام کرنا اللہ کو پسند ہے دین کا ہویا دنیا کا۔ نبی کریم اٹٹٹٹیلیٹم مہات امور میں برابر صحابہ رضی اللہ عنه سے مثورہ فرماتے تھے اور صحابہ آپس میں مثورہ کرتے تھے، حروب وغیرہ کے متعلق بھی اور بعض مسائل واحکام کی نسبت بھی۔ بلکہ خلافت راشدہ کی بنیاد ہی شوری پر قائم تھی۔ یہ ظاہر ہے کہ مشورہ کی ضرورت ان کاموں میں ہے جو مہتم بالثان ہوں اور جو قرآن و سنت میں منصوص نہ ہوں۔ جو چیز منصوص ہو اس میں رائے و مثورہ کے کوئی معنی نہیں۔ اور ہر چھوٹے بڑے کام میں اگر مثورہ ہواکرے توکوئی کام نہ ہو سکے ۔ امادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ مثورہ ایسے شخص سے لیا جائے جو عاقل و عابد ہو۔ ورنہ اسکی بیوقونی یا بددیانتی سے کام خراب ہوجانے کا اندیشہ رہے گا۔

اَصَابَهُمُ الْبَغْيِي هُمَ الْمُعَمِي الْبَغْيِي هُمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله ليت بين [۵۴]

۸۰۔ اور برائی کا بدلا ہے برائی ویسی ہی [۵۵] پھر جو کوئی معان کرے اور صلح کرے سواس کا ثواب ہے اللہ کے ذمہ بیشک اللہ کو پہند نہیں آتے گنرگار[۵۶] يَنْتَصِرُ وَنَ 🖻

وَ جَزَّؤُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِّثُلُهَا ۚ فَمَنَ عَفَا وَ أَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللهِ ﴿ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظّلِمِينَ 🕾 ۵۴۔ مومنین کا عفو و بدلہ: یعنی جہاں معاف کرنا مناسب ہو معاف کرے۔ مثلاً ایک شخص کی حرکت پر غصہ آیا اور اس نے ندامت کے ساتھا پنے عجز و قصور کا اعتران کر الیا، انہوں نے معاف کر دیا، پیہ محمود ہے اور جماں بدلہ لینا مصلحت ہو، مثلاً کوئی شخص خواہ مخواہ چڑھتا ہی چلا آئے اور ظلم وزور سے دبانے کی کوشش کرے، یا جواب نہ دینے سے اس کا حوصلہ بڑھتا ہے یا ہماری شخصی حیثیت سے قطع نظر کر کے دین کی اہانت یا جاعت مسلمین کی تذلیل ہوتی ہے، ایسی عالت میں بدلہ لیتے ہیں، وہ بھی بقدراس کی زیادتی کے ۔ جرم سے زائد سزا نہیں دیتے۔

۵۵۔ بدلہ کے طور پر جو برائی کی جائے وہ حقیقہ نہیں محض صورۃً برائی ہوتی ہے۔ ""سپیر،"" کا اطلاق اس پر مثاکلۃً کیا گیا۔ ۵۶۔ عدل کے ساتھ انتقام کی اجازت: یعنی ظلم اور زیادتی تو اللہ کے ہاں کسی حالت میں پسند نہیں۔ بہترین خصلت یہ ہے کہ

آدمی جتنا بدلہ لے سکتا ہے اس سے مجھی درگذر کرے۔ بشر طیکہ درگذر کرنے میں بات سنورتی ہو۔

وَ لَمَنِ انْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِم فَأُولَيِكَ مَا الله الربوكونَى بدله لے اپنے مظلوم ہونے کے بعد سو عَلَيْهِمُ مِّنْ سَبِيْلِ اللهِ

> إِنَّمَا السَّبِيُّلُ عَلَى الَّذِينَ يَظُلِمُونَ النَّاسَ وَ يَبُغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ لَا أُولَيِكَ لَهُمُ عَذَابُ ٱلِينُمُ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللّ

وَلَمَنُ صَبَرَ وَ غَفَرَ إِنَّ ذَٰلِكَ لَمِنُ عَزُمِر عُ الْأُمُورِ ﴿

وَ مَنْ يُّضُلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ وَ لِيِّ مِّنْ بَعْدِهٍ ٢ وَ تَرَى الظّلِمِينَ لَمَّا رَاوُا الْعَذَابَ يَقُوْلُونَ هَلَ إِلَى مَرَدٍّ مِّنْ سَبِيْلِ ﴿

ان پر بھی نہیں کچھ الزام [۵۰]

۲۷۔ الزام توان پر ہے جو ظلم کرتے ہیں لوگوں پر [۵۸] اور دھوم اٹھاتے ہیں ملک میں ناحق ان لوگوں کے لئے ہے مذاب دردناک

۲۳ اور البنة جن نے سا اور معاف کیا بیشک یه کام ہمت کے ہیں [۵۹]

۴۷۔ اور جنگو راہ یہ سجھائے اللہ تو کوئی نہیں اسکا کام بنانے والا اسکے سوا [۲۰] اور تو دیکھے گنرگاروں کو جس وقت دیکھیں گے عذاب کہیں گے کسی طرح پھر جانے کی بھی ہوگی کوئی راہ <sup>[17]</sup> ۵۷۔ یعنی مظلوم ظالم سے بدلہ لینا چاہے تواس میں الزام اور گناہ کچھ نہیں۔ ہاں معاف کر دینا افضل واحن ہے۔ ۵۸۔ یعنی ابتداءً ظلم کرتے ہیں یا انتقام لینے میں عداستحقاق سے بڑھ جاتے ہیں۔

89۔ معاف کر دینا ہمت کا کام ہے: یعنی غصہ کو پی جانا اور ایذائیں برداشت کر کے ظالم کو معاف کر دینا بڑی ہمت اور حوصلہ کا کام ہے۔ مدیث میں ہے کہ جس بندہ پر ظلم ہو اور وہ محض اللہ کے واسطے اس سے درگذر کرے تو ضرور ہے کہ اللہ اسکی عزت بڑھائے گا اور مدد کرے گا۔

۱۰ یعنی اللہ کی توفیق و دستگیری ہی سے آدمی کو عدل و انصاف اور صبر و غفر کی اعلی خصلتیں عاصل ہو سکتی ہیں۔ وہ ان بهترین اغلاق کی طرف راہ بنہ دے توکون ہے جوہاتھ پکڑ کر اغلاقی پستی اور رسوائی کے گڑھے سے ہم کو نکال سکے۔

الا۔ ظالموں کا عال آخرت میں: یعنی کوئی ایسی سبیل بھی ہے کہ ہم دنیا کی طرف پھر واپس کر دیے جائیں اور اس مرتبہ وہاں سے خوب نیک بن کر عاضر ہوں۔

وَ تَرْدِهُمْ يُعُرَضُونَ عَلَيْهَا خُشِعِينَ مِنَ الدُّلِّ يَنْظُرُونَ مِنْ طَرُفٍ خَفِيٍّ وَ قَالَ الدُّلِّ يَنْظُرُونَ مِنْ طَرُفٍ خَفِيٍّ وَ قَالَ الَّذِينَ الْمَنُوّا إِنَّ الْخُسِرِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ الْقَيْمَ فَى الْفُسِمُ وَ اَهْلِيْهِمْ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ خَسِرُوّا اَنْفُسَهُمْ وَ اَهْلِيْهِمْ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ اللّهَ الله وَمَا كَانَ لَهُمْ مِّنَ اَوْلِيَا ءَ يَنْصُرُونَهُمْ مِّنَ اَوْلِيَا ءَ يَنْصُرُونَهُمْ مِّنَ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِّنَ اَوْلِيَا ءَ يَنْصُرُونَهُمْ مِن اَوْلِيَا ءَ يَنْصُرُونَهُمْ مِن اَوْلِيَا ءَ يَنْصُرُونَهُمْ مِن اللهِ فَمَا لَهُ مَن اللهُ فَمَا لَهُ مِن اللهِ فَمَا لَهُ مِن اللهُ فَمَا لَهُ مِن اللهِ فَمَا لَهُ مِن اللهِ فَمَا لَهُ مِن اللهِ فَمَا لَهُ مِن اللهِ اللهُ فَمَا لَهُ مِن اللهِ اللهُ فَمَا لَهُ مِن اللهِ اللهُ فَمَا لَهُ مَا لَهُ اللهُ اللهُ فَمَا لَهُ اللهُ اللهُ فَمَا لَهُ اللهُ اللهُ فَمَا لَهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

سَبِيْلِ

اپنے گھر والوں کو قیامت کے دن [۱۳] سنتا ہے گہنگار پڑے ہیں سدا کے عذاب میں ۱۹۹۔ اور کوئی نہ ہوئے انکے جاپتی جو مدد کرتے انکی اللہ کے سوائے اور جبکو بھڑکائے اللہ اسکے لئے کہیں

۴۵ ۔ اور تو دیکھے انکو کہ سامنے لائے جائیں آگ کے

آتکھیں جھ کائے ہوئے ذلت سے دیکھتے ہوں گے

چیبی نگاہ سے [۱۲] اور کہیں وہ لوگ جو ایاندار تھے مقرر

ٹوٹے والے وہی میں جنوں نے گنوایا اپنی جان کو اور

۱۲۔ یعنی ایک سمے ہوئے مجرم کی طرح نوف اور ذلت کے مارے نیچی ٰ نظر سے دیکھتے ہوں گے۔ کسی سے پوری طرح آنکھ نہیں ملا سکیں گے۔

نهیں راہ [۳۳]

۹۳۔ کفار نے اپنے گھر والوں کو بھی تباہ کیا: یعنی بدبخت اپنے ساتھ اپنے متعلقین اور گھر والوں کو بھی لے ڈو بے۔ سبھی کر تباہ و برباد کر کے چھوڑا۔

۱۲۴ یعنی مذ دنیا میں ہدایت کی، مذ آخرت میں نجات کی۔

اِسْتَجِيْبُوا لِرَبِّكُمْ مِّنْ قَبْلِ اَنْ يَّا َقِي يَوْمُرُ اللهِ عَنْ مَّلْ مَا لَكُمْ مِّنْ مَّلْجَا لَا مَرَدَّ لَهُ مِنَ اللهِ عَمَا لَكُمْ مِّنْ مَّلْجَا يَّوْمَبِذٍ قَ مَا لَكُمْ مِّنْ تَكِيْرٍ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَا عَلْمُ عَلَى اللّهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ

فَإِنْ اَعْرَضُوا فَمَا اَرْسَلُنْكَ عَلَيْهِمُ حَفِيْظًا ﴿ إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلْغُ ﴿ وَ إِنَّا إِذَا اَذَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنَّا رَحْمَةً فَرِحَ بِهَا ۚ وَ إِنْ تُصِبُهُمُ سَيِّئَةٌ بِمَا قَدَّمَتُ اَيْدِيْهِمُ فَإِنَّ الْإِنْسَانَ كَفُورُ ﴿

ہم۔ مانواپنے رب کا عکم اُس سے پہلے کہ آئے وہ دن جبکو پھرنا نہیں اللہ کے یہاں سے آگا۔ نہیں ملے گا تکو بچاؤ اُس دن اور نہیں تمہاری طرف سے کوئی انکار کرنے والا [۲۶]

۸۷۔ پھر اگر وہ منہ پھیریں تو تجھ کو نہیں بھیجا ہم نے ان پر نگہان تیرا ذمہ تو بس یہی ہے پہنچا دینا [۲۰] اور ہم جب چکھاتے ہیں آدمی کو اپنی طرف سے رحمت اس پر بھولا نہیں ساتا اور اگر پہنچتی ہے انکو کچھ برائی بدلے میں اپنی کائی کے توانسان بڑا ناشکرا ہے [۱۸]

اس دن نہیں عذاب مؤخر ہوتا اور ٹلتا چلا جاتا ہے، اس دن نہیں ٹلے گا۔

17۔ یعنی مکر جانے سے کچھ فائدہ نہ ہو گا۔ اور ابن کثیر ؒ نے یوں معنی کئے ہیں کہ کوئی موقع ایسا نہ ملے گا جو تم پہچانے نہ جاؤ۔ ۱۷۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذمے صرف تبلیغ ہے: یعنی آپ ذمہ دار نہیں کہ زبردستی منواکر چھوڑیں۔ آپ کا فرض پیغام الہی پہنچا دینا ہے۔ وہ آپ اداکر رہے ہیں۔ یہ نہیں مانتے توجائیں جہنم میں۔

14۔ انسان ناشکرا ہے: یعنی ان کے اعراض سے آپ غمگین نہ ہوں۔ انسان کی طبعیت ہی ایسی واقع ہوئی ہے إلّا مَنْ شَاء اللهٔ کہ الله انعام واحیان فرمائے تو اکرنے اور اترانے لگتا ہے۔ پھر جمال اپنی کرتوت کی بدولت کوئی افتاد پر گئنہ، بس سب نعمتیں بھول جاتا ہے اور ایسا ناشکر بن جاتا ہے گویا کہی اس پر اچھا وقت آیا ہی نہ تھا۔ خلاصہ یہ کہ فراخی اور عیش کی عالت ہو یا تنگی اور تکلیف کی۔ اپنی حد پر قائم نہیں رہتا۔ البتہ مومنین قانتین کا شیوہ یہ ہے کہ سختی پر صبر اور فراخی کی عالت میں منعم تھیتی

کا شکر اداکرتے ہیں اور کسی عال اسکے انعامات واحیانات کو فراموش نہیں کرتے ۔

لِلَّهِ مُلُكُ السَّمَٰوْتِ وَ الْأَرْضِ لَا يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ لَيهَ لِمَن يَّشَاءُ إِنَاتًا وَ يَهَ لِمَنْ لِمَنْ يَّشَاءُ الذُّكُورَ ﴿

اَوْ يُزَوِّجُهُمُ ذُكُرَانًا وَّ إِنَاثًا ۚ وَ يَجْعَلُ مَنْ يَّشَا ءُ عَقِيْمًا اللَّهِ عَلِيْمٌ قَدِيرٌ ﴿

وَ مَا كَانَ لِبَشَرِ اَنْ يُتُكَلِّمَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اَوْ مِنْ وَّرَائِي حِجَابِ اَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوْحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ ﴿ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيْمُ

۵۰ یا اُنکو دیتا ہے جوڑے بیٹے اور بیٹیاں اور کر دیتا ہے جبکو پاہے بانچہ وہ ہی سب کچھ جانتا کر سکتا [19]

99<sub>-</sub> اللہ کا راج ہے آسمانوں میں اور زمین میں پیدا کرتا

ہے جو چاہے بخشا ہے جمکو چاہے بیٹیاں اور بخشا ہے

جبکو چاہے بیٹے۔

۵۱۔ اور کسی آدمی کی طاقت نہیں کہ اس سے باتیں کرے اللہ مگر اشارہ سے یا پر دہ کے پیچھے سے یا بھیجے کوئی پیغالانے والا پھر پہنچا دے اسکے حکم سے جو ہو چاہے [٠٠] تحقیقی وہ سب سے اوپر ہے حکمتول

79۔ اولاد دینے میں اللہ تعالی کی حکمت و مصلحت: یعنی سختی ہویا زمی سب احوال خدا کے بھیجے ہوئے میں آسمان وزمین میں سب مگہ اسی کی سلطنت اور اسی کا حکم چلتا ہے، جو چیز چاہے پیدا کرے اور جو چیز جمکو چاہے دے، جمکو چاہے یہ دے۔ دنیا کے رنگا رنگ حالات کو دیکھ لو۔ کسی کو سرے سے اولا د نہیں ملتی، کسی کو ملتی ہے تو صرف بیٹیاں، کسی کو صرف بیٹے، کسی کو دونوں جڑواں یا الگ الگ ۔ اس میں کسی کا کچھ دعویٰ نہیں ۔ وہ مالک تقیقی ہی جانتا ہے کہ کس شخص کو کس حالت میں رکھنا مناسب ہے اور وہ ہی اپنے علم و حکمت کے موافق تدبیر کرتا ہے کسی کی مجال نہیں کہ اس کے ارادہ کوروک دے یا اس کی تخلیق و تقسیم پر

حرف گیری کر سکے عاقل کا کام یہ ہے کہ ہر قسم کے نرم وگرم عالات میں اسی کی طرف رجوع کرے اور ہمیشہ اپنی ناچیز تقیقت کو

پیش نظررکھ کر پھبریا کفران نعمت سے بازرہے۔

۰۷۔ کوئی بشراللہ سے براہ راست بات نہیں کر سکتا: کوئی بشراپنی عضری ساخت اور موجودہ قویٰ کے اعتبار سے یہ طاقت نہیں ا رکھتا کہ خداوند قدوس اس دنیا میں اسکے سامنے ہو کر مثافقۂ کلام فرمائے اور وہ تحل کر سکے ۔ اسی لئے کسی بشر سے اس کے

ہم کلام ہونے کی تین صورتیں ہیں۔

#### كلام الهي كي تين صورتين:

الف ۔ بلاواسطہ پردہ کے جیتھے سے کلام فرمائے، یعنی نبی کی قوت سامعہ انتاع کلام سے لطف اندوز ہو مگر اس مالت میں آتکھیں دولت دیدار سے متمتع نہ ہو سکیں ۔ بلیے حضرت موئی کو طور پر اور ناتم الانبیاء ﷺ کولیلۃ الاسراء میں پیش آیا۔

ب ۔ بواسطہ فرشۃ کے حق تعالیٰ کلام فرمائے مگر فرشۃ متجہہ ہوکر آنکھوں کے سامنے نہ آئے ۔ بلکہ براہ راست نبی کے قلب پر نزول کرے اور قلب ہی سے ادراک فرشۃ کا اور صوت کا ہوتا ہو۔ حواس ظاہر کو پندال دخل نہ رہے میرے نیال میں یہ صوت ہے جس کو عائشہ صدیقۃ کی حدیث میں یاتھینی فی مِنْ لِ صَلَّصَلَةِ الْجَرِس سے تعبیر فرمایا ہے ۔ اور صیح بخاری کے الواب برء الخلق میں وحی کی اس صورت میں ہی انیان ملک کی تصریح موبود ہے ۔ اس کو حدیث میں وَ هُو اَشَدُّهُ مَا عَلَیْ فرمایا۔ اور شاید وحی قرآنی بخرت اس صورت میں آتی ہو جیا کہ نزلَ بِدِ الرُّ وَ مُح الاَمِورَ ہُولِ اللہِ میں لفظ قَلْبِكَ اور فَا نَّهُ فَرَّ لَهُ عَلَیْ قَلْبِک لِ مِیْدہ طور پر اندر ہی اندر ہوتا تھا، پینمبر کے وجود سے باہر پر اندر ہی اندر ہوتا تھا، پینمبر کے وجود سے باہر کوئی علیمہ میں اس طرح کلام ہوتا تھا جیسے ایک آدمی دوسرے سے بات کرتا ہو کہ پاس بیٹھے والے سامعین کوئی علیمہ اس کے اس قسم کو خصوصیت کے ساتھ آیت بذا میں لفظ وَ حَیًا سے تعبیر کیا۔ کیونکہ لفت میں "وحی" کا لفظ اور اشارہ سریعہ پر دلالت کرتا ہے ۔

ج۔ تیمری صورت یہ ہے کہ فرشۃ متجدہ وکرنبی کے سامنے آجائے اور اسطرح خدا کا کلام وپیام پہنچا دے جیسے ایک آدمی دوسرے سے خطاب کرتا ہے۔ چنانچ جبریل ایک دو مرتبہ اپنی اصلی صورت میں حضور النظائی کے پاس آئے۔ اور اکثر مرتبہ حضرت وحیہ کلبی ٹی صورت میں آتے تھے۔ اور کبھی کسی غیر معروف آدمی کی شکل میں بھی تشریف لائے ہیں۔ اس وقت اسکھیں فرشۃ کو دیکھتیں اور کان انکی آواز کو سنتے تھے اور پاس ہیٹے والے بھی بعض اوقات گفتگو سنتے اور سمجھتے تھے۔ عائشہ صدیقہ کی حدیث میں جو دو قسمیں بیان ہوئی ہیں، ان میں سے یہ دوسری صورت ہے۔ اور میرے خیال میں اس کو آیہ ہذا میں اکو گئی مدیث میں جو دو قسمیں بیان ہوئی ہیں، ان میں سے یہ دوسری صورت ہے۔ اور میرے خیال میں اس کو آیہ ہذا میں اگو نگر سِسل کر سُکو لَّا فَیْدُوْ جِی جِاذُنِهِ مَا یَشَا ہُ سے تعبیر فرمایا گیا ہے۔ واللہ اعلم بالصواب۔ باقی تجاب والی صورت چونکہ بالکل ندر تھی اس لئے عائشہ کی حدیث میں اس سے تعرض نہیں کیا گیا۔

۱)۔ یعنی اس کا علومانع ہے کہ بے حجاب کلام کرے اور حکمت مقتضی ہے کہ بعض صورتیں ہم کلامی کی افتیار کی جائیں۔

وَ كَذَٰلِكَ اَوْحَيُنَا اِلَيُكَ رُوْحًا مِّنَ اَمُرِنَا الْمَانُ مَا كُنْتَ تَدُرِى مَا الْكِتْبُ وَ لَا الْإِيْمَانُ وَ لَا الْإِيْمَانُ وَ لَا الْإِيْمَانُ وَ لَا الْإِيْمَانُ وَ لَكِنْ جَعَلْنٰهُ نُوْرًا نَّهُدِى بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ جَعَلْنٰهُ نُوْرًا نَّهُدِى بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا أَو إِنَّكَ لَتَهُدِى إِلَى صِرَاطٍ مَنْ عَبَادِنَا أَو إِنَّكَ لَتَهُدِى إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْمٍ فَيْ

صِرَاطِ اللهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمُوْتِ وَمَا فِي صَرَاطِ اللهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي الْاَرْضِ اللهُ اللهِ تَصِيرُ الْاُمُوْرُ ﴿

۵۲۔ اور اسی طرح بھیجا ہم نے تیری طف ایک فرشة ایک فرشة ایک علم سے [۲۰] تو نہ جانتا تھا کہ کیا ہے کتاب اور نہ ایان [۲۰] ولیکن ہم نے رکھی ہے یہ روشنی اس سے راہ سجھا دیتے ہیں جمکو چاہیں اپنے بندوں میں [۲۰] اور بیشک تو سجھاتا ہے سیدھی راہ [۵۰]

۵۳۔ راہ اللہ کی اسی کا ہے جو کچھ ہے آسمانوں میں اور زمین میں <sup>(۲۶</sup> سنتا ہے اللہ ہی تک پہنچتے ہیں سب کام [<sup>۲۰</sup>]

۷۶۔ آنصرت صلی اللہ علیہ وسلم پر روح کا بھیجا جانا؛ مترجم محقق قدس اللہ روحہ نے اس جگہ روح سے مراد فرشۃ لیا ہے یعنی جبریل امین۔ اور یہ بعض مفسرین کی رائے ہے۔ لیکن ظاہریہ ہے کہ یماں خود قرآن کریم کو روح سے تعبیر فرمایا۔ کیونکہ اس کی تاثیر سے مردہ قلوب زندہ ہوتے میں اور انسان کو ابدی حیات نصیب ہوتی ہے۔ دیکھ لوجو قومیں کفروظلم اور بداخلاقی کی موت مر چکی تصیں، کس طرح قرآن نے ان میں جان تازہ ڈال دی۔

۷۶۔ یعنی ایان اور اعال ایانیہ کی یہ تفاصیل جو بذریہ وحی اب معلوم ہوئیں ، پہلے سے کہاں معلوم تھیں گو نفس ایان کے ساتھ ہمیثہ سے متصف تھے۔

مرے یعنی قرآن کی روشنی میں جن بندوں کو ہم چاہیں سعادت و فلاح کے راستہ پر لے چلتے ہیں۔

<mark>۵۷۔</mark> یعنی آپ تو سب بندوں کو قرآن کریم کے ذریعہ سے اللہ تک پہنچنے کی سیدھی راہ بتلاتے رہتے ہیں کوئی اس پر چلے یا نہ چلے۔

۷۶۔ یعنی سیدھی راہ وہ ہے جس پر علی کر آدمی خدائے واحد تک پہنچتا ہے۔ جواس راہ سے بھٹکا، خدا سے الگ ہوا۔

ایعنی جب سب کاموں کا انجام اس کی طرف ہے تو چاہئے کہ آدمی شروع سے انجام کو سوچ لے اور اپنے افتیار سے ایسے راستہ پر چلے جو سیدھا اسی کی بارگاہ تک پہنچنے والا ہو۔ اللهم اہدنا الصراط المستقیم و ثبتنا علیہ۔
 تم سورۃ الشوریٰ

منزل۲

ركو عاتها ،

### ٣٣ سُوْرَةُ الزُّخْرُفِ مَكِّيَّةُ ٣٣

ایاتها ۸۹

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

۲۔ قسم ہے اس کتاب واضح کی

لَّعَلَّكُمْ اللهِ تم نے رکھا اسکو قرآن عربی زبان کا ٹاکہ تم تمجھو[ا]

۲۔ اور تحقیق یہ قرآن لوح محفوظ میں ہمارے پاس ہے

وَ الْكِتْبِ الْمُبِيْنِ ﴿

إِنَّا جَعَلْنٰهُ قُرُءٰنًا عَرَبِيًّا

تَعُقِلُونَ

وَ إِنَّهُ فِي أُمِّرِ الْكِتْبِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيْمٌ ﴿

اَفَنَضْرِ بُ عَنْكُمُ اللِّ كُرَ صَفْحًا اَنْ كُنْتُمُ اللِّكُرُ صَفْحًا اَنْ كُنْتُمُ اللَّهِ كُل كه مد پر قَوْمًا مُّسُرِ فِينَ ﴿

ا۔ قرآن عربی زبان میں ہے: کیونکہ عربی تمہاری مادری زبان ہے اور تمہارے ذریعہ سے دنیا کی قومیں اس کتاب کو سیکھیں گی۔ ۔ یعنی وجوہ اعجاز اور اسرار عظیمہ پر مثمل ہونے کی وجہ سے نہایت بلند مرتبہ اور تبدیل و تحریف سے محفوظ رہنے کی وجہ سے نہایت منتکم ہے۔ اس کے دلائل و برامین نہایت مضبوط اور اسکے احکام غیر منسوخ میں۔ کوئی حکم حکمت سے غالی نہیں اور تمام مضامین اصلاح معاش و معاد کی اعلی ترین ہدایات پر مثقل اور حکیانہ خوبیوں سے مملومیں ۔ اور قرآن کے ان تمام محاسن پر خود قرآن ہی شاہد ہے۔ آفتاب آمد دلیل آفتاب۔ (تنبیہ) قرآن اور تام کتب ساویہ نزول سے پہلے لوح محفوظ میں لکھی گئنہ، ہیں۔ ٣۔ تمهاری زیادتیوں کی وجہ سے وحی نہیں روکی جا سکتی: حضرت شاہ صاحبْ لکھتے ہیں ""اس سبب سے کہ تم نہیں مانتے کیا ہم حکم کا بھیجنا موقون کریں گے"" ۔ یعنی ایسی توقع مت رکھو، اللہ کی حکمت ورحمت اسی کو مقتضی ہے کہ باوجود تمہاری زیاد تیوں اور شرارتوں کے کتاب الہی کا نزول اور دعوت و نصیحت کا سلسلہ بندینہ کیا جائے۔ کیونکہ بہت سی سعید رومیں اس سے متنفید ہوتی

ہیں اور منکرین پر کامل طور پر اتمام حجت ہوتا ہے۔

وَ كُمُ أَرْسَلْنَا مِنْ نَّبِيِّ فِي الْأَوَّلِينَ ﴿

وَمَا يَأْتِيُهِمُ مِّنُ نَّبِيٍّ اِلَّا كَانُوُا بِهِ

يَسْتَهُزِءُونَ ۞

فَاهُلَكُنَا اَشَدَّ مِنْهُمْ بَطُشًا وَّ مَضِي مَثَلُ الْأَوَّلِينَ اللهُ

وَ لَيِنُ سَأَلْتَهُمُ مَّنُ خَلَقَ السَّمَٰوٰتِ وَ الْاَرْضَ لَيَقُو لُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيْزُ الْعَلِيمُ ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا قَ جَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَّعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿

وَالَّذِي نَزَّلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءٌ بِقَدَرِ ۚ فَٱنْشَرْنَا بِم بَلْدَةً مَّيْتًا ۚ كَذٰلِكَ

تُخْرُجُونَ 🗈

 ۲۔ اور بہت مجھیج میں ہم نے نبی پہلول میں ،۔ اور نہیں آیا لوگوں کے پاس کوئی پیغام لانے والا جں سے مٹھٹا نہیں کرتے [۴]

٨ ـ ميم بربادكر دالے ہم نے اُن سے سخت زور والے اور چلی آئی ہے مثال پہلوں کی [۵]

 ۹۔ اور اگر تو ان سے پوچھے کس نے بنائے آسمان اور زمین توکمیں بنائے اس زبردست خبردارنے

۱۰۔ وہی ہے جس نے بنا دیا تمہارے لئے زمین کو بچھونا اور رکھ دیں تمہارے واسطے اُس میں راہیں تاکہ تم راہ

اا۔ اور جس نے آثارا آسمان سے پانی ماپ کر [۱] پھر ابھار کھڑا کیا ہم نے اس سے ایک دیس مردہ کو اس طرح تمکو بھی زکالیں گے [^]

ہے یعنی پہلے رسولوں کے ساتھ بھی استراء کیا گیا اور انکی تعلیات کو جھٹلایا گیا۔ مگر اسکی وجہ سے پیغامبری کا سلسلہ میدود نہیں ہوا۔ ۵۔ پچھلی قوموں کے حالات سے عبرت: یعنی عبرت کے لئے ان مکذبین کی تباہی کی مثالیں پیش آ چکیں اور پہلے مذکور ہو چکیں جوزور و قوت میں تم سے کمیں زیادہ تھے۔ جب وہ اللہ کی پکڑ سے منہ پچ سکے تو تم کا ہے پر مغرور ہوتے ہو۔ آگے اللہ کی عظمت و قدرت اور کال تصرف کا ذکر کرتے ہیں جوایک مدتک ان کے نزدیک بھی مسلم تھا۔

<mark>1</mark>۔ یعنی جمال تک انسان بستے ہیں، آپس میں مل سکیں، ایک دوسرے تک راہ پائیں اور عل پھر کر دنیوی واُفروی مقاصد میں

کامیابی کاراستہ معلوم کر لیں۔

﴾۔ یعنی ایک غاص مقدار میں جواس کی حکمت کے مناسب اور اس کے علم میں مقدر تھی۔

۸۔ دوسری زندگی پر دلائل: یعنی جس طرح مردہ زمین کو بذریعہ بارش کے زندہ اور آباد کر دیتا ہے، ایسے ہی تمہارے مردہ جسموں میں
 جان ڈال کر قبروں سے نکال کھڑا کرے گا۔

وَالَّذِيْ خَلَقَ الْاَزُوَاجَ كُلَّهَا وَ جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْفُلُكِ وَ الْاَنْعَامِ مَا تَرْكَبُوْنَ ﴿

لِتَسْتَوًا عَلَى ظُهُورِم ثُمَّ تَذَكُرُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَ تَقُولُوا مُبْحُنَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هٰذَا وَمَا كُنَّا لَهُ سُبُحٰنَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هٰذَا وَمَا كُنَّا لَهُ

مُقُرِنِينَ ﴿

وَ إِنَّآ إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ

۱۲۔ اور جس نے بنائے سب چیز کے جوڑے [<sup>9</sup>] اور بنا دیا تمہارے واسطے کشتیوں اور چوپایوں کو جس پر تم سوار ہوتے ہو

۱۳ ـ ناکہ چڑھ بیٹھوتم اسکی پیٹھ پر [۱۰] پھریاد کرواپنے رب کا احمان جب بیٹھ چکواُس پر اور کھوپاک ذات ہے وہ جس نے بس میں کر دیا ہمارے اسکو اور ہم نہ تھے اسکو قابو میں لا سکتے [۱۱]

ا ۱۸۔ اور ہمکواپنے رب کی طرف پھر جانا ہے ["]

9۔ یعنی دنیا میں جتنی چیزوں کے جوڑے ہیں اور مخلوق کی جتنی قسمیں اور متاثل یا متقابل انواع ہیں سب کو خدا ہی نے پیدا کیا۔ ۱۔ یعنی خشکی میں بعض چوپایوں کی پیٹے پر اور دریا میں کشتی پر سوار ہو۔

اا۔ سواری پر بیٹھے کے آداب اور دعا؛ یعنی چوپایوں یا کشتی پر سوار ہوتے وقت اللہ کا احمان دل سے یاد کرو ہمکواس نے اس قدر قوی اور ہنر مند بنا دیا کہ اپنی عقل و تدبیر وغیرہ سے ان چیزوں کو قابو میں لے آئے۔ یہ محض خدا کا فضل ہے ورنہ ہم میں اتنی طاقت اور قدرت کماں تھی کہ ایسی ایسی چیزوں کو مسخر کر لیتے نیز دلی یاد کے ساتھ زبان سے سواری کے وقت یہ الفاظ کھنے چاہئیں۔ سُبھ حَانَ الَّذِی سَحَّرَ لَنَا هٰذَا وَ مَا کُنَا لَهُ مُقُرِ نِینَ وَ إِنَّا آلَیٰ رَبِّنَا لَمُنَقَلِبُونَ اور بھی اذکار وادعیہ اعادیث میں آئی ہیں جو کتب حدیث و تفیر میں مذکور ہیں۔

۱۲۔ آخرت کے سفر کو مذہ بھولو: یعنی اس سفر سے آخرت کا سفریا دکرو۔ آنحضرت النُّوْلِیَّامِ سوار ہوتے تو یہ ہی تسبیع رہے تھے۔

وَ جَعَلُوْا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزْءًا ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ ﴾ لَكُفُورُ مُّبِينُ ﴿

اَمِ اتَّخَذَ مِمَّا يَخُلُقُ بَنْتٍ وَّ اَصْفَكُمُ بِالْبَنِينَ 
وَ اَصْفَكُمُ بِالْبَنِينَ وَ اَصْفَكُمُ الْبَنِينَ وَ اَصْفَاكُمُ اللهُ الْبَنِينَ وَ اَصْفَالُمُ اللهُ ال

وَ إِذَا بُشِّرَ اَحَدُهُمْ بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحُمْنِ مَثَلًا ظَلَّ وَجُهُهُ مُسُوَدًّا وَّهُوَ كَظِيْمُ ﴿

اَوَ مَنْ يُّنَشَّؤُا فِي الْحِلْيَةِ وَهُوَ فِي الْخِصَامِرِ غَيْرُ مُبِيْنِ

10۔ اور مُصرائی ہے اُنہوں نے مِن تعالیٰ کے واسطے اولاد اسکے بندوں میں سے تحقیق انسان بڑا ماشکر ہے صریح

17۔ کیا اس نے رکھ لیں اپنی مخلوقات میں سے بیٹیاں اور تمکو دیدئے چن کر بیٹے [۱۳]

ا۔ اور جب اُن میں کسی کو خوشخبری ملے اس چیزگی جس کور حمن کے نام لگایا توسارے دن رہے منہ اس کا سیاہ اور وہ دل میں گھٹ رہا ہے [۱۲]
۱۸۔ کیا ایسا شخص کہ پرورش پاتا ہے زیور میں اور وہ جھگڑے میں بات نہ کہہ سکے [۱۵]

ا۔ انسان کی ناشکری اور گتاخی: یعنی چاہئے تھا اللہ کی نعمتوں کو پہچان کر شکر اداکرے۔ یہ صریح ناشکری پر اتر آیا۔ اور اسکی جناب میں گتاخیاں کرنے لگا۔ اس سے بڑی گتاخی اور ناشکری کیا ہوگی کہ اس کے لئے اولا د تجویز کی جائے، وہ بھی بندوں میں سے اور وہ بھی بیٹیاں، اول تو اولا د باپ کے وجود کا ایک حصہ ہوتا ہے تو خداوند قدوس کے لئے اولا د تجویز کرنے کے یہ معنی ہوئے کہ وہ اجزاء سے مرکب ہے اور مرکب کا عادث ہونا ضروری۔ دوسرے ولد اور والد میں مجانست ہونی چاہئے، دونوں ایک جنس نہ ہوں تو ولد یا والد کے حق میں عیب ہے۔ یہاں مخلوق و خالق میں مجانست کا تصور بھی نہیں ہو سکتا۔ تیسرے لوئی باعتبار قوی جسمیہ و عقلیہ کے عمولا لڑکے سے ناقص اور کمزور ہوتی ہے۔ گویا معاذ اللہ خدا نے اپنے لئے اولا د بھی رکھی تو گھٹیا اور ناقص۔ کیا تمکو شرم نہیں آتی کہ اپنے حصہ میں عدہ اور بڑھیا چیزاور خدا کے حصہ میں ناقص اور گھٹیا چیز گاتے ہو۔

۱۲۔ بیٹیوں کے ہونے پر کفار کا غم: یعنی جواولا داناث خدا کے لئے تجویز کر رہے میں وہ ان کے زعم میں ایسی عیب دار اور ذلیل و حقیر ہے کہ اگر خود انہیں اس کے ملنے کی خوشخری سائی جائے تو مارے رنج اور غصہ کے تیور بدل جائیں۔ اور دل ہی دل میں پیچ و تاب کھاتے رمیں اسکی پوری تقریر سورہ ""صافات"" کے اخیر رکوع میں گذر چکی ہے۔

10۔ عورتوں کی قوت فکریہ کا ضعف: یعنی کیا خدا نے اولاد بنانے کے لئے لؤکی کو پہند کیا ہے۔ جو عادۃ آرائش و زیبائش میں نشوونما پائے اور زیورات و غیرہ کے شوق میں متعفرق رہے جو دلیل ہے ضعف رائے و عقل کی، اور وہ بوجہ ضعف قوت فکریہ کے مباحثہ کے وقت قوت بیانیہ بھی نہ رکھے۔ چنانچ عورتوں کی تقریروں میں ذرا غور کرنے سے مثاہدہ ہوتا ہے کہ نہ اپنے دعوے کو کافی بیان سے ثابت کر سکیں، نہ دوسرے کے دعوے کوگرا سکیں، ہمیشہ ادھوری بات کمیں گی یا فضول باتیں اس میں ملا دیں گی جن کو مطلوب میں کچھ دخل نہ ہو کہ اس سے بھی تعبین مقصود پڑ جاتا ہے اور مباحثہ کی تخصیص اس حیثیت سے ہے کہ اس میں بوجہ بیان کی احتیاج زیادہ ہونے کے ان کا عجززیادہ ہوجاتا ہے۔ پس ہر کلام طویل اسی کے حکم میں ہے۔ اور معمولی جملوں کا ادا ہوجانا مثلاً میں آئی تھی، وہ گئی تھی، قوت بیانیہ کی دلیل نہیں۔

ا اور ٹھمرایا انہوں نے فرشتوں کو جو بندے ہیں رحمن کے عورتیں [۱۶] کیا دیکھتے تھے ان کا بننا اب لکھ رکھیں گے اُنکی گواہی اور اُن سے پوچھ ہوگی [۱۸]

۲۰۔ اور کہتے ہیں اگر چاہتا رحمن تو ہم نہ بوجتے انکو [۱۸] کچھ خبر نہیں انکو اس کی یہ سب اُلکلیں دوڑاتے میں [۱۹] وَ جَعَلُوا الْمَلَيِكَةَ الَّذِيْنَ هُمْ عِبْدُ الرَّخُمُنِ اِنَاتًا لَا السَّهِدُوا خَلْقَهُمُ لَا الرَّحْمُنِ اِنَاتًا لَا السَّهِدُوا خَلْقَهُمُ لَا سَتُكُتَبُ شَهَادَتُهُمُ وَ يُسْتَلُونَ عَ

وَقَالُوا لَوْ شَآءَ الرَّحُمٰنُ مَا عَبَدُنْهُمُ لَمَا لَكُو اللَّهُمُ لَمَا لَكُمُ لَمَا لَكُمُ لَمَا لَكُمُ لَمُا لَكُمُ بِذَٰلِكَ مِنْ عِلْمٍ فَإِنْ هُمُ اللَّا يَخُرُصُونَ لَهُمُ اللَّا يَخُرُصُونَ لَهُمُ اللَّا يَخُرُصُونَ

۱۶۔ یعنی یہ ان کا ایک اور جھوٹ ہے کہ فرشتوں کو عورتوں کی صف میں داخل کرتے ہیں۔ عالانکہ وہ نہ عورت نہ مرد جنس ہی علیحدہ ہے۔

۱۔ کفار کے اقوال اوران کا جواب؛ یعنی کوئی دلیل عقلی و نقلی توانکے پاس اس دعوے پر نہیں۔ پھر کیا اللہ نے جب فرشتوں کو بنایا تو یہ کھڑے دیکھ رہے متعل کورت بنایا ہے۔ بہت اچھا! انکی یہ گواہی دفتر اعال میں لکھ لی جاتی ہے۔ خدائی عدالت میں جس وقت پیش ہوں گے تب اس کے متعلق ان سے پوچھا جائے گا کہ تم نے ایسا کیوں کہا تھا۔ اور کہاں سے کہا تھا

۱۸۔ اور کیجئے اپنی ان مشرکانہ گتا نیوں کے جواز و استحیان پر ایک دلیل عقلی بھی پیش کرتے ہیں کہ اگر اللہ چاہتا تو ہمکو اپنے سوا

دوسری چیزوں کی پرستش سے روک دیتا۔ جب ہم برابر کرتے رہے اور نہ روکا تو ثابت ہوا کہ یہ کام بہتر میں اور اسکو پہند میں۔

19۔ مثیت اور رضا میں لزوم نہیں: یعنی یہ تو چ ہے کہ بدون خدا کے چاہے کوئی چیز نہیں ہو سکتی۔ لیکن اس چیز کا ہمارے می میں بہتر ہونا اس سے نہیں نکلتا۔ ایسا ہو تو دنیا میں کوئی کام اور کوئی چیز بری ہی نہ رہے۔ سارا عالم خیر محض ہو جائے۔ شرکا نج ہی دستیاب نہ ہو۔ ہر ایک جموٹا اور ظالم و نو نؤاریہ ہی کہہ دے گا کہ خدا نہ چاہتا تو مجھے ایسا ظلم وستم نہ کرنے دیتا۔ جب کرنے نہ دیا تو معلوم ہوا کہ وہ اس کام سے نوش اور راضی ہے۔ بہر عال مشیت اور رضا میں لزوم ثابت کرنا کوئی علمی اصول نہیں محض الکل کے تیر میں۔ جس کا بیان آٹھویں پارہ کے نصف سے پہلے آیت سَیَقُولُ الَّذِیْنَ اَشْرَکُوا لَوْ شَاءَ اللّٰهُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہ کَا اللّٰہ کے تیر میں۔ جس کا بیان آٹھویں پارہ کے نصف سے پہلے آیت سَیَقُولُ الَّذِیْنَ اَشْرَکُوا لَوْ شَاءَ اللّٰہُ مَا اللّٰہ کَا اللّٰہ کَا اللّٰہ کَا اللّٰہ کے تیر میں۔ جس کا بیان آٹھویں پارہ کے نصف سے پہلے آیت سَیَقُولُ الّذِیْنَ اَشْرَکُوا لَوْ شَاءَ اللّٰہُ مَا اللّٰہ کَا اللّٰہ کے تیر میں۔ جس کا بیان آٹھویں پارہ کے نصف سے پہلے آیت سَیَقُولُ الّٰذِیْنَ اَشْرَکُوا لَوْ شَاءَ اللّٰہُ مَا اللّٰہ کے عواشی میں گذر دیگا۔

اَمُ اتَيننَهُمُ كِتْبًا مِّنَ قَبُلِهِ فَهُمُ بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ ﴿

بَلُ قَالُوَّا إِنَّا وَجَدُنَا ابَا ءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَّ إِنَّا عَلَى أُمَّةٍ وَّ إِنَّا عَلَى الْمَرِهِم مُهُتَدُونَ ﴿

11۔ کیا ہم نے کوئی کتاب دی ہے انکواس سے پہلے موانہوں نے اسکو مضبوط پکرور کھا ہے

۲۲۔ بلکہ کھتے ہیں ہم نے پایا اپنے باپ دادوں کو ایک راہ پر اور ہم اُنہی کے قدموں پر ہیں راہ پائے ہوئے [۲۰]

17۔ اور اسی طرح جس کسی کو بھیجا ہم نے تجھ سے پہلے در سنانے والا کسی گاؤں میں سو کھنے لگے وہاں کے نوشخال لوگ ہم نے تو پایا اپنے باپ دادوں کو ایک راہ پراور ہم اُنہی کے قدموں پر چلتے ہیں ۱۲۔ وہ بولا اور جو میں لادوں تکو اس سے زیادہ سوجھ کی راہ جس پر تم نے پایا اپنے باپ دادوں کو [۱۲] تو یہی کھنے گے ہم تمہارا لایا ہوا نہیں مانیں گے [۲۲]

۲۰۔ عقلی دلیل کا عال تو من چکے۔ اسے چھوڑ کر کیا کوئی نقلی دلیل اپنے دعوے پر رکھتے ہیں؟ یعنی غدا کی آثاری ہوئی کوئی کتاب

ان کے ہاتھ میں ہے؟ جس میں شرک کا پسندیدہ ہونا لکھا ہو۔ ظاہر ہے کہ ایسی کوئی سندان کے باس نہیں۔ پھرآگے باپ دادا

۲۱۔ باپ داداکی اندھی تقلید کی مذمت: یعنی پیغمبر نے فرمایا کہ تمہارے باپ دادوں کی راہ سے اچھی راہ تکو بتلا دوں تو کیا پھر بھی تم اسی پرانی لکیر کے فقیر سنے رہوگے۔

۲۲ کفار کا جواب: یعنی کچیر بھی ہو، ہم تمہاری بات نہیں مان سکتے۔ اور پرانا آبائی طریقہ ترک نہیں کر سکتے۔

۲۵۔ پھر ہم نے اُن سے بدلا لیا سو دیکھ لے کیسا ہوا انجام جھٹلانے والول کا

فَانُتَقَمْنَا مِنْهُمُ فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ غُ الْمُكَذِبِيُنَ ﴿

۲۶۔ اور جب کھا ابراہیم نے اپنے باپ کو اور اُس کی قوم کو میں الگ ہوں اُن چیزوں سے جنکو تم پوجتے ہو

وَ إِذْ قَالَ اِبْرُهِيْمُ لِآبِيهِ وَقَوْمِهَ اِنَّنِيُ بَرَآءُ مِّمَّا تَعْبُدُونَ فَيَ

۲۷۔ مگر جس نے مجھ کو بنایا سووہ مجھ کو راہ سجھائے گا [۲۳] ۲۸۔ اور یہی بات سیجھے چھوڑ گیا اپنی اولاد میں تاکہ وہ رجوع رمیں [۲۴]

اِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَانَّهُ سَيَهُدِيْنِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمَلَّا اللَّهُ ا

ير جِعُون 🖪

۲۳۔ صرت ابراہیم علیہ السلام کا اعلان توحید: یعنی صرف ایک خدا ہے مجھے علاقہ ہے جس نے مجھے پیداکیا اور وہ ہی مجھے منزل مقصود کے راسۃ پر آخرتک لے چلے گا۔ (تنبیہ) یماں یہ قصہ اس پر بیان کیا کہ دیکھو تمہارے مبلم پیثوا نے باپ کی راہ غلط دیکھ کرچھوڑ دی تھی۔ تم بھی وہی کرو۔ اور اگر آباء واجداد کی تقلید ہی پر مرتے ہوتواس باپ کی راہ پر چلوجس نے دنیا میں مق وصداقت کا جھنڈا گاڑ دیا تھا اور اپنی اولاد کو وصیت کر گیا تھا کہ میرے بعد ایک خدا کے سواکسی کو نہ پو جنا۔ کما قال تعالی وَ وَصِّلهی بِھا اِبْر اهِیْمُ بَنِیْدِوَ یَعُقُونُ بُ (بقرہ رکوع ۱۱)

۲۲۔ یعنی ایک دوسرے سے توحید کا بیان اور دلائل س کر راہ حق کی طرف رجوع ہوتا رہے۔

بَلْ مَتَّعْتُ هَوُلاً ءِ وَ ابَا ءَهُمْ حَتَّى جَا ءَهُمُ الْحَقُّ وَ رَسُولُ مُّبِينُ ﴿

وَ لَمَّا جَآءَهُمُ الْحَقُّ قَالُوْا هٰذَا سِحْرُ وَ إِنَّا بِهِ كُفِرُونَ ﴿

وَقَالُوا لَوَلَا نُزِّلَ هَٰذَا الْقُرَانُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقُرُانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرُيَتَيْنِ عَظِيْمٍ ﴿

اَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ لَا نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعْيِشَتَهُمْ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَ رَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجْتٍ لِيَتَّخِذَ رَفَعْنَا بَعْضُهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجْتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضُهُمْ بَعْضًا سُخْرِيًّا لَا وَ رَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرُ مِّمَّا يَجْمَعُونَ عَلَى اللهِ عَمْدُونَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

79۔ کوئی نہیں پر میں نے برتنے دیا انکو اور اُنکے باپ دادوں کو یماں تک کہ پہنچا اُنکے پاس دین سچا اور رسول کھول کر سنا دینے والا [۲۵]

۳۰۔ اور جب پہنچا اُنکے پاس سچا دین کھنے لگے یہ جادو ہے اور ہم اُسکونہ مانیں گے [۲۶]

۳۱۔ اور کہتے ہیں کیوں مذاترا یہ قرآن کسی بڑے مرد پر ان دونوں بستیوں میں کے [۲۰]

۳۲۔ کیا وہ بانٹے ہیں تیرے رب کی رحمت کو [۲۸] ہم نے بانٹ دی ہے ان میں روزی اُن کی دنیا کی زندگانی میں اور بلند کر دیے درجے بعض کے بعض پر کہ مٹھراتا ہے ایک دوسرے کو غدمتگار [۲۹] اور تیرے رب کی رحمت بہتر ہے ان چیزوں سے جو سمیلتے ہیں رب کی رحمت بہتر ہے ان چیزوں سے جو سمیلتے ہیں [۲۰]

۲۵۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت: یعنی افسوس ابراہیم کی ارث عاصل نہ کی اور اسکی وصیت پر نہ چلے بلکہ اللہ نے جو دنیا کا سامان دیا تھا اسکے مزوں میں پڑ کر خداوند وقدوس کی طرف سے بالکل غافل ہو گئے یماں تک کہ انکو خواب غفلت سے بیدار کرنے کے لئے حق تعالی نے اپنا وہ پیغمبر بھیجا جمکی پیغمبری بالکل روش اور واضح ہے۔ اس نے سچا دین پہنچایا، قرآن پڑھ کر سنایا اور اللہ کے احکام پر نہایت صفائی کے ساتھ مطلع کیا۔

۲۷۔ یعنی قرآن کو جادو بتلانے لگے۔ اور پیغمبر کی بات ماننے سے انکار کر دیا۔

۲۷۔ مکہ اور طائف کے سرداروں پر قرآن کیوں نہیں اترا؛ یعنی اگر قرآن اترنا ہی تھا تو مکہ یا طائف کے کسی بڑے سردار پر اترا ہوتا یہ کیسے باور کر لیا جائے کہ بڑے بڑے دولتمند سرداروں کو چھوڑ کر خدا نے مضب رسالت کیلئے ایک ایسے شخص کو چن لیا ہو جو

ریاست و دولت کے اعتبار سے کوئی امتیاز نہیں رکھتا۔

۲۸۔ یعنی نبوت ورسالت کے مناصب کی تقیم کیا تمہارے ہاتھ میں دیدی گئی ہے جوانتخاب پر بحث کر رہے ہو۔ ۲۹۔ روزی کی تقیم: یعنی کسی کو غنی کسی کو فقیر کر دیا۔ ایک کو بے شمار دولت دے دی، ایک کواس سے کم ۔ کوئی تابع ہے کوئی متبوع۔

۳۰ یعنی نبوت ورسالت کا شرف تو ظاہری مال وجاہ اور دنیوی سازوسامان سے کمیں اعلیٰ ہے۔ جب اللہ نے دنیا کی روزی ان کی تجویز پر نہیں بانٹی، پیغمبری انکی تجویز پر کیونکر دے آگے دنیا کے مال و دولت اور مادی سامان کا اللہ کے ہاں بے وقعت اور حقیر ہونا بیان کرتے میں۔

وَلَوْلَا اَنْ يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُّرُ بِالرَّحْمُنِ لِبُيُوتِهِمُ شُقُفًا مِّنْ فِضَّةٍ وَّمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظُهَرُونَ شُقُفًا مِّنْ فِضَةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظُهَرُونَ

7

۳۷۔ اور اُن کے گھروں کے واسطے دروازے اور تخت جن پر پیکید لگا کر بیٹھیں

۳۳۔ اور اگریہ بات نہ ہوتی کہ سب لوگ ہو جائیں ایک

دین پر تو ہم دیتے ان لوگوں کو جو منکر ہیں رحمن سے

اُنکے گھروں کے واسطے چھت جاندی کی اور سیڑھیاں

جن پر پروهیں

۳۵۔ اور سونے کے [۳] اور یہ سب کچھ نہیں ہے مگر برتنا دنیا کی زندگانی کا اور آخرت تیرے رب کے یہاں اُنہی کیلئے میں جو ڈرتے میں [۳]

وَ لِبُيُوْتِهِمُ اَبُوَابًا وَّ سُرُرًا عَلَيْهَا يَتَكِئُوْنَ ﴿ يَتَكِئُونَ اللَّهُ عَلَيْهَا لَا يَتَكِئُونَ اللَّهُ عَلَيْهَا لَا يَتَكِئُونَ اللَّهُ عَلَيْهَا لَا يَتَكِئُونَ اللَّهُ عَلَيْهَا لَا يَتَكُونُوا عَلَيْهَا لَا يَتَكُونُوا عَلَيْهَا لَا يَتَكُونُوا عَلَيْهَا لَا يَتَكُونُوا عَلَيْهَا لَا يَقْلَقُهُا لَا يَتَكُونُوا عَلَيْهَا لَوْ عَلَيْهُا لَا يَتَكُونُوا عَلَيْهَا لَا يَتَكُونُوا عَلَيْهُا لَوْ عَلَيْهُا لَوْ عَلَيْهَا لَا يَعْلَىٰ عَلَيْهَا لَوْ عَلَيْهَا لَوْ عَلَيْهُا لَا يَعْلَىٰ عَلَيْهَا لَوْ عَلَيْهُا لَوْ عَلَيْهُا لَعَلَيْهَا لَعَلَيْهَا لَعَلَيْهَا لَعَلَيْهَا لَعَلَيْهِا لَعَلَيْهَا لَعَلَيْهَا لَا عَلَيْهَا لَعَلَيْهَا لَعَلَيْهُا لَعَلَيْهَا لَعَلَيْهَا لَعَلَيْهَا لَعَلَيْهَا لَعَلَيْهِا لَا يَعْلَىٰ عَلَيْهُا لَا عَلَيْهَا لَا عَلَيْهَا لَا عَلَيْهَا لَعَلَيْهُا لَعَلَيْهَا لَعَلَيْهُا لَعَلَيْهَا لَعَلَيْهُا لَعَلَيْهَا لَعَلَيْهُا لَعَلَيْهُا لَعَلَيْهُا لَا عَلَيْهُا لَمُ عَلَيْهَا لَعَلَيْهُا لَعَلَيْهُا لَعَلَيْهَا لَعَلَيْهُا لَعَلَيْكُونُ لَكُونُ اللَّهُا لَعَلَيْهُا لَعَلَيْهُا لَعَلَيْهِا لَعَلَيْهُا لَعَلَيْهِا لَعَلَاهُا لَكُوا عَلَيْهِا لَعَلَيْهِا لَعَلَيْهُا لَعَلَيْهِا لَعَلَيْهِا لَعَلَالِهُ لَعَلَيْهِا لَعَلَالِهُ لَعَلَالَا عَلَا عَلَيْهِا لَعَلَيْهِا لَعَلَيْهِا لَعَلَالِهُ لَعَلَيْهِا لَعَلَيْهِا لَعَلَيْهِا لَعَلَيْهِا لَعَلَالْمُعُلِمُ لَعَلَ

وَ زُخُرُفًا ﴿ وَ إِنْ كُلُّ ذَٰلِكَ لَمَّا مَتَاءُ الْحَلُوةِ الدُّنْيَا ﴿ وَالْأَخِرَةُ عِنْدَ رَبِّكَ عَلَى الْحُلُوةِ الدُّنْيَا ﴿ وَالْأَخِرَةُ عِنْدَ رَبِّكَ عَلَى اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ

۳۱۔ مال و دولت کی حقیقت اللہ کی نظر میں: یعنی اللہ کے ہاں اس دنیوی مال و دولت کی کوئی قدر نہیں۔ بنہ اس کا دیا جانا کچھ قرب و وجاہت عنداللہ کی دلیل ہے۔ یہ توالیہ تعالیٰ کا فرول کے مکانوں کی چھتیں، زینے، دروازے، چوکھٹ، قفل، اور تخت چوکیاں سب چاندی اور سونے کی بنا دیتا۔ مگر اس صورت میں

لوگ یہ دیکھ کرکہ کافروں ہی کو ایسا سامان ملتا ہے، عموا کفر کا راسۃ اختیار کر لیتے۔ (الا ماشاء اللہ) اور یہ چیز مصلحت خداوندی کے ظلاف ہوگی۔ اس لئے ایسا نہیں کیا گیا۔ حدیث میں ہے کہ اگر اللہ کے نزدیک دنیا کی قدر ایک مجھر کے بازو کی برابر ہوتی تو کافر کو ایک گھونٹ پانی کا نہ دیتا۔ بھلا جو چیز خدا کے نزدیک اس قدر حقیر ہواسے سیادت و وجاہت عنداللہ اور نبوت و رسالت کا معیار قرار دینا کہاں تک صبح ہو گا۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں یعنی کافر کو اللہ نے پیدا کیا، کمیں تو اس کو آرام ملتا ہے۔ مگر ایسا ہو تو سب ہی وہ کفر کا راسۃ پکرولیں۔

**۳۲۔** یعنی دنیا کی بہار میں توسب شریک ہیں مگر آخرت مع اپنی ابدی نعاؤ آلاء کے متقین کے لئے مخصوص ہے۔

وَمَنُ يَّغُشُ عَنُ ذِكْرِ الرَّحُمٰنِ نُقَيِّضُ لَهُ السَّحُمٰنِ نُقَيِّضُ لَهُ السَّعُطْنَا فَهُوَ لَهُ قَرِينُنُ ﷺ

وَ إِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ السَّبِيْلِ وَ يَحْسَبُونَ النَّهِمُ مُّهُتَدُونَ ﴿

حَتَّى إِذَا جَآءَنَا قَالَ لِلَيْتَ بَيْنِيُ وَ بَيْنَكَ بُنْنِيُ وَ بَيْنَكَ بُعُدَالُمَشُرِقَيْنِ فَبِئُسَ الْقَرِيْنُ عَ

۳۹۔ اور جو کوئی آنکھیں پرائے رحمٰن کی یاد سے ہم اُس پر مقرر کر دیں ایک شیطان پھروہ رہے اسکا ساتھی [۳۳]

۳۷۔ اور وہ اُنکورو کتے رہتے ہیں راہ سے اور یہ سمجھتے ہیں کہ ہم راہ پر ہیں [۳۳]

۳۸۔ یماں تک کہ جب آئے ہمارے پاس کھے کسی طرح مجھ میں اور تجھ میں فرق ہو مشرق مغرب کا ساکہ کیا براساتھی ہے [۲۵]

۳۳۔ ذکر الہی سے اعراض کی سنزا: یعنی جو شخص پھی نصیحت اور یاد الہی سے اعراض کرتا رہتا ہے اس پر ایک شیطان خصوصی طور سے مسلط کر دیا جاتا ہے جو ہر وقت اغواء کرتا اور اسکے دل میں طرح طرح کے وسوسے ڈالٹا ہے۔ یہ شیطان دوزخ تک اس کا ساتھ نہیں چھوڑتا۔

۳۷۔ یعنی شاطین انکونیکی کی راہ سے روکتے رہتے ہیں ، مگر ان کی علقیں ایسی مسخ ہو جاتی ہیں کہ اسی کو ٹھیک راستہ سمجھتے ہیں ۔ بدی اور نیکی کی تمیز بھی باقی نہیں رہتی۔

۳۵۔ کفار کا شیطان پر غصہ: یعنی غدا کے ہاں پہنچ کر کھلے گاکہ کیسے برے ساتھی تھے۔ اس وقت حسرت اور غصہ سے کھے گاکہ کاش میرے اور تیرے درمیان مشرق اور مغرب کا فاصلہ ہوتا، اور ایک لمحہ تیری صحبت میں نہ گزرتا۔ کم بخت! اب تو مجھ سے دور ہو۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے میں یعنی دنیا میں شیطان کے مشورہ پر چپتا ہے اور وہاں اسکی صحبت سے پپتائے گا۔ اس طرح کا

ساتھی شیطان کسی کوجن ملتا ہے کسی کوآدمی۔

وَلَنْ يَّنْفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَّلَمْتُمُ اَنَّكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿

اَفَانْتَ تُسمِعُ الصَّمَّ اَوْ تَهْدِى الْعُمْى وَمَنُ كَانَ فِي ضَللٍ مُّبِينٍ ﴿

فَاِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَاِنَّا مِنْهُمْ مُّنْتَقِمُونَ ﴿

اَوۡ نُرِينَّكَ الَّذِي وَعَدُنٰهُمۡ فَاِنَّا عَلَيْهِمُ مُّقْتَدِرُوۡنَ ۚ

فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِيِّ أُوْحِىَ اللَّكُ النَّكَ عَلَى عَلَى مُاسْتَقِيْمِ ﴿

۳۹۔ اور کچھ فائدہ نہیں تکوآج کے دن جبکہ تم ظالم مٹھر چکے اس بات سے کہ تم عذاب میں شامل ہو[۳۶]

۴۰۔ سوکیا تو سنائے گا بہروں کو یا سمجھائے گا اندھوں کو اور صریح غلطی میں بھٹھتوں کو

الا۔ پیر اگر کھی ہم تجھ کو یہاں سے لیجائیں تو ہمکوان سے بدلا لینا ہے

۲۷۔ یا تجھ کو دکھا دیں جو اُن سے وعدہ مُھمرایا ہے تو یہ ہمارے بس میں ہیں

۳۳۔ موتومضبوط پکڑے رہ اس کو جو تجھ کو حکم پہنچا تو ہے بیثک سیدھی راہ پر [۲۰]

۳۱۔ دنیا کا قاعدہ ہے کہ جس مصیبت میں عام طور پر چھوٹے بڑے سب شریک ہوں تو کچھ ہلکی معلوم ہونے لگتی ہے۔ مشور ہے۔ "مرگ انہوہ جنے دارو" مگر دوزخ میں تمام شاطین الانس والجن اور تابعین و متبوعین کا عذاب میں شریک ہونا کسی کو کچھ فائدہ نہ دے گا۔ عذاب کی شدت الیسی ہوگی کہ اس طرح کی سطی باتوں سے تسلی اور تخفیف نہیں ہو سکتی۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""یعنی کافر کمیں گے کہ انہوں نے ہمکو عذاب میں ڈلوایا، نوب ہوا یہ بھی نہ بچے، لیکن اگر دوسرا بھی پکراگیا تواسکو کیا فائدہ ""۔ ہیں "ایعنی کافر کمیں گے کہ انہوں نے ہمکو عذاب میں ڈلوایا، نوب ہوا یہ بھی نہ بچے، لیکن اگر دوسرا بھی پکراگیا تواسکو کیا فائدہ ""۔ ہیں۔ اندھوں ہمروں کو ہدایت دینا آپ اختیار میں نہیں ایدھوں کو راہ حق دکھلا دینا یا ہمروں کو حق کی آواز سنا دینا اور جو صریح غلطی اور گمراہی میں پڑے بھئک رہے ہوں اُنکو تاریکی سے نکال کر سچائی کی صاف سڑک پر چلا دینا آپ کے اختیار میں نہیں ۔ عالی میں نہیں نہیں انہوں کے اختیار میں نہیں نہ رہے کہ یہ سب لوگ ہوں نہیں قبول کرتے، اور کیوں اپنا انجام خراب کر رہے ہیں۔ ان کا معاملہ غدا کے سپرد کیجئے۔ وہ ہی ا نکے اعمال کی سزا حق کو کیوں نہیں قبول کرتے، اور کیوں اپنا انجام خراب کر رہے ہیں۔ ان کا معاملہ غدا کے سپرد کیجئے۔ وہ ہی ا نکے اعمال کی سزا

دے گا۔ اگر آپکی وفات کے بعد دی تب اور آپ کو دکھلا کر دی تب، بہر صورت نہ ہمارے قابو سے نکل کر جا سکتے ہیں اور نہ ہم انکو سنزا دیے بدون چھوڑیں گے۔ آپ کا کام یہ ہے کہ جو وحی آئے اور جو عکم ملے اس پر مضبوطی کے ساتھ جمے رمیں اور برابر اپنا فرض ادا کئے جائیں ۔ کیونکہ دنیا کہیں اور کسی راستہ پر جائے، آپ اللہ کے فضل سے سیدھی راہ پر ہیں جس سے ایک قدم ادھر ادھر ملئنے کی ضرورت نہیں نہ کسی ہوا پرست کی خواہش وآرزو کی طرف التفات کرنے کی عاجت ہے۔

تم سے پوچھ ہوگی [۴۹]

بوج جائیں [۴۰]

وَ إِنَّهُ لَذِكُرُ لَّكَ وَ لِقَوْمِكَ ۚ وَ سَوْفَ ٣٣ـ اوريه مذكورب كاتيرااورتيري قوم كالمااورآك تُسُّئُلُوْنَ 🚍

> وَسُّئِلُ مَنُ أَرُسَلُنَا مِنُ قَبُلِكَ مِنُ رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِنْ دُوْنِ الرَّحْمٰنِ الِهَدُّ يُعْبَدُونَ

۲۶۔ اور ہم نے بھیجا موسی کو اپنی نشانیاں دے کر فرعون اور اسکے سرداروں کے پاس تو کھا میں مجھجا ہوا ہوں جمان کے رب کا

۸۵۔ اور بوچھ دیکھ جو رسول مجھیج ہم نے تجھ سے پہلے

کبھی ہم نے رکھے ہیں رحمن کے سوائے اور عاکم کہ

وَلَقَدُ أَرُسَلُنَا مُؤسى بِالْيِنَآ إِلَى فِرْعَوْنَ وَ مَلَاْيِم فَقَالَ إِنِّي رَسُولُ رَبِّ الْعُلَمِينَ 🗃

۳۸۔ قرآن کریم نعمت عظمی ہے: یعنی قرآن کریم تیرے اور تیری قوم کے لئے خاص فضل و شرف کا سبب ہے۔ اس سے بڑی عزت اور نوش نصیبی کیا ہوگی کہ اللہ کا کلام اور ساری دنیا کی نجات و فلاح کا ابدی دستور العل اُنکی زبان میں اترا اور وہ اُسکے اولین مخاطب قرار پائے۔ اگر عقل ہو تو یہ لوگ اس نعمت عظمی کی قدر کریں۔ اور قرآن جو ان سب کیلئے بیش بہا نصیحت نامہ ہے۔ اسکی ہدایات پر عل کر سب سے پہلے دنیوی وافروی سعادتوں کے متحق ہوں۔

<u>٣٩ ـ يعني آگے چل كر پوچھ ہوگى كہ اس نعمت عظمى كى كيا قدر كى تھى ؟ اور اس فضل و شرف كاكيا شكر اداكيا تھا؟</u>

. ۲۰ کسی نبی نے شرک کی تعلیم نہیں دی: یعنی آپ کا راسۃ وہی ہے جو پہلے انبیاء علیم السلام کا تھا۔ شرک کی تعلیم کسی نبی نے نہیں دی نہ اللہ تعالی نے کسی دین میں اس بات کو جائز رکھا کہ اس کے سوا دوسرے کی پرستش کی جائے۔ اور یہ ارشاد کہ "" پوچھ دیکھو"" یعنی جس وقت ان سے ملاقات ہو ( جیسے شب معراج میں ہوئی ) یا اُنکے احوال کتابوں سے تحقیق کرو۔ بهرحال جو ذرائع تحقیق و تفتیش کے ہوں اُنکواستعال میں لانے سے صاف ثابت ہو جائے گا کہ کسی دین سماوی میں کبھی شرک کی اجازت

نهيں ہوئی۔

فَلَمَّا جَآءَهُمْ بِالْتِنَآ اِذَا هُمْ مِّنْهَا يَضْحَكُونَ

وَمَا نُرِيْهِمُ مِّنَ آيَةٍ إِلَّا هِيَ آكُبَرُ مِنَ أَخُرِهُمُ أَخُرِهُمُ أَخُرِهُمُ لِالْعَذَابِ لَعَلَّهُمُ

يَرُ جِعُونَ 🚍

وَقَالُوا يَائُهُ السِّحِرُ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَعِنُدَكَ إِنَّنَا لَمُهْتَدُونَ ﴿

ام۔ یعنی معجزات کا مذاق اڑانے لگے۔

۲۷ یعنی ایک سے ایک بڑھ کر نشان اپنی قدرت کا اور موسیٰ کی صداقت کا دکھلایا۔

٣٣ يعنى آخروہ نثان بيمجے جوايک طرح كے عذاب كارنگ اپنے اندر ركھتے تھے۔ جيماكہ مورہ "اعراف" ميں گذرا فَارَسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوْفَانَ وَالْجَرَا دَوَ الْقُمَّلُ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ ايَاتٍ مُفَصَّلَاتٍ (اعراف ركوع١٦) غرض يہ تھى كہ دُر كراپنى حركتوں سے باز آ بائيں۔

۱۳۳۰ "ساح" انکے محاورات میں عالم کو کہتے تھے۔ کیونکہ بڑا علم انکے نزدیک یہ ہی سحر تھا۔ شاید اس نوشامد اور کجاجت کی وقت حضرت موسیٰ کو بظاہر تعظیمی لقب سے بکارا ہو اور خبث باطن سے اشارہ اس طرف بھی کیا ہو کہ ہم تجھ کو نبی اب بھی نہیں سمجھتے۔ صرف ایک ماہر جادوگر سمجھتے میں۔

۳۵۔ صرت موسی علیہ السلام سے دعاکی درخواست؛ یعنی تیرے رب نے جو طریقہ دعا کا بتلایا ہے اور جو کچھ تجھ سے عمد کر رکھا ہے اس کے موافق ہمارے حق میں دعاکر کہ یہ عذاب ہم سے دفع ہو۔ اگر تیری دعا سے ایسا ہو گا توہم ضرور راہ پر آجائیں گے۔ اور تیری بات مان لیں گے۔

۳۷۔ پھر جب لایا انکے پاس ہماری نشانیاں وہ تو لگے ان پر ہنسنے [۳]

۳۸۔ اور جو دکھاتے گئے ہم انکو نشانی سو پہلی سے بڑی [۳۳] اور پکڑا ہم نے اُنکو تکلیف میں ٹاکہ وہ باز آئیں [۳۳]

۴۹۔ اور کھنے لگے اے جادوگر [۴۴] بگار ہمارے واسطے اپنے رب کو جیسا سکھلا رکھا ہے تجھ کو ہم ضرور راہ پر آجائیں گے [۴۵]

فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِذَا هُمُ يَنْكُثُونَ ﴿

وَ نَادَى فِرْ عَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ لِقَوْمِ اللَّيْسَ فِي عَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ لِقَوْمِ اللَّيْسَ فِي فِي فِي مِنْ فَي مُلْكُ مِضْرَ وَ هٰذِهِ الْأَنْهُرُ تَجْرِئ مِنْ تَحْتِي الْفَلْ تُبْصِرُونَ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

اَمُ اَنَا خَيْرٌ مِّنَ هٰذَا الَّذِي هُوَ مَهِينُ أُهُ وَ لَا يَكَادُ يُبِينُ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

فَلَوْ لَآ ٱللَّقِي عَلَيْهِ ٱسُوِرَةٌ مِّنَ ذَهَبٍ آوَ جَآءَ مَعَهُ الْمَلَّمِكَةُ مُقْتَرِنِينَ ﴿

فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَاطَاعُوهُ ﴿ إِنَّهُمُ كَانُو ا قَوْمًا فَسِقِينَ ﴿

۵۰۔ مچھر جب اٹھالی ہم نے ان پر سے تکلیف تبھی وہ وعدہ توڑ ڈالتے[۳]

ا۵۔ اور پکارا فرعون نے اپنی قوم میں بولا اے میری قوم بھلا میرے ہاتھ میں نہیں عکومت مصر کی اور یہ نہریں عبل رہی میں میرے محل کے نیچے کیا تم نہیں دیکھتے [۴۶]

۵۲۔ معلا میں ہوں مبھی مہتر اس شخص سے جسکو کچھ عزت نہیں اور صاف نہیں بول سکتا [۴۸]

۵۳۔ پھر کیوں نہ آپڑے اس پر کنگن سونے کے یا آتے اسکے ساتھ فرشتے پراباندھ کر [۴۹]

۵۴ \_ پھر عقل کھو دی اپنی قوم کی پھراسی کا کہنا مانا مقرر وہ تھے لوگ نافرمان <sup>[۵۰]</sup>

۳۹۔ یعنی جمال تکلیف رفع ہوئی اور مصیبت کی گھڑی ختم ہوئی، ایک دم اپنے قول و قرار سے پھر گئے، گویا کچھ وعدہ کیا ہی نہ تھا۔ ۲۸۔ فرعون کا اپنی قوم سے خطاب: اُس گر دوپیش کے ملکوں میں مصر کا عالم بہت بڑا سمجھا جاتا تھا۔ اور نہریں اسی نے بنائی تھی۔ دریائے نیل کا پانی کاٹ کر اپنے باغ میں لایا تھا۔ مطلب یہ ہے کہ سامانوں کی موجودگی میں کیا ہماری حیثیت ایسی ہے کہ موسیٰ جیسے معمولی حیثیت والے آدمی کے سامنے گردن جھکا دیں۔

۳۸۔ یعنی موسی کے پاس نہ روپیہ نہ پیسہ، نہ عکومت نہ عزت، نہ کوئی ظاہری کال، حتی کہ بات کرتے ہوئے بھی زبان پوری طرح صاف نہیں چلتی۔

<u>89۔ فرعون کے کنگن: کہتے ہیں</u> کہ وہ نود جواہرات کے کنگن پہنتا تھا اور جس امیر وزیر پر مہربان ہوتا سونے کے کنگن پہناتا تھا۔ اور

۵۰۔ قوم فرعون کی حاقت: یعنی اپنی ابلہ فریب باتوں سے قوم کوالو بنایا وہ سب احمق اسی کی بات ماننے لگے۔ حقیقت یہ ہے کہ ان لوگوں کی طبائع میں خداکی نافرمانی پہلے سے رچی ہوئی تھے، اونگھتے کو ٹھیلتے کا بہانہ ہوگیا۔

فَلَمَّا اسَفُونَا انْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقُنْهُمْ اللهُمْ اللهُ اَجُمَعِينَ 👜

هُ فَجَعَلْنٰهُمْ سَلَقًا وَّ مَثَلًا لِّللَّاخِرِينَ ﴿

وَلَمَّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ 🖪

وَ قَالُوَّا ءَالِهَتُنَا خَيْرٌ أَمْر هُوَ ۖ مَا ضَرَبُوْهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ٢ بَلُ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ عَ

ا۵۔ یعنی وہ کام کئے جن پر عادۃً خدا کا غضب نازل ہوتا ہے۔

۵۲ یعنی چیچے آنے والی نسلوں کے لئے ان کا قصہ ایک عبرتناک نظیر کے طور پر بیان ہوتا ہے۔

۵۳۔ حضرت علیمی علیہ السلام کے ذکر پر کفار کا شور: حضرت میٹ کا جب ذکر آیا تو عرب کے مشرکین نوب شور مچاتے اور قسم قسم کی آوازیں اٹھاتے تھے۔ بعض روایات میں ہے کہ نبی کریم اٹٹٹا آیاؤ نے قرآن کی یہ آیت پڑھی اِنَّکُمْ وَمَا تَعْبُدُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ (انبیاء رکوع) کنے لگے نصاری صرت میج کی عبادت کرتے میں۔ اب بتاؤا تمہارے خیال میں ہمارے معبود اچھے میں یا میسے ؑ۔ ظاہر ہے تم میسے کو اچھا کھو گے جب وہ ہی (معاذ اللہ) آیت کے عموم میں داخل ہوئے تو ہمارے معبود بھی سی۔ بعض روایات میں ہے کہ نبی کریم الٹھالیا ہم نے ایک مرتبہ فرمایا کیسَ اَحَدُّ یُعْبَدُ مِنْ دُوْنِ اللهِ فِیْدِ خَیْرُ ۔ کہنے لگے کیا میٹے میں بھی کوئی خیراور بھلائی نہیں؟ ظاہر ہے کہ آیت کا اور حضور الٹیٹی آیٹلم کے ان الفاظ کا مطلب ان چیزوں سے

بدلا ليا مچر ڈبو ديا اُن سب کو

۵۶ \_ پیمر کر ڈالا اُنکو گئے گذرے اور ایک نظیر پچھلوں کے واسطے [۵۲]

۵۷۔ اور جب مثال لائے مریم کے بیٹے کی تبھی قوم تیری اس سے چلانے لگتے ہیں

۵۸۔ اور کہتے ہیں ہمارے معبود بهتر ہیں یا وہ [۵۳] یہ مثال جو ڈالتے ہیں تجھ پر سو جھگڑنے کو بلکہ یہ لوگ ہیں متعلق تھا جن کی پرستش لوگ کرتے ہیں اور وہ انکواس سے نہیں روکتے اور اپنی ہیزاری کا اظہار نہیں کرتے۔ مگر ان معترضین کا منتاء تو محض جھڑے نکالنا اور کئے جمتی کرکے دِلانا تھا۔ اس لئے جان بوجھ کر ایبے معنی پیدا کرتے تھے جو مراد متکلم کے مخالف ہوں۔ کبھی کہتے تھے کہ بس معلوم ہوگیا آپ بھی اسی طرح ہم سے اپنی پرستش کرانا چاہتے ہیں جیسے نصاری صرت میے کی کرتے ہیں۔ ثاید کبھی یہ بھی کہتے ہوں گے کہ خود قرآن نے صرت میے کی مثل یہ بیان کی ہے اِنَّ مَشَلَ عِیْسلسی عِنْدَ اللهِ میں۔ ثاید کبھی یہ بھی کہتے ہوں گے کہ خود قرآن نے صرت میے کی مثل یہ بیان کی ہے اِنَّ مَشَلَ عِیْسلسی عِنْدَ اللهِ کُمَثَلِ ادْمَر خَلْقَدٌ مِنْ تُرَابٍ ثُمِّ قَالَ لَدُ کُنْ فَیَکُونُ (ال عمران رکوع ۲) اب دیکھ لو ہمارے معبود اچھے ہیں یا میے؟ ان سب باتوں کا انہیں کیوں بھلائی سے یاد کرتے ہو؟ اور ہمارے معبودوں کو براکہتے ہو؟ اور غدا جانے کیا کیا کچھ کہتے ہوں گے۔ ان سب باتوں کا جواب آگے دیا گیا ہے۔

إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدُ اَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَ جَعَلْنٰهُ مَنَا هُوَ إِلَّا عَبْدُ اَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَ جَعَلْنٰهُ مَثَلًا لِبَنِيۡ إِسْرَآءِيْلَ اللَّهِ

وَلَوْ نَشَآءُ لَجَعَلْنَا مِنْكُمُ مَّلَيِكَةً فِي الْاَرْضِ يَخُلُفُونَ ﴿

وَ إِنَّهُ لَعِلُمُ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمُتَرُنَّ بِهَا وَاتَّبِعُونِ طَهُ السَّاعَةِ فَلَا تَمُتَرُنَّ بِهَا وَاتَّبِعُونِ طَهُ الصَّراطُ مُّستَقِيمُ عَلَيْ وَلَا يَصُدَّنَكُمُ الشَّيطُنُ وَانَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ هَ

۵۹۔ وہ کیا ہے ایک بندہ ہے کہ ہم نے اس پر فضل کیا اور کھڑاکر دیا اسکو بنی اسرائیل کے واسطے [۵۳]

۱۹۔ اور اگر ہم چاہیں نکالیں تم میں سے فرشتے رہیں
 زمین میں تہاری جگہ [۵۵]

الا۔ اور وہ نشان ہے قیامت کا [۵۲] سواس میں شک مت کرواور میراکھا مانویہ ایک سیدھی راہ ہے

17۔ ورینہ روک دے تم کو شیطان وہ تو تمہارا دشمن ہے

صریح[۵۰]

۱۵۰ حضرت عیسی علیہ السلام بنی اسرائیل کی ہدایت کیلئے آئے تھے: یعنی کچھ اسی ایک مسئلہ میں نہیں ان کی طبعیت ہی جھگڑالو واقع ہوئی ہے سیدھی اور صاف بات کبھی ان کے دماغوں میں نہیں اترتی۔ یوں ہی ممل بحثیں اور دوراز کار جھگڑے نکا لیے رہتے میں یہ محل بحثیں اور دوراز کار جھگڑے نکا لیے رہتے میں یہ وہ پتھر کی بے جان مورتیں جوکسی کو کفرو شرک سے روکنے پر اصلاً قدرت نہیں رکھتیں۔ اور کہاں وہ غدا کا مقبول بندہ جس پر اللہ نے خاص فضل فرمایا اور بنی

اسرائیل کی ہدایت کے واسطے کھڑاکیا جس کو اپنے بندہ ہونے کا اقرار تھا اور جو اپنی امت کو اسی چیز کی طرف بلاتا تھا۔ کہ اِنَّ اللَّهُ هُوَ رَقِیْ وَرَبُّکُمْ فَاعْبُدُو ہُ هٰذَا صِرَ اطْ مُّسْتَقِیْم کیا اس مقبول بندہ کو العیاذ باللہ حَصَبُ جَھَنَّمَ یَا لَیْسَ فِیْهِ خُورَ ہِیْ وَرَبِیْ کُمْ فَاعْبُدُو ہُ هٰذَا صِرَ اطْ مُُسْتَقِیْم کیا اس مقبول بندہ کو العیاذ باللہ حَصَبُ جَھَنَّمَ یَا لَیْسَ فِیْهِ خَیْرُ کُمَا عَاسَلَا ہے؟ یا یہ پھر کی مورتیاں اس کی ہمسری کر سکتی ہیں۔ یاد رکھوا قرآن کریم کسی بندہ کو بھی خدائی کا درجہ نہیں دیتا۔ اس کا سارا جماد ہی اس مضمون کے خلاف ہے۔ ہاں یہ کبھی نہیں کر سکتا کہ محض احمقوں کے خدا بنا لینے سے ایک مقرب و مقبول بندہ کر پھروں اور شریروں کے برابر کر دے۔

۵۵۔ یعنی عیسیٰ میں آثار فرشتوں کے سے تھے (جیسا کہ سورہ مائدہ، آل عمران اور کھٹ کے فوائد میں اشارہ کیا جا چکا ہے) اتنی بات سے کوئی شخص معبود نہیں بن جاتا۔ اگر ہم چاہیں تو تمہاری نسل سے ایسے لوگ پیدا کریں یا تمہاری جگہ آسمان سے فرشتوں ہی کولا کر زمین پر آباد کر دیں۔ ہم کو سب قدرت حاصل ہے۔

81۔ حضرت عیسی علیہ السلام قیامت کا نشان ہیں: یعنی حضرت میسے کا اول مرتبہ آنا تو خاص بنی اسرائیل کے لئے ایک نشان تھا کہ بدون باپ کے پیدا ہوئے اور عجیب و غریب معجزات دکھلائے اور دوبارہ آنا قیامت کا نشان ہو گا۔ ان کے نزول سے لوگ معلوم کر لیں گے کہ قیامت بالکل نزدیک آلگی ہے۔

۵۰۔ یعنی قیامت کے آنے میں شک مذکرو۔ اور جو سیدھی راہ ایمان و توحید کی بتلا رہا ہوں اس پر پلے آؤ۔ مبادا تمہارا ازلی دشمن شیطان تم کواس راستہ سے روک دے۔

وَلَمَّا جَآءَ عِيسى بِالْبَيِّنْتِ قَالَ قَدُ جِئْتُكُمْ بِالْجِكْمَةِ وَ لِأُبَيِّنَ لَكُمْ بَعْضَ جِئْتُكُمْ بِالْحِكْمَةِ وَ لِأُبَيِّنَ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي تَخْتَلِفُونَ فِيهِ ۚ فَاتَّقُوا اللهَ وَ اللهَ وَ اللهَ وَ اللهَ عُوْنِ عَنْ اللهَ عَوْنِ عَنْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ عَوْنِ عَنْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ عِلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْكَ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى ع

إِنَّ اللهَ هُوَ رَبِّ وَ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ ﴿ هَٰذَا صِرَاظُ مُّسْتَقِيْمٌ ﴿

19 ۔ اور جب آیا عیسی نشانیاں لے کر بولا میں لایا ہوں تمہارے پاس پکی باتیں [۵۸] اور بتلانے کو بعضی وہ چیز جس میں تم جھکڑتے تھے [۵۹] سو ڈرواللہ سے اور میراکھا مانو

۱۳۔ بیشک اللہ جو ہے وہی ہے رب میرا اور رب تمہارا سواسی کی بندگی کرویہ ایک سیدھی راہ ہے <sup>[17]</sup>

۵۸ ـ یعنی پکی باتیں دانائی اور حکمت کی ـ

۵۹۔ یعنی دینی باتیں۔ یا بعض وہ چیزیں جن کو شریعت موسویہ نے حرام ٹھمرایا تھا ان کا علال ہونا بیان کرتا ہوں۔ کا قال وَ لِاُحِلَّ لَکُمْ بَعْضَ الَّذِی حُرِّ مَر عَلَیْکُمْ (ال عمران رکوع۵)

۶۰۔ حضرت عیسی علیہ السلام کی تعلیم توحید: یہ تعلیم تھی حضرت میے گی۔ دیکھ لو کیسی صفائی سے خدائے واحد کی ربوبیت اور معبودیت کو بیان فرمایا ہے اور اسی توحید اور ارتقاء واطاعت رسول کو صراط منتقیم قرار دیا ہے۔

> فَاخُتَلَفَ الْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيْلُ الْمُ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُوا مِنْ عَذَابِ يَوْمِ اللِيْمِ ﴿
> لِلَّذِيْنَ ظَلَمُوا مِنْ عَذَابِ يَوْمِ اللِيْمِ ﴿

هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً وَ هُمْ لَا يَشْعُرُونَ شَ

اَلْاَخِلَّاءُ يَوْمَبِذٍ بَعْضُهُمُ لِبَعْضٍ عَدُقُ اِلَّا فَيُ الْمُتَّقِينَ اللَّهُ الللْمُلْلِمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِلْمُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللَّالِمُ الللْمُلِمُ اللَّ

لِعِبَادِ لَا خَوْفُ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَلَآ اَنْتُمُ تَحْزَنُوْنَ ﴿

الَّذِيْنَ امَنُوْا بِالْيَتِنَا وَكَانُوْا مُسْلِمِينَ ﴿

أُدْخُلُوا الْجَنَّةَ اَنْتُمُ وَ اَزُوَاجُكُمُ تُحْبَرُونَ عَلَى الْجَنَّةَ وَ اَزُوَاجُكُمُ تُحْبَرُونَ عَلَى

10۔ پھر پھٹ گئے کتنے فرقے انکے پیچ سے [ا<sup>1</sup>] ہو خرابی ہے گنگاروں کو آفت سے دکھ والے دن کی

71۔ اب یہی ہے کہ راہ دیکھتے ہیں قیامت کی کہ آ کھڑی ہوان پر اچانک اور انکو خبر بھی یہ ہو[17]

۱۶۔ بنتنے دوست ہیں اس دن ایک دوسرے کے دشمن ہوں گے مگر جولوگ ہیں ڈروالے [۱۳]

۱۸۔ اے بندو میرے نہ ڈر ہے تم پر آج کے دن اور نہ تم غمگین ہو گے [۱۳]

79۔ جو یقین لائے ہماری باتوں پر اور رہے عکم بردار[18]

اَنْتُمْ وَ اَزْوَاجُكُمْ تہاری عزت کریں

۱۱۔ یعنی اختلات پڑگیا۔ یمودانکے منکر ہوئے اور نصاریٰ قائل ہوئے۔ 'پھر نصاریٰ آگے چل کر کئی فرقے بن گئے، کوئی حضرت میح کو خدا کا بیٹا بتلا تا ہے۔ کوئی انکو تین خداؤں میں کا ایک کہتا ہے، کوئی کچھ اور کہتا ہے۔ حضرت میح کی اصلی تعلیم پر ایک بھی

نهیں۔

17 - کیا قیامت کے منتظر میں: ایسے ایسے کھلے بیانات اور واضح ہدایات کے باجود بھی لوگ نہیں مانے آخر وہ کا ہے کے منتظر میں ۔ انکے اتوال کو دیکھ کریہ ہی کھا جا سکتا ہے کہ بس قیامت ایک دم انکے سرپر آگھڑی ہو۔ تب مانیں گے ۔ مالانکہ اس وقت کا ماننا کچھ کام مذدے گا۔

17- قیامت کا عال: اس دن دوست دوست سے بھاگے گاکہ اس کے سبب سے کمیں میں نہ پکڑا جاؤں۔ دنیا کی سب دوستیاں اور محبتیں منقطع ہو جائیں گی۔ آدمی پڑتائے گاکہ فلاں شریر آدمی سے دوستی کیوں کی تھی جواس کے اکسانے سے آج گرفتار مصیبت ہونا پڑا۔ اس وقت بڑا گرمجوش محب محبوب کی صورت دیکھنے سے بیزار ہوگا۔ البتہ جن کی محبت اور دوستی اللہ کے واسطے تھی اور اللہ کے خوف پر مبنی تھی وہ کام آئے گی۔

٣٧ ـ يعنى مذآك كا دُر، مذ يتي كا غم ـ

<mark>78۔ ایمان اور اسلام کا فرق:</mark> یعنی دل سے یقین کیا اور جوارح سے اس کے حکمبر دار رہے ۔ یہاں سے ایمان اور اسلام کا فرق ظاہر ہوتا ہے ۔ جیسا کہ حدیث جبریل میں اس کا مفصل بیان ہوا ہے ۔

يُطَافُ عَلَيْهِمُ بِصِحَافٍ مِّنُ ذَهَبٍ وَّ الْكُوَابِ ۚ وَ فِيهَا مَا تَشْتَهِيْهِ الْاَنْفُسُ وَ الْكُوَابِ ۚ وَ فِيهَا مَا تَشْتَهِيْهِ الْاَنْفُسُ وَ تَلَذُّ الْاَعْيُنُ ۚ وَ اَنْتُمْ فِيهَا خُلِدُونَ ۚ فَى اللَّهُ اللَّهُ

لَكُمْ فِيهَا فَاكِهَةً كَثِيرَةً مِّنْهَا تَأْكُلُونَ

**۶۱۔ جنت کی نعمتیں: یعنی غلمان لئے پھریں گے۔** 

ا>۔ لئے پھریں گے انکے پاس رکابیاں سونے کی اور آبخورے [<sup>۱۱]</sup> اور وہاں ہے جو دل چاہے اور جس سے آبخویں آرام پائیں <sup>[۱۲]</sup>اور تم ان میں ہمیشہ رہوگے

۲۷۔ اور وہی بہشت ہے جو میراث پائی تم نے بدلے میں ان کاموں کے جو کرتے تھے [۱۸]

۳۷۔ تمہارے واسطے ان میں بہت میوے ہیں ان میں سے کھاتے رہو<sup>[14]</sup> ۱۷۔ سب سے اعلیٰ چیزجس سے آتکھیں آرام پائیں گی وہ دیدار ہے حق بھانہ و تعالیٰ کا (رزقنا اللہ بفضلہ ومنہ) ۱۸۔ اعال کا بدلہ جنت: یعنی تمہارے باپ آدم کی میراث واپس مل گئن، تمہارے اعال کے سبب سے اور اللہ کے فضل سے۔

19۔ یعنی چن چن کر۔

إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خُلِدُونَ ﴿

لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَ هُمْ فِيْهِ مُبْلِسُونَ ﴿

وَ مَا ظَلَمْنٰهُمْ وَ لَكِنَ كَانُوا هُمُ الظّلِمِينَ

(1)

وَ نَادَوُا لِمُلِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ﴿ قَالَ النَّكُمُ مُّكِثُونَ ﴿ قَالَ النَّكُمُ مُّكِثُونَ ﴿

لَقَدُ جِئُنْكُمُ بِالْحَقِّ وَ لَكِنَّ اَكْثَرَكُمُ لِلْحَقِّ وَ لَكِنَّ اَكْثَرَكُمُ لِلْحَقِّ كُرِهُوْنَ ﴿

اَمْرِ اَبْرَمُوٓا اَمْرًا فَاِنَّا مُبْرِمُوْنَ ﴿

47۔ البتہ جو لوگ گنگار ہیں وہ دوزخ کے عذاب میں ہمیشہ رہنے والے ہیں

۵>۔ نہ ہلکا ہوتا ہے ان پر سے اور وہ اسی میں پڑے میں آس ٹوٹے [۰۰]

۲۶۔ اور ہم نے اُن پر ظلم نہیں کیا لیکن تھے وہی ہے۔
 انصاف [۱]

۱ور پکاریں گے اے مالک کہیں ہم پر فیصل کر
 چکے تیرارب [۲۶] وہ کے گا تکو ہمیشہ رہنا ہے [۲۶]

۸۷۔ ہم لائے میں تمہارے پاس سچادین پر تم بہت لوگ بھی بات سے برا مانتے ہو<sup>[۴۷</sup>]

۵۔ کیا انہوں نے ٹھرائی ہے ایک بات تو ہم بھی
 کچھ ٹھرائیں گے[۵]

٠٠ ـ اہل جہنم كا دائمى عذاب: يعنى عذاب نه كسى وقت ملتوى ہو گا نه ہلكاكيا جائے گا۔ دوزخى ناميد ہو جائيں گے كه اب يهاں سے نكلنے كى كوئى سبيل نہيں۔

ا>۔ جہنم کا یہ عذاب ظلم نہیں ہے: یعنی ہم نے دنیا میں بھلائی برائی کے سب پہلو سمجھا دیے تھے اور پیغمبروں کو بھیج کر جت تمام کر دی تھی۔ کوئی معقول عذر انکے لئے باقی نہیں چھوڑا تھا۔ اس پر بھی نہ مانے اور اپنی زیاد تیوں سے بازیہ آئے ۔ ایسوں کو

سزا دیجائے توظلم کون کھہ سکتا ہے۔

۷۶۔ داروغہ جہنم مالک: ""مالک"" نام ہے فرشۃ کا جو دوزخ کا داروغہ ہے۔ دوزخی اس کو پکاریں گے کہ ہم یہ مرتے ہی ہیں یہ چھوٹتے ہیں۔ اپنے رب سے کہہ کر ایک دفعہ عذاب دے کر ہمار اکام ہی تمام کر دے۔ گویا نجات سے مایوس ہوکر موت کی تمنا کریں گے۔

۳ ۔ مالک کا جواب: یعنی چلانے سے کچھ فائدہ نہیں۔ تمکو اسی حالت میں ہمیشہ رہنا ہے ۔ کہتے ہیں دوزخی ہزار ہرس چلائیں گے تب وہ جواب دے گا۔

<mark>۷۷۔</mark> یعنی وہ سزا اس جرم پر ملی کہ تم میں کے اکثر سچائی سے پڑتے تھے اور بہت سے اندھوں کی طرح ان کے پیچھے ہولئے تھے۔

۵۰۔ کفار کے منصوبے: کفار عرب پینمبر کے مقابلہ میں طرح طرح کے منصوبے گانٹھتے اور تدبیریں کرتے تھے۔ مگر اللہ کی خفیہ تدبیران کے سب منصوبوں پر پانی پھیر دیتی تھی۔ صرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ ""کافروں نے ملکر مثورہ کیا کہ تمہارے تغافل سے اس نبی کی بات بڑھی آئندہ جو اس دین میں آئے اسی کے رشتہ دار اس کو مار مار کر الٹا پھیریں اور جو اجنبی شخص شہر میں آئے اسکو پہلے سنا دو کہ اس شخص کے پاس نہ بیٹھے ""۔ یہ بات انہوں نے ٹھمرائی اور اللہ نے ٹھمرایا انکو ذلیل ورسوا کرنا اور اپنے دین اور چینمبر کو عروج دینا۔ آخر اللہ کا ارادہ غالب رہا۔

اَمْ يَحْسَبُوْنَ اَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَ

نَجُوٰ لَهُمُ اللَّهُ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمُ يَكُتُبُونَ ﴿

قُلُ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمٰنِ وَلَدُّ ۚ فَأَنَا اَوَّلُ

الُعٰبِدِينَ 🖀

سُبُحٰنَ رَبِّ السَّمٰوٰتِ وَ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَرْضِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿

۸۰۔ کیا خیال رکھتے ہیں کہ ہم نہیں جانے ان کا بھید اور ان کا مثورہ کیوں نہیں اور ہمارے بیھیجے ہوئے انکے یاس لکھتے رہتے ہیں [۲۰]

. ۸۱ ـ تو که اگر ہور حمن کے واسطے اولا د تو میں سب سے پہلے پوچوں [۴۰]

۸۲۔ پاک ذات ہے وہ رب آسمانوں کا اور زمین کا صاحب عرش کا ان باتوں سے جو یہ بیان کرتے میں [۸۸]

دلوں کے بھید ہم جانتے اور انکے خفیہ مثورے ہم سنتے ہیں۔ اور حکومت کے انتظامی ضابطہ کے موافق ہمارے

فرشتے (کراما کاتبین ) انکے سب اعال وافعال لکھتے جاتے ہیں۔ یہ ساری مسِل قیامت میں پیش ہوگی۔

﴾ > ۔ اگر اللہ کے اولاد ہوتی تو میں سب سے پہلا عابد ہوتا؛ یعنی اس سے بڑاظلم کیا ہوگا کہ اللہ کے لئے بیٹے اور بیٹیاں تجویز کی جائیں آپ کہہ دیجئے کہ اگر بفرض محال خدا کے اولاد ہوتو پہلا شخص میں ہوں ہو اسکی اولاد کی پرستش کرے۔ کیونکہ میں دنیا میں سب سے زیادہ خدا کی عبادت کرنے والا ہوں۔ اور جمکو جس قدر علاقہ خدا کے ساتھ ہوگا ای نسبت سے اس کی اولاد کے ساتھ ہونا چاہئے۔ پھر جب میں باوبتود اول العابدین ہونے کے کسی ہستی کو اس کی اولاد نہیں مانتا تو تم کون سے اللہ کا محق مانے والے ہو ہوا اس کی فرضی اولاد تک کے حقوق پہچانو گے۔ (تنبیہ) بعض مفسرین نے آیت کا یہ مطلب لیا ہے کہ اگر تمہارے اعتقاد میں اللہ کی کوئی اولاد ہے تو یاد رکھوا کہ میں تمہارے مقابلہ میں اس اکیلے خدا کی عبادت کرنے والا ہوں جو اولاد و احفاد سے منزہ و مقدس ہے۔ بعض نے "عابد" کے معنی لغۃ باحد (منکر) کے بتلائے میں۔ یعنی رہان کے کوئی اولاد نہیں۔ مگر یہ کچھ زیادہ قوی نہیں۔ اور اور دکرنے والا میں ہوں۔ بعض کے زدیک "اِن" نافیہ ہے۔ یعنی رہان کے کوئی اولاد نہیں۔ مگر یہ کچھ زیادہ قوی نہیں۔ اور بھی احمالات میں جوئی استیعاب کا یماں موقع نہیں۔ واللہ تعالی اعلم۔

دات میں یہ امکان ہی نہیں کہ معاذاللہ کسی کا باپ یا بیٹا ہے ۔
 دات میں یہ امکان ہی نہیں کہ معاذاللہ کسی کا باپ یا بیٹا ہے ۔

فَذَرُهُمُ يَخُونُوا وَ يَلْعَبُوا حَتَّى يُلقُوا يَوْمُهُمُ الَّذِي يُوْعَدُونَ ﴿

وَ هُوَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَّهُ وَّ فِي الْاَرْضِ اللَّهُ وَ فِي الْاَرْضِ اللَّهُ وَ هُوَ الْحَكِيْمُ الْعَلِيْمُ ﴿

وَ تَلْرَكَ الَّذِى لَهُ مُلُكُ السَّلْمُوْتِ وَ الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَ وَالْكِيهِ تُرْجَعُونَ ﴿

۸۳۔ اب چھوڑ دے انکو بک بک کریں اور کھیلیں یہاں تک کہ ملیں اپنے اس دن سے جس کا انکو وعدہ دیا ہے [۲۹]

۸۴۔ اور وہی ہے جس کی بندگی ہے آسمان میں اور اسکی بندگی ہے حکمت والا اسکی بندگی ہے خکمت والا سے خبردار[۸۰]

۸۵۔ اور بڑی برکت ہے اسکی جس کا راج ہے آسانوں میں اور زمین میں اور جو کچھ انکے بیچ میں ہے اور اسی تک اور اسی تک پاس ہے خبر قیامت کی [۱۸] اور اسی تک پھر کر پہنچ جاؤ گے [۸۲]

<mark>43۔</mark> یعنی غلفت و حاقت کے نشہ میں جو کچھ بکتے میں بکنے دیجئے، یہ لوگ چند روز اور دنیا کے کھیل تماشے میں گذار لیں، آخر وہ موعود دن آنا ہے جس میں ایک ایک کر کے ان کی گستانیوں اور شرارتوں کا مزہ چکھایا جائے گا۔

۸۰۔ زمین وآسمان میں اللہ ہی معبود ہے: یہ آسمان میں فرشتے اور شمس و قمر معبود بن سکتے ہیں یہ زمین میں اصنام واوثان وغیرہ۔
 سب زمین وآسمان والوں کا معبود اکیلا وہ ہی غدا ہے جو فرش سے عرش تک کا مالک اور تمام عالم کون میں اپنے علم واغتیار سے متصرف ہے۔

۸۱ یعنی قیامت کب آئے گی؟ اس کا علم صرف اسی مالک کو ہے۔ ۸۲ یعنی وہاں پہنچ کر سب کی نیکی بدی کا حیاب ہوجائے گا۔

وَلَا يَمُلِكُ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ مِنَ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ الَّا مَنُ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَ هُمُ الشَّفَاعَةَ الَّا مَنُ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَ هُمُ يَعُلَمُونَ عَلَيْ مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَ هُمُ يَعُلَمُونَ عَلَيْ مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَ هُمُ يَعُلَمُونَ عَلَيْ مَنْ اللهَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عِلْمَ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَل

وَلَيِنْ سَالَتَهُمْ مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُو لُنَّ اللهُ فَانِّى يُؤْفَكُونَ ﴿

وَ قِيْلِم يُرَبِّ إِنَّ هَوُلَاءِ قَوْمُ لَّا يُؤْمِنُوْنَ

فَاصْفَحُ عَنْهُمُ وَ قُلْ سَلْمُ لَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ اللَّهُ الللَّاللّ الللَّاللَّ الللللَّمُ الللللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

۸۶۔ اور اختیار نہیں رکھتے وہ لوگ جنگویہ پکارتے ہیں سفارش کا مگر جس نے گواہی دی پچی اور انکو خبر تھی [۸۳]

۸۷۔ اور اگر توان سے پوچھے کہ انکو کس نے بنایا تو کہیں گے اللہ نے پھر کھاں سے الٹ جاتے ہیں [۸۴]

۸۸۔ قسم ہے رسول کے اس کھنے کی کہ اے رب یہ لوگ میں کہ یقین نہیں لاتے [۸۵]

۸۹۔ سوتومنہ پھیرلے انکی طرف سے اور کہہ سلام ہے۔ [۸۱] اب آخر کو معلوم کر لیں گے [۸۸]

۸۳۔ اللہ کے آگے سفارش کا حق: یعنی اتنی سفارش کر سکتے ہیں کہ جس نے انکے علم کے موافق کلمہ اسلام کہا اس کی گواہی دیں۔ بغیر کلمہ اسلام کسی کے حق میں ایک حرف سفارش کا نہیں کہہ سکتے اور اتنی سفارش بھی صالحین کریں گے جو سچائی کو جانتے اور اسکوزبان و دل سے مانتے ہیں دوسرول کو اجازت نہیں۔ ۱۸۰ انکا خالق کون ہے: یعنی جب بنانے والا ایک اللہ ہے تو بندگی کا مستی کوئی دوسراکیونکر ہوگیا۔ عبادت نام ہے انتہائی تذلل کا۔ وہ اسی کا حق ہونا چاہئے جوانتہائی عظمت رکھتا ہے۔ عجیب بات مقدمات کو تسلیم کرتے ہیں اور نتیجہ سے انکار۔ ۱۵۰ رسول اللہ کے قول کی قسم: یعنی نبی کا یہ کہنا بھی اللہ کو معلوم ہے اور اسکی اس مخلصانہ التجاء اور در دبھری آواز کی اللہ قسم کھاتا ہے کہ وہ اسکی ضرور مدد کرے گا اور اپنی رحمت سے اسکو غالب و منصور کرے گا۔

۸۶۔ یعنی غم نہ کھا، اور زیادہ ان کے پیچھے نہ پڑے فرض تبلیغ ادا کر کے ادھر سے منہ پھیر لے اور کہہ دے کہ اچھا نہیں مانتے تو ہمارا سلام لو۔

۸۷۔ یعنیٰ آخر کارانکو پتہ لگ جائے گا کہ کس غلطی میں پڑے ہوئے تھے۔ چنانچ کچھ تو دنیا ہی میں لگ گیا اور پوری تکمیل آخرت میں ہونے والی ہے۔

تم سورة الزخرف بعون الله وتوفيقه فلله الحد والمهة

ركوعاتها٣

٢٢ سُوْرَةُ الدُّخَانِ مَكِّيَّةُ ٦٢

ایاتها ۵۹

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ تم ۔

۲۔ قسم ہے اس کتاب واضح کی

۳۔ ہم نے اسکو آثارا ایک برکت کی رات میں [۱] ہم

میں کہ سانے والے [۱]

ہ۔ اسی میں جدا ہوتا ہے ہر کام جانجا ہوا

۵۔ عکم ہو کر ہمارے پاس سے [۳] ہم ہیں جیجیجے والے [۴]

۲۔ رحمت سے تیرے رب کی وہی ہے سننے جانے والا [۵] حٰمٌ ۞

وَ الْكِتْبِ الْمُبِينِ ﴿

إِنَّا أَنْزَلْنُهُ فِي لَيْلَةٍ مُّلْرَكَةٍ إِنَّا كُنَّا

مُنُذِرِينَ اللهُ

فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيْمٍ ﴿

اَمْرًا مِّنْ عِنْدِنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

رَحْمَةً مِّنَ رَّبِكَ لَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْسَمِيْعُ الْسَمِيْعُ الْسَمِيْعُ الْعَلِيْمُ فَي

ا۔ شب قدر میں قرآن کا نزول: "برکت کی رات" شب قدر ہے۔ کا قال تعالی اِنّا اَنْزَلْنٰهُ فِی لَیْلَةِ الْقَدْرِ (قدر رکوع) جور مضان میں واقع ہے لقولہ تعالی شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِی اُنْزِلَ فِیْدِ الْقُرِّ اَنُ (بقرہ رکوع) اس رات میں قرآن کریم لوح محفوظ سے سمائے دنیا پر اثاراگیا۔ پھر بتدر بج تیئس سال میں چیغمبر پر اترا۔ نیزاسی شب میں چیغمبر پر اسکے نزول کی ابتداء ہوئی۔ ۲۔ یعنی کہ سنانا ہمیشہ ہمارا دستور رہا ہے۔ اس کے موافق یہ قرآن اثارا۔

۳۔ قضاؤقدر کے فیصلوں کی رات: یعنی سال بھر کے متعلق قضاء وقدر کے حکیانہ اور اٹل فیصلے اسی عظیم الثان رات میں ""لوح محفوظ"" سے نقل کر کے ان فرشتوں کے حوالے کئے جاتے ہیں جو شعبہ ہائے تکوینیات میں کام کرنے والے ہیں۔ بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ شعبان کی پندر ہویں رات ہے جبے شب برأة کہتے ہیں۔ ممکن ہے وہاں سے اس کام کی ابتداء

اور شب قدر پر انتها ہوتی ہو۔ واللہ اعلم۔

۵۔ یعنی تمام عالم کے حالات سے باخبر ہے اور انکی رکار سنتا ہے۔ اس لئے عین ضرورت کے وقت خاتم النبیین النَّائِیَّائِم کو قرآن دے کر اور عالم کے لئے رحمت کبڑی بناکر بھیج دیا۔

رَبِّ السَّمُوٰتِ وَ الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۗ إِنَّ كُنْتُهُمَا ۗ إِنَّ كُنْتُهُمُ مُّوُقِنِينَ ﴿

لَا اِلٰهَ اِلَّا هُوَ يُخِي وَ يُمِينُثُ ۚ رَبُّكُمْ وَ رَبُّابَا بِكُمُ الْاَوَّلِيْنَ ۞

بَلُ هُمْ فِي شَكٍّ يَّلْعَبُونَ ١

فَارُ تَقِبُ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَآءُ بِدُخَانٍ مُّبِينٍ

،۔ رب آسمانوں کا اور زمین کا اور جو کچھ انکے بیچ میں ہے اگر تمکویقین ہے [<sup>۱</sup>]

۸۔ کسی کی بندگی نہیں سوائے اسکے جلاتا ہے اور مارتا ہے رب تمہارا اور رب تمہارے اگلے باپ دادوں کا[۶]

٩ ـ كوئى نهيں وہ دھوكے ميں ميں كھيلتے [٨]

۱۰۔ سو تو انتظار کر اس دن کا کہ لائے آسان دھواں صریح

1۔ اللہ کی رُلوبیت: یعنی اگر تم میں کسی چیز پر یقین رکھنے کی صلاحیت ہے تو سب سے پہلی چیزیقین رکھنے کے قابل اللہ کی رُلوبیت عامہ ہے۔ جس کے آثار ذرہ ذرہ میں روز روش سے زیادہ ہویدا میں۔

﴾۔ یعنی جس کے قبضہ میں مارنا جلانا اور وجود و عدم کی باگ ہو۔ اور سب اولین و آخرین جس کے زیر تربیت ہوں۔ کیا اسکے سوا دوسرے کی بندگی جائز ہو سکتی ہے؟ یہ ایک ایسی صاف حقیقت ہے جس میں شک و شبہ کی قطعا گنجائش نہیں۔

۸۔ کفار دھوکے میں ہیں: یعنی ان واضح نشانات اور دلائل کا اقتضاء تو یہ تھا کہ یہ لوگ مان لیتے، مگر پھر بھی نہیں مانتے، بلکہ وہ توحید وغیرہ عقائد حقہ کی طرف سے شک میں پڑے ہیں۔ اور دنیا کے کھیل کود میں مصروف ہیں۔ آخرت کی فکر نہیں جو حق کو طلب کریں اور اس میں غور وفکر سے کام لیں۔ یہ اس دھوکہ میں میں کہ ہمیشہ یوں ہی رہنا ہے، خدا کے سامنے کھی پلیثی نہیں ہوگی۔ اسی لئے نصیحت کی باتوں کو ہنسی کھیل میں اڑا دیتے ہیں۔

اا۔ جو گھیرلیوے لوگوں کو یہ ہے عذاب دردناک [۹] ۱۲۔ اے رب کھولدے ہم پر سے یہ عذاب ہم یقین لاتے ہیں [۱۰]

۱۳ کماں ملے اُنکو سمجھنا اور آچکا اُنکے پاس رسول کھول کر سنانے والا يَّغُشَى النَّاسَ الهذَا عَذَابُ اَلِيْمُ ﴿ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُولُ اللْمُلْمُ اللْمُلْم

(<u>17</u>)

اَنِّى لَهُمُ الدِّكُرٰى وَ قَدْ جَآءَهُمْ رَسُولُ مُّ مِنْ فَهُ مَرْسُولُ مُّ مِنْ فَيْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللِّلْمُ الللَّالِمُ الللْمُ الللْمُ الللِلْمُ الللِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللِمُولِ

9۔ دُفانِ مبین کیا ہے: "دھوں" ہے یہاں کیا مراد ہے؟ اس میں سلف کے دو قول میں۔ ابن عباس وغیرہ کھتے ہیں کہ قیامت کے قریب ایک دھوال اٹھے گا۔ جو تمام لوگوں کو گھیر لے گا۔ نیک آدمی کو اس کا اثر نظیف پہنچ گا جس سے زکام سا ہو جائے گا۔ اور کافرہ وسافق کے دماغ میں گھس کر ہے ہوش کر دے گا۔ وہ ہی یہاں مراد ہے شاید بید دھوال وہ ہی سماوات کا مادہ ہو جا کا دو ہی استقویٰ الی المسّماءِ وَ هِی دُخَانُ میں ہوا ہے۔ گویا آسمان تحلیل ہو کر اپنی پہلی عالت کی طرف عود کرنے لگیں گے اور ابن مسعوڈ زور ثور کے ساتھ دعویٰ کرتے ہیں کہ اس آیت سے مراد وہ دھوال نہیں جو علامات قیامت میں ۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔ اور ابن مسعوڈ زور ثور کے ساتھ دعویٰ کرتے ہیں کہ اس آیت سے مراد وہ دھوال نہیں جو علامات قیامت میں سے ہے۔ بلکہ قریش کے تمرد و طفیان سے تنگ آگر نبی کریم النہ ایکٹی تھی کہ ان پر بھی سات سال کا قوام ملط کر دے جیسے یوسٹ کے زمانہ میں مصریوں پر مسلط ہوا تھا۔ چنانچہ قوام پرا جس میں مکہ والوں کو مراد اور چراہے ہوئی مکہ کو جاتی تھی بند کر دی۔ غرض اہل مکہ بھوگوں مرنے لگ اور قاعدہ ہے کہ شدت کی بھوگ اور مسلسل سے خلہ کی جو بھرتی مکہ کو جاتی تھی بند کر دی۔ غرض اہل مکہ بھوگوں مرنے لگ اور قاعدہ ہے کہ شدت کی بھوگ اور مسلسل خراث بندر بنے سے گردوغبار وغیرہ پڑھ کر آسمان پر دھواں سا آسکھوں کے سامنے نظر آیا کرتا ہے اور و لیے بھی مدت دراز تک بارش بندر بنے سے گردوغبار وغیرہ پڑھ کر آسمان پر دھواں سا معلوم ہونے لگتا ہے۔ اسکو یماں دُخان سے توبہ فرایا۔ اس تقدیر برائی گردی توبہ کی مدت کی بھوگ اور مسلسل کے زمانہ میں لوگوں سے مراد مکہ والے ہوں گے۔ گویا یہ ایک پیشین گوئی تھی۔ کیا یدل علیہ قولہ فائر شقیت بو پوری۔

۱۰۔ عذاب کے وقت کفار کی توبہ: یعنی اس عذاب میں مبتلا ہو کر یوں کہیں گے کہ اب تو اس آفت سے نجات دیجئے آگے کو ہماری توبہ! ہم کو اب یقین آگیا پھر شرارت نہ کریں گے۔ لیے مسلمان بن کر رمیں گے ۔ آگے اس کا جواب دیا ہے۔ ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَ قَالُوْا مُعَلَّمُ مَّجْنُونُ ۗ

إِنَّا كَاشِفُوا الْعَذَابِ قَلِيْلًا إِنَّكُمْ عَآبِدُونَ ﴿ الْعَذَابِ عَآبِدُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّ

يَوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرِي ۚ إِنَّا مُنْتَقِمُونَ ﴿

وَ لَقَدُ فَتَنَّا قَبُلَهُمُ قَوْمَ فِرْعَوْنَ وَ جَآءَهُمُ رَسُولُ كَرِيئُمْ ﴿

۱۴۔ پھر اس سے پیٹھ پھیری اور کھنے لگے سکھایا ہوا ہ باؤلا ["]

۱۵۔ ہم کھولے دیتے ہیں یہ عذاب تھوڑی مدت تک تم پھر وہی کرو گے [۱۲]

۱۹۔ جس دن پکڑیں گے ہم بڑی پکڑ تحقیق ہم بدلا لینے والے ہیں [۱۳]

۱۷۔ اور جانچ چکے ہیں ہم ان سے سپلے فرعون کی قوم کو اور آیا ان کے پاس رسول عزت والا [۱۳]

اا۔ جق تعالی کاکفار کو بواب: یعنی اب موقع سمجھنے اور نصیحت سے فائدہ اٹھانے کاکمال رہا۔ اس وقت تو مانا نہیں جب ہمارا اپنیفمبر
کھلے کھلے نشان اور کھلی کھلی ہدایات لے کر آیا تھا۔ اس وقت کھتے تھے کہ یہ باؤلا ہے۔ کبھی کھتے کہ کسی دوسرے سے سکھ کر
اس نے یہ کتاب تیار کرلی ہے۔ (ابن عباس کی تفسیر پر یہ مطلب ہوا) اور ابن مسعود کی تفسیر کے موافق یہ معنی ہوں گے کہ اہل
مکہ نے قبط و خیرہ سے تنگ آگر در نواست کی کہ یہ آفت ہم سے دور کیجئے آگر ایسا ہوگیا تو ہم ایمان لے آئیں گے۔ چانچ آپکی دعا
سے بارش ہوئی اور ثمامہ نے جو غلہ روک دیا تھا وہ بھی آپ نے کھلوا دیا پھر بھی وہ ایمان نہ لائے۔ اسی کو فرماتے ہیں اُنی لَکھُمُ اللّٰہِ کُوری مالی تو ہزار تاویلیں گھڑ لیں۔ جو چیز بالکل
اللّٰہِ کُوری اللّٰ یعنی یہ لوگ ان باتوں سے ماننے والے کھال ہیں، اس قیم کی چیزوں میں تو ہزار تاویلیں گھڑ لیں۔ جو چیز بالکل
کھلی ہوئی آفتاب سے زیادہ روش تھی یعنی آپ کی چینمبری اسی کو نہ مانا۔ کوئی مجنون بتلا نے لگا، کسی نے کھا صاحب! فلال رومی
غلام سے کچھ مضامین سکھ آئے ہیں ان کو اپنی عبادت میں اداکر دیتے ہیں۔ ایے متعصب معاندین سے تجھنے کی کیا توقع ہو

۱۱۔ کفار کی ہٹ دھرمی: یعنی اگر ہم تھوڑی دیر کے لئے عذاب ہٹالیں، پھروہ ہی حرکتیں کریں گے جو پہلے کرتے تھے۔ اور ابن معود کی تفییر پریہ مطلب ہو گاکہ لوا اچھا ہم تھوڑی مدت کے لئے یہ عذاب ہٹائے لیتے ہیں۔ پھر دیکھ لینا، وہ ہی کریں گے جو پہلے کرتے تھے۔ ۱۳۔ ابن عباس کے نزدیک بڑی پکڑ قیامت میں ہوگی۔ غرض یہ ہے کہ آخرت کا عذاب نہیں ٹلتا۔ اور ابن متود کے نزدیک "" ہڑی پکرو"" سے معرکہ "" بدر" کا واقعہ مراد ہے۔ "" بدر"" کے دن ان لوگوں سے بدلہ لے لیا گیا۔

۱۲۔ یعنی حضرت موسیٰ کے ذریعہ سے ان کا امتخان کیا گیا کہ اللہ کے پیغام کو قبول کرتے ہیں یا نہیں۔

اَنَ اَدُّوَا إِلَى عِبَادَ اللهِ ﴿ إِنِي لَكُمْ رَسُولُ اللهِ اللهِ ﴿ إِنِّي لَكُمْ رَسُولُ لَا لَهُ وَالْ كرو مير بند فدا ك [١٥] مين اَمِينُ ﴿

> وَّ أَنْ لَّا تَعْلُوا عَلَى اللَّهِ ۚ إِنِّيٓ اتِيْكُمْ بِسُلُطْنِ مُّبِينٍ ﴿

> وَ إِنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ اَنْ تَرْجُمُوْنِ

وَ إِنْ لَّمْ تُؤْمِنُوا لِي فَاعْتَزِ لُوْنِ عَ

فَدَعَارَبَّهُ أَنَّ هَؤُلَاءِ قَوْمٌ مُّجُرِمُونَ ﴿ فَاسْرِ بِعِبَادِي لَيْلًا إِنَّكُمْ مُّتَّبَعُونَ ﴿

تمہارے یاس آیا ہوں جھیجا ہوا معتبر

19۔ اور یہ کہ چڑھے نہ جاؤاللہ کے مقابل میں لاتا ہوں تمہارے پاس سند کھلی ہوئی [17]

۲۰۔ اور میں پناہ لے چکا ہوں اپنے رب اور تمہارے رب کی اس بات سے کہ تم مجھ کو سنگیار کرو[۱۸]

۲۱۔ اور اگر تم نہیں یقین کرتے مجھ پر تو مجھ سے پرے هو جاؤ [١٨]

۲۲۔ پھر دعا کی اپنے رب سے کہ یہ لوگ گنرگار میں ۲۳۔ پھر لے نکل رات سے میرے بندوں کو البتہ تمہاراہ پیچھا کریں گے [۱۹]

<u>۱۵۔ حضرت موسی علیہ السلام اور فرعون: یعنی خدا کے بندول کواپنا بندہ مت بناؤ۔ بنی اسرائیل کو غلامی سے آزادی دو اور میرے </u> حوالہ کرو۔ میں جمال چاہوں لے جاؤں۔

١٦\_ كھلى سند"" وہ معجزات تھے جو حضرت موسىٰ نے دکھائے۔ ""عصا"" اور "" يدبيضا"" وغيره۔

 ۱۷۔ یہ انگی دھمکیوں کا جواب دیا۔ یعنی میں تمہارے ظلم و ایذا سے غدا کی پناہ حاصل کر چکا ہوں وہ میری حایت پر ہے اوراسی کی حفاظت پر مجھے بھروسہ ہے۔ ۱۸ یعنی اگر میری بات نهیں مانتے تو کم از کم مجھے ایذاء دے کر اپنے جرم کو سنگین مت کرو۔ "مرانجیر توامید نیست بدمرسال""۔ اور حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں یعنی اپنی قوم کولیجاؤں تم راہ یہ روکو۔

19۔ حضرت موسی علیہ السلام کی دعا: یعنی آخر مجبور ہوکر اللہ سے فریاد کی کہ یہ لوگ اپنے جرائم سے باز آنے والے نہیں اب آپ میرے اور انکے درمیان فیصلہ کر دیجئے، وہاں کیا دیر تھی۔ حضرت موسیٰ کو حکم ہوا کہ فرعونیوں کو اطلاع کئے بدون بنی اسرائیل کو کے راتوں رات مصر سے چلے جاؤ۔ کیونکہ دن ہونے پر جب انہیں اطلاع ہوگی اس وقت تمہاراتیچھا کریں گے۔ لیکن یاد رہے راستہ میں سمندر پڑے گا۔ اس پر عصا مارنے سے پانی إدھراُدھر ہٹ جائے گا اور درمیان میں ختک وصاف راستہ نکل آئے گا اسی راستہ سے اپنی قوم کولے کر گذر جاؤ۔

وَاتُرُكِ الْبَحْرَ رَهُوًا ﴿ إِنَّهُمْ جُنُدُّ مُّغُرَقُونَ

(T)

۲۵۔ بہت سے چھوڑ گئے باغ اور چشم

۲۶۔ اور کھیتیں اور گھر خا<u>سے</u>

والے ہیں [۲۰]

۲۷۔ اور آرام کا سامان جس میں باتیں بنایا کرتے تھے

۲۲\_ اور چھوڑ جا دریا کو تھا ہوا البتہ وہ لشکر ڈوبنے

۲۸۔ یونهی ہوا اور وہ سب ہاتھ لگا دیا ہم نے ایک دوسری قوم کے [۱۱] كُمْ تَرَكُوا مِنْ جَنَّتٍ وَّ عُيُوْنٍ ﴿

وَّ زُرُوْءٍ وَّ مَقَامِرٍ كَرِيْمٍ ﴿

وَّ نَعْمَةٍ كَانُوُا فِيهَا فَكِهِينَ ﴿

كَذٰلِكَ " وَ اَوْرَثُنْهَا قَوْمًا الْخَرِيْنَ 🚭

۲۰ یعنی اس کی فکر مت کر کہ دریا میں خدا کی قدرت سے جو راستہ بن گیا وہ باقی نہ رہے۔ اسکو اسی حالت میں چھوڑ دے۔ یہ راستہ دیکھ کر ہم تو فرعون کا لشکر اس میں گھسے کی ہمت کریں گے۔ چنانچہ وہ سب خشک راستہ دیکھ کر اندر گھسے، اس کے بعد خدا کے عکم سے سمندر کا پانی چاروں طرف سے آگر مل گیا۔ سارالشکر غرقاب ہوا۔

11۔ مصرکے اموال بنی اسرائیل کو: یعنی بنی اسرائیل کے ہاتھوں میں دیدیا۔ جیسا کہ سورہ شعراء میں ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ فرعون کے غرق ہوئے بعد مصرمیں بنی اسرائیل کا دخل ہوا اور اگریہ ثابت نہ ہو تو مطلب یہ ہو گا کہ جس قیم کے سامان فرعونیوں نے چھوڑے تھے۔ اسی طرح کے ہم نے بنی اسرائیل کو دے دیے۔ واللہ اعلم۔

#### منزل۲

فَمَا بَكَتُ عَلَيْهِمُ السَّمَآءُ وَ الْأَرْضُ وَمَا ٢٦- يُحرنه رويا ان پر آسان اور زمين [٢٦]اور نه ملى انكو 🖞 كَانُوْا مُنْظَرِيْنَ 👼

> وَلَقَدُ نَجَّيْنَا بَنِيَّ إِسْرَآءِيلَ مِنَ الْعَذَابِ المُهِينِ 🖆

> مِنْ فِرْعَوْنَ لَا إِنَّهُ كَانَ عَالِيًا مِّنَ الْمُسْرِفِينَ 🕾

> وَ لَقَدِ اخْتَرُنْهُمْ عَلَى عِلْمٍ عَلَى الْعُلَمِينَ ﴿

وَ اتَيناهُمْ مِنَ الْأَيْتِ مَا فِيْهِ بَلَّؤُ مُّبِين ﴿

**ڈھیل** 

۳۰۔ اور ہم نے بچا نکالا بنی اسرائیل کو ذلت کی

الا۔ جو فرعون کی طرف سے تھی [۲۳] بیشک وہ تھا چڑھ رما مدسے بڑھ جانے والا [٢٣]

۳۲۔ اور اُنکو ہم نے پیند کیا جان بوچھ کر جمان کے لوگوں سے [۲۵]

۳۳۔ اور دیں ہم نے انکو نشانیاں جن میں تھی مدد صریح [۲۹]

۲۲۔ مومن کی موت پر زمین و آسمان کا گریہ: روایات میں ہے کہ مومن کے مرنے پر آسمان کا وہ دروازہ روتا ہے جس سے اسکی روزی اترتی تھی یا جس سے اس کا عمل صالح اوپر پڑھتا تھا۔ اور زمین روتی ہے جہاں وہ نماز پڑھتا تھا یعنی افسوس وہ سعادت ہم سے چھن گئن۔ کافر کے پاس عمل صالح کا بیج ہی نہیں۔ پھراس پر آسمان یا زمین کیوں روئے بلکہ شاید خوش ہوں گے کہ چلو پاپ کٹا۔ ""خس کم جماں پاک"۔

۲۳ بلکه فرعون کا وجودایک مجم مصیبت تھا۔

۲۴\_ یعنی برامتکبراور سرکش تھا۔

۲۵۔ بنی اسرائیل کی فضیلت: یعنی اگرچہ بنی اسرائیل کی کمزوریاں بھی ہمکو معلوم تھیں تاہم انکو ہم نے اس زمانہ کے تمام لوگوں سے فضیلت دی، اور کض فضائل جزئیہ تووہ میں جوآج تک کسی قوم کومیسر نہیں ہوئے مثلاً اپنے بیشار انبیاء کا ان میں اٹھایا جانا۔ ۲۷۔ یعنی حضرت موسیٰ کے ذریعہ سے مثلاً ""من وسلویٰ "" کا آثارنا، بادل کا سایہ کرنا وغیر ذلک ۔

## إِنَّ هَؤُلاءِ لَيَقُوْلُوْنَ ﴿

اليه يرد٢٥

إِنَّ هِيَ إِلَّا مَوْتَتُنَا الْأُولِي وَمَا نَحْنُ بِمُنْشَرِيْنَ 🗃

فَأْتُوا بِابَآبِنَآ إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِينَ عَ

اَهُمْ خَيْرٌ اَمْ قَوْمُ تُبَّعِ<sup>ل</sup> وَّ الَّذِيْنَ مِنُ قَبْلِهِمْ ۗ أَهُلَكُنْهُمْ ۗ إِنَّهُمْ كَانُوْا مُجْرِمِينَ

وَمَا خَلَقْنَا السَّمَٰوٰتِ وَ الْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ اللهُ

مَا خَلَقُنْهُمَ ۚ إِلَّا بِالْحَقِّ وَ لَكِنَّ أَكُثَرَهُمُ ۗ ٢٩ الْكُوتُو بنايا بم نَے مُميك كام پر بت لوگ

۳۴۔ یہ لوگ کہتے میں

۳۵۔ اور کچھ نہیں ہارا یہی مرنا ہے پہلا اور ہمکو مچھر اٹھنا نہیں [۲۷]

۳۹۔ بھلا لے تو آؤ ہمارے باپ دادوں کو اگر تم سے ہو[۲۸]

۳۷۔ مبھلا یہ بہتر ہیں یا تبع کی قوم <sup>[۲۹]</sup> اور جو اُن سے پہلے تھے ہم نے اُنکو غارت کر دیا بیشک وہ تھے گڼگار [۳۰]

۳۸۔ اور ہم نے جو بنایا آسمان اور زمین اور جو اُنکے بیچ ہے کھیل نہیں بنایا

۲۷۔ مشر کین مکہ کی دہریت: درمیان میں حضرت موسیٰ کی قوم کا ذکر استطرادًا آگیا تھا۔ یہاں سے پھر حضور کی قوم کا تذکرہ ہوتا ہے۔ یعنی یہ کہتے ہیں کہ ہماری آخری عالت بس یہ ہی ہے کہ موت آ جائے موت کے بعد سب قصہ ختم۔ موجودہ زندگی کے سوا دوسری زندگی کوئی نہیں ۔ کہاں کا حثر اور کیبا صاب کتاب۔

۲۸۔ یعنی پیغمبراور مومنین سے کہتے ہیں کہ اگر تم اپنے عقیدہ میں سچے ہو کہ مرنے کے بعد دوبارہ زندہ کئے جائیں گے تواچھا ہمارے مرے ہوئے باپ دادوں کو ذرا زندہ کر کے دکھا دو۔ تب ہم جانیں ۔

۲۹۔ قوم تبع کی ہلاکت: ""تبع"" لقب تھا مین کے بادشاہ کا۔ جس کی حکومت سبا اور حضر موت وغیرہ سب پر تھی۔ ""تبع"" بہت گذرے میں ۔ اللہ جانے یہاں کونسا مراد ہے۔ بہرحال اتنا ظاہر ہوا کہ اس کی قوم بہت قوت وجبروت والی تھی۔ جواپنی سرکشی کی بدولت تباہ کی گئی ابن کثیر نے اس سے قوم سامرادلی ہے جس کا ذکر سورہ سبامیں گذر چکا واللہ اعلم۔

۳۱۔ یعنی اتنا بڑا کارغانہ کوئی کھیل تماشا نہیں۔ بلکہ بڑی حکمت سے بنایا گیا ہے جس کا نتیجہ ایک دن نکل کر رہے گا۔ وہ ہی نتیجہ آخرت ہے۔

إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ مِيْقَاتُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿

يَوْمَ لَا يُغُنِي مَوْلًى عَنْ مَّوْلًى شَيْئًا وَ لَا هُمَ

يُنْصَرُونَ 🖺

إِلَّا مَنْ رَّحِمَ اللهُ ﴿ إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْمُ

٢

۴۲۔ مگر جس پر رحم کرے اللہ بیشک وہی ہے زبر دست رحم والا [۳۳]

ا4۔ جس دن کام نہ آئے کوئی رفیق کسی رفیق کے کچھ

۲۰۰ ۔ تحقیق فیصلہ کا دن وعدہ ہے اُن سب کا [۲۳]

۲۳ مقرر درخت سیند کا

مجى اور يه اُنكو مدد پہنچے [۳۳]

۲۲ کھانا ہے گنگار کا [۲۵]

۸۵ ۔ جیسے پگھلا ہوا تا نبا کھولتا ہے پیپۇں میں

٣٦ ميسے كھولتا ہوا يانى

ہم۔ پکڑواسکواور دھکیل کر لیجاؤیپوں بیچ دوزخ کے [۳]

إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُّومِ ﴿

طَعَامُ الْآثِيْمِ اللَّ

كَالُمُهُلِ عَيُعْلِيَ فِي الْبُطُونِ ﴿

كَعَلِي الْحَمِيْمِ 🗈

خُذُوْهُ فَاعْتِلُوْهُ إِلَى سَوَآءِ الْجَحِيْمِ

**۳۲۔** یعنی اس دن سب کا حیاب بیک وقت ہو جائے گا۔

٣٣ يعني بذكسي اور طرف سے مدد پہنچ سكے گی۔

۳۷۔ یعنی بس جس پراللہ کی رحمت ہوجائے وہ ہی بچے گا۔ کا ورد فی الحدیث إلَّا أَنَّ يَّتَعَمَّمَ دَنِيَ اللَّهُ بِرَ حَمَتِهِ ۔

**80۔ جہنم میں کفار کی عبرتناک سزائیں: کسی ادنی مشابہت کی وجہ سے اسکو ""زقوم "" (سینڈ) کھا گیا ہے۔ ورنہ دوزخ کی سینڈ کی** 

کیفیت اللہ ہی کو معلوم ہے جیسے بعض نعائے جنت اور نعائے دنیوی میں اشتراک اسمی ہے اسی طرح جہنم کے متعلق سمجھ لو۔ ۲۹۔ یہ حکم فرشتوں کو ہو گا جو تعذیب مجرمین پر مامور میں ۔

ثُمَّ صُبُّوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ الْحَمِيْمِ

ذُقُ لِ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِينُ الْكَرِيمُ ﴿ الْكَرِيمُ ﴿ الْكَرِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ

إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي مَقَامِ اَمِينٍ ﴿

فِي جَنَّتٍ وَّ عُيُونٍ ﴿

يَّلْبَسُوْنَ مِنْ سُنُدُسٍ وَّ اِسْتَبُرَقٍ مُّتَقْبِلِيْنَ إِلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

كَذٰلِكَ " وَ زَوَّ جُنْهُمْ بِحُوْرٍ عِيْنٍ ﴿

۴۹۔ یہ چکھ تو ہی ہے بڑا عزت والا سردار <sup>[۴۸]</sup>

۴۸۔ پھر ڈالواُ سکے سر پر جلتے پانی کا عذاب[۲۰]

۵۰۔ یہ وہی ہے جس میں تم دھوکے میں رہائے تھ [۴۹]

۵۱۔ بیشک ڈرنے والے گھر میں میں چین کے [۴۰] ۵۲۔ باغوں میں اور چشموں میں

۵۳۔ پہنتے ہیں پوشاک ریشی پتلی اور گاڑھی ایک دوسرے کے سامنے [۴]

۵۴۔ اسی طرح ہو گا اور بیاہ دیں گے ہم اُنکو حوریں بڑی آمکھوں والیاں [۲۲]

٣٧ ۔ وہ پانی دماغ سے اتر کر آئتوں کو کاٹتا ہوا باہر نکل آئے گا (اعاذبا اللہ منہ )۔

۳۸۔ یعنی تو وہ ہی ہے جو دنیا میں بڑا معزز و مکرم سمجھا جاتا اور اپنے کو سردار ثابت کیا کرتا تھا۔ اب وہ عزت اور سرداری کھال گئی ۔ ۳۹۔ یعنی تم کو کھال یقین تھا کہ یہ دن بھی دیکھنا پڑے گا۔ اسی دھوکہ میں تھے کہ بس یوں ہی کھیلتے کو دیے گذر جائے گی۔ آخر مئی میں ملکر مٹی ہو جائیں گے۔ آگے کچھ بھی نہیں اب دیکھ لیا کہ وہ باتیں پچی تھیں جو پیغمبروں نے بیان کی تھیں۔ مثی میں ملکر مٹی ہو وائد سے ڈرتے ہیں وہاں امن چین سے ہوں گے کسی طرح کا خوف اور غم پاس نہ آئے گا۔ مہا۔ اُنکے لباس: یعنی انکی پوشاک باریک اور دہیزریشم کی ہوگی۔ اور ایک جنتی دوسرے سے اعراض نہ کرے گا بے تکلف دوستوں کی طرح آمنے سامنے بیٹھیں گے۔

۲۷۔ یعنی ان سے جوڑے ملا دیں گے۔

يَدُعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَا كِهَةٍ امِنِينَ ﴿

لَا يَذُو تُونَ فِيهَا الْمَوْتَ اِلَّا الْمَوْتَةَ

الْأُولِي وَ وَقَهُمُ عَذَابَ الْجَحِيْمِ ﴿

فَضُلًا مِّنَ رَّبِّكَ ﴿ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ

فَإِنَّمَا يَسَّرُنٰهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ

ع فَارْتَقِبُ إِنَّهُمُ مُّرُتَقِبُونَ ﴿ فَارْتَقِبُونَ ﴿

۵۵۔ منگوائیں گے وہاں ہر میوہ دل جمعی سے [۴۳]

۵۶۔ نہ چکھیں گے وہاں موت مگر جو پہلے آجکی <sup>[۴۴]</sup> اور بچایا انکو دوزخ کے عذاب سے

۵۰۔ فضل سے تیرے رب کے یہی ہے بڑی مراد ملنی [۴۵]

۵۸۔ سویہ قرآن آسان کیا ہم نے اسکو تیری بولی میں ناکہ وہ یادر کھیں [۴۶]

۵۹ \_ اب توراه دیکھ وہ بھی راہ سکتے ہیں [۴۷]

۳۷۔ پیل اور میوے: یعنی جس میوے کو جی چاہے گا فوڑا عاضر کر دیا جائے گا۔ کوئی فکر نہ ہوگی، پوری دلجمعی سے کھائیں پئیں گے۔

۱۳۷ حیات ابدی: یعنی جو موت پیلے آ کپلی وہ آ کپلی، اب آ گے کبھی موت نہیں، دائلا اسی عیش و نشاط میں رہنا ہے یہ انکوفنا، یہ انکے سامانوں کو۔

۴۵۔ اس سے بڑی کامیابی کیا ہو سکتی ہے کہ عذاب الہی سے محفوظ و مامون رہے اور ابدالآباد کے لئے مورد الطاف و افضال بنے۔

میں آسانی ہے: یعنی اپنی مادری زبان میں آسانی سے سمجھ لیں اور یادر کھیں۔

، ہے۔ یعنی اگر نہ سمجھیں توآپ چندے انتظار کیجئے۔ ان کا بدانجام سامنے آ جائے گا۔ یہ تو منتظر ہیں کہ آپ پر کوئی افتاد پڑے لیکن آپ دیکھتے جائے کہ ان کاکیا عال بنتا ہے۔

تم سورة الدُّخان بفضل الله ورحمة فلله الحد والمية

رکو عاتها ۲

### ٢٥ سُوْرَةُ الْجَاثِيَةِ مَكِّيَّةُ ٢٥

ایاتها۳۰

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ تم ۔

۲۔ آثارنا کتاب کا ہے اللہ کی طرف سے جو زبر دست ہے حکمتوں والا

۳۔ بیشک آسمانوں میں اور زمین میں بہت نشانیاں میں ماننے والوں کے واسطے [۱]

ہ۔ اور تمہارے بنانے میں اور جس قدر پھیلا رکھے ہیں جانور نشانیاں ہیں ان لوگوں کے واسطے جو یقین رکھتے ہیں [۲]

۵۔ اور بدلنے میں رات دن کے اور وہ جو آثاری اللہ نے آسمان سے روزی [۳] پھر زندہ کر دیا اس سے زمین کو اس کے مرجانے کے بعد اور بدلنے میں ہواؤں کے نشانیان میں ان لوگوں کے واسطے جو سمجھ سے کام لیتے میں ہیں [۴]

تَنْزِيلُ الْكِتْبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ

وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِنْ دَآبَةٍ النَّ اللَّهِ النَّ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿

وَاخْتِلَافِ الَّيُلِ وَ النَّهَارِ وَمَآ اَنْزَلَ اللهُ مِنَ السَّهُ مِنَ السَّهُ مِنَ السَّهُ مِنَ السَّهُ مَنَ السَّمَآءِ مِنْ رِّزْقٍ فَاحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَ تَصُرِيُفِ الرِّيْجِ النَّ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ فَي الرِّيْجِ النَّ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ فَي

ا۔ زمین وآسمان میں مومنین کیلئے نشانیاں؛ یعنی آدمی ماننا چاہے تواسی آسمان وزمین کی پیدائش اور انکے محکم نظام میں غور کر کے مان سکتا ہے کہ ضرور کوئی ان کا پیدا کرنے والا اور تھامنے والا ہے۔ جس نے کال حکمت و نوبی سے انکو بنایا اور لامحدود قدرت سے انکی خاظت کی۔ البعرة تدل علی البعیر و الاقدام تدل علی المسیر فکیف لا یدل هذا النظام

العجيب الغريب على الصانع اللطيف الخبير ـ

۔ یعنی انسان خود اپنی بناوٹ اور دوسرے حیوانات کی ساخت میں غور کرے تو درجہ عرفان و ایقان تک پہنچانے والی ہزارہا نشانیاں اسکوملیں۔

۔ یعنی یانی آسمان کی طرف سے آثارا جو مادہ ہے روزی کا۔

ہ۔ اہل عقل کیلئے یہ نشانیاں کافی ہیں: یعنی ذرا بھی سمجھ سے کام لیں تو معلوم ہو جائے کہ یہ امور بجزاس زبر دست قادر و حکیم کے اور کسی کے بس میں نہیں ۔ جیساکہ پہلے متعدد مواضع میں اس کی تقریر گزر چکی۔

> تِلُكَ اللَّهِ نَتُلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ فَبِأَيِّ حَدِيْثٍ بَعْدَ اللهِ وَ الْيَتِم يُؤْمِنُونَ ١

وَيُلُّ لِّكُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ ﴿

يَّسُمَعُ اليِّتِ اللهِ تُتَلَىٰ عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكْبِرًا كَانَ لَّمَ يَسْمَعُهَا ۚ فَبَشِّرُهُ بِعَذَابِ اللَّهِ اللَّهِ

وَ إِذَا عَلِمَ مِنَ الْيَتِنَا شَيْئًا اتَّخَذَهَا هُرُوًا ٢ أُولِيكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴿

٦۔ یہ باتیں میں اللہ کی ہم ساتے میں تجھ کو ٹھیک ٹھیک پھر کونسی بات کو اللہ اور اسکی باتوں کو چھوڑ کر مانیں کے [۵]

۵۔ فرانی ہے ہر جھوٹے گنگار کے لئے

۸۔ کہ سنتا ہے باتیں اللہ کی اسکے یاس پڑھی جاتی ہیں پھر ضد کرتا ہے غرور سے گویا سنا ہی نہیں <sup>[۱</sup>] سو نوشخبری سنا دے اسکوایک عذاب در دناک کی

9۔ اور جب خبر پائے ہماری باتوں میں سے کسی کی اسکو ٹھمرائے ٹھٹھا ایبوں کو ذلت کا عذاب ہے [۱]

۵۔ اہل عقل کیلئے یہ نشانیاں کافی ہیں: یعنی اللہ کو چھوڑ کر دوسرا کون ہے اور اسکی باتیں چھوڑ کر کس کی بات ماننے کے قابل ہے۔ جب اس بڑے مالک کی ایسی سچی اور صاف باتیں بھی کوئی بد بخت قبول نہ کرے تو آخر کس چیز کا منتظر ہے جے قبول

1۔ جھوٹے اور مغرور کیلئے خرابی ہے: یعنی ضد اور غرور کی وجہ سے اللہ کی بات نہیں سنتا۔ اسکی شیخی اجازت نہیں دیتی کہ اپنی

جمالت سے ہے ۔ حق کو من کر اس طرح منہ پھیرلیتا ہے گویا سنا ہی نہیں ۔

﴾۔ یعنی جس طرح وہ آیات اللہ کے ساتھ اہانت واستخفاف کا معاملہ کرتا ہے ، سہزا بھی سخت اہانت و ذلت کی ملے گی جو آگے آ رہی ہے۔

مِنُ وَّرَآبِهِمْ جَهَنَّمُ وَلَا يُغَنِيُ عَنَهُمْ مَّا كَسَبُوْا شَيْئًا وَ لَا مَا اتَّخَذُوا مِنْ دُوْنِ اللهِ كَسَبُوْا شَيْئًا وَ لَا مَا اتَّخَذُوا مِنْ دُوْنِ اللهِ أَوْلِيَا ءَ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿

هٰذَا هُدًى ۚ وَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِالْيَّ رَبِّهِمُ ۚ لَهُمُ عَذَابُ مِّنَ رِّجُزِ اَلِيُمُ ۚ اللَّهِ عَذَابُ مِّنَ رِّجُزِ اَلِيُمُ اللَّهِ

الله الَّذِى سخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِىَ اللهُ النَّكُ الْبَحْرَ لِتَجْرِىَ اللهُ لَا اللهُ فَضلِهِ وَ التَّبْتَغُوا مِنْ فَضلِهِ وَ لَتَبْتَغُوا مِنْ فَضلِهِ وَ لَكَبُتَغُوا مِنْ فَضلِهِ وَ لَكَبُرُونَ ﴿
لَعَلَّكُمْ تَشُكُرُونَ ﴿

۱۰۔ پرے انکے دزوخ ہے اور کام نہ آئے گا انکے ہو کمایا تھا ذرا بھی اور نہ وہ کہ جنکو پکڑا تھا اللہ کے سوائے رفیق [^] اوراُنکے واسطے بڑا عذاب ہے

اا۔ یہ سجھا دیا اور جو منکر میں اپنے رب کی باتوں سے ایک بلا کا دردناک [۹]

۱۱۔ اللہ وہ ہے جس نے بس میں کر دیا تمہارے دریا کو کہ چلیں اس میں جہاز اس کے حکم سے [۱۰] اور تاکہ تلاش کرواسکے فضل سے اور تاکہ تم حق مانو[۱۱]

۸۔ آخرت میں کفار کی بے کسی: یعنی اموال واولا د وغیرہ کوئی چیزاس وقت کام ینہ آئے گی۔ ینہ وہ کام آئیں گے جنکواللہ کے سو امعبودیا رفیق ویدد گار بنا رکھا تھا اور جن سے بہت کچھا اعانت وامداد کی توقعات تھیں۔

9۔ قرآن ہدایت ہے: یعنی یہ قرآن عظیم الثان ہدایت ہے جو سب طرح کی برائی بھلائی انسان کو سجھانے کے لئے آئی ہے جو اس کو یہ مانیں وہ سخت غلیظ اور در دناک عذاب بھ گتنے کے لئے تیار رہیں ۔

۱۔ تسخیر بحر: یعنی سمندر جیسی مخلوق کو ایسا مسخر کر دیا کہ تم بے تکلف اپنی کشتیاں اور جہاز اس میں لئے پھرتے ہو۔ میلوں کی گہرائیوں کو پایاب کر رکھا ہے۔

اا۔ یعنی بحری تجارت کرو، یا شکار کھیلو، یا اسکی نہ میں سے موتی نکالو۔ اور یہ سب منافع و فوائد عاصل کرتے وقت منعم حقیقی کو نہ بھولواس کا حق پہچانو، زبان و دل اور قلب و قالب سے شکر اداکرو۔ وَ سَخَّرَ لَكُمُ مَّا فِي السَّمَٰوْتِ وَمَا فِي النَّمَٰوْتِ وَمَا فِي النَّمُوْتِ وَمَا فِي الْآرْضِ جَمِيْعًا مِّنْهُ لَا إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَايْتٍ الْآرْضِ جَمِيْعًا مِّنْهُ لَا إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَايْتٍ لِلْقَوْمِ يَّتَفَكَّرُوْنَ عَلَى اللَّهُ الللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللْمُولِي اللللللْمُ الللْمُولَى اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الْمُلْمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللللْمُلِمُ الللللللّمُ اللللللللللْمُلْمُلِمُ اللللللْمُلْمُلُمُ الللللْمُلِمُ اللللل

قُلُ لِلَّذِيْنَ امَنُوا يَغُفِرُوا لِلَّذِيْنَ لَا يَعُفِرُوا لِلَّذِيْنَ لَا يَعُفِرُوا لِلَّذِيْنَ لَا يَرُجُونَ اَيَّامَ اللهِ لِيَجْزِى قَوْمًّا بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ عَلَى اللهِ لِيَجْزِى قَوْمًا بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ عَلَى اللهِ لِيَجْزِى قَوْمًا بِمَا كَانُوا لِيَحْسِبُونَ عَلَى اللهِ لِيَجْزِى قَوْمًا بِمَا كَانُوا لَهُ اللهِ لِيَحْرِي قَوْمً اللهِ لِيَحْرِي عَلَى اللهِ لِيَحْرِي عَلَى اللهِ لِيَعْرِي عَلَى اللهِ لَهُ اللهِ لِيَعْرِي عَلَى اللهِ لِيَعْمِلُونَ عَلَى اللهِ لِيَعْرِي عَلَى اللهِ لَهُ اللهِ لِيَعْرِي عَلَى اللهِ لَهُ اللهِ لَهُ اللهِ لَيْعَامِ لَهُ اللهِ لَيْعَامُ لَا اللهِ لَهُ اللهِ لَهُ لَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفُسِهِ ۚ وَمَنَ اَسَاءَ فَعَلَيْهَا ۚ ثُمَّ اللهِ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴿

اور کام میں لگا دیا تمہارے ہو کچھ ہے آسانوں میں اور زمین میں سب کو اپنی طرف سے ["] اس میں نشانیاں ہیں ان لوگوں کے واسطے ہو دھیان کرتے ہیں ["]

۱۷۔ کہ دے ایان والوں کو درگذر کریں ان سے جو امید نہیں رکھتے اللہ کے دنوں کی [۱۳] تاکہ وہ سنزا دے ایک قوم کو بدلا اس کا جو کاتے تھے [۱۵]

10۔ جس نے بھلا کام کیا تواپنے واسطے اور جس نے برا کیا سواپنے حق میں [<sup>۱۱</sup>] پھراپنے رب کی طرف پھیرے جاؤگے [۱۷]

۱۲۔ تسخیرارض و ساء: یعنی اپنے عکم اور قدرت سے سب کو تمہارے کام میں لگا دیا۔ یہ اسی کی مہربانی ہے کہ ایسی ایسی عظیم الثان مخلوقات انسان کی خدمت گذاری میں لگی ہوئی میں۔

۱۳۔ سوچنے والوں کیلئے نشانیاں: آدمی دھیان کرے تو سمجھ سکتا ہے کہ یہ چیزا سکے بس کی نہ تھی۔ محض اللہ کے فضل اور اسکی قدرت کاملہ سے یہ اشاء ہمارے کام میں لگی ہوئی ہیں۔ تولا محالہ ہم کو بھی کسی کے کام میں لگنا چا بیئے۔ وہ کام یہ ہے کہ اس منعم حقیقی اور محن علی الاطلاق کی فرمانبرداری اور اطاعت گذاری میں اپنی حیات مستعار کے لمحات صرف کر دیں تاکہ آئندہ چل کر ہمارا انجام درست ہو۔

۱۳ ایام اللہ: ایّامَ الله کے دنوں) سے مراد وہ دن میں جن میں اللہ اپنے دشمنون کو کوئی خاص سزا دے ، یا اپنے فرمانبرداروں کو کئی خصوصی انعام واکرام سے سرفراز فرمائے۔ لہذا الَّذِیْنَ لَا یَرْ جُوڈ نَ اَیّامَر اللهِ سے وہ کفار مراد ہوئے جو اسکی رحمت سے نامیداورا سکے عذاب سے بے فکر ہیں۔

<mark>10۔ کفار: یعنی آپ ان سے بدلہ لینے کی فکر نہ کریں اللہ پر چھوڑ دیں، وہ انکی شرارتوں پر کافی سزا، اور مومنین کے صبر وتحل اور عفو</mark>

و درگذر کا مناسب صلہ دے گا۔

۱۱۔ یعنی بھلے کام کافائدہ کام کرنے والے کو پہنچتا ہے۔ اللہ کو اس کی کیا ضرورت؟ اور بدی کرنے والا نود اپنے حق میں برایج ہو رہا ہے۔ ایک کی برائی دوسرے پر نہیں پڑتی۔ غرض ہر شخص اپنے نفع نقصان کی فکر کر لے ۔ اور جو عمل کرے یہ سمجھ کر کرے کہ اس کا سود وزیاں اسی کی ذات کو پہنچے گا۔

۱۔ یعنی وہاں پہنچ کر سب برائی بھلائی سامنے آ جائے گی۔ اور ہرایک اپنی کرتوت کا پھل چکھے گا۔

وَلَقَدُ اتَيْنَا بَنِيْ إِسْرَآءِيْلَ الْكِتٰبَ وَ الْحُكْمَ وَ النَّبُوَّةَ وَ رَزَقُنْهُمُ مِّنَ الطَّيِّبْتِ وَ وَفَضَّلْنٰهُمُ عَلَى الْعُلَمِيْنَ ﴿

وَ اتَيُنْهُمْ بَيِّنْتٍ مِّنَ الْأَمْرِ فَمَا اخْتَلَفُوَّا اللهُ اللهُ وَ اللهُ الْمُولِ فَمَا اخْتَلَفُوَّا اللهُ ال

11۔ اور ہم نے دی بنی اسرائیل کو کتاب اور عکومت اور چیزیں [۱۸] اور بزرگ دیں سقری چیزیں [۱۸] اور بزرگ دی انکوجان پر [۱۹]

۱۔ اور دیں اُنکو کھلی باتیں دین کی [۲۰] پھر انہوں نے پھوٹ جو ڈالی تو سمجھ آ چکنے کے بعد آپ کی ضد سے بیشک تیرا رب فیصلہ کرے گا ان میں قیامت کے دن جس بات میں وہ جھگڑتے تھے [۱۱]

۱۸۔ بنی اسرائیل کی تعمتیں: یعنی تورات دی اور سلطنت یا قوت فیصله، یا دانائی کی باتیں یا دین کی سمجھ عطاکی، اور کس قدر کثرت سے پیغمبران میں سے اٹھائے۔ یہ تو روعانی غذا ہوئی، جہانی غذا دیکھو تو وہ مبھی بہت افراط سے دی گئن۔۔ حتی کہ من و سلوی آثاراگیا۔

9۔ یعنی اُس زمانہ میں سارے جمان پر ان کو فضیلت کلی حاصل تھی اور بعض فضائل جزئیہ کے اعتبار سے تو ""اُس زمانہ ""کی قید لگانے کی بھی ضرورت نہیں۔

۲۰۔ یعنی نہایت واضح اور مفصل احکام، یا کھلے کھلے معجزات جو دین کے باب میں بطور حجت و برہان کے پیش کئے جاتے ہیں۔ ۲۱۔ بنی اسرائیل میں فرقہ بندیاں: یعنی آپس کی ضداور نفیانیت سے اصل کتاب کوچھوڑ کر بیثمار فرقے بن گئے۔ جن کا عملی فیصلہ قیامت کے دن کیا جائے گا۔ اس وقت پتہ لگے گاکہ ان کا منشاء نفس پروری اور ہوا پر ستی کے سوا کچھ نہ تھا۔

ثُمَّ جَعَلُنْكَ عَلَى شَرِيْعَةٍ مِّنَ الْأَمُرِ فَاتَّبِعُهَا وَ لَا تَتَبِعُ اللَّهُ وَ اللَّذِينَ لَا يَعُلَمُونَ عَلَى اللَّذِينَ لَا يَعُلَمُونَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَ اللَّذِينَ لَا يَعُلَمُونَ عَلَى اللَّهُ وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَل

إِنَّهُمْ لَنُ يُغَنُّوُا عَنْكَ مِنَ اللهِ شَيْئًا وَإِنَّ اللهِ شَيْئًا وَإِنَّ اللهُ الظَّلِمِينَ بَعْضُهُمُ اَوْلِيَا مُ بَعْضٍ وَ اللهُ وَلِيَا مُ بَعْضٍ وَ اللهُ وَلِيَا مُ بَعْضٍ وَ اللهُ وَلِيَ الْمُتَقِينَ 
وَلِيُّ الْمُتَقِينَ 
وَلِيُّ الْمُتَقِينَ 
وَلِيُّ الْمُتَقِينَ 
وَلِي الْمُتَقِينَ 
وَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

هٰذَا بَصَآبِرُ لِلنَّاسِ وَ هُدًى وَّ رَحْمَةُ لِلنَّاسِ وَ هُدًى وَّ رَحْمَةُ لِلنَّاسِ وَ هُدًى وَ

۱۸۔ پھر تجھ کو رکھا ہم نے ایک رستہ پر دین کے کام کے سو تو اسی پر چل اور مت چل خواہشوں پر نادانوں کی [۲۲]

19۔ وہ ہر گز کام نہ آئیں گے تیرے اللہ کے سامنے ذرا مبھی [۲۳] اور بے انصاف ایک دوسرے کے رفیق میں اور اللہ رفیق ہے ڈرنے والوں کا [۲۲]

۲۰۔ یہ سوجھ کی باتیں ہیں لوگوں کے واسطے اور راہ کی اور رحمت ہے ان لوگوں کے لئے جو یقین لاتے ہیں [۲۵]

۲۲۔ آتھ سے اللہ علیہ وسلم کو تسلی و نصیحت: یعنی ان اختلافات اور فرقہ وارانہ کشکش کی موجودگی میں ہم نے آبکو دین کے صیح راستہ پر قائم کر دیا، تو آبکو اور آبکی امت کو چاہے کہ اس راستہ پر برابر مستقیم رہے۔ کبھی بھول کر بھی جاہلوں اور نا دانوں کی خواہشات پر بنہ چلے۔ مثلاً انکی خواہش یہ ہے کہ آپ ان کے طعن و تشنیع اور ظلم و تعدی سے تنگ آگر دعوت و تبلیغ ترک کر دیں یا مسلمانوں میں بھی ویسا ہی اختلاف و تفریق پڑجائے جس میں وہ لوگ خود مبتلا ہیں۔ اندریں صورت واجب ہے کہ ان کی خواہشات کو بالکل میں بھی ویسا ہی اختلاف و تفریق پڑجائے جس میں وہ لوگ خود مبتلا ہیں۔ اندریں صورت واجب ہے کہ ان کی خواہشات کو بالکل یا مال کر دیا جائے۔

۲۳ یعنی انکی طرف جھکناتم کو خدا کے ہاں کچھ کام یہ دے گا۔

۲۲۔ متقین کا ولی اللہ ہے: یعنی منصف اور راستی پیند مسلمان، ظالم اور بے راہ رو کا فروں کے رفیق نہیں ہوسکتے۔ وہ تواللہ کے مطیع بندے میں اوراللہ ہی ان کا رفیق و مدد گار ہے۔ لازم ہے کہ اسی کی راہ چلیں، اسی پر مجمروسہ رکھیں۔

۲۵۔ قرآن میں بصیرت وہدایت: یعنی یہ قرآن بڑی بڑی بصیرت افروز خقائق پر مثمل ہے۔ لوگوں کو کام کی باتیں اور کامیابی کی راہ سمجھاتا ہے۔ اور جو خوش قسمت اسکی ہدایات و نصائح پر یقین کر کے عمل پیرا ہوتے ہیں انکے حق میں خصوصی طور پر یہ قرآن رحمت وبرکت ہے۔

اَمْ حَسِبَ الَّذِيْنَ اجْتَرَخُوا السَّيِّاتِ اَنَّ نَّجْعَلَهُمْ كَالَّذِيْنَ امْنُوْا وَ عَمِلُوا الصَّلِحُمُ عَمِلُوا الصَّلِحُتِ سَوَآءً مَّحْيَاهُمْ وَ مَمَاتُهُمْ طَلَّ الصَّلِحُتِ سَوَآءً مَّحْيَاهُمْ وَ مَمَاتُهُمْ طَلِحَتِ سَوَآءً مَّحْيَاهُمْ وَ مَمَاتُهُمْ طَلِحَتِ السَّوَآءً مَّا يَحْكُمُونَ اللَّهُمُ الْمُعُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْمُوالِمُ اللَّهُمُ الللْمُوالِمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللللْمُوالِلَهُ

وَ خَلَقَ اللهُ السَّلْمُوتِ وَ الْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَ لِأَرْضَ بِالْحَقِّ وَ لِيَّاجُزْى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ وَ هُمُ لَا لِيُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ وَ هُمُ لَا يُظْلَمُونَ شَي

11۔ کیا خیال رکھتے ہیں جنوں نے کائی ہیں برائیاں کہ ہم کر دیں گے انکو برابر ان لوگوں کی جو کہ یقین لائے اور کیے بھلے کام ایک سا ہے ان کا جینا اور مرنا برے دعوے ہیں جو کرتے ہیں [۲۰]

۲۲۔ اور بنائے اللہ نے آسمان اور زمین جیسے چاہئیں اور نگکہ بدلا پائے ہر کوئی اپنی کائی کا اور ان پر ظلم نہ ہو گا۔ [۲۷]

۲۹۔ کافراور مومن ہرابر نہیں ہوسکتے: یعنی اللہ تعالی کی شئون حکمت پر نظر کرتے ہوئے کیا کوئی عقلمند یہ گان کر سکتا ہے کہ ایک بدمعاش آدمی، اور ایک مرد صالح کے ساتھ خداوند یکال محاملہ کرے گا۔ اور دونوں کا انجام ہرابر کر دے گا؟ ہرگز نہیں نہ اس زندگی میں دونوں ہرابر ہو سکتے ہیں نہ مرنے کے بعد ہو حیات طبیہ مومنین صالح کو یمال نصیب ہوتی ہے اور جس نصرت اور عبوو رفعت کے وحدے دنیا میں اس سے کئے گئے وہ ایک کافر بدکار کو کہال میں ہیں۔ اسکے لئے دنیا میں معیشت صنک اور آثرت میں لعنت و خران کے موالح نہ نہیں۔ الغرض یہ دعوٰی بالکل غاط اور یہ خیال بالکل معمل ہے کہ اللہ تعالیٰ نیکوں اور بدوں کا مرنا اور بینا برابر کر دے گا۔ اسکی حکمت اسکو مقتصی نہیں۔ بلکہ ضرورت ہے کہ دونوں کے اعمال کا ٹھیک ٹھیک نتیجہ ظاہر ہوکر رہے۔ اور ہرایک کی نیکی یا بدی کے آثار فی انجلہ یہاں بھی مثابہ ہوں اور ان کا پوری طرح ممکل معائنہ موت کے بعد ہو۔ میا۔ تخلیق ارض وساکی حکمت سے کئی غاص مقسد کیلئے دور ہرایک کی نئی یا بدی کے آثار فی انجلہ میاں کو یوں ہی بریکار پیدا نہیں گئی ہے ٹھیک موقع سے بنائی اور تا اندازہ کر لیا بنایا ہے۔ تا ایک انوال میں خور کر کے لوگ معلوم کر سکیں کہ بیشک جو چیز بنائی گئی ہے ٹھیک موقع سے بنائی اور تا اندازہ کر لیا بائے کہ ضرور ایک دن اس کارغانہ ہستی کا کوئی عظیم الثان نتیجہ نگلئے والا ہے۔ اس کو آخرت کہتے ہیں جال ہر ایک کو اس کی گئی کے ٹور کی طرح میں جال ہر ایک کو آخرت کہتے ہیں جال ہر ایک کو اس کی گئی کے بال کے گا اور جو بویا تھا وہ ہی کا نتا پڑے گا۔

گندم ازگندم بروید جوز جو از مکافات عل غافل مثو

أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ اللهَهُ هَوْمهُ وَ أَضَلَّهُ اللهُ عَلَى عِلْمٍ وَ خَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَ قَلْبِهِ وَ اللهُ عَلَى عِلْمٍ وَ خَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَ قَلْبِهِ وَ جَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشُوةً فَمَنْ يَّهُدِيْهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا الهِ الهِ المَا اللهِ المَا الهَا الهَا المَا المَا المَا المَا المَا

وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوَتُ وَ نَحْيَا وَمَا يُهُلِكُنَآ إِلَّا الدَّهُرُ ۚ وَمَا لَهُمُ يَخْيَا وَمَا يُهُلِكُنَآ إِلَّا الدَّهُرُ ۚ وَمَا لَهُمُ بِذٰلِكَ مِنْ عِلْمٍ ۚ إِنْ هُمُ إِلَّا يَظُنُّونَ ۚ

۲۳۔ بھلا دیکھ توجس نے شمرالیا اپنا عاکم اپنی نواہش کو اور راہ سے بچلا دیا اسکو اللہ نے جانتا بوجھتا [۲۸] اور مهر لگا دی اسکے کان پر اور دل پر اور ڈالدی اسکی آنکھ پر اندھیری پھر کون راہ پر لائے اسکو اللہ کے سوائے سوکیا تم غور نہیں کرتے [۲۹]

۲۷۔ اور کہتے ہیں اور کچھ نہیں بس یہی ہے ہمارا جینا دنیا کا ہم مرتے ہیں اور جیتے ہیں اور ہم جو مرتے ہیں سو زمانہ سے [۳] اور انکو کچھ خبر نہیں اسکی محض اُلکلیں دوڑاتے ہیں [۳]

۲۸۔ خواہش پرست کا عبرتناک انجام: یعنی اللہ جانتا تھا کہ اسکی استعداد خراب ہے اور اسی قابل ہے کہ سیدھی راہ سے اِدھراُدھر بھٹکتا پھرے یہ یا یہ مطلب ہے کہ وہ بدبخت علم رکھنے کے باوجود اور سمجھنے بوجھنے کے بعد گمراہ ہوا۔

79۔ بوشخص محض نواہش نفس کو اپنا عاکم اور معبود ٹھمرا ہے، جدھر اسکی نواہش نے بلے ادھر ہی چل پڑے اور حق و ناحق کے جانچنے کا معیار اسکے پاس میہ ہی نواہش نفس رہ جائے، نہ دل پھی بات کو سمجھتا ہے، نہ آنگھ سے بصیرت کی روشنی نظرآتی ہے ۔ ظاہر ہے اللہ جمکواس کی کرتوت کی بدولت ایسی عالت پر پہنچا دے، کونسی طاقت ہے جواسکے بعداسے راہ پر لے آئے۔

٣٠ د مېریت کا باطل عقیده: یعنی اس دنیا کی زندگی کے سواکوئی دوسری زندگی نهیں بس یہ ہی ایک جمان ہے جس میں ہمارا مرنا اور جینا ہے ۔ جیسے بارش ہونے پر سبزہ زمین سے اگا، خشکی ہوئی تو سوکھ کر ختم ہوگیا۔ یہ ہی عال آدمی کا سمجھو، ایک وقت آتا ہے پیدا ہوتا ہے ۔ چھر معین وقت تک زندہ رہتا ہے، آخر زمانہ کا چکر اسے ختم کر دیتا ہے یہ ہی سلسلہ موت و حیات کا دنیا میں چلتا رہتا ہے۔ آگے کچھے نہیں۔

۳۱۔ ان عقیدوں کی بنیاد محض اُلکل ہے: یعنی زمانہ نام ہے دہر کا۔ وہ کچھ کام کرنے والا نہیں کیونکہ نہ اس میں حِنّ ہے نہ شور نہ ارادہ، لا محالہ وہ کسی اور چیز کو کہتے ہوں گے جو معلوم نہیں ہوتی۔ لیکن دنیا میں اس کا تصرف چلتا ہے۔ پھر اللہ ہی کو کیوں نہ کہیں جس کا وجود اور متضرف علی الاطلاق ہونا دلائل فطریہ اور برامین عقلیہ و نقلیہ سے ثابت ہو چکا ہے۔ اور زمانہ کا الٹ پھیر اور

رات دن کا ادل بدل کرنا اس کے ہاتھ میں ہے۔

زمانے کو ہرانہ کھو: اس معنی سے حدیث میں بتلایا گیا کہ دہراللہ ہے اس کو ہرانہ کہنا چاہئے۔ کیونکہ جب آدمی دہر کو ہرا کہتا ہے، اسی نبیت سے کہتا ہے کہ حوادثِ دہراللہ کے ارادے اور مشیت سے ہیں تو دہر کی برائی کرنے سے حقیقت میں اللہ تعالیٰ کی جناب میں گتاخی ہوتی ہے۔ اعاذ نااللہ منہ۔

وَ إِذَا تُتُلَى عَلَيْهِمُ الْتُنَا بَيِّنْتٍ مَّا كَانَ حُجَّتَهُمُ الْآ اَنُ قَالُوا ائْتُوا بِابَآبِنَآ اِنُ كُنْتُمُ طِدِقِيْنَ ﴿ كُنْتُمُ طِدِقِيْنَ ﴿ كُنْتُمُ طِدِقِيْنَ ﴿

قُلِ اللهُ يُحْيِينُكُمُ ثُمَّ يُمِينُكُمُ ثُمَّ يُمِينُكُمُ ثُمَّ يَعِينُكُمُ ثُمَّ يَحْمِعُكُمُ اللهِ يَوْمِ الْقِيلَمَةِ لَارَيْبَ فِيهُ وَ يَجْمَعُكُمُ اللهِ يَوْمِ الْقِيلَمَةِ لَارَيْبَ فِيهُ وَ يَجْمَعُكُمُ اللهِ يَعْلَمُونَ فَيَ الْكُنَّرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ فَيَ الْمُونَ فَيَ الْمُونَ فَيَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وَ لِلهِ مُلْكُ السَّمَٰوْتِ وَ الْأَرْضِ وَ يَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَبِذٍ يَّخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَبِذٍ يَّخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ

۲۵۔ اور جب سنائی جاتیں انکو ہماری آیتیں کھلی کھلی اور کچھ دلیل نہیں انکی مگر یہی کہتے ہیں لے آؤ ہمارے باپ دادوں کواگر تم سچے ہو[۳]

71۔ تو کھہ کہ اللہ ہی جلاتا ہے تکو پھر مارے گا تکو پھر اکھٹا کرے گا تکو قیامت کے دن تک اس میں کچھ شک نہیں پر بہت لوگ نہیں سمجھتے [۳۳]

۲۷۔ اور اللہ ہی کا راج ہے آسمانوں میں اور زمین میں اور زمین میں اور جس دن قائم ہوگی قیامت اس دن خراب ہوں گے جھوٹے [۳۳]

(<del>Y</del>C)

۳۷۔ یعنی جب قرآن کی آیات یا بعث بعد الموت کی دلائل اسکو سنائی جاتی ہیں تو کہتا ہے کہ میں کسی دلیل کو نہیں مانوں گا۔ بس اگر تم اپنے دعوے میں سچے ہو تو ہمارے مرے ہوئے باپ دادوں کو زندہ کر کے دکھلا دو۔ تب ہم تسلیم کریں گے کہ بیثک موت کے بعد دوبارہ زندہ ہونا برحق ہے۔

۳۳۔ یعنی جس نے ایک مرتبہ زندہ کیا پھر مارا، اسے کیا مشکل ہے کہ دوبارہ زندہ کر کے سب کوایک جگہ اکھٹا کر دے۔ ۳۳۔ اس دن ذلیل و خوار ہوکر پنۃ لگے گاکہ کس دھوکہ میں پڑے ہوئے تھے۔ وَ تَرَى كُلَّ اُمَّةٍ جَاثِيَةً ﴿ كُلُّ اُمَّةٍ تُدُعَى إِلَى كُلُّ اُمَّةٍ تُدُعَى إِلَى كِتْبِهَا ۚ اَلْيَوْمَ تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ هَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ هَا

هٰذَا كِتٰبُنَا يَنْطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ الَّا كَنَّا فَسَتَنُسِخُ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ ۗ

فَامَّا الَّذِيْنَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِختِ فَامَّا الَّذِيْنَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِختِ فَيُدُخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَحْمَتِهِ لَا ذَٰلِكَ هُوَ الْفُوزُ الْمُبِينُ ﴿ وَلَا لَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ ا

وَ اَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا " اَفَلَمْ تَكُنُ الْتِيَ الْتِي تُكُنُ الْتِي الْتَكُمُ فَاسْتَكُمَرُ تُمْ وَ كُنْتُمْ قَوْمًا الله عَلَيْكُمْ فَاسْتَكُمَرُ تُمْ وَ كُنْتُمْ قَوْمًا

مُّجُرِمِينَ 🖪

ra \_ آخرت کے احوال: یعنی خون وہدیت سے ۔

۳۹۔ اعال نامے: یعنی اعمالنامہ کی طرف بلایا جائے گاکہ آؤاسکے موافق صاب دو۔ آج ہرایک کواسی کا بدلہ ملے گا جواس نے دنیا میں کایا تھا۔

٣٠ يعني جو كام كيے تھے يہ اعالنامه ٹھيك ٹھيك وہ ہي بتلا تا ہے۔ ذرہ بھر كمي بيثي نہيں۔

۳۸۔ ضبط اعمالٰ: یعنی ہمارے علم میں تو ہر چیز ازل سے ہے مگر ضابطہ میں ہمارے فرشتے لکھنے پر مامور تھے انکی لکھی ہوئی مکمل رپورٹ آج تہمارے سامنے ہے۔

<u>79۔</u> یعنی جنت میں جال اعلی درجہ کی رحمت اور ہر قسم کی مہربانیاں ہوں گی۔

۲۸۔ اور تو دیکھے ہر فرقہ کو کہ بیٹے ہیں گھٹنوں کے بل [۲۵] ہر فرقہ بلایا جائے اپنے اپنے دفتر کے پاس آج بدلا پاؤگے جیماتم کرتے تھے [۳۶]

۲۹۔ یہ ہمارا دفتر ہے بولتا ہے تمہارے کام مٹھیک [۳۹]
ہم لکھواتے جاتے تھے ہو کچھ تم کرتے تھے [۳۸]
۳۰۔ سو جو لوگ یقین لائے ہیں اور جھلے کام کیے سوانکو
داخل کرے گا ان کا رب اپنی رحمت میں یہ جو ہے
یہی ہے صریح مراد ملنی [۳۹]

۳۱۔ اور جو منکر ہوئے کیا تکو سنائی نہ جاتی تھی باتیں میری پھرتم نے غرور کیا اور ہو گئے تم لوگ گہنگار [۴۰]

۴۰۔ یعنی ہماری طرف سے نصیحت و فہائش اور اتمام حجت کا کوئی دقیقہ اٹھا کر یہ رکھا گیا اس پر بھی تمہارے غرور کی گردن نیچی یہ ہوئی۔ آخر کیے مجرم بن کررہے۔ یا وَ کُنْتُمْ قَوْمًا مُّجْرِمینَ کامطلب یہ لیا جائے کہ تم پیلے ہی سے جرائم پیشہ تھے۔

وَ إِذَا قِيْلَ إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَثُّى وَّ السَّاعَةُ لَا رَيْبَ فِيهَا قُلْتُمْ مَّا نَدْرِى مَا السَّاعَةُ لا إِنْ نَّظُنُّ اِلَّا ظَنَّاقَ مَا نَحُنُ بِمُسْتَيُقِنِينَ 🗃 نهيں ہوتا [۴]

وَ بَدَا لَهُمُ سَيِّاتُ مَا عَمِلُوْا وَحَاقَ بِهِمُ مَّا

كَانُوُا بِهِ يَسْتَهُزِ ءُوْنَ 🚍

وَ قِيْلَ الْيَوْمَ نَنْسَكُمْ كَمَا نَسِيْتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هٰذَا وَمَأْوْىكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِّنُ نُصِرِينَ 🚍

ذٰلِكُمۡ بِٱنَّكُمُ اتَّخَذۡتُمۡ الْيتِ اللَّهِ هُزُوًا وَّ غَرَّتُكُمُ الْحَلْوةُ الدُّنْيَا ۚ فَالْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَ لَا هُمْ يُسْتَغْتَبُونَ 🚍

rr۔ اور جب کھے کہ وعدہ اللہ کا ٹھیک ہے اور قیامت میں کچھ شبہ نہیں تم کہتے تھے ہم نہیں سمجھتے کیا ہے قیامت ہم کو آیا تو ہے ایک خیال سا اور ہم کو یقین

سے اور کھل جائیں ان پر برائیاں ان کاموں کی جو کئے تھے اور الٹ پڑے ان پر وہ چیز جس پر مٹھٹھا کرتے

۳۲۔ اور حکم ہو گاکہ آج ہم تم کو بھلا دیں گے جیسے تم نے بھلا دیا تھا اپنے اس دن کی ملاقات کو [<sup>۴۳]</sup> اور گھر تہمارا دوزخ ہے اور کوئی نہیں تمہارا مدد گار

۳۵۔ یہ تم پر اس واسطے کہ تم نے پکڑا اللہ کی باتوں کو مُصطّا اور بہکے رہے دنیا کی زندگانی پر <sup>[۴۳]</sup> سوآج یہ انکو نکالنا منظور ہے وہاں سے اور یہ ان سے مطلوب ہے توبہ [۴۵]

ا اس الکار: یعنی ہم نہیں جانتے قیامت کلیسی ہوتی ہے تم جو کچھ قیامت کے عجیب و غریب احوال بیان کرتے ہو ہم کوکسی طرح ان کا یقین نہیں ہوتا۔ یوں سنی سنائی باتوں سے کچھ ضعیف سا امکان اور دھندلا سا خیال کبھی آجائے وہ دوسری بات

۴۲ یعنی جب قیامت آئے گی ان کی تمام بد کاریاں اور انکے نتائج سامنے آجائیں گے اور عذاب وغیرہ کی دھمکیوں کا جومذاق اڑایا

کرتے تھے وہ نودان ہی پراٹ پڑے گا۔

۳۷۔ منگرین کویاد نمیں رکھا جائے گا: یعنی دنیا میں تم نے آج کے دن کویاد نمیں رکھا تھا۔ آج ہم تکو مہربانی سے یاد نہ کریں گے۔ ہمیشہ کے لئے اسی طرح عذاب میں پڑا چھوڑ دیں گے جیسے تم نے اپنے کو دنیا کے مزوں میں پھنسا کر چھوڑ دیا تھا۔
۲۷۔ یعنی دنیا کے مزول میں پڑ کر خیال ہی نہ کیا کہ یماں سے کبھی جانا اور غدا کے سامنے پیش ہونا بھی ہے۔ اور اگر کبھی کچھ خیال آیا بھی تو یوں سمجھ کر دل کو تسلی کرلی کہ جس طرح دنیا میں ہم مسلمانوں سے مقابل میں، وہاں بھی ہمارا یہ ہی زور رہے گا۔
۲۵۔ دائمی عذاب: یعنی نہ انکو دوزخ سے نکالا جائے گانہ یہ موقع دیا جائے گا کہ وہ اب خداکوراضی کرنے کی کوشش کریں۔

۳۹۔ سواللہ ہی کے واسطے ہے سب نوبی جورب ہے آسمانوں کا اوررب ہے زمین کا رب سارے جمان کا

۳۷۔ اور اُسی کیلئے بڑائی ہے آسمانوں میں اور زمین میں اور زمین میں اور وہی ہے زبر دست حکمت والا [۴۶]

فَللهِ الْحَمْدُ رَبِّ السَّمَٰوْتِ وَ رَبِّ الْاَرْضِ رَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿

وَ لَهُ الْكِبْرِيَآءُ فِي السَّمَٰوْتِ وَ الْأَرْضِ مَّ فَي السَّمَٰوْتِ وَ الْأَرْضِ مَّ فَي وَ الْمَرْيُنُ الْحَكِينُمُ فَي وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِينُمُ فَي

۴۹۔ کبریائی صرف اللہ کیلئے ہے: چاہئے آدمی اسی کی طرف متوجہ ہو۔ اسکے اصانات وانعامات کی قدر کرے اسکی ہدایات پر ہے۔
سب کو پھوڑ کر اسی کی خوشنودی عاصل کرنے کی فکر رکھے۔ اور اس کی بزرگی و عظمت کے سامنے ہمیشہ بافتیار خود مطیع و منقاد
رہے۔ کبھی سرکشی و تمرد کا خیال دل میں نہ لائے۔ صدیث قدسی میں ہے اَلْکِمْرِیاءُ رِدَائی وَ الْعَظْمَةُ إِزَارِیْ فَمَنَ نَازَعَنِیْ وَ حِدً مِنْهُمَا قَذَفْتُهُ فِی النّادِ (کبیریا میری چادر اور عظمت میرانة بند ہے۔ لمذا جو کوئی ان دونوں میں سے کسی میں مجھ سے منازعت اور کشکش کرے گا۔ میں اسے اٹھا کر آگ میں پھینک دوں گا) اَللّٰهُمَّ اجعلنا مطیعین لامر ك و جنبنا غضبك و قنا عذاب النار-انك سمیع قریب مجیب الدعوات۔

تم سورة الحاثيه بعونه وصونه فلله الحد والمنه وبه التوفيق والعصمه ركوعاتهام

٢٦ سُوْرَةُ الْاَحْقَافِ مَكِّيَّةُ ٢٦

ایاتها ۳۵

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ هم-

حُمْقً

تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ۞

۳۔ ہم نے جو بنائے آسمان اور زمین اور جوانکے بیچ میں ہے۔ ہو بنائے کام پر اور ایک شمرے وعدہ پر [۱] اور جو لیے میں لیے میں [۲] لوگ منکر میں وہ ڈرکو سن کر منہ پھیر لیتے میں [۲]

مَا خَلَقُنَا السَّمُوٰتِ وَ الْأَرْضَ وَ مَا بَيْنَهُمَآ اللَّمُوٰتِ وَ الْأَرْضَ وَ مَا بَيْنَهُمَآ اللَّمِآ اللَّمِقِ وَ اَجَلٍ مُّسَمَّى وَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ الْوُنَ اللَّهِ اللَّهِ اَرُونِ اللهِ اَرُونِيَ قُلُ اللهِ اَرُونِيَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُولِي اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلْ المُلْحِلْ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْحِلْ اللهِ المُلْحِلْ اللهُ

۷۔ تو کہ بھلا دیکھو تو جنگو تم پکارتے ہواللہ کے سوائے دکھلاؤ تو مجھ کو انہوں نے کیا بنایا زمین میں یا ان کا کچھ ساجھا ہے آسمانوں میں [۲] لاؤ میرے پاس کوئی کتاب اس سے پہلے کی یا کوئی علم جو چلا آتا ہواگر ہو تم سچے [۴]

مَاذَا خَلَقُوًا مِنَ الْأَرْضِ اَمْ لَهُمْ شِرُكُ فِي السَّمَٰوْتِ الْمَادَةِ فِي السَّمَٰوْتِ فَبُلِ هَٰذَآ السَّمَٰوْتِ فَبُلِ هَٰذَآ

اَوُ اَثْرَةٍ مِّنْ عِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِيْنَ ﴿

ا۔ کائنات کی تخلیق کا مقصد: یعنی آسمان وزمین اور یہ سب کارغانہ اللہ تعالی نے بیکار نہیں بنایا بلکہ کسی غاص غرض و مقصد کے لئے پیدا کیا ہے جوایک معین میعاد اور ٹھمرے ہوئے وعدہ تک یوں ہی چلتا رہے گا ٹاآنکہ اس کا نتیجہ ظاہر ہواس کو آخرت کہتے ہیں۔ ہیں۔

۲۔ کفار کا اعتراض: یعنی برے انجام سے ڈرتے، اور آخرت کی تیاری نہیں کرتے۔ جب آخرت کی بات سی ایک کان سی

دوسرے کان نکال دی۔

۳۔ ان معبودوں نے کیا پیدا کیا: یعنی خداوند قدوس نے آسمان وزمین اور کل مخلوقات بنائی۔ کیا سے دل سے کہ سکتے ہو کہ زمین کا ٹکڑا یا آسمان کا کوئی حصہ کسی اور نے بھی بنایا ہے یا بنا سکتا ہے۔ پھر انکو خدا کے ساتھ بلکہ اس سے بھی بڑھ کرکیوں پکارا جاتا ہے۔ ہمرانکو خدا کے ساتھ بلکہ اس سے بھی بڑھ کرکیوں پکارا جاتا ہے۔ ہم۔ اپنے شمرک کی دلیل لاؤ؛ یعنی اگر اپنے دعوے شرک میں سچے ہو تو کسی آسمانی کتاب کی سند لاؤیا کسی ایے علمی اصول سے ثابت کروجو عقلاء کے نزدیک مسلم چلاآتا ہو۔ جس چیز پر کوئی نقلی یا عقلی دلیل نہ ہوآخر اسے کیونکر تسلیم کیا جائے۔

۵۔ اور اس سے زیادہ گمراہ کون جو پکارے اللہ کے سو اللہ کے سو اللہ کے اس کی پکار کو دن قیامت تک اور انکو خبر نہیں انکے رکیارنے کی [۵]

۲۔ اور جب لوگ جمع ہوں گے وہ ہوں گے انکے دشمن اور ہوں گے انکے دشمن اور ہوں گے انکے پوجنے سے منکر [۱]

﴾۔ اور جب سنائی جائیں انکو ہماری باتیں کھلی کھلی کہتے میں منکر پچی بات کو جب ان تک پہنچی یہ جادو ہ ہے صریح [۱]

۸۔ کیا کہتے ہیں یہ بنا لایا ہے [۸] تو کہ اگر میں یہ بنا لایا
ہوں تو تم میرا بھلا نہیں کر سکتے اللہ کے سامنے ذرا بھی
[۹] اس کو نوب خبر ہے جن باتوں میں تم لگ رہے ہو
وہ کافی ہے حق بتانے والا میرے اور تمہارے نیچ [۱۰]
اور وہی ہے بخشے والا مہربان [۱۱]

وَ مَنَ اَضَلُّ مِمَّنَ يَّدُعُوا مِنَ دُوْنِ اللهِ مَنَ لَا وَ مَنَ اَضَلُّ مِمَّنَ يَّدُعُوا مِنَ دُوْنِ اللهِ مَنَ لَا يَسَتَجِينُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيمَةِ وَ هُمْ عَنَ دُعَا يِهِمْ غَفِلُوْنَ 
دُعَا يِهِمْ غَفِلُوْنَ 
هُ

وَ إِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوْا لَهُمُ اَعْدَاءً وَّ كَانُوْا بِعِبَادَتِهِمُ كُفِرِيْنَ۞

وَ إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمُ الْتُنَا بَيِّنْتٍ قَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمُ لَا هٰذَا سِحْرُ مُنِينُ فَي لَمَّا جَآءَهُمُ لَا هٰذَا سِحْرُ مُبِينُ فَي اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

۵۔ سب سے بڑی گمراہی شرک ہے: یعنی اس سے بڑی حاقت اور گمراہی کیا ہوگی کہ خداکو چھوڑ کر ایک ایسی بے جان یا بے

افتیار مخلوق کو اپنی عاجت براری کے لئے رکارا جائے جو اپنے متقل افتیار سے کسی کی رکار کو نہیں پہنچ سکتی۔ بلکہ یہ بھی ضروری نہیں کہ ان کو رکار نے کی خبر بھی ہو۔ پتھر کی مورتوں کا تو کہنا ہی کیا، فرشتے اور پیغمبر بھی وہ ہی بات سن سکتے اور وہ ہی کام کر سکتے ہیں جس کی اجازت اور قدرت حق تعالیٰ کی طرف سے عطا ہو۔

1۔ کفار کے معبودوں کی بیزاری: یعنی محشر میں جبکہ امداد واعانت کی زیادہ عاجت ہوگی یہ بیچارے معبود اپنے عابدین کی مدد توکیا کر سکتے۔ ہاں دشمن بن کر ان کے مقابل کھڑے ہوں گے اور سخت بیزاری کا اظہار کریں گے بلکہ یماں تک کہہ دیں گے کہ ما گانڈؤ آ اِیگانیا یکٹبکڈؤ ن (قصص رکوع) یہ لوگ ہماری پرستش کرتے ہی نہ تھے اس وقت سوچو کیسی حسرت و ندامت کا سامنا ہوگا۔

ے۔ یعنی ان لوگوں کوفی الحال انجام کی کچھ فکر نہیں کسی نصیحت و فہائش پر کان نہیں دھرتے بلکہ جب قرآن کی آیتیں پڑھ کر سنائی جاتی ہیں تواسے جادو کہہ کرٹال دیتے ہیں۔

۸۔ قرآن پاک کو اپنی طرف سے گھڑنے کا الزام: یعنی جادو کھنے سے زیادہ قبیح و شنیع ان کا یہ دعویٰ ہے کہ قرآن مجید آپ خود بنا
 لائے ہیں اور جھوٹ طوفان خدا کی طرف منسوب کر رہے ہیں۔ العیاذ باللہ۔

9۔ الزام کا بواب: یعنی غدا پر جھوٹ لگانا انتهائی جرم ہے۔ اگر بفرض محال میں ایسی جمارت کروں توگویا جان بوجھ کر اپنے کو اللہ کے غصنب اور اسکی سخت ترین سزا کے لئے پیش کر رہا ہوں۔ جملا خیال کرو جو شخص ساری عمر بندوں پر جھوٹ نہ لگائے اور ذرا ذرا سے معاملہ میں اللہ کے نوف سے کانیتا ہو، کیا وہ ایک دم بیٹھے بٹھائے اللہ پر جھوٹ طوفان باندھ کر اپنے کو ایسی عظیم ترین آفت و مصیبت میں پھنسائے گا۔ جس سے بچانے والی اور پنادہ دینے والی کوئی طاقت دنیا میں موجود نہیں۔ اگر میں جھوٹ چ بنا کر فرض کرو تمہیں اپنا تا بع کر لوں تو کیا تم خدا کے غضب و قہر سے جو جھوٹے مدعیان نبوت پر ہوتا ہے، مجھ کو نجات دے سکو گے ؟ اور جب اللہ مجھ کو برائی پہنچانا چاہے گا، تم میرا کچھ بھلا کر سکو گے ؟ آفر میرے چہل سالہ عالات و سوانے سے اتنا تو تم بھی جانتے ہو کہ میں اس قدر بے نوف اور بیباک نہیں ہوں اور نہ ایسا بے عقل ہوں کہ بعض انسانوں کو نوش کر کے غداوند قدوس کا غصہ مول کو میں معاذ اللہ کاذب و مفتری ہوں تو اس کا وبال مجھ پر پڑے گا۔

۱۔ یعنی جو باتیں تم نے شروع کر رکھی ہیں اللہ ان کو بھی خوب جانتا ہے۔ لہذا لغواور دوراز کار خیالات چھوڑ کر اپنے انجام کی فکر کرو۔ اگر خدا کے سچے رسول کو جھوٹا مفتری کھا توسمجھ لواس کا حثر کیا ہوگا۔ خدا پر میری اور تمہاری کوئی بات پوشیدہ نہیں۔ وہ اپنے علم صبحے و محیط کے موافق ہرایک کے ساتھ معاملہ کرے گا۔ میں اسی کواپنے اور تمہارے درمیان گواہ ٹھمراتا ہوں وہ اپنے قول و فعل سے بتلا رہا ہے اور آئندہ بتلا دے گاکہ کون حق پر ہے اور کون جھوٹ بول رہا ہے، افتراء کر رہا ہے۔

۱۱۔ یعنی اب بھی باز آؤ تو بختے جاؤ۔ اور بیہ بھی اس کی مہربانی اور بر دباری سمجھوکہ باوجود جرائم پر مطلع ہونے اور کامل قدرت رکھنے کے تکو فوڑا ہلاک نہیں کر دیتا۔

قُلُ مَا كُنْتُ بِدُعًا مِّنَ الرُّسُلِ وَمَا اَدُرِیُ مَا كُنْتُ بِدُعًا مِّنَ الرُّسُلِ وَمَا اَدُرِیُ مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَا يُؤخّى إِلَى وَمَا اَنَا إِلَّا نَذِيرُ مُّبِينُ ﴿ اللهُ وَمَا اَنَا إِلَّا نَذِيرُ مُّبِينُ ﴿ اللهُ وَمَا اَنَا إِلَّا نَذِيرُ مُّبِينُ ﴿ اللهُ وَمَا اَنَا إِلَّا نَذِيرُ مُّبِينُ ﴿ مُبِينُ ﴿ اللهُ وَمَا اَنَا إِلَّا نَذِيرُ مُّبِينُ ﴿ اللهُ ا

قُلُ اَرَءَيْتُمُ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللهِ وَ كَفَرُتُمُ بِهِ وَ شَهِدَ شَاهِدُ مِّنْ بَنِيَّ اِسْرَآءِیلَ عَلَی بِهِ وَ شَهِدَ شَاهِدُ مِّنْ بَنِیَّ اِسْرَآءِیلَ عَلَی مِثْلِهِ فَامَنَ وَ اسْتَكْبَرُتُمُ لَا إِنَّ اللهَ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الظّلِمِینَ ﴿ يَهُدِى الْقَوْمَ الظّلِمِینَ ﴿ يَهُدِى الْقَوْمَ الظّلِمِینَ ﴿

9۔ تو کہہ میں کچھ نیا رسول نہیں آیا [۳] اور مجھ کو معلوم نہیں کیا ہونا ہے مجھ سے اور تم سے میں اسی پر چپتا ہوں جو عکم آیا ہے مجھ کو اور میرا کام تو یہ ہے ڈر سنا دینا کھول کر [۳]

۱۰۔ توکمہ بھلا دیکھو تو اگریہ آیا ہواللہ کے یماں سے اور تم نے اس کو نہیں مانا اور گواہی دے چکا ایک گواہ بنی اسرائیل کا ایک اسی کتاب کی پھر وہ یقین لایا اور تم نے غرور کیا بیشک اللہ راہ نہیں دیتا گنگاروں کو [۱۳]

11۔ میں نیارسول نہیں ہوں: یعنی میری باتوں سے اس قدر بدکتے کیوں ہو؟ میں کوئی انوکھی چیز لے کر تو نہیں آیا۔ مجھ سے پہلے بھی دنیا میں سلسلہ نبوت ورسالت کا جاری رہا ہے۔ وہ ہی میں کہتا ہوں کہ ان سب رسولوں کے بعد مجھ کواللہ نے رسول بناکر بھیجا ہے جبکی خبر پہلے رسول دیتے چلے آئے ہیں۔ اس حیثیت سے بھی یہ کوئی نئی بات نہ رہی۔ بلکہ بہت پرانی بشارات کا مصداق آج سامنے آگیا۔ پھراس کے ماننے میں اشکال کیا ہے۔

۱۱۔ میراکام خبردارکرنا ہے: یعنی مجھے اس سے کچھ سروکار نہیں کہ میرے کام کا آخری نتیجہ کیا ہونا ہے۔ میرے ساتھ اللہ کیا معاملہ کرے گا اور تمہارے ساتھ کیا کرے گا اور تمہارے ساتھ کیا کرے گا۔ نہ میں اس وقت پوری پوری تفاصیل اپنے اور تمہارے انجام کے متعلق بتلا سکتا ہوں کہ دنیا اور آخرت میں کیاکیا صورتیں پیش آئیں گی۔ ہاں ایک بات کہتا ہوں کہ میرا کام صرف وحی الہی کا انباع اور حکم خداوندی کا امتثال کرنا اور کفر و عصیان کے سخت خطرناک نتائج سے خوب کھول کرآگاہ کر دینا ہے۔ آگے چل کر دنیا یا آخرت میں میرے اور تمہارے ساتھ کیا کچھے پیش آئے گا اسکی تمام تفصیلات فی الحال میں نہیں جانتا نہ اس بحث میں پڑنے سے مجھے کچھے مطلب۔ بندہ

کا کام نیتجہ سے قطع نظر کر کے مالک کے احکام کی تعمیل کرنا ہے اور بس۔

۱۳ آتھ کے جابل مشرک بنی اسلا علیہ وسلم کی نبوت پر موسی علیہ السلام کی شادت: اس زمانہ میں عرب کے جابل مشرک بنی اسرائیل کے علم و فضل سے مرعوب شحے جب حضور الشی الیّنی نبوت کا پر چا ہوا تو مشرکین نے اس باب میں علمائے بنی اسرائیل کا عندیہ لینا چاہا ۔ غرض یہ تھی کہ وہ لوگ آپ کی تکذیب کر دیں تو کھنے کو ایک بات ہاتھ آجائے کہ دیکھواہل علم اور اہل کتاب بھی انکی باتوں کو جھوٹا کھتے میں ۔ مگر اس مقصد میں مشرکین ہمیشہ ناکام رہے ۔ غدا تعالی نے انہی بنی اسرائیل کی زبانوں سے حضور الشی اینی پائیل کی تعالی کے اسلائیل کی زبانوں سے حضور الشی اینی کی تعدیق و تائید کرائی ۔ نہ صرف اتنی بات سے کہ وہ لوگ بھی قرآن کی طرح تورات کو آسمانی کتاب اور آتھنرت الشی اینی کی طرح حضور الشی اینی کی خورت میں رہتی بلکہ اس حضرت موسی کو چینمبر کھتے تھے اور اس طرح حضور الشی اینی کا دعوئے رسالت اور قرآن کی وتی کوئی انوکھی چیز نہیں رہتی بلکہ اس طرح کہ بعض علمائے یہود نے صربحا اقرار کیا اور گواہی دی کہ بیشک ہمارے ہاں اس ملک (عرب) سے ایک عظیم الثان رسول اور کتاب کے آنے کی خبر دی گئی ہے اور یہ رسول وہ ہی معلوم ہوتا ہے اور یہ کتاب اسی طرح کی ہے ۔ جس کی خبر دی گئی تھی۔

علمائے یہودکی پیشینگوئیاں: علمائے یہودکی یہ شادتیں فی الحقیقت ان پیشین گوئیوں پر مبنی تھیں جو باوجود ہزار ہا تحریف و تبدل کے آج بھی تورات و فیرہ میں موبود چلی آتی ہیں۔ جن سے بویدا ہوتا ہے کہ بنی اسرائیل کا سب سے بڑا گواہ ( صفرت موسیٰ ) ہزاروں برس پہلے فود گواہی دے چکا ہے کہ بنی اسرائیل کے اقارب اور بھائیوں ( بنی اسمعیل ) میں سے اس کی مثل ایک رسول آنے والا ہے إِنَّا اَدْ سَلْمُنَا اِللَّهِ کُمْ رَسُولًا شاهِدًا عَلَیْکُمْ کَمَا اَدَ سَلْمَا اِللَی فِرْ عَوْنَ رَسُولًا (الزمل رسول آنے والا ہے اِنَّا اَدْ سَلْمُنَا اِللَّهِ کُمْ رَسُولًا شاهِدًا عَلَیْکُمْ کَمَا اَدَ سَلْمَا اِللَی فِرْ عَوْنَ رَسُولًا (الزمل رسول آنے والا ہے اِنَّا اَدْ سَلْمَا اللّهِ عَلَیْکُمْ مَا اَدْ سَلْمَا اللّهِ فِرْ عَوْنَ رَسُولًا (الزمل رسول آنے والا ہے اِنَّا اَدْ سَلْمَا اللّهِ ہُمَا اللّهِ عَداللّه بن سلام و فیرہ صفور اللّٰہ اِنْ ہُمَا اللّهِ ہُمَا اللّهِ عَدِی اِنْ اللّهُ اللّهِ ہُمَا اللّهُ ہُمَا اللّهُ ہُمَا اللّهُ ہُمَا اللّهِ ہُمَا اللّهُ ہُمَا اللّهُ ہُمَا اللّهُ ہُمَا اور گنگار کی علیا وقع ہو سکتی ہو ہے۔ اسمالہ کی کیا توقع ہو سکتی ہو اللّه کی کیا توقع ہو سکتی ہے۔

وَ قَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ اللَّذِيْنَ امَنُوْ الَوْ كَانَ خَيْرًا مَّا سَبَقُوْنَ آلِكَيْدِ فَوَاذُ لَمْ يَهْتَدُوْ الْمِنْ الْمَنْ الْمَا يَهْتَدُوْ الْمُ يَهْتَدُوْ الْمِنْ الْمَا يَهْتَدُوْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وَ مِنْ قَبُلِهِ كِتْبُ مُونِى إِمَامًا وَّ رَحْمَةً ﴿ وَ مِنْ قَبُلِهِ كِتْبُ مُونِى إِمَامًا وَّ رَحْمَةً ﴿ وَ هَٰذَا كِتُبُ مُصَدِّقُ لِسَانًا عَرَبِيًّا لِيُنَذِرَ اللَّذِينَ ظَلَمُوا اللَّهِ وَ بُشُرى لِلْمُحْسِنِينَ اللَّهِ اللَّذِينَ ظَلَمُوا اللَّهِ وَ بُشُرى لِلْمُحْسِنِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللْلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلِلْمُ اللَّهُ اللْمُلْلِمُ اللَّالِمُ اللَّلِمُ اللْمُلِلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ

إِنَّ الَّذِيْنَ قَالُوُا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوْا فَلَا خُوَفُ عَلَيْهِمُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُوْنَ ﴿

أُولَيِكَ أَصْحُبُ الْجَنَّةِ خُلِدِيْنَ فِيهَا عَمَلُونَ فِيهَا عَمَلُونَ فِيهَا عَمَلُونَ فِيهَا عَمَلُونَ فِي

اا۔ اور کھنے لگے منکر ایمان والوں کو اگر یہ دین بہتر ہوتا تو
یہ نہ دوڑتے اس پر ہم سے پہلے [۱۵] اور جب راہ پر
نہیں آئے اسکے بتلانے سے تو یہ اب کمیں گے یہ
جھوٹ ہے بہت پرانا [۱۹]

۱۱۔ اور اس سے پہلے کتاب موسی کی تھی راہ ڈالنے والی اور حمت اور یہ کتاب ہے اسکی تصدیق کرتی [۱۰] عربی زبان میں تاکہ ڈر سائے گہنگاروں کو اور خوشخبری نیکی والوں کو

۱۳۔ مقرر جنول نے کہا رب ہمارا اللہ ہے پھر ثابت قدم رہے تو نہ ڈر ہے ان پر اور نہ وہ خمگین ہول گے[۱۸]

۱۷۔ وہ لوگ ہیں بہشت والے سدا رہیں گے اس میں بدلا ہے ان کاموں کا جو کرتے تھے [۱۹]

<mark>۱۵۔</mark> یعنی کمزور ذلیل اور لونڈی غلام مسلمان ہوتے ہیں۔ اگر یہ دین بہتر ہوتا تو بہتر لوگ اس کی طرف جھیٹتے۔ کیا یہ چیزاچھی ہوتی تو اس کے حاصل کرنے میں ہم جیسے عقلمنداور عزت و دولت والے ان لونڈی غلاموں سے بیچھے رہ جاتے۔

۱۱۔ یعنی ہمیشہ کچھ لوگ ایسی باتیں بناتے چلے آئے ہیں۔ ثایدیہ جواب ہوگا وَ شَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِی اِسُر ابِیْلَ اور مَا کُنْتُ بِدْعًا الرُّ سُل کا۔

۱۔ کفار کے اعتراضات کا جواب: یعنی یہ پرانا جھوٹ نہیں، بلکہ بہت پرانا کچ ہے۔ نزول قرآن سے سینکروں ہر س پہلے تورات نے بھی اصولی تعلیم یہ ہی دی تھی جمکی انبیاء و اولیاء اقتداء کرتے رہے۔ اور اس نے پیچھے آنے والی نسلوں کے لئے اپنی تعلیمات و بشارات سے راستی و ہدایت کی راہ ڈال دی اور رحمت کے دروازے کھول دیے اب قرآن اترا تو اسکو سچا ثابت کرتا ہوا۔ غرض دونوں کتابیں ایکدوسرے کی تصدیق کرتی ہیں اور یہ ہی عال دوسری کتب سماویہ کا ہے۔

۱۸۔ اسی طرح کی آیت ""مم السجدہ"" پوبیبویں پارہ میں گذر چکی ہے۔ وہاں کے فوائد دیکھ لئے جائیں۔ 19۔ یعنی اپنے نیک کامول کے سبب حق تعالی کی رحمت سے ہمیشہ بہشت میں رمیں گے۔

أُولَيِكَ الَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنَهُمُ اَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَ نَتَجَاوَزُ عَنْ سَيِّاتِهِمُ فِي آَصْحٰبِ عَمِلُوا وَ نَتَجَاوَزُ عَنْ سَيِّاتِهِمُ فِي آَصْحٰبِ الْجَنَّةِ وَعَدَ الصِّدُقِ الَّذِي كَانُوا

يُوُعَدُونَ 🗊

10ء اور ہم نے عکم کر دیا انسان کو اپنے ماں باپ سے بھلائی کا [۲۰] پیٹ میں رکھا اسکو اسکی ماں نے تکلیف سے اور جنا اسکو تکلیف سے اور جنا اسکو تکلیف سے [۲۱] اور حمل میں رہنا اس کا اور دودھ چھوڑنا تیس مہینے میں ہے [۲۳] بیماں تک کہ جب پہنچا اپنی قوت کو اور پہنچ گیا چالیس برس کو [۲۳] کھنے لگا اپنی قوت کو اور پہنچ گیا چالیس برس کو [۲۳] کھنے تیرے احمان کا جو تو نے میری قسمت میں کر کہ شکر کروں تیرے احمان کا جو تو نے مجھ پر کیا اور میرے ماں باپ پر اور یہ کہ کروں نیک کام جس سے تو راضی ہو اور مجھ کو دے نیک اولاد میری میں نے تو بہ کی تیری طرف اور میں میں ہوں عکم بردار [۲۲]

١٦۔ يہ وہ لوگ ہيں جن سے ہم قبول کرتے ہيں بهتر

سے بہتر کام جو کئے ہیں اور معاف کرتے ہیں ہم

برائیاں ان کی رہنے والے جنت کے لوگوں میں سچا

وعدہ جوان سے کیا جاتا تھا [۲۵]

۲۰۔ والدین کے حقوق: قرآن میں کئی جگہ اللہ تعالی نے اپنے حق کے ساتھ ماں باپ کا حق بیان فرمایا ہے۔ کیونکہ موجد حقیقی تو اللہ ہے لیکن عالم اسباب میں والدین اولاد کے وجود کا سبب ظاہری اور حق تعالی کی شان رُپوبیت کا مظہر خاص بنتے ہیں۔ یہاں مجھی پہلے اِنَّ الَّذِیْنَ قَالُوًا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ السَّتَ قَامُوًا میں اللہ تعالی کے حقوق کا ذکر تھا۔ اب والدین کا حق بتلا دیا۔ یعنی انسان کو عکم دیا گیا ہے کہ اپنے والدین کے ساتھ اچھا سلوک کرے، انکی تعظیم و محبت اور خدمت گذاری کو اپنی سعادت سمجھے۔ دوسری جگہ بتلایا ہے کہ اگر والدین مشرک ہوں تب بھی انکے ساتھ دنیا میں معاملہ اچھار کھنا چاہئے۔ خصوصا ماں کی خدمت گذاری کہ بعض وجوہ سے اس کا حق باپ سے بھی فائق ہے۔ جیسا کہ اعادیث صحیحہ اس پر دال ہیں۔

۲۱۔ پچے کیلئے ماں کی صعوبتیں: یعنی علی جب کئی مہینہ کا ہو جاتا ہے اس کا ثقل محوس ہونے لگتا ہے۔ اس حالت میں اور تولد کے وقت ماں کیسی کلیسی صعوبتیں برداشت کرتی ہے۔ پھر دودھ پلاتی اور برسوں تک اس کی ہر طرح نگداشت رکھتی ہے۔ اپنی آسائش وراحت کو اس کی آسائش وراحت پر قربان کر دیتی ہے۔ باپ بھی بڑی حد تک ان تکلیفوں میں شریک رہتا اور سامان تربیت فراہم کرتا ہے۔ بیشک یہ سب کام فطرت کے تقاضا سے ہوتے میں مگر اسی فطرت کا تقاضا یہ ہے کہ اولاد ماں باپ کی شفقت و محبت کو محوس اور انکی محنت و ایثار کی قدر کرے۔ (تنبیہ) حدیث میں ماں کی خدمت گذاری کا تین مرتبہ عکم فرما کر باپ کی خدمت گذاری کا ایک مرتبہ علم فرما یا ہے کہ آیہ ہذا میں والد کا ذکر صرف ایک مرتبہ لفظ و الدِدیّة میں ہوا۔ اور والدہ کا تین مرتبہ نظم فرمایا ہے لطف یہ ہے کہ آیہ ہذا میں والد کا ذکر صرف ایک مرتبہ لفظ و الدِدیّة میں ۔

۲۲۔ شاید یہ بطور عادت اکثر یہ کہ فرمایا۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ لڑکا اگر قوی ہو تواکس مہینہ میں دودھ چھوڑتا ہے اور نومہینے ہیں عمل کے یا یوں کھوکہ کم ازکم مدت عمل چھ مہینے اور دو ہرس میں عموما بچوں کا دودھ چھڑا دیا جاتا ہے۔ اس طرح کل مدت تہیں مہینے ہوئے مدت رضاع کا اس سے زائد ہونا نہایت قلیل و نادر ہے۔

۲۳۔ پالیس برس کی عمر میں عموما انسان کی عقلی اور اخلاقی قوتیں پختہ ہو جاتی میں۔ اسی لئے انبیاء علیهم السلام کی بعثت پالیس برس سے پہلے نہ ہوتی تھی۔

۲۲۔ ایک دعاء کی تعلیم: یعنی سعادت مندآدمی ایسا ہوتا ہے کہ جواحیانات اللہ تعالی کے اس پر اور اسکے ماں باپ پر ہو چکے ان کا شکر اداکر نے اور آئندہ نیک عمل کرنے کی توفیق خدا سے چاہے اور اپنی اولا د کے حق میں بھی نیکی کی دعا مائگے۔ جو کوتا ہی حقوق الغباد میں رہ گئی ہو، اس سے توبہ کرے اور ازراہ تواضع و بندگی اپنی مخلصانہ عبودیت و فرمانبرداری کا اعتراف کرے۔ حضرت ابوبکر صدیق بڑے ہی خوش قسمت تھے کہ خود انکو، انکے ماں باپ کو اور اولا د کو ایمان کے ساتھ صحبت نبی الٹی آلیم کی کا شرف میسر ہوا۔ صحابہ میں یہ خصوصیت کسی کو عاصل نہیں ہوئی۔

معنی سے دعاء کی تعلیم: یعنی ایسے ہندوں کی نیکیاں قبول اور کونا ہیاں معاف ہوتی ہیں۔ اور ان کا مقام اللہ کے سچے وعدہ کے موافق جنت میں ہے۔

وَالَّذِى قَالَ لِوَالِدَيْهِ أُفِّ لَّكُمَآ اَتَعِلْنِيْ آنُ اللهُ الْحُرَجُ وَ قَدُ خَلَتِ الْقُرُونُ مِنَ قَبْلِي وَ الْخُرَجُ وَ قَدُ خَلَتِ الْقُرُونُ مِنَ قَبْلِي وَ هُمَا يَسْتَغِينُنِ اللهَ وَيُلَكَ امِنُ اللهَ وَعُدَ اللهِ حَقُّ اللهِ وَيُلَكَ امِنُ اللهِ وَعُدَ اللهِ حَقُّ اللهِ عَقُولُ مَا هٰذَآ اللهِ حَقُ اللهِ عَقُولُ مَا هٰذَآ اللهِ عَقُولُ مَا هٰذَآ اللهِ عَقُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَقُولُ مَا هٰذَآ اللهِ عَقُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَقُولُ مَا هٰذَآ اللهِ عَقُولُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُهُ اللهِ عَلَى ال

أُولَٰبِكَ الَّذِيْنَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِيَ أُمَمٍ الْقَوْلُ فِي أُمَمٍ قَدُ خَلَتُ مِنَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ لَالْحَمْ مِنَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ لَا يَهُمْ كَانُو الْحِسِرِيْنَ عَلَى الْحَسِرِيْنَ عَلَى الْحُسِرِيْنَ عَلَى الْحُسِرِيْنَ عَلَى اللهِ الْحَسِرِيْنَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

۱۔ اور جن شخص نے کہا اپنے مان باپ کو میں بیزار ہوں تم سے [۲۱] کیا مجھ کو وعدہ دیتے ہو کہ میں نکالا جاؤں گا قبرسے اور گزر چکی ہیں بہت جاعتیں مجھ سے پہلے [۲۰] اور وہ دونوں فریاد کرتے ہیں اللہ سے کہ اے خرابی تیری توایان لے آبیشک وعدہ اللہ کا ٹھیک ہے خرابی تیری توایان لے آبیشک وعدہ اللہ کا ٹھیک ہے [۲۸] پھر کہتا ہے یہ سب نقلیں ہیں پہلوں کی [۲۹]

۱۸۔ یہ وہ لوگ ہیں کہ جن پر ثابت ہوئی بات عذاب کی شامل اور فرقوں میں جو گذر چکے ہیں ان سے پہلے جنوں کے اور آدمیوں کے [۳۰] بیشک وہ تھے ٹوٹے میں رڑے[۳]

۲۶۔ نافرمان اولاد: سعادت مند اولاد کے مقابلہ میں یہ بے ادب، نافرمان اور نالائق اولاد کا ذکر فرمایا کہ ماں باپ اسکو ایان کی بات سمجھاتے میں، وہ نہیں سمجھتا اور نہایت گتا خانہ خطاب کر کے ایذاء پہنچاتا ہے۔

۲۷۔ انکار بعث بعد الموت: یعنی مرنے کے بعد دوبارہ اٹھائے جانے کی دھمکیوں سے میں نہیں ڈرتا۔ بھلا کتنی قومیں اور جاعتیں مجھ سے پہلے گذر چکی میں ۔ کوئی شخص بھی ان میں سے اب تک دوبارہ زندہ ہو کر واپس آیا؟ لوگ ہمیشہ سے یوں ہی سنتے چلے آئے میں مگر آج تک اس خبر کا تحقق ہوا نہیں۔ پھر میں کیونکر اعتبار کر لوں۔

۲۸۔ یعنی اس کی گستانیوں پر ایک طرف اللہ سے فریاد کرتے اور دعا مانگتے ہیں کہ اسے قبول حق کی توفیق ملے اور دوسری طرف اسکو سمجھاتے ہیں کہ مجنت تیرا ستیاناس! اب بھی باز آ جا! دیکھ اللہ کا وعدہ بالکل سچا ہے۔ بعث بعدالموت کی جو خبر اس نے دی ہے۔ ضرورا پنے وقت پر پوری ہوگی۔ اس وقت تیرا پیرائیگ لائے گا۔

۲۹۔ یعنی ایسی کھانیاں بہت سنی ہیں۔ پرانے وقتوں کے قصے اسی طرح مشہور ہو جاتے ہیں۔ اور واقع میں ان کا مصداق کچھ نہیں ہوتا۔

٣- بدنخوں کیلئے جمنم یقینی ہے: "عذاب کی بات" وہ ہی ہے۔ لاَ مُلئَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّهِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِیْنَ

(السجدہ رکوع ۲) یعنی جس طرح بہت سی جاعتیں جنوں اور آدمیوں کی ان سے پہلے جہنم کی متنق ہو چکی ہیں، یہ بد بخت بھی ان ہی میں شامل ہیں۔

۳۱۔ اللہ تعالی نے اپنی رحمت سے ہرآدمی کے دل میں فطری طور پر جو بیج ایان وسعادت کا بکھیرا تھا وہ بھی ان بد بخوں نے صائع کر دیا۔ اس سے زیادہ ٹوٹا اور خسارہ کیا ہو گا کہ کوئی شخص تجارت میں بجائے منافع عاصل کرنے کے رأس المال کو ابھی اپنی خفلت و عاقت سے ضائع کر بیٹے۔

وَ لِكُلِّ دَرَجْتُ مِّمَّا عَمِلُوا ۚ وَ لِيُوفِيهُمُ اعْمِلُوا ۚ وَ لِيُوفِيهُمُ الْعُمُونَ اللهُمُ وَ اللهُمُ وَاللهُمُ وَ اللهُمُ وَ اللهُمُ وَ اللهُمُ وَاللهُمُ وَ اللهُمُ وَاللهُمُ واللهُمُ وَاللهُمُ اللهُمُ وَاللهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُولُولُ اللّهُ واللّهُ وَاللّهُمُ واللّهُ واللّهُو

وَ يَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا عَلَى النَّارِ الْمَادُةُ مَ يَعْرَضُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا عَلَى النَّانِيَا وَ اَذْهَبُتُمُ طَيِّبِتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَ السَّتَمْتَعْتُمْ بِهَا فَالْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ السُّتَمْتَعْتُمْ بِهَا فَالْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ اللَّهُوْنِ بِمَا كُنْتُمْ تَسُتَكُيرُوْنَ فِي الْاَرْضِ اللَّهُوْنِ بِمَا كُنْتُمْ تَسُتَكُيرُوْنَ فِي الْاَرْضِ اللَّهُوْنِ بِمَا كُنْتُمْ تَسُتَكُيرُونَ فِي الْاَرْضِ الْهُوْنِ بِمَا كُنْتُمْ تَفْسُقُونَ فَي الْاَرْضِ الْمُنْ اللَّهُونَ فِي الْاَرْضِ الْمُنْ الْمُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَفْسُقُونَ فَي اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْنَ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْنَ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْنَ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْنِ اللَّهُ وَالْمُؤْنَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْنَ اللَّهُ وَالْمُؤْنِ اللَّهُ وَالْمُؤْنِ اللَّهُ وَالْمُؤْنِ اللَّهُ وَالْمُؤْنِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْنِ اللَّهُ وَالْمُونُ اللَّهُ وَالْمُؤْنِ اللَّهُ وَالْمُؤْنِ اللَّهُ وَالْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللَّهُ وَالْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللَّهُ وَالْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنَ اللَّهُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنَ اللَّهُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَا الْمُؤْنَا الْمُؤْنِ الْمُؤْنَا الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمِؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنَ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنَ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ

19۔ اور ہر فرقہ کے کئی درجے ہیں اپنے کئے کامول کے موافق [۳۳] اور ٹاکہ پورے دے انکو کام انکے اور ان پر ظلم نہ ہو گا [۳۳]

۲۰۔ اور جُس دن لائے جائیں گے منکر آگ کے کنارہ پر صنائع کئے تم نے اپنے مزے دنیا کی زندگانی میں اور انکوبرت چکے [۳۳] اب آج سزا پاؤ گے ذلت کا عذاب بدلا اس کا جو تم غرور کرتے تھے ملک میں ناحق اور اس کا جو تم نافرمانی کرتے تھے الاء

۳۲۔ اہل جنت و دوزخ کے درجات: یعنی اعال کے تفاوت کی وجہ سے اہل جنت کے کئے: درجے میں اور اسی طرح اہل دوزخ کے بھی۔

٣٣ ين كسى نيكى كا ثواب كم كيا جائے گا يہ كسى جرم كى سزا حد مناسب سے زائدكى جائے گى ۔

۳۳۔ کافروں کے نیک کام: کافر کے کئی نیک کام میں ایان کی روح نہیں ہوتی۔ محض صورت اور ڈھانچہ نیکی کا ہوتا ہے۔ ایسی فانی نیکیوں کا اجر بھی فانی ہے جو اسی زندگی میں مال، اولاد، عکومت، تندرستی، عزت و شہرت وغیرہ کی شکل میں مل جاتا ہے۔ اس کو فرمایا کہ تم اپنی صوری نیکیوں کے مزے دنیا میں لے چکے اور وہاں کی لذتوں سے تمتع کر چکے۔ جو عیش و آرام ایان لانے کی تقدیر پر آخرت میں ملتا۔ گویا اس کی جگہ بھی دنیا میں مزے اڑا گئے۔ اب یماں کے عیش میں تمہارا کوئی حصہ نہیں۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "جن لوگوں نے آخرت نہ چاہی فقط دنیا ہی چاہی ان کی نیکیوں کا بدلہ اسی دنیا میں مل چکا"۔

**73۔ غرور اور نافرمانی کی سزا:** یعنی آج تمہاری جھوٹی شیخی اور نافرمانیوں کی سزا میں ذلیل ورسواکرنے والا عذاب دیا جائے گا یہ ہی ایک چیز تمہارے لئے یہاں باقی ہے۔ آگے بعض زورآور اور میحبر قوموں کا عال بیان فرماتے ہیں کہ آفرت سے پہلے دنیا ہی میں الکا انجام کیا ہوا۔

وَاذَكُرُ اَخَا عَادٍ أَذَ اَنْذَرَ قَوْمَهُ بِالْاَحُقَافِ وَقَدُ خَلَتِ النُّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ بِالْاَحُقَافِ وَقَدُ خَلَتِ النُّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهَ اللَّا تَعُبُدُوۤ اللَّا الله أَ إِنِّ الله أَ الله أَ الله أَ الله أَ الله أَ الله الله أَ الله الله قَالُوَ المَّالِقُ المَّاتِكُمُ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَي

11۔ اور یاد کر عاد کے بھائی کو [۲۳] جب ڈرایا اپنی قوم کو احقاف میں [۲۰] اور گذر کھے تھے دڑانے والے اسکے آگے سے اور پیچھے سے کہ بندگی نہ کروکسی کی اللہ کے سوائے میں ڈرتا ہول تم پر آفت سے ایک بڑے دن کی [۲۸]

۲۲۔ بولے کیا تو آیا ہے ہمارے پاس کہ پھیر دے ہمکو ہمارے معبودوں سے سولے آہم پر جو وعدہ کرتا ہے اگر ہے توسیا[۲۹]

٣٦\_ يعنی حضرت ہوڈ جو""عاد"" کے قومی بھائی تھے۔

ہے۔ افقاف کی بستیاں: مؤلف ""ارض القرآن "" "بلاد الا فقاف "" کے تحت میں لکھتا ہے "" یامد، عمان، بحرین، حضر موت اور مغربی مین کے بیچ میں جو صحرائے اعظم ""الدہنا" یا "" ربع غالی "" کے نام سے واقع ہے گو وہ آبادی کے قابل نہیں، لیکن اسکے اطراف میں کہیں کہیں آبادی کے لائق تصور کی تصور کی زمین ہے خصوصا اس حصد میں جو حضر موت سے نجران تک پھیلا ہوا ہے۔ گواس وقت وہ بھی آباد نہیں تاہم عمد قدیم میں اسی حضر موت اور نجران کے درمیان حصد میں ""عادِ ارم "" کا مشہور قبیلہ آباد تھا جمکو خدا نے اسکی نافرمانی کی یاداش میں نیست و نابود کر دیا" ۔

۳۸۔ حضرت ہود علیہ السلام اور دوسرے انبیاء کی دعوت توحید: یعنی ہوڈ سے پہلے اور پیچھے بہت ڈرانے والے آئے سب نے وہ ہی کہا جو حضرت ہوڈ نے کہا تھا یعنی ایک خدا کی بندگی کرواور کفر و معصیت کے برے انجام سے ڈرو۔ ممکن ہے قوم عاد میں مجھی حضرت ہوڈ کے علاوہ اور نذیر آئے ہوں۔ واللہ سجانہ و تعالیٰ اعلم۔

۳۹۔ کفار کی تکذیب: یعنی ہم اپنے آبائی طریقہ سے مٹنے والے نہیں ۔ اگر تواپنی دھمکیوں میں سچا ہے تو دیر کیا ہے ۔ جو زبان سے کتا ہے کر کے دکھا دے۔ قَالَ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِنْدَ اللهِ ﴿ وَ اُبَلِّغُكُمْ مَّاۤ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

فَلَمَّا رَاوَهُ عَارِضًا مُّسْتَقْبِلَ اَوْدِيَتِهِمُ لَا قَالُوْا هٰذَا عَارِضُ مُّمُطِرُنَا لَا بَلَ هُو مَا قَالُوْا هٰذَا عَارِضُ مُّمُطِرُنَا لَا بَلَ هُو مَا اسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ لَرِيْحُ فِيهَا عَذَابُ اَلِيْمُ فَيَ اسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ لَرِيْحُ فِيهَا عَذَابُ اَلِيْمُ فَي السَّعَجُوْا لَا تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِامْرِ رَبِّهَا فَاصْبَحُوْا لَا تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِامْرِ رَبِّهَا فَاصْبَحُوْا لَا يُرَى اللَّهُ مُلْكُنُهُمُ لَا كَذَٰلِكَ نَجُزِى الْقَوْمَ اللَّهُ وَمَ اللَّهُ وَمِينَ عَلَى اللَّهُ وَمَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمِينَ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا مُسْتِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا اللْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَلَالْكُولُولُولُ اللَّهُ وَلَا لَا مُلْكُولُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ ولَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللْكُولُولُولُولُولُولُولُهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَلَا اللْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُ اللَّهُ وَلَا اللْمُ اللَّهُ وَلَا اللْمُعُلِقُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللْمُولُولُولُ اللْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللِلْمُ اللْمُ اللَّهُ وَلَالْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُولُولُول

۲۳۔ کہا یہ خبر تواللہ ہی کو ہے اور میں تو پہنچا دیتا ہوں جو کچھ بھیجدیا میرے ہاتھ لیکن میں دیکھتا ہوں تم لوگ نادانی کرتے ہو[۴۰]

۲۲۔ پھر جب دیکھا اس کو ابر سامنے آیا انکے نالوں کے بولے یہ ابر ہے ہم پر برسے گا [۴] کوئی نہیں یہ تو وہ چیز ہے جبکی تم جلدی کرتے تھے ہوا ہے جس میں عذاب ہے دردناک [۴۶]

۲۵۔ اکھاڑ پھینکے ہر چیز کو اپنے رب کے عکم سے پھر کل کورہ گئی کہ کوئی نظر نہیں آتا تھا سوائے انکے گھروں کے یوں ہم سزا دیتے ہیں گنگار لوگوں کو [۳۳]

۲۶۔ اور ہم نے مقدور دیا تھا انکوان چیزوں کا جن کا تم کو مقدور نہیں دیا [۳۳] اور ہم نے انکو دیے تھے کان اور آئکھیں اور دل چر کام نہ آئے انکے کان انکے اور نہ آئے سے کی چیز میں [۳۵] اس لئے کئی چیز میں [۳۵] اس لئے کہ منکر ہوتے تھے اللہ کی باتوں سے اور الٹ بڑی ان پر جس بات سے کہ وہ شھٹھا کرتے تھے [۳۸]

، ۲۔ حضرت ہود علیہ السلام کی تبلیغ: یعنی اس قیم کا مطالبہ کرنا تمہاری نادانی اور جالت ہے۔ میں خدا کا پیغامبر ہوں جو پیام میرے ہاتھ بھیجا گیا وہ پہنچا رہا ہوں۔ اس سے زائد کا نہ مجھے علم ہے نہ اختیار۔ یہ علم خدا ہی کو ہے کہ مجرم قوم کس وقت دنیوی سزاکی متوجب ہوتی ہے اور کس وقت تک اسے مہلت ملنی چاہئے۔

۸۱۔ عذاب کا بادل: یعنی سامنے سے بادل اٹھتا ہوا دکھائی دیا۔ سمجھے کہ سب ندی نالے بھر جائیں گے کہنے لگے کہ بہت برساؤ گھٹا اٹھی ہے اب کام بن جائے گا۔ اس وقت طویل خثک سالی کی وجہ سے پانی کی بہت ضرورت تھی۔

۳۷۔ عذاب کی آندھی: لیعنی یہ برساؤبادل نہیں۔ بلکہ عذاب الہی کی آندھی ہے وہ ہی جس کے لئے تم جلدی مجارہ ہے تھے۔
۳۳۔ آندھی کی تباہ کاریاں: سات رات اور آٹھ دن مسلسل ہوا کا وہ غضبناک طوفان چلا جس کے سامنے درخت، آدمی اور جانوروں
کی حقیقت تنکوں سے زیادہ نہ تھی ہر چیز ہوا نے اکھاڑ چھینکی اور چاروں طرف تباہی نازل ہو گئی۔ آخر مکانوں کے کھنڈرات کے سوا
کوئی چیز نظر نہ آتی تھی۔ دیکھ لیا! اللہ کے مجرموں کا عال یہ ہوتا ہے۔ چاہئے کہ ان واقعات کو سن کر ہوش میں آؤ۔ ورنہ تمہارا بھی یہ
ہی عال ہو سکتا ہے۔

۳۴ ـ یعنی مال، اولا د، جھے، اور جمانی طاقت جوانکو دی گئن تھی، تکو نہیں دی گئن۔ مگر جب عذاب آیا، کوئی چیز کام نہ آئی ۔ پھر تم کس بات پر مغرور ہو۔

۳۵۔ یعنی نصیحت سننے کے لئے کان اور قدرت کی نشانیاں دیکھنے کے لئے آنکھیں اور سمجھنے بوجھنے کے لئے دل دئے گئے تھے پر وہ کسی قوت کو کام میں نہ لائے، اندھ، بہرے اور پاگل بن کر پیغمبروں کے مقابل ہو گئے۔ آخر انجام یہ ہوا کہ یہ قوتیں سب موجود رمیں اور عذاب الہی نے آگھیرا۔ کوئی اندرونی یا بیرونی قوت اس کو دفع نہ کر سکی۔

47۔ انکا تمسخران پر لوٹ گیا: یعنی جس عذاب کی ہنسی اڑایا کرتے تھے وہ ان پر واقع ہوا۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""انکو دل اور کان اور آنکھ دی تھی۔ یعنی دنیا کے کام میں عقلمند تھے۔ وہ عقل نہ آئی جس سے آخرت بھی درست ہو""۔

> وَ لَقَدُ اَهُلَكُنَا مَا حَوْلَكُمُ مِّنَ الْقُرٰى وَ صَرَّ فُنَا اللاٰیٰتِ لَعَلَّهُمُ یَرُجِعُوْنَ ﷺ

> فَلَوْ لَا نَصَرَهُمُ الَّذِيْنَ اتَّخَذُوْ ا مِنْ دُوْنِ اللهِ قُرُبِ اللهِ قُرُبَانًا الِهَةً ﴿ بَلُ ضَلُّوًا عَنْهُمْ ۚ وَ ذَٰلِكَ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْهُمْ ۚ وَ ذَٰلِكَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْهُمْ وَمَا كَانُوْ ا يَفْتَرُوْنَ ﴿

۲۲۔ اور ہم غارت کر بیکے میں جتنی تمہارے آس پاس
 میں بستیاں [۴۹] اور طرح طرح سے پھیر کر سنائیں انکو
 باتیں ناکہ وہ لوٹ آئیں [۴۸]

۲۸۔ پھر کیوں نہ مدد پہنچی انکو ان لوگوں کی طرف سے جنکو پکڑ استھا اللہ سے ورے معبود بڑے درجے پانے کو [۴۹] کوئی منہیں گم ہو گئے ان سے [۴۰] اور یہ جھوٹ متھا ان کا اور جوایئے جی سے باندھتے تھے [۱۵]

19۔ اور جس وقت متوجہ کر دیے ہم نے تیری طرف کتنے اک لوگ جنوں میں سے سننے لگے قرآن پھر جب وہاں پہنچ گئے بولے چپ رہو پھر جب ختم ہوا الئے پھرے اپنی قوم کو ڈر سناتے ہوئے [۵۲]

وَ إِذْ صَرَفُنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ الْجِنِّ يَسَتَمِعُونَ الْقُرَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوَا يَسْتَمِعُونَ الْقُرَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوَا الله قَوْمِهِمُ النُصِتُوا فَلَمَّا قُضِى وَلَّوا إِلَى قَوْمِهِمُ مُّنْذِرِيْنَ 
هُنْذِرِيْنَ 
هُنْذِرِيْنَ 
هُنْذِرِيْنَ

ہم۔ یعنی ""عاد"" کے سوا ""قوم ثمود"" اور ""قوم لوط"" وغیرہ کی بستیاں بھی اسی طرح تباہ کی جا چکی ہیں۔ جو تمہارے آس پاس واقع تصیں یہ مکہ والوں کو فرمایا۔ کیونکہ سفروں میں ان کا گذران مقامات کی طرف ہوتا تھا۔

۴۸\_ مگراتنا سجھانے پر بھی وہ بازیہ آئے۔

87۔ اب باطل معبود کھاں گئے: یعنی جن بتوں کی نسبت کھا کرتے تھے کہ ہم انکی عبادت اس لئے کرتے ہیں کہ یہ ہم کواللہ سے نزدیک کر دیں اور بڑے درجے دلائیں وہ اس آڑے وقت میں کیوں کام نہ آئے۔ اب ذراانکو بلایا ہوتا۔

۵۰ یعنی آج ان کا کمیں پتہ نہیں۔ نہ عذاب کے وقت ان کو پکارا جاتا ہے۔ آخر وہ گئے کماں جوایسی مصیبت میں بھی کام نہیں آتے۔

ا اللہ یعنی ظاہر ہوا کہ بتوں کو غدا بنانا اور ان سے امیدیں قائم کرنا محض جھوٹی اور من گھڑت باتیں تھیں۔ جھوٹ کے پاؤں نہیں ہوتے بچھر وہ چلے کیسے۔ (ربط) اوپر کی آیات میں انسانوں کے تمرد و سرکشی کی داستان تھی۔ آگے اس کے مقابل جنوں کی اطاعت و فرمانبرداری کا عال سناتے ہیں تا معلوم ہو کہ جو قوم طبعی طور پر سخت متمرد اور سرکش واقع ہوئی ہے اس کے بعض افراد کس طرح اللہ کا کلام سن کر موم ہو جاتے ہیں۔

۵۲۔ بنات کا قرآن سننا اور ایمان لانا؛ بعثت محدی سے قبل جنوں کو کچھ آسمانی خبریں معلوم ہو جاتی تھیں۔ جب حضور پر وحی آنا شہروع ہوئی تو وہ سلسلہ تقریبا بند ہوگیا اور بہت کثرت سے شہب کی مار پڑنے لگی۔ جنوں کو خیال ہواکہ ضرور کوئی نیا واقعہ ہوا ہے جس کی وجہ سے آسمانی خبروں پر سخت بہرے بٹھلائے گئے ہیں۔ اس کی جبتو کے لئے بعنوں کے مختلف گروہ مشرق و مغرب میں بھیل پڑے۔ ان میں سے ایک جاعت ""بطن نخلہ" کی طرف گذری۔ وہاں اتفاق سے اس وقت حضور پر نور الٹی الیکی آواز اصحاب کے ساتھ نماز فجر اداکر رہے تھے اللہ تعالی نے جنوں کی اس ٹکڑی کا رخ قرآن سننے کے لئے ادھر بھیر دیا۔ قرآن کی آواز انہیں بہت عجیب اور موثر و دلکش معلوم ہوئی اور اس کی عظمت و ہیبت دلوں پر چھا گئی۔ آپس میں کہنے لگے کہ چپ رہو اور

غاموشی کے ساتھ یہ کلام پاک سنو۔ آخر قرآن کریم نے ان کے دلوں میں گھر کر لیا۔ وہ سمجھ گئے کہ یہ ہی نئی چیز ہے جس نے جنوں کو آسمانی خبروں سے روکا ہے۔ بہرمال جب حضور قرآن پڑھ کر فارغ ہوئے، یہ لوگ اپنے دلوں میں ایمان و ایقان لے کر واپس گئے اور اپنی قوم کو نصیحت کی۔ انکی مفصل باتیں سورہ ""جنّ" میں آئیں گی اعادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اس مرتبہ حضور النافياتيام کو انکے آنے جانے اور سننے سانے کا پتہ نہیں لگا۔ ایک درخت نے باذن اللہ کچھ اجالی اطلاع آپ کیٹی کیٹی کو دی اور مفصل عال اس کے بعد وحی کے ذریعہ سے معلوم کرایا گیا کا قال تعالی قُلْ اُوْجِیَ اِلَیَّ اَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرُ مِّنَ الْجِنِّ الْحُ (جن رکوع۱) بعدۂ بہت بڑی تعداد میں جن مسلمان ہوئے اور حضور الٹائیالیز سے ملاقات کرنے اور دین سیکھنے کے لئے انکے وفود عاضر خدمت ہوئے۔ خفاجی نے روایت کی بناء پر دعوٰی کیا ہے کہ چھ مرتبہ آپ نے جنوں سے ملاقات کی۔ اس لئے روایات میں جوانتلاف انکے عددیا دوسرے امور کے متعلق معلوم ہوتا ہے اسکو تعدد وقائع پر حل کرنا چاہئے۔

۳۰۔ بولے اے قوم ہماری ہم نے سنی ایک کتاب ہو اتری ہے موسی کے بعد [۵۳] سچاکرنے والی سب الگی کتابوں کو [۵۲] سمجھاتی ہے سچا دین اور ایک راه سيدهي [۵۵]

۳۱۔ اے قوم ہماری مانواللہ کے بلانے والے کواور اس پر یقین لاوَ <sup>[۵۱]</sup> کہ بخشے تمکو کچھ تمہارے گناہ <sup>[۵۸]</sup> اور بحیا دے تکوایک عذاب در دناک سے

٣٢ ـ اور جو کوئی نه مانے گا اللہ کے بلانے والے کو تو وہ یہ تھ کا سکے گا ہماگ کر زمین میں اور کوئی نہیں اس کا ا سکے سوائے مدد گار [۸۸] وہ لوگ جھٹنتے ہیں صریح قَالُوا لِقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتْبًا أُنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوْسَى مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِئَ إِلَى الْحَقِّ وَ إِلَى طَرِيقٍ مُّسْتَقِيمٍ عَ

يٰقَوۡمَنَآ اَجِيۡبُوۡا دَاعِيَ اللّٰهِ وَ امِنُوۡا بِهِ يَغْفِرُ لَكُمْ مِّنُ ذُنُوْبِكُمْ وَ يُجِرُكُمُ مِّنُ عَذَابِ ٱلِيْمِ 🗊

وَ مَنْ لَّا يُجِبُ دَاعِيَ اللهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْاَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُوْنِهَ اَوْلِيَا ءُ ۖ أُولَٰبِكَ

فِي ضَللِ مُّبِينٍ عَلَيْ اللهُ

۵۳۔ جنات کی قوم کو قرآن کے بارے میں اطلاع: کتب سابقہ میں حضرت موسیٰ کی کتاب (تورات ) کی برابر کوئی کتاب احکام و شرائع کو عاوی نہیں تھی۔ اس پر انبیائے بنی اسرائیل کا عمل رہا۔ صرت میخ نے بھی یہ ہی فرمایا کہ میں تورات کو بدلنے کے

لئے نہیں آیا۔ بلکہ اس کی تحکمیل کے لئے آیا ہوں۔ اور صنرت سلیان کے وقت سے جنوں میں تورات ہی مشہور علی آتی تھی۔ اس لئے اس موقع پر انہوں نے اس کی طرف اشارہ کیا۔ نود تورات میں جو پیشین گوئی نبی کریم الٹی آئی ہے اس کے لفظ یہ میں کہ "" (اے موسی) تیری مانندایک نبی اٹھاؤل گا"۔

۵۴۔ شایداس وقت قرآن کا جو حصہ حضور ﷺ نے تلاوت فرمایا تھا اس میں ایسا مضمون آیا ہو گا۔ یا قرائن سے سمجھے ہوں گے۔ ۵۵۔ یعنی سے عقیدے اور عمل کاسیدھا راستہ۔

اَوَلَمْ يَرَوُا اَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَٰوْتِ وَ الْاَرْضَ وَلَمْ يَعْنَى بِخَلْقِهِنَّ بِقْدِرٍ عَلَى اَنُ اللهَ الْمُوتَى فَيْمَ بِخَلْقِهِنَّ بِقْدِرٍ عَلَى اَنُ يُحْيِّ الْمَوْتَى لَّ بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ

وَ يَوْمَ يُعُرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوْا عَلَى النَّارِ الْكُورِ مِنَ الرُّ سُلِ فَاصْهِرُ كُمَا صَهَرَ أُولُوا الْعَرُ مِ مِنَ الرُّ سُلِ فَاصْهِرُ كُمَا صَهَرَ أُولُوا الْعَرُ مِ مِنَ الرُّ سُلِ فَاصْهِرُ كُمَا صَهَرَ أُولُوا الْعَرُ مِ مِنَ الرُّ سُلِ فَاصْهِرُ كُمَا صَهَرَ أُولُوا الْعَرُ مِ مِنَ الرُّ سُلِ وَ لَا تَسْتَعُجِلُ لَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَوْمَ يَرُونَ مَا يُوعَدُونَ لَا لَهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللْهُ اللْعُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

۳۳۔ کیا نہیں دیکھتے کہ وہ اللہ جس نے بنائے آسمان اور زمین اور نہ تھ کا انکے بنانے میں [۵۹] وہ قدرت رکھتا ہے کہ زندہ کرے مردول کو کیول نہیں وہ ہر چیز کر سکتا ہے [۱۰]

۳۳۔ اور جس دن سامنے لائیں منکروں کو آگ کے کیا یہ شمیک نہیں کہیں گے کیوں نہیں قسم ہے ہمارے رب کی [۱۳] کہا تو چکھو عذاب بدلا اس کا جو تم منکر ہوتے تھے [۱۲]

۳۵۔ سوتو شھرارہ جیسے شھرے رہے ہیں ہمت والے رسول اور جلدی نہ کر انکے معاملہ میں [۱۳] یہ لوگ جس دن دیکھ لیں گے اس چیز کو جس کا ان سے وعدہ ہے جیسے ڈھیل نہ پائی تھی مگر ایک گھڑی دن کی [۱۳] یہ پہنچا دینا ہے اب وہی غارت ہوں گے جو لوگ نافرمان میں [۱۵]

۶۱۔ دوزخ دیکھ کر کفار کا اقرار: یعنی اس وقت کها جائے گا که دوزخ کا وجود اور اس کا عذاب کیا واقعی چیز نہیں؟ آخر سب ذلیل ہو کر

اقرار کریں گے کہ بیثک واقعی ہے۔ (ہم غلطی پر تھے جواس کا انکار کیا کرتے تھے )۔

۲۲۔ یعنی اس وقت کھا جائے گا کہ اچھا اب اس انکار و تکذیب کا مزہ چکھتے رہو۔

۵۶۔ جنات کواسلام کی تبلیغ: یعنی اس کی بات مانو جواللہ کی طرف بلا رہا ہے اور اسکی رسالت پریقین کرو۔

۵۰ یعنی جوگناہ حالت کفر میں کر چکے ہو، اسلام کی برکت سے سب معاف ہوجائیں گے۔ آئندہ سے نیا کھامۃ شروع ہو گا۔ لیکن یادر ہے کہ یہاں ذنوب کا ذکر ہے۔ حقوق العباد کا معاف ہونا اس سے نہیں نکاتا۔

۵۸۔ یعنی نہ نود بھاگ کر خدا کی مار سے پچ سکے نہ کوئی دوسرا بچا سکے۔ حضرت شاہ صاحبؒ "فی الارض"" کی قید پر لکھتے ہمیں کہ (شیاطین کو ) اوپر سے فرشتے مارتے ہمیں توزمین ہی کو بھا گئے ہمیں ""۔

۵۹۔ اللہ تھکتا نہیں ہے: اس لفظ میں ""یہود"" کے عقیدہ کا رد ہے جو کہتے تھے کہ چھ دن میں اللہ نے زمین وآسمان پیدا کئے ڈیمّ اسْترَ اسے (پھر ساتویں دن آرام کرنے لگا) العیاذ باللہ۔

۔۔ یعنی بڑا عذاب مرنے کے بعد ہو گا اور اس دھوکہ میں یہ رمیں کہ مرکز کہاں زندہ ہوتے ہیں۔اللہ کویہ کچھ مشکل نہیں جوآسمان و زمین کے پیداکرنے سے یہ تھکا، اس کو تمہارا دوبارہ پیداکر دینا کیا مشکل ہے۔

19- آتحضرت صلی الله علیه وسلم کو صبر کی تلقین: یعنی جب معلوم ہو چکا که منکرین کو سزا ملنی ضرور ہے۔ آخرت میں ملے یا دنیا میں بھی۔ تو آپ الٹی آلیک ان کے معاملہ میں جلدی نہ کریں۔ بلکہ ایک معیاد معین تک صبر کرتے رہیں جیسے اولوالعزم پیغمبروں نے صبر کیا ہے۔ (تنبیه) بعض سلف نے کہا کہ سب رسول اولوالعزم (ہمت والے) ہیں اور عرف میں پانچ پیغمبر خصوصی طور پر اولوالعزم کملاتے ہیں۔ حضرت نوخ، حضرت ابراہیم، حضرت موسی، حضرت عیسی اور حضرت محمد الٹی آلیک ا

۱۹۲ دنیا کی زندگی ایک گھڑی کے برابر ہے: ""ڈھیل نہ پائی تھی "" دنیا میں، یعنی اب تو دیر سمجھتے ہیں کہ عذاب جلد کیوں نہیں آتا اس دن جانیں گے کہ بہت شاب آیا۔ دنیا میں ایک ہی گھڑی رہے ۔ یا عالم قبر کا رہنا ایک گھڑی معلوم ہو گا۔ قاعدہ ہے کہ گذری ہوئی مدت تھوڑی معلوم ہواکرتی ہے خصوصا سختی اور مصیبت کے وقت عیش وآرام کا زمانہ بہت کم نظرآنے لگتا ہے۔ گذری ہوئی مدت تھوڑی معلوم ہواکرتی ہے خصوصا سختی اور مصیبت کے وقت عیش وآرام کا زمانہ بہت کم نظرآنے لگتا ہے۔ ہماری معنی ہم نے نصیحت کی بات پہنچا دی، اور سب نیک و بد سمجھا دیا۔ اب جو نہ مانیں گے وہ ہی تباہ و برباد ہول گے۔ ہماری طرف سے ججت تمام ہو چکی اور کسی کو بے قصور ہم نہیں پکڑتے اسی کو غارت کرتے میں جو غارت ہونے ہی پر کمر باندھ لے۔ مطرف سے ججت تمام ہو چکی اور کسی کو بے قصور ہم نہیں بگڑتے اسی کو غارت کرتے میں جو فارت ہونے ہی پر کمر باندھ لے۔ تمام ہو چکی اور کسی کو بے قصور ہم نہیں بگڑتے اسی کو غارت کرتے میں جو فارت ہونے ہی پر کمر باندھ لے۔ تمام ہو چکی اور کسی کو بے قصور ہم نہیں بگڑتے اسی کو غارت کرتے میں جو فارت ہونے ہی پر کمر باندھ لے۔

### ركوعاتهام

## ٢٠ سُوْرَةُ مُحَمَّدٍ مَدَنِيَّةُ ٩٥

#### ایاتها۳۸

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ جولوگ کہ منکر ہوئے اور رو کا اوروں کواللہ کی راہ سے [ا] کھودیے اللہ نے انکے کئے کام [۱]

۲۔ اور جو یقین لائے اور کئے بھلے کام اور مانا اسکو جو اترا محد پر اور وہی ہے سچا دین انکے رب کی طرف سے ان پر سے آباریں انکی برائیاں اور سنورا انکا عال <sup>[۳]</sup>

۳۔ یہ اس لئے کہ جو منکر ہیں وہ چلے جھوٹی بات پر اور جویقین لائے انہوں نے مانی پھی بات اپنے رب کی طرف سے یوں بتلانا ہے اللہ لوگوں کو انکے احوال [م]

ٱلَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَ صَدُّوْا عَنْ سَبِيْلِ اللهِ أَضَلَّ أَعْمَالُهُمْ ١

وَ الَّذِيْنَ امَنُوْا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ وَ امَنُوْ ا بِمَا نُزِّلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّ هُوَ الْحَقُّ مِنْ رَّبِّهِمُ ۗ كُفَّرَ عَنْهُمُ سَيِّاتِهِمُ وَ اَصْلَحَ بَالَهُمْ ﴿

ذٰلِكَ بِأَنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا اتَّبَعُوا الْبَاطِلَ وَ اَنَّ الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقَّ مِنْ رَّبِّهِمُ <sup>لَّ</sup> كَذٰلِكَ يَضُرِبُ اللهُ لِلنَّاسِ اَمْثَالَهُمْ ۞

ا۔ جیسا کہ رؤسائے کفار کی عادت تھی کہ جان اور مال اور ہر طرح سے اس میں کوشش کرتے تھے۔

۲۔ ایان کے بغیراعال مقبول نہیں: یعنی جن اعال کو وہ نیک سمجھ رہے ہیں بوجہ عدم ایان کے وہ مقبول نہیں۔ بلکہ ان میں سے بعض کام اور الئے موجب عتاب ہوتے ہیں۔ جیسے لوگوں کواسلام سے روکنے میں پیسہ خرچ کرنا۔

٣۔ امت محدید پر اللہ کا انعام: یعنی برائیوں کی عادت چھڑا کر اللہ تعالی ان کا عال سنوار دیتا ہے کہ یوما فیوما نیکی میں ترقی کرتے رہتے ہیں۔ اور آخرت میں ان کی کوناہیوں سے درگذر فرما کر اچھے حال میں رکھتا ہے۔ حضرت شاہ صاحبٌ لکھتے ہیں کہ "" پہلے زمانہ میں ساری مخلوق ایک شریعت کی مکلف نہ تھی۔ اس وقت سب جمان کو ایک عکم ہے، اب سچا دین یہی ہے۔ اور برے بھلے کام مسلمان بھی کرتے ہیں اور کافر بھی، لیکن سچا دین ماننے کو یہ قبولیت ہے کہ نیکی ثابت اور برائی معاف، اور نہ ماننے کی یہ سنزا ہے کہ نیکی بربادگناہ لازم ""۔

۴۔ یعنی اس طرح کھول کھول کراللہ تعالیٰ لوگوں کو انکے بھلے برے اتوال پر متنبہ کرتا ہے۔ تا باطل پرستی کی نحوست و شامت اور حق پرستی کی برکت انکے پوری طرح ذہن نشین ہو جائے۔

۲۔ ہو جب تم مقابل ہو منکروں کے تو مارو گردنیں یمال تک کہ جب خوب قتل کر چکو انکو تو مضبوط باندھ لو قید چر یا احمان کیجو اور یا معاوضہ لیجو [۵] جب تک کہ رکھ دے وائی اپنے ہتھیار [۱] یہ سن چکے اور اگر چاہے اللہ تو بدلا لے ان سے پر جانچنا چاہتا ہے تمہارے ایک سے دوسرے کو [۶] اور جو لوگ مارے گئے اللہ کی راہ میں تو نہ ضائع کرے گا وہ انکے کئے کام

فَإِذَا لَقِيْتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرُبَ الرِّقَابِ مَّ حَتَّى إِذَا اَثَخَنْتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الرِّقَابِ مَّ حَتَّى إِذَا اَثَخَنْتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الرِّقَاقِ أَفَ فَإِمَّا مَثَلًا بَعْدُ وَ إِمَّا فِدَاءً حَتَّى الْوَثَاقَ أَفْ فَإِمَّا مَثَلًا بَعْدُ وَ إِمَّا فِدَاءً حَتَّى الْوَثَاقَ أَفْ فَإِمَّا مَثَلًا بَعْدُ وَ إِمَّا فِدَاءً حَتَّى تَضَعَ الْحَرُبُ اوْزَارَهَا أَفَى ذَلِكَ أَوْ وَلَوُ يَضَعَ الْحَرُبُ اوْزَارَهَا أَفَى ذَلِكَ أَوْ وَلَو يَشَاءُ اللّهُ لَانْتَصَرَ مِنْهُمْ وَ لَكِنَ لِيَبُلُوا يَنَ يَشِلُ اللهِ فَلَنْ يُضِلًا أَعْمَالَهُمْ فَى اللّهِ فَلَنْ يُضِلّا أَعْمَالَهُمْ فَى اللّهُ فَلَنْ يُضِلّا أَعْمَالَهُمْ فَى اللّهُ اللّهُ فَلَنْ يُضِلّا أَعْمَالَهُمْ فَى اللّهُ فَلَنْ يُضِلّا أَعْمَالُهُمْ فَى اللّهُ فَلَنْ يُضِلّا اللهِ فَلَنْ يُضِلّا أَعْمَالَهُمْ فَاللّهُ فَلَا اللّهِ فَلَنْ يُضِلّا أَعْمَالُهُمْ فَيْ اللّهُ فَلَانًا فَلَا اللّهِ فَلَنْ يُضِلّا أَعْمَالُهُمْ اللّهُ فَلَانًا فَلَا اللّهِ فَلَانَ يُصْوَلَا فَلَا فَلَا اللّهُ فَلَا أَلْهُمْ اللّهُ فَلَا أَوْ فَلَا أَلَا فَلَا أَلَهُ اللّهُ فَلَا أَوْلَا فَلَا أَلَا فَلَا أَلَهُ اللّهُ فَلَا أَلَهُ اللّهُ فَلَا أَلَهُ الْكُولُ فَلَا أَلْهُمْ اللّهُ فَلَا أَلْهُ فَلَا أَلَهُ اللّهُ فَلَا أَلَهُ فَلَا أَلَّهُ اللّهُ فَلَا أَلَهُ اللّهُ فَلَنْ اللّهُ فَلَا أَلَهُ فَلَا أَلَهُ فَلَا أَلَا فَلَا أَلَهُ أَلَا فَلَا أَلَهُ الْمُ الْمُعْ الْمُعْلَى الْمُعْ الْمُعْ الْمُعْ الْمُعْ الْمُعْ الْمُعْ الْمُعْلَا اللّهُ الْمُعْلَا الْمُعْ الْمُعْلَا الْمُعْلَا الْمُعْ الْمُعْلَا اللّهُ الْمُعْلِقَا الْمُعْلَا الْمُعْلَا الْمُعْ الْمُعْلِلَا اللّهُ الْمُعْلَا الْمُعْلَا لَهُ الْمُعْلَا الْ

۵۔ بھاد میں سختی کا عکم: یعنی می اورباطل کا مقابلہ تورہتا ہی ہے۔ جس وقت مسلمانوں اور کافروں میں جنگ ہوجائے تو مسلمانوں کو پوری مضبوطی اور بہادری سے کام لینا چاہئے۔ باطل کا زور جب ہی ٹوٹے گاکہ بڑے بڑے شریر مارے جائیں اور انکے جھے توڑ دیے جائیں۔ اس لیے ہنگامہ کارزار میں کسل، ستی، بزدلی اور توقف و تردد کوراہ نہ دو۔ اور دشمنان خداکی گردنیں مارنے میں کچھ باک نہ کرو۔ کافی نوزیزی کے بعد جب تمہاری دھاک بیٹے جائے اور ان کا زور ٹوٹ جائے اس وقت قید کرنا بھی کھایت کرتا ہے۔ قال تعالی ممّا کان لِنَہِیّ اَنْ یَکُونَ لَدُ اَسْرٰی حَتّی یُنْہُ خِنَ فِی الْاَرْضِ (انفال رکوع ہے)۔

جاد کے قیدی اور انکے احکام: یہ قید وبند ممکن ہے ان کے لئے تازیانہ عبرت کا کام دے اور مسلمانوں کے پاس رہ کر انکواپنی اور تمہاری عالت کے جانچنے اور اسلامی تعلیات میں غور کرنے کا موقع بہم پہنچائے شدہ شدہ وہ لوگ حق و صداقت کا راستہ اختیار کر لیں ۔ یا مصلحت سمجھو تو بدون کسی معاوضہ کے ان پر احمان کر کے قید سے رہا کرو۔ اس صورت میں بہت سے افراد ممکن ہے

تمہارے احیان اور خوبی اخلاق سے متاثر ہوکر تمہاری طرف راغب ہوں اور تمہارے دین سے محبت کرنے لگیں۔ اور یہ مجھی کر سکتے ہوکہ زر فدیہ لے کریا مسلمان قیدیوں کے مبادلہ میں ان قیدیوں کو چھوڑ دواس میں کئی طرح کے فائدے میں۔ بہرحال اگر ان اسیران جنگ کوانکے وطن کی طرف واپس کر و تو دو ہی صورتیں ہیں۔ معاوضہ میں چھوڑنا یا بلامعاوضہ رہا کرنا۔ ان میں جو صورت امام کے نزدیک اصلح ہواغتیار کر سکتا ہے۔ حنفیہ کے ہاں بھی فتح القدیر اور شامی وغیرہ میں اس طرح کی روایات موجود ہیں ہاں اگر قیدیوں کو ان کے وطن کی طرف واپس کرنا مصلحت نہ ہو تو پھر تین صورتیں ہیں۔ ذِمی بنا کر بطور رعیت کے رکھنا یا غلام بنا لینا، یا قتل کر دینا۔ امادیث سے قیدی کو قتل کرنے کا ثبوت صرف خاص خاص حالات میں ملتا ہے جبکہ وہ کسی ایسے سنگین جرم کا مرتکب ہوا ہو جس کی سنزا قتل سے کم نہیں ہو سکتی تھی البتہ غلام یا رعیت بناکر رکھنے میں کوئی رکاوٹ نہیں ۔ 1۔ جماد کی مشروعیت کی حکمت: یعنی یہ حرب و ضرب اور قیدو بند کا سلسلہ برابر جاری رہے گا تاآنکہ لڑائی اپنے ہتھیار آثار کر رکھ دے

اور جنگ موقون ہو جائے۔ ے۔ یعنی خدا کو قدرت ہے کہ ان کا فروں کو کوئی آسمانی عذاب بیج کر ""عاد"" و ""مُود"" وغیرہ کی طرح ہلاک کر ڈالے ۔ لیکن جہاد و قتال شروع کر کے اسے بندوں کا امتحان کرنا تھا۔ وہ دیکھتا ہے کہ کتنے مسلمان اللہ کے نام پر جان و مال نثار کرنے کے لیۓ تیار ہیں اور کفار میں سے کتنے لوگ ان تنبیبی کارروائیوں سے بیدار ہوتے اس مہلت سے فائدہ اٹھاتے ہیں جواللہ نے دے رکھی ہے کہ پہلی قوموں کی طرح ایک دم پکڑ کر استیصال نہیں کر دیتا۔

۵ ۔ انکوراہ دے گا اور سنوارے گا ان کا عال [^] ۲۔ اور داخل کرے گا انکو بہشت میں جو معلوم کرا دی ہے انکو[۹]

تمهاری مدد کرے گا اور جا دے گا تمہارے یاؤں ["]

سَيَهُدِيْهِمُ وَ يُصْلِحُ بَالُهُمُ ﴿ وَ يُدُخِلُهُمُ الْجَنَّةَ عَرَّ فَهَا لَهُمْ ١

يَاكَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا إِنَّ تَنْصُرُوا اللهَ ، اللهَ الكَانِ والوارَّتُم مدد كروك الله كي [١٠] تووه يَنْصُرُكُمْ وَ يُثَبِّتُ اَقْدَامَكُمْ ﴿

٨۔ شيدوں کی حقیقی کاميابی: یعنی جو لوگ اللہ کے راسۃ میں شہید ہوئے بظاہر یہاں کامیاب نظریہ آتے ہوں۔ لیکن حقیقۂ وہ کامیاب میں۔ اللہ انکے کام ضائع نہ کرے گا۔ بلکہ انجام کارانکی محنت ٹھکانے لگائے گا۔ انکو جنت کی راہ دے گا اور آخرت

کی تمام منازل ومواقف میں ان کا عال درست رکھے گا۔

9۔ بعنت میں اپنے مٹھکانوں کی پہچان: یعنی جس بعنت کا عال انکواندیاء علیهم السلام کی زبان اور اپنے وجدان صیحے سے معلوم ہو چکا تھا اس میں داخل کئے جائیں گے اور وہاں پہنچ کر ہر جنتی اپنے ٹھکانے کو نود بخود پہچان لے گا اسکے دل کی کشش ادھر ہی ہوگی جمال اسکور ہنا ہے۔ (تندید) ابن عباس نے عَرَّفَهَا لَهُمْ کے معنی طَلیَّبَهَا لَهُمْ کے لئے ہیں۔ یعنی جنت انکے لئے نوشبوؤں سے مہکا دی گئی ہے۔

ا۔ یعنی اللہ کے دین کی اور اسکے پیغمبرکی۔

اا۔ دین کی خدمت کرنے والوں کی فضیلت: یعنی جماد میں اللہ کی مدد سے تمہارے قدم نہیں ڈگرگائیں گے اور اسلام وطاعت پر ثابت قدم رہو گے جس کے نتیجہ میں ""صراط" پر ثابت قدمی نصیب ہوگی۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ ""اللہ پاہے تو خود ہی کافروں کو مسلمان کر ڈالے۔ پر یہ بھی منظور نہیں۔ جانچنا منظور ہے۔ سو بندہ کی طرف سے کمر باندھنا اور اللہ کی طرف سے کام بنانا""۔

وَ الَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْسًا لَّهُمْ وَ اَضَلَّ اَعْمَالَهُمْ وَ اَضَلَّ اَعْمَالَهُمْ اللهُمْ اللهُمْ

ُذٰلِكَ بِأَنَّهُمُ كَرِهُوا مَآ اَنْزَلَ اللهُ فَاحْبَطَ اَعْمَالَهُمُ ۞

اَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ لَلْهُ مَلَّا اللهُ عَلَيْهِمْ وَ لِلْكُورِيْنَ اَمْثَالُهَا عَلَيْهِمْ وَ لِلْكُورِيْنَ اَمْثَالُهَا عَلَيْهِمْ وَلِلْكُفِرِيْنَ اَمْثَالُهَا عَلَيْهِمْ وَلِلْكُورِيْنَ اَمْثَالُهَا عَلَيْهِمْ وَلِلْكُورِيْنَ اللهَا عَلَيْهِمْ وَلِلْكُورِيْنَ اللهَا عَلَيْهِمْ وَلِلْكُورِيْنَ اللهُ اللهُ اللهَا عَلَيْهِمْ وَلَيْهُمْ وَلَيْلُهُمْ وَلَيْلُهُمْ وَلِيْلُومُ وَلَيْلُهُمْ وَلَيْلُهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلُهُمْ وَلَيْلُهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلُومُ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلُومُ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلُومُ وَلَيْلُومُ وَلَيْلُومُ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلُومُ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلُومُ وَلَيْلُومُ وَلَيْلُومُ وَلَيْلُومُ وَلَيْلُومُ وَلَيْلُومُ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلِيْكُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلُومُ وَلَيْلُومُ وَلِيْلِهُمْ وَلِيْلُومُ وَلَيْلُهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلِيْلِكُمْ وَلَيْلُومُ وَلَيْلِهُمْ وَلِلْلِهُمْ وَلَيْلُومُ وَلَيْلُومُ وَلِلْلِهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَالْكُومُ وَلِيْلِكُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلَيْلِهُمْ وَلِي لَكُومُ وَلَيْلِهُ وَلِي لَلْكُومُ وَلِيْلِكُمْ وَلَالْكُومُ وَلَيْلِهُمْ وَلِي لِلْكُومُ وَلُهُ وَلِي لَلْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلَا لِلْلِهُ وَلِلْلِهُ وَلِلْكُومُ وَلَا لِللْهُ وَلِلْكُومُ وَلَا لِلْكُومِ وَلَالْكُومُ وَلِي لِلْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلِي لِلْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلَا لَالْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلِي لِلْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلِلْكُومُ ولِلْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلَالْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلِلْكُومُ وَلِلْ

۸۔ اور جو لوگ کہ منکر ہوئے وہ گرے منہ کے بل اور کھو دیے انکے کئے کام [۱۱]

9۔ یہ اس لئے کہ انکو پسند نہ ہوا جو آثار اللہ نے پھر اکارت کر دیے انکے کئے کام [۳]

۱۔ کیا وہ پھرے نہیں ملک میں کہ دیکھیں کیسا ہوا انجام ان کا جوان سے پہلے تھے ہلاکی ڈالی اللہ نے ان پر اور منکروں کو ملتی رہی میں ایسی چیزیں [س]

۱۱۔ منگرین کی بد مالی: یعنی جس طرح مومنین کے قدم جا دیے جاتے ہیں اس کے برعکس منکروں کو منہ کے بل گرا دیا جاتا ہے اور جیسے غداکی طرف سے مومنین کی مدد کی جاتی ہے، اس کے غلاف کافروں کے کام برباد کر دیے جاتے ہیں۔

نَاصِرَ لَهُمْ اللهُ

۱۳۔ یعنی جب انہوں نے اللہ کی باتوں کو ناپسند کیا تواللہ انکے کام کیوں پسند کرے گا اور جو چیز خدا کو ناپسند ہووہ محض ا کارت ہے۔ ۱<mark>۴۔</mark> یعنی دنیا ہی میں دیکھ لو منکروں کی کسی گت بنی اور کس طرح انکے منصوبے خاک میں ملا دیے گئے۔ کیا آج کل کے منکروں کوایسی سزائیں نہیں مل سکتیں۔

> ذٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِيْنَ امَنُوًا وَ أَنَّ الكفرين لَا مَوْلِي لَهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ

إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِيْنَ امَنُوْا وَ عَمِلُوا الصّلِحٰتِ جَنّٰتٍ تَجُرِي مِنُ تَحْتِهَا الْآنُهُرُ و الَّذِيْنَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَ يَأْكُلُونَ لَ كَمَا تَأْكُلُ الْاَنْعَامُ وَ النَّارُ مَثُوَّى لَّهُمْ عَ وَ كَايِّنُ مِّنُ قَرْيَةٍ هِيَ اَشَدُّ قُوَّةً مِّنُ قَرْيَتِكَ الَّتِيَّ ٱخْرَجَتُكَ ۚ اَهْلَكُنْهُمْ فَلَا

اا۔ یہ اس لئے کہ اللہ رفیق ہے ان کا جویقین لائے اور یه که جو منکر میں ان کا رفیق نہیں کوئی [۱۵]

١٢\_ مقرر الله داخل كرے كا انكو جو يقين لائے اور كئے بھلے کام باغوں میں جنکے نیچے بہتی ہیں نہریں اور جو لو گ منکر میں برت رہے میں اور کھاتے میں جیسے کہ کھائیں چویائے اور آگ ہے گھران کا [۱۱]

۱۳۔ اور کتنی تھیں بستیاں جو زیادہ تھیں زور میں اس تیری بستی سے جس نے تجھ کو نکالا ہم نے انکو غارت کر دیا پھر کوئی نہیں ان کا مدد گار<sup>[۱</sup>]

<u>۱۵۔ اللہ مومنوں کا رفیق ہے: یعنی اللہ مومنین صالحین کا رفیق ہے جو وقت پر انکی مدد کرتا ہے۔ کا فروں کا ایسا رفیق کون ہے جو</u> الله کے مقابلہ میں کام آسکے۔ ""غزوہ احد" میں ابو سفیان نے بکارا تھا کنا المُحزّیٰ وَ لَا عُزّیٰ لَکُمْ ۔ آپ نے فرمایا بکارو اَللَّهُ مَوْلَانَا وَلَا مَوْلِي لَكُمْ ـ

۱۶۔ کفار چوپایوں کی طرح کھاتے ہیں: یعنی دنیا کا سامان برت رہے ہیں اور مارے حرص کے بہائم کی طرح اناپ شناپ کھاتے بلے جاتے ہیں۔ نتیجہ کی خبر نہیں کہ کل یہ کھایا پیا کس طرح نکلے گا۔ اچھا چندروز مزے اڑالیں انکے لئے آگ کا گھر تیار ہے۔ ۱۷۔ اہل مکہ کو تنبیہ: یعنی دوسری قوموں کو جو زور و طاقت میں مکہ والوں سے کہیں بڑھ کر تھیں ہم نے تباہ کر چھوڑا اور کوئی انکی مدد کو نہ پہنچا۔ پھریہ کس بات پر اتراتے ہیں۔ (تنبیہ) قریمتِك الَّتِیِّ اَخْرَ جَنْكَ سے مراد مکہ معظمہ ہے۔ وہاں کے لوگوں نے ایسی حرکات کیں کہ آپ کو وطن مالوف و مجبوب چھوڑنا پڑا۔ حدیث میں ہے کہ آپ نے رخصت ہوتے وقت مکہ معظمہ کو خطاب کر کے فرمایا کہ خداکی قیم تو تام شہروں میں اللہ کے نزدیک اور میرے نزدیک مجبوب ترین شہر ہے۔ اور اگر میری قوم مجھ کو تیرے اندر سے نہ نکالتی میں تجھ کو نہ چھوڑتا۔

اَفَمَنُ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّنُ رَّبِهِ كَمَنُ زُيِّنَ لَهُ الْفَصَّ اللهُ عَمَلِهِ وَاتَّبَعُوَّا اَهُوَآءَهُمْ عَ

مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فَيهَا الْهُرُ مِنْ مَّاءٍ عَيْرِ السِنْ وَ انْهُرُ مِنْ لَّبَنِ النَّهُرُ مِنْ مَّنَ مَّاءٍ عَيْرِ السِنْ وَ انْهُرُ مِنْ لَبَنِ لَيْهَ لَمْ مَن خَمْرٍ لَّذَةٍ لَمْ يَتَعَيَّرُ طَعْمُهُ وَ انْهُرُ مِنْ عَسَلٍ مُصَفَّى وَ اللَّهُمُ فِيهًا مِن كُلِّ الثَّمَراتِ وَ مَغْفِرَةٌ مِن لَكِلِّ الثَّمَراتِ وَ مَغْفِرَةٌ مِن لَكِلِّ الثَّمَراتِ وَ مَغْفِرَةٌ مِن لَكِلِّ الثَّمَراتِ وَ مَغْفِرَةٌ مِن لَكِلِ الثَّمَراتِ وَ مَغْفِرةً مِن كُلِّ الثَّمَاءَ عَمُمُ اللَّهُ وَ النَّارِ وَ سُقُوا مَن كُلِّ الثَّمَاءَهُمْ هَا عَمْمَ عَمْ عَمْمَ عَمْمُ عَمْمُ عَمْمُ عَمْمُ عَمْمُ عَمْمُ عَمْمُ عَمْمُ الْعَمْمُ الْعَمْمُ عَمْمُ عَلَيْمُ عَمْمُ عَلَيْمُ عَمْمُ عَلَى الْمُعْمَ عَمْمُ عَمْمُ عَلَى الْمُعْمَ عَمْمُ عَلَيْمُ عَمْمُ عَلَى الْمُعْمَ عَمْمُ عَلَى مُعْمَلُولُ عَلَيْمُ عَلَى الْمُعْمَ عَمْمُ عَلَى الْمُعْمَ عَلَى الْمُعْمَ عَمْمُ عَلَى عَلَى الْمُعْمَ عَلَى الْمُعْمَ عَلَيْمُ عَلَى الْمُعْمَ عَلَى الْمُعْمُ عَلَى الْمُعْمَ عَلَى الْمُعْمَ عَلَى الْمُعْمَ عِلْمُ عَلَى الْمُعْمَ عَلَمْ عَلَى الْمُعْمَ عَلَى الْمُعْمُ عَلَى الْمُعْمَ عَلَمْ عَلَى الْمُعْمَ عَلَى الْمُعْمَ عَلَى الْمُعْمَ عَلَى الْمُعْمَامِ عَلَى الْمُعْمَامِ عَلَى الْمُعْمَامِ عَلَى الْمُعْمَ عَلَمْ عَلَمْ عَلَامُ عَلَى الْمُعْمِعُمُ عَلَمْ عَا

۱۷۔ بھلا ایک جو چلتا ہے واضح رستہ پر اپنے رب کے برابر ہے اسکے جمکو بھلا دکھلایا اس کا برا کام اور چلتے ہیں اپنی نواہشوں پر [۱۸]

۵۱۔ احوال اس بہت کا جس کا وعدہ ہوا ہے ڈرنے والوں سے اس میں نہریں ہیں پانی کی جو ہو نہیں کر گیا اور نہریں ہیں دودھ کی جس کا مزہ نہیں پھرا [۲۰] اور نہریں ہیں شدرکی جس کا مزہ نہیں پھرا [۲۰] اور نہریں ہیں شراب کی جس میں مزہ ہے پینے والوں کے واسط [۲۱] اور نہریں ہیں شد کی جھاگ اترا ہوا [۲۲] اور انکے لئے وہاں سب طرح کے میوے ہیں [۲۳] اور معافی ہے ایکے رب سے [۲۲] یہ برابر ہے اسکے جو سدا معافی ہے ایکے رب سے [۲۲] یہ برابر ہے اسکے جو سدا رہے آگ میں اور پلایا جائے انکو کھولتا پانی تو کائ

۱۸۔ ہدایت یافتہ اور گمراہ برابر نہیں: یعنی ایک شخص نہایت شرح صدر اور فہم وبصیرت کے ساتھ سچائی کی صاف اور کشادہ سڑک پر بے کھنگے چلا جارہا ہے، اور دوسرا اندھیرے میں پڑا ٹھوکریں کھاتا ہے، جس کو سیاہ و سفیدیا نیک و بدکی کچھ تمیز نہیں۔ حتی کہ اپنی بے تمیزی سے برائی کو بھلائی سمجھتا ہے اور خواہشات کی پیروی میں اندھا ہورہا ہے کیا ان دونوں کا مرتبہ اور انجام برابر ہوجائے گا؟ ایسا ہرگز نہیں ہوسکتا کیونکہ حق تعالی کی شان حکمت و عدل کے منافی نہیں ہے۔

91۔ جنت کی نہریں: یعنی طول مکث یا کسی چیز کے اختلاط سے اس کی بو نہیں بدل ۔ شد سے زیادہ شیریں اور دودھ سے زیادہ سفید ہے۔ کسی طرح کے تغیر کواسکی طرف راہ نہیں ۔

۲۰۔ دودھ کی نہریں: یعنی دنیا کے دودھ پر قیاس نہ کرو۔ اتنی مدت گذرنے پر بھی اسکے مزے میں فرق نہیں آیا۔ ۲۱۔ شراب کی نہریں: یعنی وہاں کی شراب میں خالص لذت اور مزہ ہی ہے نہ نشہ ہے نہ شکتگی نہ تکنی نہ سرگرانی نہ کوئی اور عیب ونقصان۔

۲۲۔ شہد کی نہریں: یعنی صاف وشفاف شہد جس میں تکدر تو کہاں ہوتا جھاگ تک نہیں (تنبیه) یہاں چار قسم کی نہروں کا ذکر ہوا جن میں پانی تو ایسی چیز ہے کہ انسان کی زندگی اس سے ہے اور دودھ غذائے نظیف کا کام دیتا ہے اور شراب سرور و نشاط کی چیز ہے۔ اور شہد کو شِفَامُ لِلدِّنَاسِ فرمایا گیا ہے۔

۲۳\_ مشروبات کے بعدیہ ماکولات کا ذکر فرما دیا۔

۲۴۔ یعنی سب خطائیں معاف کر کے بعنت میں داخل کریں گے ۔ وہاں پہنچ کر کبھی خطاؤں کا ذکر بھی نہ آئے گا جوانکی کلفت کا سبب بنے اور نہ آئندہ کسی بات پر گرفت ہوگی۔

۲۵۔ جہنم میں کفار کی سزائیں: یعنی کھولتا ہوا پانی جب دوز نیوں کو پلائیں گے توآتیں کٹ کر باہر آپڑیں گی۔ (اعاذ نا اللہ منہ )۔

11۔ اور بعضے ان میں ہیں کہ کان رکھتے ہیں تیری طرف یہاں تک کہ جب نکلیں تیرے پاس سے کہتے ہیں انکو جنکو علم ملا ہے کیا کہا تھا اس شخص نے ابھی [۲۶] یہ وہی ہیں جنکے دلوں پر مهر لگا دی ہے اللہ نے اور چلے میں اپنی خواہشوں پر [۲۶]

۱۷۔ اور جو لوگ راہ پر آئے ہیں انکو اور بڑھ گئی اس سے سوچھ اور انکواس سے ملا پچ کر چلنا [۲۸] وَ مِنْهُمُ مَّنَ يَّسْتَمِعُ إلَيْكَ عَلَيْ إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ قَالُوا لِلَّذِيْنَ اُوْتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ انِقًا أُولَيِكَ الَّذِيْنَ طَبَعَ الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ انِقًا أُولَيِكَ الَّذِيْنَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمُ وَاتَّبَعُوَّا اَهُوا عَهُمْ هَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمُ وَاتَّبَعُوَّا اَهُوا عَهُمْ هَ وَالَّذِيْنَ اهْتَدُوا زَادَهُمْ هُدًى وَ اللهُ عَلَى قَالَهُمْ فَا اللهُ عَلَى قَالَهُمْ هَدًى وَ اللهُمْ تَقُولُوهُمْ هَدًى وَ اللهُمُ تَقُولُوهُمْ هَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

۲۱۔ منافقین کا اعراض: اوپر مومنوں اور کافروں کا عال مذکور تھا۔ ایک قسم کافروں کی وہ ہے جے منافق کہتے ہیں یعنی ظاہر میں اسلام کا دعوٰی اور باطن میں اس سے انحراف۔ اس آیت میں اس کا ذکر ہے۔ یعنی یہ لوگ بظاہر پیغمبر کی بات سننے کے لئے

کان رکھتے ہیں۔ مگر نہ دلی توجہ، نہ سمجھ، نہ یاد، جب مجلس سے اٹھ کر جاتے ہیں تواہل علم سے کہتے ہیں کہ اس شخص (یعنی پیغمبر علیہ السلام ) نے ابھی ابھی کیا بیان کیا تھا۔ شاید اس دریافت کرنے سے مقصود ادھر تعریض کرنا ہو گا کہ ہم انکی بات کولائق اعتناء نہیں سمجھتے نہ توجہ سے سنتے ہیں۔

۲۷۔ یعنی ایسی مالائق حرکتوں کا اثر یہ ہوتا ہے کہ اللہ انکے دلوں پر مهر کر دیتا ہے۔ پھر نیکی کی توفیق قطعا نہیں ہوتی۔ محض خواہثات کی پیروی رہ جاتی ہے۔

۲۸۔ یعنی سچائی کے راسۃ پر چلنے کا اثریہ ہوتا ہے کہ آدمی روز بروز ہدایت میں ترقی کرتا چلا جاتا ہے اور اسکی سوچھ بوچھ اور پر ہیزگاری بڑھتی جاتی ہے۔

> فَهَلُ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيَهُمُ بَغْتَةً ۚ فَقَدُ جَآءَ أَشۡرَاطُهَا ۚ فَانَّى لَهُمۡ إِذَا جَآءَتُهُمۡ ذِكُرُ مِهُمۡ ۚ

فَاعْلَمُ اَنَّهُ لَآ اِلٰهَ اللهُ وَ اسْتَغُفِرَ لِأَدْثُبِكَ وَ لِلْمُؤْمِنِيْنَ وَ الْمُؤْمِنِةِ وَ اللهُ لِذَنْبِكَ وَ لِلْمُؤْمِنِيْنَ وَ اللهُ لَا اللهُ عَلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَ مَثُولَكُمْ فَيَ اللهُ لَا يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَ مَثُولَكُمْ فَيَ

۱۸۔ اب یہی انتظار کرتے ہیں قیامت کا کہ آکھڑی ہو ان پر اچانک سوآجگی ہیں اسکی نشانیاں پھر کماں نصیب ہو گا انکو جب وہ آپہنچے ان پر سمجھ پکرٹا [۲۹]

19۔ یو تو جان لے کہ کسی کی بندگی نہیں سوائے اللہ کے اور معافی مانگ اپنے گناہ کے واسطے اور ایماندار مردوں اور عورتوں کے لئے [۲۰] اور اللہ کو معلوم ہے بازگشت تمہاری اور گھر تمہارا[۳]

79۔ قیامت کی نشانیاں آئی ہیں: یعنی قرآن کی نصیحتیں، گذشتہ اقوام کی عبر تناک مثالیں اور جنت و دوزخ کے وعدہ وعید سب سن چکے۔ اب ماننے کے لئے کس وقت کا انتظار ہے۔ یہ ہی کہ قیامت کی گھڑی انکے سر پر اچانک آگھڑی ہو۔ سوقیامت کی کئی نشانیاں تو آ چکیں اور جب خود قیامت آگھڑی ہوگی، اس وقت ان کے لئے سمجھ عاصل کرنے اور ماننے کا موقع کمال باقی رہے گا۔ یعنی وہ سمجھنا اور ماننا برکار ہے کیونکہ اس پر نجات نہیں ہو سمجی۔ صفرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""بڑی نشانی قیامت کی ہمارے نبی کا پیدا ہونا ہے۔ سب خاتم النبیین کی راہ دیکھتے تھے۔ جب وہ آپکے (مقصود تخلیق عالم کا عاصل ہو چکا) اب قیامت ہی باقی ہے "" عدیث میں نبی کریم النبیین کی راہ دیکھتے تھے۔ جب وہ آپکے (مقصود تخلیق عالم کا عاصل ہو چکا) اب قیامت ہی باقی ہے "" عدیث میں نبی کریم النبیین کی راہ دیکھتے تھے۔ جب وہ آپکے کی انگلی کی طرف اشارہ کر کے فرمایا۔ اُنا وَ السّاعَةُ کہا تکینِ (میں اور قیامت اس طرح میں) گویا میں قیامت سے اتنا آگے نکل آیا ہوں جتنا نے کی انگلی شادت کی انگلی سے کھانگینِ (میں اور قیامت اس طرح میں) گویا میں قیامت سے اتنا آگے نکل آیا ہوں جننا نے کی انگلی شادت کی انگلی سے

آگے نکلی ہوئی ہے۔ شرح صحیح معلم میں ہم نے اس کی مفصل تقریر کی ہے۔ یہاں گنجائش نہیں۔

۲۰۔ آتحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو استفار کے عکم کی توضیح: ہرایک کا ذنب (گناہ) اس کے مرتبہ کے موافق ہوتا ہے۔ کسی کام کا بہت اچھا پہلو چھوڑ کر کم اچھا پہلو افتدیار کرنا گو وہ عدود ء ہواز واستحیان میں ہو، بعض اوقات مقربین کے جق میں ذنب (گناہ) سمجھا جاتا ہے۔ حَسَنَاتُ اللّابُرَ الدِ سَیِّیَّنَاتُ اللّٰمُقَرَّ بِینَ کے یہ ہی معنی ہیں۔ عدیث میں ہے کہ نبی کریم اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ ظلّٰهُ اللّٰ فطاب ہرایک مخاطب کو ہے۔ اور اگر خاص نبی کریم اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ فطاب ہرایک مخاطب کو ہے۔ اور اگر خاص نبی کریم اللّٰهُ اللّٰ اللهُ اللّٰهُ اللّٰ مللهُ اللهُ اللّٰ مللهُ اللهُ اللهُ اللّٰهُ اللّٰ مللهُ اللهُ علیہ ہوں تو مطلب یہ ہے کہ اس علم پر ہرابر جے ربیعے۔ اور استغفار کرتے رہے۔ اور فاعلَمْ کی تفریع ماقبل پر اس طرح ہے کہ قیامت آنے کے بعد کسی کو ایمان و توبہ و غیرہ نافع نہیں تو آدمی کو چاہئے کہ اس کے آنے سے قبل صیحے معرفت عاصل کرے۔ اور ایمان واستغفار کے طریق پر منتقیم رہے۔

۳۱ یعنی جتنے پر دوں میں مچھرو گے مچھر بہشت یا دوزخ میں پہنچو گے جو تمہار اصلی گھر ہے۔

۲۰۔ اور کھتے ہیں ایان والے کیوں نہ اتری ایک مورت [۳۳] پھر جب اتری ایک مورت جاپئی ہوئی استا اور ذکر ہوا اس میں لڑائی کا تو تو دیکھتا ہے انکو جنکے دل میں روگ ہے شکتے ہیں تیری طرف جیسے تکتا ہے کوئی بیوش پڑا ہوا مرنے کے وقت مو خرابی ہے انکی [۳۳]

۳۲ یعنی ایسی سورت جس میں جماد کی اجازت ہو۔

۳۳۔ یعنی چھے تلے احکام پر مثمل ہے جو غیر منسوخ ہیں اور ٹھیک اپنے وقت پر اترتے ہیں۔

۳۳۔ جہاد کے عکم پر منافقین کی دہشت: حضرت شاہ صاحب کی عظم ہیں "مسلمان سورت مانگتے تھے۔ یعنی کافروں کی ایذاء سے عاجز ہوکر آرزوکرتے تھے کہ اللہ جہاد کا حکم دے تو جو ہم سے ہو سکے کر گذریں۔ جب جہاد کا حکم آیا تو منافق اور کچے لوگوں پر جہاری ہوا۔ خوفزدہ اور بے رونق آئکھوں سے پیغمبر کی طرف دیکھنے لگے کہ کاش ہم کو اس حکم سے معاف رکھیں۔ بیحد خوف میں بھی آنگھ کی رونق نہیں رہتی۔ جیسے مرتے وقت آئکھوں کا نور جاتا رہتا ہے۔

ر ا۱۔ حکم ماننا ہے اور بھلی بات کہنی پھر جب تاکید ہو کام کی تواگر سچے رمیں اللہ سے توان کا بھلا ہے [۲۵]

فَهَلُ عَسَيْتُمُ إِنْ تَوَلَّيْتُمُ أَنْ تُفُسِدُوا فِي الْارْضِوَ تُقَطِّعُوَا أَرْحَامَكُمْ عَ

أُولَيِكَ الَّذِيْنَ لَعَنَهُمُ اللهُ فَاصَمَّهُمْ وَ اَعْمَى اللهُ فَاصَمَّهُمْ وَ اَعْمَى اللهُ فَاصَمَّهُمْ

۲۱۔ پھرتم سے یہ بھی توقع ہے کہ اگر تمکو حکومت مل جائے تو خرابی ڈالو ملک میں اور قطع کرو اپنی قرابتیں [۳]

۲۳۔ ایسے لوگ ہیں جن پر لعنت کی اللہ نے پھر کر دیا انکو بہرا اور اندھی کر دیں اُنکی آسکھیں [۲۰]

۳۵۔ یعنی ظاہر میں یہ لوگ فرمانبرداری کا اظہار اور زبان سے اسلام واحکام اسلام کا اقرار کرتے ہیں۔ مگر کام کی بات یہ ہے کہ علاً غدا ورسول کا عکم مانیں اور بات اچھی اور معقول کہیں چھر جب جاد وغیرہ میں کام کی تاکید اور زور آپڑے اس وقت اللہ کے سامنے سے ثابت ہوں تو یہ صورت انکی بہتری اور بھلائی کی ہوگی۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "یعنی عکم شرع کو نہ مانے سے کا فر ہو جاتا ہے۔ اللہ کا عکم ہر طرح ماننا ہی چاہئے۔ پھر رسول بھی جانتا ہے کہ نامردوں کو کیوں لڑوائے۔ ہاں جب بہت ہی تاکید آپڑے اسی وقت لونا ضروری ہوگا۔ نہیں تولڑنے والے بہت ہیں ""۔

۳۱۔ اقدار کی عالت میں فتنہ و فیاد: یعنی عکومت و اقدار کے نشہ میں لوگ عموما اعتدال و انسان پر قائم نہیں رہا کرتے۔ دنیا کی حص اور زیادہ بڑھ باتی ہے پھر جاہ و مال کی کشکش اور غرض پرستی میں جھگڑے کھڑے ہوں۔ جن کا آخری نیتجہ یہ ہوتا ہے عام فتنہ و فیاد اور ایک دوسرے سے قطع تعلق۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""یعنی جان سے تنگ ہوکر جاد کی آرزوکرتے ہو۔ اور اگر اللہ تم ہی کو غالب کر دے تو فیاد نہ کرنا"۔ (تنبیہ) مترجم محقق قدس اللہ روحہ نے تئو لَّیْتُمْ کا ترجمہ عکومت مل جانے سے کیا ہے جیسا کہ بہت سے مفرین کی رائے ہے۔ دوسرے علماء تئو ٹی کو بمعنی اعراض لے کریوں مطلب لیتے میں کہ اگر تم اللہ کی راہ میں جاد کرنے سے اعراض کرو گے تو ظاہر ہے دنیا میں امن و انسان قائم نہیں ہو سکتا۔ اور جب دنیا میں امن و انسان نہ رہے گا تو ظاہر ہے فیاد، بدامنی اور حق ناشا ہی کا دور دورہ ہوگا۔ اور بعض نے اس طرح تفیر کی ہے کہ اگر تم ایان

لانے سے اعراض کرو گے توزمانہ جاہلیت کی کیفیت عود کر آئے گی جو خرابیاں اور فیاد اس وقت تھے اور ادنی ادنی بات پر رشخ ناتے قطع ہو جاتے تھے، وہ ہی سب نقشہ پھر قائم ہو جائے گا اور اگر آیت میں خاص منافقین سے خطاب مانا جائے تو ایک مطلب یہ بھی ہو سکتا ہے کہ اگر جماد سے اعراض کرو گے تو تم سے یہ ہی توقع کی جا سکتی ہے کہ اپنی منافقانہ شرار توں سے ملک میں خرابی مجاؤ گے اور جن مملانوں سے تمہاری قرابتیں ہیں انکی مطلق پر وانہ کرتے ہوئے کھلے کا فروں کے مددگار بنو گے۔ میں خرابی محکومت پر لعنت: یعنی عکومت کے غرور میں اندھے بہرے ہو کر ظلم کرنے لگے۔ پھر کسی کا سمجھایا نہ سمجھے۔ غدا کی پھڑکار نے بالکل ہی سنگدل بنا دیا۔ اور یہ سب کچھان ہی کی سوء اختیار اور قصور استعداد سے ہوا۔

ہے۔ کیا دھیان نہیں کرتے قرآن میں یا دلوں پر لگ ارہے میں انکے قفل [۴۸]

۲۵۔ بیثک جولوگ الٹے پھر گئے اپنی پیٹے پر بعد اسکے کہ ظاہر ہو عکی ان پر سیدھی راہ شیطان نے بات بنائی انکے دل میں اور دیر کے وعدے کئے [۴۹]

71۔ یہ اس واسطے کہ انہوں نے کہا ان لوگوں سے جو بیزار میں اللہ کی آثاری کتاب سے ہم تمہاری بات بھی مانیں گے بعضے کاموں میں اور اللہ جانتا ہے ان کا مثورہ

أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرَانَ أَمْ عَلَى قُلُوْبٍ الْفُرَانَ أَمْ عَلَى قُلُوْبٍ الْفُوالِيَّا اللهُ ال

إِنَّ الَّذِيْنَ ارْتَدُّوْا عَلَى اَدُبَارِهِمْ مِّنُ بَعُدِمَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَى لَا الشَّيْطُنُ سَوَّلَ لَهُمُ الْهُمُ الْهُمُ وَامْلَى لَهُمُ اللَّهُمُ اللْمُعُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْمُعُمُ اللْمُولُمُ اللْمُولُمُ اللْمُولُمُ اللْمُعُمُ اللْمُعُمُ اللْمُعُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ

ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِيْنَ كَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللهُ اللهُ سَنُطِيْعُكُمْ فِي بَعْضِ الْاَمْرِ اللهُ اللهُ سَنُطِيْعُكُمْ فِي بَعْضِ الْاَمْرِ اللهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ 

عَلَمُ إِسْرَارَهُمْ

۳۸۔ قرآن میں غور نہیں کرتے؛ یعنی منافق قرآن میں غور نہیں کرنے یا انکی شرارتوں کی بدولت دلوں پر قفل پڑ گئے ہیں کہ نصیحت کے اندر جانے کا راستہ ہی نہیں رہا۔ اگر قرآن کے سمجھنے کی توفیق ملتی تو با آسانی سمجھ لیتے کہ جاد میں کس قدر دنیوی و افزوی فوائد ہیں۔

79۔ منافقین کو شیطان کا دھوکہ: یعنی منافقین اسلام کا اقرار کرنے اور اسکی سچائی ظاہر ہو چکنے کے بعد وقت آنے پر اپنے قول و قرار سے پھرے جاتے ہیں۔ اور جماد میں شرکت نہیں کرتے۔ شیطان نے انکو یہ بات سمجھا دی ہے کہ لڑائی میں نہ جائیں

گے تو دیر تک زندہ رمیں گے۔ خواہ مخواہ جا کر مرنے سے کیا فائدہ۔ اور یہ معلوم کیا کچھ سمجھاتا اور دور دراز کے لمبے چوڑے وعدے دیتا ے۔ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ اَلَّا غُرُورًا ۔

ہے۔ منافقوں نے یہود وغیرہ سے کہا کہ گوہم ظاہر میں مسلمان ہو گئے ہیں۔ لیکن مسلمانوں کے ساتھ ہوکرتم سے یہ لڑیں گے۔ بلکہ موقع ملا تو تکومدد دیں گے اور اس قیم کے کاموں میں تمہای بات مانیں گے۔

فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ الْمَلَيِكَةُ يَضْرِبُونَ ٢٠- پُركيا وَالله بَهُ فَرْتَ بَان كالي كَ أَنكى مارتے جاتے ہوں انکے منہ پر اور پیٹھ پر [۳] وُجُوْهُمْ وَ اَدْبَارَهُمْ كَ

> ذٰلِكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوْا مَآ ٱسۡخَطَ اللَّهَ وَ عُ كُرِهُوا رِضُوانَهُ فَاحْبَطَ أَعْمَالُهُمْ ﴿

أَمْر حَسِبَ الَّذِيْنَ فِي قُلُوْبِهِمْ مَّرَضَّ أَنْ لَّنُ يُّخْرِجَ اللهُ أَضْغَانَهُمْ 🗃

وَلَوْ نَشَآءُ لَارَيُنْكُهُمُ بِسِيمُهُمُ ۗ وَ لَتَعْرِفَنَّهُمُ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ ۗ وَ الله يَعْلَمُ أَعْمَالَكُمْ 🗟

۲۸ یه اس لئے که وہ چلے اس راہ جس سے اللہ بیزار ہے اور ناپیند کی اسکی خوشی پھر اس نے اکارت کردیے انکے کیے کام [۳]

۲۹۔ کیا خیال رکھتے ہیں وہ لوگ جنکے دلوں میں روگ ہے کہ اللہ ظاہر یہ کر دے گااُنکے کینے [۴۳]

٣٠ ـ اگر ہم چاہیں تجھ کو د کھلا دیں وہ لوگ سو تو پہچان تو چکا ہے اُنکو اُنکے چرہ سے اور آگے پہچان لے گا بات کے ڈھب سے [مہم] اور اللہ کو معلوم ہیں تمہارے سب کام [۴۵]

ام ۔ یعنی اس وقت موت سے کیونکر بچیں گے ۔ بیشک اس وقت نفاق کا مزہ چکھیں گے ۔ ۱۲ ۔

۴۲ یعنی الله کی خوشنودی کا راستہ پسند نہ کیا۔ اسی راہ پر چلے جس سے وہ ناراض ہوتا تھا۔ اس لئے موت کے وقت یہ جھیانک سماں دیکھنا پڑا۔ اور اللہ نے ان کے کفر و طغیان کی بدولت سب عمل بیکار کر دیے۔ کسی عمل نے انکو دوسری زندگی میں فائدہ نہ

۴۳۔ منافقین کی کیبنہ پروری ظاہر کی جائیگی: یعنی منافقین اپنے دلوں میں اسلام اور مسلمانوں کی طرف سے جو حاسدانہ عداوتیں اور کینے رکھتے ہیں، کیا یہ خیال ہے کہ وہ دلوں میں پنہاں ہی رمیں گے؟ اللہ انکو طشت از بام یہ کرے گا؟ اور مسلمان انکے مکر و

فریب پر مطلع نہ ہوں گے ؟ ہرگز نہیں۔ ان کا خبث باطن ضرور ظاہر ہو کر رہے گا اور ایسے امتحان کی بھٹی میں ڈالے جائیں گے جماں کھوٹا کھرا بالکل الگ ہو جائے گا۔

وَ لَنَبُلُونَّكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجْهِدِيْنَ مِنْكُمْ وَالْمُجْهِدِيْنَ مِنْكُمْ وَالصَّيْرِيْنَ وَنَبُلُواْ اَخْبَارَكُمْ هَ

۳۱۔ اور البتہ ہم تم کو جانچیں گے تا معلوم کر لیں جو تم میں لڑائی کرنے والے ہیں اور قائم رہنے والے [۳۹] اور تحقیق کر لیں تمہاری خبریں [۴۰]

۴۴۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو منافقین کی پہچان: یعنی اللہ چاہے تو تمام منافقین کو باشخاصهم معین کر کے آپ کو دکھلا دے اور نام بنام مطلع کر دے کہ مجمع میں فلاں قلاں آدمی منافق میں۔ مگر اسکی حکمت بالفعل اس دو ٹوک اظہار کو مقتضی نہیں۔ ویسے اللہ نے آپ کواعلی درجہ کا نور فراست دیا ہے کہ ان کے چرے بشرے سے آپ پہچان لیتے ہیں اور آگے علی کر ان لوگوں کے طرز گفتگو سے آپ کو مزید شناخت ہو جائے گی۔ کیونکہ منافق اور مخلص کی بات کا ڈھنگ الگ الگ ہوتا ہے۔ جو زور، شوکت، پختگی اور خلوص کا رنگ مخلص کی باتوں میں جھلکتا ہے، منافق کتنی ہی کوشش کرے اپنے کلام میں پیدا نہیں کر سکتا۔ (تنبیه) مترجم محقق قدس الله روحۂ نے فَلَعَرَ فَتَكُمْمُ كُو لَوْ نَشَاءُ كے نيچے نهيں ركھا۔ عامہ مفسرين اسكو كَوْ فَشَاءُ كے تحت ميں ركھ كر لَاَرَيْنَا كَهُمْ پر متفرع كرتے ميں يعني اگر ہم چاميں توتجھ كو دكھلا ديں وہ لوگ، پھر تو انكو پہچان جائے صورت ديكھ كر۔ احقر كے خیال میں مترجم رحمہ اللہ کی تفییر زیادہ نطیف ہے۔ واللہ اعلم۔ بعض اعادیث سے ثابت ہے کہ حضور کیا گیا گیا گیا ہے بہت سے منافقین کو نام بنام بکارا اور اپنی مجلس سے اٹھا دیا۔ ممکن ہے کہ وہ شاخت کھن القول اور سِیما وغیرہ سے عاصل ہوئی ہو۔ یا آیہ ہذا کے بعد حق تعالی نے آپکو بعض منافقین کے اساء پر تفصیل و تعیین کے ساتھ مطلع فرما دیا ہو۔ واللہ اعلم۔ <u>80۔</u> یعنی بندوں سے کوئی بات چھپی رہے، ممکن ہے۔ مگر اللہ کے علم میں تمہارے سب کام میں خواہ کھل کر کرویا چھپا کر۔ ۴۹۔ جاد امتحان کیلئے ہے: یعنی جاد وغیرہ کے احکام سے آزمائش مقصود ہے۔ اسی سخت آزمائش میں کھلتا ہے کہ کون لوگ اللہ کے راستہ میں لڑنے والے اور شدید ترین امتحانات میں ثابت قدم رہنے والے میں اور کون ایسے نہیں۔ ٨٧ \_ يعنى ہرايك كے ايان اور اطاعت و انقياد كا وزن معلوم ہو جائے اور سب كے اندرونى احوال كى خبريں علاً محقق ہو جائيں (تنبیه) حَتَّی نَعْلَمَ النّ سے جوشبہ عدوثِ علم کا ہوتا ہے اس کا مفصل جواب ""پارہ سیقول"" کے شروع میں الّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَّتَابِعُ الرُّ سُل الخ ك واشى ميں ملاظه كيا جائے۔ إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا وَ صَدُّوا عَنْ سَبِيْلِ اللهِ وَ شَآقُوا الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُذَى لَنْ يَّضُرُّوا اللهَ شَيْئًا وَ سَيُحْبِطُ اعْمَالَهُمْ ﷺ

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا اَطِيْعُوا اللهَ وَ اَطِيْعُوا اللهَ وَ اَطِيْعُوا اللهَ وَ اَطِيْعُوا اللهَ وَ اَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَ لَا تُبْطِلُوَ الْعُمَالَكُمْ ﴿

إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا وَ صَدُّوا عَنْ سَبِيْلِ اللهِ ثُمَّ مَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَنْ يَّغْفِرَ اللهُ لَهُ مَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمْ

فَلَا تَهِنُوْا وَ تَدُعُوَّا إِلَى السَّلَمِ الْأَوَ اَنْتُمُ اللَّهُ مَعَكُمْ وَ لَنْ يَّتِرَكُمْ اللَّهُ عَمَالَكُمْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى السَّلَمُ عَلَى اللهُ عَمَالَكُمْ عَلَى اللهُ عَلَى السَّلَمُ عَلَى اللهُ عَلَى السَّلَمُ السَّلَمُ اللّهُ عَلَى السَّلَمُ عَلَيْكُمُ السَّلَمُ عَلَى السَّلَمُ عَلَيْ عَلَى السَّلَمُ عَلَى السَّلَمُ عَلَى السَّلَمُ عَلَى السَّلَمُ عَلَى السَّلَمُ عَلَيْ عَلَى السَّلَمُ عَلَى السَّلَمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَى السَّلَمُ عَلَى السَّلَمُ عَلَى السَّلَمُ عَلَيْكُمُ عَلَى السَّلَمُ عَلَى السَلَمُ عَلَى السَّلَمُ عَلَى السَلَمُ عَلَى السَلَمُ عَلَى السَلَمُ عَلَيْكُمُ عَلَى السَلَمُ عَلَيْ عَلَى السَلَمُ عَلَيْكُمُ عَلَى السَلَمُ عَلَيْكُمُ عَلَى السَلْمُ عَلَى السَلْمُ عَلَى السَلَمُ عَلَى السَلَمُ عَلَمُ عَلَى السَلَمُ عَلَمُ عَلَى السَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَى السَّلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَ

۳۲۔ جو لوگ منکر ہوئے اور روکا انہوں نے اللہ کی راہ سے اور مخالف ہوگئے رسول سے بعداس کے کہ ظاہر ہو چکی ان پر سیدھی راہ نہ بگاڑ سکیں گے اللہ کا کچھے اور وہ اکارت کر دے گا انکے سب کام [۲۸]

محمد ۲۸

۳۳۔ اے ایمان والو حکم پر چلواللہ کے اور حکم پر چلورسول کے اور صائع مت کرواپنے کئے ہوئے کام [۴۹]

۳۷۔ جو لوگ منکر ہوئے اور روکا لوگوں کو اللہ کی راہ سے پھر مر گئے اور وہ منکر ہی رہے تو ہر گزینہ بخشے گا انکو اللہ [۵۰]

۳۵۔ سوتم بودے نہ ہوئے جاؤ اور) کہ ) لگو لگارنے صلح[۱۵] اور تم ہی رہو گے غالب اور اللہ تمہارے ساتھ ہے اور نقصان نہ دے گا تکو تمہارے کاموں میں [۵۲]

۳۸۔ یعنی اپنا ہی نقصان کرتے ہیں، اللہ کا کیا نقصان ہے۔ نہ اسکے دین اور پیغمبر کا کچھ بگاڑ سکتے ہیں۔ وہ قدرت والا اسکے سارے منصوبے غلط اور تمام کام اکارت کر دے گا اور سب کوشٹیں خاک میں ملا دے گا۔

49۔ اعمال کو صائع نہ ہونے دو: یعنی جاد، یا اللہ کی راہ میں اور کوئی محنت و ریاضت کرنا اس وقت مقبول ہے جب اللہ و رسول کے عکم کے موافق ہو۔ محض اپنی طبیعت کے شوق یا نفس کی خواہش پر کام نہ کرو۔ ورنہ ایسا عمل یوں ہی بیکار ضائع ہو جائے گا۔ مسلمان کا کام نہیں کہ جو نیک کام کر چکا یا کر رہا ہے اسکو کسی صورت سے ضائع ہونے دے۔ نیک کام کو نہ بچ میں چھوڑو، نہ ریاء و نمود اور اعجاب و غرور وغیرہ سے اسکو برباد کرو۔ ہملا ارتداد کا تو ذکر کیا ہے جو ایک دم تمام اعمال کو حبط کر دیتا ہے۔ العیاذ باللہ۔

۔ 🕰 یعنی کسی کافرکی اللہ کے ہاں بخش نہیں ۔ خصوصا ان کافروں کی جو دوسروں کو خدا کے راستہ سے روکنے میں لگے ہوئے

ا ۵۔ جاد کی تکلیف سے ڈر کر صلح نہ کرو: یعنی مسلمانوں کو چاہئے کہ کفار کے مقابلہ میں ست اور کم ہمت نہ بنیں اور جنگ کی سختیوں سے گھبراکر صلح کی طرف نہ دوڑیں۔ ورنہ دشمن شیر ہو کر دباتے چلیے جائیں گے اور جاعت اسلام کو مغلوب ورسوا ہونا پڑے گا ہاں کسی وقت اسلام کی مصلحت اور اہل اسلام کی بھلائی صلح میں نظرآئے تواس وقت صلح کر لینے میں مضائقہ نہیں۔ جیسا کہ آگے سورہ "" فتح"" میں آیا ہے۔ بہرعال صلح کی بناء اپنی کم ہمتی اور نامردی پرینہ ہونی چاہئے۔

۵۲۔ تم ہی غالب رہوگے: یعنی گھبرانے کی کچھ بات نہیں، اگر صبر واستقلال دکھاؤ گے اور غدا کے احکام پر ثابت قدم رہوگے تو خدا تمہارے ساتھ ہے وہ تم کو آخر کار غالب کرے گا۔ اور کسی حالت میں بھی تم کو نقصان اور گھاٹے میں مذرہنے دے گا۔

گے اور پچ کر چلو گے دے گا تکو تمہارا بدلا اور یہ مانگے گاتم سے مال تہمارے [ar]

۳۷۔ اگر مانگے تم سے وہ مال پھر تم کو تنگ کرے تو بخل کرنے لگو اور ظاہر کر دے تمہارے دل کی خفگیاں [۵۳]

إِنَّهَا الْحَلِوةُ الدُّنْيَا لَعِبُ قَ لَهُ وَ لَ إِنْ ٣٦- يه دنيا كاجينا توكميل ب اور تا ثا اوراً تم يقين لاؤ تُؤْمِنُوا وَ تَتَّقُوا يُؤْتِكُم أُجُورَكُم وَ لَا يَسْئَلُكُمْ أَمْوَالَكُمْ ﴿

> إِنْ يَّسَـُلُكُمُوْهَا فَيُحْفِكُمْ تَبُخَلُوا وَ يُخْرِجُ أَضْغَانَكُمْ 🔁

۵۳۔ ایان و تقویٰ کے دنیاوی فوائد: یعنی آخرت کے مقابلہ میں دنیا کی حقیقت ایک کھیل تماشہ جیسی ہے ۔ اگر تم ایان و تقویٰ اختیار کرو گے اور اس کھیل تماشہ سے ذرا چے کر چلو گے۔ تواللہ تکواس کا پورا بدلہ دے گا اور تمہارا مال بھی تم سے طلب نہیں كرے گا۔ اسے كيا ماجت ہے۔ وہ تو نود دينے والا ہے كال قال مَا أُردِيْدُ مِنْ هُمْ مِنْ رِّزُقِ وَّ مَا أُرِيْدُ اَنْ يُطْعِمُوْنَ إِنَّ الله هُوَ الرَّزَّقُ ذُو القُوَّةِ الْمَتِينَ ( ذاريات ركوع ) الرطلب بهي كرے تو مالك تقيقي وه بي ہے تام مال اس كا ہے مگر اسکے باوجود دین کے معاملہ میں جب خرچ کرنے کو کہتا ہے تو سارے مال کا مطالبہ نہیں کرتا۔ بلکہ ایک تھوڑا ساحصہ طلب کیا جاتا ہے۔ وہ مبھی اپنے لئے نہیں بلکہ تمہارے فائدہ کو۔ حضرت شاہ صاحبْ لکھتے ہیں "" حق تعالیٰ نے ملک فتح کرا دیے ملمانوں کو تھوڑے ہی دن (اپنی گرہ سے ) پیبہ خرچ کرنا ہڑا۔ پھر جتنا خرچ کیا تھا۔ اس سے سوسوگناہ ہاتھ لگا۔ اس مطلب سے

(قرآن کریم میں کئی جگہ) فرمایا ہے کہ اللہ کو قرض دو""۔

۵۴۔ یعنی اگر اللہ تعالی سختی کے ساتھ کل مال طلب کرنے لگے جو تم کو دے رکھا ہے تو کتنے مردان خدا ہیں جو کشادہ دلی اور خندہ پیشانی سے اس عکم پر لبیک کہیں گے۔ اکثر تو وہی ہوں گے جو بخل اور تنگدلی کا ثبوت دیں گے اور مال خرچ کرنے کے وقت انکے دل کی خفگی باہر ظاہر ہوجائے گی۔

هَانَتُمُ هَؤُلاً عَدُعُونَ لِتُنَفِقُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ فَمِنْكُمُ مَّنَ يَبْخَلُ وَ مَنْ يَبْخَلُ فَاللهُ النَّخِيُّ وَ فَانَتُمُ النَّفُورُ عَنْ نَفْسِهِ وَ اللهُ النَّخِيُّ وَ فَانَتُمُ النَّفُورُ عَنْ نَفْسِهِ وَ اللهُ النَّخِيُّ وَ اللهُ النَّخِيُّ وَ اللهُ النَّخِيُّ وَ اللهُ النَّخِيُّ وَ اللهُ النَّخِيُ وَ اللهُ النَّخِيُ وَ اللهُ النَّخِيُ وَ اللهُ النَّخِيُ وَ اللهُ النَّخُمُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّكُمُ اللَّهُ النَّهُ ال

۳۸۔ سنتے ہوتم لوگ تکو بلاتے ہیں کہ خرچ کرواللہ کی راہ میں اہما پھرتم میں کوئی ایسا ہے کہ نہیں دیتا اور جو کوئی نہ دے گا آپکو [۵۹] اور اللہ بے نیاز ہوئی نہ دے گا آپکو [۵۹] اور اللہ بے نیاز ہو اور تم مختاج ہو [۵۹] اور اگر تم پھر جاؤگ تو بدل کے گا اور لوگ تمہارے سوائے پھر وہ نہ ہوں گے تمہاری طرح کے [۵۸]

۵۵۔ یعنی ایک صہ خدا کے دئے ہوئے مال کا اسکے راستہ میں اپنے نفع کی خاطر۔

۵۶ مال خرچ کرنے میں تمہارا ہی فائدہ ہے: یعنی تمہارا دینا نود اپنے فائدہ کے لئے ہے۔ یہ دو گے تواپنا ہی نقصان کرو گے اللہ کو تمہارے دینے نہ دینے کی کیا پروا۔

۵۵۔ اللہ کو مال کی ضرورت نہیں: صرت شاہ صاحب لکھتے ہیں یعنی مال خرچ کرنے کی جو تاکید ستنے ہو یہ نہ سمجھوکہ اللہ یا اس کا رسول مانگتا ہے۔ نہیں۔ یہ تمہارے بھلے کو فرماتا ہے۔ پھر ایک کے ہزار ہزار پاؤ گے۔ ورنہ اللہ کو اور اسکے رسول کو کیا پر وا ہے۔ ۵۸۔ یعنی اللہ تعالی جس حکمت و مصلحت سے بندوں کو خرچ کرنے کا حکم دیتا ہے اس کا عاصل ہونا کچھ تم پر منحصر نہیں۔ فرض کیجئے تم اگر بخل کرواور اسکے عکم سے روگر دانی کروگے۔ وہ تمہاری جگہ کوئی دوسری قوم کھڑی کر دے گا جو تمہاری طرح بخیل نہ ہو گئے۔ بہر کیف اللہ کی حکمت و مصلحت تو پوری ہو کر ۔ بلکہ نہایت فرافدلی سے اللہ کے حکم کی تعمیل اور اسکی راہ میں خرچ کرے گی۔ بہر کیف اللہ کی حکمت و مصلحت تو پوری ہو کر ۔ بگی ۔ بال تم اس سعادت سے محروم ہو جاؤ گے۔

مدیث میں اہل فارس کی تعربیت: عدیث میں ہے صحابہ نے عرض کیا یا رسول اللہ! وہ دوسری قوم کون ہے جمکی طرف اشارہ ہوا ہے۔ آپ الٹی ایٹی نے حضرت سلمان فارسیؓ پر ہاتھ رکھ کر فرمایا ""اسکی قوم "" اور فرمایا ""غداکی قسم اگر ایمان ثریا پر جا پہنچے تو فارس کے لوگ وہاں سے بھی اسکو آثار لائیں گے " الحد للہ صحابہ رضی اللہ عنهم نے اس بے نظیر ایثار اور جوش ایانی کا ثبوت دیا کہ انکی جگہ دوسری قوم کو لانے کی نوبت نہ آئی۔ تاہم فارس والوں نے اسلام میں داخل ہوکر علم اور ایان کا وہ شاندار مظاہرہ کیا اور ایسی زبر دست دینی خدمات انجام دیں جنمیں دیکھ کر ہر شخص کو ناچار اقرار کرنا پڑتا ہے کہ بیشک حضور الٹی ایکٹی کی پیشینگوئی کے موافق یہ ہی قوم تھی جو ہوقت ضرورت عرب کی جگہ پر کر سکتی تھی۔

امام ابو صنیفہ پیشینگوئی کا مصداق ہیں: ہزار ہا علماء وائمہ سے قطع نظر کر کے تنہا امام اعظم ابو صنیفہ کا وجود ہی اس پیشینگوئی کے صدق پر کافی شہادت ہے۔ بلکہ اس بشارت عظمی کے کامل اور اولین مصداق امام صاحب ہی ہیں۔ رضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ۔

تمّ سورة محد لتُعْلِيبُهم بتوفيقه واعانية فله الحدوالمينه

ركوعاتهام

## ٨٨ سُوْرَةُ الْفَتْحِ مَدَنِيَّةُ ١١١

ایاتها ۲۹

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ [۱] ہم نے فیصلہ کر دیاتیرے واسطے صریح فیصلہ

### إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحًا مُّبِينًا فَي

ا۔ سورہ فتح کے نزول کا پس منظر: اس سورۃ کی مختلف آیات میں متعدد واقعات کی طرف اشارہ ہے۔ بغرض سولت فہم انکو مختصرا یہاں لکھ دینا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

الف ۔ آنحضرت النَّیْ اَیْبَا نے مدینہ میں خواب دیکھا کہ ہم مکہ میں امن وامان کے ساتھ داخل ہوئے اور عمرہ کر کے علق وقصر کیا۔ آپ النُّیْ اِیْبَا نِے یہ خواب صحابہ سے بیان فرمایا۔ گوآپ نے مدت کی تعیین نہیں فرمائی تھی، مگر شدت اشتیاق سے اکثروں کا خیال اس طرف گیا کہ امسال عمرہ میسر ہوگا۔ اور اتفاقا آپ النَّیْ اِیْبَا کا قصد بھی عمرہ کا ہوگیا۔

ب۔ آپ تقریباً ڈیڑھ ہزار آدمیوں کو ہمراہ لے کر بغرض عمرہ مکہ کی طرف روانہ ہوئے اور ""ہدی"" بھی آپکے ساتھ تھی۔ یہ خبر مکہ
پنچی تو قریش نے بہت سا مجمع کر کے اتفاق کر لیا کہ آپ اٹٹٹٹٹٹٹ کو مکہ میں نہ آنے دیں گے۔ عالانکہ انکے ہاں جج و عمرہ سے
دشمن کو بھی روکا نہیں جاتا تھا۔ بہرعال ""عدیبیہ" پہنچ کر جو مکہ سے قریب ہے آپ اٹٹٹٹٹٹٹ کی اونٹٹ بیٹے گئی اور کسی طرح اٹسے کا
م نہ لیا۔ آپ اٹٹٹٹٹٹٹ نے فرمایا حکبسکھا جادِش الفینیل اور فرمایا کہ خداکی قسم اہل مکہ مجھ سے جس بات کا مطالبہ کریں گے
جس میں حرمات اللہ کی تعظیم قائم رہے میں منظور کروں گا۔ آخر آپ اٹٹٹٹٹٹٹٹ وہیں قیام فرمایا (اسی مقام کو آج کل ""شمیسیہ""

ج ۔ واقعہ حدیدیہ: آپ النا گالیا ہی نے مکہ والوں کے پاس قاصد بھیجا کہ ہم لڑنے نہیں آئے، ہم کو آنے دو، عمرہ کر کے چلے جائیں گے۔ جب اس کا کچھ جواب نہ ملا تو آپ النا گالیا ہی نے حضرت عثمان کو وہ ہی پیام دے کر بھیجا اور بعض مسلمان مرد و عورت جو مکہ میں مغلوب و مظلوم تھے ان کو بشارت پہنچائی کہ اب عنقریب مکہ میں اسلام غالب ہو جائے گا۔ حضرت عثمان کو قریش نے روک لیا۔ انکی واپسی میں جو دیر لگی یمال یہ خبر مشہور ہو گئن کہ حضرت عثمان قتل کر دئے گئے۔ اس وقت آپ النا گالیہ ہی اس خیال سے کہ شاید لڑائی کا موقع ہو جائے سب صحابہ سے ایک درخت کے نیچ بیٹے کر بیعت لی۔ جب قریش نے بیعت کی خبر سنی ڈر گئے اور حضرت عثمان کو واپس بھیج دیا۔

د۔ پھر مکہ کے چند رؤسا بخرض صلح آپکی خدمت میں عاضر ہوئے اور صلحنامہ لکھنا قرار پایا۔ اس سلسلہ میں بعض امور پر بحث و تکرار بھی ہوئی اور مسلمانوں کو خصہ اور ہوش آیاکہ تلوار سے معاملہ ایک طرف کر دیا جائے لیکن آخر حضور الٹی ایک ہو والوں کے اصرار کے موافق سب باتیں منظور فرمالیں اور مسلمانوں نے بھی بے انتہا ضبط و تحل سے کام لیا اور صلحنامہ تیار ہوگیا۔ جس میں ایک شرط کفار کی طرف سے یہ تھی کہ آپ اس سال والیں چلے جائے اور آئندہ سال غیر مسلح آگر عمرہ کر لیجئے۔ اور یہ کہ فریقین میں دس سال تک لڑائی نہ ہوگی۔ اس مدت میں جو مرد ہمارے ہاں سے تمہارے پاس جائے اسے آپ اپنے پاس نہ رکھیں۔ اور جو تمہارا آدمی ہمارے ہاں آئے گا ہم والیں نہ کریں گے۔ صلح کا تمام معاملہ طے ہوجانے پر آپ لٹی ایک ایک گئی نے "عدیدید" ہی میں ہدی کا جانور ذریح کیا اور علق وقصر کرکے احرام کھول دیا اور مدینہ کی طرف روانہ ہوگئے۔

ہ۔ راستہ ہی میں یہ یہ سورۃ (الفتح) نازل ہوئی۔ اور یہ سب واقعہ اوا خر ۲۰ هجری میں پیش آیا۔

و۔ حدیدیہ سے واپس تشریف لا کر اوائل ، هجری میں آپ الناوائل پر شام کی جو مدینہ سے شالی جانب چار منزل پر شام کی سمت یہود کا ایک شہر تھا۔ اس حلہ میں کوئی شخص ان صحابہ کے علاوہ شریک نہ تھا جو"" عدیدیہ"" میں آپکے ہمراہ تھے۔

زیہ سال آئندہ یعنی ذیقعدہ > ، هجری میں آپ حب معاہدہ عمرۃ القضاً کے لئے تشریف لے گئے اور امن وامان کے ساتھ مکہ پہنچ کرعمرہ ادا فرمایا۔

ے۔ عمدنامہ میں جو دس سال تک لڑائی بندر کھنے کی شہرط تھی قریش نے نقض عمد کیا۔ آپ الٹیٹالیکٹی نے مکہ پر پڑھائی کر دی اور رمضان ۰۸ هجری میں اسکو فتح کر لیا۔

لِّيَغُفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَ مَا اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَ مَا اللهُ عَلَيْكَ وَ مَا اللهُ عَلَيْكَ وَ يَهْدِيكَ اللهُ عَلَيْكَ وَ يَهْدِيكَ اللهُ عَلَيْكَ وَ يَهْدِيكَ اللهُ عَلَيْكَ وَ يَهْدِيكَ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ وَ يَهْدِيكَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ وَ يَهْدِيكَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

۳۔ اور مدد کرے تیری اللہ زبر دست مدد [۵]

وَّ يَنْصُرَكَ اللهُ نَصْرًا عَزِيْرًا ﴿

۲۔ صلح مدیبیہ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا پیغمبرانہ طرز عل: ""عدیبیہ ""کی صلح بظاہر ذلت و مغلوبیت کی صلح نظر آتی ہے۔ اور شرائط صلح پڑھ کر بادی النظر میں یہ ہی محبوس ہوتا ہے کہ تمام جھگڑوں کا فیصلہ کفار قریش کے حق میں ہوا۔ چنچ حضرت عمراور دوسرے صحابہ رضی اللہ عنهم بھی صلح کی ظاہری سطح دیکھ کر سخت محزون و مضطرب تھے۔ وہ خیال کرتے تھے کہ اسلام کے چودہ

پندرہ سوسر فروش سپاہیوں کے سامنے قریش اور انکے طرفداروں کی جمعیت کیا چیز ہے۔ کیوں تمام نزاعات کا فیصلہ تلوارسے نہیں کر دیا جاتا۔ مگر رسول اللہ الٹی آلیکی آنکھیں ان احوال و نتائج کو دیکھ رہی تھیں جو دوسروں کی نگاہوں سے او جھل تھے اور اللہ نے آپ اللہ الٹی آلیکی کی کا سینہ سخت سے سخت ناخوشگوار واقعات پر تحل کرنے کے لئے کھول دیا تھا۔ آپ بے مثال استغناء اور توکل و تحل کے ساتھ انکی ہر شرط قبول فرماتے رہے اور اپنے اصحاب کو ""اللہ ورسولہ اعلم ""کہہ کر تسلی دیتے رہے یعنی اللہ اور اس کا رسول زیادہ جانتا ہے۔

صلح مدیبیہ فتح مہین ہے: ما آنکہ یہ سورہ نازل ہوئی اور خداوند قدوس نے اس صلح اور فیصلہ کا نام " فتح مہین" رکھا۔ لوگ اس پر بھی تعجب کرتے تھے کہ یا رسول اللہ کیا یہ فتح ہے فرمایا ہاں بہت بڑی فتح۔ حقیقت یہ ہے کہ صحابہ کی بیعت جاد اور معمولی چھیڑ پھاڑ کے بعد کفار معاندین کا مرعوب ہو کر صلح کی طرف بھکنا اور نبی کریم اٹھٹا پہلی کا باو دور جنگ اور انتقام پر کافی قدرت رکھنے کے ہر موقع پر اغاض اور عفو درگذر سے کام لینا اور محض تعظیم بیت اللہ کی خاطر انکے بیودہ مطالبات پر قطعا برافروختہ نہ ہوئا۔ یہ واقعات ایک طرف اللہ کی خصوصی مدد ور حمت کے استجلاب کا ذریعہ بنتے تھے اور دوسری جانب دشمنوں کے قلوب پر اسلام کی اخلاقی ورومانی طرف اللہ کی خصوصی مدد ور حمت کے استجلاب کا ذریعہ بنتے تھے اور دوسری جانب دشمنوں کے قلوب پر اسلام کی اخلاقی ورومانی طاقت اور چینممر علیہ السلام کی شان چینمبری کا سکہ بھلا رہے تھے۔ گو عمدنامہ لکھتے وقت ظاہر بینوں کو کفار کی جیت نظر آتی تھی۔ کیان شھنڈے دل سے فرصت میں بیٹو کر فور کرنے والے نوب سمجھتے تھے کہ فی الحقیقت تمام تر فیصلہ حضور اٹھٹا پیلی کے حق میں ہورہا ہے۔ اللہ تعالی نے اس کا نام " فتح مین " رکھ کر متنبہ کر دیا کہ یہ صلح اس وقت بھی فتح ہے اور آئندہ کے لئے بھی آپ ہورہا ہے۔ اللہ تعالی نے اس کا نام " فتح مین " کا دروازہ کھولتی ہے۔

صلح کے ہمتر نتائج: اس صلح کے بعد کافروں اور مسلمانوں کو بہم اختلاط اور بے تکلف ملنے بلنے کا موقع ہاتھ آیا۔ کفار مسلمانوں کی رزبان سے اسلام کی باتیں سنتے اور ان مقدس مسلمانوں کے احوال واطوار کو دیجھے تو نود بخود ایک کش اسلام کی طرف ہوتی تھی۔ نتیجہ یہ ہواکہ صلح "عدیبہ" سے فتح مکہ تک یعنی تقریبا دوسال کی مدت میں اتنی کثرت سے لوگ مشرف بہ اسلام ہوئے کہ کہ کھی اس قدر نہ ہوئے تھے حضرت غالد بن الولید اور عمرو بن العاص جلیے نامور صحابہ رضی اللہ عنم اسی دوران میں اسلام کے حقہ بگوش سے بے۔ یہ جسموں کو منہیں ، دلوں کو فتح کر لینا اسی صلح حدیبیہ کی اعظم ترین برکت تھی۔ اب جاعت اسلام چاروں طرف اس قدر پھیل گئی اور اتنی بڑھ گئی تھی کہ مکم معظمہ کو فتح کر کے ہمیشہ کے لئے شرک کی گندگی سے پاک کر دینا بالکل سمل ہوگیا۔ "قدیبیہ" میں صفور الیٹ آیا ہی صرف ڈیڑھ ہزار جانباز تھے۔ لیکن دوبرس کے بعد مکہ معظمہ کی فتح عظیم کے وقت دس ہزار کا لشکر جرار میں صفور الیٹ آیا ہے ہمراہ صرف ڈیڑھ ہزار جانباز تھے۔ لیکن دوبرس کے بعد مکہ معظمہ کی فتح عظیم کے وقت دس ہزار کا لشکر جرار آپ کے ہمرکاب تھا۔ پچ تو یہ ہے کہ مذھرف فتح مکہ اور فتح فیبر، بلکہ آئندہ کی کل فتوعات اسلامیہ کے لئے صلح عدیبیہ بطور آپ کے ہمرکاب تھا۔ پچ تو یہ ہے کہ مذھرف فتح مکہ اور فتح فیبر، بلکہ آئندہ کی کل فتوعات اسلامیہ کے لئے صلح عدیبیہ بطور

اساس وبنیاد اور زری دیباچ کے تھی۔ اور اس تھل و توکل اور تعظیم حرمات اللہ کی بدولت ہو صلح کے سلسہ میں ظاہر ہوئی۔ جن علوم و معارف قدسیہ اور باطنی متامات و مرانب کا فتح باب ہوا ہوگا اس کا اندزاہ توکون کر سکتا ہے۔ ہاں تھوڑا سا اجالی اشارہ تق تعالیٰ نے ان آیتوں میں فرمایا ہے۔ یعنی بیسے سلاطین دنیا کسی بہت برے فاتح جزل کو خصوصی اعزاز واکرام سے نواز تے ہیں۔ صلح کے صلہ میں آپ لیٹیا پیکا کو خصوصی انعامت: غدا وند قدوس نے اس فتح مبین کے صلہ میں آپ لیٹیا پیکا کو خصوصی انعامت: غدا وند قدوس نے اس فتح مبین کے صلہ میں آپ لیٹیا پیکا کو چار چیزوں سے سرفراز فرمایا۔ جن میں پہلی چیز غفران زنوب ہے۔ (ہمیشہ سے ہمیشہ تک کی سب کو ہمیاں بوآپ کے مرتبہ رفیع کے اعتبار سے کو ابنی بھی جائیں بالکلید معاف میں ) یہ بات اللہ تعالی نے اور کسی بندہ کے لئے نہیں فرمائی۔ مگر عدیث میں آیا ہے کہ اس آیت کے نزول کے بعد صفور لیٹیا پیٹیا اس قدر عبادت اور محنت کرتے تھے کہ راتوں کو کھڑے کھڑے کو میں۔ اللہ تعالی تو آپ سے اور کو کھڑے کھڑے کھڑے کھڑے کہ میں اس کا شکر گزار بندہ نہ لیٹی گیٹیا کی سب اگلی پیٹیلی معاف فرمائیں معاف فرمائیں گے جو من کر نذر نہ ہو جائے بلکہ اور زیادہ غدا ہے ڈرنے گے۔ بنوں) ظاہر ہے اللہ تعالی جمی ایسی بشارت اس بندہ کو سائیں گے جو من کر نذر نہ ہو جائے بلکہ اور زیادہ غدا ہے ڈرنے گے۔ بنوں) ظاہر ہی اللہ تعالی معاف کرچکا ہی سب خطائیں اللہ تعالی معاف کرچکا ہے (یعنی اس مقام شفاعت میں اگر بالفرض کوئی تقصیر بھی ہو جائے انسین میں اور جنگی اگلی پیچھلی سب خطائیں اللہ تعالی معاف کرچکا ہے (یعنی اس مقام شفاعت میں اگر بالفرض کوئی تقصیر بھی ہو جائے وہ بھی عفو عام کے تحت میں سبط ہی آپئی ہے ) بجزائد اور کی کا یہ کام نہیں۔

۳۔ صلح حدیبیہ میں آتحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا پیغمبرانہ طرز عل: یعنی صرف تقصیرات سے درگذر نہیں بلکہ جو کچھ ظاہری و باطنی اور مادی وروحی انعام واحیان اب تک ہو چکے ہیں انکی پوری تنځمیل و تتمیم کی جائے گی۔

۷۔ آن تحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی دائمی استقامت: یعنی تجھ کو ہدایت واستقامت کی سیدھی راہ پر ہمیشہ قائم رکھے گا۔ معرفت و شود کے غیر محدود مراتب پر فائز ہونے اور ابدان و قلوب پر اسلام کی حکومت قائم کرنے کی راہ میں تیرے لئے کوئی رکاوٹ عائل یہ ہو سکے گی۔ لوگ ہوق در جوق تیری ہدایت سے اسلام کے سیدھے راستہ پر آئیں گے۔ اور اس طرح تیرے اجوروحنات کے ذخیرہ میں بیشار اضافہ ہوگا۔

۵۔ فتح ونصرت کا وعدہ: یعنی اللہ کی ایسی مدد آئے گی جے کوئی نہ روک سکے گانہ دبا سکے گا۔ اور اس کی مدد سے فتح وظفر تیرے قدموں کے ساتھ ساتھ ہوگی۔ سورہ ""نصر"" میں فرمایا کہ جب خدا کی طرف سے مدد اور فتح آ جائے اور لوگ دین الہی میں فوج در فوج داخل ہونے کے ساتھ ساتھ ہوگی۔ ساتھ الہی و گاتوا سکے داخل ہونے لگیں تواللہ کی تسبیح و تحمید اور اس سے استغفار کیا ہوگا تواسکے

. جواب میں لَیَغَفِرَ لَکَ الله الح<sup>ن</sup> کا مضمون اور بھی زیادہ صاف ہو جاتا ہے ۔ نبہ علیہ ابن جریرٌ۔

هُوَ الَّذِيِّ اَنْزَلَ السَّكِيْنَةَ فِي قُلُوبِ الشَّكِيْنَةَ فِي قُلُوبِ الشَّكِيْنَةَ فِي قُلُوبِ المُمُوفِينَ لِيَزْدَادُوَّ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوَّ الْمُأْمُونِ وَ الْاَرْضِ وَ كَانَ وَلِلهِ جُنُودُ السَّمُونِ وَ الْاَرْضِ وَ كَانَ اللهُ عَلِيْمًا حَكِيْمًا فَي

لِّيُدُخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنِةِ جَنَّتٍ جَنَّتٍ تَجُرِى مِنْ تَحُتِهَا الْأَنْهُرُ خُلِدِينَ فِيهَا وَ يُحَرِّي مِنْ تَحُتِهَا الْآنَهُرُ خُلِدِينَ فِيهَا وَ يُحَرِّي مِنْ تَحُتِهَا الْآنَهُرُ خُلِدِينَ فِيهَا وَ يُحَرِّي مِنْ تَحْتِهَا شَيْاتِهِمُ لَّوَ كَانَ ذَلِكَ عِنْدَ اللهِ فَوْزًا عَظِيمًا فَي

اللہ وہی ہے جس نے اثارا اطمینان دل میں ایان والوں کے ناکہ اور بڑھ جائے انکو ایان اپنے ایان کے ساتھ [1] اور اللہ کے میں سب لشکر آسمانوں کے اور زمین کے اور اللہ ہے خبردار حکمت والا [8]

۵۔ نگاکہ پہنچا دے ایمان والے مردوں کو اور ایمان والی عورتوں کو باغوں میں نیچے بہتی ہیں انکے نہریں ہمیشہ رہیں ان میں اور آثار دی اُن پر سے اُٹکی برائیاں [۸] اور بیات ہے اللہ کے یہاں بڑی مراد ملتی [۹]

1- صحابہ کرام کے ایمان میں زیادتی: اطمینان اثارا۔ یعنی باو جود خلاف طبع ہونے کے رسول کے عکم پر جمے رہے۔ ضدی کافروں کے ساتھ ضد نہیں کرنے لگے۔ اسکی برکت سے انکے ایمان کا درجہ بڑھا اور مراتب عرفان وابقان میں ترقی ہوئی۔ انہوں نے اول بیعت جاد کر کے ثابت کر دیا تھا کہ ہم اللہ کی راہ میں لڑنے مرنے کے لئے تیار میں۔ یہ ایمان کا ایک رنگ تھا اسکے بعد جب پیغمبر علیہ الصلوۃ والسلام نے مسلمانوں کے جذبات کے خلاف اللہ کے حکم سے صلح منظور کرلی توانکے ایمان کا دوسرا رنگ یہ تھا کہ اپنے پر جوش جذبات و عواطف کو زور سے دبا کر اللہ ورسول کے فیصلہ کے آگے گردن انقیاد خم کر دی۔ رضی اللہ عنهم و رضواعینہ۔

ہے۔ زمین و آسمان کے لئکر: یعنی وہ ہی جانتا ہے کہ کس وقت قال کا عکم دینا تمہارے لئے مصلحت ہے اور کس موقع پر قال سے بازر کھنا اور صلح کرنا حکمت ہے۔ تم کو اگر قال کا عکم ہو تو کہی کفار کی کثرت کا خیال کر کے پس و پیش نہ کرنا کیونکہ آسمان و زمین کے لئکروں کا مالک وہ ہی ہے جو تمہاری قلت کے باوجود اپنے غیبی لٹکروں سے مدد کر سکتا ہے ۔ جیسے "" بدر" "" انزاب "" اور "" حنین "" وغیرہ میں کی ۔ اور اگر صلح کرنے اور قتال سے رکنے کا عکم دے توانسی کی تعمیل کرو۔ یہ خیال نہ کرنا کہ افوس صلح ہو

گئی اور کفار پچنکا انکو سزا نہ ملی اگر قتال کا عکم ہو جاتا تو ہم انکو ہلاک کر ڈالتے۔ کیونکہ ان کا ہلاک ہونا کچھ تم پر موقوف نہیں۔ ہم چاہیں تواپنے دوسرے لشکروں سے ہلاک کر سکتے ہیں۔ بہرعال زمین وآسان کے لشکروں کا مالک اگر صلح کا حکم دے گا تو ضرور اسی میں بہتری اور حکمت ہوگی۔

۸۔ مدیبیہ کے شرکاء کیلئے وحدہ بحنت: جب حضور الٹی ایکٹی نے اِنگا فکتھ کیا لک فکتھا میں بیٹی الن پڑھ کر سائی توانہوں نے آپکی خدمت میں مبارکباد عرض کی اور کھا یا رسول اللہ! یہ توآپ کے لئے ہوا۔ ہمارے لئے کیا ہے۔ اس پر یہ آیتیں نازل ہوئیں یعنی اللہ نے المحمینان و سکینہ آثار کو مومنین کا ایمان بڑھایا۔ تا انہیں نہایت اعزاز واکرام کے ساتھ بحنت میں داخل کرے اور انکی برائیوں اور کمزوریوں کو معاف فرما دے۔ حدیث میں ہے کہ جن اصحاب نے "مدیبیہ" میں بیعت کی ان میں سے ایک بھی دوزخ میں داخل نہ ہوگا۔ (تنبیہ) مومنات کا ذکر تعمیم کے لئے ہے۔ یعنی مرد ہویا عورت کسی کی محنت اور ایمانداری صائع نہیں جاتی۔ اعادیث سے ثابت ہے کہ حضرت ام سلم اس سفر میں حضور الٹی ایکٹی کے ہمراہ تھیں۔

9۔ بعنت ہی نور عظیم ہے: بعض نقال صوفی یا کوئی مغلوب الحال بزرگ کہدیا کرتے ہیں کہ بعنت طلب کرنا ناقصوں کا کام ہے، یہاں سے معلوم ہواکہ اللہ کے ہاں بیہ ہی بڑا کال ہے۔

وَّ يُعَذِّبَ الْمُنْفِقِينَ وَ الْمُنْفِقْتِ وَ الْمُنْفِقْتِ وَ الْمُنْفِقِينَ وَ الْمُشْرِكُتِ الظَّآنِينَ بِاللهِ الْمُشْرِكِينَ وَ الْمُشْرِكُتِ الظَّآنِينَ بِاللهِ ظَنَّ السَّوْء وَ عَلَيْهِمُ دَآبِرَةُ السَّوْء وَ وَظَنَّ السَّوْء وَ عَلَيْهِمُ وَ لَعَنَهُمْ وَ اَعَدَّ لَهُمْ عَظِيبَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَ لَعَنَهُمْ وَ اَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَ اَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَ سَآءَتْ مَضِيرًا الله عَلَيْهِمْ وَ لَعَنَهُمْ وَ اَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَ سَآءَتْ مَضِيرًا

وَ لِلهِ جُنُوَدُ السَّمُوٰتِ وَ الْاَرْضِ ﴿ وَ كَانَ اللَّهُ عَزِيْرًا حَكِيْمًا ﴿

۲۔ اور ٹاکہ عذاب کرے دغاباز مردوں کو اور دغاباز عور توں کو اور شرک والے عردوں کو اور اور شرک والی عور توں کو اور اور شرک والی عور توں کو [۱۰] جو اُٹکلیں کرتے ہیں اللہ پر بری اُٹکلیں [۱۱] انہی پر پڑے بھیر مصیبت کا [۱۱] اور غصہ ہوا اللہ اُن پر اور لعنت کی انکو اور تیار کی اُنکے واسطے دوز خ اور بری جگہ پہنچے

﴾۔ اور اللہ کے ہیں سب لشکر آسمانوں کے اور زمین کے اور ہے اللہ زبر دست حکمت والا [ال]

ا۔ یعنی مومنین کے دلوں میں صلح کی طرف سے اطمینان پیدا کر کے اسلام کی جڑ مضبوط کر دی اور اسلامی فتوعات و ترقیات کا

دروازہ کھول دیا جوانجام کار سبب ہے کا فروں اور منافقوں پر مصیبت ٹوٹنے اور انکو پوری طرح سزا ملنے کا۔

اا۔ کفار منافقین کے برے اندازے: ""بری اُلکلیں "" یہ کہ مدینے سے چلتے وقت منافی (بجزایک جدِّبن قبیں کے) مسلمانوں کے ساتھ نہیں آئے، بہانے کر کے بیٹے رہے۔ دل میں سوچا کہ مدبھیر تو ضرور ہوکر رہے گی۔ یہ مسلمان لڑائی میں تباہ ہوں گے۔ ایک بھی زندہ واپس نہ آئے گا۔ کیونکہ وطن سے دور، فوج کم اور دشمن کا دیس ہو گا ہم کیوں انکے ساتھ اپنے کو ہلاکت میں ڈالیں۔ اور کفار مکہ نے یہ خیال کیا کہ مسلمان بظاہر ""عمرے"" کے نام سے آرہے میں اور فریب و دغا سے چاہتے ہیں کہ مکہ معظمہ ہم سے چھین لیں۔

۱۲ یعنی زمانه کی گردش اور مصیبت کے چکر میں آگر رمیں گے کہاں تک احتیاطیں اور پیش بندیاں کریں گے۔

۱۳۔ یعنی وہ سزا دینا چاہے توکون بچاسکتا ہے۔ خدائی لشکر ایک لمحہ میں پیس کر رکھ دے۔ مگر وہ زبر دست ہونے کے ساتھ حکمت والا بھی ہے۔ حکمت الہی مقتضی نہیں کہ فورًا ہاتھوں ہاتھ ان کا استیصال کیا جائے۔

إِنَّآ اَرُسَلُنْكَ شَاهِدًا قَّ مُبَشِّرًا قَّ نَذِيرًا فَي

لِّتُؤُمِنُوُا بِاللهِ وَ رَسُولِهِ وَ تُعَزِّرُوْهُ وَ تُعَزِّرُوْهُ وَ تُعَزِّرُوْهُ وَ تُعَزِّرُوْهُ وَ تُوكِنُونُهُ اللهِ وَ تُعَزِّرُوْهُ وَ تُعَرِّرُوْهُ وَ تُعَرِّرُوْهُ وَ تُعَرِّرُوْهُ وَ تُعَرِّرُوْهُ اللهِ وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

إِنَّ اللَّذِيْنَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ فَوْقَ آيَدِيهِمَ فَمَنُ تَكَثَ فَإِنَّمَا يَدُ اللهِ فَوْقَ آيَدِيهِمَ فَمَنُ تَكَثَ فَإِنَّمَا يَدُ اللهِ فَوْقَ آيَدِيهِمَ وَمَنُ آوَ فَي بِمَا عَهَدَ يَنْكُثُ عَلَى نَفُسِهِ وَ مَنُ آوَ فَي بِمَا عَهَدَ عَلَيْهُ اللهَ فَسَيُؤْتِيهِ آجُرًا عَظِيمًا اللهَ فَسَيُؤْتِيهِ آجُرًا عَظِيمًا

۸۔ ہم نے تجھ کو بھیجا احوال بتانے والا اور خوشی اور ڈر سنانے والا [۱۳]

9۔ ٹاکہ تم لوگ یقین لاؤاللہ پر اور اسکے رسول پر اور اسکی مدد کرواور اسکی عظمت رکھو<sup>[10]</sup> اور اُسکی پاکی بولتے رہو صبح اور شام <sup>[11]</sup>

۱۰۔ تحقیق جو لوگ بیعت کرتے ہیں تجھ سے وہ بیعت کرتے ہیں اللہ سے اللہ کا ہاتھ ہے اوپر اُنکے ہاتھ کے [۱۰] پھر جو کوئی قول توڑے سو توڑتا ہے اپنے نقصان کواور جو کوئی پورا کرے اس چیز کو جس پر اقرار کیا اللہ سے تو وہ اس کو دے گا بدلہ بہت بڑا[۱۸]

۱۳۔ یعنی آپ اللہ کے فرمانبرداروں کو خوشی اور نافرمانوں کو ڈر سناتے ہیں اور خود اپنے احوال بتلاتے ہیں جیسے اِنَّا فَتَحَنَا سے میاں تک تینوں قسم کے مضمون آ چکے۔ اور آخرت میں بھی اپنی امت پر نیزاندیاء علیم السلام کے حق میں گواہی دیں گے۔

10۔ تُعَزِّرُوَهُ اور تُوَقِیُوهُ کی ضمیری اگراللہ کی طرف راجع ہوں تواللہ کی مدد سے مراداس کے دین اور پیغمبر کی مدد کرنا ہے۔ اور اگر رسول کی طرف راجع ہوں تو پھر کوئی اشکال نہیں۔

**ا۔** یعنی اللہ کی پاکی بیان کرتے رہو۔ خواہ نمازوں کے ضمن میں یا نمازوں سے باہر۔

۱۔ آتھ میں اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ پر صحابہ کی بیعت کی فضیلت: لوگ حضور النہ الیّہ الیّہ میں ہاتھ ڈال کر بیعت کرنا ہے۔ کیونکہ حقیقت میں نبی ندا ہی کی طرف سے بیعت لیتا ہے۔ اس کو فرمایا کہ نبی کے ہاتھ پر بیعت کرنا گویا ندا سے بیعت کرنا ہے۔ فیذا کا قال مَنْ یُّطِعِ اللَّ سُولَ فَقَدُ اَطَاعَ اللّهُ رَاسَاء رکوع الله مَنْ یُطِعِ اللَّ سُولَ فَقَدُ اَطَاعَ الله کو اساء رکوع الله وَمَا رَمَیْتُ اِذْرَمَیْتُ وَلٰکِنَّ اللّهُ رَمْیی (انفال رکوع ۲) جب بیعت نبوی کی حقیقت یہ ہوئی تو ایساء رکوع الله وَمَا رَمَیْتُ اِذُرَمَیْتُ وَلٰکِنَّ اللّهُ رَمْیی (انفال رکوع ۲) جب بیعت نبوی کی حقیقت یہ ہوئی تو ایسین نفون کے اوپر ہوگا۔ (تنبیہ) حضور صحابہ سے کبھی ہاد پر کبھی ہاد پر کبھی کسی دوسرے امر نیر پیعت لیت تھے۔ صبح مسلم میں "وعلی الخیر" کا لفظ آیا ہے۔ مثائخ طریقت کی بیعت اگر بطریق مشروع ہوتو اسی لفظ کے تحت میں مندرج ہوگی۔ "مدیبیہ" میں اس بات پر بیعت لی گئی کہ مرتے دم تک میدان جاد سے نمیں بھاگیں گ۔ افظ کے تحت میں مندرج ہوگی۔ "مدیبیہ" میں اس بات پر بیعت کے وقت ہوقول و قرار کیا ہے، اگر کوئی اسکو توڑے گا تو اپنا ہی نقصان کرے گا۔ اللہ وربول کو کچے ضرر نمیں پہنچنا۔ اسی کو عمد شخنی کی سزا ملے گی۔ اور جس نے استفامت دکھلائی اور اپنے عمد میوان کو مضبوطی کے ساتھ اور اکیا تو اس کا بدلہ بھی بہت اور اسلے گا۔ اور جس نے استفامت دکھلائی اور اپنے عمد میوان کو مضبوطی کے ساتھ اور اکیا تو اس کا بدلہ بھی بہت اور اسلے گا۔

سَيَقُولُ لَكَ الْمُخَلَّفُونَ مِنَ الْاَعْرَابِ
شَغَلَتْنَا اَمُوالُنَا وَ اَهْلُونَا فَاسْتَغُفِرُ لَنَا 
شَغَلَتْنَا اَمُوالُنَا وَ اَهْلُونَا فَاسْتَغُفِرُ لَنَا 
يَقُولُونَ بِالسِنتِهِمُ مَّا لَيْسَ فِى قُلُوبِهِمُ لَا 
قُلُ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِّنَ اللهِ شَيْئًا إِنْ اَرَادَ 
بِكُمْ ضَرًّا اَوْ اَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا لَا بَلُ كَانَ 
اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا 
اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا 
اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا

اا۔ اب کہیں گے تجھ سے پیچے رہ جانے والے گنوار
ہم کام میں لگے رہ گئے اپنے مالوں کے اور گھر والوں
کے سو ہمارا گناہ بختوا [١٩] وہ کہتے ہیں اپنی زبان سے جو
انکے دل میں نہیں [٢٠] تو کمہ کس کا کچھ بس چلتا ہے
اللہ سے تمہارے واسطے اگر وہ چاہے تمہارا نقصان یا
چاہے تمہارافائدہ بلکہ اللہ ہے تمہارا عمول

11۔ کوئی نہیں تم نے تو خیال کیا تھا کہ پھر کرنہ آئے گا رسول اور مسلمان اپنے گھر کبھی اور کھب گیا تمہارے دل میں یہ خیال اور اُلکال کی تم نے بری اُلکلیں اور تم لوگ تھے تباہ ہونے والے [۲۲] بَلُ ظَنَنْتُمُ أَنُ لَّنُ يَّنُقَلِبَ الرَّسُولُ وَ الْمُؤْمِنُونَ إِلَى اَهْلِيهِمْ اَبَدًا وَّ زُيِّنَ ذَلِكَ الْمُؤْمِنُونَ إِلَى اَهْلِيهِمْ اَبَدًا وَّ زُيِّنَ ذَلِكَ فِي اللَّمُورِكُمْ وَ ظَنَنْتُمْ ظَنَّ السَّوُءِ اللَّهُ وَ كُنْتُمْ ظَنَّ السَّوُءِ اللَّهُ وَ كُنْتُمْ قَوْمًّا بُورًا اللَّهَ

91۔ منافقین کے حیلے بہانوں کی خبر: مدینہ سے روانہ ہوتے وقت آپ نے اپنی روانگی کا اعلان کر دیا اور مسلمانوں کو ساتھ چلنے کے لئے ابھارا تھا۔ شاید قرائن سے آپ کو بھی لڑائی کا اخمال ہو۔ اس پر دیماتی گزار جنکے دلوں میں ایمان رائے نہ ہوا تھا۔ جان پرا کر بیٹے رہے اور آپ میں کہنے لگے کہ مبطلا ہم ایسی قوم کی طرف جائیں گے جو محمد الشائیلیج کے گھر (مدینہ) میں آگر انکے کتنے ساتھیوں کو قتل کر گئی۔ اب ہم اسکے گھر جا کر اس سے لڑیں گے ؟ تم دیکھ لینا اب یہ اور انکے ساتھی اس سفر سے والی آنے والے نہیں سب وہیں کھیت رمیں گے۔ ان آیات میں جق تعالی نے انکے نفاق کا پر دہ فاش کیا ہے آپکو مدینہ پہنچنے سے قبل راست میں بتلا دیا کہ تمہارے شیحے و سالم والی جانے پر وہ لوگ اپنی غیر عاضری کے جھوٹے عذر اور حیلے بہانے کرتے ہوئے آئیں گے، اور کہیں گے کہ کیا کئے ہم کو گھر بار کے دھندوں سے فرصت نہ ملی ۔ کوئی ہمارے شیکھے مال اور اہل و عیال کی خبر لینے والا نہ شا۔ بہرعال ہم سے کونا ہی ضرور ہوئی۔ اب اللہ سے ہمارا قصور معاف کرا د ہیئے۔

۲۰ یعنی دل میں جانتے ہیں کہ یہ عذر بالکل غلط ہے اور استغفار کی در نواست کرنا بھی محض ظاہر داری کے لئے ہے، سپے دل سے نہیں ۔ وہ دل میں اسکوگناہ سمجھتے ہیں نہ آپ پر اعتقاد رکھتے ہیں ۔

۲۱۔ منافقین کو انکے بہانوں کا جواب: یعنی ہر طرح کا نفع و نقصان اللہ کے قبضہ میں ہے جبکی مشیت وارادہ کے سامنے کسی کا کچھ بس نہیں چاتا اسکو منظور نہیں تھا کہ تم کو اس سفر مبارک کی شرکت کے فوائد نصیب ہوں۔ نہ اب یہ منظور ہے کہ میں تمہارے لئے استغفار کروں اس نے تمہاری حیلہ تراشی سے قبل ہی ہم کو ان جھوٹے اعذار پر مطلع کر دیا تھا۔ بمرحال اس نے ارادہ کر لیا ہے کہ تمہارے اعال و حرکات کی بدولت ""غزوہ عدیبیہ ""کی گوناگوں برکات و فوائد کی طرف سے تم کو نقصان اور گھائے میں رکھے۔ اور ہاں تم کھتے ہوکہ اپنے مال اور گھر والوں کی حفاظت کی وجہ سے سفر میں نہ جا سکے، توکیا غدا اگر تمہارے مال واولاد وغیرہ میں نقصان پہنچانے کا ارادہ کرے، تم گھر میں رہ کر اسے روک دو گے۔ یا فرض کرو۔ اللہ تم کو کچھ فائدہ مال و عیال میں پہنچانا

چاہے اور تم سفر میں ہو، توکیا اسے کوئی روک سکتا ہے۔ جب نفع و نقصان کو کوئی روک نہیں سکتا تواللہ اور اسکے رسول کی خوشنودی کے مقابلہ میں ان چیزوں کی پرواکرنا محض حاقت و ضلالت ہے ان حیلوں بہانوں سے مت سمجھوکہ ہم اللہ کو خوش کر لیں گے۔ بلکہ یادرکھواللہ تمہارے سب کھلے چھیے اعال واحوال کی پوری خبررکھتا ہے۔

۲۲۔ منافقین کے پیچھے رہ جانے کی اصل وجہ: یعنی واقع میں تمہارے نہ جانے کا سبب یہ نہیں تھا جو بیان کر رہے ہو بلکہ تمہارا خیال یہ تھاکہ اب پیغمبراور مسلمان اس سفر سے پچ کر واپس بنہ آئیں گے۔ یہ ہی تمہاری دلی آرزو تھی اور یہ غلط اُلکل اور تخملینہ تمہارے دلوں میں خوب جم گیا تھا۔ اسی لئے اپنی حفاظت اور نفع کی صورت تم نے علیحدہ رہنے میں سمجھی۔ عالانکہ یہ صورت تمهارے خبران اور تباہی کی تھی اور اللہ جانتا تھاکہ یہ تباہ و برباد ہونے والے ہیں۔

وَ مَنْ لَّمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَ رَسُولِم فَإِنَّا ١٦- اور جوكوني يقين نه لائے الله پر اور اسكے رسول پر تو اَعْتَدُنَا لِلْكُفِرِيْنَ سَعِيرًا ﴿

> وَ لِلَّهِ مُلُكُ السَّمْوٰتِ وَ الْاَرْضِ ۚ يَغُفِرُ لِمَنُ يَّشَآءُ وَ يُعَذِّبُ مَنُ يَّشَآءُ ۗ وَ كَانَ اللهُ غَفُورًا رَّحِيْمًا 🚍

> سَيَقُولُ الْمُخَلَّفُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمْ إِلَى مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوْهَا ذَرُوْنَا نَتَّبِعُكُمْ ۚ يُرينُدُونَ أَنْ يُّبَدِّلُوا كَلْمَ اللهِ ﴿ قُلْ لَّنَ تَتَّبِعُوْنَا كَذٰلِكُمْ قَالَ اللَّهُ مِنُ قَبُلُ ۚ فَسَيَقُوْ لُوْنَ بَلِ تَحْسُدُوْ نَنَا " بَلْ كَانُوْ اللَّا يَفُقَهُونَ إِلَّا قَلِيُلًّا 🕾

ہم نے تیار کر رکھی ہے منکروں کے واسطے دہکتی آگ

۱۴۔ اور اللہ کے لئے ہے راج آسانوں کا اور زمین کا بختے جبکو چاہے اور عذاب میں ڈالے جبکو چاہے اور ہے اللہ بخشے والا مهربان [۲۳]

۱۵۔ اب کمیں گے پیچے رہ گئے ہوئے جب تم چلو کے علیمتیں لینے کو چھوڑ و ہم بھی چلیں تمہارے ساتھ چاہتے ہیں کہ بدل دیں اللہ کا کھا تو کمہ دے تم ہمارے ساتھ ہر گزینہ چلو کے یونہی کہہ دیا اللہ نے پہلے سے [۲۴] مپھر اب کہیں گے نہیں تم تو جلتے ہو ہارے فائدہ سے [۲۵] کوئی نہیں پر وہ نہیں سمجھتے ہیں مگر تھوڑا سا [۲۶]

۲۳۔ یعنی جبکو وہ بختنا نہ چاہے، میں کیسے بخثواؤں ہاں اسکی مہربانی ہو تو تم کو توبہ کی توفیق مل جائے اور بخش ہو جائے۔ اس کی رحمت بہرحال غضب پر سابق ہے۔

۲۲۔ خیبر کے جاد میں ان منافقین کو ساتھ لینے کی ممانعت: ""حدیبیہ" سے واپس ہوکر حضور النے الیّہ اُلیّہ اُلیّہ اُلیّہ اُلیّہ اُلی کو اللہ خیبر اللہ میں کا فرقوموں کو مدینہ پر پڑھا لائے تھے۔ حق تعالی نے حضور النّی الیّہ اُلیّہ اُلیّہ اُلیّہ اُلیّہ اُلیّہ اُلیّہ اللہ اللہ علی کہ وہ گوار جو " حدیبیہ "" میں نمیں گئے، اب خیبر کے معرکے میں تمہارے ساتھ چلنے کو کمیں گے۔ کیونکہ وہاں خطرہ کم اور غنیمت کی امید زیادہ ہے۔ آپ ان سے فرما دیں کہ تمہاری احتماء سے پیشتر اللہ ہم کو کہہ چکا ہے کہ تم (اس سفر میں) ہمارے ساتھ ہرگرہ نمیں جاؤگے اندریں صورت کیا تم ہمارے ساتھ جا سکتے ہو۔ اگر جاؤگے تو یہ معنے ہوں گے کہ گویا اللہ کا کہا بدل دیا گیا بوکسی طرح ممکن نمیں۔

۲۵۔ یعنی اللہ نے کچھ بھی نہیں فرمایا۔ محض یہ چاہتے ہو کہ ہمارا فائدہ نہ ہو۔ سب مال غنیمت بلا شرکت غیرے تمہارے ہی ہاتھ آ آجائے۔

۲۱۔ یعنی بہت تھوڑی سمجھ ہے۔ احمق یہ نہں سمجھتے کہ مسلمانوں کے زہد و قناعت کا کیا عال ہے۔ کیا وہ مال کے حراص ہیں؟ جو تم پر حید کریں گے؟ اور پیغمبرازراہ حید خدا پر جھوٹ بول دے گا؟ العیاذ باللہ۔

11۔ کہ دے چیچے رہ جانے والے گواروں سے آئندہ تم کوبلائیں گے ایک قوم پر بڑے سخت لڑنے والے تم ان سے لڑو گے یا وہ مسلمان ہوں گے پھر اگر عکم مانو گے دے گا تم کواللہ بدلہ اچھا [۲۰] اور اگر پلٹ جاؤگ جیسے پلٹ گئے تھے پہلی بار دے گا تم کوایک عذاب دردناک [۲۸]

۲۷۔ آئندہ ہونے والے معرکوں کی خبر: یعنی ذراصبر کرو۔ اس لڑائی میں تو نہیں جاسکتے، لیکن آگے بہت معرکے پیش آنے ہیں۔
بڑی سخت جنگجو قوموں سے مسلمانوں کے مقابلے ہوں گے جن کا سلسلہ اس وقت تک جاری رہے گا۔ جب تک کہ وہ قومیں
مسلمان ہوکر یا جزیہ وغیرہ دیکر اسلام کی مطبع ہو جائیں۔ اگر واقعی تم کو شوق جماد ہے تواس وقت میں آگر داد شجاعت دینا اس موقع پر

خدا کا حکم مانو کے تو اللہ بہترین بدلہ کے گا۔ (تنبیہ) ""ان جنگجو قوموں "" سے ""بنو حنیفہ "" وغیرہ مراد میں جو ""مسلمہ کذاب ""کی قوم تھی یا ""ہوازن"" و"" ثقیف"" وغیرہ جن سے ""حنین"" میں مقابلہ ہوا۔ یا وہ مرتدین جن پر صدیق اکبڑنے فوج کشی کی۔ یا فارس وروم اور کرد وغیرہ جن سے خلفائے راشدین کے زمانہ میں لڑائیاں ہوئیں۔ ان میں بہت سے بے لڑے بھڑے مسلمان ہوئے اور مال غنیمت بھی بہت آیا۔

۲۸۔ یعنی جیسے پہلے "" مدیبیہ"" جانے سے پیچھے ہٹ گئے تھے اگر آئندہ ان معرکوں سے پیچھے ہے تواللہ سخت در دناک سزا دے گا شاید آخرت سے پہلے دنیا ہی میں ملجائے۔

> لَيْسَ عَلَى الْأَعْلَى حَرَجٌ وَّ لَا عَلَى الْأَعْرَجِ حَرَجُ وَّ لَا عَلَى الْمَرِيْضِ حَرَجُ لَا عَلَى الْمَرِيْضِ حَرَجُ لَا عَلَى الْمَرِيْضِ يُّطِعِ اللهَ وَ رَسُولَهُ يُدُخِلُهُ جَنَّتٍ تَجُرَى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ ۚ وَ مَنْ يَّتَوَلَّ يُعَذِّبُهُ إِلَى الْأَنْهُرُ ۚ وَ مَنْ يَّتَوَلَّ يُعَذِّبُهُ عَذَابًا ٱلِيُمًا ﴿ عَذَابًا ٱلِيُمًا ﴿

> > لَقَدُ رَضِيَ اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذُ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوْبِهِمُ فَأَنْزَلَ السَّكِيْنَةَ عَلَيْهِمُ وَ أَثَابَهُمُ فَتُحًا قَرِيبًا ﴿

> > > ۲۹\_ یعنی جهاد ان معذور لوگوں پر فرض نہیں۔

**. ہ**۔ یعنی تمام امور اور معاملات میں عام ضابطہ یہ ہے۔

٣١ ـ بيعت رضوان: وه كيكر كا درخت تھا عديبيه ميں ۔ غالبا لَقَدُ رَضِي اللهُ فرمانے كى وجہ سے اسى بيعت كو" بيعت الرضوان"" کہتے ہیں۔ شروع سورت میں اس کا مفصل قصہ گذر جا۔

ا۔ اندھے پر تکلیف نہیں اور نہ لنگڑے پر تکلیف اور ینہ بیار پر تکلیف <sup>[19]</sup> اور جو کوئی حکم مانے اللہ کا اور اس کے رسول کا اس کو داخل کرے گا باغوں میں جنکے ینچے بہتی ہیں نہریں اور جو کوئی پلٹ جائے اسکو عذاب

۱۸۔ تحقیق اللہ خوش ہوا ایان والوں سے جب بیعت کرنے لگے تجھ سے اس درخت کے نیچے [۳] پھر معلوم کیا جواُنکے جی میں تھا [۲۳] پھر آبارا اُن پر اطمینان اورانعام دیا اُنکوایک فتح نزدیک ٣٢ يعني ظاہر كا انديشہ اور دل كا توكل، حن نيت، صدق واخلاص اور حب اسلام وغيره - عموماً مفسرين نے مَافِي قُلُو دِهِم سے یہ ہی مراد لیا ہے۔ مگر ابو حیان کہتے ہیں کہ صلح اور شرائط صلح کی طرف سے دلوں میں جورنج واضطراب تھا وہ مراد ہے اور آگے فَأَنْزَلَ السَّكِيْنَةَ عَلَيْهِمُ اس يرزياده چيال تواجه والله اعلم ـ

وَّ مَغَانِمَ كَثِيرَةً يَّا خُذُونَهَا ﴿ وَ كَانَ اللَّهُ إِهِ اور بهت غنيمتين جَكُووه لين عَ [٢٣] اور ب الله عَزِيْزًا حَكِيْمًا 🗃

> وَعَدَكُمُ اللَّهُ مَغَانِمَ كَثِيْرَةً تَأْخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ هٰذِهِ وَ كَفَّ اَيْدِىَ النَّاسِ عَنْكُمْ ۚ وَ لِتَكُونَ ايَةً لِّلْمُؤْمِنِينَ وَ يَهْدِيكُمْ صِرَاطًا مُّسْتَقِيْمًا ﴿

وَّ أُخْرٰى لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا قَدْ اَحَاطَ اللَّهُ بِهَا ﴿ وَ كَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرًا ﴿

زبر دست حکمت والا [۳۴]

۲۰۔ وعدہ کیا ہے تم سے اللہ نے بہت غلیمتوں کا کہ تم اُن کولو گے سوجلدی پہنچا دی تکویہ غنیمت [۳۵] اور روک دیا لوگوں کے ہاتھوں کو تم سے [۳۶] اور تاکہ ایک نموینہ ہو قدرت کا مسلمانوں کے واسطے <sup>[۳۷]</sup> اور چلائے تم کوسیدهی راه [۴۸]

٢١ ـ اور ايك فتح اور جو تمهارے بس ميں نه آئی وہ اللہ کے قابو میں ہے اور اللہ ہرچیز کر سکتا ہے [49]

۳۳۔ نزول سکینہ اور فتح خیبر; یعنی فتح خیبر جو مدیبیہ سے واپسی کے بعد فورًا مل گئی اور مال غنیمت بہت آیا جس سے صحابہ آسودہ ہو

۳۴ \_ یعنی اینے زور و حکمت سے حدید ہیے کی کسریمال نکال دی ۔ اور اسی طرح کا قصہ فتح مکہ اور حنین میں ہوا۔

**80۔** یعنی آگے چل کر بیشار غلیمتیں ملنے والی مہیں ان میں کا یہ ایک حصہ غزوہ خیبر میں دلوا دیا۔

٣٦ ۔ خيبر ميں مسلمانوں کی حفاظت: يعنی عام لرائی مذہونے دی۔ اور حديديد يا خيبر ميں كفار كے ہاتھوں سے تم كو كچھ ضرر مذہ پہنچنے ديا اور تمهاری غیبت میں تمهارے اہل و عیال وغیرہ پر کوئی دست درازی یذ کر سکا۔

٣٧ يعني مسلمان سمجھيں كہ اللہ كي قدرت كيسي ہے اور ان كا درجہ ان كے ہاں كيا ہے اور يہ كہ اسى طرح آئندہ كے وعدے بھى یورے ہو کر رہیں گے۔ ۳۸ \_ یعنی اللہ کے وعدوں پر وثوق اور اسکی لا محدود قدرت پر بھروسہ ہو گا تو اور زیادہ طاعت و فرمانبرداری کی ترغیب ہوگی ۔ یہ ہی سیدھی راہ ہے ۔

۳۹۔ فتح مکہ کا انعام: یعنی اس بیعت کے انعام میں فتح خبیر دی۔ اور مکہ کی فتح جواس وقت ہاتھ نہ لگی وہ بھی مل ہی چکی ہے۔ کیونکہ اللہ نے اس کا وعدہ کر لیا اور فی الحقیقت عالم اساب میں وہ نتیجہ اسی صلح حدیبیہ کا ہے۔

۲۲۔ اور اگر لڑتے تم سے کا فرتو پھیرتے پیٹھ پھر نہ پاتے کوئی جایتی اور نہ مدد گار [۴۶]

۲۳۔ رسم پڑی ہوئی اللہ کی جو چلی آتی ہے پہلے سے اور تو ہر گزنہ دیکھے گا اللہ کی رسم کو بدلتے [۳]

۲۲۔ اور ہی ہے جس نے روک رکھا اُنکے ہاتھوں کو تم سے اور تمہاے ہاتھوں کو ان سے بچ شہر مکہ کے بعد اسکے کہ تمہارے ہاتھ لگادیا اُنکو [۳] اور ہے اللہ جو کچھ تم کرتے ہودیکھتا [۳]

وَلَوْ قَتَلَكُمُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا لَوَلَّوُا الْأَدْبَارَ ثُمَّ لَا يَجِدُوْنَ وَلِيَّاقَ لَا نَصِيْرًا ﷺ

سُنَّةَ اللهِ الَّتِيَ قَدُ خَلَثَ مِنَ قَبُلُ ﴿ وَ لَنَ تَجَدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبُدِيلًا ﴿

وَ هُوَ الَّذِي كُفَّ اَيْدِيهُمْ عَنْكُمْ وَ اَيْدِيهُمْ عَنْكُمْ وَ اَيْدِيهُمْ عَنْكُمْ وَ اَيْدِيهُمْ عَنْكُمْ وَ اَيْدِيكُمْ عَنْهُمْ بِبَطْنِ مَكَّةَ مِنْ بَعْدِ اَنْ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ اَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ فَ كَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ

بَصِيرًا 💼

۲۰۰۰ جنگ ہوتی تو تم خالب رہتے: یعنی لوائی ہوتی تو تم ہی خالب رہتے اور کفار پیٹے پھیر کر بھاگتے، کوئی مدد کر کے انکوآفت سے نہ بچا سکتا۔ گر اللہ کی حکمت اسی کو مقتضی ہوئی کہ فی الحال صلح ہو جائے اور اسکی عظیم الثان برکات سے مسلمان مستفید ہوں۔ ۲۰۰۱ اللہ کی سنت میں تبدیلی نہیں ہوتی: یعنی جب اہل حق اور اہل باطل کا کسی فیصلہ کن موقع پر مقابلہ ہو جائے تو آخر کار اہل حق خالب اور اہل باطل معلوب و مقور کئے جاتے ہیں۔ یہ ہی عادت اللہ کی ہمیشہ سے چلی آتی ہے جس میں کوئی تبدیلی و تغیر نہیں خالب اور اہل باطل معلوب و مقور کئے جاتے ہیں۔ یہ ہی عادت اللہ کی ہمیشہ سے چلی آتی ہے جس میں کوئی تبدیلی و تغیر نہیں ہاں یہ شرط ہے کہ اہل حق بہیات مجموعی پوری طرح حق پر ستی پر قائم رہیں۔ اور بعض نے وَ لَنَ تَجِدَ لَسُنَّةِ اللّهِ تَبَدِیلًا کی معنی یوں کئے ہیں کہ اللہ کی عادت کوئی دوسرا نہیں بدل سکتا۔ یعنی کسی اورکو قدرت نہیں کہ وہ کام نہ ہونے دے جو سنت اللہ کے موافق ہونا چاہئے تھا۔

۳۷۔ مکہ میں مشرکین پر غلبہ: مشرکین کی کچھ ٹولیاں ""عدیبیہ "" پہنچی تھیں کہ موقع پاکر حضور الٹی آلیّ اُکِی کو شہید کر دیں یا اکیلے دکیلے مسلمان کو تنائیں چنانچہ کچھ چھیڑ چھاڑ بھی کی بلکہ ایک مسلمان کو قتل بھی کر ڈالا اور اشتعال انگیز کلمات بجتے پھرے۔ آخر صحابہ نے انکو زندہ گرفتار کر کے نبی کریم الٹی آلیّ اُلیّ آلیّ اُلی کے حضور میں پلیش کر دیا۔ آپ الٹی آلیّ اُلیّ آلیّ اُلیّ معاف فرما دیا اور کچھ انتقام نہیں لیا۔ آبی ہذا میں اس قسم کے واقعات کی طرف اشارہ ہے اور جِبَطنِ مَکَّةَ ( پچ شہر مکہ کے ) یعنی شہر کے قربِب، گویا شہر کا پچ ہی سمجھو۔ سمے یعنی انکی شرارتیں اور تمہارا عفو و تحل سب کچھ اللہ دیکھ رہا ہے۔

۲۵۔ یہ وہی لوگ ہیں جو منکر ہوئے اور روکا تم کو مسجد حرام سے اور نیاز کی قربانی کو بھی بند پڑی ہوئی اس بات سے کہ پہنچ اپنی جگہ تک [۳۳] اور اگر نہ ہوتے کتنے ایک مردایان والے اور کتنی عورتیں ایان والیاں جو تم کو معلوم نہیں یہ خطرہ کہ تم انکو پیس ڈالتے پھر تم پر انکی وجہ سے خرابی پڑجاتی بیخبری سے کہ اللہ کو داخل کرنا ہے اپنی رحمت میں جبکو چاہے [۴۵] اگر وہ لوگ ایک طرف ہو جاتے تو آفت ڈالیے ہم منکروں پر ایک طرف ہو جاتے تو آفت ڈالیے ہم منکروں پر عذاب دردناک کی [۳۵]

هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ صَدُّو كُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَ الْهَدْى مَعْكُوفًا اَنُ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَ الْهَدْى مَعْكُوفًا اَنُ يَبُلُخُ مَحِلَّهُ وَ لَوْ لَا رِجَالُ مُّوَمِنُونَ وَ يَبْلُخُ مَحِلَّهُ أَوْ لَا رِجَالُ مُّوَمِنُونَ وَ نِسَاءُ مُّوْمِئِكُمْ مِنْكُمُ مَعْلَمُوهُمْ اَنْ تَطُوفُهُمْ فَي يَسَاءُ مُّوَ هُمْ فَي الله وَ مَعْدَةً بِعَيْرِ عِلْمٍ فَيُحَمِيبَ مَنْ يَشَاءُ لَوُ لَيُدُخِلَ الله فِي رَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ لَوُ لَيُدُخِلَ الله فِي رَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ لَوُ لَيُدُخِلَ الله فِي رَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ لَوُ لَي وَنَا الله وَ اله وَ الله وَالله وَله وَالله وَله وَالله وَالله وَالله وَله وَله وَله وَله وَله وَله وَلم وَله وَالله وَلم وَله وَله

۴۷۔ کفار کا قربانی کے جانوروں کو روکنا: یعنی حرم کے اس حصہ تک قربانی کے جانور پہنچنے نہ دیے جمال لیجا کر ذبح کرنے کا عام دستوراور معمول ہے۔ ""عدیدبیہ" ہی میں رکے پڑے رہے۔

40۔ حدیبیہ کے وقت جنگ ملتوی رکھنے کی مصلحت؛ یعنی کچھ مسلمان مرد و عورت جو مکہ میں مظلوم و مقہور تھے اور مسلمان انکو پوری طرح جانے نہ تھے وہ لڑائی ملیں بے خبری سے پلیں دیے جائیں گے۔ اگر یہ خطرہ نہ ہوتا توفی الحال لڑائی کا حکم دیدیا جاتا۔
لیکن ایسا ہوتا تو تم خود اس قومی نقصان پر متاسف ہوتے۔ اور کا فرول کو یہ کہنے کا موقع ملتا کہ دیکھو! مسلمان مسلمانوں کو بھی نہیں چھوڑتے۔ اس خرابی کے باعث لڑائی موقوف رکھی گئی تا وہ مسلمان محفوظ رہیں۔ اور تم پر اس بے مثال صبرو تحل کی بدولت خدا

اپنی رحمت بازل فرمائے۔ نیز کافروں میں سے جن لوگوں کا اسلام لانا مقدر ہے انکو بھی لوائی کی خطرناک گربرہ سے بچاکر اپنی رحمت میں داخل کر لے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""اس تمام قصے میں ساری صنداور کھبہ کی ہے ادبی ان ہی (مشرکین) سے ہوئی۔ تم باادب رہے ۔ انہوں نے عمرہ والوں کو منع کیا اور قربانی اپنے ٹھکانے پر نہ پہنچنے دی ۔ بیشک وہ جگہ اس قابل تھی کہ اسی وقت تمہارے ہاتھ سے فی کرائی جاتی، مگر بعض مسلمان مردوزن مکہ میں چھیے ہوئے تھے اور بعض لوگ جن کا مسلمان ہونا ہونے کو تھے ہو چکے اور نکلنے والے ہونا اب مقدر تھا، اس وقت کی فیج مکہ میں وہ پیسے جاتے آخر دو ہرس کی صلح میں جتنے مسلمان ہونے کو تھے ہو چکے اور نکلنے والے نکل آئے تب اللہ نے مکہ فیج کرا دیا"۔

47ء مکہ میں رہنے والے مسلمانوں کی برکت: یعنی اگر کفار مسلمانوں سے الگ ہوتے اور مسلمان ان میں رکے ملے مذہوتے تو تم دیکھ لیتے کہ ہم مسلمانوں کے ہاتھوں کا فروں کو کلیسی در دناک سنزا دلواتے ہیں۔

۲۱۔ جب رکھی منکروں نے اپنی طرف کا اطمینان اپنے کی ضد پھر آثارا اللہ نے اپنی طرف کا اطمینان اپنے رسول پر اور مسلمانوں پر [۴۵] اور قائم رکھا انکو ادب کی بات پر اور وہی تھے اسکے لائق اور اس کام کے اور ہے اللہ ہر چیز سے خبردار [۴۸]

۲۷۔ اللہ نے سے دکھلایا اپنے رسول کو خواب تحقیقی کہ تم داخل ہورہو گے مسجد حرام میں اگر اللہ نے چاہا آرام سے بال مونڈتے ہوئے اپنے سروں کے اور کترتے ہوئے بے کھٹکے [۴۹] پھر جانا وہ جو تم نہیں جانتے پھر مقرر کر دی اس سے ورے ایک فتح نزدیک [۵۰]

اِذْ جَعَلَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ فَانْزَلَ اللهُ سَكِيْنَتَهُ عَلَى حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ فَانْزَلَ اللهُ سَكِيْنَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَ الْزَمَهُمُ كَلِمَةَ التَّقُوى وَكَانُوَّا اَحَقَّ بِهَا وَ اَهْلَهَا فَ كَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمًا فَيَ

لَقَدُ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّءَيَا بِالْحَقِّ لَلهُ التَّدُخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَآءَ اللهُ التَّدُخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَآءَ اللهُ المِنِينَ لَا مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَ مُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ لَا فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُوْنِ ذَٰلِكَ فَتُحَاقَرِينَا عَلَيْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُوْنِ ذَٰلِكَ فَتُحَاقَرِينَا عَلَيْ اللهُ اللهُ

ہم۔ اہل مکہ کی نادانی کی ضد: نادانی کی ضدیہ ہی کہ امسال عمرہ نہ کرنے دیا اور یہ کہ جو مسلمان مکہ ہے جمرت کر جائے اسے پھر واپس بھیجدو۔ اگلے سال عمرہ کوآؤتو تین دن سے زیادہ مکہ میں نہ ٹھمرو۔ اور ہشیار کھلے نہ لاؤ صلح نامہ میں لبم اللہ الرحمن الرحم نہ لکھواور بجائے فی محمد رسول اللہ کے صرف محمہ بن عبداللہ تحریر کرو۔ حضرت نے یہ سب باتیں قبول کیں اور مسلمانوں نے سخت انقباض واضطراب کے باوجود پینیمبر کے ارشاد کے آگے سر تسلیم جھکا دیا اور بالآخراسی فیصلہ پر انکے قلوب مطمئن ہوگئے۔ اور ہم مسلمانوں کی اطاعت اور ادب: یعنی اللہ سے ڈر کر نافرمانی کی راہ سے بچے اور کعبہ کے ادب پر مضبوطی سے قائم رہے۔ اور کیوں نہ رہتے۔ وہ دنیا میں خدائے واحد کے بچے پرستار اور کلمہ لا اللہ مُحَمَّدٌ دَّ سُونُ الله کے زبردست عامل تھے کیوں نہ رہتے۔ وہ دنیا میں خدائے واحد کے بچ پرستار اور کلمہ لا اللہ اللہ مُحَمَّدٌ دَّ سُونُ الله کی نوشنودی اور اس کے ایک بھائوں کی مطبع و وفادار ہی اپنے جذبات و رہانات کو عین جوش و خروش کے وقت اللہ کی نوشنودی اور اس کے شائر کی تعظیم پر قربان کر سکتا ہے۔ حقیقی توحید یہ ہی ہے کہ آدمی اس اکیلے مالک کا حکم من کر اپنی ذلت و عرت کے سب خیالات بالائے طاق رکھ دے شاید اسی لئے حدیث میں "کلمہ التقوی" کی تفیمر کو اللہ آلا اللہ سے کو گئی ہے۔ کیونکہ تام تر تقوی و طمارت کی بنیاد یہ ہی کلمہ ہے۔ جس کے اٹھائے اور جن اداکر نے کے لئے اللہ تعالی نے اصحاب رسول الٹے آئیلہ کے کہ متی اور اہل شے۔ مار اللہ شبہ اللہ کے علم میں وہ ہی اسکے متی اور اہل شے۔

87۔ آکھنے سلی اللہ علیہ وسلم کا نواب سچا ہوا؛ ابتدائے سورت میں ذکر ہو چکا ہے کہ مدینہ میں صور النہ ایک اللہ علیہ وسلم کا نواب سچا ہوا؛ ابتدائے سورت میں داخل ہوئے اور سر منڈاکر اور بال کترواکر علال ہو رہے ہیں۔ ادھر اتفاق سے آپ کا قصد ای سال عمرہ کا ہوگیا صحابہ نے عموما یہ خیال جا لیا کہ اس سال ہم مکہ پہنچیں گے اور عمرہ اداکریں گے۔ جن وقت صلح مکل ہوکر عدیبیہ سے والہی ہوئی بعض صحابہ نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! کیا آپ نے نہیں فرمایا تھا کہ ہم امن وامان سے مکہ میں داخل ہوں گے اور عمرہ کریں گے ؟ آپ لیٹن آئی آئی نے فرمایا کیا میں نے یہ بھی کہا تھا کہ امسال ایسا ہوگا۔ عرض کیا نہیں ۔ فرمایا تو بیٹک یوں ہی ہوکر رہے گا۔ تم امن وامان سے مکہ پہنچ کر بیت اللہ کا طواف کرو گے اور تم میں سے کوئی سر منڈواکر کوئی بال کترواکر اترام کھولے گا اور گا۔ تم امن وامان سے مکہ پہنچ کر بیت اللہ کا طواف کرو گے اور تم میں سے کوئی سر منڈواکر کوئی بال کترواکر اترام کھولے گا اور وہاں جانے کے بعد کسی طرح کا کھوگا نہ ہوگا ۔ پتانچ حدیبیہ سے ایک سال یوں ہی ہوا۔ آیے ہذا میں اس کو فرمایا ہے کہ بالتحقیق اللہ نے اپنے رسول کو سچا نواب دکھلایا۔ باتی اِن شک آ ء اہللہ فرمانا ابن کثیر کے نزدیک بالتحقیق و توکید کے لئے ہو اور سیبویہ کے نزدیک اس قسم کے مواقع میں قطعی طور پر ایک چیز کا بتلانا کسی مصلحت سے مقصود نہیں ہونا اور کرنا منظور ہونا ہے وہاں یہ عوان اختیار کرتے ہیں۔

۵۰ تعبیر نواب میں ایک سال کی تاخیر کی مصلحت: یعنی پھر اللہ نے اپنے علم محیط کے موافق واقعات کاسلسلہ قائم کیا۔ وہ جانتا

T-10

تھا کہ خواب کی تعبرایک سال بعد ظاہر کرنے میں کس قدر مصالح میں جنگی تنہیں خبر نہیں ۔ اس لئے خواب کا وقوع امسال یہ ہونے دیا اور اس کے وقوع سے قبل تم کو لگتے ہاتھ ایک اور فتح عنایت کر دی۔ یعنی فتح خیبریا صلح حدیدیہ جے صحابہ فتح مبین کتے تھے جیساکہ سورہ ہذا کے پہلے فائدہ میں ہم مفصل لکھ پکے میں۔

> هُوَ الَّذِيِّ أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدْ عُو دِيْن الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ ۗ وَ كَفْى بِاللهِ شَهِيْدًا 🗟

مُحَمَّدُ رَّسُوْلُ اللهِ ﴿ وَ الَّذِينَ مَعَهُ ٓ اَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمْ تَرْمَهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَّبُتَغُوْنَ فَضُلًا مِّنَ اللهِ وَ رِضُوَانًا ۖ سِيْمَاهُمْ فِي وُجُوْهِمِمْ مِّنَ أَثَرِ السُّجُوْدِ ﴿ ذلك مَثَلُهُم فِي التَّوْرِيةِ اللَّوَ مَثَلُهُم فِي الْإِنْجِيْلُ فَ كَزَرْعِ اَخْرَجَ شَطْاَهُ فَازَرَهُ فَاسْتَغُلَظَ فَاسْتَوى عَلَى سُوقِه يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيْظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِيْنَ امَنُوْا وَ عَمِلُوا الصَّلِحْتِ مِنْهُمُ ع مَّغُفِرَةً وَّ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿

۲۸۔ وہی ہے جس نے بھیجا اپنا رسول سیدھی راہ پر اور سے دین پر [۱۵] آگہ اوپر رکھے اسکو ہر دین سے [۵۲] اور کافی ہے اللہ حق ثابت کرنے والا [۵۳]

۲۹۔ محمد رسول اللہ کا اور جو لوگ اسکے ساتھ ہیں زورآور ہیں کافروں پر [<sup>۵۳]</sup> زم دل ہیں آپ میں <sup>[۵۵]</sup> تو دیکھے ان کورکوع میں اور سجدہ میں ڈھونڈتے ہیں اللہ کا فضل اور اسکی خوشی [۵۲] نشانی اُنکی اُنکے منہ پر ہے سجدہ کے اثر سے [۵۰] یہ شان ہے انکی تورات میں اور مثال انکی انجیل میں [۵۸] جیسے کھیتی نے زکالا اپنا پٹھا میر اُسکی کمر مضبوط کی میر موٹا ہوا پھر کھڑا ہو گیا اپنی نال پر [۵۹] خوش لگتا ہے کھیتی والوں کو [۲۰] ناکہ جلائے ان سے جی کا فروں کا <sup>[۱۱]</sup> وعدہ کیا ہے اللہ نے ان سے جو یقین لائے ہیں اور کئے ہیں بھلے کام معافی کا اور بڑے ثواب کا [17]

۵۱۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہدایت اور دین حق کے رسول: یعنی اصول و فروع اور عقائد کے اعتبار سے یہ ہی دین سچا ہے اور

یہ ہی راہ سیدھی ہے جو محد رسول اللہ طنگی کیا ہم لیے کر آئے۔

اللہ علی اللہ کا علیہ: اس دین کواللہ نے ظاہر میں بھی سینکروں برس تک سب مذاہب پر غالب کیا اور مسلمانوں نے عام ادیان پر اسلام کا علیہ: اس دین کواللہ نے ظاہر میں بھی سینکروں برس تک سب مذاہب پر غالب کیا اور مسلمانوں نے والا تمام مذاہب والوں پر صدیوں تک بڑی شان و شکوہ سے عکومت کی ۔ اور آئندہ بھی دنیا کے خاتمہ کے قریب ایک وقت آنے والا ہے جب ہرچار طرف دین بر حق کی عکومت ہوگی ۔ باقی حجت و دلیل کے اعتبار سے تو دین اسلام ہمیشہ ہی غالب رہا کیا اور رہے گا۔

۵۳ یعنی اللہ اس دین کی حقانیت کا گواہ ہے اور وہ ہی اپنے فعل سے اس کو حق ثابت کرنے والا ہے۔

۵۸۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کفار پر سخت ہیں: یعنی کافروں کے مقابلہ میں سخت مضبوط اور قوی، جس سے کافروں پر رعب بڑتا اور کفر سے نفرت و بیزاری کا اظہار ہوتا ہے۔ قال تعالی وَ لَیَجِدُوۤ ا فِیۡکُم غِلْظَةً (توبہ رکوع۱۰) وَ اغْلُظ عَلَی اللّٰہُوۡ مِنِیۡنَ اَعِنَّ وَ عَلَی اللّٰہُوۡ مِنِیۡنَ اَعِنَ اَعُوٰ مِنَا اَللّٰہُوۡ مِنِیۡنَ اَعِنَ اَللّٰہُوۡ مِنِیۡنَ اَعِلَ اللّٰہُو مَاحِبٌ لَکُھے مِیں "بوتندی اور زمی اپنی نو ہو وہ سب جگہ برابر علیے اور جو ایان سے سنور کر آئے وہ تندی اپنی جگہ اور زمی اپنی جگہ " علماء نے لکھا ہے کہ کسی کافر کے ساتھ احمان اور سلوک سے پیش آنا اگر مصلحت شرعی ہو۔ کچھ مضائقہ نہیں۔ مگر دین کے معاملہ میں وہ تم کو ڈھیلا نہ سمجھے۔

۵۵۔ آپ میں زم دل ہیں: یعنی اپنے بھائیوں کے ہدرد و مہربان، اُنکے سامنے نرمی سے جھکنے والے اور تواضع و انکسار سے
پیش آنے والے ""حدیدیہ"" میں صحابہ کی یہ دونوں شانیں چک رہی تھیں۔ اَشِدَّآءُ عَلَی الْکُقَّادِ رُحَمَآءُ بَیۡنَهُمْ ۔

۵۱۔ صحابہ کرامؓ کے صفات جسنہ: یعنی نمازیں کثرت سے پڑھتے ہیں۔ جب دیکھورکوع و بجود میں پڑے ہوئے اللہ کے سامنے نمایت اظلاص کے ساتھ وظیفہ عبودیت اداکر رہے ہیں۔ ریاء و نمود کا شائبہ نہیں۔ بس اللہ کے فضل اور اسکی خوشنودی کی تلاش ہے۔

۵۰۔ یعنی نمازوں کی پابندی خصوصلہ تجد کی نماز سے انکے چروں پر خاص قیم کا نور اور رونق ہے۔گویا خثیت و خثوع اور حن نہیت و اغلاص کی شعاعیں باطن سے پھوٹ میصوٹ کر ظاہر کوروش کر رہی ہیں۔ حضرت کے اصحاب اپنے چبروں کے نور اور متقیابنہ چال ڈھال سے لوگوں میں الگ پہچانے جاتے تھے۔

۵۸۔ صحابہ کرامؓ کا پچھلی کتابوں میں تذکرہ: یعنی پہلی کتابوں میں خاتم الانبیاء کٹائیاآئی کے ساتھیوں کی ایسی ہی شان بیان کی گئی تھی۔ چنانچہ بہت سے غیر متعصب اہل کتاب ایکے چرے اور طور وطریق دیکھ کر بول اٹھتے تھے کہ واللہ یہ تو مینے کے حواری معلوم

ہوتے ہیں۔

۵۹۔ کھیتی کی مثال اور صحابہ کرام ، صرت شاہ صاحب کھیتی کی مثال کی تقریر کرتے ہوئے لکھتے ہیں ""یعنی اول اس دین پر ایک آدمی تھا پھر دو ہوئے پھر آہستہ آہستہ قوت بڑھتی گئی صرت کے وقت میں پھر خلفاء کے عہد میں ""بعض علماء کہتے ہیں کہ اَخْرَ بَہِ شَطْاهُ میں عہد صدیقی فاز رَهٔ میں عهد فاروقی فاستَغَلْظ میں عهد عثمانی اور فاستَوٰی عَلی سُوقِهٖ میں عهد مرتضوی کی طرف اشارہ ہے جیہا کہ بعض دوسرے بزرگوں نے وَالَّذِیْنَ مَعَدُّ اَشِدَّاءُ عَلَی الْکُفَّارِ رُحَمَاءُ بَیْنَ مُعَمَّ اَشِدَّاءُ عَلَی الْکُفَّارِ رُحَمَاءُ بَیْنَ مُعَمَّ اَشِدَّاءُ عَلَی الْکُفَّارِ رُحَمَاءُ بَیْنَ مُعَمِّ اَرْهُ مِنْ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ بِی اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ عَلَاللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

۶۰۔ کھیتی کرنے والے چونکہ اس کام کے مبصر ہوتے ہیں اس لئے ان کا ذکر خصوصیت سے کیا۔ جب ایک چیز کا مبصراسکو پسند کرے دوسرے کیوں یہ کریں گے۔

۱۱۔ صحابہؓ سے حمد رکھنے والے: یعنی اسلامی کھیتی کی یہ تازگی اور رونق و بہار دیکھ کر کافروں کے دل غیظ و حمد سے جلتے ہیں۔ اس آیت سے بعض علماء نے یہ نکالا کہ صحابہ سے جلنے والا کافر ہے۔

17\_ مومنین سے مغفرت اور اجر عظیم کا وعدہ: "حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یہ وعدہ دیا انکو جو ایمان والے ہیں اور بھلے کام کرتے ہیں۔ حضرت کے سب اصحاب الیے ہی تھے۔ مگر خاتمہ کااندیشہ رکھا۔ حق تعالی بندوں کو ایسی صاف خوشخبری نہیں دیتا کہ نڈر ہو جائیں اس مالک سے اتنی شاباشی بھی غنیمت ہے""۔

تم سورة الفتح بفضل الله ورحمة فلله الحد والمهنه

#### ٢٩ سُوْرَةُ الْحُجُراتِ مَدَنِيَّةُ ١٠٦ ركوعاتها

ایاتها ۱۸

عَلِيْمُ

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ اے ایمان والوآگے نہ بڑھواللہ سے اور اسکے رسول يَّايُّهَا الَّذِينَ امَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي سے [۱] اور ڈرتے رہو اللہ سے اللہ سنتا ہے اللهِ وَ رَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللهَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ سَمِيُّعُ جانتا ہے [۱]

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا لَا تَرْفَعُوَّا اَصُوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْر بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَنْ تَحْبَطَ تم کو خبر بھی منہ ہو[۳] اَعُمَالُكُمْ وَ اَنْتُمْ لَا تَشَعُرُونَ ١

> إِنَّ الَّذِيْنَ يَغُضُّوْنَ اَصْوَاتَهُمْ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ أُولَٰمِكَ الَّذِيْنَ امْتَحَنَ اللهُ قُلُوْبَهُمُ لِلتَّقُوٰى لَهُمُ مَّغُفِرَةٌ وَّ أَجُرُ عَظِيمٌ ١

۲۔ اے ایان والوبلندیہ کرواپنی آوازیں نبی کی آواز سے اوپر اور اس سے مذہ بولو تؤخ کر جیسے تؤخیے ہو ایک دوسرے پر کہیں اکارت نہ ہو جائیں تہمارے کام اور

۳۔ جو لوگ دبی آواز سے بولتے ہیں رسول اللہ کے پاس وہی میں بنکے دلوں کو جانچ لیا ہے اللہ نے ادب کے واسطے [7] انکے لئے معافی ہے اور تواب بڑا [۵]

ا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے آداب و حقوق: یعنی جس معاملہ میں اللہ ورسول کی طرف سے حکم ملنے کی توقع ہو۔ اس کا فیصلہ بیلے ہی آگے بڑھ کر اپنی رائے سے نہ کر بیٹےو۔ بلکہ عکم الہی کا انتظار کرو۔ جس وقت پیغمبر علیہ الصلوة والسلام کچھ ارشاد فرمائیں غاموشی سے کان لگاکر سنو۔ ان کے بولنے سے پہلے خود پولنے کی جرأت مذکرو۔ جو حکم ادھرسے ملے اس پر بے چون چران اور بلا پس و پیش عامل بن جاؤ۔ اپنی اغراض اور اہواء و آراء کو انکے احکام پر مقدم نه رکھو۔ بلکہ اپنی نواہشات و جذبات کو احکام سماوی کے تابع بناؤ۔ (تنبیہ) اس سورت میں مسلمانوں کو نبی کریم لٹائالیجام کے آداب و حقوق اور اپنے بھائی مسلمانوں کے ساتھ برادرانہ

تعلقات قائم رکھنے کے طریقے سکھلائے ہیں۔ اور یہ کہ مسلمانوں کا جاعتی نظام کن اصول پر کاربند ہونے سے مصبوط و مستحکم رہ سکتا ہے اور اگر کہی اس میں خرابی اور اختلال پیدا ہو تو اس کا علاج کیا ہے۔ تجربہ شاہد ہے کہ بیشتر نزاعات و مناقشات خودرائی اور غرض پرستی کے ماتحت وقوع پذیر ہوتے ہیں جس کا واحد علاج یہ ہے کہ مسلمان اپنی شخصی رایوں اور غرضوں کو کسی ایک بلند معیار کے تابع کر دیں۔ ظاہر ہے کہ اللہ ورسول کے ارشادات سے بلند کوئی معیار نہیں ہو سکتا۔ ایساکر نے میں خواہ وقتی اور عارضی طور پر کتنی ہی تکلیف اٹھانی پڑے لیکن اس کا آخری انجام یقینی طور پر دارین کی سرخروئی اور کامیابی ہے۔

۲۔ بغیر تقویٰ کے اطاعت نہیں ہو سکتی: یعنی اللہ ورسول کی پیچی فرمانبرداری اور تعظیم اسی وقت میسر ہو سکتی ہے جب خدا کا خوف دل میں ہو۔ اگر دل میں ڈر نہیں تو بظاہر دعوائے اسلام کو نباہے کے لئے اللہ ورسول کا نام باربار زبان پر لائے گا اور بظاہر ان انکے ادکام کو آگے رکھے گا۔ لیکن فی الحقیقیت انکو اپنی اندرونی خواہشات و اغراض کی تحصیل کے لئے ایک حیلہ اور آلہ کار بنائے گا۔ سویاد رہے کہ جو زبان پر ہے اللہ اسے سنتا ہے اور جو دل میں ہے اسے جانتا ہے۔ پھر اس کے سامنے یہ فریب کیسے چلے گا چاہئے کہ آدمی اس سے ڈرکر کام کرے۔

۳۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس کے آداب: یعنی حضور الٹی ایپنیا کی مجلس میں شور نہ کرواور بیسے آپس میں ایک دوسرے سے بے تکلفت چک کریا تراخ کربات کرتے ہو، حضور الٹی ایپنیا کے ساتھ یہ طریقہ اختیار کرنا خلاف ادب ہے۔ آپ سے خطاب کرو تو زم آواز سے تعظیم واخترام کے لہجہ میں ادب و شائستگی کے ساتھ۔ دیکھو ایک مہذب بیٹا اپنے باپ سے، لائق شاگر د استاد سے، مخلص مرید پیر و مرشد سے اور ایک سپاہی اپنے افسر سے کس طرح بات کرتا ہے۔ پینمبر کا مرتبہ تو ان سب سے کمیں بڑھ کر ہے۔ آپ سے گفتگو کرتے وقت پوری اختیاط رکھنی چاہئے۔ مبادا بے ادبی ہوجائے اور آپ کو تکدر پیش آئے۔ تو حضور الٹی ایپنیا کی کا اندیشہ کا خوش کا کہاں کہاں ہے۔ ایسی صورت میں تمام اعال صائع ہونے اور ساری محنت اکارت بانے کا اندیشہ ہے۔ (تنبہ)

بررگان دین کے آداب: حضور النگالیّم کی وفات کے بعد حضور النگالیّم کی اعادیث سننے اور پڑھنے کے وقت بھی یہ ہی ادب چاہئے اور قبر شریف کے پاس عاضر ہو وہاں بھی ان آداب کو ملحوظ رکھے۔ نیز آپ کے خلفاء، علمائے ربانیین اور اولوالا مرکے ساتھ درجہ بدرجہ اسی ادب سے پیش آنا چاہئے۔ تا جاعتی نظام قائم رہے۔ فرق مراتب نہ کرنے سے بہت مفاسد اور فتنوں کا دروازہ کھلتا ہے۔

سم۔ ادب و تعظیم کے ثمرات: یعنی جولوگ نبی کی مجلس میں تواضع اور ادب و تعظیم سے بولنے میں اور نبی کی آواز کے سامنے اپنی

آوازوں کو پیت کرتے ہیں یہ وہ ہیں جن کے دلوں کواللہ نے ادب کی تخم ریزی کے لئے پرکھ لیا ہے اور مانجھ کر خالص تقویٰ و طهارت کے واسطے تیار کر دیا ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ حجۃ اللہ البالغہ میں لکھتے ہیں کہ چار چیزیں اعظم شعائر اللہ سے ہیں۔ قرآن، پیغمبر، کعبہ، نماز۔ ان کی تعظیم وہ ہی کرے گا جس کا دل تقویٰ سے مالامال ہو وَ مَنْ یُعَظِمْ شَعَابِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقُوَى الْقُلُوّبِ (الْحِ ركوع،) يهال سے يہ بھی معلوم ہوگيا كہ جب حضور اللّٰيَ لِيَهَم كى آواز سے زيادہ آواز بلند كرنا فلاف ادب ہے توآپ کے احکام وارشادات سننے کے بعدا نکے خلاف آوازاٹھاناکس درجہ کا گناہ ہو گا۔

<u>۵</u> یعنی اس اخلاص و حق شناسی کی برکت سے پچھلی کوتا ہیاں معان ہوں گی اور بڑا بھاری ثواب ملے گا۔

إِنَّ الَّذِيْنَ يُنَادُوْنَكَ مِنْ وَّرَآءِ الْحُجُراتِ ٢- بُولُولُ لِكَارِتَ بِين تَجِهُ كُو ديوار كَ يَتَجَ عِ وه اكثر اَ كُثَرُهُمُ لَا يَعُقِلُونَ ١

> وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُوْا حَتَّى تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمُ لَوَ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ١

> يَايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا إِنْ جَآءَكُمْ فَاسِقُّ بِنَبَا فَتَبَيَّنُوٓا أَنُ تُصِيبُوا قَوُمًّا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمُ نَدِمِينَ ١

عقل نهیں رکھتے

۵۔ اور اگر وہ صبر کرتے جب تک تو نکلتا اُنکی طرف تو اُنکے حق میں بہتر ہوتا اور اللہ بخشے والا مہربان ہے [1]

 ۲۔ اے ایان والواگر آئے تمہارے پاس کوئی گنگار خبر لے کر تو تحقیق کر لو کھیں جانہ پڑو کسی قوم پر نادانی سے پھر کل کواینے کئے پر لگو پچتانے [۱]

 ۲۔ بزرگوں سے ملاقات کے آداب: بنی تمیم ملنے کو آئے، حضور الٹی ایٹلم حجرہ مبارک میں تشریف رکھتے تھے، وہ لوگ باہر سے آوازیں دیے لگے کہ یا محمد اُخْرُجَ اِلَیْنَا (اے محمد باہرآئے) یہ بے عقلی اور بے تہذیبی کی بات تھی۔ رسول الله التَّافَلِیّالَم کے مرتبہ کو نہیں تمجھتے تھے۔ کیا معلوم ہے اس وقت آپ پر وحی نازل ہورہی ہو۔ یا کسی اور مہم کام میں مشغول ہوں۔ آپ کی ذات منبع البركات تومسلمانوں كے تمام ديني و دنيوى امور كا مركز و ملجاء تھى ۔ كسى معمولي ذمه دارآدمي كے لئے بھي كام كرنا سخت مشکل ہو جائے اگر اس کا کوئی نظام الاوقات یہ ہو۔ اور آخر پیغمبر کا ادب واحترام بھی کوئی چیز ہے ۔ چاہئے تھا کہ کسی کی زبانی اندر اطلاع کراتے اور آپ کے باہر تشریف لانے تک صبر کرتے۔ جب آپ باہر تشریف لا کر انکی طرف متوجہ ہوتے اس وقت خطاب کرنا چاہئے تھا۔ ایساکیا جاتا توانکے حق میں بہتر اور قابل ستائش ہوتا۔ تاہم بے عقلی اور نادانسگی سے جو بات اتفاقا سرزد ہو جائے الله اسکواپنی مہربانی سے بخشے والا ہے۔ چاہیئے کہ اپنی تقصیر پر نادم ہو کرآئندہ ایسا رویہ اختیار نہ کریں۔ حضور الٹی آیآئی تعظیم و محبت ہی وہ نقطہ ہے جس پر قوم مسلم کی تمام پراگندہ قوتیں اور منتشر جذبات جمع ہوتے میں اور یہ ہی وہ ایانی رشتہ ہے جس پر اسلامی اخوت کا نظام قائم ہے۔

﴾۔ جھوٹی خبروں کی تحقیق کا عکم: اکثر نزاعات و مناقثات کی ابتداء جھوٹی خبروں سے ہوتی ہے ۔ اس لئے اول اختلاف و تفریق کے اس سرچشمہ کر بند کرنے کی تعلیم دی ۔ یعنی کسی خبرکو یوں ہی بے تحقیق قبول نہ کرو۔ فرض کیجئے ایک بے راہ رواور تکلیف دہ آدمی نے اپنے کسی خیال اور جذبہ سے بے قابو ہوکر کسی قوم کی شکایت کی ۔ تم محض اسکے بیان پر اعتاد کر کے اس قوم پر چڑھ دوڑے، بعدہ ظاہر ہواکہ اس شخص نے غلط کھا تھا، تو خیال کرو۔ اس وقت کس قدر پہتانا پڑے گا۔ اور اپنی جلدبازی پر کیا کچھ ندامت ہوگی اور اس کا نتیجہ جاعت اسلام کے حق میں کیسا فراب ہوگا۔

وَ اعْلَمُوَّا اَنَّ فِيْكُمْ رَسُولَ اللهِ لَمْ لَوْ اللهِ لَا لَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ ال

کے کیا ہے کے جاتا ہے حکمتوں والا ہے [۱۰]

فَضَلًا مِّنَ اللهِ وَ نِعْمَةً وَاللهُ عَلِيْمُ حَكِيْمُ

الرُّشِدُونَ ﴿

۸۔ حق کو اپنی خواہ شوں کا تابع نہ بناؤ؛ یعنی اگر رسول اللہ اللّٰہ اللّٰ

الْحَقُّ اَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمُونُ وَالْآرْضُ (المؤمنون رکوع م) الغرض خبروں کی تحقیق کیا کرواور حق کو اپنی خواہش اور رائے کے تابع نہ بناؤ بلکہ اپنی خواہشات کو حق کے تابع رکھو۔ اس طرح تمام جھگڑوں کی جڑکٹ جائے گی۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""یعنی تمہارا مثورہ قبول نہ ہو تو برا نہ مانو، رسول عمل کرتا ہے اللہ کے عکم پر، اسی میں تمہارا مجلا ہے، اگر تمہاری بات ماناکرے تو ہرکوئی اپنے بھلے کی کئے، چھرکس کس کی بات پر چلے ""۔

9۔ صحابہ کرام کی ایمان سے محبت اور کفر سے نفرت: یعنی اگر تم یہ چاہتے ہوکہ پینمبر علیہ الصوۃ والسلام تمہاری ہربات ماناکریں تو بڑی مشکل ہوتی لیکن اللہ کا شکر کروکہ اس نے اپنے فضل واحبان سے مومنین قانتین کے دلوں میں ایمان کو محبوب بنادیا، اور کفر و معصیت کی نفرت ڈال دی جس سے وہ ایسی بیہودگی کے پاس بھی نہیں جا سکتے۔ جس مجمع میں اللہ کا رسول جلوہ افروز ہو وہاں کسی کی رائے و خواہش کی پیروی کماں ہو سکتی ہے۔ آج گو حضور النہ ایکٹی ہمارے درمیان میں نہیں مگر حضور النہ ایکٹی تعلیم اور آپ کے وارث و نائب یقینا موجود ہیں اور رہیں گے۔

۱۰ یعنی وہ سب کی استعداد کو جانتا ہے اور ہرایک کو اپنی حکمت سے وہ احوال و مقامات مرحمت فرماتا ہے جو اسکی استعداد کے مناسب ہوں۔

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اِخُوَةٌ فَاصْلِحُوا بَيْنَ اَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُرُحَمُونَ عُ

9۔ اور اگر دو فریق مسلمانوں کے آپ میں لڑ پڑیں تو ان میں ملاپ کرا دو پھر اگر پڑھا چلا جائے ایک ان میں سے دوسرے پر تو تم سب لڑواس پڑھائی والے سے یہاں تک کہ پھر آئے اللہ کے عکم پر پھر اگر پھر آیا تو ملاپ کرا دو ان میں برابر اور انصاف کرو بیشک اللہ کو خوش آتے ہیں انصاف والے [ا]

۱۰۔ مسلمان ہو ہیں سو بھائی ہیں سو ملاپ کرا دواپنے دو بھائیوں میں اور ڈرتے رہواللہ سے ناکہ تم پر رحم ہو<sup>[۱۲]</sup> اا۔ مسلمانوں میں اختلاف کے وقت صیح طرز علی: یعنی ان عام پیش بندیوں کے باوبود اگر اتفاق سے مسلمانوں کی دو جاعتیں آپس میں لڑ پڑیں تو پوری کوش کرو کہ اختلاف رفع ہو جائے اس میں اگر کامیابی نہ ہواور کوئی فریق دوسرے پر پڑھا چلا جائے اور ظلم و زیادتی ہی پر کمر باندھ لے تو یحو ہو کر نہ بیٹے رہو، بلکہ جس کی زیادتی ہو سب مسلمان ملکر اس سے لڑائی کریں۔ یماں تک کہ وہ فریق مجور ہو کر اپنی زیادتیوں سے باز آئے اور خدا کے علم کی طرف ربوع ہو کر صلح کے لئے اپنے کو پلیش کر دے۔ اس وقت چاہے کہ مسلمان دونوں فریق کے درمیان مساوات و انصاف کے ساتھ صلح اور میل ملاپ کرادیں۔ کسی ایک کی طرفداری میں جادہ حق سے ادھراُدھر نہ جھکیں (تندیم) آیت کا نزول صیحین کی رویات کے موافق "انصار" کے دوگر وہوں اُوس اور خزرَج کے ایک وقتی ہنگامے کے متعلق ہوا ہے۔ حضور الٹی آئیلی نے اُنے درمیان اسی آیت کے ماتحت صلح کرا دی۔ جو لوگ خلیفہ کے مقابلہ میں بغاوت کریں وہ بھی عموم آیت میں داخل میں چانچہ قدیم سے علمائے سلف بغاوت کے مسئد میں اسی سے استدلال کرتے آئے میں۔ لیکن جیسا کہ شان نزول سے ظاہر ہوتا ہے یہ علم مسلمانوں کے تمام جاعتی مناقشات و مشاجرات کو شامل ہے۔ کم مسلمانوں کے تمام جاعتی مناقشات و مشاجرات کو شامل ہے۔ باقی باغیوں کے متعلق احکام شرعیہ کی تفصیل فقہ میں دیکھنا چاہئے۔

۱۱۔ مسلمان آپس میں بھائی میں: یعنی صلح اور جنگ کی ہرایک عالت میں یہ ملحوظ رہے کہ دو بھائیوں کی لڑائی یا دو بھائیوں کی مصالحت ہے۔ دشمنوں اور کافروں کی طرح برتاؤنہ کیا جائے۔ جب دو بھائی آپس میں ٹکرا جائیں تو یوں ہی انکے عال پر نہ چھوڑ دو۔ بلکہ اصلاح ذات البین کی پوری کوشش کرو۔ اور ایسی کوشش کرتے وقت خدا سے ڈرتے رہوکہ کسی کی بیجا طرفداری یا انتظامی جذبہ سے کام لینے کی نوبت نہ آئے۔

يَايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِّنَ قَوْمٌ مِّنَ قَوْمٍ مِّنَ قَوْمٍ مِّنَ قَوْمٍ مِّنَ قَوْمٍ مِسْمِ اَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَآءُ مِّنْ نِسَآءٍ عَسْمِ اَنْ يَكُنَّ خَيْرًا مِّنْهُنَّ وَلَا تَلْمِزُوَّا اَنْفُسَكُمْ وَلَا تَلْمِزُوَّا اَنْفُسَكُمْ وَلَا تَنْابَزُوا بِالْاللَّهُ الْفُسُوقُ تَنَابَزُوا بِالْاللَّهُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيْمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتُبُ فَاولَيْكَ هُمُ بَعْدَ الْإِيْمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتُبُ فَاولَيْكَ هُمُ مَعْدَ الْإِيْمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتُبُ فَاولَيْكَ هُمُ

الظّٰلِمُونَ 🕮

اا۔ اے ایان والون مصلا نہ کریں ایک لوگ دوسروں سے شاید وہ بہتر ہوں ان سے اور نہ عورتیں دوسری عورتوں سے شاید وہ بہتر ہوں ان سے اور عیب نہ لگاؤ ایک دوسرے کواور نام نہ ڈالو پڑانے کوایک دوسرے کے [۱۳] اور جو کئی توبہ نہ کرے تو وہی میں بے انصاف [۱۵]

۱۱۔ اے ایان والو بچتے رہو بہت تہمتیں کرنے سے مقرر بعضی تہمت گناہ ہے اور بھید نہ ٹولوکسی کا اور برا نہ کیوییٹھ بیچے ایک دوسرے کو [۱۱] بھلا خوش لگتا ہے تم میں کسی کو کہ کھائے گوشت اپنے بھائی کا جو مردہ ہو سو گھن آتا ہے تم کو اس سے [۱۱] اور ڈرتے رہو اللہ سے بیشک اللہ معاف کرنے والا ہے مہربان [۱۸]

يَاكِيُهَا الَّذِينَ امَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ الطَّنِ الثَّمُ وَ لَا تَجَسَّسُوا الطَّنِ اِثْمُ وَ لَا تَجَسَّسُوا وَلَا يَغْتَ بَعْضَا الطَّنِ اِثْمُ وَ لَا تَجَسَّسُوا وَلَا يَغْتَ بَعْضَكُمْ بَعْضًا اللهِ اَيُحِبُ اَحُدُكُمُ اَنْ يَّاكُلَ لَحْمَ اَخِيْهِ مَيْتًا فَكُرِهُ تُمُوهُ أَو اتَّقُوا اللهَ أَوْ اللهَ تَوَابُ وَكَرِهُ مَا اللهَ تَوَابُ وَاتَّقُوا اللهَ أَوْ اللهَ تَوَابُ وَحَيْمُ عَلَى اللهَ تَوَابُ اللهَ تَوَابُ

اتفاقا اختلاف رونا ہو جائے تو پرزور اور مؤثر طریقہ ہے اس کو منایا جائے۔ لیکن جب تک نزاع کا خاتمہ نہ ہو کوش ہوئی چاہئے کہ کم اتفاقا اختلاف رونا ہو جائے تو پرزور اور مؤثر طریقہ ہے اس کو منایا جائے۔ لیکن جب تک نزاع کا خاتمہ نہ ہو کوش ہوئی چاہئے کہ کم از کم جذبات منافرت و مخالفت زیادہ تیزاور مشتعل نہ ہونے پائیں۔ عموا دیجھا جاتا ہے کہ جمال دوشخصوں یا دو جاعوں میں اختلاف رونا ہوا۔ بس ایک دوسرے کا تمسخر اور استراء کرنے لگتا ہے۔ ذراسی بات باتھ لگ گئی اور بنسی ہذاق اڑانا شروع کر دیا۔ طالانکہ اس معلوم نہیں کہ شاید جس کا مذاق اڑا رہا ہے وہ اللہ کے زدیک اس سے بہتر ہو۔ بکہ بہا اوقات یہ خود بھی اختلاف سے پہلے اسکو بہتر سمجھتا ہوتا ہے۔ مگر ضد ونفیانیت میں دوسرے کی آنکھ کا شکا نظر آتا ہے اپنی آنکھ کا شتیر نظر نہیں آتا۔ اس طریقہ سے نفرت وحداوت کی ظیح روز بروز وسیح ہوتی رہتی ہے۔ اور قلوب میں اس قدر بعد ہو جاتا ہے کہ صلح وائٹلاف کی کوئی امید باقی نہیں رہتی۔ وحداوت کی ظیح روز بروز وسیح ہوتی رہتی ہے۔ اور قلوب میں اس قدر بعد ہو جاتا ہے کہ صلح وائٹلاف کی کوئی امید باقی نہیں رہتی۔ آیہ ہذا میں خداوند قدوس نے اسی قسم کی باقوں سے منع فرمایا ہے۔ یعنی ایک جائیں اور نہ برے ناموں اور برے القاب سے فریق مقابل کو یاد کیا جائے ، کیونکہ ان باقوں سے دشمنی اور نفرت میں ترتی ہوتی اور فتنہ و فعاد کی آگ اور تیزی سے پھیلیتی ہے۔ بھان اللہ کیسی بیش بہا ہدایت میں۔ آج آگر مسلمان سمجھیں تو ان کے سب سے بڑے مرض کا مکمل علاج اسی لیک سورہ حجرات ماس موجود ہے۔

میں۔ یا یہ مطلب ہے کہ جب ایک شخص ایان لا چکا اور مسلمان ہوگیا اسکو مسلمانی سے پہلے کی باتوں پر طعن دینا یا اس وقت کے بدترین القاب سے یاد کرنا مثلاً یمودی یا نصرانی وغیرہ کہہ کر پکارنا نهایت مذموم حرکت ہے۔ اسی طرح جو شخص عیب میں مبتلا ہوا اور وہ اس کا افتیاری نہ ہو، یا ایک گناہ سے فرض کیجئے توبہ کر چکا ہے، چڑا نے کے لئے اس کا ذکر کرنا بھی جائز نہیں۔ موات : یعنی جو پہلے ہو چکا اب توبہ کر لو۔ اگر یہ احکام وہدایات سننے کے بعد بھی ان جرائم سے توبہ نہ کی تواللہ

10۔ توبہ کی سولت: یعنی جو پہلے ہو چکا ہو چکا اب توبہ کر لو۔ اگریہ احکام و ہدایات سننے کے بعد بھی ان جرائم سے توبہ نہ کی تواللہ کے نزدیک اصلی ظالم یہ ہی ہول گے۔

11۔ برگانی اور غیبت کی مانعت: اختلاف و تفریق باہمی کے بڑھانے میں ان امور کو خصوصیت سے دخل ہے۔ ایک فریق دوسرے فریق سے ایسا برگان ہو جاتا ہے کہ حن ظن کی کوئی گئجائش نہیں چھوٹا۔ مخالف کی کوئی بات ہواس کا محل اپنے خلاف نکال لیتا ہے۔ اس کی بات میں ہزار اختال بھلائی کے ہوں اور اور صرف ایک پہلو برائی کا نکاتا ہو۔ ہمیشہ اس کی طبیعت برے پہلوکی طرف یلے گی اور اسی برے اور کمزور پہلوکو قطعی اور یقینی قرار دے کر فریق مقابل پر شمتیں اور الزام لگانا شروع کر دے گا۔ پھر نہ صرف یہ ہی اور الزام لگانا شروع کر دے گا۔ پھر نہ صرف یہ ہی کہ ایک بات حب اتفاق پہنچ گئی، برگانی سے اسکو غلا معنی پہنچا دیے گئے، نہیں، اس جبتو میں رہتا ہے کہ دوسری طرف کے اندرونی بھید معلوم ہوں جس پر ہم نوب عاشے پڑھائیں۔ اور اسکی غیبت سے اپنی مجلس گرم کریں۔ ان تمام فرافات سے قرآن کریم منع کرتا ہے۔ اگر مملمان اس پر عمل کریں تو ہو اختلافات بدقتمتی سے پیش آ جاتے ہیں وہ اپنی عدسے آگے نہ بڑھیں اور ان کا ضرر بہت محدود ہو جائے۔ بلکہ چند روز میں نفیانی اختلافات کا نام و نشان باقی نہ رہے۔ صفرت شاہ ساحب لکھے ہیں "الزام لگانا اور جمید ٹولنا اور پیٹھ تیجے براکھنا کسی جگہ بہتر نہیں۔ مگر جمال اس میں کچے دین کا فائدہ ، واور نفسانیت کی غرض نہ ہو"۔ وہال اجازت ہے جیلے رجال عدیث کی نسبت ائمہ برع و تعدیل کا معمول رہا ہے کیونکہ اس کے بدون دین کا محمول رہا ہے کیونکہ اس کے بدون دین کا محمول رہا ہو کیونکہ اس کے بدون دین کا محمول رہا ہو۔ گونکہ اس کے بدون دین کا محمول رہا ہے کیونکہ اس کے بدون دین کا محمول رہا ہو ایکونکہ اس کے بدون دین کا محمول رہا ہو ایکونکہ اس کے بدون دین کا محمول رہا ہو تھ کیونکہ اس کے بدون دین کا محمول کھانے تھا۔

۱۔ علی فیبت کا گھناؤنا پن: یعنی مسلمان بھائی کی فیبت کرنا ایسا گندہ اور گھناؤنا کام ہے جیسے کوئی اپنے مرے ہوئے بھائی کا گوشت نوچ نوچ کر کھائے۔ کیا اس کو کوئی انسان پیندکرے گا؟ بس سمجھ لو فیبت اس سے بھی زیادہ شنیع حرکت ہے۔

۱۸۔ فاندانی اور نبی اختلافات کی حقیقت: یعنی ان نصیحوں پر کاربند وہ ہی ہو گا جس کے دل میں خدا کا ڈر ہو۔ یہ نہیں تو کچھ نہیں۔ چاہئے کہ ایان واسلام کا دعوٰی رکھنے والے واقعی طور پر اس خداوند قمار کے خصنب سے ڈریں اور ایسی ناشائستہ حرکتوں کے قریب نہ جائیں۔ اگر پہلے کچھ فلطیاں اور کمزوریاں سرزد ہوئی ہوں، اللہ کے سامنے صدق دل سے توبہ کریں وہ اپنی مہربانی سے معاف فرما دے گا۔

11۔ اے آدمیو ہم نے تم کو بنایا ایک مرد اور ایک عورت سے اور رکھیں تمہاری ذاتیں اور قبیلے تاکہ آپس کی پہچان ہو تحقیق عزت اللہ کے یمال اسکی کو بڑی جمکو ادب بڑا [1] اللہ سب کچھ جانتا ہے خبردار [17]

۱۱۔ کہتے ہیں گوار کہ ہم ایان لائے تو کہہ تم ایا ن نہیں لائے پر تم کہو ہم مسلمان ہوئے اور ابھی نہیں گھرما ایان تمہارے دلوں میں [۱۱] اور اگر هم پر چلوگ اللہ کے اور اسکے رسول کے کاٹ نہ لے گا تمہارے کاموں میں سے کچھ اللہ بختنا ہے مہربان ہے۔ [۲۲] يَائِهُا النَّاسُ إِنَّا خَلَقُلْكُمْ مِّنُ ذَكْرٍ وَّانَتٰى وَ جَعَلَلْكُمْ شُعُوبًا وَ قَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا لَ إِنَّ اكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ لِتَعَارَفُوا لَ إِنَّ اكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ اتَقٰكُمْ لِإِنَّ اللهَ عَلِيمُ خَبِيرُ عَ وَانَّ اللهَ عَلِيمُ خَبِيرُ عَ وَانَّ اللهَ عَلِيمُ خَبِيرُ عَ وَانَ اللهَ عَرابُ امَنَا لَ قُلُ لَمْ تُؤْمِنُوا وَ الْكِنُ قُولُوا اللهَ عَرَابُ امَنَا وَلَمَّا يَدُخُلِ الْإِيمَانُ لَكُمْ قُلُوبِكُمْ فَو اللهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِمُ اللهِ وَرَسُولَهُ لَا يَلِمُ اللهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِمُ اللهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِمُ اللهِ وَرَسُولَهُ لَا يَلِمُ اللهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِمُ اللهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِمُ اللهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِمُ اللهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِمُ اللهِ وَرَسُولَهُ لَا يَلِمُ اللهِ وَرَسُولَهُ لَا يَلِمُ اللهُ وَرَسُولَهُ لَا يَلِهُ اللهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِهُ اللهُ وَرَسُولَهُ لَا يَلِهُ اللهُ وَرَسُولَهُ اللهُ وَرَسُولَهُ لَا يَلِهُ اللهُ اللهُ وَرَسُولَهُ لَا يَلِهُ اللهُ وَرَسُولَهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَرَسُولَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَرَسُولَهُ اللهُ ال

غَفُورٌ رَّحِيْمٌ عَ

19۔ اکثر غیبت، طعن و نشنیع اور عیب جوئی کا منشاء کبر ہوتا ہے کہ آدمی اپنے کو بڑا اور دوسروں کو حقیر سمجھتا ہے، اس کو بتلاتے میں کہ اصل میں انسان کا بڑا چھوٹا یا معزز و حقیر ہونا ذات پات اور خاندان و نسب سے تعلق نہیں رکھتا۔

اسلام کی فضیلت کا معیار: بلکہ جو شخص جن قدر نیک فصلت، مؤدب اور پر بیزگار ہوا سی قدراللہ کے ہاں معزز و مگرم ہے۔ نسب کی حقیقت تو یہ ہے کہ سارے آدمی ایک مرد اور ایک عورت یعنی آدم و حواکی اولاد میں ۔ شخ، سید، مغل، پٹھان اور صدیقی، فاروتی، عثمانی، انصاری سب کا سلسلہ آدم و حوا پر منتہی ہوتا ہے ۔ یہ ذاتیں اور فاندان اللہ تعالی نے محض تعارف اور شافت کے لئے مقرر کئے میں ۔ بلاشہ جن کو حق تعالی کسی شریف اور بزرگ و معزز گھرانے میں پیدا کر دے وہ ایک موہوب شرف ہے، بعیے کسی کو نوبصورت بنا دیا جائے، لیکن یہ چیز ناز اور فخر کرنے کے لائق نہیں کہ اسی کو معیار کال اور فضیلت کا ٹھرا لیا جائے اور دوسروں کو حقیر سجما جائے ہاں شکر کرنا چاہئے کہ اس نے بلا افتیار و کسب ہم کو یہ نعمت مرحمت فرمائی ۔ شکر میں یہ بھی داخل ہے کہ غرور و تفاخر سے باز رہے اور اس نعمت کو کمینہ افلاق اور بری فصلتوں سے خراب نہ ہونے دے ۔ بمرحال مجدد شرف اور فضیلت و عزت کا اصلی معیار نسب نہیں تقوی و طہارت ہے اور متقی آدمی دوسروں کو حقیر کب سجھے گا؟

۲۰ یعنی تقویٰ اور ادب اصل میں دل سے ہے۔ اللہ ہی کو خبر ہے کہ جو شخص ظاہر میں متقی اور مؤدب نظر آنا ہے وہ واقع میں کیما اور آئندہ کیمار ہے۔ انا العبرۃ للخاتیم ۔

الا ایان اوراسلام کا فرق: یمال یہ بتلائے میں کہ ایان ویقین جب پوری طرح دل میں رائح ہو جائے اور بڑو پکرو لے اس وقت غیبت اور عیب بوئی وغیرہ کی خصلتیں آدمی سے دور ہو جاتی ہیں۔ بو شخص دوسروں کے عیب ڈھونڈ ھنے اور آزار پہنچا نے میں مبتلا ہو، سمجھ لو ابھی تک ایان اسکے دل میں پوری طرح پیوست نہیں ہوا ایک عدیث میں ہے ۔ یکامکھ شکر مکن المکن پلے سانیہ و کہ نم نُفض اللایک مائی ایل قلیم کے دل میں پوری طرح پیوست نہیں ہوا ایک عدیث میں ہے ۔ یکامکھ شکر مکن المکن اللہ سے ایان اسکے دل میں پوری طرح پیوست نہیں ہوا ایک عدیث میں ہے ۔ یکامکھ شکر آزان کئیر ۲۳۸۸) حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "ایک کہتا ہے کہ ہم مسلمان میں یعنی دین مسلمانی ہم نے قبول کیا۔ اسکا مضائقہ نہیں ۔ اور ایک کتا ہے کہ ہم کو پورا یقین ہو وہ توالیے دعوے کرنے سے دریا اور شرمانا ہے دوریہ اس آئے۔ اس آئے۔ ایکان واسلام کا فرق ظاہر ہوتا ہے اور یہ ہی بات عدیث جربل وغیرہ سے ثابت ہوئی ہے ۔ یہاں تفصیل کا موقع نہیں ۔ ہم نے شرح صبح مسلم میں اس موضوع پر کافی بحث کی ہے ۔ یہاں تفصیل کا موقع نہیں ۔ ہم نے شرح صبح مسلم میں اس موضوع پر کافی بحث کی ہے ۔ یہاں تفصیل کا موقع نہیں ۔ ہم نے شرح صبح مسلم میں اس موضوع پر کافی بحث کی ہے ۔ یہاں تفصیل کی وجہ سے تمہارے کہی علی کے تواب میں کمی بنہ اس کمی نہ اس کمی نہ بات یہ کہی علی کے تواب میں کمی نہ بات یہ ہمارے کہی علی کے تواب میں کمی نہ بات سے تمہارے کی علی کے تواب میں کمی نہ بات سے تمہارے کی علی کے تواب میں کمی نہ بات سے تمہارے کی علی کے تواب میں کمی نہ بات سے تمہارے کی علی کے تواب میں کمی نہ بات سے تمہارے کی علی کے تواب میں کمی نہ بات سے تمہارے کی علی کے تواب میں کمی نہ بات سے تمہارے کی علی کے تواب میں کمی نہ بات سے تمہارے کی علی کے تواب میں کمی نہ بات میں کمی نہ بات سے تمہارے کی علی کے تواب میں کمی نہ بات کی تواب میں کمی نہ بات کے تواب میں کمی نہ بات کی تواب میں کی تواب میں کمی نہ بات کی تواب میں کمی نہ بات کی تواب میں کمی نے تمہار کے کو بات کی کو بات کی کی کی کی کمی نہ کمی نہ کی کی کو بات کی کو کی کی کی کی کی کو بات کی کو کی کی کی کی کی کو بات کی کو کی کو کی کی کو کی کی کی کی کی

۲۲۔ یعنیٰ اب بھی اگر فرمانبرداری کا راسۃ اختیار کرو گے تو پچھلی کمزوریوں کی وجہ سے تمہارے کسی عمل کے ثواب میں کمی نہ کرے گا۔

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ امَنُوا بِاللهِ وَ رَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَ جَهَدُوا بِاللهِ وَ رَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَ جَهَدُوا بِاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

قُلُ اَتُعَلِّمُونَ اللهَ بِدِيْنِكُمُ ﴿ وَ اللهُ يَعْلَمُ مَا فِي اللهُ يَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْضِ ﴿ وَ اللهُ بِكُلِّ فِي الْأَرْضِ ﴿ وَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمُ ﷺ

11۔ تو کہ کیاتم جتلاہ ہواللہ کو اپنی دینداری اور اللہ کو تو خبر ہے جو کچھ ہے آسمانوں میں اور زمین میں اور اللہ ہرچیز کو جانتا ہے [۲۴]

۲۳۔ یعنی سپچے مومن کی شان میہ ہوتی ہے کہ اللہ ورسول پر پختہ اعتقاد رکھتا ہواور انکی راہ میں ہر طرح جان ومال سے حاضر رہے۔

۲۲۔ یعنی اگر واقع سچا دین اور پورایقین تم کو عاصل ہے تو کہنے سے کیا ہو گا جس سے معاملہ ہے وہ آپ خبر دار ہے۔

ا۔ تجھ پر اصان رکھتے ہیں کہ مسلمان ہوئے [۲۵] تو کہہ مجھ پر اصان نہ رکھوا پنے اسلام لانے کا بلکہ اللہ تم پر احمان رکھتا ہے کہ اس نے تم کوراہ دی ایمان کی اگر پیج کہو[۲۶]

يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنُ أَسُلَمُوا طُقُلُ لَا تَمُنُّوا عَلَيْكُمُ أَنُ عَلَيْكُمُ أَنُ عَلَيْكُمُ أَنُ عَلَيْكُمُ أَنُ عَلَيْكُمُ أَنُ هَلَا كُمُ لِلْإِيْمَانِ إِنْ كُنْتُمُ طِدِقِيْنَ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

۱۸۔ اللہ جانتا ہے چھپے بھید آسمانوں کے اور زمین کے اور زمین کے اور اللہ دیکھتا ہے جو تم کرتے ہو[۲۰]

إِنَّ اللهَ يَعُلَمُ غَيْبَ السَّمُوتِ وَ الْأَرْضِ لَمُ اللَّهُ اللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا تَعْمَلُوْنَ ﴿ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا تَعْمَلُوْنَ ﴿

۲۵۔ اعراب کا اصان جنانا: بعض گنوار آگر کہتے تھے کہ دیکھئے ہم تو بدون لڑے بھڑے مسلمان ہو گئے، گویا اصان جنلاتے تھے، اس کا جواب آگے دیتے ہیں۔

۲۱۔ تمہارا ایان اللہ کا اصان ہے: یعنی اگر واقعی تم دعوئے اسلام وایان میں سے ہوتو یہ تمہارا احیان نہیں۔ اللہ کا احیان ہے کہ اس نے ایان کی طرف آنے کا راستہ دیا اور دولت اسلام سے سرفراز کیا۔ اگر پھی بات کھوتو واقعہ اس طرح ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""نیکی اپنے ہاتھ سے ہو، اپنی تعریف نہیں، رب کی تعریف ہے جس نے وہ نیکی کروائی ""۔ گویا خاتمہ سورت پر متنبہ کر دیا کہ اگر تم کو قرآنی ہدایات اور اسلامی تعلیات پر کاربند ہونے کی توفیق ہوتو احیان نہ جتلاؤ۔ بلکہ اللہ کے احیان وانعام کا شکراداکروجس نے ایسی توفیق ارزانی فرمائی۔

۲۷۔ یعنی دلوں کے بھیداور ظاہر کا عمل سب کو خدا جانتا ہے۔ اسکے سامنے باتیں نہ بناؤ۔

تم سورة الحجرات بعون الله وحن توفيقه فله الحد والمنه

ركوعاتها٣

٥٠ سُوۡرَةُ قَ مَكِّيَّةُ ٣٣

ایاتهاهم

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

قَ فَ وَ الْقُرُانِ الْمَجِيْدِ فَ

ءَاِذَا مِتُنَا وَ كُنَّا تُرَابًا ۚ ذٰلِكَ رَجُعُ بَعِيدُ ﴿

قَدُ عَلِمُنَا مَا تَنْقُصُ الْاَرْضُ مِنْهُمُ ۚ وَ عِنْدَنَا كِتْبُ حَفِيْظُ ﴿

ا۔ ق۔ قسم ہے اس قرآن بڑی شان والے کی

۲۔ بلکہ انکو تعجب ہوا کہ آیا اُنکے پاس ڈر سنانے والا اُنہی میں کا تو کھنے لگے منکریہ تعجب کی چیز ہے

۳۔ کیا جب ہم مر چکیں اور ہو جائیں مٹی یہ پھر آنا بہت دور ہے [۱]

س ہے ہم کو معلوم ہے جتنا گھٹاتی ہے زمین اُن میں سے [۲] اور ہمارے پاس کتاب ہے جس میں سب کچھ محفوظ ہے [۳]

ا۔ قرآن کی بزرگی و عظمت اور انکار کا تعجب: یعنی قرآن کی بزرگی اور عظمت ثان کاکیا کہنا جس نے آگر سب کتابوں کو منسوخ کر دیا اور اپنی اعجازی قوت اور لا محدود اسرار و معارف سے دنیا کو محویرت بنا دیا۔ یہ ہی بزرگی والا قرآن بذات نود شاہد ہے کہ اسکے اندر کوئی نقص و عیب نہیں نہ کمیں انگلی رکھنے کی جگہ ہے، لیکن منکرین پھر بھی اسکو قبول نہیں کرتے اس لئے نہیں کہ ان کے پاس اسکے غلاف کوئی حجت و برہان ہے بلکہ محض اپنے جمل و حاقت سے اس پر تعجب کرتے ہیں کہ ان ہی کے غاندان اور نسل کا ایک آدمی انکی طرف رسول ہوکر آیا اور بڑا بن کر سب کو نصیحتیں کرنے لگا۔ اور بات بھی ایسی عجیب کہی جے کوئی باور نہ کر سکے۔ بھلا جب ہم مرکز مٹی ہو گئے۔ کیا ھرزندگی کی طرف واپس کئے جائیں گے ؟ یہ واپسی تو عقل سے بہت دور اور امکان و عادت سے بالکل بعید ہے۔

۲۔ بدن کے تمام اجزاء اللہ کے علم میں ہیں: یعنی ساری مٹی نہیں ہو جاتی جان سلامت رہت ہے اور بدن کے اجزاء تحلیل ہو کر جمال کہیں منتشر ہوگئے ہیں وہ سب اللہ کے علم میں ہیں۔ اسکو قدرت ہے کہ ہر جگہ سے اجزائے اصلیہ کو جمع کر کے ڈھانچپہ

کھڑا کر دے اور دوبارہ اس میں جان ڈال دے۔

۔ لوح محفوظ: یعنی یہ نہیں کہ آج سے معلوم ہے بلکہ ہمارا علم قدیم ہے حتی کہ ان میں قبل وقوع ہی سب اشیاء کے سب عالات ایک کتاب میں جو ""لوح محفوظ"" کہلاتی ہے لکھ دیے تھے اور ابتک ہمارے پاس وہ کتاب موجود پلی آتی ہے۔ پس اگر علم قدیم کسی کی سمجھ میں نہ آئے تو یوں ہی سمجھ لے وہ دفتر جس میں سب کچھ لکھا ہے حق تعالی کے سامنے عاضر ہے۔ یا اسکو پہلے جلہ کی تاکید سمجھو۔ کیونکہ جو چیز کسی کے علم میں ہو اور قلم بند بھی کر لیجائے وہ لوگوں کے نزدیک بہت زیاد موکد سمجھی جاتی ہے۔اسی طرح یہاں مخاطبین کے محبوسات کے اعتبار سے متنبہ کر دیاکہ ہر چیز خدا کے علم میں ہے اوراس کے ہاں لکھی ہوئی ہے جس میں ذرا کمی بیشی نہیں ہو سکتی۔

بَلُ كَذَّبُوْا بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمُ فَهُمُ فِي آَمُرِ

اَفَلَمْ يَنُظُرُوَّا إِلَى السَّمَاّءِ فَوُقَهُمُ كَيُفَ بَنَيْنُهَا وَ زَيَّنُّهَا وَ مَا لَهَا مِنْ فُرُوجٍ ١ وَ الْأَرْضَ مَدَدُنْهَا وَ اَلْقَيْنَا فِيُهَا رَوَاسِيَ وَ

ٱئْبَتُنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيْجٍ ٢

ہے یعنی صرف تعجب نہیں بلکہ کھلی ہوئی تکذیب ہے۔ حضرت کی نبوت، قرآن اور بعث بعدالموت، ہر چیز کو جھٹلاتے ہیں اور عجب الجھی ہوئی باتیں کرتے میں ۔ بیثک جو شخص پچی باتوں کو جھٹلا تا ہے اسی طرح شک واضطراب اور تر دد و تحیر کی الجھنوں میں ی<sup>و</sup> عاما کرتا ہے۔

۵۔ آسمان کی مضبوطی اور زبنت: یعنی آسمان کو دیکھ لو، نہ بظاہر کوئی کھمبا نظر آتا ہے نہ ستون اتنا بڑا عظیم الثان جسم کییا مضبوط و منتکم کھڑا ہے۔ اور رات کو جب اس پر ستاروں کی قندیل اور جھاڑ فانوس روش ہوتے ہیں تو کس قدر پررونق اور خوبصورت نظر آیا ہے۔ پھر لطف بیہ ہے کہ ہزاروں لاکھوں برس گذر گئے نہ اس چھت میں کہیں سوراخ ہوا، نہ کوئی کنگرہ گرا، نہ پلاسٹر ٹوٹا، نہ رنگ خراب ہوا، آخر کونسا ہاتھ ہے جس نے یہ مخلوق بنائی اور بنا کر اسکی ایسی حفاظت کی۔

۵۔ کوئی نہیں پر جھٹلاتے ہیں سچے دین کو جب اُن تک پہنچا سووہ پڑرہے میں الجھی ہوئی بات میں [۴]

4۔ کیا نہیں دیکھتے آسمان کو اپنے اوپر کیساہم نے اسکو بنایا اور رونق دی اور اس میں نہیں کوئی سوراخ [۵]

ے۔ اور زمین کو پھیلایا اور ڈالے اس میں بوجھ اور اگائی اس میں ہر ہر قسم کی رونق کی چیز

# تَبُصِرَةً وَّ ذِكُرى لِكُلِّ عَبْدٍ مُّنِيْبٍ ﴿

وَ نَزَّلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً مُّلْرَكًا فَائْبَتُنَا بِهِ جَنْتٍ وَّ حَبَّ الْحَصِيْدِ ﴿

وَ النَّخُلَ لِسِفْتٍ لَّهَا طَلْعُ نَّضِيْدُ ﴿

رِّزُقًا لِّلْعِبَادِ ۚ وَ اَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَّيْتًا ۗ كَذَٰلِكَ الْخُرُوجُ ۚ

كَذَّبَتُ قَبْلَهُمُ قَوْمُ نُوْحٍ وَّ أَصْحُبُ الرَّسِّ وَ تَمُوْدُ الرَّسِّ وَ تَمُوْدُ اللَّ

وَ عَادُّو فِرْ عَوْنُ وَ إِخْوَانُ لُوطٍ ﴿

وَّ أَصْحٰبُ الْآيْكَةِ وَ قَوْمُ تُبَّعٍ ۗ كُلُّ

كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ وَعِيْدِ عَ

۸۔ سچھانے کو اور یاد دلانے کو اُس بندہ کے لئے جو رچوع کرے[۱]

9۔ اور آثارا ہم نے آسمان سے پانی برکت کا پھر اگائے ہم نے اُس سے باغ اور اناج جس کا کھیت کاٹا جاتا ہے[۱]

۱۰۔ اور کھجوریں کنبی اُن کا نوشہ ہے نہ بہ نہ [^] ۱۱۔ روزی دینے کو ہندول کے اور زندہ کیا ہم نے اُس

ے ایک مردہ دیس کو یونہی ہو گا نکل کھڑے ہون<mark>ا [<sup>9]</sup></mark>

۱۲۔ جھٹلا چکے ہیں اُن سے پہلے نوح کی قوم اور کنوے والے اور ثمود

۱۳۔ اور عاد اور فرعون اور لوط کے بھائی

۱۲۔ اور بن کے رہنے والے اور تبع کی قوم [۱۰] ان سب نے جھٹلایا رسولوں کو پر ٹھیک پڑا میرا ڈرانا [۱۱]

1- زمین اور اسکی نعمتوں میں غور کرو: یعنی جوآدمی خدا کی طرف رجوع ہو محض ان ہی محوسات کے دائرہ میں الجھ کر نہ رہ جائے اس کے لئے آسمان و زمین کی تخلیف و تنظیم میں دانائی و بینائی کے کتنے سامان میں جن میں ادنی غور کرنے سے صبیح حقیقت تک پہنچ سکتا ہے۔ اور جھولے ہوئے سبق اسکو یاد آسکتے میں۔ پھر خدا جانے ایسی روشن نشانیوں کی موجودگی میں بھی یہ لوگ کیونکر حق کو جھٹلانے کی جرأت کرتے میں۔

- ﴾۔ اناج وہ ہے جس کے ساتھ اس کا کھیت مبھی کٹ جائے اور باغ پھل ٹوٹ کر قائم رہتا ہے۔
  - ۸۔ یعنی بڑی کثرت اور افراط سے جن کا خوشہ دیکھنے میں بھی بھلا معلوم ہوتا ہے۔
- <u>9۔ یعنی بارش برساکر مردہ زمین کوزندہ کر دیا۔ اسی طرح قیامت کے دن مردے زندہ کر دیے جائیں گے۔</u>

اَفَعَيِيْنَا بِالْخَلْقِ الْأَوَّلِ <sup>لَا</sup> بَلْ هُمُ فِي لَبْسٍ هُ مِّنُ خَلْقِ جَدِيْدٍ ﴿

وَ لَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ وَ نَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِم نَفُسُهُ ۗ وَ نَحْنُ اَقْرَبُ اِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الُوريدِ

إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيٰنِ عَنِ الْيَمِيْنِ وَ عَنِ الشِّمَالِ قَعِيْدُ 👜

ا۔ ان اقوام کے قصے سورہ حجر، فرقان، دخان وغیرہ میں گذر کیکے ہیں۔ اا۔ یعنی تکذیب انبیاء پر جس انجام سے ڈرایا گیا تھا وہ ہی سامنے آگر رہا۔

۱۲۔ دوبارہ زندہ کرنا کوئی مشکل نہیں ہے: یعنی دوبارہ نئے سرے سے پیدا کرنے میں انہیں فضول دھوکا لگ رہا ہے۔ جس نے پہلی بارپیدا کیا اسے دوسری مرتبہ پیدا کر دینا کیا مشکل ہے؟ کیا یہ گان کرتے ہو کہ (معاذ اللہ) وہ پہلی دفعہ دنیا کو بنا کر تھک گیا ہو گا؟ اس قادر مطلق کی نسبت ایسے توہات قائم کرنا سخت جہالت اور گستاخی ہے۔

۱۳۔ اللہ کو دل کے وسوسوں کا بھی علم ہے: یعنی اسکے ہر قول و فعل سے ہم خبردار ہیں حتی کہ جو وساوس و خطرات اسکے دل میں گذرتے ہیں ان کا بھی ہم کوعلم ہے۔ اللا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَا للَّطِيْفُ الْخَبِيْرُ ـ

۱۴۔ اللہ شہ رگ سے بھی قریب ہے: گردن کی رگ مراد ہے جبے ""شہ رگ"" کہتے ہیں اور جس کے کٹنے سے انسان مرجاتا ہے۔ شاید یہ کنایہ ہو جان اور روح سے مطلب یہ ہوا کہ ہم (باعتبار علم کے) اسکی روح اور نفس سے بھی نزدیک تر ہیں۔ یعنی جیساعلم انسان کواپنے احوال کا ہے ہم کواس کا علم خود اس سے مجھی زیادہ ہے۔ نیز علت اور منشاء کو معلول اور ناشی کے ساتھ وہ قرب ماصل ہوتا ہے جو معلول اور ناشی کو خود اپنے نفس سے بھی نہیں ہوتا۔ اس کا کچھ مختصر بیان اَلنَّبِیُّ اَوْ لِی بِالْمُؤْمِنِیْنَ مِنْ اَنْفُسِهِمْ کے حواشی میں ہو چکا ہے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""اللہ اندر سے نزدیک ہے اور رگ آخر باہر ہے جان سے""۔ ولنعم ما قبل ۔

۱۵۔ اب کیا ہم تھک گئے پہلی بار بنا کر کوئی نہیں اُنکو دھوکا ہے ایک نئے بنانے میں ["]

١٦۔ اور الدبتہ ہم نے بنایا انسان کو اور ہم جانتے ہیں جو باتیں آتی رہتی ہیں اُسکے جی میں [ات] اور ہم اُس سے نزدیک ہیں دھڑکتی رگ سے زیادہ [۱۳]

ا۔ جب لیتے کاتے میں دو لینے والے داہنے بیٹا اور بائیں بیٹھا[۱۵]

جاں نہاں در جیم وادورجاں نہاں ے نہاں اندر نہاں اے جاں جاں <u>۵۔ کراما کا تبین : یعنی دو فرشتے خدا کے حکم سے ہروقت اُس کی تاک میں لگے رہتے ہیں جو لفظ اُس کے منہ سے نکلے وہ لکھ لیتے</u>

میں ۔ نیکی داہنے والا اور بدی بائیں والا۔

مَا يَلْفِظُ مِنَ قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيْبٌ عَتِيَدُّ

۱۸۔ نہیں بولتا کچھ بات جو نہیں ہوتا اُس کے پاس ایک راه دیکھنے والا تیار [۱۶]

19۔ اور وہ آئی بیوشی موت کی تحقیق <sup>[۱۲]</sup> یہ وہ ہے جس ہے توٹلتا رہتا تھا [۱۸]

وَ جَآءَتُ سَكُرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ لَٰ ذَٰلِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ تَحِيْدُ 🖪

۲۰۔ اور پھونکا گیا صور یہ ہے دن ڈرانے کا [۱۹]

وَ نُفِخَ فِي الصُّورِ لَا ذَٰلِكَ يَوْمُ الْوَعِيْدِ ﴿

11۔ یعنی لکھنے کو تیار ہے ( تنبیہ ) دونوں فرشتے کہاں رہتے میں؟ اور علاوہ اقوال کے کیا کچھ لکھتے میں؟ اس کی تفصیل اعادیث و میں آثار سے ملے گی۔

ا۔ سکرۃ الموت: یعنی لوا ادھر مِسل تیار ہوئی، اُدھر موت کی گھڑی آپہنچی ۔ اور مرنے والا نزع کی بیوشیوں اور جان کنی کی سختیوں میں ڈبکیاں کھانے لگا۔ اس وقت وہ سب پھی باتیں نظرآنا شروع ہو گئیں۔ جن کی خبراللہ کے رسولوں نے دی تھی۔ اور میت کی سعادت و شقاوت سے بردہ اٹھنے لگا۔ اور ایسا پیش آنا قطعی اور یقینی تھا۔ کیونکہ حکیم مطلق کی بہت سی حکمتیں اس سے متعلق تتحال -

۱۸۔ یعنی آدمی نے موت کو بہت کچھ ٹلانا چاہا اور اس ناخوشگوار وقت سے بہت کچھ بھاگتا اور کترانا رہا ہر یہ گھڑی ٹلنے والی کہاں تھی۔ آخر سبریر آگھڑی ہوئی کوئی تدبیراور حیلہ دفع الوقتی کا نہ عیل سکا۔

۱۹۔ چھوٹی قیامت تو موت کے وقت ہی آ چکی تھی۔ اُ سکے بعد بڑی قیامت حاضر ہے۔ بس صور پھوزکا گیا اور وہ ہولناک دن آ موجود ہوا جس سے انبیاء ورسل برابر ڈراتے یلے آتے تھے۔

۲۰۔ محثر میں ہرانسان کے ساتھ دو فرشتے: یعنی محثر میں اس طرح عاضر کئے جائیں گے کہ ایک فرشتہ پیثی کے بدان کے طرف دھکیتا ہو گا اور دوسرا اعالنامہ لئے ہو گا جس میں اسکی زندگی کے سب احوال درج ہوں گے ۔ شایدیہ وہ ہی دو فرشتے ہوں جو ""کراما كاتبين ""كلاتے ہيں اور جنكي نسبت فرماياتھا إذْيَةَكَقَى الْمُتَكَقِّيَانِ الْحُ اور ممكن ہے كوئى اور ہوں۔ واللہ اعلم۔ وَ جَاءَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَابِقُ وَّ شَهِيۡدُ ﷺ

لَقَدُ كُنْتَ فِي غَفُلَةٍ مِّنَ هَٰذَا فَكَشَفُنَا عَنْكَ هَٰذَا فَكَشَفُنَا عَنْكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيْدُ ﴿
وَقَالَ قَرِيْنُهُ هَٰذَا مَا لَدَى عَتِيْدُ ﴿

اَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارٍ عَنِيْدٍ ﴿

الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللهِ إللهَا اخَرَ فَالْقِلهُ فِي اللهِ الشَّدِيْدِ ﴿

۲۱۔ اور آیا ہر ایک جی اس کے ساتھ ہے ایک ہانکنے والا [۲۰]

۲۲۔ تو بیخبر رہا اس دن سے اب کھول دی ہے ہم نے تجھ پر سے تیری اندھیری موتیری نگاہ آج تیز ہے [۱۱]

۲۳۔ اور بولا فرشۃ اسکے ساتھ والا یہ ہے جو میرے پاس تھا عاضر[۲۲]

۲۷۔ ڈال دو تم دونوں دوزخ میں ہرنا شکر مخالف کو ۲۵۔ نیکی سے روکنے والا حد سے بڑھنے والا شبہ ڈالنے والا [۲۳]

۲۷۔ جس نے ٹھہرایا اللہ کے ساتھ اور کو پوجنا سو ڈال دو اُسکو سخت عذاب میں [۲۴]

۲۰ یعنی محشر میں اس طرح عاضر کئے جائیں گے کہ ایک فرشۃ پیشی کے بدان کے طرف دھکیلیا ہو گا اور دوسرا اعمالنامہ لئے ہو گا جس میں اسکی زندگی کے سب احوال درج ہوں گے۔ شاید یہ وہ ہی دو فرشتے ہوں جو "کراما کاتبین ""کہلاتے ہیں اور جنگی نسبت فرمایا تھا اِذْیَتَلَقَی الْمُتَلَقِّیَانِ الْحُ اور ممکن ہے کوئی اور ہوں۔ واللہ اعلم۔

۲۱۔ قیامت میں بینائی کی تیزی: یعنی اس وقت کها جائے گا کہ دنیا کے مزوں میں پڑ کر توآج کے دن سے بیخبر تھا اور تیری آنکھوں کے سامنے شوات و خواہشات کا اندھیرا چھایا ہوا تھا، پیغمبر ہو سمجھاتے تھے تجھے کچھ دکھائی نہ دیتا تھا آج ہم نے تیری آنکھ سے وہ پر دے ہٹا دیے اور نگاہ خوب تیزکر دی۔ اب دیکھ لے جو ہاتیں کھی گئی تھیں۔ صبیح ہیں یا غلط۔

۲۲۔ یعنی فرشۃ اعالنامہ عاضر کرے گا۔ اور بعض نے ""قرین"" سے مراد شیطان لیا ہے۔ یعنی شیطان کے گاکہ یہ مجرم عاضر ہے جمکو میں نے اغواء کیا اور دوزخ کے لئے تیار کر کے لایا ہوں۔ مطلب یہ کہ اغواء تو میں نے کیا۔ مگر میرا ایسا زور و تسلط نہ تھا کہ زبر دستی اس کو شرارت میں ڈال دیتا۔ یہ اپنے ارادے وافتیار سے گمراہ ہوا۔

۲۳۔ نیکی سے روکنے والے: بارگاہ ایزدی سے بیہ عکم دو فرشتوں کو ہوگا کہ ایسے لوگوں کو جہنم میں جھونک دو۔اعاذ کا اللہ منہا۔ م

۲۴ یعنی ایسے لوگ جمنم میں سخت ترین عذاب کے مستی میں۔

قَالَ قَرِينُهُ رَبَّنَا مَآ أَطْغَيْتُهُ وَ لَكِنَ كَانَ

فِي ضَللٍ بَعِيْدٍ عَ

قَالَ لَا تَخُتَصِمُوا لَدَى وَ قَدُ قَدَّمْتُ اِلَيْكُمُ اِلْهُكُمُ اِلْهُكُمُ اِلْهُكُمُ اِلْهُكُمُ اِلْهُ عِيْدِ اللهِ اللهُ عِيْدِ اللهِ اللهُ عِيْدِ اللهِ اللهُ عِيْدِ اللهِ اللهُ عَيْدِ اللهِ اللهُ عَيْدِ اللهِ اللهُ عَيْدِ اللهُ اللهُ عَيْدِ اللهُ اللهُ عَيْدِ اللهُ ال

مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَىَّ وَ مَآ اَنَا بِظَلَّامٍ

ع لِلْعَبِيْدِ ﴿

يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ امْتَلَانِ وَ تَقُولُ

هَلُ مِنْ مَّزِيدٍ 🚍

وَ أُزُلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيْدٍ ﴿

۲۷۔ بولا شیطان اُس کا ساتھی اے رب ہمارے میں
 نے اُسکو شرارت میں نہیں ڈالا پر یہ تھا راہ کو بھولا دور
 پڑا ہوا[۲۵]

۲۸۔ فرمایا جھگڑا نہ کرو میرے پاس اور میں پہلے ہی ڈرا چکا تھاتم کو عذاب سے [۲۷]

۲۹۔ بدلتی نہیں بات میرے پاس اور میں ظلم نہیں کرتا ہندوں پر[۲۰]

۳۰۔ جس دن ہم کمیں دوزخ کو تو بھر بھی چکی اور وہ بولے کچھ اور بھی ہے [۲۸]

۳۱۔ اور نزدیک لائی جائے بہشت ڈرنے والوں کے واسطے دور نہیں [۲۹]

۲۵۔ مشرک کا انجام: یعنی میری کچھ زبر دستی اس پر نہ چلتی تھی۔ ذراشہ دی تھی کہ یہ کمبخت خود گمراہ ہو کر نجات و فلاح کے راستہ سے دور جا پڑا۔ شیطان یہ کمہ کر اپنا جرم ہلکا کرنا چاہتا ہے۔

۲۶۔ حشر میں کفار کو جواب: یعنی بک بک مت کرو۔ دنیا میں سب کونیک وبدسے آگاہ کر دیا گیا تھا۔ اب ہرایک کو اُس کے جرم کے موافق سزاملے گی جو گمراہ ہوا اور جس نے اغواء کیا، سب اپنی حرکتوں کا خمیازہ بھگتیں گے۔

۲۷۔ یعنی ہمارے یہاں ظلم نہیں۔ جو کچھ فیصلہ ہو گا عین حکمت اور انصاف سے ہو گا۔ ""اور بات نہیں بدلتی "" یعنی کافر بخثا نہیں جاتا بھلا شیطان اکفر کی بخش تو کماں۔ ۲۸۔ جہنم کی وسعت اور پھیلاؤ: یعنی دوزخ کا پھیلاؤ اس قدر لوگوں سے نہ بھرے گا اور شدت غیظ سے اور زیادہ کا فروں اور نافرمانوں کو طلب کرے گی۔

۲۹۔ جنت متقین کے نزدیک ہے: یعنی جنت اُن سے دور نہ ہوگی، بہت قریب سے اُس کی ترومازگی اور بناؤ سنگار دیکھیں

هٰذَا مَا تُوْعَدُوْنَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيْظٍ ﴿

مَنْ خَشِيَ الرَّحُمٰنَ بِالْغَيْبِ وَجَآءَ بِقَلْبٍ مُّنِيْبِ

ادْخُلُوْهَا بِسَلْمٍ ﴿ ذٰلِكَ يَوْمُ الْخُلُوْدِ ﴿

لَهُمْ مَّا يَشَآءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيَّدُ 🗃

وَكُمْ اَهُلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِّنْ قَرْنٍ هُمْ اَشَدُّ مِنْهُمُ بَطْشًا فَنَقَّبُوا فِي الْبِلَادِ \* هَلْ مِنْ

۳۳۔ جو ڈرا رحمن سے بن دیکھے اور لایا دل رجوع ہونے والا

٣٢ يه ہے جس كا وعدہ ہوا تھا تم سے ہرايك رجوع

رہنے والے یادر کھنے والے کے واسطے

۳۴۔ چلے جاؤاس میں سلامت <sup>[۳۰]</sup> یہ دن ہے ہمیشہ رہنے کا [۳]

۳۵۔ اُنکے واسطے ہے وہاں جو چاہیں اور ہمارے پا*س* ہے کچھ دیا وہ مجھی [۳۳]

mے اور کتنی تباہ کر چکے ہم ان سے پیلے جا عتیں کہ انکی قوت زبردست تھی اُن سے پھر لگے کریدنے شہروں میں کہیں ہے بھاگ جانے کو ٹھ کانہ [<sup>rr</sup>]

ہ۔ انابت اور خثیت کے بدلے جنت؛ یعنی جنموں نے دنیا میں غدا کو یاد رکھا اور گناہوں سے محفوظ ہو کر اس کی طرف رجوع ہوئے، اور بے دیکھے اسکے قمرو جلال سے ڈرے اور ایک پاک و صاف رجوع ہونے والا دل لے کر عاضر ہوئے اس جنت کا وعدہ الیے لوگوں سے کیا گیا تھا۔ وقت آگیا ہے کہ سلامت و عافیت کے ساتھ اُس میں داخل ہوں۔ فرشتے اُنکو سلام کریں اور اُنکے پرورد گار کا سلام پہنچائیں۔

۳۱۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں اُس دن جس کو جو کچھ ملا وہ ہمیشہ کے لئے ہے۔ اس سے پہلے ایک بات پر مُھہراؤ نہ تھا۔

۳۷۔ جنت میں ہر خواہش پوری ہوگی: یعنی جو چامیں گے وہ ملے گا اور اس کے علاوہ وہ تعمتیں ملیں گی جواُن کے خیال میں بھی نہیں۔ مثلاً دیدار الہی کی لذت بے قیاس اور ممکن ہے وَ لَدَیْنَا مَزِیْدُ سے یہ غرض ہوکہ ہمارے پاس بہت ہیں جنتی کتنا ہم ناسکیں سب دیا جائے گا۔ اللہ کے ہاں اتنا دینے پر بھی کوئی کمی نہیں آتی۔ نہ اسکے لئے کوئی رکاوٹ ہے۔ پس اتنی بے حماب و بے شمار عطایا کو مستبعد نہ سمجھو۔ واللہ بھانہ و تعالی اعلم۔

۳۳۔ کفار کو تنبیہ: پہلے کفار کی تعذیب اُنروی کا بیان تھا۔ در میان میں اُن کے مقابلہ پر اہل جنت کے تنعم کا ذکر کیا تھا۔ اب پھر کفار کی سزادہی کا ذکر کرتے ہیں۔ یعنی آخرے سے پہلے دنیا ہی میں ہم کتنی شریر و سرکش قوموں کو تباہ کر چکے ہیں جو زور و قوت میں موجودہ اقوام کفار سے بڑھ پڑھ کر تھیں۔ اور جنول نے بڑے بڑے شہر چھان مارے تھے۔ پر جب عذاب الہی آیا تو بھاگ جانے کوروئے زمین پر کمیں مٹھ کانا نہ ملا۔ یا یہ مطلب ہے کہ عذاب کے وقت اپنی بستیوں میں کھوج لگانے لگے کہ کمیں پناہ علے۔ مگر کوئی مٹھ کانہ نہ پایا۔ وہذا ہوا الظاہر من الترجمہ والاول مااختارہ جمہور المفسرین۔ واللہ اعلم۔

وَ لَقَدُ خَلَقُنَا السَّمُوٰتِ وَ الْأَرْضَ وَ مَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ اَيَّامِ فَ قَ مَا مَسَّنَا مِنُ لَيُنَهُمَا فِي سِتَّةِ اَيَّامٍ فَ قَ مَا مَسَّنَا مِنُ لَّغُوْبِ

لَّغُوْبِ

الْعُوْبِ

الْعُوْبِ

فَاصِّهِ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَ سَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَاصُهِ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَ سَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ النَّعُرُوبِ ﴿

وَ مِنَ الَّيْلِ فَسَبِّحُهُ وَ أَدْبَارَ السُّجُوْدِ 🚭

روں ۔ سر اور ہے کی جگہ ہے اُسکو جمکے اندر دل ۳۷۔ اس میں سوچنے کی جگہ ہے اُسکو جمکے اندر دل ہے یا لگائے کان دل لگا کر [۳۳]

۳۸۔ اور ہم نے بنائے آسمان اور زمین اور جو کچھ اُن کے بیچ میں ہے چھ دن میں [۲۵] اور ہم کو نہ ہوا کچھ کان [۲۲]

۳۹۔ سو تو سہتا رہ جو کچھ وہ کہتے ہیں اور پاکی بولتا رہ نوبیاں اپنے رب کی [۳۷] پہلے سورج نکلنے سے اور پہلے دورج نکلنے سے اور پہلے دورج ن

۳۸۔ اور کچھ رات میں بول اسکی پاکی <sup>[۲۸]</sup> اور میکھے سجدہ کے <sup>[۲۹]</sup>

۳۷۔ سمجھنے اور سننے والے ہی نصیحت پکڑتے ہیں: یعنی ان عبرتناک واقعات میں غوروفکر کر کے وہ ہی لوگ نصیحت عاصل کر سکتے

ہیں جنکے سینہ میں سمجھنے والا دل ہوکہ از نود ایک بات کو سمجھ، یا کم از کم کسی سمجھانے والے کے کہنے پر دل کو عاضر کر کے کان دھریں ۔ کیونکہ یہ بھی ایک درجہ ہے کہ آدمی خود متنبہ یہ ہو تو دوسرے کے متنبہ کرنے پر ہشیار ہو جائے جو شخص یہ خود سمجھے یہ کسی کے کہنے پر توجہ کے ساتھ کان لگائے اس کا درجہ اینٹ پتھرسے زیادہ نہیں۔

**80۔ اس کا بیان پیلے کئے مگد گذر چکا ہے۔** 

۳۹۔ اللہ نہیں تھکتا: جب پہلی مرتبہ بنانے سے نہ تھکے تو دوسری مرتبہ کیوں تھکیں گے اور تباہ و برباد کر دینا تو بنانے سے کہیں ،

٣٤ ـ آنحضرت صلی الله علیه وسلم کو صبر و شکر کا حکم: یعنی ایسی موٹی باتوں کو یہ لوگ نه سمجھیں توآپ غمگین نه ہوں۔ بلکه ان کی بیودہ بکواس پر صبر کرتے رمیں۔ اور اپنے پرورد گار کی یاد میں دل لگائے رکھیں جو تمام زمین و آسمان کا پیدا کرنے والا اور ہر چیز کے بنانے اور بگاڑنے کی قدرت رکھتا ہے۔

٣٨\_ دعا اور نمازوں کے خاص اوقات: یہ وقت اللہ کی یاد کے میں ان میں دعاء اور عبادت بہت قبول ہوتی ہے ۔ اور بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ ابتداء میں آپ پر تاین ہی نمازیں فرض تھی۔ فجر، عصر اور تہجد بہرعال اب بھی ان تاین وقتق کو خصوصی فضل و شرف حاصل ہے۔ نمازیا ذکر و دعاء وغیرہ سے ان اوقات کو معمور رکھنا چاہئے۔ حدیث میں ہے علیکم بالغدوة والروحة وَشَيْءٍ من الدُّلجة بعض نے كهاكه قَبْلَ طُلُوعٍ سے نماز فجراور قَبْلَ الْغُرُوب سے ظهرو عصر اور مِنَ الَّيْلِ سے مغرب وعثاء مراد ہیں۔ واللہ اعلم۔

<u>79۔ یعنی نماز کے بعد کچھ نسیبے و تتملیل کرنا چاہئے۔ یا نوافل مراد ہوں جو فرائض کے بعد پڑھے جاتے ہیں۔</u>

وَ اسْتَمِعُ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِمِنُ مَّكَانِ الله الله الله عن يكار يكار الله والانزديك كا قَرِيْبِ 🖆

> يَّوْمَ يَسْمَعُوْنَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ لَٰ ذَٰلِكَ يَوْمُ الُخُرُ وَج

> إِنَّا نَحْنُ نُحْمِ وَ نُمِيْتُ وَ إِلَيْنَا الْمَصِيرُ ﴿

مگہ سے [۳۰]

۲۲۔ جن دن سنیں گے چنگھاڑ محقق وہ ہے دن نکل یڑنے کا [۳]

۲۳۔ ہم ہیں جلاتے اور مارتے اور ہم تک ہے سب

۲۲ میں دن زمین سیک کر نکل بریں وہ سب دوڑتے ہوئے یہ اکھا کرنا ہم کوآسان ہے [۴۳]

۷۵۔ ہم خوب جانتے ہیں جو کچھ وہ کہتے ہیں اور تو نہیں ہے اُن پر زور کرنے والا سو تو سجھا قرآن سے اُس کو جو ڈرے میرے ڈرانے سے [۴۴] يَوْمَ تَشَقَّقُ الْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا لَا ذَٰلِكَ حَشُرُ عَلَيْنَا يَسِيرُ ٢

نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَ مَآ أَنْتَ عَلَيْهِمُ بِجَبَّارِ " فَذَكِّرُ بِالْقُرُانِ مَنْ يَّخَافُ وَعِيْدِ

بہ۔ صور قریب کے مقام سے پھونکا جائے گا: کہتے ہی صور پھونکا جائے گا بیت المقدی کے پھر پر۔ اس لئے نزدیک کہا۔ یا یہ مطلب ہے کہ اُس کی آواز ہر جگہ نزدیک لگے گی اور سب کو یحیاں سائی دے گی۔ باقی صور پھو نکنے کے سوا اور بھی ندائیں حق تعالی کی طرف سے اس روز ہوں گی بعض نے آیت سے وہ مرادلی ہیں۔ مگر ظاہر نفخہ صور ہے واللہ اعلم۔ ا ۲۱۔ صور قریب کے مقام سے میچوز کا جائے گا: یعنی دوسری مرتبہ صور میچوز کا جائے گا تو سب زمین سے نکل کھڑے ہول گے۔ ۲۲۔ یعنی بہرمال موت و حیات سب خدا کے ہاتھ میں ہے اور ہر پھر کر آخر کاراُسی کی طرف سب کو جانا ہے پچ کر کوئی نہیں نکل

11.1

47 ۔ قیامت میں زمین کا پھٹنا: یعنی زمین چھٹے گی اور مردے اس سے نکل کر میدان حثر کی طرف جھپٹیں گیں ۔ خدا تعالی سب ا گلوں پچھلوں کو ایک میدان میں اکھٹا کر دے گا۔ اور ایسا کرنا اُس کو کچھ مشکل نہیں۔

۴۴۔ تبلیغ میں زبردستی نہیں: یعنی جولوگ حثر کا انکار کرتے اور واہی تباہی کلمات بجتے میں بجنے دو۔ اور ان کا معاملہ ہمارے سپرد کرو۔ ہم کوسب معلوم ہے جو کچھ وہ کہتے ہیں ۔ آپ کا یہ منصب نہیں کہ زور زبر دستی سے ہرایک کویہ باتیں منواکر چھوڑیں ۔ ہاں تہ قرآن سنا سنا کر بالخصوص اُنکو نصیحت اور فھائش کرتے رہئے۔ جواللہ کے ڈرانے سے ڈرتے ہیں۔ ان معاندین کے بیچھے زیادہ بنہ

تمّ سورة ق والحدلله

ركوعاتها٣

### ١٥ سُوْرَةُ الذِّرِيْتِ مَكِّيَّةً ٢٠

11.9

ایاتها ۲۰

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قسم ہے اُن ہواؤں کی جو بھیرتی ہیں اڑا کر

۲۔ پیمراٹھانے والیاں بوجھ کو

۳۔ پھر چلنے والیاں نرمی سے

۴ میرباننی والیاں حکم سے [۱]

۵۔ بیشک جو وعدہ کیا ہے تم سے سے ہے ہے

۲۔ اور بیشک انصاف ہونا ضرور ہے <sup>[۲]</sup>

، قسم ہے آسان جالدار (جالیدار) کی <sup>[۳]</sup>

وَ اللَّرِيْتِ ذَرُوًا ﴿

فَالْحُمِلْتِ وِقُرًا ﴿

فَالْجُريْتِ يُسُرًا ﴿

فَالْمُقَسِّمٰتِ أَمْرًا ﴿

إِنَّمَا تُوْعَدُونَ لَصَادِقٌ ﴿

وَّ إِنَّ الدِّيْنَ لَوَاقِعُ ﴿

وَ السَّمَاءِ ذَاتِ الْحُبُكِ ﴿

ا۔ ہواؤں کی قیم: یعنی اوّل زور کی ہوائیں اور آندھیاں چلتی ہیں جن سے غبار وغیرہ اڑتا ہے اور بادل بنتے ہیں، پھر ان میں پانی بنتا ہے۔ اس بوچھ کو اٹھائے پھرتی ہیں۔ پھر برسنے کے قریب نرم ہوا چلتی ہے پھر اللہ کے عکم کے موافق بارش میں جن جگہ کا جتنا حصہ ہوتا ہے وہ تقیم کرتی ہیں۔ ان ہواؤں کی اللہ قیم کھاتا ہے ۔ بعض علماء نے "" ذاریات" سے ہوائیں "" عاملات"" سے بادل "" جاریات" سے منقول ہے کہ " ذاریات" ہوائیں "" ، " عاملات "" بادل، " جاریات "" کشتیاں اور "مقیمات " فرشتے ہیں ہوائیں "، " عاملات " بادل، " جاریات " کشتیاں اور "مقیمات " فرشتے ہیں ہوائیں "، " عاملات " بادل، " جاریات " کشتیاں اور " مقیمات " فرشتے ہیں ہوائیں " ، " عاملات " بادل، " جاریات " کشتیاں اور " مقیمات " فرشتے ہیں ہوائیں ۔ کسے رزق وغیرہ تفیم کرتے ہیں۔

۲۔ آخرت کا وعدہ سچا ہے: یعنی یہ ہواؤں اور بارش وغیرہ کا نظام شاہد ہے کہ آخرت کا وعدہ سچا، اور انصاف ہونا ضروری ہے۔ جب اس دنیا میں ہواتک بے نتیجہ نہیں چلتی توکیا اتنا ہوا کارخانہ یوں ہی بے نتیجہ چل رہا ہے؟ یقیناً اس کا کوئی عظیم الثان انجام ہوگا۔ اسی کوآخرت کہتے ہیں۔ ۳۔ جال دار آسمان: یعنی صاف و شفاف، خوبصورت، مضبوط اور پررونق آسمان کی قسم جس پر ستاروں کا جال بچھا ہوا معلوم ہوتا ہے اور جس پر ستاروں کی اور فرشتوں کی رامیں بڑی ہوئی میں۔

اِنَّكُمْ لَفِی قَوْلٍ مُّخْتَلِفٍ فَی اِت میں اِللهِ اُنْ کُمْ لَفِی قَوْلٍ مُّخْتَلِفٍ فَی اِن اِن میں اِللهِ اُن کُمْ لَفِی عَنْدُ مَنْ اُفِک فَی اَللهِ اِن اِللهِ اِن اِللهِ اِن اِللهِ اِن اِللهِ اِن اِللهِ اِن اِللهِ اِن اللهِ اِن اللهِ اِن اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ

قُتِلَ الْخَرِّ صُوْنَ ﷺ

الَّذِيْنَ هُمْ فِيْ غَمْرَةٍ سَاهُوْنَ فَيْ اللهِ اللهُوْنَ فَيْ اللهِ اللهِ اللهُوْنَ فَيْ اللهِ اللهُوْنَ فَي

يَسْ عَلُونَ آيَّانَ يَوْمُ الدِّيْنِ اللَّهِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ

يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ ﴿

ذُوْ قُوْا فِتُنَتَكُمُ لَمْ هَذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُوْنَ ﴿ هَٰذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُوْنَ ﴿

۸۔ تم رپڑ رہے ہوایک جھلڑے کی بات میں

۹۔ آس سے بازرہے وہی جو پھیراگیا [۴]

۱۰۔ مارے رپڑے اُلکل دوڑانے والے [۵]

۱۱۔ وہ جو غفلت میں ہیں بھول رہے [۴]

۲۱۔ پوچھتے ہیں کب ہے دن انصاف کا [۶]

۳۱۔ جس دن وہ آگ پر الٹے سیدھے رپڑیں گے

۲۱۔ چکھو مزا اپنی شرارت کا یہ ہے جس کی تم جلدی

کرتے تھے [۸]

الذّريٰت ۵۱

۳۔ یعنی قیامت اور آخرت کی بات میں نواہ مخاہ جھڑے ڈال رکھے ہیں۔ اس کو وہ ہی تسلیم کرے گا جے بارگاہ ربوبیت سے کچھ
تعلق ہو۔ جو شخص راندہ درگاہ ہے اور خیروسعادت کے راستوں سے پھیر دیا گیا ہے وہ اس چیز کے تسلیم اور قبول کرنے سے ہمیشہ
بازرہے گا۔ طلانکہ اگر صرف آسمان کے نظم و نسق میں غور کرے تو یقین ہو جائے کہ اس مسئلہ میں جھگڑنا محض حاقت ہے۔
۵۔ اُلکل دوڑانے والے: یعنی دین کی باتوں میں اُلکلیں دوڑاتے ہیں اور محض اپنے ظن و تخین سے قطعیات کورد کرتے ہیں۔
۱۔ یعنی دنیا کے مزول نے آخرت سے اور خدا سے غافل کررکھا ہے۔

﴾۔ انصاف کے دن کا مسخر: یعنی انکار اور منسی کے طور پر پوچھتے ہیں کہ ہاں صاحب اوہ انصاف کا دن کب آئیگا؟ آخر اتنی دیر کیوں ہورہی ہے؟

۸۔ حق تعالی کا جواب: یہ حق تعالیٰ کی طرف سے ان کو جواب دیا گیا۔ یعنی ذرا صبر کرو۔ وہ دن آیا چاہتا ہے۔ جب تم آگ میں اللہ سیدھے کئے جاوگے۔ اور نوب جلا تپاکر کھا جائے گا کہ لوا اب اپنی شرارت اور استراء کا مزہ چکھو۔ جس دن کی جلدی

سے پہلے نیکی والے [۱]

ہوئے کا [۱۱]

ا۔ وہ تھے رات کو تھوڑا سوتے

مجارہے تھے وہ آگیا۔

إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتٍ وَّ عُيُونِ ﴿

اخِذِينَ مَآ اللَّهُمُ رَبُّهُمُ ﴿ إِنَّهُمُ كَانُوا قَبُلَ ذٰلِكَ مُحْسِنِينَ 🚡

وَ فِئَ آمُوَالِهِمْ حَقُّ لِّلسَّآبِلِ وَالْمَحْرُوْمِ

وَ فِي الْأَرْضِ النُّكُ لِّلُمُوْ قِنِينَ ﴿

وَ فِيَّ أَنْفُسِكُم ﴿ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴿

كَانُوُا قَلِيُلًا مِّنَ الَّيْلِ مَا يَهُجَعُونَ عَ وَ بِالْاَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغُفِرُونَ 🕾

۲۰۔ اور زمین میں نشانیاں میں یقین لانے والوں کے

10۔ البتہ ڈرنے والے باغوں میں میں اور چشموں میں

۱۶۔ لیتے میں جو دیا اُنکواُ نکے رب نے <sup>[۹]</sup> وہ تھے اس

۱۸۔ اور صبح کے وقتوں میں معافی مانگنے والے ["]

19۔ اور اُنکے مال میں حصہ تھا مانگنے والوں کا اور ہارے

۲۱۔ اور خود تمہارے اندر سوکیا تم کو سوجھتا نہیں [۳]

<mark>9۔ یعنی خوشی خوشی ان تعمتوں کو قبول کرتے ہیں جوان کے پرورد گارنے ارزانی فرمائی ہیں۔</mark>

ا۔ یعنی دنیا سے نیکیاں سمیٹ کر لائے تھے۔ آج ان کانیک پھل مل رہا ہے۔ آگے ان نیکیوں کی قدرے تفصیل ہے۔

اا۔ محنین اور متقین کی صفات: یعنی رات کا اکثر حصہ عبادت الهی میں گذارتے اور سحر کے وقت جب رات ختم ہونے کو آتی

اللہ سے اپنی تقصیرات کی معافی مانگتے کہ الهی حق عبودیت ادا نہ ہوسکا۔ جو کوتاہی رہی اپنی رحمت سے معاف فرما دیجئے۔ کثرت عبادت ان کومغرور نہ کرتی تھی۔ بلکہ جس قدر بندگی میں ترقی کرتے جاتے خشیت و خوف بڑھتا جاتا تھا۔

۱۲\_ " امارا ہوا" وہ جو مختاج ہے اور مانگتا نہیں بھریا۔ مطلب یہ ہے کہ انہوں نے (زکوۃ کے علاوہ ) اینے مال میں اپنی خوشی سے سائلوں اور مختاجوں کا حصہ مقرر کررکھا تھا جوالتزام کی وجہ سے گویا ایک حق لازم سمجھا گیا۔

۱۳ ۔ آفاقی اور انفس کی نشانیاں: یعنی یہ شب ہیداری، استغفار اور مختاجوں پر خرچ کرنا اس یقین کی بناء پر ہونا چاہیئے کہ خدا موجود ہے

اور اس کے ہاں کسی کی نیکی ضائع نہیں جاتی۔ اور یہ یقین وہ ہے جوآفاقی وانفسی آیات میں غور کرنے سے بسولت حاصل

ہوسکتا ہے۔ انسان اگر نوداپنے اندریا روئے زمین کے عالات میں غوروفکر کرے تو بہت جلداس نتیجہ پر پہنچ سکتا ہے کہ ہرنیک و بدکی جزاء کسی بنہ کسی رنگ میں ضرور مل کر رہے گی۔ جلدیا بدیر۔

وَ فِي السَّمَاءِ رِزُقُكُمْ وَ مَا تُوْعَدُوْنَ ﴿

فَوَ رَبِّ السَّمَآءِ وَ الْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِّثْلَ اللَّهُ لَحَقُّ مِّثْلَ اللَّهُ مَا اَنَّكُمُ تَنْطِقُونَ ﴿

هَلَ اَتْنَكَ حَدِيْثُ ضَيْفِ اِبْرَهِيْمَ الْمُكْرَمِيْنَ ﴿

إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَمًا فَالَسَلَمُ تَقَالُ سَلَمُ تَقَالُ سَلَمُ تَقَالُ سَلَمُ تَقَالُ سَلَمُ تَقَوْمُ مُنْكُرُ وَنَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

۲۲۔ اور آسمان میں ہے روزی تمہاری اور جو تم سے وعدہ کیا گیا [۱۳]

۲۳۔ موقعم ہے رب آسمان اور زمین کی کہ یہ بات تحقیق ہے جلیے کہ تم بولتے ہو[۱۵]

۲۴۔ کیا پہنچی ہے تجھ کو بات ابراہیم کے معانوں کی جو عزت والے تھے [۱۶]

۲۵۔ جب اندر پہنچے اُسکے پاس تو بولے سلام وہ بولا سلام ہے یہ لوگ ہیں اوپرے[۱]

۱۱۔ سب کی روزی آسمان میں ہے: یعنی سائلوں اور مختابوں پر خرچ کرنے سے اس لئے نہیں ڈرنا چا بیئے کہ خرچ کر کے ہم کمال سے کھائیں گے۔ اور نہ خرچ کر کے ان مسائین پر احمان جنا نے کیونکہ تمہاری سب کی روزی اور اجر و تواب کے جو وحدے کئے میں آسمان والے کے ہاتھ میں میں۔ ہر ایک کی روزی پہنچ کر رہے گی کسی کے روکے نہیں رک سکتی۔ اور خرچ کرنے والوں کو تواب بھی مل کررہیگا۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے میں "آئیوالی جو بات ہے اس کا عکم آسمان ہی سے اترا ہے"۔

10 میں جو میں: یعنی جینے اپنے بولنے میں شبہ نہیں، ویسا ہی اس کلام میں شبہ نہیں۔ یقیناً روزی پہنچ کر رہیگی، قیامت قائم ہوگی۔ آخر آخر آئر رہیگی، اور غدا کے وحدے ضرور پورے ہونگے۔ آگے وَ فِی ٓ اَمُوَ الِبِهِم حَقُی لِلسَّا چِلِ وَ الْمَحْدُو وَ مِر کی مناسبت سے حضرت ابراہیم کی معان نوازی کا قصہ سناتے میں جو تمہیہ ہے لوظ کے قصہ کی۔ دونوں قصوں سے یہ بھی ظاہر ہوگاکہ اللہ تعالیٰ کا معاملہ دنیا میں محمنین کے ساتھ کیا ہے اور مکذبین کے ساتھ اس نے کیسا براؤ کیا۔

11 حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ممان : یعنی فرشتے تھے جن کو ابراہیم اول انسان سمجھے ان کی بردی عزت کی اور اللہ کے ہاں تو

فرشة معزز ومكرم بيس بى \_ كاقال بكلْ عِبَادُهُ مُكْرَ مُوْنَ \_

۱۷۔ یعنی سلام کا جواب سلام سے دیا اور دل میں یا آپس میں کھا کہ یہ لوگ کچھ اوپرے سے معلوم ہوتے ہیں۔

فَرَاغَ إِلَّى اَهْلِم فَجَآءَ بِعِجْلٍ سَمِينٍ ﴿

فَقَرَّ بَهُ إِلَيْهِمْ قَالَ اللَّ تَأْكُلُونَ ﴿

فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيْفَةً ﴿ قَالُوْ اللَّا تَخَفُ ۗ وَ

بَشَّرُوهُ بِغُلمٍ عَلِيْمٍ عَ

فَأَقْبَلَتِ امْرَاتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَّتُ وَجُهَهَا

وَ قَالَتُ عَجُوزُ عَقِيْمٌ 🗃

قَالُوْا كَذٰلِكِ لَاقَالَ رَبُّكِ لَا إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيْمُ

الْعَلِيْمُ 🗈

۲۹۔ پھر دوڑا اپنے گھر کو تو لے آیا ایک بچھڑا گھی میں تلا ہوا

۲۷۔ پھر اُنکے سامنے رکھا کھا کیوں تم کھاتے نہیں [۱۸] ۲۸۔ پھر جی میں گھبرایا اُن کے ڈر سے بولے تو مت ڈراور نوشخبری دی اُسکوایک لڑکے ہوشیار کی [۱۹]

79۔ پھر سامنے سے آئی اسکی عورت بولتی ہوئی پھر پیٹا اپنا ماتھا اور کہنے لگی کمیں بڑھیا بانج<sub>ھ</sub>[۲۰]

۳۰۔ وہ بولے یوں ہی کما تیرے رب نے وہ جو ہے وہ ہے وہ جو ہے وہ ہے وہ ہے وہ ہے وہ ہے وہ جو ہے وہ ہے اسے ہے وہ ہے وہ ہے وہ ہے وہ ہے وہ ہے وہ ہے اسے ہے اسے ہے اسے ہے اسے

<mark>۱۸۔ یعنی نهایت اہمام سے مهانی شروع کردی اور نهایت مهذب و شائسۃ پیرایہ میں کهاکہ کیوں حضرات! تم کھانا نہیں کھاتے؟ وہ فرشتے تھے، کھاتے کس طرح ۔ آخرابراہیمٔ سمجھے کہ یہ آدمی نہیں ہیں ۔</mark>

19۔ یہ قصہ سورۃ ""ہود"" اور "" حجر "" میں گذر چکا ہے۔ وہاں تفصیل ملاحظہ کرلی جائے۔

۲۰۔ حضرت سارہ کا تعجب: حضرت سارہؓ حضرت ابراہیمؑ کی بیوی ایک طرف گوشہ میں کھڑی سن رہی تھیں۔ لڑکے کی بشارت سن کر چلاتی ہوئی دوسری طرف متوجہ ہوئیں اور تعجب سے پیشانی پر ہاتھ مار کر کھنے لگیں کہ (کیا خوب) ایک بڑھیا بانجھ جس کے جوانی میں اولاد نہ ہوئی۔ اب بڑھا بے میں بچے جنے گی؟

۲۱۔ یعنی ہم اپنی طرف سے نہیں کہ رہے۔ بلکہ تیرے رب نے ایسا ہی فرمایا ہے۔ وہ ہی جانتا ہے کہ کس کو کس وقت کیا چیز دینا چاہیئے۔ (پھرتم بیت نبوت سے ہوکر اس بشارت پر تعجب کیا کرتی ہو)۔ (تنبیہ) مجموعہ آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ لڑکا حضرت اسحقؑ ہیں جن کی بشارت ماں اور باپ دونوں کو دی گئی۔ قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ اَيُّهَا الْمُرْسَلُونَ 🕾

قَالُوَ النَّا أُرْسِلْنَا إلى قَوْمِ مُّجْرِمِينَ ﴿

لِنُرُسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّنْ طِيْنٍ ﴿

مُّسَوَّمَةً عِنْدَرَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ ﴿

فَاخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَاخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ فَمَا وَجَدُنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ الْمُسْلِمِينَ

وَ تَرَكُنَا فِيهَا آيةً لِللَّذِينَ يَخَافُونَ الْعَذَابَ الْاَلِيمَ اللَّهِ اللَّهِ الْعَذَابَ الْاَلِيمَ اللَّهِ الْعَلَى الْعَلِيمُ الْعَلَى الْعُلِيمُ الْعَلَى الْعَالِمِ الْعَلَى الْعَاعِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَ

۳۱۔ بولا پھر کیا مطلب ہے تہمارااے بھیجے ہوؤ [۲۲] ۳۷۔ وہ بولے ہم کو بھیجا ہے ایک گنه گار قوم پر ۳۳۔ کہ چھوڑیں ہم اُن پر پہتھر ممٹی کے [۲۳] ۳۳۔ نشان پڑے ہوئے تیرے رب کے میماں سے عد سے نکل چلنے والوں کے لئے [۲۲]

۳۹۔ پھر نہ پایا ہم نے اس جگہ سوائے ایک گھر کے مسلمانوں سے [۲۵]

۳۷۔ اور باقی رکھا ہم نے اُس میں نشان اُن لوگوں کے لئے جو ڈرتے ہیں عذاب در دناک سے [۲۶]

۲۲۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام اور فرشتوں کی گفتگو: یعنی ابراہیم نے فرشتوں سے پوچھاکہ آخرتم کس مہم کے لئے آئے ہو۔ اندازہ سے سمجھے ہونگے کہ ضرور کسی اور اہم مقصد کے لئے ان کا نزول ہوا ہے۔

۲۳۔ یعنی قوم لوط کی سزا دہی کے لئے بیھیجے گئے ہیں۔ تا کنکر کے پھر برساکر ان کو ہلاک کریں۔ مِینَ طِینِ کی قید سے معلوم ہوگیا کہ یہ اولوں کی بارش نہ تھی جس کو تو سواً پھر کہہ دیا جاتا ہے۔

۲۷۔ قوم لوط کیلئے نشان زدہ پتھر: یعنی اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان پتھروں پر نشان کر دیے گئے ہیں۔ یہ عذاب کے پتھر خاص ان ہی کو لگیں گے جو عقل، دین اور فطرت کی مدسے نکل چکے ہیں۔

۲۵۔ یعنی اس بستی میں صرف ایک حضرت لوظ کا گھرانا مسلمانی کا گھرانا تھا۔ اس کو ہم نے عذاب سے محفوظ رکھا اور صاف بچا نکالا۔ باقی سب تباہ کر دیے گئے۔ ۲۹۔ آثار عذاب سے عبرت: یعنی اب تک وہاں تباہی کے نشان موجود ہیں اور ان کی غیر معمولی ہلاکت کے قصہ میں ڈرنے والوں کے لئے عبرت کا سامان ہے۔

وَ فِي مُوسَى إِذْ اَرْسَلْنَهُ إِلَى فِرْعَوْنَ بِسُلُطْنٍ مُّبِينٍ ﴿

فَتَوَلَّى بِرُكْنِهِ وَ قَالَ سُحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ 🗈

فَاخَذُنٰهُ وَجُنُودَةً فَنَبَذُنٰهُمْ فِي الْيَمِّ وَهُوَ مُلَيْمٌ وَهُوَ مُلِيئَمُ اللَّهِ مَلِيئَمُ اللَّهِ اللَّهِ مُلِيئُمُ اللَّ

وَ فِي عَادٍ إِذْ اَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيْحَ الْعَقِيْمَ

مَا تَذَرُ مِنُ شَيْءٍ اتَتُ عَلَيْهِ الله جَعَلَتُهُ كَالرَّمِيْمِ ﴿

۲۷۔ یعنی معجزات و براہین ۔

۲۸ \_ یعنی زور و قوت پر مغرور ہو کر حق کی طرف سے منہ پھیرلیا۔ اور اپنی قوم اور ارکان سلطنت کو بھی ساتھ لے ڈوبا۔ کھنے لگا کہ موسی یا تو چالاک جادوگر ہے اور یا دیوانہ ہے۔ دو عال سے خالی نہیں ۔

۲۹ یعنی ہم نے زیادتی نہیں کی ۔ الزام اس پر ہے کہ اس نے کفراور سرکشی اختیار کی سمجھانے پر بھی باز نہ آیا۔ آخر ہو ہویا تھا وہ ہی کاٹا۔

۳۰\_یعنی عذاب کی آندھی آئی جو خیر و برکت سے یکسر غالی تھی۔ اس نے مجرموں کی جڑ کاٹ ڈالی اور جس چیز پر گذری اس کا چورا کرکے رکھدیا۔

۳۸۔ اور نشانی ہے موسی کے حال میں جب بیجھا ہم نے اُسکو فرعون کے یاس دے کر کھلی سند[۲۰]

۳۹۔ پھراُس نے منہ موڑلیا اپنے زور پر اور بولا یہ جادوگر ہے یا دیوانہ [۲۸]

۲۰ ۔ پھر پکرا ہم نے اُسکو اور اُسکے کشکروں کو پھر پھینک دیا اُنکو دریا میں اور اُس پر لگا الزام [۲۹]

الا ۔ اور نشانی ہے عاد میں جب بیھجی ہم نے اُن پر ہوا خیرسے غالی

۴۷۔ نہیں چھوڑتی کسی چیز کوجس پر گذرے کہ نہ کر ڈالے اسکو جیسے چورا[۳]

وَ فِيۡ تَمُوۡدَ اِذۡ قِيۡلَ لَهُمۡ تَمَتَّعُوۡا حَتَٰى حِيۡنِ ۗ حِیۡنٍ ۖ

فَعَتَوَا عَنَ اَمْرِ رَبِّهِمُ فَاَخَذَتُهُمُ الصَّعِقَةُ وَ هُمُ يَنْظُرُونَ ﴿

فَمَا اسْتَطَاعُوا مِنُ قِيَامِ وَ مَا كَانُوا مُنْتَصِرِينَ ﴿ مُنْتَصِرِينَ ﴿

وَ قَوْمَ نُوْحٍ مِّنُ قَبَلُ النَّهُمُ كَانُوْا قَوْمًا لَا النَّهُمُ كَانُوْا قَوْمًا لَا النَّهُمُ كَانُوْا قَوْمًا لَا النَّامُ اللَّالِيَةِ اللَّهُمُ الللِّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ مِنْ اللَّهُمُ الللِّهُ الللِّهُ اللللِّهُ الللِّهُ الللِّهُ الللِّهُ الللِّهُ اللللِّهُ اللللْمُواللِمُ الللِّهُ الللِّهُ الللْمُلِمُ الللْمُعُمُ الللِّهُ الللْمُعُمُ الللِّهُ الللْمُعُمُ الللِمُوالللْمُ اللِّهُ الللْمُواللَّهُمُ الللْمُواللِمُ الللْمُوالِمُ الللِمُ اللْ

وَ السَّمَاءَ بَنَينُهَا بِأَيْدٍ وَّ إِنَّا لَمُوسِعُونَ

۳۳۔ اور نشانی ہے ثمود میں جب کما اُنکو برت لو ایک وقت تک [۳]

۴۷۔ پھر شرارت کرنے لگے اپنے رب کے عکم سے پھر پکرااُنکوکڑک نے اور وہ دیکھتے تھے

40\_ مچھر منہ ہو سکا اُن سے کہ اٹھیں اور منہ ہوئے کہ بدلا لیں [۳۳]

۳۹۔ اور ہلاک کیا نوح کی قوم کو اس سے پہلے تحقیق وہ سے لوگ نافرمان [۲۳]

۲۷۔ اور بنایا ہم نے آسمان ہاتھ کے بل سے اور ہم کو سب مقدور ہے [۲۲]

۳۱۔ قوم صالح کو مهلت: یعنی حضرت صالح نے فرمایاکہ اچھا کچھ دن اور دنیا کے مزے اڑالو، اور یہاں کا سامان برت لو۔ آخر عذاب الهی میں پکڑے جاؤگے۔

۳۲ \_ یعنی ان کی شرارت روز بروز بروشی گئی \_ آخر عذاب الهی نے آلیا ایک کرٹک ہوئی اور دیکھتے ہی دیکھتے سب ٹھنڈے ہوگئے ۔ وہ سب زور وطاقت اور متحبرانہ دعوے اور طنطنے خاک میں مل گئے کسی ایک سے اتنا بھی نہ ہواکہ پچھاڑ کھانے کے بعد ذرااٹھ کھڑا ہوتا ۔ بھلا بدلہ توکیا لے سکتے تھے اور اپنی مدد پر کیے بلاتے ۔

۳۳ \_ یعنی ان اقوام سے پہلے نوخ کی قوم اپنی بغاوت اور سرکشی کی بدولت تباہ کی جاچکی ہے وہ لوگ بھی مافرمانی میں عدسے نکل گئے تھے۔

۳۷۔ یعنی آسمان جیسی وسیع چیزاپنی قدرت سے پیدا کی اور اس سے بھی بڑی چیزیں پیدا کرے توکیا مشکل ہے۔

منزل،

وَ الْأَرْضَ فَرَشُنْهَا فَنِعْمَ الْمُهِدُّوْنَ ﴿

قال فما خطبكم ٢٠

وَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقُنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمُ تَذَكَّرُونَ ﴿

فَفِرُّوَٓ اللهِ اللهِ

وَلَا تَجْعَلُوا مَعَ اللهِ إللهَا اخَرَ اللهِ لَكُمْ مِنْهُ نَذِينُ مُّبِينُ ﴿

كَذَٰلِكَ مَا اَتَى الَّذِينَ مِنْ قَبُلِهِمْ مِّنْ رَّسُولٍ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللللللْمُ اللللْمُولِمُ الللللْمُ اللللْمُولِمُ الللللْمُ الللللِمُ اللْمُولِمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُولُولُولُمُ اللللْمُولِمُ الللللْمُ اللللْمُولُمُ الللللْمُ اللللْمُ اللْمُولُمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُولُولُ الللللْمُ الللِمُ اللْمُولُولِمُ الللللْمُولُولُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُلْمُ الللْ

۴۸۔ اور زمین کو بچھایا ہم نے سوکیا نوب بچھانا جانتے ہیں ہم [۲۵]

49۔ اور ہر چیز کے بنائے ہم نے جوڑے تاکہ تم دھیان کرو[۳]

۵۰۔ سو بھاگواللہ کی طرف میں تم کو اُسکی طرف سے ڈر سناتا ہوں کھول کر

۵۱۔ اور مٹ ٹھمراؤاللہ کے ساتھ اور کسی کو معبود میں تم کواُسکی طرف سے ڈر سناتا ہوں کھول کر [۲۷]

۵۲۔ اسی طرح ان سے پہلے لوگوں کے پاس جو رسول آیا اُس کو یہی کھا کہ جادوگر ہے یا دیوانہ [۲۸]

<mark>۳۵</mark> یعنی زمین و آسمان سب خدا کے پیدا کئے ہوئے اور اس کے قبضہ میں ہیں۔ پھر اس کا مجرم بھاگ کر کھاں پناہ لے سکتا ہے۔ نیز غالقِ کائنات کی عجیب و غریب کاریگری میں آدمی غور کرے تواسی کا ہورہے۔

۳۱۔ ہر نوع میں جوڑے پیدا کئے: یعنی نر اور مادہ جیسا کہ ابن زید نے کھا۔ اور آج جدید حکماء اس کا اعتراف کر رہے ہیں کہ ہرالیک نوع میں نر اور مادہ کی تقسیم پائی جاتی ہے۔ اور یا ""زوجین " سے متقابل و متضاد چیزیں مراد ہیں۔ مثلاً رات دن، زمین آسمان، اندھیرا اجالا، سیاہی سفیدی، صحت و مرض، کفروا بیان، و غیر ذلک۔

۳۷۔ اللہ کی طرف دوڑو: یعنی جب زمین و آسمان اور تمام کائنات ایک اللہ کی پیدا کی ہوئی اور اس کے زیر عکومت ہے تو بندہ کو چاہیئے ہر جانب سے ہٹ کر اسی کی طرف بھا گے۔ اگر اس کی طرف نہ بھاگا اور رجوع نہ ہوا تو یہ بہت ڈر کی چیز ہے۔ یا کسی اور ہستی کی طرف رجوع ہوگیا تو یہ بھی ڈر کی بات ہے۔ ان دونوں صور توں کے خوفناک انجام سے میں تم کوصاف صاف ڈراتا ہوں۔ ہم بنبی کو جادوگر کھا گیا: یعنی ایسی صاف تندیہ واندار پر اگر یہ منکرین کان نہ دھریں تو غم نہ کیجئے۔ ان سے پہلے جن کافر قوموں کی

طرف کوئی پیغمبرآیا، اسی طرح جادوگریا دیوانه کهه کر اس کی نصیحتوں کو ہنسی میں اڑا دیا۔

اتواصَوْا بِهِ أَبَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴿

فَتَوَلَّ عَنْهُمْ فَمَآ أَنْتَ بِمَلُوْمٍ ﴿

وَّ ذَكِّرُ فَإِنَّ الدِّكُرى تَنُفَعُ الْمُؤْمِنِينَ عَ

وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ اِلَّا لِيَعْبُدُوْنِ

مَآ أُرِيْدُ مِنْهُمُ مِّنُ رِّزُقٍ وَّ مَآ أُرِيْدُ اَنُ يُّطْعِمُونِ ﴿

إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ٢

فَاِنَّ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُوا ذَنُوْبًا مِّثُلَ ذَنُوْبِ أَصَحْبِهِمُ فَلَا يَسْتَعُجِلُوْنِ ﴿

۵۳۔ کیا یہی وصیت کر مرے ہیں ایک دوسرے کو کوئی نہیں پریہ لوگ شریر ہیں [۴۹]

۵۴۔ موتولوٹ آ انکی طرف سے اب تجھ پر نہیں ہے۔ الزام

۵۵ ً اور سمجھاتا رہ کہ سمجھانا کام آتا ہے ایمان والوں کو [۴۰]

۵۶۔ اور میں نے جو بنائے جن اور آدمی سو اپنی بندگی کو [۳]

۵۷۔ میں نہیں چاہتا اُن سے روزینہ اور نہیں چاہتا کہ مجھ کو کھلائیں

۵۸۔ اللہ جو ہے وہی ہے روزی دینے والا زور آور مضبوط [۳۲]

۵۹۔ سوان گنرگاروں کا بھی ڈول بھر چکا ہے جیسے ڈول بھرااُنکے ساتھیوں کا اب مجھ سے جلدی نہ کریں [۲۳]

۹۰۔ سو خرابی ہے منکروں کو اُنکے اس دن سے جس کا
 اُن سے وعدہ ہو چکا ہے [۲۳]

79۔ تکذیب انبیاء پر کفار کا اتفاق: یعنی ہر زمانہ کے کافراس بات میں آیے متفق اللفظ رہے کہ گویا ایک دوسرے کو وصیت کر مرے ہیں کہ جورسول آئے اسے ساح یا مجنون کہہ کر چھوڑ دینا۔ اور واقع میں وصیت توکھاں کرتے، البتہ شرارت کے عضر میں

#### منزل،

سب شریک ہیں۔ اور یہ ہی اشتراک پھیلے شریروں سے وہ الفاظ کملواتا ہے جوا گلے شریروں نے کئے تھے۔ ۴۰ یعنی آپ فرضِ دعوت و تبلیغ کاحقہ اداکر چکے۔ اب زیادہ پیھے پڑنے اور غم کرنے کی ضرورت نہیں۔ یہ مانے کا جو کچھ الزام رہیگا ان ہی معاندین پر رہیگا۔ ہاں سمجھانا آپ کا کام ہے۔ سویہ سلسلہ جاری رکھیے جس کی قسمت میں ایان لانا ہوگا اس کو یہ

سیم انا کام دیگا، جو ایان لا چکے ہیں ان کو مزید نفع پہنچے گا، اور منکروں پر خدا کی حجت تمام ہوگی۔

الا بہوں اور انسانوں کی تخلیق عبادت کیلئے ہے: یعنی ان کے پیدا کرنے سے شرعاً بندگی مطلوب ہے۔ اسی لئے ان میں غلقہ ایسی استعداد رکھی ہے کہ چاہیں تو اپنے افتیار سے بندگی کی راہ پر چل سکیں یوں ارادہ کونیہ قدریہ کے اعتبار سے تو ہرچیزاس کے عکم تکوینی کے سامنے عاجزاور بے بس ہے۔ لیکن ایک وقت آئیگا جب سب بندے اپنے ارادہ سے تخلیق عالم کی اس غرض شرعی کو پورا کرینگے۔ بہرعال آپ سمجھاتے رہیئے کہ سمجھانے ہی سے یہ مطلوب شرعی عاصل ہوسکتا ہے۔

۳۷۔ بندگی بندوں ہی کے فائدے کیلئے ہے: یعنی ان کی بندگی سے میراکچھ فائدہ نہیں، ان ہی کا نفع ہے۔ میں وہ مالک نہیں ہو فلاموں سے کھے میرے لئے کا کر لاؤیا میرے سامنے کھانا لا کر رکھو۔ میری ذات ان تخیلات سے پاک اور برتر ہے۔ میں ان سے اپنے لئے روزی کیا طلب کرتا، نود ان کواپنے پاس سے روزی پہنچاتا ہوں بھلا مجھ جیسے زور آور اور قادر و توانا کو تمہاری خدمات کی کیا حاجت ہوسکتی ہے۔ بندگی کا حکم صرف اس لئے دیا گیا ہے کہ تم میری شہنشاہی اور عظمت و کبریائی کا قولاً و فعلاً اعتراف کر کے میرے خصوصی الطاف و مراحم کے موردو مستحق بنو۔

من نه كردم خلق تا سودے كنم بلكه تا بربندگال جودے كنم

۲۷۔ یعنی اگریہ ظالم بندگی کی طرف نہیں آتے تو سمجھ لوکہ دوسرے ظالموں کی طرح ان کا ڈول بھی مبھر چکا ہے۔ بس اب ڈوبا چاہتا ہے۔ خواہ مخواہ سزا میں جلدی مذ مجائیں۔ جیسے دوسرے کا فرول کو خدائی سزا کا حصہ پہنچا، ان کو بھی پہنچ کر رہیگا۔ ۲۷۷۔ یعنی قیامت کا دن۔ یا اس سے پہلے ہی کوئی دن سزا کا آجائے۔ چنانچہ مشرکین مکہ کو""بدر"" میں خاصی سزا مل گئی۔

تم سورة الذاريات ولله الحمد

### ركوعاتها

### ۵۲ سُوْرَةُ الطُّوْرِ مَكِّيَّةُ ٢٦

ایاتهاهم

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قسم ہے طور کی [ا]

۲۔ اور لکھی ہوئی کتاب کی

۳ \_ کشادہ ورق میں [۱]

م۔ اور آباد گھر کی [۳]

۵۔ اور او نجی چھت کی [۴]

۲۔ اور اُبلتے ہوئے دریا کی [۵]

› ۔ بیشک عذاب تیرے رب کا ہوکر رہے گا

۸ \_ اُسکو کوئی نہیں ہٹانے والا [۱]

وَالطُّلُورِ ﴾

وَ كِتْبٍ مَّسُطُوْرٍ ﴿

فِي رَقٍّ مَّنَشُورٍ ﴿

وَّ الْبَيْتِ الْمَعْمُوْرِ ﴿

وَ السَّقْفِ الْمَرُ فُوْعِ ﴿

وَ الْبَحْرِ الْمَسْجُوْرِ ﴿

إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِعُ ﴿

مَّالَهُ مِنْ دَافِعٍ فَي

ا یعنی ""کوہ طور"" جس پر حضرت موسی سے اللہ نے کلام کیا۔

۲۔ مخلوقات کی قیمیں:اس کتاب سے شاید لوح محفوظ مراد ہویا لوگوں کا اعالنامہ یا قرآن کریم یا طور کی مناسبت سے تورات یا عام کتب سماویہ سب اختالات ہیں۔

۳۔ بیت معمور: ثاید کعبہ کو کہا یا ساتویں آسمان پر خانہ کعبہ کی ٹھیک محاذات میں فرشتوں کا کعبہ ہے اس کو ""بیت معمور" کہتے ہیں جیباکہ احادیث سے ثابت ہے۔

ہ\_ یعنی آسمان کی قیم جو زمین کے اوپر ایک چھت کی طرح ہے اور یا ""سقف مرفوع"" عرش عظیم کو کہا جو تمام آسمانوں کے اوپر ہے اور روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ جنت کی چھت ہے۔ <mark>۵۔</mark> دنیا کے ابلتے ہوئے دریا مراد ہوں یا وہ عظیم الثان دریا مراد ہو جس کا وجود عرش عظیم کے بینچے اور آسمانوں کے اوپر روایات سے ثابت ہوا ہے۔

1- قدرت الهيه پر مخلوقات كى شهادت: يعنى به تمام چيزيں جن كى قىم كھائى شهادت ديتى ہيں كه وہ غدا بهت بڑى قدرت و عظمت والا ہے۔ پھراس كى نافرمانى كرنيوالوں پر عذاب كيوں نہيں آئيگا۔ اور كس كى طاقت ہے جو اس كے بھيج ہوئے عذاب كو الٹا واپس كردے گا۔

يُّوْمَ تَمُوْرُ السَّمَا ءُ مَوْرًا ﴿

وَّ تَسِيرُ الْجِبَالُ سَيرًا ﴿

فَوَيُلُ يَّوْمَيِذٍ لِّلْمُكَذِّبِينَ ﴿

الَّذِيْنَ هُمْ فِي خَوْضٍ يَّلْعَبُوْنَ ١

يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًّا اللهِ

هٰذِهِ النَّارُ الَّتِي كُنْتُمْ بِهَا تُكَذِّبُونَ ٦

اَفَسِحْرُ هٰذَا اَمْ اَنْتُمْ لَا تُبُصِرُونَ ﴿

﴾ یعنی آسمان لرز کر اور کیکیاکر پھٹ پڑیگا۔

<u>۸۔ یعنی پہاڑاپنی مبکہ چھوڑ دیں گے اور روئی کے گالوں کی طرح اڑتے پھریں گے۔</u>

9۔ کفار کا انجام بد: یعنی جو آج کھیل کود میں مثغول ہو کر طرح طرح کی باتیں بناتے اور آخرت کی تکذیب کرتے ہیں۔ ان کے لئے اس روز سخت خرابی اور تباہی ہے۔

۱۔ یعنی فرشتے ان کو سخت ذلت کے ساتھ دھکیلتے ہوئے دوزخ کی طرف لے جائیں گے اور وہاں پہنچا کر کھاں جائیگا کہ یہ وہ آگ عاضر ہے جس کو تم جھوٹ جانتے تھے۔

۱۱۔ یعنی تم دنیا میں انبیاء کو جادوگر اور ان کی وحی کو جادو کھاکرتے تھے۔ ذرا اب بتلاؤکہ یہ دوزخ جس کی خبر انبیاء نے دی تھی کیا واقعی جادویا نظر بندی ہے یا جیسے دنیا میں تم کو کچھ سوجھتا نہ تھا، اب بھی نہیں سوجھتا۔

٩۔ جن دن لرزے آسمان کیکیا کر[۱]

۱۰۔ اور پھریں پہاڑ جل کر [^]

اا۔ سو خرابی ہے اُس دن جھٹلانے والوں کو

۱۲۔ جوباتیں بناتے ہیں کھیلتے ہوئے [۹]

۱۳ جس دن که دهکیلے جائیں دوزخ کی طرف دھکیل کر

۱۲ یہ ہے وہ آگ جبکوتم جھوٹ جانتے تھے [۱۰]

10۔ اب محلایہ جادو ہے یا تم کو نہیں سوجھتا ["]

إِصْلَوْهَا فَاصْبِرُوٓا أَوْ لَا تَصْبِرُوۡا ۚ سَوَآهُ عَلَيْكُمُ ۚ إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ

إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتٍ وَّ نَعِيْمٍ ﴿

فْكِهِينَ بِمَآ اللهُمُ رَبُّهُمُ ۚ وَ وَقَهُمُ رَبُّهُمُ عَذَابَ الْجَحِيْمِ

كُلُوًا وَ اشْرَبُوًا هَنِيِّــًّا بِمَا كُنْتُمُ تَعُمَلُوْنَ 🖺

مُتَّكِبِينَ عَلَى سُرُرٍ مَّصْفُوْ فَةٍ ۚ وَ زَوَّجُنْهُمُ بِحُوْرِ عِيْنٍ 😨

وَالَّذِيْنَ امَنُوا وَ اتَّبَعَتُهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيْمَانِ ٱلْحَقْنَا بِهِمُ ذُرِّيَّتَهُمُ وَ مَآ ٱلْتُنْهُمُ مِّنُ عَمَلِهِمْ مِّنْ شَيْءٍ ﴿ كُلُّ امْرِيً بِمَا كَسَبَ

ا۔ جو ڈرنے والے ہیں وہ باغوں میں ہے اور نعمت

١٦۔ علیے جاؤاسکے اندر پھرتم صبر کرویا ینہ صبر کرو تم کو

برابر ہے وہی بدلا پاؤگے جو کچھ تم کرتے تھے [۱۳]

۱۸۔ میوے کھاتے ہوئے جواُنکو دیے اُنکے رب نے اور بچایا اُنکے رب نے دوزخ کے عذاب سے [۱۳] اور پیور چا ہوا بدلا اُن کاموں کا جو تم کرتے تھے۔

۲۰۔ تکیہ لگائے بلیٹے تخوں پر برابر بچھے ہوئے قطار بانده کر [۱۳] اور بیاه دیل هم اُنکو خوریل برای آنکهول

۲۱۔ اور جو لوگ یقین لائے اور اُنکی راہ پر چلی اُنکی اولاد ایان سے پہنچا دیا ہم نے اُن تک اُنکی اولا د کو اور گھٹایا نہیں ہم نے اُن سے ان کا کیا ذرا بھی [<sup>۱۵]</sup> ہر آدمی اپنی کائی میں ٹیھنسا ہے [۱۶]

۱۲\_ یعنی دوزخ میں پڑ کر اگر گھبراؤ اور چلاؤگے، تب کوئی فریاد کو پہنچنے والا نہیں ۔ اور بفرضِ محال صبر کرکے چپ ہو رہو تب تم پر کوئی رحم کھانے والا نہیں۔ غرض دونوں عالتیں برابر ہیں۔ اس جیل خانہ سے نکلنے کی تمہارے لئے کوئی سبیل نہیں۔ جوکرتوت دنیا میں کئے تھے ان کی سبزایہ ہی عبس دوام اور ابدی عذاب ہے۔

۱۳۔ متقین کیلئے جنت کی تعمتیں: یعنی جو دنیا میں اللہ سے ڈرتے تھے۔ وہاں بالکل مامون اور بے فکر ہوں گے۔ ہر قسم کے

عیش وآرام کے سامان ان کے لئے عاضر رمیں گے اور یہ ہی انعام کیا کم ہے کہ دوزخ کے عذاب سے اللہ تعالیٰ محفوظ رکھے گا۔ ۱۴۔ اہل جنت کی مجلس:یعنی جنتیوں کی مجلس اس طرح ہوگی کہ سب جنتی بادشاہوں کی طرح اپنے اپنے تخت پر ایک دوسرے کے سامنے بلیٹے ہوں گے اور ان کی ترتیب نہایت قریبہ سے ہوگی۔

<u>۵</u>۔ جنت میں نیک اولا داپنے آباء کے ساتھ ہوگی: یعنی کاملوں کی اولا د اور متعلقین اگر ایان پر قائم ہوں اور ان ہی کاملوں کی راہ علیں ۔ جو خدمات ان کے بزرگوں نے انجام دی تھیں یہ بھی ان کی تنکمیل میں ساعی ہوں تو اللہ تعالیٰ اپنے فضل سے ان ک*و* جنت میں ان ہی کے ساتھ ملحق کردے گا۔ گوان کے اعال واحوال ان کے اعال واحوال سے کا وکیفاِ فروتر ہوں۔ تاہم ان بزرگوں کے اگرام اور عزت افزائی کے لئے ان تابعین کوان متبوعین کے جوار میں رکھا جائے گا۔ اور ممکن ہے بعض کو بالکل ان ہی کے مقام اور درجہ پر پہنچا دیا جائے جیساکہ روایات سے ظاہر ہوتا ہے۔ اور اس صورت میں یہ گان نہ کیا جائے کہ ان کاملین کی بعض نیکیوں کا ثواب کاٹ کر ذریت کو دیدیا جائے گا۔ نہیں، یہ محض اللہ کا فضل واصان ہوگا کہ قاصرین کو ذرا اٹھا کر اوپر کاملین کے مقام تک پہنچا دیا جائے۔ (تنبیہ) احقرنے وَ اتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّیَّتُهُمْ کا جومطلب لیا ہے، صحیح بخاری کی یہ مدیث اس کے مناسب معلوم ہوتی ہے۔ قَالَتِ الْاَانْصَارُ (يَا رَسُولَ اللّٰهِ)! إِنَّ لِكُلِّ قَوْمِ اَتْبَاعًا وَ إِنَّا قَدِ اتَّبَعْنَا كَ فَادْعُ اللهَ أَنْ يَجْعَلَ أَتُبَّاعَنَا مِنَّا قَالَ النَّبِيُّ ٱللَّهُمَّ اجْعَلُ أَتْبَاعَهُمُ مِنْهُمْ \_

۱۶۔اوپر فضل کا بیان تھا۔ یہاں عدل کا ضابطہ بتلادیا۔ یعنی عدل کا مقتضاء یہ ہے کہ جس آدمی نے جو کچھ اچھا یا برا عمل کیا ہے، اسی کے موافق بدلہ پائے۔ آگے اللہ کا فضل ہے کہ وہ کسی کی تقصیر معان فرمادے یا کسی کا درجہ بلند کردے۔

جں چیز کو جی ع<u>اہ</u>ے <sup>[۱</sup>۱]

۲۳۔ جھیٹتے میں وہاں پیالا نہ بکنا ہے اُس شراب میں اور به گناه میں ڈالنا [۱۸]

۲۲۔ اور پھرتے ہیں اُنکے پاس چھوکرے اُنکے گویا وہ موتی میں اینے غلاف کے اندر [19]

وَ أَمْدَدُنْهُمْ بِفَاكِهَةٍ وَ لَحْمِ مِمَّا يَشُتَهُونَ ٢٦- اور تاركًا ديا بم نے اُن پر ميووں كا اور گوشت كا

يتَنَازَعُونَ فِيهَا كَأْسًا لَّا لَغُوُّ فِيهَا وَ لَا تَأْثِينُمُ

وَ يَطُونُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانُ لَّهُمْ كَانَّهُمْ لُؤُلُؤُ مَّكُنُوۡنُۗ ۖ

۱۔ ہر قیم کا مرغوب گوشت اور میوہے: یعنی جس قیم کا گوشت مرغوب ہو اور جس جس میوے کو دل چاہیے بلا توقف لگا تار عاضر کئے جائیں گے۔

۱۸ یعنی شراب طہور کا دور جب چلے گا تو جنتی بطور خوش طبعی کے ایک دوسرے سے چھینا جھیپٹی کریں گے ۔ لیکن اس شراب میں محض نشاط اور لذت ہوگی ۔ نشہ، بکواس اور فتور عقل وغیرہ کچھ نہ ہوگا۔ یہ کوئی گناہ کی بات ہوگی ۔

19۔ جنت کے غلمان: یعنی جیسے موتی اپنے غلاف کے اندر بالکل صاف و شفاف رہتا ہے گردوغبار کچھ نہیں پہنچتا۔ یہ ہی عال ان کی صفائی اور یاکیزگی کا ہوگا۔

وَ اَقُبَلَ بَعْضُهُمُ عَلَى بَعْضٍ يَّتَسَا ءَلُونَ عَ

قَالُوٓ الِنَّا كُنَّا قَبُلُ فِي ٓ اَهۡلِنَا مُشۡفِقِينَ عَ

فَمَنَّ اللهُ عَلَيْنَا وَ وَقَٰمِنَا عَذَابَ السَّمُوَمِ

فَذَكِّرُ فَمَآ اَنْتَ بِنِعُمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَ لَا مَجْنُونِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

۲۵۔ اور منہ کیا بعضوں نے دوسروں کی طرف آپس میں پوچھتے ہوئے

۲۶۔ بولے ہم بھی تھے اس سے پہلے اپنے گھروں میں ڈرتے رہتے

۲۷۔ پھر احمان کیا اللہ نے ہم پر اور بچا دیا ہم کو لؤ کے عذاب سے

۲۸۔ ہم پہلے سے رکارتے تھے اُسکو بیشک وہی ہے نیک سلوک والا مہربان [۲۰]

۲۹۔ اب تو سجھا دے کہ تو اپنے رب کے فضل سے نہ جنول سے خبر لینے والا ہے اور نہ دیوانہ [۱۱]

۲۰۔ اہل جنت کا آپس میں اظہار اطمینان؛ یعنی جنتی اس وقت ایک دوسرے کی طرف متوجہ ہو کر باتیں کریں گے اور غایت مسرت و امتنان سے کہیں گے کہ جھائی ہم دنیا میں ڈرتے رہتے تھے کہ دیکھیے مرنے کے بعد کیا انجام ہو۔ یہ کھڑکا برابر لگا رہتا تھا۔ اللہ کا احبان دیکھوکہ آج اس نے کیبا مامون و مطمئن کر دیا کہ دوزخ کی جھاپ بھی ہم کو نہیں لگی۔ ہم اپنے رب کو ڈر کر اور امید باندھ کر پکاراکرتے تھے۔ آج دیکھ لیا کہ اس نے اپنی مہربانی سے ہماری پکارسنی اور ہمارے ساتھ کیبا اچھا سلوک کیا۔

11۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کائن اور مجنون نہیں ہیں؛ کفار صنور النا اللہ اللہ کے کھی دیوانہ کھتے، کھی کائن یعنی بنوں اور شیطانوں سے کچھ جھوٹی پھی خبریں لیکر علیتی کر دیتے ہیں۔ اتنا نہیں سمجھتے تھے کہ آج تک کسی کائن اور دیوانے نے ایسی اعلی درجہ کی نصیحتیں اور حکیانہ اصول، اس طرح کے صاف، شنہ اور شائسۃ طرز میں بیان کئے ہیں۔ اسی لئے فرمایا کہ آپ ان کو بھلا براسمجھاتے رہیے اور پینمبرانہ نصیحتیں کرتے رہیے۔ ان کی بکواس سے دلگیر نہ ہوں۔ جب اللہ کے فضل ورحمت سے نہ آپ کائن ہیں نہ مجنون، بلکہ اس کے مقدس رسول ہیں تونصیحت کرتے رہنا آپ کا فرض منصبی ہے۔

۳۲۔ کیا اُنکی عقلیں یہی سکھلاتی ہیں اُنکو یا یہ لوگ شرارت پر ہیں <sup>[۲۲</sup>]

الْمَنُوْنِ ﴿
قُلْ تَرَبَّصُوا فَاِنِّى مَعَكُمْ مِّنَ الْمُتَرَبِّصِينَ ﴿

اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّ

اَمْ تَامُرُهُمْ اَحُلَامُهُمْ بِهِذَآ اَمْ هُمْ قَوْمُر طَاغُونَ ﴿

۲۲۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم شاعر بھی نہیں ہیں؛ یعنی پیغمبر جواللہ کی باتیں سناتا اور نصیحت کرتا ہے، کیا یہ لوگ اس لئے قبول نہیں کرتے کہ آپ کو محض ایک شاعر سمجھتے ہیں اور اس بات کے منتظر ہیں کہ جس طرح قدیم زمانہ کے بہت سے شعراء گردش زمانہ سے یونہی مرمراکر ختم ہوگئے میں، یہ بھی ٹھنڈے ہوجائیں گے۔ کوئی کامیاب متنقبل ان کے ہاتھ میں نہیں۔ محض چند روز کی وقتی واہ واہ ہے اور بس۔

۲۳\_یعنی اچھاتم میراانجام دیکھتے رہو۔ میں تمہارا دیکھتا ہوں۔ عنقرب کھل جائے گاکہ کون کامیاب ہے، کون خائب و خاسر۔
۲۳ منکرین کی بے عقلی: یعنی پینمبر کو مجنون کہ کر گویا اپنے کو بڑا عقلمند ثابت کرتے ہیں کیا ان کی عقل و دانش نے یہ ہی سکھلایا ہے کہ ایک انتہائی صادق، امین، عاقل و فرزانہ اور سچے پینمبر کو شاعریا کا ہن یا دیوانہ قرار دیکر نظر انداز کر دیا جائے۔ اگر شاعروں اور پینمبرول کے کلام میں تمیز بھی نہیں کرسکتے تو کیسے عقلمند ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ دل میں سمجھتے سب کچھ ہیں مگر محض شرارت اور کجروی سے باتیں بناتے ہیں۔

اَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلَهُ أَبَلُ لَّا يُؤُمِنُونَ ﴿

فَلْيَأْتُوا بِحَدِيْثٍ مِّثْلِهَ إِنْ كَانُوا صِدِقِينَ ﴿

اَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءِ اَمْ هُمُ الْخُلِقُونَ الله عُمُ الْخُلِقُونَ عَيْرِ شَيْءٍ اَمْ هُمُ الْخُلِقُونَ

اَمْ خَلَقُوا السَّمُوٰتِ وَ الْاَرْضَ ۚ بَلُ لَّا يَوُوْنُونَ اللَّارُضَ ۚ بَلُ لَّا يُوْقِنُونَ اللَّا لَا لَا

أَمْ عِنْدَهُمْ خَزَآبِنُ رَبِّكَ أَمْ هُمُ الْمُصَّيْطِرُ وَنَ اللهُ الْمُصَّيْطِرُ وَنَ اللهُ الْمُصَّيْطِرُ وَنَ اللهُ الْمُصَّيْطِرُ وَنَ اللهُ ا

۳۳۔ یا کہتے ہیں یہ قرآن خود بنا لایا ہے کوئی نہیں پر وہ یقین نہیں کرتے

۳۴۔ پھر چاہئے کہ لے آئیں کوئی بات اسی طرح کی اگر وہ سچے ہیں [۲۵]

۳۵۔ کیا وہ بن گئے ہیں آپ ہی آپ یا وہی ہیں بنانے والے

۳۹۔ یا انہوں نے بنایا ہے آسمانوں کو اور زمین کو کوئی نہیں پر وہ یقین نہیں کرتے [۲۶]

۳۷۔ کیا اُنکے پاس میں خوانے تیرے رب کے یا وہی داروغہ میں [۲۷]

10 منکرین قرآن کو چیلنج بیعنی کیا یہ خیال ہے کہ پیغمبر جو کچھ سنارہا ہے وہ اللہ کا کلام نہیں ؟ بلکہ اپنے دل سے گھڑلایا؟ اور جھوٹ موٹ خداکی طرف منسوب کردیا؟ سونہ ماننے کے ہزار بہانے ۔ جو شخص ایک بات پر یقین نہ رکھے اور اسے تسلیم نہ کرنا چاہے وہ اسی طرح کے بے سروپا اخمالات نکالا کرتا ہے ورنہ آدمی ماننا چاہے تواتنی بات سمجھنے کے لئے کافی ہے کہ وہ دنیا کی تمام طاقتوں کو اکھا کرکے بھی قرآن کا مثل نہیں لا سکتے ۔ اور جیسے خداکی زمین جیسی زمین اور اس کے آسمان جیسا آسمان بنانا کسی سے ممکن نہیں ، اس کے قرآن جیسا قرآن بنالانا بھی محال ہے ۔

۲۹۔ کیا ان کفار کا کوئی خالق نمیں بیعنی پیغمبر خداکی بات کیوں نمیں مانے۔ کیا ان کے اوپر کوئی خدا نمیں جس کی بات ماننا ان کے ذمہ لازم ہو۔ کیا بغیر کسی پیدا کرنے والے کے نود بخور پیدا ہوگئے ہیں ؟ نود اپنے آپ کو خدا سمجھتے ہیں ؟ یا یہ خیال ہے کہ آسمان اور زمین ان کے بنائے ہوئے ہیں۔ لہذا اس قلمرو میں جو چاہیں کرتے پھریں، کوئی ان کورو کئے ٹو کئے کا اختیار نمیں رکھتا۔ یہ سب خیالات باطل اور ممل ہیں۔ وہ بھی دلوں میں جانے ہیں کہ ضرور خدا موجود ہے جس نے ان کو اور تمام زمین آسمان کو

نبیت سے ہست کیا۔ مگر اس علم کے باوجود جوایان ویقین شرعاً مطلوب ہے اس سے محروم اور بے بہرہ ہیں۔

۲۷۔ کیا اللہ کے خوانے انکے پاس میں بیعنی کیا یہ خیال ہے کہ زمین و آسمان گو خدا کے بنائے ہوئے میں مگر اس نے اپنے

صاحب تصرف واقتدار ہوکر وہ کسی کے مطیع و منقاد کیوں بنیں۔

اَمْ لَهُمْ سُلَّمُ يَّسْتَمِعُونَ فِيهِ فَلْيَاتِ مُسْتَمِعُونَ فِيهِ فَلْيَاتِ مُسْتَمِعُهُمْ بِسُلُطْنِ مُّبِينٍ ﴿

اَمْ لَهُ الْبَنْتُ وَ لَكُمُ الْبَنُونَ ﴿

اَمُ تَسَّئُلُهُمُ اَجُرًا فَهُمْ مِّنَ مَّغُرَمِ مُّثُقَلُوْنَ ﴿

اَمْ عِنْدَهُمُ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكُتُبُونَ ﴿

اَمْ يُرِيدُونَ كَيْدًا ﴿ فَالَّذِينَ كَفَرُوا هُمُ

الْمَكِيْدُونَ ﴿

۳۸۔ کیا اُنکے پاس کوئی سیڑھی ہے جس پر س آتے میں تو چاہیے کہ لے آئے جو سنتا ہے اُن میں ایک سند کھلی ہوئی [۲۸]

۳۹ کیا اُسکے میال بیٹیاں ہیں اور تمہارے لئے بیٹے[۲۹]

۴۰ کیا تو مانگتا ہے اُن سے کچھ بدلا سو ان پر تاوان کا بوجھ ہے [۳۰]

۴۱۔ کیا انکو خبر ہے بھید کی سووہ لکھ رکھتے ہیں [۳] ۴۲۔ کیا چاہتے ہیں کہ کچھ داؤکرنا سوجو منکر ہیں وہی آتے ہیں داؤمیں [۳7]

۲۸ یعنی کیا یہ دعویٰ ہے کہ وہ زینہ لگا کر آسمان پر چڑھ جاتے اور وہاں سے ملاء اعلی کی باتیں س آتے ہیں۔ پھر جب ان کی رسائی براہِ راست اس بارگاہ تک ہو تو کسی بشر کا اتباع کرنے کی کیا ضرورت رہی۔ جس کا یہ دعویٰ ہو تو بسم اللہ اپنی سند اور حجت پیش کرے۔

۲۹۔ اللہ کیلئے بیٹیاں اور اپنے لئے بیٹے : یعنی کیا (معاذاللہ ) خدا کو اپنے سے گھٹیا سمجھتے ہیں۔ جیسا کہ بیٹے اور بیٹیوں کی اس تقسیم سے مترشح ہوتا ہے اور اس لئے اس کے احکام وہدایات کے سامنے سرتسلیم جھ کانا اپنی کسرشان سمجھتے ہیں۔

۳۰۔ یعنی کیا یہ لوگ آپ کی بات اس لئے نہیں مانتے کہ خدا نہ کردہ آپ ان سے اس ارشاد و تبلیغ پر کوئی بھاری معاوضہ طلب کر رہے ہیں جس کے بوجھ سے وہ دبے جاتے ہیں۔

منزل،

۳۱ \_ یعنی کیا خود ان پر اللہ اپنی وحی بھیجتا اور پیغمبروں کی طرح اپنے بھید پر مطلع کرتا ہے جبے یہ لوگ لکھ لیتے ہیں جیسے انبیاء کی وحی لکھی جاتی ہے۔ اس لئے ان کوآپ کی پیروی کی ضرورت نہیں۔

۳۲۔ کفار کے داؤ خود ان پر لوٹ جائیں گے : یعنی ان میں سے کوئی بات نہیں توکیا پھر یہ ہی ارادہ ہے کہ پیغمبر کے ساتھ داؤ پپج تھیلیں اور مکروفریب اور خفیہ تدہیریں گانٹے کر حق کو مغلوب یا نیست و نابود کر دیں ۔ ایسا ہے تو یاد رہے کہ یہ داؤ پیچ سب ان ہی پر الٹنے والے میں عنقریب پتہ لگ جائیگا کہ حق مغلوب ہوتا ہے یا وہ نابود ہوتے میں ۔

أَمْ لَكُمْ إِلَا خَيْرُ اللَّهِ ﴿ سُبَحْنَ اللَّهِ عَمَّا ﴿ ٢٣ كَيَا أَن كَاكُونَى عَاكُم بِ اللَّهِ عَ اللَّهِ عَمَّا يُشُركُونَ 🚍

> وَ إِنْ يَّرَوُا كِسُفًا مِّنَ السَّمَآءِ سَاقِطًا يَّقُوْ لُوْ ا سَحَابُ مِّرْكُوْ مُرْ ﴿

> > فَذَرُهُمْ حَتَّى يُلْقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي فِيْهِ يُصْعَقُونَ

يَوْمَ لَا يُغُنِي عَنْهُمُ كَيْدُهُمْ شَيْئًا وَّلَاهُمْ يُنْصَرُ وَنَ 着

ہے اُنکے شریک بنانے سے [۳۳]

۴۴ ۔ اور اگر دیکھیں ایک تختہ آسمان سے گرتا ہوا کہیں یہ بادل ہے گاڑھا [سم]

۴۵ مو تو چھوڑ دے اُنکو یہاں تک کہ دیکھ لیں اینے اُس دن کو جس میں اُن پر پڑے گی بجلی کی کڑک

۲۹\_ جس دن کام نه آئے گا اُنکواُن کا داؤ ذرا بھی اور نه اُنکومدد پہنچے گی [۳۵]

۳۳\_یعنی کیا غدا کے سواکوئی اور عاکم اور معبود تجویز کر رکھے ہیں جو مصیبت پڑے پر ان کی مدد کریں گے ؟ اور جن کی پرستش نے غدا کی طرف سے ان کو بے نیاز کررکھا ہے؟ سویاد رہے کہ یہ سب اوہام ووساوس ہیں ۔ اللہ کی ذات اس سے پاک ہے کہ کوئی اس کا شریک و مثیل یا مقابل و مزاحم ہو۔

۳۴۔ کفار کی تکذیب محض ضداور عناد ہے: یعنی حقیقت میں ان میں سے کوئی بات نہیں ۔ صرف ایک چیز ہے ""ضداور عناد"" جس کی وجہ سے یہ لوگ ہر پھی بات کے جھٹلانے پر تلے ہوئے ہیں۔ ان کی کیفیت تو یہ ہے کہ اگر ان کی فرمائش کے موافق فرض کیجئے آسمان سے ایک تختہ ان پر گرا دیا جائے تو دیکھتی آ<sup>نک</sup>ھوں اس کی بھی کوئی تاویل کردیں گے۔ مثلاً کہیں گے کہ یہ

آسمان سے نہیں آیا۔ بادل کا ایک حصہ گاڑھا اور منجد ہو کرگر پڑا ہے، جیسے بڑے بڑے اولے کبھی کبھی گرتے ہیں بھلا ایسے متعصب معاندوں سے ماننے کی کیا توقع ہوسکتی ہے۔

۳۵۔ کفار کو مہلت دیجئے: یعنی ایسے معاندوں کے پیچھے رہانے کی زیادہ ضرورت نہیں۔ چھوڑ دیجئے کہ چند روز اور کھیل لیں اور ہاتیں بنالیں۔ آخر وہ دن آنا ہے جب قہرالہی کی کوئ بحلی سے ان کے ہوش و تواس جاتے رہیں گے۔ اور بچاؤکی کوئی تدبیر کام مذد سے گی، نہ کسی طرف سے مدد پہنچے گی ( غالباً اس سے آخرت کا دن مراد ہے )۔

وَ إِنَّ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُوا عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ اللهِ الرَانِ مُنَّارُونَ كَ لِحَ ايك عذاب ہے اُس سے ورے پر بہت اُن میں کے نہیں جانے [٣] وَ لَكِنَّ اَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﷺ

وَاصْبِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا وَ الْمُحْرِلِ الْمَحْرِلِ الْمُحْرِلِ الْمُعْرِلِ الْمُعْرِلِ الْمُحْرِلِ الْمُعْرِلِ الْمُحْرِلِ الْمِحْرِلِ الْمُحْرِلِ الْمِحْرِلِ الْمُحْرِلِ الْمُحْرِلِ الْمُحْرِلِ الْمُحْرِلِ الْمُعْرِلْ الْمُحْرِلِ الْمُحْرِلِ الْمُحْرِلِ الْمُحْرِلِ الْمُحْرِلِ

سَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِیْنَ تَقُوْمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا الللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

عَ مِنَ الَّيْلِ فَسَبِّحُهُ وَ إِذْبَارَ النَّبُحُوْمِ ﷺ وَمِنَ الَّيْلِ فَسَبِّحُهُ وَ إِذْبَارَ النَّبُحُوْمِ ﷺ وقت تارول کے [۲۹]

۳۱۔ یعنی ان میں سے اکثروں کو خبر نہیں کہ آخرت کے عذاب سے ورے دنیا میں بھی ان کے لئے ایک سزا ہے جو مل کر رہےگی۔ شاید یہ معرکہ ""بدر"" وغیرہ کی سزا ہو۔

٣٤ يعنى صبر واستقامت كے ساتھا پنے رب كے عكم تكوينى و تشريعى كا انتظار كيجئے جو عنقریب آپ كے اور ان كے درميان فيصله كردے گا۔ اور آپ كو مخالفين كى طرف سے كچھ بھى نقصان مذ پہنچے گا۔ كيونكہ آپ ہمارى آئكھوں كے سامنے اور ہمارے زير خفاظت ہيں۔

۳۸۔ تسبیح و تحمید کی تاکید: یعنی صبر و تحل اور سکون واطمینان کے ساتھ ہمہ وقت اللہ کی تسبیح و تحمید اور عبادت گذاری میں لگے رہیئے۔ خصوصاً جس وقت آپ سوکر اٹھیں یا نماز کے لئے کھڑے ہوں، یا مجلس سے اٹھ کر تشریف کیجائیں۔ ان عالات میں تسبیح وغیرہ کی مزید ترغیب و تاکید آئی ہے۔

۳۹۔ تہجد کے وقت تسبیح:""رات کے حصہ "" سے مراد شاید تہجد کا وقت ہو، اور تاروں کے پیٹھ پھیرنے کا وقت صبح کا وقت ہے۔ کیونکہ صبح کا اجالا ہوتے ہی ستارے غائب ہونے شروع ہوجاتے ہیں۔

منزل،

ركوعاتها٣

٥٣ سُوْرَةُ النَّجْمِ مَكِّيَّةُ ٢٣

ایاتها ۲۲

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قسم ہے تارے کی جب گرے[ا]

۲۔ برکا نہیں تمہارار فیق اور مذیبے راہ چلا [۲] ۳۔ اور نہیں بولتا اپنے نفس کی خواہش سے

س یہ تو عکم ہے بھیجا ہوا[<sup>۳</sup>]

۵۔ اُسکو سکھلایا ہے سخت قوتوں والے نے زورآور نے [۲] وَالنَّجْمِ إِذَا هَوْي ﴿

مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوْى ﴿

وَمَا يَنُطِقُ عَنِ الْهَوٰى أَ

إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَيُّ يُتُوْحَى ﴿

عَلَّمَهُ شَدِيْدُ الْقُوٰى ﴿

ا۔ یعنی غروب ہو۔

۲۔ آتھ ضرب صلی اللہ علیہ وسلم کی راست روی:"رفیق" سے مراد نبی کریم النظاقیۃ اپنی نہ آپ غلط فہمی کی بناء پر راستہ سے بہلے، نہ اپنے قصد وافقیار سے جان بوچھ کر بے راہ چلے، بلکہ جس طرح آسمان کے ستارے طلوع سے لیکر غروب تک ایک مقرر کیے ہوئے رفتار سے معین راستہ پر چلے جاتے ہیں۔ کبھی ادھر اُدھر بلنے کا نام نہیں لیعت آفتاب نبوت بھی اللہ کے مقرر کیے ہوئے راستہ پر برابر چلا جاتا ہے۔ ممکن نہیں کہ ایک قدم ادھریا ادھر پڑ جائے۔ ایسا ہو تو ان کی بعثت سے جو غرض متعلق ہے وہ عاصل نہ ہو۔ انہیاء علیم السلام آسمان نبوت کے ستارے ہیں جن کی روشنی اور رفتار سے دنیا کی رہنائی ہوتی ہے اور جس طرح تمام شاروں کے غائب ہونے کے بعد آفتاب درختال طلوع ہوتا ہے۔ ایسے ہی تمام انہیاء کی تشریف بری کے بعد آفتاب محمد می رائی ایس کسی طرح کے ترزن اور اختلال کی گنجائش نہیں تو ظاہر ہے کہ ان باطنی ستاروں اور روعائی آفتاب و ماہتاب کا انتظام کس قدر مصنبوط و محکم ہونا کے ترزن اور اختلال کی گنجائش نہیں تو ظاہر ہے کہ ان باطنی ستاروں اور روعائی آفتاب و ماہتاب کا انتظام کس قدر مصنبوط و محکم ہونا چاہیئے۔ جن سے ایک عالم کی ہدایت و سعادت وابستہ ہے۔

۳۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات وحی ہیں: یعنی کوئی کام توکیا۔ ایک حرف بھی آپ کے دہن مبارک سے ایسا نہیں نکتا جو خواہش نفس پر مبنی ہو۔ بلکہ آپ جو کچھ دین کے باب میں ارشاد فرماتے ہیں وہ اللہ کی بھیجی ہوئی وحی اور اس کے عکم کے مطابق ہوتا ہے۔ اس میں وحی متلوّ کو قرآن اور غیر متلوّ کو حدیث کہا جاتا ہے۔

۲۔ پھر سیدھا بیٹھا

﴾۔ اور وہ تھا اُوپنچ کنارے پر آسمان کے [۵] ۸۔ پھر نزدیک ہوا اور لٹک آیا

۹۔ پھر رہ گیا فرق دو کان کی برابر یا اس سے بھی نزدیک

۱۰۔ پھر حکم بھیجا اللہ نے اپنے بندہ پر جو بھیجا [۱]

اا۔ جھوٹ نہیں کہار سول کے دل نے جو دیکھا[۱]

ذُو مِرَّةٍ إِلَّا فَاسْتَوٰى ﴿

وَ هُوَ بِالْأُفُقِ الْاَعْلَى ﴿

ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى ﴿

فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدُنِي ﴿

فَاوُحِي إِلَى عَبْدِم مَآ اَوْحٰي 🖶

مَا كَذَبَ الْفُؤَادُمَا رَاي 🝙

۵۔ صرت جہیل علیہ السلام اپنی اصل صورت میں: "اونچے کنارے" سے اکثروں نے اُفق شرقی مراد لیا ہے۔ جدھر سے صبح صادق نمودار ہوتی ہے۔ نبی کریم اللّٰی البّانی معمولی اور مہیب منظر پہلی مرتبہ آپ اللّٰ البّانی البتانی البتان

1- قوسین کا فاصلہ: یعنی جبریل اپنے اصلی متقر سے تعلق رکھنے کے باو جود نیچے اترے۔ اور آتحضرت لیٹٹولیکٹو سے اس قدر نزدیک ہوگئے کہ دونوں کے درمیان دو ہاتھ یا دوکانوں سے زیادہ فاصلہ نہ تھا۔ اس وقت اللہ تعالیٰ نے اپنے فاص بندہ (محمد رسول لیٹٹولیکٹو) پر وحی بھیجی۔ فالباً اس سے مراد سورۃ ""مدثر" کی یہ آیات ہیں۔ آیا گیٹھا الْمُدَّشِّرُ قُمْ فَاَنْدِدْرُ الله یا اور کچھ احکام

ہونگے۔ (تنبیہ) فکگانَ قابَ قَوْسَیْنِ اَوْ اَدْنی میں محقین کے نزدیک اَوْ شک کے لئے نہیں۔ بلکہ اس قیم کی ترکیب پوری تاکید اور مبالغہ کے ساتھ زیادہ کی نفی کے لئے ہوتی ہے۔ یعنی تعیین کرکے یہ بتلانا مقصود نہیں کہ "قوسین" کا فاصلہ تھا یااس سے بھی کم، ہاں اتنا ظاہر کر دینا ہے کہ کسی عال اور کسی طرح اس سے زائد نہ تھا۔ وفیہ اقوال افر ذکر ہا المفرون۔ کہ اس کے اسکھوں سے صفرت جبریل علیہ السلام کی رویت: یعنی جبریل کو آپ الٹی ایکٹی نے آنگھ سے دیکھا اور اندر سے دل نے کہا کہ اس وقت آنگھ شکیک ٹھیک ٹھیک جبریل کو دیکھ رہی ہے، کوئی غلطی نہیں کر رہی کہ کچھ کا کچھ نظر آتا ہو۔ ایسا کہنے میں آپ الٹی ایکٹی کا دل سیا تھا۔ حق تعالیٰ اسی طرح چیمبروں کے دلوں میں فرشۃ کی معرفت ڈال دیتے میں ورنہ رسول کو نود اطمینان نہ ہو تو دوسروں کو اطمینان کہاں سے دستیاب ہوسکتا ہے۔

اَفَتُمْرُونَهُ عَلَى مَا يَرِي 👜

وَلَقَدُرَاهُ نَزُلَةً أُخْرَى ﴿

عِنْدَسِدُرةِ الْمُنْتَهِي ﴿

عِنْدَهَا جَنَّةُ الْمَأْوٰي ﴿

۱۲۔ اب کیاتم اُس سے جھگڑتے ہواُس پر جواُس نے دیکھا[۸]

۱۳۔ اور اُسکواُس نے دیکھا ہے اترتے ہوئے ایک بار اور بھی

۱۴۔ سدرہ المنتهی کے پاس

۵ا۔ اُس کے پاس ہے بہشت آرام سے رہنے کی <sup>[9]</sup>

۸۔ یعنی وحی بھیجے والا اللہ، لانے والا فرشۃ جس کی صورت وسیرت نہایت پاکیزہ اور فہم و حفظ وغیرہ کی تمام قوتیں کامل، پھر اتنا قریب ہوکر وحی پہنچائے پیغمبراس کو اپنی آنکھ سے دیکھے، اس کا صاف اور روش دل اس کی تصدیق کرے، توکیا ایسی دیکھی بھالی چیز میں تم کو حق ہے کہ اس سے فضول بحث وتکرار کرو اور جھڑے نکالو۔ إذَا لَمْ تَرَ الْهِلَالَ فَسَلِّمْ - لِنَاسٍ رَاوَهُ وَ بِالْاَبْصَادِ ۔
 بِالْاَبْصَادِ ۔

9۔ دوبارہ صرت جبریل علیہ السلام کو دیکھنا؛ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""دوسری بار جبریلؑ کو اپنی اصلی صورت پر دیکھا۔
معراج کی رات میں ، سات آسمان سے اوپر، جمال درخت ہے بیری کا، وہ عد ہے نیچے اور اوپر کی، نیچے کے لوگ اوپر نہیں پہنچتہ اور اوپر کے نیچے نہیں اتر تے، اس کے پاس بہشت کو دیکھا""۔ (تنبیہ) جس طرح جنت کے انگور، انار وغیرہ کو دنیا کے پھلوں اور میووں پر قیاس نہیں کرسکتے۔ محض اشتراک اسمی ہے۔ اس بیری کے درخت کو بھی یہاں کی بیریوں پر قیاس نہ کیا جائے اللہ ہی

جانتا ہے کہ وہ بیری کس طرح کی ہوگی۔ بہر عال وہ درخت ادھراُدھر کی سرحد پر واقع ہے جواعال وغیرہ ادھر سے پڑھتے ہیں اور جو احکام وغیرہ ادھر سے اترتے ہیں سب کا منتہی وہ ہی ہے۔ مجموعہ روایات سے یوں سمجھ میں آتا ہے کہ اس کی جڑ چھٹے آسمان میں اور پھیلاؤساتویں آسمان میں ہوگا۔ واللہ اعلم۔

إِذْ يَغُشِّي السِّدْرَةَ مَا يَغُشِّي السِّدْرَةَ

مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَلْغِي 🚉

لَقَدْرَاى مِنَ اليتِ رَبِّهِ الْكُمْرى عَ

۱۹۔ جب جھا رہا تھا اُس بیری پر جو کچھ چھا رہا تھا [۱۰] ۱۷۔ بہکی نہیں نگاہ اور نہ مدسے بڑھی [۱۱] ۱۸۔ بیشک دیکھے اُس نے اپنے رب کے بڑے نمونے [۱۱]

19\_ مھلا دیکھو تولات اور عزّیٰ کو

### أَفَرَءَيُتُمُ اللّٰتَ وَ الْعُزّٰى ﴿

۱۔ معراج میں سدرۃ المنتی پر فرشتوں کا ہجوم ؛ یعنی حق تعالیٰ کے انوارو تجلیات اس درخت پر چھارہے تھے۔ اور فرشتوں کی کثرت و ہجوم کا یہ عالم تھا کہ ہر پتے کے ساتھ ایک فرشۃ نظر آتا تھا۔ بعض روایات میں ہے کہ ممّا یکٹ شعبی سنری پروانے تھے۔ یعنی منہایت نوش رنگ جنکے دیکھے سے دل کھنچا جائے۔ اس وقت درخت کی بہار اور رونق اور اس کا حن و جال ایسا تھا کہ کسی مخلوق کی طاقت نہیں کہ لفظوں میں بیان کر سکے۔

معراج میں رؤیت باری تعالی کا مسلد: شاید ابن عباسٌ وغیرہ کے قول کے موافق معراج میں بواللہ کا دیدار حضور النّی ایّی کی بوااس کا بیان اسی آیت کے ابھام میں منظوی و مندرج ہو۔ کیونکہ پہلی آیتوں کے متعلق تو عائشہ صدیقہ کی اعادیث میں تصریح ہے کہ ان سے رؤیت رب مرد نہیں۔ محض رویت جریل مراد ہے۔ ابن کثیر نے مجابہ سے بوابن عباس کے انص اصحاب میں سے میں اسی آیت کے تحت میں یہ الفاظ نقل کیے میں۔ کان اَغْصَانُ السِّدُرَةِ لُو لُو اُو یَاقُوْ قَا وَ ذَبَرُ جَدًا فَرَ اُهَا مُحَمَّدُ وَ رَائِی رَبّهٔ بِقَلْبِهِ ۔ اور یہ رؤیت پونکہ صرف قلب سے نہ تھی بلکہ قلب اور بصر دونوں کو دیدار سے حصہ مل رہا تھا محمَّدُ وَ رَائی رَبّهٔ بِقَلْبِهِ ۔ اور یہ رؤیت پونکہ صرف قلب سے نہ تھی بلکہ قلب اور بصر دونوں کو دیدار سے حصہ مل رہا تھا عبیا کہ مَازَاخُ الْبَصَدُ سے ظاہر ہوتا ہے۔ شاید اسی لئے ابن عباسٌ نے طبرانی کی بعض روایات میں فرمایا رَاہُ مَرَّ تَبْنَ عَباسُ مَازَاخُ الْبَصَدُ وَ مَرَّةً بِبَصَرِم یہاں دومرتبہ دیکھنے کا مطلب یہ ہوکہ ایک ہی وقت میں دوطرح دیکھا۔ کما قالُو ا فِی حَدِیْثِ اِنْشَقَ الْقَمَدُ بِمَکَّةُ مَرَّ تَبُن ظاہری آنگے سے بھی اور دل کی آنکھوں سے بھی لیکن یادر ہے کہ یہ رؤیت وہ نہیں حَدِیْثِ اِنْشَقَ الْقَمَدُ بِمَکَّةُ مَرَّ تَبُن ظاہری آنگے سے بھی اور دل کی آنکھوں سے بھی لیکن یادر ہے کہ یہ رؤیت وہ نہیں حَدِیْثِ اِنْشَقَ الْقَمَدُ بِمَکَّة مَرَّ تَبُن ظاہری آنگے سے بھی اور دل کی آنکھوں سے بھی لیکن یادر ہے کہ یہ رؤیت وہ نہیں

جس کی نفی لَا تُذرِکُهُ الْاَبْصَارُ میں کی گئی ہے کیونکہ اس سے غرض اعاطہ کی نفی کرنا ہے۔ یعنی نگامیں اس کا اعاطہ نہیں کر سکتیں۔

رقیت باری تعالی پر ایک اشکال کا جواب؛ علاوہ برین ابن عباس سے جب سوال کیا گیاکہ دعویٰ رقیت آیت لَا تُکَدِّرِکُهُ الْاَبْصَالُ کے مخالف ہے تو فرمایا و یہ حک ذاک اِذَا تَنجَلّی بِنُورِهِ الَّذِیْ هُو نُورُهُ ( رواہ الترمذی ) معلوم ہوا کہ غداوند اللّابْصَالُ کے مخالف ہے تو فرمایا و یہ حک ذاک اِذَا تَنجَلّی بِنُورِهِ الَّذِیْ هُو نُورُهُ ( رواہ الترمذی ) معلوم ہوا کہ غداوند قدوس کی تجلیات وانورا متفاوت ہیں۔ بعض انوار قاہرہ للبصر ہیں بعض نہیں۔ اور رویت رب فی الجلہ دونوں درجوں پر صادق آتی ہے۔ اور اسی لئے کہا جاسکتا ہے کہ جس درجہ کی رویت میں نصیب ہوگی جبکہ نگامیں تیزکردی جائیں گی جو اس تحلی کو برداشت کر سکیں۔ وہ دنیا میں کسی کو عاصل نہیں۔ بال ایک فاص درجہ کی رویت سیدنا محمد رسول اللہ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ کُورُتِ مِعلَى معراج میں ابن عباسٌ کی روایت کے موافق میسر ہوئی۔ اور اس خصوصیت میں کوئی بشر آپ اللّٰهُ کا شریک و سیم نہیں۔ نیز ان ہی افوارو تجلیات کے تفاوت و تنوع پر نظرکر تے ہوئے کہا جاسکتا ہے کہ عائشہ اور ابن عباس رضی اللہ عنفا کے اقوال میں کوئی تعارض نہیں۔ شاید وہ نفی ایک درجہ میں کر ق ہوں اور یہ افیات دوسرے درجہ میں کر ہے ہوں۔ اور اسی طرح ابوذر کی روایات رَا دِیْکُ نُورُ اور نُدُورُ کُورُ اَلْ اور نُدُورُ کُورُ اور نُدُورُ کُورُ اور نُدُورُ کُورُ اور نُورُ کُورُ کُور

اا یعنی آنکھ نے جو کچھ دیکھا، پورے تمکن و اتقان سے دیکھا۔ بنہ نگاہ ٹیڑھی ترچھی ہو کر داہنے بائیں ہٹی بنہ مبصر سے تجاوز کرکے آگے بڑھی، بس اسی چیز پر جمی رہی جس کا دکھلانا منظور تھا۔ بادشاہوں کے دربار میں جو چیز دکھلائی جائے اس کو بنہ دیکھنا اور جو بنہ دکھلائی جائے اس کو تاکنا دونوں عمیب ہیں۔ آپ لٹائی آئیلم ان دونوں سے پاک تھے۔

۱۲۔ اِذْ یَغُشَی السِّدْرَ ۃَ کے فائدہ میں جو بیان ہوچکا ہے اس کے علاوہ جواور نمونے دیکھے ہوں گے وہ اللہ ہی جانتا ہے۔ اکنوں کرادماغ کہ پر سدز باغباں بلبل چہ گفت وگل چہ شنید وصباچہ کرد

> ۲۰۔ اور منات تیسرے پھیلے کو [۱۳] ۲۱۔ کیاتم کو تو ملے بیٹے اور اُسکو بیٹیاں ۲۲۔ یہ بانٹا تو بہت بھونڈا [۱۳]

وَمَنُوةَ الثَّالِثَةَ الْأُخْرَى 
الكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الْأُنْثَى 
تِلُكُ إِذًا قِسْمَةٌ ضِيْزَى 
اللَّهُ الْأَنْثَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللللِّهُ اللللْمُ الللِّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللِمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللِمُ الللِمُ اللللْمُ الللِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللْمُ الللْمُولِ الللْمُ اللْمُ الللْمُ اللْمُولُولُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُو

۱۳۔ لات ، عزّیٰ اور منات: یعنی اس لا محدود عظمت و جلال والے خدا کے مقابلہ میں ان حقیر و ذلیل چیزوں کا نام لینے سے شرم

آنی چاہیئے۔ (تنبیہ) "الات"، "عزیٰ"، "مناة" ان کے بتوں اور دیویوں کے نام میں۔ ان میں "الات" طائف والوں کے ہاں بہت معظم تھا۔ "مناة" اوس و خورج اور خواجہ کے ہاں۔ اور "عزیٰ" کو قریش اور بنی کنانہ وغیرہ ان دونوں سے برا سجھت تھے۔ ان کے نزدیک اول "عزیٰ" بومکہ کے قریب نخلہ میں تھا۔ پھر "الات" بوطائف میں تھا۔ پھر سب سے پیچھے تیسرے درجہ میں "مناة" بومکہ سے بہت دور مدینہ کے نزدیک واقع تھا۔ علامہ یاقوت نے معیم البلدان میں یہ ترتیب نقل کی ہے اور لکھا ہے کہ قریش کھیہ کا طواف کرتے ہوئے یہ الفاظ کہتے تھے۔ وَ اللَّاتِ وَ العُن الْدُولَى وَ مَنَاقِ الشَّالِثَةِ الْاُخْرٰی۔ هُولَكُوا الْفَالِثَةِ الْاُخْرٰی۔ هُولَكُوا اِنَّ شَفَاعَتَهُنَّ لَلَّرُ تَنجی۔

۱۳ یا قوت نے معجم البلدان میں لکھا ہے کہ کفاران بتوں کو خدا کی بیٹیاں کہتے تھے۔ سواول تو خدا کَمّ یَکِلِدٌ وَ کَمْ یُکُو لَدٌ ہے اور بالفرض اولاد کا نظریہ تسلیم کیا جائے تب بھی یہ تقیم کس قدر بھونڈی اور مهل ہے کہ تم خود تو بیٹے لے جاؤ اور خدا کے حصہ میں بیٹیاں لگا دو؟ العیاذ باللہ۔

إِنْ هِيَ إِلَّا اَسْمَاءُ سَمَّيْتُمُوْهَا اَنْتُمْ وَ الْنَاقُمُ وَ الْنَاقُمُ وَ الْنَاقُ اللهُ بِهَا مِنْ سُلُطُنٍ أَلِنَا اللهُ بِهَا مِنْ سُلُطُنٍ أَلْ اللهُ يَهَا مِنْ سُلُطُنٍ أَلْ اللهُ يَقْوَى الْاَنْفُسُ قَلَّا وَمَا تَهْوَى الْاَنْفُسُ وَلَاتَهُوَى الْاَنْفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِّنُ رَبِّهِمُ الْهُدى ﴿

۲۳۔ یہ سب نام میں جو رکھ لئے میں تم نے اور تمہارے باپ دادوں نے اللہ نے نہیں آثاری اُنکی کوئی سند [۱۵] محض اُلکل پر چلتے میں اور جو جیوں کی امنگ ہے اور پہنچی ہے اُنکو اُنکے رب سے راہ کی موجھ[۱۳]

10۔ ان بتول کی کوئی سند نہیں: یعنی پھروں اور درختوں کے کچھ نام رکھ چھوڑے ہیں جن کی خدائی کی کوئی سند نہیں۔ بلکہ اس کے خلاف پر دلائل قائم میں۔ ان کواپنے خیال میں خواہ بیٹیاں کہہ لو، یا بلیٹے یا اور کچھ محض کہنے کی بات ہے جس کے نیچے تقیقت کچھ نہیں۔ نہیں۔

۱۱۔ یعنی باوبودیکہ اللہ کے پاس سے ہدایت کی روشنی آجگی اور وہ سیدھی راہ دکھا چکا۔ مگریہ احمق ان ہی اوہام واہوا کی تاریخیوں میں پھنے ہوئے ہیں۔ جو کچھ اُلکل پچو ذہن میں آگیا اور دل میں امنگ پیدا ہوئی کرگذرے۔ تحقیق و بصیرت کی راہ سے کچھ سروکار نہیں۔

اَمْ لِلْإِنْسَانِ مَا تَمَنَّى ﴿

ع فَلِلهِ الْآخِرَةُ وَ الْأُولَى ﴿

۲۴۔ کمیں آدمی کوملتا ہے جو کچھ چاہیے

۲۵۔ سو اللہ کے ہاتھ ہے سب بھلائی پیچھلی اور پہلی[۱۷]

۲۹۔ اور بہت فرشتے ہیں آسانوں میں کچھ کام نہیں آ آتی اُنکی سفارش مگر جب عکم دے اللہ جبکے واسط علم یا ہے اور پہند کرے [۱۸]

۲۷۔ جو لوگ یقین نہیں رکھتے آخرت کا وہ نام رکھتے ہیں فرشتوں کے زنانے نام

۲۸۔ اور اُنکو اُس کی کچھ خبر نہیں محض اُلکل پر چلتے ہیں اوراُلکل کچھ کام نہ آئے ٹھیک بات میں [۱۹] وَكُمْ مِّنَ مَّلَكٍ فِي السَّمَٰوْتِ لَا تُغَنِيُ شَكَادٍ فِي السَّمَٰوْتِ لَا تُغَنِيُ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ يَّأَذَنَ اللهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَرْضِي عَلَى اللهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَرْضِي عَلَى

إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ لَيُسَمُّونَ اللَّخِرَةِ لَيُسَمُّونَ اللَّهَ اللَّهُ وَنَ اللَّمُلَمِّكَةَ تَسُمِيَةَ الْأُنْثٰى ﷺ

وَ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ لَا إِنْ يَتَنَبِعُونَ اللَّا الطَّنَّ وَ إِنَّ الظَّنَّ لَا يُغَنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا الظَّنَّ لَا يُغَنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا الشَّلَا الْحَقِّ شَيْئًا

۱۷۔ بتول کی سفارش محض وہم ہے: یعنی سمجھتے ہیں کہ یہ بت ہمارے سفارشی بنیں گے۔ یہ خالی خیالات اور آرزوئیں ہیں۔ کیا

منزل،

انسان جو تمنا کرے وہ ہی مل جائے گا۔ یاد رہے دنیا اور آخرت کی سب بھلائی اللہ کے ہاتھ ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یعنی بت پوجے سے کیا ملتا ہے، ملے وہ ہی جواللہ دے""۔

۱۸۔ فرشتے بھی سفارش نہیں کر سکتے: یعنی ان بتوں کی تو حقیقت کیا ہے آسمان کے رہنے والے مقرب فرشتوں کی سفارش بھی کچھ کام نہیں دے سکتی۔ ہاں اللہ ہی جس کے حق میں سفارش کرنے کا حکم دے اور اس سے راضی ہو تو وہاں سفارش بیشک کام دے گی۔ ظاہرہے کہ اس نے نہ بتوں کو سفارش کا حکم دیا اور نہ وہ کفارسے راضی ہے۔

19۔ فرشتوں کے متعلق باطل عقیدے: یعنی جن کوآخرت کا یقین نہیں وہ سزاکی طرف سے بے فکر ہوکر ایسی گتاخیاں کرتے ہیں۔ مثلاً فرشتوں کو زنانہ قرار دیکر خداکی بیٹیاں کمدیا۔ یہ ان کی محض جالت ہے۔ بھلا فرشتوں کو مرد اور عورت ہونے سے کیا واسطہ۔ اور خدا کے لئے اولاد کیسی۔ کیا بچی اور ٹھیک بات پر قائم ہونا ہو تواپسی اُلکلوں اور پادر ہوا اوہام سے کام چل سکتا ہے۔ اور کیا تخمینے اور اُلکیس حقائق ثابتہ کے قائم مقام ہوسکتی ہیں۔

فَاعُرِضُ عَنُ مَّنُ تَوَلَٰى لَا عَنُ ذِكُرِنَا وَ لَمُ اللهُ الْمُونَا وَ لَمُ اللهُ ال

ذلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِّنَ الْعِلْمِ لَٰ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْعِلْمِ لَا إِنَّ رَبَّكَ هُوَ اعْلَمُ اعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيْلِهِ وَ هُوَ اعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيْلِهِ وَ هُوَ اعْلَمُ بِمَنِ اهْتَدى ﴿

وَ لِلهِ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ لَا لِيَجُزِى الَّذِيْنَ اَسَاّءُوا بِمَا عَمِلُوا وَ يَجُزِى الَّذِيْنَ اَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى ﴿
يَجُزِى الَّذِيْنَ اَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى ﴿

۲۹۔ سوتو دھیان مذکر اُس پر جو منہ موڑے ہماری یا دسے اور کچھ مذیا ہے مگر دنیا کا جینا

۳۔ بس یہیں تک پہنی اُنکی سمجھ [۲۰] تحقیق تیرا رب ہی خوب جانے اُسکو جو بہ کا اُسکی راہ سے اور وہی خوب جانے اُسکو جوراہ پر آیا [۲]

اللہ اور اللہ کا ہے جو کچھ ہے آسانوں میں اور زمین میں اور زمین میں اگلہ وہ بدلا دے برائی والوں کو اُنکے کئے کا اور بدلا دے بھلائی والوں کو بھلائی سے [۲۲]

۲۰ کفار کی عقلیں محدود اور ناقص ہیں: یعنی جس کا اوڑھنا بچھونا یہ ہی دنیا کی چند روزہ زندگی ہوکہ اس میں منمک ہوکر کہھی خدا کو اور آخرت کو دھیان میں نہ لائے۔ آپ اس کی بکواس کو دھیان میں نہ لائیں۔ وہ خدا سے منہ موڑتا ہے۔ آپ اس کی شرارت اور کجروی کی طرف سے منہ پھر لیں۔ سمجھانا تھا سو سمجھا دیا۔ ایسے بدطینت اشخاص سے قبول می کی توقع رکھنا اور ان کے غم میں اپنے کو گھلانا بیکار ہے۔ ان کی سمجھ تو بس اسی دنیا کے فوری نفع نقصان تک پہنچتی ہے اس سے آگے ان کی رسائی نہیں۔ وہ کیا سمجھیں کہ مرنے کے بعد مالک حقیقی کی عدالت میں عاضر ہوکر ذرّہ ذرّہ کا حیاب دینا ہے۔ انکی تمامتر علمی عدوجمد صرف بہائم کی طرح پیٹ بھرنے اور شہوت فروکرنے کے لئے ہے۔

۲۱\_ یعنی جو گمراہی میں پڑا رہا اور جوراہ پر آیا، ان سب کو اور انکی مخفی استعدادوں کو اللہ تعالیٰ ازل سے جانتا ہے۔ اس کے موافق ہو کر رہیگا۔ ہزار جتن کرو، اس کے علم کے غلاف ہر گز واقع نہیں ہو سکتا۔ نیزوہ اپنے علم محیط کے موافق ہر ایک سے ٹھیک ٹھیک اس کے احوال کے مناسب معاملہ کرے گا۔ لہذا آپ یکو ہوکر ان معاندین کا معاملہ غدا کے سپردکردیں۔

۲۲۔ جزا وسزا کا اثبات: یعنی ہر شخص کا عال اس کو معلوم اور زمین و آسمان کی ہر چیز پر اس کا قبضہ۔ پھر نیک و بد کا بدلہ دینے سے کیا چیز مانع ہوسکتی ہے۔ بلکہ غور سے دیکھو تو زمین و آسمان کا یہ سارا کارخانہ پیدا ہی اس لئے کیا ہے کہ اس کے نتیجہ میں زندگی کا ایک دوسرا غیر فانی سلسلہ قائم کیا جائے جمال برول کو ان کی برائی کا بدلہ ملے اور نیکوں کے ساتھ ان کی بھلائی کے صلہ میں مطلائی کی جائے۔

الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَيْرِ الْإِثْمِ وَ الْفَوَاحِشَ الَّالَمَمُ الْآَمُمُ الْآَثُمِ وَ الْفَوَاحِشَ الْآلَمَمُ الْآرَةِ وَ الْمُعَفِرةِ الْمُوَ اللَّمَ الْآرَضِ وَ إِذَ النَّسَاكُمُ مِّنَ الْآرُضِ وَ إِذَ النَّسَاكُمُ مِّنَ الْآرُضِ وَ إِذَ النَّسَاكُمُ مِّنَ الْآرُضِ وَ إِذَ النَّسَاكُمُ أَفِلا تُرَكُّوا النَّتُمُ اجِنَّةُ فِي الْطُونِ أُمَّلِيتِكُمُ فَلَا تُرَكُّوا النَّقُي اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُولِي اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُعُلِي اللللْمُولِ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُولِي الللللْمُولِي الل

اَفَرَءَيْتَ الَّذِي تَوَلَّى اللَّهِ

وَ أَعْطَى قَلِيْلًا وَّ أَكُدى ﴿

اَعِنْدَةً عِلْمُ الْغَيْبِ فَهُوَ يَرَى ﴿

۳۲۔ بوکہ بچتے ہیں بڑے گناہوں سے اور بیمیائی کے کاموں سے مگر کچھ آلودگی [۲۳] بیشک تیرے رب کی بخش میں بڑی سمائی ہے [۲۲] وہ تم کو خوب جانتا ہے جب بنا نکالا تم کو زمین سے اور جب تم بچے تھے ماں کے پیٹ میں سومت بیان کر اپنی خوبیاں وہ خوب جانتا ہے اُس کو جو چ کر چلا [۲۵]

٣٣ \_ بھلا تونے دیکھا اُس کوجس نے منہ پھیرلیا [٢٦]

۳۳ ـ اور لا یا تھوڑا سا اور سخت زکلا <sup>[۲۷]</sup>

۳۵۔ کیا اُسکے پاس خبر ہے غیب کی سو وہ ریکھتا ہے[۲۸] ۲۳۔ کبیرہ اور صغیرہ گناہ کبیرہ اور صغیرہ کا فرق "" سورۃ نساء"" کے فوائد میں مفصل گذر چکا۔ لَّمَمَ کی تفسیر میں کئن قول میں۔
بعض نے کہا کہ جو خیالات وغیرہ گناہ کے دل میں آئیں مگر ان کو عمل میں نہ لائے وہ لَّمَمَ میں۔ بعض نے صغیرہ گناہ مراد لئے بعض نے کہا کہ جو خیالات وغیرہ گناہ کے دل میں آئیں مگر ان کو عمل میں نہ لائے وہ کہا کہ جس گناہ پر اصرار نہ کرے یا اس کی عادت نہ شمرائے یا جس گناہ سے توبہ کرلے وہ مراد ہے، ہمارے نزدیک بہترین تفسیروہ ہی ہے جو مترجم محقق قدس اللہ روحہ نے سورۃ "نساء" کے فوائد میں اختیار کی ہے لیکن یماں ترجمہ میں دوسرے معانی کی بھی گنجائش رکھی ہے۔

۲<mark>۷۔</mark> اسی لئے بہت سے چھوٹے موٹے گناہوں سے درگذر فرماتا ہے اور توبہ قبول کرتا ہے۔ گنگار کو مایوس نہیں ہونے دیتا۔ اگر ہر چھوٹی بڑی خطایر پکڑنے لگے توبندہ کا ٹھکانا کہاں۔

100 نود سائی کی مذمت: یعنی اگر تفوی کی کچھ توفیق اللہ نے دی توشی نہ مارو۔ اور اپنے کو بہت بزرگ نہ بناؤ۔ وہ سب کی بزرگ اور
پاکبازی کو خوب جانتا ہے۔ اور اس وقت سے جانتا ہے جب تم نے بستی کے اس دائرہ میں قدم بھی نہ رکھا تھا۔ آدمی کو چا ہیئے
کہ اپنی اصل کو نہ بھولے ۔ جس کی ابتداء مٹی سے تھی، پھر بطنِ مادر کی تاریجیوں میں ناپاک خون سے پرورش پاتا رہا۔ اس کے بعد
کتنی جمانی ورومانی کمزوریوں سے دوچار ہوا۔ آخر میں اگر اللہ نے اپنے فضل سے ایک بلند مقام پر پہنچا دیا تو اس کو اس قدر بڑھ پڑھ کر
دعوے کرنے کا استحقاق نہیں۔ بو واقعی متقی ہوتے ہیں وہ دعویٰ کرتے ہوئے شرماتے ہیں۔ اور سجھتے میں کہ اب بھی پوری
طرح کمزوریوں سے پاک ہوجانا بشریت کی حدسے باہر ہے۔ کچھ نہ کچھ آلودگی سب کو ہوجاتی ہے۔ اللہ من عصمہ اللہ۔

طرح کمزوریوں سے پاک ہوجانا بشریت کی حدسے باہر ہے۔ کچھ نہ کچھ آلودگی سب کو ہوجاتی ہے۔ اللہ من عصمہ اللہ۔

۲۔ ولید بن مغیرہ کا واقعہ: حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "یعنی تھوڑا سا ایان لانے لگا پھر اس کا دل سخت ہوگیا"۔ مجاہد وغیرہ کھتے ہیں کہ یہ آیات ولید بن مغیرہ کے بارہ میں نازل ہوئیں۔ حضور لٹائیلیکو کی باتیں سن کر اس کو اسلام کی طرف تھوڑی سی رغبت ہو چلی تھی۔ اور کفر کی سزا سے ڈر کر قریب تھا کہ مشرف باسلام ہوجائے۔ ایک کافر نے کہا کہ ایسا مت کر میں تیرے سب جرائم اپنے اوپر لئے لیتا ہوں۔ تیری طرف سے میں سزا بھگت لوں گا بشرطیکہ اس قدر مال مجھ کو دیا جائے۔ اس نے وعدہ کر لیا اور مقرر رقم کی کچھ قسط ادا کرکے باقی سے انکار کر دیا۔ اس صورت میں وَ اَعْظی قَلِیدًلا وَ اَکْدی کے معنیٰ یہ ہوں گے کہ کچھ مال دیا، پھر ماتھ کھینے لیا۔

۲۸۔ یعنی کیا یہ غیب کی بات دیکھ آیا ہے کہ آئندہ اس کو کفر کی سزانہ ملے گی اور دوسرے کو اپنی مبلہ پیش کرکے چھوٹ جائے گا۔

اَمْ لَمْ يُنَبَّأُ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسى ﴿

وَ إِبُرْهِيْمَ الَّذِي وَفَى الَّهِ فَ اللَّهِ مَا الَّذِي وَفَى اللَّهِ مَا الَّذِي اللَّهِ اللَّهُ اللللْلِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللِّهُ اللللْمُولِمُ الللِّهُ الللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللْمُ

وَ أَنَّ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَاسَعٰی فَّ وَ أَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى فَّ وَ أَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى فَّ فُمَّ يُجُزِّهُ الْجَزَآءَ الْأَوْ فَى فَ فَ وَ أَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنْتَهٰى فَى فَ وَ أَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنْتَهٰى فَي فَ وَ أَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنْتَهٰى فَي فَي وَ أَنَّ اللَّهُ وَ أَضْحَكَ وَ أَبْكَى فَي فَي اللَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَ أَبْكَى فَي فَي الْمُنْتَهُى فَي اللَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَ أَبْكَى فَي اللَّهُ الْحَلَى الْحَلَى اللْحَلْمُ اللَّهُ الْحَلَّالِي الْمُنْ الْعُلْمُ اللْحُلْمُ اللَّهُ الْمُلْعُلِيْ اللَّهُ الْحَلْمُ الْحُلْمُ الْمُلْعُلُمُ الْمُلْعُلِي الْمُلْعُلِ

۳۹۔ کیا اسکو خبر نہیں پہنچی اُسکی جو ہے ورقوں میں موسی کے

۳۷۔ اور ابراہیم کے جس نے کہ اپنا قول پورا آثارا [۲۹] ۳۸۔ کہ اٹھاتا نہیں کوئی اٹھانے والا بوچھ کسی دوسرے کا [۳۰]

۳۹۔ اور بیہ کہ آدمی کو وہی ملتا ہے جواُس نے کایا [۳] ۴۸۔ اور بیہ کہ اُسکی کائی اُسکو دکھلانی ضرور ہے

ام ۔ بھر اُسکو بدلا ملنا ہے اُس کا پورا بدلا [۳۳]

۳۷۔ اور یہ کہ تیرے رب تک سب کو پہنچنا ہے [۲۳] ۳۳۔ اور یہ کہ وہی ہے ہنساتا اور رلاتا

79۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا ایفائے عمد: یعنی ابراہیمٔ اپنے قول و قرار اور عمد و پیان کی پابندی میں پورا اترا اور اللہ کے حقوق پوری طرح ادا کئے اور اس کے احکام کی تعمیل میں ذرّہ ہھر تقصیر نہ کی۔

۔۔ یعنی موسیٔ اور ابراہیم کے صحیفوں میں یہ مضمون تھاکہ خدا کے ہاں کوئی مجرم دوسرے کا بوجھ نہیں اٹھا سکتا۔ ہرایک کو اپنی اپنی جوابد ہی بذاتِ خود کرنا ہوگی۔

الا۔ ہر شخص اپنے اعال کا جوابدہ ہے: یعنی آدمی جو کچھ کوشش کرکے کاتا ہے وہ ہی اس کا ہے۔ کسی دوسرے کی نیکیاں لے اڑے یہ نہیں ہوسکتا۔ باقی کوئی خود اپنی خوشی سے اپنے بعض حقوق دوسرے کو اداکر دے اور اللہ اس کو منظور کرلے وہ الگ بات ہے جس کی تفصیل حدیث وفقہ سے معلوم ہوسکتی ہے۔

rr یعنی ہرایک کی سعی وکوشش اس کے سامنے رکھدی جائے گی اور اس کو پورا پورا بدلہ دیا جائے گا۔

۳۳\_یعنی تمام علوم وافکاراور سلسلہ وبود کی انتہاء اسی پر ہوتی ہے اور سب کو آخر کارا سی کے پاس پہنچنا ہے۔ وہیں سے ہرایک کو نیکی بدی کا پیل ملے گا۔

وَ أَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَ أَحْيَا ﴿

وَ أَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَ الْأُنْثَى فَيْ مَنْ نُتُطْفَةٍ إِذَا تُمُنَّى فَيْ

وَ أَنَّ عَلَيْهِ النَّشَاةَ الْأُخُرٰى ﴿

وَ أَنَّهُ هُوَ أَغُنٰى وَ أَقُنٰى ﴿

وَ أَنَّهُ هُوَ رَبُّ الشِّعْرِي ﴿

وَ أَنَّهُ اَهْلَكَ عَادًّا الْأُولِي ﴿

۲۳ اور په که وي ہے مارتا اور جلاتا

۳۵ ۔ اور یہ کہ اُس نے بنایا جوڑا نر اور مادہ [<sup>۳۳]</sup>

۴۹۔ ایک بوندسے جب ٹیکائی جائے

، اور یہ کہ اُس کے ذمہ ہے دوسری دفعہ اٹھان [۴۵]

۴۸ ۔ اور بید کہ اُس نے دولت دی اور خزانہ [۳]

۴۹ ۔ اور بیہ کہ وہی ہے رب شعریٰ کا <sup>[۳۷]</sup>

۵۰۔ اور یہ کہ اُس نے غارت کیا عاد پیلے کو [۴۸]

۳۷\_ یعنی اس عالم میں تمام متضاد و متقابل احوال اس نے پیدا کئے ہیں۔ خیروشر کا غالق وہ ہی ہے خوشی یا غم کی کیفیات سیجنا، ہنسانا رلانا، مارنا، جلانا اور کسی کو مادہ بنانا سی کا کام ہے۔

۳۵۔ یعنی جس نے ایک قطرہ آب سے نر و مادہ پیدا کردیئے، دوبارہ پیدا کرنا کیا مشکل ہے (ید درمیان میں ایک پیدائش سے دوسری پیدائش پر متنبہ کر دیا)۔

۳۱۔ یعنی مال، خزانہ، جائدادیں سب اس کی دی ہوئی ہیں اور بعض نے اُقَلٰی کے معنی اَفْقَرَ کئے ہیں۔ یعنی اسی نے کسی کو غنی اور کسی کو فقیر بنا دیا۔ یہ معنے پہلے سیاق کے مناسب معلوم ہوتے ہیں۔ کیونکہ متقابل چیزوں کا ذکر چلا آرہا ہے۔ اور اگر پہلا مطلب لیا جائے تو اس کے مقابل اہلاک کو رکھا جائے جس کا ذکر آگے آتا ہے۔ یعنی خزانے اور مال و دولت دے کر وہ ہی بڑھاتا ہے اور وہ ہی بڑی بڑی دولتمند اور طاققور قوموں کوتباہ و برباد کرتا ہے۔

۳۷۔ شعریٰ ستارے کا رب بھی اللہ ہی ہے: بیشعنی ایک بہت بڑا ستارہ ہے جس کو بعض عرب پوجتے تھے اور سمجھتے تھے کہ عالم کے انوال میں اس کی بہت بڑی تاثیر ہے۔ یہاں بتلادیا کہ بیشعنی کا رب بھی اللہ ہے۔ دنیا کے تمام الٹ پھیراسی کے دست قدرت میں میں۔ بیشعنی غریب بھی ایک ادنی مزدور کی طرح اس کا حکم بجالاتا ہے۔ اس میں مستقل تاثیر کچھ بھی نہیں۔

۳۸ یعنی حضرت ہوڈ کی قوم ۔

وَ ثُمُورَا فَمَآ اَبُقٰي ﴿

وَ قَوْمَ نُوْجٍ مِّنْ قَبُلُ اللَّهُمْ كَانُوْا هُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللّ أَظْلَمَ وَ أَطْغِي اللَّهِ

وَ الْمُؤْتَفِكَةَ أَهُوى ﴿

فَغَشُّهَا مَا غَشِّي اللَّهِ اللَّهِ

فَبِأَيِّ الْآءِ رَبِّكَ تَتَمَارَى ٢

هٰذَا نَذِيْرٌ مِّنَ النُّذُرِ الْأُولِي ﴿

اَزِفَتِ الْأَزِفَةُ ﴿

لَيْسَ لَهَا مِنْ دُوْنِ اللَّهِ كَاشِفَةٌ ﴿

أَفَمِنُ هٰذَا الْحَدِيْثِ تَعْجَبُونَ ﴿

وَ تَضْحَكُونَ وَلَا تَبُكُونَ ﴿

وَ أَنْتُمُ سُمِدُونَ 📆

عُ فَاسْجُدُوا لِلَّهِ وَاعْبُدُوا اللَّهِ وَاعْبُدُوا اللَّهِ

۵۱ ـ اور ثمود کو پھر کسی کو باقی نه چھوڑا

ظالم اور شرير [۴۹]

۵۳ ـ اور ألى بستى كوپيْك ديا

۵۴ پھر آپوااس پر جو کچھ کہ آپروا [۳]

۵۵۔ اب توکیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلائے گا [۳] ۵۶۔ یہ ایک ڈر سانے والا ہے پہلے سانے والوں

۵۷ - آپینی آنے والی

۵۸۔ کوئی نہیں اُسکو اللہ کے سوائے کھول کر دکھانے والا [۳۳]

۵۹ \_ کیا تکواس بات سے تعجب ہوا ہے

۹۰ ۔ اور ہنستے ہواور روتے نہیں

الا۔ اور تم کھلاڑیاں کرتے ہو<sup>[مم]</sup>

۶۲۔ موسجدہ کرواللہ کے آگے اور بندگی [۴۵]

<u>87</u>۔ کہ سینکروں برس تک خدا کے پیغمبر نوخ کو سخت ترین ایذائیں پہنچاتے رہے۔ جن کو پڑھ کر کلیجہ پھٹتا ہے، اور آنے والوں کے لئے بری راہ ڈال گئے۔

منزل،

۴۰ یعنی پھروں کا مینہ (یہ قوم لوط کی بستیوں کا ذکر ہے)۔

۷۱۔ یعنی ایسے مفید ظالموں اور باغیوں کا تباہ کر ڈالنا بھی اللہ کا بڑا بھاری انعام ہے۔ کیا ایسی نعمتوں کو دیکھ کر بھی انسان اپنے رب کو جھٹلاتا ہی رہیگا۔

۲۲: یعنی حضرت محمد الٹیٹائیلیم مجرموں کو اسی طرح برے انجام سے ڈرانے والے ہیں جیسے ان سے پیشتر دوسرے نبی ڈرا چکے ہیں۔ ۲۳۔ قیامت بہت قریب ہے: یعنی قیامت قریب ہی آلگی ہے جس کا ٹھیک وقت اللہ کے سواکوئی کھول کر نہیں بتا سکتا۔ اور جب وقت معین آجائے توکوئی طاقت اس کو دفع نہیں کر سکتی۔ اللہ ہی چاہے تو ہے، مگر وہ چاہے گا نہیں۔

۳۲ کفار کی ہنسی: یعنی قیامت اور اس کے قرب کا ذکر من کر چاہیئے تھا نوٹ خدا سے رونے لگتے اور گھبرا کر اپنے بچاؤ کی تیاری کرتے ۔ مگر تم اس کے برغلاف تعجب کرتے اور ہنستے ہو۔ اور غافل و بے فکر ہوکر کھلاڑیاں کرتے ہو۔

42۔ تمام مشرکین اور مسلمانوں کا سجدہ: یعنی عاقل کو زیبا نہیں کہ انجام سے غافل ہو کر نصیحت و فہائش کی باتوں پر بنسے اور مذاق اڑائے۔ بلکہ لازم ہے کہ بندگی کی راہ اختیار کرے۔ اور مطیع و منقاد ہو کر جبین نیاز خداوند قمار کے سامنے جھ کا دے۔ (تنبیہ) روایات میں ہے کہ سورۃ نجم پڑھ کر آپ نے سجدہ کیا اور تمام مسلمان اور مشرک جو عاضر تھے سجدہ میں گر پڑے۔ حضرت شاہ ولی اللہ قدس سرہ لکھتے ہیں کہ "اس وقت سب کو ایک غاشیہ الہیہ نے گھیرلیا تھا۔ گویا ایک غیبی اور قہری تصرف سے طوعا و کر ہا سب کو سب ہود ہونا پڑا۔ صرف ایک بد بخت جس کے دل پر سخت مہر تھی اس نے سجدہ نہ کیا مگر زمین سے تھوڑی سی مئی اٹھا کر اس نے سجدہ نہ کیا مگر زمین سے تھوڑی سی مئی اٹھا کر اس نے سجدہ نہ کیا مگر زمین سے تھوڑی سی مئی اٹھا کر اس نے بھی پیشانی کو لگالی اور کھا کہ مجھے اس قدر کافی ہے۔

تم سورة النجم ولله الحد والمهنه

#### ركوعاتها٣

### ٥٢ شُوْرَةُ الْقَمَرِ مَكِّيَّةُ ٣٠

ایاتهاهه

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ پاس آلگی قیامت اور پھٹ گیا چاند<sup>[1]</sup>

۲۔ اور اگر وہ دیکھیں کوئی نشانی تو ٹلا جائیں اور کہیں یہ جادو ہے پہلے سے چلا آتا[۲]

۳۔ اور جھٹلایا اور چلے اپنی نوشی پر اور ہر کام ٹھمرا رکھا ہے وقت پر[۳]

مِّنَ الْأَثْبَاءِ مَا فِيْهِ ﴾ اور پنج کچ ہیں اُنکے پاس اوال جن میں ڈانٹ ہو سکتی ہے [۴]

إِقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَ انْشَقَّ الْقَمَرُ ١

وَ إِنْ يَّرَوَا ايَةً يُّعْرِضُوا وَ يَقُولُوا سِحْرُ مُّسْتَمِرُ ﴿

وَ كَذَّبُوْا وَ اتَّبَعُوَّا اَهُوَآءَهُمْ وَ كُلُّ اَمْرٍ مُّسْتَقِرُّ ۞

وَ لَقَدُ جَآءَهُمْ مِّنَ الْأَنْبَآءِ مَا فِيْهِ مُزْدَجَرُ ﴿

ا۔ شق القمر کا واقعہ: ہجرت سے پیشتر ہی کریم الٹی ایکٹی "مین" میں تشریف فرما تھے کفار کا مجمع تھا، انہوں نے آپ سے کوئی نشانی طلب کی۔ آپ الٹی ایکٹی نے فرمایا آسمان کی طرف دیکھو۔ ناگاہ چاند پھٹ کر دو ٹکرنے ہوگیا۔ ایک ٹکرا ان میں سے مغرب کی اور دوسرا مشرق کی طرف پلاگیا۔ بچ میں پہاڑ عائل تھا۔ جب سب نے نوب اچھی طرح یہ معجزہ دیکھ لیا، دونوں ٹکرنے آپس میں مل گئے۔ کفار کھنے لگے کہ محمد (الٹی ایکٹی ) نے چاند پر یا ہم پر جادو کر دیا ہے اس معجزہ کو "" شق القمر" کہتے ہیں۔ اور یہ ایک نمونہ اور نشانی محقی قیامت کی کہ آگے سب کچھ یوں ہی پھٹے گا۔ طحاوی اور این کشیر و غیرہ نے اس واقعہ کے تواتر کا دعوی کیا ہے۔ اور کسی دلیل عقلی سے آج تک اس طرح کے واقعات کا محال ہونا ثابت نہیں کیا جاسکا اور محض استبعاد کی بنا پر ایسی قطعی الثبوت چیزوں کورڈ منیں کیا جاسکا ور معجزات و نوارق عادات کے متعلق ""المحمود" میں شائع ہوا ہے ) باقی یہ کہنا کہ مستقل مضمون جو معجزات و نوارق عادات کے متعلق ""المحمود" میں شائع ہوا ہے ) باقی یہ کہنا کہ

اس واقعے کی تاریخی حیثیت: "" ثق القمر"" اگر واقع ہوا ہوتا تو تاریخوں میں اس کا وجود کیوں نہیں۔ تو یاد رہے کہ یہ قصہ رات کا

ہے۔ بعض ملکوں میں توانتلاف مطالع کی وجہ سے اس وقت دن ہو گا اور بعض جگہ آدھی رات ہوگی، لوگ عموماً سوتے ہوں گے ، اور جہاں بیدار ہوں گے اور کھلے آسمان کے نیچے بیٹھے ہونگے تو عادۃً بیہ ضروری نہیں کہ سب آسمان کی طرف تک رہے ہوں، زمین پر جو بیاندنی پھیلی ہوگی۔ بشرطیکہ مطلع صاف ہو، اس میں دوٹکڑے ہوجانے سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ پھر تھوڑی دیر کا قصہ تھا۔ ہم دیکھتے میں کہ بارہا چاند گن ہوتا ہے اور غاصہ ممتدرہتا ہے، لیکن لاکھوں انسانوں کو خبر بھی نہیں ہوتی۔ اور اس زمانہ میں آجکل کی طرح رصد وغیرہ کے اتنے وسیع و مکل انتظامات اور تقاویم ( جنترپوں ) کی اس قدر اشاعت بھی یہ تھی، بہرعال تاریخوں میں مذکور نہ ہونے سے اس کی تکذیب نہیں ہو سکتی۔ باایں ہمہ ""تاریخ فرشتہ"" وغیرہ میں اس کا ذکر موجود ہے۔ ہندوستان میں مهاراجه ""ماليبار"" كے اسلام كا سبب اسى واقعہ كو لکھتے ہيں۔

۲۔ یعنی اس طرح کے جادو مدعیان نبوت نے پہلے بھی کئے میں، پھر جس طرح وہ جاتے رہے یہ بھی جاتا رہیگا۔

۳۔ یعنی ان کا عذاب بھی اپنے وقت پر آئیگا۔ اور اللہ کے علم میں ان کی جو گمراہی اور ہلاکت مٹھہر چکی ہے وہ کسی صورت سے ٹلنے والی نہیں۔

<mark>ہ</mark>\_یعنی قرآن کے ذریعہ سے ہر قسم کے احوال اور تباہ شدہ قوموں کے واقعات معلوم کرائے جاچکے ہیں جن میں اگر غور کریں تو خداوند قہار کی طر**ن** سے بڑی ڈانٹ ہے۔

حِكْمَةٌ بَالِغَةٌ فَمَا تُغُنِ النُّذُرُ ﴿

فَتَوَلَّ عَنْهُمْ مُ يَوْمَ يَدُعُ الدَّاعِ إلى شَيْءٍ ٢٥ وتوبت آأنكى طرف سے [١] جن دن يكارے نُّكُرِ ﴿

> خُشَّعًا اَبْصَارُهُمْ يَخُرُجُونَ مِنَ الْاَجْدَاثِ كَانَّهُمْ جَرَادٌ مُّنْتَشِرٌ ﴿

کرتے ڈر سنانے والے

۵۔ پوری عقل کی بات ہے پھر اُن میں کام نہیں

یکارنے والا ایک ناگوار چیز کی طرف [1]

، ۔ انگھیں جھکائے [۱] نکل رین قبروں سے جیسے لڈی پھیلی ہوئی

۵۔ قرآن <sup>حک</sup>مت بالغہ ہے:یعنی قرآن کریم پوری <sup>حک</sup>مت اور عقل کی باتوں کا مجموعہ ہے۔ کوئی ذرا نیک نیتی سے توجہ کرے تو دل میں اترتی چلی جائیں، مگر افسوس اتنے سامان ہدایت کی موجودگی میں ان پر کچھ اثر نہیں۔ کوئی نصیحت و فھائش وہاں کام نہیں دیتی۔ کتنا ہی سمجھاؤ، پتھر پر جونک نہیں لگتی۔ لہذا ایسے سنگدل بدبخوں کوآپ بھی منہ نہ لگائیے۔ آپ فرض تبلیغ و دعوت باحن

اسلوب اداکر کے ۔ اب زیادہ تعاقب کرنے کی ضرورت نہیں ۔ ان کوان کے مٹھ کانے کی طرف چلنے دیں ۔

۲۔ یعنی میدان حثر کی طرف حیاب دینے کو۔

﴾ یعنی اس وقت خون وہیبت کے مارے ذلت وندامت کے ساتھ آتکھیں جھ کائے ہونگے ۔

مُّهُطِعِينَ إِلَى الدَّاعِ لَيَقُولُ الْكُفِرُونَ هٰذَا

يَوْمُ عَسِرُ ﴿

كَذَّبَتُ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوْحٍ فَكَذَّبُوْا عَبْدَنَا

وَ قَالُوا مَجْنُونُ قَ ازْدُجِرَ ١

فَدَعَارَبَّهُ أَنِّي مَغُلُونُ فَانُتَصِرُ عَ

فَفَتَحْنَآ اَبُوابَ السَّمَآءِ بِمَآءٍ مُّنْهَمِرٍ ﴿

۸۔ دوڑتے جائیں اُس لیکارنے والے کے پا س [<sup>۸]</sup> کھتے جائیں مزکر یہ دن مشکل آیا<sup>[۹]</sup>

9۔ جھٹلا کی ہے اُن سے بیے نوح کی قوم پھر جھوٹا کھا ہمارے بندے کو اور بولے دیوانہ ہے اور جھڑک لیا اُسکو[۱]

۱۰۔ پھر پکارا اپنے رب کو کہ میں عاجز ہو گیا ہوں تو بدلا نے ["]

اا۔ پھر ہم نے کھول دئے دہانے آسمان کے پانی ٹوٹ کر برسے والے سے

۸۔ قبروں سے انسانوں کا نکلنا: یعنی تمام الگلے پچھلے قبروں سے نکل کرٹڈی دَل کی طرح پھیل پڑینگے۔ اور غداوند قدوس کی عدالت میں عاضری دینے کے لئے تیزی کے ساتھ دوڑتے ہونگے۔

9۔ سختی کا دن: یعنی اس دن کے ہولناک احوال و شدائد اور اپنے جرائم کا تصور کرکے کہیں گے کہ یہ دن بڑا سخت آیا ہے۔ دیکھیئے آج کیا گذریگی۔ آگے بتلاتے میں کہ قیامت اور آخرت کا عذاب تواپنے وقت پر آئیگا۔ بہت سے مکذبین کے لئے اس سے پہلے دنیا ہی میں ایک سخت دن آچکا ہے۔

۱۔ کھنے لگے اے نوح!اگر تم اپنی باتوں سے بازیہ آئے تو تم کو سکٹیار کر دیا جائے گا۔ گویا دھمکیوں ہی میں اس کی بات رلا دی۔ اور بعض نے وَاذْ دُجِورٌ کے معنیٰ یوں کئے ہیں کہ یہ دیوانہ ہے آسیب زدہ۔ جن اس کی عقل لے اڑے ہیں۔ (العیاذ باللہ)۔

اا۔ حضرت نوح علیہ السلام کی بد دعا: یعنی سینکروں برس سمجھانے پر بھی جب کوئی نہ پیجا تو بددعا کی، اور کھا اے پرورد گار! میں ان سے عاجز آچکا ہوں۔ ہدایت و فہائش کی کوئی تدبیر کارگر نہیں ہوتی۔ اب آپ اپنے دین اور پیغمبر کا بدلہ لیجیئے اور زمین پر کسی کافرکو

زندہ یہ چھوڑیے۔

وَّ فَجَّرُنَا الْأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى الْمَآءُ عَلَى الْمَرِ قَدُ قُدِرَ ﴿

وَ حَمَلُنٰهُ عَلَى ذَاتِ ٱلْوَاحِ وَّ دُسُرٍ ﴿

تَجْرِيْ بِأَعْيُنِنَا جَزَآءً لِّمَنْ كَانَ كُفِرَ عَ

وَ لَقَدُ تَّرَكُنٰهَا ايَةً فَهَلْ مِنْ مُّدَّ كِرٍ ﴿

۱۲۔ اور بہا دیے زمین پر چٹمے پھر مل گیا سب پانی ایک کام پر جو ٹھہرچکا تھا[<sup>۱۱]</sup>

۱۳۔ اور ہم نے اُسکو سوار کر دیا ایک تخوں اور کیلوں والی (کشتی ) پر

۱۲۔ بہتی تھی ہماری آئکھوں کے سامنے [۱۳] بدلا لینے کواس کی طرف سے جمکی قدر نہ جانی تھی [۱۳] ۱۵۔ اور اُسکو ہم نے رہنے دیا نشانی کے لئے پھر کوئی ہے سوچنے والا [۱۵]

۱۱۔ زمین اور آسمان سے پانی: یعنی پانی اس قدر ٹوٹ کر برسا، گویا آسمان کے دہانے کھل گئے اور نیچے سے زمین کے پردے بھٹ پڑے۔ اتنا پانی ابلا گویا ساری زمین چشموں کا مجموعہ بن کر رہ گئن۔ پھر اوپر اور نیچے کا یہ سب پانی مل کر اس کام کے لئے اکھا ہوگیا۔ جو پہلے سے اللہ کے ہاں شمہرچکا تھا یعنی قوم نوح کی ہلاکت اور غرقابی۔

۱۳۔ کشتی نوح علیہ السلام کے سوار بیعنی اس ہولناک طوفان کے وقت نوح کی کشتی ہماری حفاظت اور نگرانی میں نہایت امن چین سے چلی جارہی تھی۔

۱۲۔ یعنی حضرت نوخ کی بے قدری کی اور اللہ کی باتوں کا انکار کیا، یہ اس کی سزا ملی۔

10۔ کشتی نوح علیہ السلام سامان عبرت: یعنی سوچنے والوں کے لئے اس واقعہ میں عبرت کی نشانیاں ہیں۔ یا یہ مطلب ہے کہ آج کشتی کا وجود دنیا میں اس کشتی کے قصہ کو یاد دلانیوالا اور اللہ تعالیٰ کی عظیم قدرت کا نشان ہے۔ اور بعض نے کہا کہ بعینہ وہ ہی کشتی نوخ کے بعد مدت تک رہی۔ ""جودی "" پہاڑ پر نظر آتی تھی۔ اس امت کے لوگوں نے بھی دیکھی۔ واللہ اعلم۔

۱۶\_ میر کلیها تھا میرا عذاب اور میرا کھڑ کھڑان<sup>[۱۱</sup>]

ا۔ اور ہم نے آسان کر دیا قرآن سمجھنے کو پھر ہے کوئی سوچنے والا [۱۲] فَكَيْفَ كَانَ عَذَا بِي وَ نُذُرِ ﴿
وَ لَقَدُ يَسَّرُنَا الْقُرُانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِنُ مُّذَّكِرِ ﴿ كَذَّبَتُ عَادُّ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَ نُذُرِ ﴿

إِنَّا اَرُسَلُنَا عَلَيْهِمْ رِيْحًا صَرْصَرًا فِي يَوْمِر نَحْسٍ مُّسْتَمِرِ ﴿

تَنْزِعُ النَّاسَ كَانَّهُمُ اَعْجَازُ نَخُلٍ مُّنْقَعِرِ ﴿

۱۸۔ جھٹلایا عاد نے پھر کیسا ہوا میرا عذاب اور میرا کھڑکھڑانا

19۔ ہم نے بھیجی اُن پر ہوا تندایک نحوست کے دن ہو علیے گئی [۱۸]

۲۰۔ اکھاڑ مارا لوگوں کو گویا وہ جڑیں ہمیں کھجور کی اکھڑی پڑی [۱۹]

اے یعنی دیکھ لیا۔ میرا عذاب کیسا ہولناک اور میرا ڈراناکس قدر سچا ہے۔

ا۔ قرآن سے رہنائی عاصل کرنا آسان ہے: ایعنی قرآن سے نصیحت عاصل کرنا بالکل آسان ہے کیونکہ جو مضامین تر غیب و ترہیب اور انذار و تبثیر سے متعلق ہیں وہ بالکل صاف سل اور مؤثر ہیں۔ پر کوئی سوچنے سمجھنے کا ارادہ کرے تو سمجھے۔ (تنبیہ) قرآن کے اسرار و عجائبات: آیت کا یہ مطلب نہیں کہ قرآن محض ایک سطی کتاب ہے جس کے اندر کوئی دقائق و غوامض نہیں۔ اس علیم و خبیر کے کلام کی نسبت ایسائل کیونکر کیا جاسکتا ہے۔ کیا یہ فرض کر لیا جائے کہ جب اللہ بندوں سے کلام کرتا ہے تو معاذاللہ اپنے غیر متناہی علوم سے کورا ہوجاتا ہے؟ یقینا اس کے کلام میں وہ گھری خقائق اور باریکیاں ہونگی جن کا کسی دوسرے کلام میں تلاش کرنا بیکار ہے۔ اس کے عدیث میں آیا ہے لا تنقضہ تی عَجَادِبه اُر قرآن کے عجائب واسرار کبھی ختم ہونیوا کے نہیں ) علمائے امت اور حکائے ملت نے اس کتاب کے دقائق واسرار کا پتہ لگانے اور ہزار ہا احکام متنبط کرنے میں عمریں صرف کردیں، تب بھی اس کی آخری نہ تک نہیں پہنچ سکے۔

۱۸۔ قوم عادیرِ نحوست کا دن: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یعنی نحوست نہ اٹھی جب تک تمام نہ ہو بھے۔ اور یہ نحوست کا دن ان ہی کے حق میں مشہور ہے۔ اور اگر وہ دن دن ان ہی کے حق میں مشہور ہے۔ اور اگر وہ دن منحوں ان ہی کے حق میں مشہور ہے۔ اور اگر وہ دن عذاب آنے کی وجہ سے ہمیشہ کے لئے منحوس بن گیا ہے تو مبارک دن کونسا رہیگا۔ قرآن کریم میں تصریح ہے کہ وہ عذاب سات رات اور آٹھ دن برابر رہا۔ بتلائے اب ہفتہ کے دنوں میں کونسا دن نحوست سے خالی رہے گا۔

19۔ " قوم عاد" کے لوگ بڑے تنومند اور قد آور تھے، لیکن ہوا کا جھکڑ ان کو اٹھا کر اس طرح زمین پر پٹکتا تھا جیسے کھجور کا تنہ جڑ سے اکھاڑ کر زمین پر پھینک دیا جائے۔

فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَ نُذُرِ 🚍

وَ لَقَدُ يَسَّرُنَا الْقُرَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِنَ

ع مُدَّ كِرٍ ﴿

كَذَّبَتُ ثَمُو دُبِالنُّكُرِ ﴿

فَقَالُوٓ اللَّهُ رَّا مِّنَّا وَاحِدًا نَّتَّبِعُهُ لا إِنَّآ إِذًا

لَّفِيْ ضَللٍ وَّ سُعُرٍ ٣

ءَٱلۡقِى الذِّكُرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيُنِنَا بَلُ هُوَ كَذَّابُ اَشِرُ ﴿

سَيَعْلَمُونَ غَدًا مَّنِ الْكَذَّابُ الْآشِرُ عَ

٢١ يهر كيبارها ميرا عذاب اور ميرا كهر كهرانا

۲۲۔ اور ہم نے آسان کر دیا قرآن سمجھنے کو پھر ہے کوئی سوچنے والا

۲۳ محلایا ثمود نے ڈر سنانے والوں کو[۲۰]

۲۴۔ پھر کھنے لگے کیا ایک آدمی ہم میں کا اکیلا ہم اس کے کھے کی چاہیں گے تو تو ہم خلطی میں پڑے اور مودا میں [۱۲]

۲۵۔ کیا اتری اُسی پر نصیحت ہم سب میں سے کوئی منہیں یہ جھوٹ ہے بڑائی مارتا ہے [۲۲]

۲۹۔ اب جان لیں گے کل کو کون ہے جھوٹا بڑائی مارنے والا [۲۳]

۲۰۔ قوم ثمود کی تکذیب: یعنی حضرت صالح کو جھٹلایا۔ اور ایک نبی کا جھٹلانا سب کا جھٹلانا ہے۔ کیونکہ اصول دین میں سب ایک دوسرے کی تصدیق کرتے ہیں۔

11۔ یعنی کوئی آسمان کا فرشتہ نہیں، بلکہ ہم ہی جیبا ایک آدمی اور وہ بھی اکیلا جس کے ساتھ کوئی قوت اور جھا نہیں، چاہتا ہے کہ ہمیں دبالے اور سب کو اپنا تابع بنالے۔ یہ کہمی نہ ہوگا۔ اگر ہم اس پھندے میں پھنس جائیں تو ہماری بڑی غلطی اور حاقت بلکہ جنون ہوگا۔ وہ تو ہم کو ڈراتا ہے کہ مجھے نہ مانو گے تو آگ میں گروگے۔ اور واقعہ یہ ہے کہ ہم اس کے تابع ہوجائیں توگویا نود اپنے کوآگ میں گرارہے ہیں۔

۲۲۔ یعنی پیغمبری کے لئے بس یہی رہ گیا تھا؟ سب جھوٹ ہے۔ نواہ مخاہ بڑائی مارتا ہے کہ خدا نے مجھے اپنا رسول بنا دیا۔ اور ساری قوم کو میری اطاعت کا حکم دیا ہے۔

۲۳ یعنی بہت جلد معلوم ہوا چاہتا ہے کہ دونوں فریق میں جھوٹا اور بڑائی مارنے والا کون ہے۔

إِنَّا مُرْسِلُوا النَّاقَةِ فِتُنَدُّ لَّهُمْ فَارْتَقِبُهُمْ وَ ١٠- مَ بَيْجَة بِينِ اوْنَنَىٰ أَنَكَ مِانِح كَ واسط [س] اضطبر 🖺

> وَ نَبِّئُهُمُ أَنَّ الْمَآءَ قِسْمَةٌ بَيْنَهُمُ ۚ كُلُّ شِرُ بِ مُّحْتَضَرُ 🗟

> > فَنَادَوُا صَاحِبَهُمُ فَتَعَاطِي فَعَقَرَ 🗃

فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَ نُذُرِ عَ

أرسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَّاحِدَةً فَكَانُوا كَهَشِيْمِ الْمُحْتَظِر عَ

وَ لَقَدُ يَسَّرُنَا الْقُرَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلُ مِنْ مُّدَّ كِرِ 🗃

كَذَّبَتُ قَوْمُ لُوْطٍ بِالنُّذُر ﴿

سوانتطار کر اُن کا اور سهتا رہ <sup>[۲۵]</sup>

۲۸۔ اور سنا دے اُنکوکہ پانی کا بانٹا ہے اُن میں ہرباری ر پہنچا یا ہے [۲۶]

۲۹۔ پھر پکارا انہوں نے اپنے رفیق کو پھر ہاتھ علایا اور كائ والا [٢٠]

۳۰ پیمر کبیا ہوا میرا عذاب اور میرا کھڑ کھڑانا

الا۔ ہم نے بھیجی اُن پر ایک چنگھاڑ پھر رہ گئے بیسے روندی ہوئی باڑ کانٹوں کی [۲۸]

٣٢ ـ اور ہم نے آسان کر دیا قرآن سمجھنے کو پھر ہے کوئی سوينے والا

٣٣ ـ جھٹلایا لوط کی قوم نے ڈر سنانے والے کو [٢٩]

۲۴۔ اونٹنی کے ذریعے قوم ثمود کی آزمائش: یعنی ان کی فرمائش کے موافق ہم پتھرسے اونٹنی نکال کر جھیجتے ہیں اس کے ذریعہ سے جانجا جائے گاکہ کون اللہ ورسول کی بات مانتا ہے اور کون نفس کی خواہش پر چلتا ہے۔

۲۵ یعنی دیکھتارہ، کیا نتیجہ نکلتا ہے۔

۲۷۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے میں۔ "" وہ اونٹنی جس پانی پر جاتی سب جانور بھاگتے، تواللہ نے باری مٹھرادی۔ ایک دن وہ جائے، اور ایک دن سب جانور""۔

۲۷۔ حضرت شاہ صاحبٌ لکھتے ہیں۔ ""ایک بدکار عورت تھی اس کے مواشی بہت تھے اپنے ایک آشنا کو اکسادیا۔ اس نے اونٹنی کی کوچیں کاٹ دیں۔ ۲۸۔ فرشتے کی چنج: فرشتے نے ایک چنج ماری، کلیج پھٹ گئے۔ اور سب چورا ہو کر رہ گئے۔ جیسے کھیت کے گرد کانٹوں کی باڑلگا دیتے ہیں، اور چندروز کے بعدیا ئال ہو کر اس کا چورا ہوجاتا ہے۔

۲۹۔ یعنی حضرت لوط کو جھٹلایا۔ اور ایک نبی کی تکذیب سب انبیاءً کی تکذیب ہے۔

نِّعُمَةً مِّنَ عِنْدِنَا لَّ كَذٰلِكَ نَجُزِى مَنُ شَكَرَ اللَّهِ الْمَائِدِي مَنْ شَكَرَ اللَّهِ الْمَائِدِي

وَ لَقَدُ اَنْذَرَهُمُ بَطْشَتَنَا فَتَمَارَوُا بِالنُّذُرِ

وَ لَقَدْ رَاوَدُوهُ عَنْ ضَيْفِهِ فَطَمَسْنَآ اللهِ مَا يَفِهِ فَطَمَسْنَآ اللهِ مَا يَفُو فَوُا عَذَابِي وَ نُذُرِ عَ

وَ لَقَدْ صَبَّحَهُمُ بُكُرَةً عَذَابٌ مُّسْتَقِرُّ ﴿

فَذُوْ قُوا عَذَابِي وَ نُذُرِ عَ

وَ لَقَدُ يَسَّرُنَا الْقُرُانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِنَ الْقُرُانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِنَ الْمُدَّكِرِ فَهَلَ مِنَ الْمُدَّكِرِ فَهَا الْمُدَّكِرِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ الللللْمُ الللللِّلْمُ اللللْمُلِمُ الللْم

وَ لَقَدُ جَآءَ الَ فِرْعَوْنَ النُّذُرُ ﴿

رات بی سولی سولی اول کے گھر کے انکو ہم نے بچا دیا پچھلی رات سے اپنی طرف کے ہم یوں بدلا دیتے ہیں اللہ کے میں اسکو ہو تی مانے [۳۰]

۳۱۔ اور وہ ڈرا چکا تھا اُنکو ہماری پکڑ سے پھر لگے مکرانے ڈرانے کو [۳]

۳۷۔ اوراُس سے لینے لگے اُسکے معانوں کو پس ہم نے مٹا دیں اُن کی آسکھیں اب چکھو میرا عذاب اور ڈران [۲۲]

۳۸۔ اور پڑا اُن پر صبح کو سویرے عذاب جو ٹھمر چکا تھا

۳۹ ـ اب چکھو میرا عذاب اور میرا ڈرانا <sup>[۳۳]</sup>

۴۰۔ اور ہم نے آسان کر دیا قرآن سمجھنے کو پھر ہے کوئی سوچنے والا

اہم۔ اور پہنچے فرعون والوں کے پاس ڈرانے والے [مم]

۳۰ یعنی وہ پچھلی رات میں اپنے گھر والوں کو لے کر صاف نکل گئے۔ ان کو ہم نے عذاب کی ذرا بھی آنچ نہ لگنے دی۔ اور یہ ہی ہماری عادت ہے۔ حق شناس اور شکر گذار بندوں کو ہم اسی طرح بدلہ دیتے ہیں۔ **الا \_** یعنی اس کی باتوں میں واہی تباہی شبے اور جھگڑے کھڑے کرکے جھٹلانے لگے ۔

۳۲۔ مهان فرشتوں کے ساتھ بدسلوکی: یعنی فرشتے ہو حسین لڑکوں کی شکل میں آئے تھے۔ ان کو آدمی سمجھ کر اپنی خوئے بدکی وجہ سے قبضانا چاہا۔ ہم نے ان کو اندھاکر دیا کہ ادھراُدھر دھکے کھاتے پھرتے تھے۔ کچھ نظریۃ آیا تھا۔ اور کھالو! پہلے اس عذاب کا مزہ چکھو۔

۳۳\_یعنی اندھا کرنے کے بعد ان کی بستیاں الٹ دی گئیں۔ اور اوپر سے پتھر برسائے گئے۔ اس چھوٹے عذاب کے بعدیہ بڑا عذاب تھا۔

۳۴۔ حضرت موسیٔ اور ہارون اوران کے ڈرانیوالے نشان۔

كَذَّبُوا بِالْتِنَا كُلِّهَا فَاخَذُنْهُمُ ٱخْذَ

عَزِيْرٍ مُّقْتَدِرٍ 🖀

اَ كُفَّارُكُمْ خَيْرٌ مِّنَ أُولَلِإِكُمْ اَمْ لَكُمْ بَرَآءَةُ فِي الزُّ بُرِ ﴿

اَمُ يَقُو لُونَ نَحُنُ جَمِيْعُ مُّنْتَصِرُ ﴿

سَيُهُزَمُ الْجَمْعُ وَ يُوَلُّونَ الدُّبُرَ ﴿

بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَ السَّاعَةُ اَدُهٰى وَ السَّاعَةُ اَدُهٰى وَ السَّاعَةُ اَدُهٰى وَ اَمَرُّ ﷺ

إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَللٍ وَّ سُعُرٍ ﴿

ہے۔ آل فرعون کا انجام: یعنی خدا کی پکڑ بڑے زبر دست کی پکڑ تھی جس کے قابو سے نکل کر کوئی بھاگ نہیں سکتا۔ دیکھ لوا تمام فرعونیوں کا بیڑہ کس طرح بحر قلزم میں غرق کیا کہ ایک پچ کر نہ نکل سکا۔

۲۷۔ جھٹلایا انہوں نے ہماری نشانیوں کو سب کو پھر پکرا ہم نے انکو پکرونا زبر دست کا قابو میں لے کر [۲۵]

۳۳۔ اب تم میں جو منکر ہیں کیا یہ بہتر ہیں اُن سب سے یا تمہارے لئے فارغ خطی لکھدی گئی ورقوں میں

۳۷۔ کیا کہتے ہیں ہم سب کا مجمع ہے بدلا لینے والا [۳۳] ۷۵۔ اب شکت کھائے گا یہ مجمع اور بھاگیں گے پیٹے پھیر کر [۳۷]

۳۹۔ بلکہ قیامت ہے اُنکے وعدہ کا وقت اور وہ گھڑی بڑی آفت ہے اور بہت کڑوی [۲۸]

۴۷ یہ جو لوگ گنه گار ہیں غلطی میں ب<sub>ڑ</sub>ے ہیں اور سودا میں

۳۱۔ اپنے بھول پر غرور گذشتہ اقوام کے واقعات سناکر موجودہ لوگوں کو خطاب ہے یعنی تم میں کے کافرکیا ان پہلے کافروں سے کچھ اچھے ہیں جو کفروطغیان کی سزا میں تباہ نہیں گیے جائیں گے ؟ یا اللہ کے ہاں سے کوئی پروانہ لکھ دیا گیا ہے کہ تم جو چاہو شرارت کرتے رہو، سزا نہیں ملے گی؟ یا یہ سمجھے ہوئے ہیں کہ ہمارا مجمع اور جھا بہت بڑا ہے۔ اور سب مل کر جب ایک دوسرے کی مدد پر آجائیں گے توسب سے بدلہ لے کرچھوڑیں گے اور کسی کواپنے مقابلہ میں کامیاب نہ ہونے دیں گے۔

٣٠ يعنى عنقريب ان كواپنے مجمع كى حقيقت كھل جائے گى جب مسلمانوں كے سامنے سے شكست كھاكر اور پير پير كر جھاگيں گئے ۔ چنانچ ""بدر"" اور ""احزاب"" ميں يہ پيشين گوئى پورى ہوئى۔ اس وقت نبى النَّائِيَّةِ كَى زبان پر يہ آيت جارى تھى سَيُهْنَ مُر الْجَمْعُ وَ يُوكَ تُونَ الدُّ بُرَ ۔ ا

۳۸ \_ یعنی یهال کیا شکست کھائیں گے، ان کی شکست کا اصلی وقت تو وہ ہوگا جب قیامت سر پر آگھڑی ہوگی ۔ وہ بہت سخت مصیبت کا وقت ہوگا۔

يَوْمَ يُسْحَبُوْنَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوْهِهِمُ الْ يُومَ يُسْحَبُوْنَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوْهِهِمُ الْ فُوقُوْ امَسَّ سَقَرَ ﷺ

إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقُنْهُ بِقَدَرٍ عَ

وَ مَآ اَمْرُنَآ اِلَّا وَاحِدَةٌ كَلَمْجٍ بِالْبَصَرِ عَيْ

وَلَقَدُ اَهُلَكُنَا اَشْيَاعَكُمُ فَهَلَ مِنُ مُثَدَّكِرٍ 
هُدَّكِرٍ 
هُدَّكِرٍ 
هُدَّكِرٍ 
هُدَّكِرٍ 
هُدً

وَ كُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوْهُ فِي الزُّبُرِ ﴿

وَ كُلُّ صَغِيرٍ وَّ كَبِيرٍ مُّسْتَطَرُّ 🝙

۳۸۔ جن دن گھییٹے جائیں گے آگ میں اوندھے منہ چکھو مزا آگ کا[۲۹]

۴۹۔ ہم نے ہر چیز بنائی سیلے مھراکر [۴۰]

۵۰۔ اور ہمارا کام تو یہی ایک دم کی بات ہے جیسے لیک نگاہ کی [۳]

۵۱۔ اور ہم برباد کر چکے ہیں تمہارے ساتھ والوں کو پھر ہے کوئی سوچنے والا [۴۶]

۵۲۔ اور جو چیز انہوں نے کی ہے لکھی گئی ورقوں میں [۳۳]

۵۳ ـ اور مرچھوٹا اور بڑا لکھا جا چکا [۲۴]

## إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتٍ وَّ نَهُرٍ ﴿

# ع فِي مَقْعَدِ صِدُقٍ عِنْدَ مَلِيْكٍ مُّقْتَدِرٍ عَنْدَ

نہروں میں ۵۵۔ بیٹھے پتی بیٹھک میں نزدیک بادشاہ کے جس کا سب پر قبضہ ہے [۴۵]

۵۴۔ جو لوگ ڈرنے والے ہیں باغوں میں ہیں اور

<mark>۳۹</mark> یعنی اس وقت غفلت کے نشہ میں پاگل بن رہے ہیں۔ یہ سودا دماغ میں سے اس وقت نکلے گا جب اوندھے منہ دوزخ کی آگ میں گھسیٹے جائیں گے اور کھا جائے گاکہ لوا اب ذرااس کا مزہ چکھو۔

، ہم یعنی ہر چیز جو پیش آنیوالی ہے اللہ کے علم میں پہلے سے ٹھر چکی ہے دنیا کی عمر اور قیامت کا وقت بھی اس کے علم میں ٹھمرا ہوا ہے اس سے آگے بیچھے نہیں ہوسکتا۔

الا۔ چثم زدن میں امرالهی کا وقوع بیعنی ہم چثم زدن میں جو چاہیں کر ڈالیں کسی چیز کے بنانے یا بگاڑنے میں ہم کو دیر نہیں لگتی یہ کچھ مثقت ہوتی ہے۔

۴۲\_ یعنی تمہاری قاش کے بہت سے کافروں کو پہلے تباہ کر چکے ہیں۔ پھر تم میں کوئی اتنا سوچنے والا نہیں کہ انکے عال سے عبرت عاصل کر سکے۔

۳۳۔ اعال نامے: یعنی ہرایک نیکی بدی عمل کے بعدان کے اعالناموں میں <sup>لکھ</sup>ی گئن ہے۔ وقت پر ساری مسل سامنے کر دی جائیگی۔

۱۳۷ ۔ لوح محفوظ میں ہر چھوٹی بڑی چیز لکھی ہوئی ہے: یعنی اس سے قبل ہر چھوٹی بڑی چیز کی تفصیل ""لوح محفوظ"" میں لکھی جاچکی ۔ تمام دفاتر باقاعدہ مرتب میں کوئی چھوٹی موٹی چیز بھی ادھرادھر نہیں ہوسکتی ۔

٧٥ ـ متقين كيئے قرب الهى: مجرمين كے بعديہ متقين كا انجام بيان فرمادياكہ وہ اپنى سچائى كى بدولت اللہ ورسول كے سچ وعدول كے موافق الك ينديده مقام ميں ہونگے جال اس شنشاه مطلق كا قرب عاصل ہوگا۔ اَللَّهُمَّ إِنَّكَ مَلِيْكُ مُقْتَدِرُ - مَا اَللَّهُمَّ اِنَّكَ مَلِيْكُ مُقْتَدِرُ - مَا اَللَّهُمَّ اِنَّكَ مَلِيْكُ مَلَيْكُ مُقْتَدِرُ - مَا اَللَّهُمَّ اِنَّكُنْ عَلَى وَاللَّهُمَّ اِنَّكُ مَلَيْكُ مَلِيْكُ وَ اللَّهُ اللَّهُمَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

تم سورة القمر ولله الحد والمنه

### ركوعاتها٣

### ۵۵ سُوْرَةُ الرَّحْمٰنِ مَكِّيَّةُ ٩٠

ایاتها۸۶

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ رحمن نے

۲۔ سکھلایا قرآن [۱]

ہے بنایا آدمی

۷ - پیمر سکھلایا اُسکوبات کرن<sup>[۱]</sup>

۵۔ سورج اور چاند کیلئے ایک حیاب ہے [۳]

۲۔ اور جھاڑ اور درخت مثغول ہیں سجدہ میں [<sup>۴</sup>] سے سر بر بر کر

۷۔ اور آسمان کو اونچا کیا اور رکھی ترازو

اَلرَّ حُمٰنُ ﴿

عَلَّمَ الْقُرُانَ اللَّهُ

خَلَقَ الْإِنْسَانَ ﴿

عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ﴿

اَلشَّمْسُ وَ الْقَمَرُ بِحُسْبَانٍ ﴿

وَّ النَّجُمُ وَ الشَّجَرُ يَسُجُدُنِ ﴿

وَ السَّمَا ءَ رَفَعَهَا وَ وَضَعَ الْمِيْزَانَ ﴿

ا۔ اللہ ہی قرآن کا اصل معلم ہے: جواس کے عطایا میں سب سے بڑا عطیہ اور اس کی تعمتوں میں سب سے اوپنجی نعمت و رحمت ہے، انسان کی بساط اور اس کے ظرف پر خیال کرواور علم قرآن کے اس دریائے ناپیداکنار کو دیکھو، بلاشبہ ایسی ضعیف البنیان ہستی کو آسمانوں اور پہاڑوں سے زیادہ بھاری چیز کا عامل بنا دینا رحمان ہی کا کام ہو سکتا ہے۔ ورنہ کھاں بشر اور کھاں غدا کا کلام۔ (تنبیہ) سورۃ "النجم" میں فرمایا تھا۔ عَدَّمَهُ شَدِیْدُ الْقُوٰی اللہ یا کھول دیا کہ قرآن کا اصلی معلم اللہ ہے گوفرشة کے توسط سے ہو۔

۲۔ انسان میں علم بیان کی صفت: "ایجاد" (وبود عطا فرمانا) اللہ کی بڑی نعمت بلکہ تعمتوں کی جڑ ہے اس کی دوقومیں ہیں۔ ایجاد ذات، اور ایجاد صفت تواللہ تعالیٰ نے آدمی کی ذات کو پیدا کیا اور اس میں علم بیان کی صفت بھی رکھی یعنی قدرت دی کہ اپنے مافی الضمیر کو نهایت صفائی اور حن و نوبی سے ادا کر سکے اور دوسروں کی بات سمجھ سکے۔ اسی صفت کے ذریعہ سے وہ قرآن سیمتا سکھتا سکھاتا ہے۔ اور خیرو شر، ہدایت و ضلالت، ایان و کفر اور دنیا و آخرت کی باتوں کو واضح طور پر سمجھتا اور سمجھاتا ہے۔

۳۔ شمس وقمر کا حیاب؛ یعنی دونوں کا طلوع و غروب، گھٹنا بڑھنا، یا ایک عالت پر قائم رہنا، پھران کے ذریعہ سے فصول و مواسم کا بدلنا اور سفلیات پر مختلف طرح سے اثر ڈالنا، یہ سب کچھ ایک خاص حیاب اور ضابطہ اور مضبوط نظام کے ماتحت ہے۔ مجال نہیں کہ اس کے دائرہ سے باہر قدم رکھ سکیں۔ اور اپنے مالک و خالق کے دیئے ہوئے احکام سے روگر دانی کر سکیں۔ اس نے اپنے بندوں کی جو خدمات ان دونوں کے سپرد کر دی ہیں۔ ان میں کوتا ہی نہیں کرسکتے۔ ہمہ وقت ہماری خدمت میں مشغول ہیں۔

ہم۔ جھاڑیوں اور درخوں کا سجدہ: یعنی علویات کی طرح سفلیات بھی اپنے مالک کی مطیع و منقاد ہیں۔ چھوٹے جھاڑ، زمین پر پھیلی ہوئی بیلیں اور اونچے درخت سب اس کے علم تکوین کے سامنے سر بسجود ہیں۔ بندے ان کو اپنے کام میں لائیں تو انکار نہیں کرسکتے۔

۸ ـ که زیادتی یه کروترازومیں

9۔ اور سیرھی ترازو تولو انصاف سے اور مت گھٹاؤ تول کو[۵]

۱۰۔ اور زمین کو بچھایا واسطے خلق کے [۲]

اا۔ اس میں میوہ ہے اور کھجوریں جنکے میوہ پر غلاف

۱۲۔ اور اُس میں اناج ہے جبکے ساتھ بھیں ہے اور میصول نوشبودار[۶]

۱۳۔ پھر کیا کیا نعمتیں رب اپنے کی جھٹلاؤ گے تم دونوں [۸] اللا تَطْغَوْا فِي الْمِيْزَانِ ١

وَ اَقِيْمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسُطِ وَ لَا تُخُسِرُوا الْمِيْزَانَ ﴿ اللَّهِ مُنْزَانَ ﴿ اللَّهِ مُنْزَانَ ﴿ اللَّهِ مُنْزَانَ ﴾

وَ الْاَرْضَ وَ ضَعَهَا لِلْاَنَامِر ﴿

فِيْهَا فَاكِهَةُ لِلْوَّالنَّخُلُ ذَاتُ الْاَكْمَامِ ﷺ وَ الْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ وَ الرَّيْحَانُ ﴿

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبٰنِ عَ

۵۔ آسمان اور میزان: اوپر سے دو دو چیزوں کے جوڑے بیان ہوتے چلے آرہے تھے۔ یماں بھی آسمان کی بلندی کے ساتھ آگے زمین کی پہتی کا ذکر ہے۔ درمیان میں میزان (ترازو) کا ذکر شاید اس لئے ہوکہ عموماترازوکو تولئے وقت آسمان وزمین کے درمیان معلق رکھتا پڑتا ہے۔ یہ اس تقدیر پر ہے کہ میزان سے مراد ظاہری اور حتی ترازو ہو۔ چونکہ اس کے ساتھ بہت سے معاملات کی درستی اور حقوق کی حفاظت وابستہ تھی۔ اس لئے ہدایت فرما دی کہ وضع میزان کی یہ غرض جب ہی عاصل ہوسکتی ہے کہ نہ

لیتے وقت زیادہ تولو، نہ دیتے وقت کم، ترازو کے دونوں پلے اور باٹ بٹی میں کمی بیشی نہ ہو۔ نہ تو لتے وقت ڈنڈی ماری جائے،

بلکہ بدون کمی بیشی کے دیانتداری کے ساتھ بالکل ٹھیک ٹھیک تولا جائے۔ (تنبیہ) اکثر سلف نے وضع میزان سے اس جگہ عدل کا قائم کرنا مراد لیا ہے، یعنی اللہ نے آسمان سے زمین تک ہر چیز کو حق و عدل کی بنیاد پر اعلی درجہ کے توازن و تناسب کے ساتھ قائم کرنا مراد لیا ہے۔ اگر عدل و حق ملحوظ نہ رہے تو کائنات کا سارا نظام درہم برہم ہوجائے۔ لہذا ضروری ہے کہ بندے بھی عدل وحق کے جادہ پر متنقیم رہیں۔ اور انصاف کی ترازو کو اٹھے یا جھکے نہ دیں، نہ کسی پر زیادتی کریں نہ کسی کا حق دبائیں۔ عدیث میں آیا ہے کہ عدل ہی سے زمین و آسمان قائم ہیں۔

۲۔ کہ اس پر آرام سے چلیں مچھریں اور کاروبار جاری رکھیں۔

﴾۔ زمین کے مختلف میوے اور پھل:یعنی پھل میوے بھی زمین سے نکلتے ہیں اور غلہ اناج بھی۔ پھر غلہ میں دو چیزیں ہیں۔ دانہ، جوانسانوں کی غذا ہے اور بھوسہ جو جانوروں کے لئے ہے۔ اور بعض چیزیں زمین سے وہ پیدا ہوتی ہیں جو کھانے کے کام میں نہیں آئیں لیکن انکی خوشبو وغیرہ سے فائدہ اٹھایا جاتا ہے۔

۸۔ جن وانس اللہ کی تعمق کو نہیں جھٹلا سکتے: یعنی اے جن وانس! اوپر کی آیات میں تممارے رب کی جو عظیم الثان تعمیں اور قدرت کی نثانیاں بیان کی گئیں تم ان میں سے کس کس کے جھٹلانے کی جرات کرو گے ؟ کیا یہ تعمیں اور نثانیاں ایسی میں جن میں سے کسی کا انکار کیا جا سکے؟ علماء نے ایک حدیث صحیح کی بناء پر لکھا ہے کہ جب کوئی شخص یہ آیت فیدائی الآ بے ربیت کہ میں سے کسی کا انکار کیا جا سکے؟ علماء نے ایک حدیث صحیح کی بناء پر لکھا ہے کہ جب کوئی شخص یہ آیت فیدائی الآ بے مارے رب! ہم ربیت کو نمیں جھٹلاتے ۔ سب حدوثناء تیرے ہی لئے ہے)۔ (تنبیہ) گوجن کا ذکر تصریحاً پہلے نمیں ہوا۔ لیکن اَخاصَ میں وہ شامل میں ۔ اور وَ مَاخَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْمِنْسُ اِلَّا لِیَعْبُدُوْنَ میں دونوں کا عبادت کے لئے پیدا ہونا مذکور ہے ۔ اور یہ متصل ہی آدمی اور جن کی کیفیت تخلیق بٹلائی گئی ہے، اور چند آیات کے بعد سَنَفُرُہُ کُلُمُ اَن کُیْمُ اِللَّا النَّقَلَانِ اور یَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَ الْمِنْسِ مِی مِن عربِحاجن وانس کو مخاطب کیا گیا ہے، یہ قرائن دلالت کرتے ہیں کہ یہاں مخاطب وہ ہی دونوں میں ۔

۱۷۔ بنایا آدمی کو کھنکھناتی مٹی سے جیسے ٹھیکرا ۱۵۔ اور بنایا جن کو آگ کی لیٹ سے [۹]

خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ كَالْفَخَّارِ ﴿ وَ خَلَقَ الْهِ خَارِ ﴿ وَ خَلَقَ الْجَآنَ مِنْ مَّارِجٍ مِّنْ نَّارٍ ﴿

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبنِ ﴿

رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَ رَبُّ الْمَغْرِ بَيْنِ ﴿
فَهِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبْنِ ﴿
مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيْنِ ﴿
مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيْنِ ﴿
بَيْنَهُمَا بَرُزَحُ لَا يَبْغِيْنِ ﴿

۱۱۔ مچھر کیا کیا تعمتیں رب اپنے کی جھٹلاؤ گے تم دونوں [۱۰]

> ۱۷۔ مالک دو مشرق کا اور مالک دو مغرب کا [اا] ۱۸۔ پھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے

19۔ دو دریا مل کر چلنے والے

۲۰۔ اُن دونوں میں ہے ایک پر وہ جو ایک دوسرے پر زیادتی نہ کرے[۱۱]

9۔ جن وانس کی تخلیق مٹی اور آگ ہے: یعنی سب آدمیوں کے باپ آدم کو مٹی اور جنوں کے باپ کو آگ کے شعلہ سے پیدا کیا۔

۱۔ قرآن کریم میں تکرار کیوں ہے: الآ ی کا ترجمہ عمواً ""نعمت ""کیا گیا ہے لیکن ابن جریر نے بعض سلف سے "قدرت" کے معنی نقل کئے ہیں۔ اس لئے جس مقام پر جو معنی زیادہ چہاں ہوں وہ اختیار کئے جائیں۔ یماں اور اس سے پہلی آیت میں دونوں مطلب ہوسکتے ہیں۔ کیونکہ انس و جنّ کو غلعت وجود سے سر فراز فرمانا اور جاد لا یعقل سے عاقل بنا دینا اللہ کی بڑی نعمت ہے اور اس کی لا محدود قدرت کی نشانی بھی ہے۔ (تنبیہ) یہ جلہ فیائی اللّا ی رَیِّکُما اُکَدِّبِنِ اس مورہ میں اکتیں مرتبہ آیا ہے اور ہر مرتبہ کسی خاص نعمت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے یا شئون عظمت و قدرت میں سے کسی خاص شان کی طرف توجہ دلائی گئی ہوں ہے۔ اس قیم کی تکرار عرب و عیم کے کلاموں میں بخرت پائی جاتی ہے۔ مدت ہوئی رسالہ "القاسم" میں بندہ نے ایک مضمون بعنوان "قرآن مجید میں تکرار کیوں ہے"۔ چھوایا تھا اس میں چند نظائر شعرائے عرب کے کلاموں سے پلیش کی گئی ہیں اور تکرار کے فلمٰ پر بحث کی ہے یہاں اس کے بسط کا موقع نہیں۔

۱۱۔ دو مشرق اور دو مغرب: جاڑے اور گرمی میں جس جس نقطہ سے سورج طلوع ہوتا ہے وہ دو مشرق اور جہاں جہاں غروب ہوتا ہے وہ دو مشرق اور جہاں جہاں غروب ہوتا ہے وہ دو مشرق اور دو مغرب ہوئیں۔ ان ہی مشرقین اور مغربین کے تغیر و تبدل سے موسم اور فصلیں بدلتی ہیں۔ اور طرح طرح کے انقلابات ہوتے ہیں۔ زمین والوں کے ہزارہا فوائد و مصالح ان تغیرات سے وابستہ ہیں۔ تو ان کا ادل بدل بھی خدا کی بڑی بھاری نعمت اور اس کی قدرت عظیمہ کی نشانی ہوئی۔ (تندیم ) آیت سے پہلے اور پیچھے دور تک دو دو چیزوں کے جوڑے بیان ہوئے ہیں اس

لئے یہاں مشرقین و مغربین کا ذکر نہایت ہی لطف دیتا ہے۔

۱۱۔ میٹھا اور کھاری پانی: یعنی ایسا نہیں کہ میٹھا اور کھاری پانی ایک دوسرے پر پڑھائی کر کے اس کی غاصیت وغیرہ کو بالکلیہ زائل کر دے یا دونوں مل کر دنیا کو غرق کر ڈالیں۔ اس آیت کے مضمون کے متعلق کچھ تقریر سورۃ "" فرقان "" کے اواخر میں گذر چکی ہے۔ اس کو ملا خطہ کر لیا جائے۔

فَبِاَيِّ اللَّءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبٰنِ ﴿

يَخُرُجُ مِنْهُمَا اللُّؤُلُؤُ وَ الْمَرْجَانُ ﴿

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبن عَ

وَلَهُ الْجَوَارِ الْمُنْشَئْتُ فِي الْبَحْرِ

كَالْاَعْلَامِ 🗟

هُ فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبْنِ ﴿

كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ اللهُ

وَّيَبُنْهٰى وَجُهُ رَبِّكَ ذُوالُجَلْلِ وَالْإِكْرَامِر

۲۱۔ پھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے ۲۲۔ نکلتا ہے اُن دونوں سے موتی اور موزگا

۲۳۔ پھر کیا کیا نعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے ۲۳۔ اور اُسی کے ہیں جہاز او پنچے کھڑے دریا میں جیسے پہاڑ [۳]

۲۵۔ پھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے

٢٦ ـ جو کوئی ہے زمین پر فنا ہونے والا ہے

۲۷۔ اور باقی رہے گا منہ تیرےرب کا بزرگی اور عظمت والا [۱۳]

۱۲۔ ہر دن اللہ کی نئی شان ہے: یعنی زمین و آسمان کی تمام مخلوق زبان عال و قال سے اپنی عاجات اسی خدا سے طلب کرتی ہے۔ کسی کوایک لمجہ کے لئے اس سے استفناء نہیں۔ اور وہ بھی سب کی عاجت روائی اپنی حکمت کے موافق کرتا ہے۔ ہر

منزل،

وقت اس کا الگ کام اور ہر روز اس کی نئی شان ہے۔ کسی کو مارنا، کسی کو جلانا، کسی کو بیار کرنا، کسی کو تندرست کر دینا، کسی کو بڑھانا، کسی کو گھٹانا، کسی کو دینا کسی سے لینا اس کی شئون میں داخل ہیں۔ وقس علیٰ ہذا۔

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبنِ ﴿

يَسَّْكُهُ مَنْ فِي السَّمَٰوْتِ وَ الْاَرْضِ لَّ كُلَّ

يَوْمِ هُوَ فِي شَأْنٍ ﴿

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبْنِ عَ

سَنَفُرُغُ لَكُم اَيُّهُ التَّقَلنِ ﴿

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبنِ ﴿

يُمَعُشَرَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنُ تَنَفُذُوا مِنَ اقْطَارِ السَّمُوٰتِ وَ الْأَرْضِ فَانَفُذُوْا مِنَ اقْطَارِ السَّمُوٰتِ وَ الْآرْضِ فَانَفُذُوْا لَا يَنَفُذُوْنَ إِلَّا بِسُلُطْنِ هَا فَانَفُذُوْا لَا يَسُلُطُنِ هَا

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبنِ

يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاظٌ مِّنْ نَّارٍ لِهُ وَّ نُحَاشُ

فَلَا تَنُتَصِرٰ نِ

۲۸۔ پھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤگے ۲۹۔ اُس سے مانگتے ہیں جو کوئی ہیں آسمانوں میں اور زمین میں ہرروزاُس کوایک دھندا ہے [۱۵]

۳۰۔ پھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے ۳۱۔ ہم جلد فارغ ہونے والے ہیں تمہارے طرف اے دو بھاری قافلو

۳۲۔ پھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤگ سے ہو ۔ ۳۳۔ اور گروہ جنوں کے اور انسانوں کے اگر تم سے ہو ۔ سکے کہ نکل بھاگو آسمانوں اور زمین کے کناروں سے تو نکل بھاگو نہیں نکل سکنے کے بدون سند کے [۱۶]

۳۷۔ مچھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے [۱۵] ۳۵۔ مچھوڑے جائیں تم پر شعلے آگ کے صاف اور دھواں ملے ہوئے مچھر تم بدلہ نہیں لے سکتے [۱۸]

10۔ یعنی دنیا کے بیہ کام اور دھندے عنقریب ختم ہونیوالے ہیں۔ اس کے بعد ہم دوسرا دور شروع کریں گے جب تم دونوں محاری قافلوں (جن وانس) کا حباب کتاب ہوگا مجرموں کی پوری طرح خبرلی جائے گی۔ اور وفاداروں کو پورا صلہ دیا جائے گا۔ 17۔ اللہ کی حکومت سے فرار ممکن نہیں: یعنی اللہ کی حکومت سے کوئی چاہے کہ نکل مجاگے تو بدون قوت اور غلبہ کے کیسے مجالگ سکتا ہے کیا غدا سے زیادہ کوئی قوی اور زور آور ہے؟ پھر نکل کر جائے گا کہاں، دوسری قلمرو کونسی ہے جہاں پناہ لے گا۔ نیز دنیا کی معمولی عکومتیں بدون سنداور پروانہ راہداری کے اپنی قلمروسے نکلنے نہیں دیتیں تواللہ بدون سند کے کیوں نکلنے دیگا۔

۱۔ یعنی اس طرح کھول کھول کر سمجھانا اور تمام نشیب و فراز پر متنبہ کرنا کتنی بڑی نعمت ہے۔ کیا اس نعمت کی تم قدر نہیں کروگے اور اللہ کی ایسی عظیم الثان قدرت کو جھٹلاؤ گے۔

فَبِآيِ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبن عَ

فَإِذَا انْشَقَّتِ السَّمَآءُ فَكَانَتُ وَرُدَةً كَالدِّهَانِ 🏝

فَبِاَيّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبن عَ

فَيَوْمَبِذٍ لَّا يُسْئَلُ عَنْ ذَنَّبِهِ إِنْسُ وَّ لَا جَآنُّ

فَبِآيِ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبن عَ

يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بِسِيمُهُمُ فَيُؤَخَذُ الله بَا إِلَى اللَّهُ اللّ

بِالنَّوَاصِيُ وَ الْأَقْدَامِ ﴿

۱۸۔ جہنم کا دھوال اور شعلے: یعنی جس وقت مجرموں پر آگ کے صاف شعلے اور دھوال ملے ہوئے شرارے چھوڑے جائیں گے کوئی ان کو دفع نه کر سکے گا۔ اور بنہ وہ اس سزا کا کچھ بدلہ لے سکیں گے۔

۳۶۔ پھر کیا کیا نعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے <sup>[19]</sup> ۳۷۔ پھر جب بچھٹ جائے آسمان تو ہو جائے گلانی جیسے زی (تیل کی تلچھٹ )<sup>[۲۰]</sup>

۳۸۔ پھر کیا کیا نعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے **79۔ پیراُس دن پوچھ نہیں اُس کے گناہ کی کسی آدمی** سے اور یہ جن سے [۱۱]

، ہ۔ پھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے پکرا جائے گا پیثانی کے بال سے اور پاؤں سے [۲۳]

<sub>91۔</sub> مجرموں کو سزا دینا بھی نعمت ہے: مجرموں کو سزا دینا بھی وفاداروں کے حق میں انعام ہے اور اس سزا کا بیان کرنا تا لوگ س کر اس جرم سے باز رمیں، یہ منتقل انعام ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""ہرآیت میں نعمت جتائی کوئی اب نعمت ہے اور کسی کی خبر دینا نعمت ہے، کہ اس سے بچیں "" ۔

۲۰ یعنی قیامت کے دن آسمان پھٹے گا اور رنگ میں لال نری کی طرح ہو جائے گا۔

۲۱۔ یعنی کسی آدمی یا جن سے اس کے گناہوں کے متعلق معلوم کرنے کی غرض سے سوال نہ کیا جائے گا کیونکہ خدا کو پہلے سے سب کچھ معلوم ہے۔ ہاں بطور الزام و تو یخ ضابطہ کا سوال کرینگے۔ کا قال فو رَبِّكَ لَنَسْأَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ (جمر ركوع٢) يابيہ مطلب ہوکہ قبروں سے اٹھتے وقت سوال نہ ہو گا بعد میں ہونا اس کے منافی نہیں۔

۲۲۔ مجرموں کے چروں سے پہچان: یعنی چروں کی ساہی اور آنکھوں کی نیلگونی سے مجرم نود بؤد پہچانے جائیں گے۔ جیسے مؤمنین کی شناخت سجدہ اور وضو کے آثار وانوار سے ہوگی۔

۳۷۔ مچھر کیا کیا نعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے فَبِآيِّ اللَّءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبن ﴿ هٰذِهٖ جَهَنَّمُ الَّتِي يُكَذِّبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ

يَطُوْ فُوْنَ بَيْنَهَا وَ بَيْنَ حَمِيْمِ انِ ﴿ عُ فَبِاَيِ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبن ﴿

وَ لِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتُنِ 🗟

فَبِآيِ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبن ﴿ ذَوَاتَا اَفُنَانٍ

۲۳ یه دوزخ ہے جمکو جھوٹ بتاتے تھے گنرگار[۲۳]

۲۷۔ پھریں گے بیچائس کے اور کھولتے پانی کے [۲۵] ۴۵ میر کیا کیا نعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے ۲۹۔ اور جو کوئی ڈرا کھڑے ہونے سے اپنے رب کے آگے اُسکے لئے میں دوباغ [۲۶] ، ۲۷ پھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے ۲۸۔ جن میں بہت سی شاخیں [۲۷]

۲۳ یعنی کسی کے بال اور کسی کی ٹانگ پکڑ کر جہنم کی طرف گھسیٹا جائے گا۔ یا ہرایک مجرم کی ہڈیاں پسلیاں توڑ کر پیشانی کو پاؤں سے ملا دینگے اور زنجیر وغیرہ سے حکو کر دوزخ میں ڈالیں گے۔

۲۴ یعنی اس وقت کها جائے گا کہ یہ وہ ہی دوزخ ہے جس کا دنیا میں انکار کیا کرتے تھے۔

۲۵۔ کھولتے پانی کا عذاب: یعنی کبھی آگ کا اور کبھی کھولتے پانی کا عذاب ہو گا۔ (اعاذنا اللہ منہا و من سائر انواع العذاب )۔ ۲۷۔ اللہ سے ڈرنے والوں کیلئے دو باغ: یعنی جس کو دنیا میں ڈر لگا رہا کہ ایک روز اپنے رب کے آگے کھڑا ہونا اور رتی رتی کا حماب دینا ہے۔ اور اسی ڈرکی وجہ سے اللہ کی نافرمانی سے بچتا رہا اور پوری طرح تقوٰی کے راستوں پر چلا اس کے لئے وہاں دو عالیثان

باغ میں جن کی صفات آگے بیان کی گئی میں۔

۲۷۔ یعنی مختلف قسم کے پھل ہوں گے اور در ختوں کی شاخیں نہایت پر میوہ اور سایہ دار ہوں گی۔

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبنِ

فِيهِمَا عَيْنُنِ تَجُرِيْنِ ﴿

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبْنِ ﴿

فِيُهِمَا مِنْ كُلِّ فَاكِهَدٍ زَوْجُن ﴿

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبنِ ﴿

مُتَّكِيِينَ عَلَى فُرُشٍ بَطَآيِنُهَا مِنْ اِسْتَبْرَقٍ

و جَنَا الْجَنَّتَيْنِ دَانِ ﴿

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبْنِ ﴿

فِيهِنَّ قَصِراتُ الطَّرُفِ لَا لَمْ يَطْمِثُهُنَّ إِنْسُ قَبُلَهُمُ وَلَا جَآنُ ﴿

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبنِ ﴿

كَانَّهُنَّ الْيَاقُونَ وَ الْمَرْجَانُ ﴿

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبْنِ ﴿

هَلُ جَزَآءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ ﴿

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبنِ عَ

۴۹ <sub>- مچھر کیا کیا</sub> نعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے

۵۰ اُن دونوں میں دوچشے بہتے ہیں [۲۸]

۵۱۔ پھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤگے ۵۲۔ اُن دونوں میں ہر میوہ قسم قسم کا ہو گا

۵۳۔ مچھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے

۵۷۔ تکبیہ لگائے بیٹھے بچھونوں پر جن کے استر تافتے کے استر تافعے کے استر تافعے کے استر تافعے کے استر تافعے کے استر تافع

۵۵۔ پھر کیا کیا نعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے اُسٹان میں میں منہ میں اللہ منہ میں

۵۶۔ اُن میں عورتیں ہیں نیچی نگاہ والیاں نہیں قربت کی اُن سے کسی آدمی نے اُن سے پہلے اور یہ کسی جن نے [۳]

۵۷۔ مچھر کیا کیا نعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے

۵۸ ـ وه کلیسی جلیسے که لعل اور موزگا [۳۳]

۵۹۔ پھر کیا کیا نعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے

٦٠ ـ اور کیا بدلا ہے نیکی کا مگر نیکی [٣٣]

ا ۔ پھر کیا کیا نعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے

۲۸ ـ یعنی جو کسی وقت تھمتے نہیں ۔ یہ خشک ہوتے میں ۔

۲۹۔ اہل جنت کے بچھونے: جب ان کا استر دبیزریشم کا ہوگا توابرے کواسی سے قیاس کرلو۔ کیسا کچھ ہوگا۔

٣- جس کے چننے میں کلفت نہ ہوگی۔ کھڑے، بیٹھے، لیٹے، ہر حالت میں بے تکلف متمتع ہوسکیں گے۔

۳۱۔ جنت کی عورتیں: یعنی ان کی عصمت کو کسی نے بھی چھوا، نہ انہوں نے اپنے ازواج کے سواکسی کی طرف نگاہ اٹھا کر دیکھا۔

۳۲\_ یعنی ایسی خوش رنگ اور بیش بها\_

٣٣ ۔ يعنى نيك بندگى كابدله نيك ثواب كے سواكيا ہوسكتا ہے ۔ ان جنتيوں نے دنيا ميں الله كى انتهائى عبادت كى تھى ۔ گويا وہ اس كو اپنى آئكھوں سے ديكھتے تھے ۔ اللہ نے ان كو انتهائى بدله ديا۔ فكلا تَعَلَمُ نَفْشَى مَا أُخْفِي لَهُمْ مِنْ قُرَّ قِ أَعْيُنِ (سجده ركوع٢) ۔ شايداس ميں دولت ديداركى طرف بھى اشارہ ہو۔ واللہ اعلم ۔

٣٧ ـ بنت كے دوباغ: شايد پہلے دوباغ مقربين كے لئے تھے اور يه دونوں اصحاب يبن كيلئے ہيں ـ والله اعلم ـ

وَ مِنْ دُونِهِمَا جَنَّانِ عَلَيْ

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبٰنِ ﴿

مُدُهَا مَّتٰن 👚

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبْنِ ﴿

فِيهِمَا عَيُنْنِ نَضَّاخَتْنِ 🚭

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبنِ

فِيُهِمَا فَا كِهَةً وَّ نَخُلُ وَّ رُمَّانُ ﴿

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبْنِ ﴿

فِيهِنَّ خَيْراتُ حِسَانُ ﴿

**80۔** سبزی جب زیادہ گھری ہوتی ہے توسیاہی مائل ہو جاتی ہے۔

٦٢ ـ اور اُن دو کے سوائے اور دو باغ ہیں [مم]

۶۳۔ مچھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤگے

۲۲ گرے سبز جیسے ساہ [۴۵]

۲۵۔ مچھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے۔

۲۶ اُن میں دوچشم میں ابلتے ہوئے

۶۷۔ مچرکیا کیا نعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے

۲۸\_ اُن میں میوے میں اور کھجوریں اور انار <sup>[۳۳]</sup>

19۔ *پھر* کیا کیا نعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے

۰۷۔ ان سب باغول میں اچھی عورتیں میں خوبصورت[۳۷] <u>۳۹۔ بحنت کے اناراور کھجور: مگریہاں کے اناراور کھجوروں پر قیاس نہ کیا جائے ۔ ان کی کیفیت اللہ ہی جانے ۔</u>

٣٠ \_ يعنی الچھے اخلاق کی خوبصورت اور خوب سيرت \_

فَبِاَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبْنِ ﴿

حُورٌ مَّقُصُورتُ فِي الْخِيَامِ ﴿

فَبِاي الآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبنِ ﴿

لَمْ يَطْمِثُهُنَّ إِنْسُ قَبُلَهُمْ وَ لَا جَآنَّ ﴿

فَبِاَيِّ اللَّءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبنِ ﴿

مُتَّكِمِيْنَ عَلَى رَفُرَفٍ خُضْرٍ وَّ عَبْقَرِيٍّ حِسَانٍ قَ

فَبِائِي اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبن عَ

تَّ تَبُرَكَ اسْمُ رَبِّكَ ذِى الْجَلْلِ وَ الْإِكْرَامِ ﴿

ا>۔ پھر کیا کیا نعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے

۲۷۔ حوریں میں رکی رہنے والی خیموں میں [۴۸]

۲۷۔ مچھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے

47۔ نہیں ہاتھ لگایا اُنکو کسی آدمی نے اُن سے پیلے اور یہ کسی جن نے

۵۷۔ پھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤگے ۷۶۔ تکیہ لگئے بلیٹھ سبز متدول پر اور قیمتی بچھونے نف

>>- مچھر کیا کیا تعمتیں اپنے رب کی جھٹلاؤ گے

</l>

<l>

</l>

٣٨۔ گھروں ميں رکنے والی حوری: اس سے معلوم ہوتا ہے کہ عورت ذات کی نوبی گھر میں رکے رہنے ہی سے ہے۔
٣٨۔ اللہ کے نام کی برکت: یعنی جس نے اپنے وفاداروں پر ایسے احمان وانعام فرمائے اور غور کرو تو تمام نعمتوں میں اصلی خوبی اسی کے نام پاک کی برکت سے ہے۔ اور اسی کا نام لینے سے یہ نعمتیں حاصل ہوتی میں ۔ پھر سمجھ لوجس کے اسم میں اس قدر برکت ہے مسمی میں کیا کچھ ہوگی و نِسَالُ اللّهَ الْکَرِیْمَ الْوَهَابَ ذَا الْجَلَالِ وَ الْا کر امر اَنْ یَجْعَلْنَا مِنْ اَهْلِ الْجَنّةِ الْاَوَ لِیّتِیْنَ۔ اٰمین ۔ اللّه اللّه الْکَرِیْمَ الْوَهَابَ ذَا الْجَلَالِ وَ الْا کر امر اَنْ یَجْعَلْنَا مِنْ اَهْلِ

تم سورة الرحمن ولله الحدوالمينه

منزل،

ركوعاتها٣

## ٥٦ سُوْرَةُ الْوَاقِعَةِ مَكِّيَّةُ ٢٦

ایاتها ۹۲

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ جب ہو روٹ ہو روٹ والی

۲۔ نہیں ہے اُسکے ہو رہے میں کچھ جھوٹ [۱]

۳۔ پیت کرنے والی ہے بلند کرنے والی [۲]

۸۔ جب ارزے زمین کیکیا کر

۵ \_ اور ریزه ریزه ہوں پہاڑ ٹوٹ مچھوٹ کر

۲۔ پھر ہو جائیں غبار اڑتا ہوا<sup>[۳]</sup>

٧ ـ اور ہو جاؤتین قسم پر [۴]

إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ ﴿

لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةً ﴿

خَافِضَةُ رَّافِعَةُ ﴿

إِذَا رُجَّتِ الْأَرْضُ رَجًّا ﴿

وَّ بُسَّتِ الْجِبَالُ بَسًّا ﴿

فَكَانَتُ هَبَآءً مُّثُبَتًّا ﴿

وَّ كُنْتُمُ أَزُوَاجًا ثَلْثَةً ﴿

ا۔ وقوع قیامت میں کوئی شبہ نہیں: یعنی قیامت جب ہو پڑیگی اس وقت کھل جائے گاکہ یہ کوئی جھوٹی بات نہ تھی۔ نہ اسے کوئی ٹلا سکے گا۔ نہ واپس کر سکے گا اور لَا یَبْعَثُ الله مَنْ یَکُونُ تُ وغیرہ کے جھوٹے دعوے سب ختم ہو جائیں۔ کوئی شخص جھوٹی تسلیوں سے اس دن کی ہولناک سختیوں کو گھٹانا چاہے یہ بھی نہ ہوگا۔

۲۔ قیامت بلنداور پست کرنیوالی ہے: یعنی ایک گروہ کو نیچ لے جاتی ہے اور ایک گروہ کو اوپر اٹھاتی ہے۔ بڑے بڑے متحبرول کو جو دنیا میں بہت معزز اور سربلند سمجھے جاتے تھے اسفل السافلین کی طرف دھکیل کر دوزخ میں پہنچادے گی اور کتنے ہی متواضعین کو جو دنیا میں پست اور حقیر نظر آتے تھے، ایان و عل صالح کی بدولت جنت کے اعلی مقامات پر فائز کرے گی۔

۳۔ پہاڑریزہ ریزہ ہو جائیں گے: یعنی زمین مین سخت زلزلہ آئیگا اور پہاڑریزہ ریزہ ہو کر غبار کی طرح اڑتے پھرینگے۔

۳۔ قیامت میں انسانوں کی تین قسیں بیعنی وقوع قیامت کے بعد کل آدمیوں کی تین قسیں کردی جائیں گی۔ دوزخی، عام جنتی،

اور خواص مقربین جو جنت کے نہایت اعلی درجات پر فائز ہوں گے۔ آگے تینوں کا مجلاً ذکر کرتے ہیں۔ پھر ان کے احوال کی تفصیل بیان ہوگی۔

فَأَصْحُبُ الْمَيْمَنَةِ لَا مَلَ مَلَ الْصَحْبُ الْمَيْمَنَةِ مَلَ الْمَيْمَنَةِ مَلَ الْمَيْمَنَةِ مَا الْمَيْمَنَةِ الْمَيْمَنَةِ اللهِ اللهُ اللهُ

وَ أَصْحُبُ الْمَشْءَمَةِ لِلْمَا أَصْحُبُ الْمَشْءَمَةِ الْمَشْءَمَةِ الْمَشْءَمَةِ الْمَشْءَمَةِ المايس والله الماسانين والله والماسانين والماسانين والله والماسانين والله والماسانين والله والماسانين والماسانين والله والماسانين والما

۱۰۔ اور اگاڑی والے توا گاڑی والے

اا۔ وہ لوگ ہیں مقرب

۱۲۔ باغوں میں نعمت کے [۱]

۱۳۔ انبوہ ہے پہلول میں سے

۱۸۔ اور تھوڑے میں پچھلوں میں سے [۸]

وَ السِّبِقُونَ السِّبِقُونَ ﴿ أُولِيكَ الْمُقَرَّبُوْنَ ﴿

فِيُ جَنَّتِ النَّعِيْمِ ﴿

ثُلَّةٌ مِّنَ الْأَوَّلِينَ ﴿

وَ قَلِيْلٌ مِّنَ الْأَخِرِيْنَ ﴿

۵۔ دائیں اور بائیں والے: یعنی جو لوگ عرش عظیم کے داہنی طرف ہونگے جن کو اخذ میثاق کے وقت آدم کے داہنے پہلو سے نکالا گیا تھا۔ اور ان کا اعالنامہ بھی داہنے ہاتھ میں دیا جائے گا۔ اور فرشتے بھی ان کو داہنی طرف سے لیں گے۔ اس روز ان کی خوبی اور مین و برکت کا کیا کہنا، شب معراج میں حضور الٹی آیٹا ہے ان ہی کی نسبت دیکھا تھا کہ حضرت آدم اپنی داہنی طرف نظر کرکے ہنتے ہیں اور بائیں طرف دیکھ کر روتے ہیں۔

۱۔ یہ لوگ آدم کے بائیں پہلوسے نکالے گئے، عرش کے بائیں جانب کھڑے کئے جائیں گے۔ اعالنامہ بائیں ہاتھ میں دیا جائے گا اور فرشتے دائیں طرف سے ان کوپکڑیں گے، ان کی نحوست اور بدبختی کا کیا ٹھ کا نا۔

ے۔ سابقین اوّلین :یعنی جولوگ کالات علمیہ اور مراتب تقوی میں دوڑ کر اصحاب بمین سے آگے نکل گئے ۔ وہ حق تعالیٰ کی رحمتوں اور مراتب قرب و وجابت میں بھی سب سے آگے ہیں۔ وَهُمُ الْأَنْبِيَاءُ وَالرُّسُلُ وَ الصِّدِّيَقُونَ وَالشُّهَداءُ

يَكُو نُونَ بَيْنَ يَدَى رَبِّهمْ عَزَّ وَجَلَّ كَاقال ابن كثيرُ.

٨ ـ اوّلين اور آخرين كي تفسير: صفرت شاه صاحبٌ لڪھتے ميں "" پہلے كها، پهلي امتوں كو، اور پچھلي بيه امت ( محديه ) يا پہلے پچھلے اسي امت کے (مراد ہوں) یعنی اعلی درجہ کے لوگ پہلے بہت ہو چکے میں۔ پیچے کم ہوتے میں ""۔ (تنبیه) اکثر مفسرین نے آیت کی تفسیر میں یہ دونوں اخمال بیان کئے ہیں۔ عافظ ابن کثیر نے دوسرے اخمال کو ترجیح دی اور روح المعانی میں طبرانی وغیرہ سے ایک مدیث الوبکرہ کی بسند من نقل کی ہے جس میں نبی کریم النُّالِیَّا اللہِ اللّٰ الْاُمَّةِ ۔ واللہ اعلم ۔ ابن کثیرٌ نے ایک تیسرا مطلب آیت کا بیان کیا ہے۔ احقر کو وہ پسند ہے ۔ یعنی ہرامت کے پہلے طبقہ میں نبی کی صحبت یا قرب عہد کی برکت سے اعلی درجہ کے مقربین جس قدر کثرت سے ہوئے میں، پکھیلے طبقوں میں وہ بات نہیں ا رى ـ كا قال النَّمُ اللَّهُ خَيْرِ القُرُونِ قَرْنِيَ ثُمَّ الَّذِيْنَ يَلُوْنَهُمْ ثُمَّ الَّذِيْنِ يَلُوْنَهُمْ إِلَى الرَابُوبَرِهِ كَي مديث صحح موجيها كه روح المعانی میں ہے توظاہر ہے وہ ہی مطلب متعین ہوگا۔

عَلَى سُرُرِ مَّوْضُونَةٍ ﴿

مُتَّكِينَ عَلَيْهَا مُتَقْبِلِينَ عَ

يَطُوْفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانُ مُّخَلَّدُوْنَ ﴿

بِٱكُوَابِ وَ اَبَارِيْقَ لَهُ وَكَأْسٍ مِّنُ مَّعِيْنٍ ﴿ لَّا يُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُنْزِفُونَ ﴿ وَ فَاكِهَةٍ مِّمَّا يَتَخَيَّرُونَ ﴿

وَ لَحْمِ طَيْرِ مِّمَّا يَشْتَهُوْنَ ﴿

9۔ اہل جنت کے احوال: جو سونے کے تاروں سے بینے گئے ہیں۔ ۱۰ یعنی نشت ایسی ہوگی کہ کسی ایک کی پیپٹے دوسرے کی طرف یہ رہے گی۔

۱۵۔ بلیٹھے میں جواؤ تختوں پر [۹]

۱۶۔ پیچید لگائے اُن پر ایک دوسرے کے سامنے <sup>[۱۰]</sup> ا۔ لئے پھرتے ہیں اُنکے یاس لڑکے سدا رہنے والے ["]

۱۸۔ آبخورے اور کوزے اور پیالہ نتھری شراب کا

ا۔ جس سے نہ سر د کھے اور نہ بکواس <u>لگے ["]</u> ۲۰ ـ اور ميوه جونسا پيند کر لين

۲۱۔ اور گوشت اڑتے جانوروں کا جس قسم کو جی وپاہے [۳] اا۔ یعنی خدمت کے لئے لڑکے ہونگے جو سداایک عالت پر رہیں گے۔

۱۲۔ جنت کی شراب: یعنی نظری اور صاف شراب جس کے قدرتی چٹمے جاری ہونگے اس کے پینے سے نہ سرگرانی ہوگی نہ بکواس لگے گی کیونکہ اس میں نشہ نہ ہوگا۔ خالص سرور اور لذت ہوگی۔

ا۔ یعنی جس وقت جو میوہ پسند ہواور جس قسم کا گوشت مرغوب ہو بدون محنت و تعب کے پہنچے گا۔

وَ حُوْرٌ عِينُ ﴿

كَامُتَالِ اللُّؤُلُوَّ الْمَكْنُونِ ﴿

جَزَآءٌ بِمَا كَانُوُا يَعْمَلُوْنَ ٣

لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوًّا وَّلَا تَأْثِيُمًا ﴿

إِلَّا قِيلًا سَلْمًا سَلْمًا عَ

وَ أَصْحٰبُ الْيَمِيْنِ لَا مَا أَصْحٰبُ الْيَمِيْنِ ﴿ مَا أَصْحٰبُ الْيَمِيْنِ ﴿

فِيُ سِدُرٍ مَّخُضُوْدٍ ﴿

وَّ طَلْحٍ مَّنْضُوْدٍ ﴿

وَّ ظِلٍّ مَّمُدُوْدٍ ﴿

۲۲\_ اور عورتیں گوری بڑی آنکھوں والیاں

۲۳۔ جیسے موتی کے دانے اپنے غلاف کے اندر [<sup>۱۳]</sup> ۲۴۔ بدلہ اُن کاموں کا جو کرتے تھے

۲۵۔ نہیں سنیں گے وہاں بکواس اور گناہ کی بات

٢٦\_ مگر ايك بولنا سلام سلام [13]

۲۷۔ اور داہنے والے کیا کہنے داہنے والوں کے

۲۸۔ رہتے ہیں بیری کے درختوں میں جن میں کانٹا نہیں[۱۱]

۲۹۔ اور کیلے تہہ پر تہہ

۳۰ ـ اور سابیر لنبا [۱۸]

۱۴ ـ گوشت اور میوے: یعنی صاف موتی کی طرح جس پر گردوغبار کا ذرا بھی اثر یہ آیا ہو۔

10۔ یعنی لغواور واہیات باتیں وہاں نہیں ہوں گی نہ کوئی جھوٹ بولے گا، نہ کسی پر جھوٹی تہمت رکھے گا۔ بس ہر طرف سے
سلام سلام کی آوازیں آئیں گی۔ یعنی جنتی ایک دوسرے کو اور فرشتے جنتیوں کو سلام کریں گے۔ اور رب کریم کا سلام پہنچ گا جو
بہت ہی بڑے اعزازواکرام کی صورت ہے اور سلام کی یہ کثرت اس کی طرف اشارہ ہے کہ اب یماں پہنچ کرتم تمام آفات اور
مصائب سے محفوظ اور صیح وسالم رہوگے۔ نہ کسی طرح کا آزار پہنچ گا نہ موت آئی گی نہ فنا۔

#### منزل،

الے جو قسم قسم کے مزہ دار پھلول سے لدے ہول گے۔

 ۱- جنت کا موسم: یعنی نه دهوپ ہوگی نه گرمی سردی لگے گی۔ نه اندهیرا ہوگا۔ صبح کے بعد اور طلوع شمس سے پہلے جیسا درمیانی وقت ہوتا ہے ایسا معتدل سایہ سمجھواور لنبا بھیلا ہوا اتنا کہ بہترین تیزرفتار گھوڑا سوبر س تک متواتر چلتا رہے تو ختم یہ ہو۔

۳۱ ـ اوریانی بهتا ہوا

۳۲ ـ اور میوه بهت

٣٣ ـ بنه أس ميں سے لُونًا اور بنه رو كا ہوا [١٨]

۳۳ ۔ اور بچھونے اونیجے [۱۹]

۳۵۔ ہم نے اٹھایا اُن عورتوں کو ایک اچھے اٹھان پر

٣٦\_ پيمركيا أنكو كنواريان

٣٤ ـ پيار دلانے والياں ہم عمر

۳۸\_ واسطے داہنے والوں کے <sup>[۲۰]</sup>

۳۹۔ انبوہ ہے پہلول میں سے

میں سے چھلول میں سے <sup>[17]</sup>

وَّ مَآءٍ مَّسُكُوْبِ ﴿

وَّ فَا كِهَدٍ كَثِيرَةٍ ﴿

لَّا مَقُطُوعَةٍ وَّ لَا مَمْنُوعَةٍ ﴿

وَّ فُرُشِ مَّرُ فُوْعَةٍ ﴿

إِنَّا أَنْشَأُنْهُنَّ إِنْشَاءً ﴿

فَجَعَلُنٰهُنَّ أَبُكَارًا ﴿

عُرُبًا أَتُرَابًا

ع لِاَصْحٰبِ الْيَمِيْنِ عَلَىٰ

ثُلَّةٌ مِّنَ الْأَوَّ لِينَ ﴿

وَ ثُلَّةً مِّنَ الْآخِرِيْنَ ﴿

وَ أَصْحُبُ الشِّمَالِ لَا مَلَ أَصْحُبُ الشِّمَالِ اللهِ اوربائين والع كيه بائين والع

۱۸۔ جنت کے پیل: بہت قیم کا میوہ، نہ پہلے اس میں سے کسی نے توڑا نہ دنیا کے موسمی میووں کی طرح آئندہ ختم ہو نہ اس کے لینے میں کسی قسم کی روک ٹوک پیش آئے۔

19۔ جنت کے فرش: یعنی بیجد دہیزاوراونچے ظاہر میں بھی اور رتبہ میں بھی۔

منزل،

۲۰۔ جنت کی عورتیں بیعنی حوریں اور دنیا کی عورتیں جو جنت میں ملیں گی وہاں ان کی پیدائش اور اٹھان خدا کی قدرت سے ایسا ہو گا کہ ہمیشہ خوبصورت جوان بنی رمیں گی۔ جن کی باتوں اور طرزوانداز پر بیساختہ پیار آئے اور سب کوآپس میں ہم عمر رکھا جائے گا اور ان کے ازواج کے ساتھ بھی عمر کا تناسب برابر قائم رہے گا۔

۲۱ \_ یعنی اصحاب بمین پہلوں میں بھی بحثرت ہوئے میں اور پچھلوں میں بھی ان کی بہت کثرت ہوگی ۔

فِي سَمُومٍ وَ حَمِيْمِ اللهِ

وَّ ظِلِّ مِّنُ يَّحْمُوْمٍ ﴿

لَّا بَارِدٍ قَ لَا كَرِيْمٍ ٣

إِنَّهُمُ كَانُوُا قَبُلَ ذَٰلِكَ مُتَّرَفِينَ ﴿

وَ كَانُوا يُصِرُّونَ عَلَى الْحِنْثِ الْعَظِيْمِ ﴿

وَ كَانُوُا يَقُولُونَ لِلهِ أَيِذَا مِتُنَا وَ كُنَّا تُرَابًا

وَّ عِظَامًا ءَاِنَّا لَمَبْعُوْثُوْنَ ﴿

أَوَ ابَآؤُنَا الْأَوَّلُونَ ﴿

قُلُ إِنَّ الْاَوَّ لِينَ وَ الْاحِرِينَ ﴿

لَمَجُمُو عُونَ لا إلى مِيْقَاتِ يَوْمٍ مَّعُلُوْمٍ عَ

۴۲ ـ تيز بھاپ ميں اور جلتے يانی ميں

۳۳ ۔ اور سایہ میں دھوئیں کے

۳۲ یه شمندا اور به عزت کا [۲۲]

مم۔ وہ لوگ تھے اس سے پہلے نوشحال

۲۶\_ اور ضد کرتے تھے اُس بڑے گناہ پر <sup>[۲۳]</sup>

، اور کھا کرتے تھے کیا جب ہم مر گئے اور ہو چکے مٹی اور ہڈیاں کیا ہم پھراٹھائے جائیں گے

> ۴۸ ۔ اور کیا ہمارے اگلے باپ دادے بھی [۲۳] مم۔ توکمہ دے کہ اگلے اور پ<u>کھ</u>لے

۵۰۔ سب اکٹھے ہونے والے ہیں ایک دن مقرر کے

۲۲۔ دوزخ کے مختلف احوال: یعنی دوزخ کی آگ سے کالادھواں اٹھیگا۔ اس کے سایہ میں رکھے جائیں گے۔ جس سے کوئی جمانی یا رومانی آرام نه ملے گا۔ نه مُصندُک پہنچے گی۔ نه وہ عزت کا سابیہ ہوگا۔ ذلیل و نواراس کی تبیش میں بھنتے رہیں گے۔ یہ ان کی دنیوی خوشحالی کا جواب ہواجس کے غرور میں اللہ اور رسول سے ضد باندھی تھی۔

۲۳\_ یعنی وہ بڑا گناہ کفروشرک ہے اور تکذیب اندیاء یا جھوٹی قیمیں کھا کریہ کہنا کہ مرنے کے بعد ہر گز کوئی زندگی نہیں ۔ کا قال تعالیٰ

وَ اَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَنْ يَمُوْتُ ( نَحَل رَوع ٥) .

۲۴ ۔ گناہ پر کفار کا اصرار: جو ہم سے بھی بہت مہلے مرجکے ۔ یعنی بیہ بات کس کی سمجھ میں آسکتی ہے ۔

**۲۵** یعنی قیامت کے دن جس کا وقت اللہ کے علم میں مقرر ہے۔

ثُمَّ إِنَّكُمُ اَيُّهَا الضَّآلُّونَ الْمُكَدِّبُونَ ﴿

لَا كِلُوْنَ مِنْ شَجَرٍ مِّنْ زَقُّوْمٍ ﴿

فَمَالِئُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ ﴿

فَشْرِ بُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيْمِ ﴿

فَشْرِ بُوْنَ شُرُبَ الْهِيْمِ

هٰذَا نُزُلُهُمْ يَوْمَ الدِّيْنِ ﴿

نَحْنُ خَلَقُنٰكُمْ فَلَوُلَا تُصَدِّقُونَ ﴿

اَفَرَءَيْتُمُ مَّا تُمْنُونَ ﴿

ءَانَتُمُ تَخُلُقُونَهُ آمُ نَحْنُ الْخُلِقُونَ عَ

۵۱ پھر تو جو ہواے بہکے ہوؤ جھٹلانے والو

۵۲ ۔ البتہ کھاؤ گے ایک درخت سینڈ کے سے

۵۳۔ پھر بھروگے اس سے پیٹ [۲۶]

۵۴۔ پھرپیو گے اُس پر ایک جلتا پانی

۵۵۔ پھر پیو گے جیسے پئیں اونٹ تو نبے ہوئے [۲۰]

۵۶ ۔ یہ ممانی ہے اُنکی انساف کے دن [۲۸]

۵۷۔ ہم نے تم کو بنایا پھر کیوں نہیں پچ مانتے [۲۹] ۵۸۔ بھلا دیکھو تو جو پانی تم ٹیکاتے ہو

۵۹۔ اب تم اُسکو بناتے ہویا ہم میں بنانے والے <sup>[۴۰</sup>]

۲۷۔ دوز خیوں کا کھانا؛ یعنی جب بھوک سے مضطر ہوگے تو یہ درخت کھانے کو ملے گا اور اسی سے پیٹ بھرنا پڑیگا۔

۲۷۔ کھولتا ہوا پانی: یعنی گرمی میں تونسا ہوا اونٹ جیسے پیاس کی شدت سے ایک دم پانی چڑھاتا چلاجاتا ہے۔ یہ ہی عال دوز نیوں کا ہوگا لیکن وہ گرم پانی جب منہ کے قریب پہنچائیں گے تو منہ کو بھون ڈالے گا اور پیٹ میں پہنچے گا تو آتیں کٹ کر باہر آپڑینگی (العیاذ باللہ )۔

۲۸\_ یعنی انصاف کا مقتضاء یہ ہی تھاکہ ان کی مهانی اس شان سے کی جائے۔

<u>19۔ یعنی اس بات کو کیوں نہیں مانتے کہ پہلے بھی اس نے پیدا کیا اور وہ ہی دوبارہ پیدا کر دے گا۔</u>

۔۔ انسان کا غالق کون ہے: یعنی رحم مادر میں نطفہ سے انسان کون بناتا ہے۔ وہاں تو تمہارا کسی کا ظاہری تصرف بھی نہیں چلتا۔ مچر ہمارے سواکون ہے جو پانی کے قطرہ پر ایسی خوبصورت تصویر تھینچتا اور اس میں جان ڈالٹا ہے۔

نَحْنُ قَدَّرْنَا بَيْنَكُمُ الْمَوْتَ وَمَا نَحْنُ ١٠- مَ مُمَّرَاعِكَ تَم مِين مِنَا [١٦] اور مم عاجز نهين بِمَسُبُو قِينَ ﴿

عَلَى اَنْ نُبَدِّلَ اَمْثَالَكُمْ وَ نُنْشِئَكُمْ فِي مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ لَا تَعْلَمُونَ ٢

> الْأُولَىٰ فَلَوْلَا وَ لَقَدُ عَلِمُتُمُ النَّشَاةَ تَذَكُّرُ وَنَ 📆

> > اَفَرَءَيْتُمُ مَّا تَحُرُثُونَ اللَّهِ

ءَانَتُمُ تَزُرَعُونَةً آمُرنَحُنُ الزَّرِعُونَ 🖀

حُطَامًا فَظَلْتُم لَوْ نَشَآءُ لَجَعَلْنَهُ تَفَكُّهُوۡنَ 🚭

إِنَّا لَمُغْرَمُونَ اللَّهُ

نهیں جانتے [۳۲]

٦٢ اورتم جان چکے ہو پہلا اٹھان پھر کیوں نہیں یادکرتے [۳۳]

٦٣ ـ بھلا دیکھو تو جو تم بوتے ہو

۶۲۰ کیاتم اُسکوکر تے ہو کھیتی یا ہم میں کھیتی کر دینے

٦٥ ـ اگر ہم چاہیں تو کر ڈالیں اُسکوروندا ہوا گھانس مچھرتم سارے دن رہو باتیں بناتے

**٦٦۔ ہم تو قرضد**ار رہ گئے

۳۱\_ یعنی جلانا مارنا سب ہمارے قبضے میں ہے۔ جب وجود وعدم کی باگ ہمارے ہاتھ میں ہوئی تو مرنے کے بعد اٹھادینا کیا مشکل

۳۲ \_ حضرت شاه صاحبٌ لکھتے ہیں ""یعنی تم کواور جهان میں لیجائیں، تمہاری جگہ یہاں اور خلقت بسادیں "" \_ ۳۳ یعنی پہلی پیدائش کویاد کر کے دوسری کو بھی سمجھ لو۔ ۳۴۔ زمین سے تم اگاتے ہویا ہم: یعنی بظاہر ہج زمین میں تم ڈالتے ہو لیکن زمین کے اندر اس کی پرورش کرنا پھر باہر نکال کر ایک لہلهاتی تھیتی بنادیناکس کا کام ہے اس کے متعلق توظاہری اور سطی دعوٰی بھی تم نہیں کر سکتے کہ ہماری تیار کی ہوئی ہے۔

بَلُ نَحُنُ مَحُرُ وَ مُوْنَ 🖭

اَفَرَءَيْتُمُ الْمَآءَ الَّذِي تَشُرَبُونَ ﴿

ءَانَتُهُ اَنْزَلْتُمُوَّهُ مِنَ الْمُزْنِ اَمْ نَحْنُ الُمُنُزِلُونَ 🗊

لَوْ نَشَآءُ جَعَلْنٰهُ أَجَاجًا فَلَوْلَا تَشُكُّرُ وْنَ

اَفَرَءَيُثُمُ النَّارَ الَّتِي تُؤرُونَ ﴿

ءَانْتُمُ اَنْشَاتُمُ شَجَرَتَهَا

٦٤ بلکه ہم بے نصیب ہو گئے [٢٥]

٦٨\_ مِعلا ديجھوتوپانی کو جوتم پيتے ہو

19۔ کیا تم نے اتارا اُسکو بادل سے ہا ہم میں اتار نے

٠٠ ـ اگر ہم چامیں کر دیں اُسکو کھارا پھر کیوں نہیں احسان مانية [۴۷]

ا)۔ مِملا دیکھو توآگ جس کو تم سلگاتے ہو

۳۵۔ زمین سے تم اگاتے ہویا ہم : یعنی کھیتی پیداکرنے کے بعداس کا محفوظ اور باقی رکھنا بھی ہمارا ہی کام ہے۔ ہم چاہیں توکوئی آفت بھیج دیں جس سے ایک دم میں ساری کھیتی تہس نہس ہوکررہ جائے پھرتم سرپکڑاکر رووَاورآپس میں بیٹے کر باتیں بنانے لگو کہ میاں ہمارا تو ہڑا بھاری نقصان ہوگیا۔ بلکہ سچ پوچھو تو بالکل خالی ہاتھ ہوگئے۔

۳۱۔ بارش تم برساتے ہویا ہم: یعنی بارش بھی ہمارے حکم سے آتی ہے اور زمین کے خزانوں میں وہ پانی ہم ہی جمع کرتے ہیں۔ تم کوکیا قدرت تھی کہ پانی بنالیتے یا نوشامداور زبردستی کرکے بادل سے چھین لیتے۔

۳۷۔ میٹے پانی کی نعمت: یعنی ہم چاہیں تو میٹے پانی کو بدل کر کھاری کراوا بنادیں جو نہ پی سکو نہ کھیتی کے کام آئے۔ پھر احیان نہیں مانتے کہ ہم نے میٹے پانی کے کتنے خزانے تمہارے ہاتھ دے رکھے ہیں۔ بعض روایات میں ہے کہ نبی کریم النافیالیم پانی يى ﴿ فَرَاتِ تِي ۦ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي سَقَاناهُ عَذْبًا فُرَاتًا بِرَحْمَتِهِ وَلَمْ يَجْعَلُهُ مِلْحًا أُجَاجًا بِذُنُو بِنَا (ابن

<u>۳۸۔ عرب میں کئی درخت سبزایسے میں جن کو رگڑنے سے آگ نکلتی ہے جیسے ہمارے ماں بانس ، پہلے سورۃ ""یں"" میں اس</u> کا بیان ہوچکا۔ یعنی ان درخوں میں آگ کس نے رکھی ہے۔ تم نے یا ہم نے۔

نَحْنُ جَعَلْنَهَا تَذْكِرَةً وَمَتَاعًا لِّلْمُقُويْنَ ٢٥- هم نے می توبنایا وہ درخت یاد دلانے کو [٢٩] اور

غ فَسَبِّحُ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيْمِ ﴿

فَلا أَقْسِمُ بِمَوْقِعِ النُّجُومِ فَي

وَ إِنَّهُ لَقَسَمٌ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيْمٌ ﴿

برتنے کو جنگل والوں کے [۴۰]

۸۷ء سو بول پاک اپنے رب کے نام کی جو سب سے بروا [۳]

۵۷۔ سومیں قسم کھاتا ہوں تاروں کے ڈوینے کی [۳] ۲۶۔ اور یہ قیم ہے اگر سمجھو تو ہڑی قیم

<u>87۔ نصیحت پکڑوہ ب</u>عنی بیہ آگ دیکھ کر دوزخ کی آگ یاد کریں کہ بیہ بھی اسی کا ایک حصہ اور ادنیٰ نمونہ ہے اور سوچنے والے کو بیہ بات بھی یاد آسکتی ہے کہ جو خدا سبز درخت سے آگ نکالنے پر قادر ہے وہ یقیناً مردہ کوزندہ کرنے پر بھی قادر ہو گا۔

. ہم۔ جنگل والوں اور مسافروں کو آگ سے بہت کام پڑتا ہے۔ خصوصاً جاڑے کے موسم میں۔ اور یوں توسب ہی کا کام اس سے چلتا ہے۔ (تنبیہ ) بعض روایات کی بناء پر علماء نے متحب سمجھا ہے کہ ان آیات میں ہر جلہ استفہامیہ کو تلاوت کرنے کے بعد کے بَلُ اَنْتَ یَارَبّ ۔

ام۔ ان تعمقوں کا شکر کرو:جس نے ایسی مختلف اور کارآمد چیزیں پیدا کیں اور خالص اپنے فضل واصان سے ہم کو منتفع کیا اس کا شکراداکرنا چاہیئے۔ اور منکرین کی گھڑی ہوئی خرافات سے اس کی اور اس کے نام مبارک کی پاکی بیان کرنا چاہیئے۔ تعجب ہے کہ لوگ ایسی آیات باہرہ دیکھنے کے بعد بھی اس کی قدرت وومدانیت کو کا حقہ نہیں سمجھتے۔

۲۲\_اور دوسرے معنی یہ ہیں کہ قسم کھاتا ہوں آیتوں کے اترنے کی پیغمبروں کے دلوں میں (موضع) یا آیات قرآن کے اترنے کی آسمان سے زمین پر ، آہستہ آہستہ ، تھوڑی تھوڑی۔

إِنَّهُ لَقُرُانٌ كَرِيمٌ ﴿

فِي كِتْبٍ مَّكُنُوْنٍ ﴿

لَّا يَمَشُّهُ إِلَّا الْمُطَلَّهُرُونَ ﴿

تَنُزِيلٌ مِّنُ رَّبِّ الْعٰلَمِينَ عَ

اَفَبِهٰذَا الْحَدِيْثِ اَنْتُمْ مُّدُهِنُوْنَ ﴿

وَ تَجْعَلُونَ رِزُقَكُمُ أَنَّكُمُ تُكَذِّبُونَ ﴿

>>۔ بیشک یہ قرآن ہے عزت والا

۸ > ۔ لکھا ہوا ہے ایک پوشیدہ کتاب میں

ہے۔ اُس کو وہی چھوتے ہیں جو پاک بنائے گئے میں [۳۳]

۸۰۔ اثارا ہوا ہے اپنے پرورد گار عالم کی طرف سے [۴۳] ۸۱۔ اب کیا اس بات میں تم ستی کرتے ہو

۸۲ ۔ اور اپنا صه تم يهي ليتے ہوكه اُسكو جھٹلاتے ہو[۵]

۳۷۔ قرآن کو چھونے کے آداب؛ حضرت شاہ صاحب کھتے ہیں "" یعنی فرشتے اس کتاب کو ہاتھ لگاتے ہیں۔ وہ کتاب یہ ہی قرآن لکھا ہوا ہے فرشتوں کے ہاتھوں میں یا لوح محفوظ میں ""۔ اور بعض نے لایکمسّد کی ضمیر قرآن کی طرف راجع کی ہے یعنی اس قرآن کو نہیں چھوتے مگر پاک لوگ، یعنی جو صاحف دل اور پاک اظلاق رکھتے ہیں۔ وہ ہی اس کے علوم و حقائق تک مخصک رسائی پاسکتے ہیں۔ یااس قرآن کو نہ چھوئیں مگر پاک لوگ یعنی بدون وضو کے ہاتھ لگانا جائز نہیں جیسا کہ احادیث سے ثابت ہے۔ اس وقت لایکمسّد کی نفی نہی کے لئے ہوگی۔

مہم۔ رب العلمین کا نازل کردہ کلام بیعن یہ کوئی جادو ٹوئکا نہیں نہ کاہنوں کی زئیل اور بے سروپا باتیں ہیں نہ شاعرانہ تک بندیاں بلکہ بڑی مقدس و معزز کتاب ہے، جو رب العالمین نے عالم کی ہدایت و تربیت کے لئے آثاری، جن خدا نے چاند مورج اور تام ستاروں کا نہایت محکم اور عجیب و غریب نظام قائم کیا، یہ ستارے ایک اٹل قانون کے ماتحت اپنے روزانہ غروب سے اسی کی عظمت و وحدانیت اور قاہرانہ تصرف و اقدار کا عظیم الثان مظاہرہ کرتے ہیں (کا انتج بہ ابراہیم علی قومہ) اور زبان عال سے شادت دیتے ہیں کہ جن اعلی و برتر بستی اور سلطہ غیبیہ کے ہاتھ میں ہماری باگ ہے وہ ہی اکیلا زمین، بادل، پانی، آگ، ہوا، می شادت دیتے ہیں کہ جن اعلی و برتر بستی اور سلطہ غیبیہ کے ہاتھ میں ہماری باگ ہے وہ ہی اکیلا زمین، بادل، پانی، آگ، ہوا، می اور کائنات کے ذرے ذرے درے کا مالک و خالق ہوگا۔ کیا ایے روش آسمانی نشانات کو دیکھ کر ان مضامین کی صداقت میں کوئی شبہ رہ سکتا ہے جو پہلے رکوع میں بیان ہوئے ہیں۔ اور کیا ایک عاقل اس عظیم الثان نظامِ فلکی پر نظر ڈال کر اتنا نہیں سمجھ سکتا کہ ایک دوسرا باطنی نظامِ شمی بھی جو قرآن کریم اور اس کی آیات یا تام کتب وصحف سماویہ سے عبارت ہے، اسی پروردگار عالم کا قائم

کیا ہوا ہے جس نے اپنی قدرت ورحمت کاملہ سے یہ ظاہری نظام قائم فرمایا۔ وہ ہی پاک خدا ہے جس نے روعانی ستاروں کے غروب ہونے کے بعد آفتاب برابر چک رہا ہے۔ غروب ہونے کے بعد آفتاب برابر چک رہا ہے۔ کس کی مجال ہے جواس کو بدل سکے یا غائب کر دے۔ اس کے انوار اور شعاعیں ان ہی دلوں میں پوری طرح منعکس ہوتی ہیں جو مانجھ کریاک وصاف کرلئے جائیں۔

۳۵ کفار کی تکذیب اور ناشکری: یعنی کیا یہ ایسی دولت ہے جس سے منتفع ہونے میں تم ستی اور کاہلی کرو۔ اور اپنا حصہ اتنا ہی سمجھوکہ اس کو اور اس کے بتلائے ہوئے حقائق کو جھٹلاتے رہو، جیسے بارش کو دیکھ کرکہہ دیا کرتے ہوکہ فلاں ستارہ فلال برج میں آگیا تھا اس سے بارش ہوگئن ۔ گویا غدا سے کوئی مطلب ہی نہیں۔ اسی طرح اس بارانِ رحمت کی قدر نہ کرنا جو قرآن کی صورت میں نازل ہوئی ہے اور یہ کہہ دیناکہ وہ اللہ کی آثاری ہوئی نہیں، سخت بد بختی اور حرماں نصیبی ہے۔ کیا ایک نعمت کی شکر گذاری یہ ہی ہے کہ اس کو جھٹلایا جائے۔

فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلْقُوْمَ ﴿

وَ أَنْتُمْ حِيْنَهِ إِتَّنْظُرُونَ ﴿

وَ نَحْنُ اَقُرَبُ اِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكِنَ لَّا

تُبْصِرُونَ 🖪

فَلَوْلَا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِيْنِينَ ﴿

تَرْجِعُونَهَا إِنْ كُنْتُمُ طِدِقِينَ عَ

فَامَّآ إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرَّ بِينَ ﴿

فَرَوْحُ وَّ رَيْحَانُ لا وَ جَنَّتُ نَعِيْمٍ ﴿

وَ اَمَّآ اِنْ كَانَ مِنْ اَصْحٰبِ الْيَمِيْنِ ﴿

ور حرمال سیبی ہے۔ لیا ایک مت می سکر لڈاری یہ ہی ۸۳۔ پیر کیوں نہیں جس وقت جان پہنچے علق کو ۸۴۔ اور تم اُس وقت دیکھ رہے ہو

۸۵۔ اور ہم اُسکے پاس میں تم سے زیادہ پر تم نہیں دیکھتے

۸۹۔ پھر کیوں نہیں اگر تم نہیں ہو کسی کے عکم میں ۸۶۔ تو کیوں نہیں پھیر لیتے اُس روح کو اگر ہو تم سچے[۳]

۸۸ ـ موجواگر وه مرده ہوا مقرب لوگوں میں

۸۹ ۔ توراحت ہے اور روزی ہے اور باغ نعمت کا

۹۰ ـ اور جواگر وہ ہوا داہنے والوں میں

۲۲۱۔ کیا تم کسی کے قابومیں نہیں ہو۔ یعنی ایسی بے فکری اور بے خوفی سے اللہ کی باتوں کو جھٹلاتے ہو، گویا تم کسی دوسرے کے علم اور اختیار ہی میں نہیں، یا کبھی مرنا اور خدا کے ہاں جانا ہی نہیں۔ اچھا جس وقت تمہارے کسی عزیزو مجبوب کی جان نکلنے والی ہو، سانس علق میں اٹک جائے، موت کی سختیاں گذر رہی ہوں اور تم پاس بیٹھے اس کی بے بسی اور درماندگی کا تماشا دیکھتے ہو، اور دوسری طرف خدایا اس کے فرشتے تم سے زیادہ اس کے نزدیک ہیں جو تمہیں نظر نہیں آتے اگر تم کسی دوسرے کے قابو میں نہیں تو اس وقت کیوں اپنے پیارے کی جان کو اپنی طرف نہیں چھیر لیتے اور کیوں بادل نا خواستہ اپنے سے جدا ہونے دیتے ہو دنیا کی طرف واپس لاکر اسے آیوالی سزاسے کیوں بچا نہیں لیتے۔ اگر اپنے دعووں میں سے ہو تو ایساکر دکھاؤ۔

فَسَلْمٌ لَّكَ مِنْ أَصْحٰبِ الْيَمِيْنِ ﴿

وَ اَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الضَّالِّينَ ﴿

فَنُزُلُ مِّنَ حَمِيْمٍ ﴿

وَّ تَصْلِيَةُ جَحِيْمٍ ٢

إِنَّ هٰذَا لَهُوَ حَقُّ الْيَقِيْنِ ﴿

ع فَسَبِّحُ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيْمِ ﴿

ا9۔ تو سلامتی پہنچے تجھ کو داہنے والوں سے [۴۷]

۹۲ ۔ اور جو اگر وہ ہوا جھٹلانے والوں بہکنے والوں میں

۹۳ تومهانی ہے جلتا پانی

م و یه اور ڈالنا آگ میں [۴۸]

98۔ بیشک یہ بات یمی ہے لائق یقین کے [۴۹] 99۔ موبول پاکی اپنے رب کے نام سے جو سب سے بڑا ہے [۵۰]

ہم۔ مقربین اور اصحاب بین: یعنی تم ایک منٹ کے لئے نہیں روگ سکتے۔ اس کو اپنے ٹھکانے پر پہنچنا ضروری ہے۔ اگر وہ مردہ مقربین میں سے ہوگا تو اعلی درجہ کی روعانی وجعانی راحت و عیش کے سامانوں میں پہنچ جائے گا۔ اور ""اصحاب بین "" میں سے ہوا تب بھی کچھے کھڑکا نہیں۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں۔ ""یعنی خاطر جمع رکھ ان کی طرف سے "" یا یہ مطلب ہے کہ اصحاب بین کی طرف سے اس کو سلام پہنچے گا۔ یا اس کو کہا جائے گا کہ تیرے لئے آئندہ سلامتی ہی سلامتی ہے، اور تو ""اصحاب بین "" میں شامل ہے۔ بعض اعادیث میں ہے کہ موت سے پہلے ہی مرنیوالے کو یہ بشارتیں مل جاتی ہیں۔ اور اسی طرح مجرموں کو ان کی برعالی کی اطلاع دے دی جاتی ہے۔

۴۸ \_ یعنی اس کا انجام یہ ہوگا اور مرنے سے پہلے اس کی خبر سنا دی جائے گی۔

89۔ آخرت کی بیہ تمام خبریں سچی ہیں: یعنی تمہاری تکذیب سے کچھ نہیں ہوتا۔ ہو کچھ اس سورت میں مؤمنین اور مجرمین کی خبر دی گئی ہے بالکل یقینی ہے، اسی طرح ہو کر رہے گا۔ خواہ مخاہ شبے پیدا کرکے اپنے نفس کو دھوکا بنہ دو۔ بلکہ آنے والے وقت کی تیاری کرو۔

٥٠ الله كى تسبيح ميں مثول رہو بيعنى تسبيح و تحميد ميں مثول رہوكہ يہ ہى وہاں كى برسى تيارى ہے اس نيك مثولہ ميں لگ كر كذبين كى دل آزار بيودگيوں سے بھى يحوئى رہتى ہے اور ان كے باطل خيالات كارد بھى ہوتا ہے ـ يہاں سورت كے خاتمہ پر جى چاہتا ہے كہ وہ عديث نقل كر دبجائے جس پر امام بخارى نے اپنى كتاب كو ختم فرمايا ہے ـ عَنْ اَدِي هُورَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ كَلِمَتانِ خَفِيهُ فَتَانِ عَلَى اللِّسَانِ ثَقِيهُ لَتانِ فِي الْمِيْرَانِ حَيِبْتَانِ إِلَى الرَّحْمٰنِ سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِه سُبْحَانَ اللهِ الْمَظِيمِ ـ

تم سورة الواقعه ولله الحدوالمينه

### ركوعاتهام

## ٥٥ سُوْرَةُ الْحَدِيْدِ مَدَنِيَّةُ ٩٢

ایاتها ۲۹

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ اللہ کی پاکی بولتا ہے جو کچھ ہے آسمانوں میں اور زمین میں [<sup>1</sup>] اور وہی ہے زبر دست حکمتوں والا

۲۔ اُسی کے لئے ہے راج آسمانوں کا اور زمین کا جلاتا ہے اور مارتا ہے اور وہ سب کچھ کر سکتا ہے [۲]

۳۔ وہی ہے سب سے پہلا اور سب سے پچھلا [<sup>۳</sup>] اور باہر اور اندر اور وہ سب کچھ جانتا ہے [<sup>۴</sup>] سَبَّحَ لِلهِ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَ الْأَرْضِ ۚ وَ هُوَ الْعَرِيْرُ الْحَكِيْمُ ۚ وَ هُوَ الْعَرِيْرُ الْحَكِيْمُ ۚ وَ الْعَرِيْرُ الْحَكِيْمُ ۚ وَالْعَرِيْرُ الْحَكِيْمُ ۚ وَالْعَرِيْرُ الْحَكِيْمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ الللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللّم

لَهُ مُلُكُ السَّلَمُوتِ وَ الْأَرْضَ ۚ يُحُى وَ يُمِينَ ۚ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ ۞ هُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ ۞ هُو الْأَوْلُ وَ الْطَاهِرُ وَ الْبَاطِنُ وَ هُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ ۞ هُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ ۞

ا۔ ہرشے نسبیح کرتی ہے: یعنی زبانِ عال سے یا قال سے یا دونوں سے۔

۲۔ موت و حیات اللہ کے ہاتھ میں ہے: یعنی آسمان و زمین میں سب جگہ اس کا عکم اور اختیار چلتا ہے ایجاد و اعدام کی باگ اسی کے ہاتھ میں ہے۔ کوئی طاقت اس کے تصرف تکوینی کوروک نہیں سکتی۔

٣۔ جب کوئی بنہ تھا، وہ موجود تھا، اور کوئی بنہ رہے وہ موجود رہے گا۔

الله ظاہر بھی ہے اور باطن بھی: ہر چیز کا وجود و ظہوراس کے وجود سے ہے۔ لہذا اس کا وجود اگر ظاہر و باہر نہ ہوتو اور کس کا ہوگا۔
عرش سے فرش تک اور ذرہ سے آفتاب تک ہر چیز کی ہستی اس کی ہستی کی روش دلیل ہے لیکن اسی کے ساتھ اس کی کھنہ ذات اور خقائق صفات تک عقل وادراک کی رسائی نہیں۔ کسی ایک صفت کا اعاظہ بھی کوئی نہیں کر سکتا نہ اپنے قیاس و رائے سے اس کی کچھ کیفیت بیان کر سکتا ہے۔ بایں کاظ کہ سکتے ہیں کہ اس سے زیادہ باطن اور پوشیدہ کوئی نہیں۔ ہم عال وہ اندر بھی باہر ہمی فاہر بھی باطن ہوں کھلے اور چھے ہر قسم کے احوال کا جانے والا ہے۔ ظاہر ( جمعنی غالب ) ایسا کہ اس سے اوپر کوئی قوت نہیں۔ باطن ایس کے فقی الحدیث و انت

الظاهر فليس فوقك شيء وانت لباطن فليس دونك شئ ـ

هُوَ الَّذِی خَلَقَ السَّمٰوٰتِ وَ الْاَرْضَ فِی سِتَّةِ اَیَّامِ ثُمَّ اسْتَوٰی عَلَی الْعَرْشِ لَیعُلَمُ مَا یَا اَیْ شِ اسْتَوٰی عَلَی الْعَرْشِ لَیعُلَمُ مَا یَا اللَّمْ اللَّارُضِ وَ مَا یَخُرُجُ مِنْهَا وَ مَا یَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَ مَا یَعُرُجُ فِیهَا لَو مَا یَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَ مَا یَعُرُجُ فِیهًا لَو هُوَ مَا یَعُرُجُ فِیهًا لَو هُوَ مَا یَعُرُجُ فِیهًا لَو هُوَ مَا یَعُرُجُ فِیهًا لَو الله بِمَا هُوَ مَعَکُمُ اینَ مَا کُنْتُمُ لُو الله بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِیرٌ ﴿

لَهُ مُلُكُ السَّمُوْتِ وَ الْأَرْضِ ﴿ وَ إِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴿

يُولِجُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَ يُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَارُ وَهُوَ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴿

۲۔ وہی ہے جس نے بنائے آسمان اور زمین چھ دن
میں چھر قائم ہوا تخت پر [۵] جانتا ہے جو اندر جاتا ہے
زمین کے اور جو اُس سے نکلتا ہے [۱] اور جو کچھ اترتا ہے
آسمان سے اور جو کچھ اُس میں چڑھتا ہے [۶] اور وہ
تممارے ساتھ ہے جمال کمیں تم ہواور اللہ جو تم کرتے
ہوا سکو دیکھتا ہے [۸]

۵۔ اُسی کے لئے ہے راج آسانوں کا اور زمین کا اور اللہ ہی تک پہنچ ہیں سب کام [۹]

1- داخل کرتا ہے رات کو دن مین اور داخل کرتا ہے دن کو رات میں [۱۰] اور اُسکو خبر ہے جیوں کی بات کی [۱۱]

۵۔اس کا بیان سورۃ اعراف میں آٹھویں پارے کے ختم سے کچھ پہلے گذر چکا ہے۔

۱۔ مثلاً بارش کا پانی اور بیج زمین کے اندر جاتا ہے۔ اور تھیتی درخت وغیرہ اس سے باہر نکلتے میں۔ اس کا بیان سورۃ ""سبا"" میں گذر چکا۔

﴾۔آسان کی طرف سے اترتے ہیں فرشتے، احکام، قضاء قدر کے فیصلے، اور بارش وغیرہ اور پڑھتے ہیں بندوں کے اعال اور ملائکۃ اللہ۔

۸۔ ہر جگہ اللہ تمہارے ساتھ ہے: یعنی کسی وقت تم سے غائب نہیں۔ بلکہ جمال کمیں تم ہو اور جس عال میں ہو، وہ خوب جانتا
 ہے اور تمام کھلے چھپے اعمال کو دیکھتا ہے۔

9۔ زمین و آسمان میں اللہ کی عکومت: یعنی اس کی قلمرو سے نکل کر تھیں نہیں جاسکتے۔ تمام آسمان و زمین میں اسی اکیلے کی

عکومت ہے اور آخر کار سب کاموں کا فیصلہ وہیں سے ہوگا۔

۱۰۔ اللہ کی قدرت اور علم: یعنی کچھی دن کو گھٹا کر رات بڑی کر دیتا ہے اور کچھی اس کے برعکس رات کو گھٹا کر دن بڑا کر دیتا ہے۔ ۱۱۔ یعنی دلوں میں جو نیتیں اور ارادے پیدا ہوں یا خطرات و وساوس آئیں، وہ بھی اس کے علم سے باہر نہیں۔

ہے۔ یقین لاؤ اللہ پر اور اُسکے رسول پر اور خرچ کرو اُس
 میں سے جو تمہارے ہاتھ میں دیا ہے اپنا نائب کر کر [۳]
 سوجو لوگ تم میں یقین لائے میں اور خرچ کرتے میں
 اُنکو بڑا تُواب ہے [۳]

۸۔ اور تم کوکیا ہوا کہ یقین نہیں لاتے اللہ پر اور رسول بلاتا ہے تم کوکہ یقین لاؤاپنے رب پر اور لے چکا ہے تم سے عہد لیکا اگر ہوتم ماننے والے [۱۳]

امِنُوا بِاللهِ وَ رَسُولِهِ وَ اَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُّسْتَخُلَفِيْنَ فِيهِ فَيْ فَالَّذِيْنَ امَنُوا مِنْكُمْ وَانْفَقُوا لَهُمْ اَجُرُ كَبِيرُ ﴿ فَالَّذِيْنَ امْنُوا مِنْكُمْ وَ اَنْفَقُوا لَهُمْ اَجُرُ كَبِيرُ ﴿ وَالرَّسُولُ وَ مَا لَكُمْ لَا تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الرَّسُولُ يَدُعُوكُمْ لِا تُؤْمِنُوا بِرَبِّكُمْ وَ قَدْ اَخَذَ يَدُعُوكُمْ لِانْفُولُ بِيرَبِّكُمْ وَ قَدْ اَخَذَ مَيْنَاقَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِيْنَ ﴿

11۔ تم مال کے مالک نہیں، بلکہ نائب ہو: یعنی جو مال تمہارے ہاتھ میں ہے اس کا مالک اللہ ہے۔ تم صرف امین اور خزانجی ہو۔ لہذا جہاں وہ مالک بتلائے وہاں اس کے نائب کی حیثیت سے خرچ کرو۔ اوریہ بھی ملحوظ رکھوکہ پہلے یہ مال دوسروں کے ہاتھ میں تھا ان کے جانشین تم ہے۔ ظاہر ہے تمہارا جانشین کوئی اور بنایا جائے گا۔ پھر جب معلوم ہے کہ یہ چیز نہ پہلوں کے پاس رہی نہ تمہارے پاس رہے گی، توایسی زائل و فانی چیز سے اتنا دل لگانا مناسب نہیں کہ ضروری اور مناسب مواقع میں بھی آدمی خرچ کرنے سے کترائے۔

۱۳۔ لہذا ضروری ہے کہ جن لوگوں میں یہ صفت و خصلت موجود نہیں، اپنے اندر پیدا کریں اور جن میں موجود ہے اس پر ہمیشہ متنقیم رمیں اورایان کے مقتضی پر عمل رکھیں۔

۱۴۔ اللہ پرایان کیوں نہیں لاتے بیعنی اللہ پر ایان لانے یا یقین و معرفت کے راستوں پر چلتے رہنے سے کیا چیز مانع ہوسکتی ہے۔ اور اس معاملہ میں ستی یا تقاعد کیوں ہو جبکہ خدا کا رسول تم کو کسی اجنبی اور غیر معقول چیز کی طرف نہیں، بلکہ تمہارے تقیقی پرورش کرنے والے کی طرف دعوت دے رہا ہے جس کا اعتقاد تمہاری اصل فطرت میں و دیعت کر دیا گیا اور جس کی ربوبیت کا اقرار تم دنیا میں آنے سے پہلے کر چکے ہو۔ چنانچے آج تک اس اقرار کا کچھ نہ کچھ اثر بھی قلوبِ بنی آدم میں پایا جاتا ہے۔ پھر دلائل و

برامین اور ارسال ورسل کے ذریعہ سے اس ازلی عهد و پیان کی یاد دہانی اور تجدید بھی کی گئی۔ اور انبیائے سابقین نے اپنی امتوں سے یہ عهد بھی لیا کہ خاتم الانبیاء النہ النہ آلیا آلیا کہ کا انباع کرینگے۔ اور تم میں بہت سے وہ بھی میں جو خود نبی کریم النہ آلیا آلیا کے دست مبارک پر سمع و طاعت اور انفاق فی سبیل اللہ وغیرہ امور ایانیہ پر کاربند رہنے کا پکا عهد کریکے میں۔ پس ان مبادی کے بعد کہاں گنجائش ہے کہ جو ماننے کا ارادہ رکھتا ہو وہ نہ مانے اور جو مان چکا ہو وہ اس سے انحراف کرنے لگے۔

9۔ وہی ہے جو آثارتا ہے اپنے بندے پر آتینیں صاف کہ نکال لائے تم کواندھیروں سے اجالے میں اور اللہ تم پر زمی کرنے والا ہے مہربان [۱۵]

۱۔ اور تم کوکیا ہوا ہے کہ خرچ نہیں کرتے اللہ کی راہ
میں اور اللہ ہی کو چ رہتی ہرشے آسانوں میں اور زمین
میں [۱۱] برابر نہیں تم میں جس نے کہ خرچ کیا فتح مکہ
سے پہلے [۱۱] اور لڑائی کی اُن لوگوں کا درجہ بڑا ہے اُن
سے جو کہ خرچ کریں اُسکے بعد اور لڑائی کریں اور سب
سے وعدہ کیا ہے اللہ نے خوبی کا [۱۸] اور اللہ کو خبر ہے
جو کچھ تم کرتے ہو[۱۹]

هُوَ الَّذِى يُنَزِّلُ عَلَى عَبْدِمَ الْيَ بَيِّنْتِ لِيَاتِ بَيِّنْتٍ لِيُخْرِجَكُمْ مِّنَ الظُّلُمْتِ الِلَ النُّوْرِ وَ اِنَّ اللَّهُ بِكُمْ لَرَ ءُوْفُ رَّحِيْمُ اللهَ اللهَ بِكُمْ لَرَ ءُوْفُ رَّحِيْمُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

وَ مَا لَكُمُ اللّا تُنفِقُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ وَ لِلهِ مِيرَاتُ السَّمُوتِ وَ الْاَرْضِ لَا يَسْتَوِى مِيرَاتُ السَّمُوتِ وَ الْاَرْضِ لَا يَسْتَوِى مِن كُمُ مَّنَ انفَقَ مِنْ قَبُلِ الْفَتْحِ وَ قَتَلَ لَا مِنكُمْ مَّنَ انفَقَ مِنْ قَبُلِ الْفَتْحِ وَ قَتَلَ لَا الْفَتْحِ وَ قَتَلَ اللهُ الْفَتْحِ وَ قَتَلُ اللهُ الْفَتْحِ وَ قَتَلُ اللهُ الْفَتْحِ وَ قَتَلُ اللهُ اللهُ الْفُلُونَ حَبِيرٌ عَمَا اللهُ إِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ عَلَى اللهُ الْخُسْلَى اللهُ إِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ عَلَى اللهُ الْمُسْلَى اللهُ إِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ عَلَى اللهُ الْمُسْلَى اللهُ إِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ عَلَى اللهُ الْمُسْلَى اللهُ إِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ عَلَى اللهُ إِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ عَلَى اللهُ إِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرُ عَلَى اللهُ اللهُ إِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ عَلَيْ اللهُ الْمُ اللهُ إِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرُ اللهُ اللهُ

10۔ قرآن کفروجل کے اندھیروں سے نکال کر ایمان و علم کے اجائے میں لے آئے۔ یہ اللہ کی بہت ہی بڑی شفقت اور مہربانی ہے،

اگر سخی کرنا توان ہی اندھیروں سے نکال کر ایمان و علم کے اجائے میں لے آئے۔ یہ اللہ کی بہت ہی بڑی شفقت اور مہربانی ہے،

اگر سخی کرنا توان ہی اندھیروں میں بڑا چھوڑ کر تم کو ہلاک کر دیتا۔ یا ایمان لانے کے بعد بھی پچھلی خطاؤں کو معاف نہ کرتا۔

11۔ اللہ کی راہ میں کیوں خرچ نہیں کرتے بیعنی مالک فنا ہو جاتا ہے اور ملک اللہ کا بچ رہتا ہے اور ویسے تو ہمیشہ اس کا مال تھا۔

بھراس کے مال میں سے اس کے علم کے موافق خرچ کرنا بھاری کیوں معلوم ہو؟ خوشی اور افتیار سے نہ دوگے تو بے افتیار اسی کے پاس پہنچے گا۔ بندگی کا اقتضاء یہ ہے کہ خوشدل سے پیش کرے اور اس کی راہ میں خرچ کرتے ہوئے فقروافلاس سے نہ

ڈرے، کیونکہ زمین وآسمان کے خزانوں کا مالک اللہ ہے۔ کیا اس کے راسۃ میں خوشدلی سے خرچ کرنے والا بھو کا رہیگا؟ وَ لَا تَخْشَ مِنْ ذِی الْعَرُشِ اِقْلَالَا۔

۱۔ فتح مکہ سے پہلے کے مسلمانوں کا درجہ:اور بعض نے فتح سے مراد صلح حدیبید لی ہے۔ اور بعض روایات سے اسی کی تائید ہوتی ہے۔

11- یعنی یوں تواللہ کے راسۃ میں کسی وقت بھی خرچ کیا جائے اور جماد کیا جائے وہ اچھا ہے خدا اس کا بہترین بدلہ دنیا یا آخرت میں دیگا، لیکن جن مقدور والوں نے ""فتح کمہ" یا ""حدیبیہ "" سے پہلے خرچ کیا اور جماد کیا، وہ بڑے درجے لے اڑے، بعد والے مسلمان ان کو نہیں پہنچ سکتے کیونکہ وہ وقت تھا کہ حق کے ماننے والے اور اس پر لونیوالے اقل قلیل تھے۔ اور دنیا کافروں اور باطل پرستوں سے بھری ہوئی تھی۔ اس وقت اسلام کو جانی اور مالی قربانیوں کی ضرورت زیادہ تھی اور مجاہدین کو بظاہر اسباب اموال و غنائم وغیرہ کی توقعات بہت کم۔ ایسے حالات میں ایمان لانا اور خدا کے راسۃ میں جان و مال لٹا دینا بڑے اولوالعزم اور پہاڑسے زیادہ ثابت قدم انسانوں کا کام ہے۔ فرضی اللہ عنهم ورضواعنہ ورزقنا اللہ انباعهم وجہم۔ امین۔

19۔ یعنی اللہ کوسب خبر ہے کہ کس کا عمل کس درجہ کا ہے اور اس میں اغلاص کا وزن کتنا ہے اپنے اسی علم کے موافق ہرایک سے معاملہ کرے گا۔

مَنُ ذَا الَّذِى يُقُرِضُ اللهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضعِفَهُ لَهُ وَلَهُ اَجُرُ كَرِينُمُ ﴿

يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَ الْمُؤْمِنْتِ يَسُعَى نُوْرُهُمْ بَيْنَ اَيْدِيْهِمُ وَ بِاَيْمَانِهِمُ لُوْرُهُمْ الْيَوْمَ جَنْتُ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِيْهَا لَا ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ فَي الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ الْمَا الْعَظِيْمُ اللَّهُ الْعَوْدُ الْعَظِيْمُ اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَوْدُ الْعَظِيْمُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعِلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِيْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْعُلُمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلُمُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلُمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلُمُ الْعُلْمُ ا

اا۔ کون ہے ایساکہ قرض دے اللہ کو اچھی طرح پھر وہ اُسکو دونا کر دے اُسکے واسطے اور اُسکو ملے ثواب عزت کا [۲۰]

۱۱۔ جس دن تو دیکھے ایمان والے مردوں کو اور ایمان والی عورتوں کو دوڑتی ہوئی علتی ہے اُنکی روشی اُنکے آج آج اور ان کے داہنے [۱۱] نوشخبری ہے تم کو آج کے دن باغ ہیں کہ نیچ بہتی ہیں جنکے نہریں سدارہو اُن میں یہ جو ہے یہی ہے بڑی مراد ملنی [۲۲]

۲۰۔ کون ہے جواللہ کو قرض دے: حضرت شاہ صاحبْ لکھتے ہیں ""قرض کے معنی یہ کہ اس وقت جماد میں خرچ کرو۔ پھرتم ہی دولتیں برتو کے (اور آخرت میں بڑے مرتبے پاؤ کے )۔ یہ ہی معنی ہیں دونے کے۔ ورنہ مالک میں اور اور غلام میں سود بیاج نهیں۔ جو دیا سو اُس کا جو بنہ دیا سواُس کا""۔

۲۱۔ پل صراط پر ایمان واعال کی روشنی:میدان حشر سے جس وقت پل صراط پر جائیں گے سخت اندھیرا ہو گا تب اپنے ایمان اور عمل صالح کی روشنی ساتھ ہوگی۔ شاید ایان کی روشنی جس کا محل قلب ہے آگے ہو اور عمل صالح کی داہنے کیونکہ نیک عمل داہنی طرف جمع ہوتے ہیں۔ جس درجہ کاکسی کا ایمان و عمل ہو گا اس درجہ کی روشنی ملے گی۔ اور غالباً اس امت کی روشنی اپنے نبی کے طفیل دوسری امتوں کی روشنی سے زیادہ صاف اور تیز ہوگی۔ بعض روایات سے بائیں جانب بھی روشنی کا ہونا معلوم ہوتا ہے۔ اس کا مطلب شایدیہ ہوگاکہ روشنی کا اثر ہر طرف پہنچے کا۔ واللہ اعلم۔

۲۲\_کیونکہ جنت اللہ کی خوشنودی کا مقام ہے۔ جو وہاں پہنچ گیا سب مرادیں مل گئیں۔

يَوْمَ يَقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَ الْمُنْفِقْتُ لِلَّذِينَ امَنُوا انْظُرُونَا نَقْتَبِسُ مِنْ نُّوْرِكُمْ ۚ قِيْلَ ارْجِعُوا وَرَآءَكُمْ فَالْتَمِسُوا نُورًا ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُورِ لَّهُ بَابٌ لَا بَاطِنُهُ فِيْهِ الرَّحْمَةُ وَ ظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ الْعَذَابُ

يُنَادُوْنَهُمُ ٱلَمْ نَكُنُ مَّعَكُمْ ۚ قَالُوْا بَلَىٰ وَ لَكِنَّكُمْ فَتَنْتُمُ أَنْفُسَكُمْ وَ تَرَبَّضْتُمْ وَارْتَبُتُمْ وَ غَرَّتُكُمُ الْاَمَانِيُّ حَتَّى جَآءَ اَمۡرُ اللَّهِ وَ غَرَّكُمۡ بِاللَّهِ الْغَرُوۡرُ ۞

۱۳۔ جس دن کہیں گے دغاباز مرد اور عورتیں ایان والوں کو راہ دیکھو ہاری ہم بھی روشیٰ لے لیں تمہارے نور سے کہ کوئی کے گا لوٹ جاؤٹیکھے پھر ڈھونڈلوروشن پھر کھڑی کر دی جائے اُنکے بیچ میں ایک دیوار جس میں ہوگا دروازہ اُس کے اندر رحمت ہوگی اور باہر کی طرف عذاب [۲۳]

۱۴۔ یہ اُن کو پکاریں گے کیا ہم مذمتھے تمہارے ساتھ [۲۴] کمیں گے کیوں نہیں لیکن تم نے بچلا دیا اپنے آپ کو اور راہ دیکھتے رہے اور دھوکے میں پڑے اور بهک گئے اپنے خیالوں پر یہاں تک کہ آپہنچا حکم اللہ کا اورتم کوبہ کا دیا اللہ کے نام سے اُس دغاباز نے [۲۵]

فَالْيَوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةٌ وَ لَا مِنَ النَّارُ لَا مِنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا لَّ مَأُولِكُمُ النَّارُ لَّ هِيَ مَوْلِكُمُ النَّارُ لَّ هِيَ مَوْلِكُمُ النَّارُ لَّ هِيَ مَوْلِكُمُ النَّارُ لَّ هِيَ مَوْلِكُمُ النَّارُ لَا مَصِيرُ عَ

۵ا۔ سوآج تم سے قبول منہ ہو گا فدید دینا اور من منکروں سے تم سب کا گھر دوزخ ہے وہی ہے رفیق تمہاری اور بری جگہ جا پہنچے [۲۶]

۲۳۔ مومنین اور منافقین کے درمیان دیوار بیعنی مومنین اور منافقین کے بیچ میں دیوار کھڑی کردی جائے گی جس میں دروازہ ہوگا۔ اس دروازہ سے مومن جنت کی طرف جا کر منافقوں کی نظر سے او جھل ہو جائیں گے۔ دروازہ کے اندر پہنچ کر جنت کا سماں ہوگا اور ادھر دروازہ سے باہر عذاب الهی کا منظر دکھائی دے گا۔

77۔ منافقوں کی مومنوں سے التجا:قصہ یہ ہے کہ کھلے ہوئے کافریل صراط پر نہیں چلیں گے۔ بلکہ پہلے ہی دوزخ میں اس کے دروازوں سے دھکیل دیئے جائیں گے ہاں جو کسی نبی کی امت میں ہیں سچ یا کچے انہیں پل صراط سے گذرنے کا عکم ہوگا۔ اس پر پڑوھنے سے پہلے ایک سخت اندھیری لوگوں کو گھیر لے گی۔ اس وقت ایمان والوں کے ساتھ روشنی ہوگی۔ منافق ہجی ان کی روشنی میں چیچے چلنا چاہیں گے لیکن مومن جلد آگے بڑھ جائیں گے اس لئے ان کی روشنی منافقین سے دور ہوتی جائے گی۔ سب وہ پکاریں گے کہ میاں ذرا مجمرہ ہم کو اندھیرے میں چیچے پھوڑ کر مت جاؤ۔ تصوراً انتظار کرو کہ ہم بھی تم سے مل جائیں اور تماری روشنی سے استفادہ کریں۔ آخر ہم دنیا میں تمہارے ساتھ ہی رہتے تھے اور ہمارا شمار بھی بظاہر مسلمانوں میں ہوتا تمااب اس مصیبت کے وقت ہم کو اندھیرے میں پڑا چھوڑ کر کہاں جاتے ہوکیا رفاقت کا حق یہ ہی ہے۔ جواب ملے گا کہ چیچے لوٹ کر روشنی مسیبت کے وقت ہم کو اندھیرے میں پڑا چھوڑ کر کہاں جاتے ہوکیا رفاقت کا حق یہ ہی ہے۔ جواب ملے گا کہ چیچے لوٹ کر روشنی میں دوار دونوں فریق کے درمیان عائل ہو جائے گی۔ یعنی روشنی دنیا میں کائی جاتی ہے وہ جگہ خور آئے، یا چیچے سے وہ جگہ مراد ہو جماں پل صراط پر پڑھے سے نور تقیم کیا گیا ۔

۲۵۔ منافقین کو مسلمانوں کا جواب یعنی بیشک دنیا میں بظاہرتم ہمارے ساتھ تھے اور زبان سے دعویٰ اسلام کا کرتے تھے لیکن اندرونی عال یہ تھاکہ لذات و شہوات میں پڑکرتم نے نفاق کا راسۃ اختیار کیا اور اپنے نفس کو دھوکا دے کر ہلاکت میں ڈالا۔ پھر توبہ نہ کی بلکہ راہ دیکھتے رہے کہ کب اسلام اور مسلمانوں پر کوئی افتاد پڑتی ہے اور دین کے متعلق شکوک و شہات کی دلدل میں پھنے رہے ۔ یہ ہی دھوکا رہا کہ آگے ان منافقانہ چالوں کا کچھ خمیازہ بھگتنا نہیں۔ بلکہ یہ خیالات اور امیدیں پکالیں کہ چندروز میں اسلام اور مسلمانوں کا یہ سب قصہ ٹھنڈا ہو جائے گا۔ آخر ہم ہی غالب ہوں گے۔ رہا آخرت کا قصہ، سووہاں بھی کسی نہ کسی طرح

چھوٹ ہی جائیں گے۔ ان ہی خیالات میں مت تھے کہ اللہ کا حکم آپہنچا اور موت نے آدبایا اور اس بڑے دغاباز (شیطان) نے تم کو بہ کاکر ایسا کھو دیا کہ اب سبیل رستگاری کی نہیں رہی۔

۲۱۔ آج کوئی فدیہ قبول نہیں ہوگا؛ یعنی بالفرض اگر آج تم (منافق) اور جو کھلے بندوں کافر تھے کچھ معاوضہ وغیرہ دیکر سزا سے بچنا چاہو تواس کے منظور کئے جانے کی کوئی صورت نہیں۔ بس تم سب کواب اسی گھر میں رہنا ہے۔ یہ ہی دوزخ کی آگ تمہارا ٹھ کانا ہے اور یہ ہی رفیق ہے کسی دوسرے سے رفاقت کی توقع مت رکھو۔

الله کی یاد سے اور جواترا ہے سچا دین [۲۰] اور نہ ہوں دل الله کی یاد سے اور جواترا ہے سچا دین [۲۰] اور نہ ہوں اُن جیسے جنکو کتاب ملی تھی اس سے پہلے پھر دراز گذری ان پر مدت پھر سخت ہو گئے اُن کے دل اور بہت اُن میں نافرمان میں [۲۸]

اَلَمْ يَأْنِ لِللَّذِيْنَ الْمَنُوَّا اَنْ تَخْشَعَ قُلُوْبُهُمُ لِللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ لَا وَلَا لِللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ لَا وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتٰبَ مِنْ قَبُلُ فَكُونُوا كَالَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتٰبَ مِنْ قَبُلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْاَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمُ لَا فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْاَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمُ لَا وَكَثِيرٌ مِّنَهُمُ فَسِقُونَ عَ

اِعُلَمُوٓا اَنَّ الله يُحِي الْاَرْضَ بَعُدَ مَوْتِهَا ۗ قَدُبَيَّنَّالَكُمُ اللايتِ لَعَلَّكُمْ تَعُقِلُوْنَ ۗ

۱۔ جان رکھوکہ اللہ زندہ کرتا ہے زمین کو اُسکے مرجانے کے بعد ہم نے کھول کر سنا دیے تم کو پتے اگر تم کو سے اگر تم کو سے اور ا

۲۷۔ دلوں کے گڑگڑانے کا وقت آگیا ہے : یعنی وقت آگیا ہے کہ مومنین کے دل قرآن اوراللہ کی یاد اوراس کے سچے دین کے سامنے جھک جائیں ۔ اور نرم ہوکر گڑگڑانے لگیں ۔

۲۸۔ اہل کتاب کی قیاوتِ قلبی: یعنی ایمان وہ ہی ہے کہ دل زم ہو۔ نصیحت اور خداکی یاد کا اثر جلد قبول کرے۔ شروع میں اہل کتاب یہ باتیں پینمبروں کی صحبت میں پاتے تھے۔ مدت کے بعد خفلت چھاتی گئی۔ دل سخت ہوگئے وہ بات بنہ رہی۔ اکثروں کے سخت سرکثی اور نافرمانیاں شروع کر دیں۔ اب مسلمانوں کی باری آئی ہے کہ وہ اپنے پیغمبر کی صحبت میں رہ کر زم دلی، انقیاد کامل اور خثوع لذکر اللہ کی صفات سے متصف ہوں اور اس مقام بلند پر پہنچیں جمال کوئی امت نہ پہنچی تھی۔ کامل اور خوا جابل اور گمراہ تھے جیسے مردہ زمین۔ اب اللہ نے ان کو ایمان اور علم کی روح سے زندہ کیا۔ اور ان میں سب

کال پیداکر دیئے۔ غرض کسی مردہ سے مردہ انسان کو مایوس ہونے کی کوئی وجہ نہیں۔ پھی توبہ کرلے تواللہ پھراس کے قالب میں روح حیات پھونک دے گا۔

> إِنَّ الْمُصَّدِّقِينَ وَ الْمُصَّدِّقٰتِ وَ اَقْرَضُوا اللهَ قَرْضًا حَسَنًا يُّضْعَفُ لَهُمْ وَ لَهُمْ اَجُرُ اللهَ قَرْضًا حَسَنًا يُّضْعَفُ لَهُمْ وَ لَهُمْ اَجُرُ كَرِيْمُ ۚ

وَ الَّذِينَ امَنُوا بِاللهِ وَ رُسُلِمَ أُولَيِكَ هُمُ السِّدِيقُونَ أَلَى اللهِ وَ رُسُلِمَ أَولَيِكَ هُمُ السِّهِ السِّدِيقُونَ أَلَى الشُّهَدَآءُ عِنْدَ رَبِّهِمُ لَا الشُّهَمُ المُولِمُ أَو الشُّهَمُ المُؤهُمُ وَ الشَّهُمُ المَورَهُمُ أَو اللَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمُ المُحرِيمِ وَكَذَّبُوا بِالْتِنَا الولَيِكَ اصْحٰبُ الْجَحِيمِ وَكَذَّبُوا بِالْتِنَا الولَيِكَ اصْحٰبُ الْجَحِيمِ

۱۸۔ تحقیق جو لوگ خیرات کرنے والے ہیں مرد اور عورتیں اور قرض دیتے ہیں اللہ کو اچھی طرح اُنکو ملتا ہے
 دونا اور اُنکو تواب ہے عزت کا [۳]

19۔ اور جو لوگ یقین لائے اللہ پر اور اُسکے سب رسولوں پر وہی ہیں سے ایمان والے اور لوگوں کا احوال بتلانے والے این دانے واسطے ہے اُس کا ثواب اور اُنکی روشنی [۳] اور جو لوگ منکر ہوئے اور جھٹلایا ہماری باتوں کو وہ ہیں دوزخ کے لوگ [۳]

٣٠ الله كے لئے خرچ كرنے والوں كا اجر: يعنى جواللہ كے راسة ميں غالص نبيت سے اس كى خوشنودى كى غاطر خرچ كريں اور غيرالله سے كسى بدله يا شكريه كے طلبگار نه ہول گويا وہ الله كو قرض ديتے ہيں ۔ سواطمينان ركھيں كه ان كا ديا ہوا صائع نه ہوگا۔ بلكه كنت گنا كركے لوٹا يا جائے گا۔

اللہ سے ایمان والوں کی شادت: مترجم محقق نے بظاہر "الشہداء" کا عطف "الصديقون" پر مانا ہے۔ يعنی جولوگ اللہ پر اور اس کے سب رسولوں پر پوری طرح يقين لائے (اور اس يقين کا اثر ان کے اعال و اتوال ميں ظاہر ہونا چاہيئے) توسیح اور پکے ایمان و اتوال میں ظاہر ہونا چاہیئے) توسیح اور پکے ایمان یہ ہی مضرات بطور گواہ کے دوسرے لوگوں کا عال بتلائیں گے۔ کاقال و گذلیک ایمانداریہ ہی میں۔ اور اللہ کے ہاں یہ ہی حضرات بطور گواہ کے دوسرے لوگوں کا عال بتلائیں گے۔ کاقال و گذلیک جَعَلَیٰکُمْ اُمدَّ وَ سَطَالِتَکُو نُوا اُسُهدَاءَ عَلَی النّاسِ وَ یَکُونَ الرّ سُولُ عَلَیْکُمْ شَهِیدًا ۔ (بقرة رکوع)) آخرت میں ان سے ایمان داروں کواپنے اپنے عل اور درجہ ایمان کے موافق ثواب اور روشنی عطا ہوگی (آیت کی تفیر اور بھی کئی طرح کی گئی ہے مگر رعایت اختصاران کے نقل کی اجازت نہیں دیتی۔)

**77**\_ یعنی دوزخ اصل میں ان ہی کے لئے بنی ہے۔

إِعْلَمُوٓا أَنَّمَا الْحَلِوةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَّ لَهُوُّ وَّ زِيْنَةُ وَّ تَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ وَ تَكَاثُرُ فِي الْاَمْوَالِ وَالْاَوْلَادِ لَمْ كَمَثَلَ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيَجُ فَتَرْمَهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا ﴿ وَ فِي الْأَخِرَةِ عَذَابُ شَدِيْدُ لَا قَ مَغُفِرَةٌ مِّنَ اللهِ وَ رَضُوَانُ ۖ وَمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيَآ اِلَّا مَتَاءُ الْغُرُور ﴿

سَابِقُوٓا اِلَى مَغْفِرَةٍ مِّنُ رَّبِّكُمْ وَ جَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَآءِ وَ الْأَرْضِ الْ أُعِدَّتُ لِلَّذِيْنَ امَنُوْا بِاللَّهِ وَ رُسُلِهِ ۗ ذٰلِكَ فَضُلُ اللهِ يُؤْتِيُهِ مَنَ يَّشَآءُ ۗ وَاللهُ

ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيْمِ 🖀

۳۳ ۔ حیات دنیوی کی مثال:آدمی کواول عمر میں کھیل چاہئے، پھر تماشا، پھر بناؤ سنگار (اور فیشن ) پھر ساکھ بڑھانا اور نام و نمود حاصل کرنا پھر موت کے دن قریب آئیں تو مال والا د کی فکر کہ بیچھے میرا گھر بار بنا رہے اور اولا د آسودگی سے بسر کرے۔ مگریہ سب ٹھاٹھ سامان فانی اور زائل میں ۔ جیسے کھیت کی رونق و بہار چند روزہ ہوتی ہے پھر زرد پڑ جاتی ہے اور آدمی اور جانور اسکوروند کرچورا کر دیتے ہیں۔ اس شادابی اور خوبصوری کا نام و نشان نہیں رہتا۔ یہ ہی حال دنیا کی زندگانی اور اسکے سازوسامان کو سمجھو کہ وہ فی الحقیقت ایک دغا کی پونجی اور دھوکے کی ٹٹی ہے۔ آدمی اسکی عارضی بہار سے فریب کھا کر اپنا انجام تباہ کر لیتا ہے۔ عالانکہ موت کے بعد

۲۰۔ جان رکھوکہ دنیا کی زندگانی یہی ہے کھیل اور تماشا اور بناؤ اور برائیاں کرنی آپس میں اور بہتایت ڈھونڈنی مال کی اور اولا د کی جیسے حالت ایک مدینہ کی جو نوش لگا کیانوں کو اُس کا سبزہ پھر زور پر آنا ہے پھر تو دیکھے زرد ہو گیا پھر ہو جاتا ہے روندا ہوا گھاس اور آخرت میں سخب عذاب ہے اور معافی مجھی ہے اللہ سے اور رضامندی اور دنیا کی زند گانی تو یمی ہے مال دغا کا [۳۳]

۲۱۔ دوڑو اپنے رب کی معافی کی طرف کو اور بہشت کو [۳۳] جس کا پھیلاؤ ہے جیسے پھیلاؤ آسمان اور زمین کا [43] تیار رکھی ہے واسطے اُنکے جو یقین لائے اللہ پر اور ا سکے رسولوں پر بیہ فضل اللہ کا ہے دے اُسکو جمکو عاہے اور اللہ کا فضل بڑا ہے [۳]

یہ چیزیں کام آنے والی نہیں۔ وہاں کچھ اور ہی کام آئے گا۔ یعنی ایان اور عمل صالح۔ جو شخص دنیا سے یہ چیز کا کرلے گیا، سمجھو ہیڑا پار ہے۔ آفرت میں اسکے لئے مالک کی خوشنودی و رضامندی اور جو دولت ایان سے تہی دست رہا اور کفر و عصیان کا بوجھ لئے کر پہنچا اسکے لئے سخت عذاب۔ اور جس نے ایان کے باوجود اعال میں کوتا ہی کی اسکے لئے جلدیا بدیر دھکے مکے کھا کر معافی ہے۔ دنیا کا غلاصہ وہ تھا آفرت کا یہ ہوا۔

۳۷۔ بخش اور جنت کی طرف دوڑو: یعنی موت سے پہلے وہ سامان کر لوجس سے کوتا ہیاں معاف ہوں اور بہشت ملے۔ اس کام میں ستی اور دیر کرنا مناسب نہیں۔

<mark>۳۵</mark> یعنی آسمان اور زمین دونوں کواگر ملا کر رکھا جائے تواسکے برابر جنت کا عرض ہو گا۔ طول کتنا ہو گا؟ یہ اللہ ہی جانے ۔ <mark>۳۷</mark> یعنی ایمان و عمل بیشک حصول جنت کے اسباب ہیں ۔ لیکن حقیقت میں ملتی ہے اللہ کے فضل سے ۔ اس کا فضل یہ ہو تو

سنزا سے چھوٹنا ہی مشکل ہے ۔ جنت ملنے کا تو ذکر کیا۔

۲۲۔ کوئی آفت نہیں پڑتی ملک میں اور نہ تمہاری جانوں میں جو لکھی نہ ہو ایک کتاب میں پہلے اس سے کہ پیدا کریں ہم اُسکو دنیا میں [۲۰] بیشک یہ اللہ پر آسان ہے [۲۸]

۲۳۔ تا کہ تم غم نہ کھایا کرواُس پر جوہاتھ نہ آیا اور نہ یشی کیا کرواُس پر جوہاتھ نہ آیا اور اللہ کو خوش کیا کرواُس نے دیا [۲۹] اور اللہ کو خوش نہیں آیا کوئی اترانے والا بڑائی مارنے والا

مَآ اَصَابَ مِنْ مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي اَلْأَرْضِ وَلَا فِي اَنْفُسِكُمْ اِلَّا فِي كِتْبٍ مِّنْ قَبْلِ اَنْ نَفُسِكُمْ اللهِ يَسِيرُ اللهِ يَسِيرُ اللهِ يَسِيرُ اللهِ يَسِيرُ اللهِ يَسِيرُ اللهِ يَسِيرُ اللهِ عَلَى اللهِ يَسِيرُ اللهِ اللهِ يَسِيرُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ يَسِيرُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهِ

لِّكَيْلَا تَأْسَوُا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَ لَا تَفْرَحُوا لِيَحِبُ كُلَّ مُخْتَالٍ بِمَآ اللهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ بَهِمَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ

فَخُورٍ إِلَّا اللهِ

٣٠ ـ ہر شے لوح محفوظ میں لکھی ہوئی ہے: ملک میں جو عام آفت آئے مثلاً قبط، زلزلہ وغیرہ اور خودتم کو جو مصیبت لاحق ہو مثلاً مرض وغیرہ وہ سب اللہ کے علم میں قدیم سے طے شدہ ہے اور لوح محفوظ میں لکھی ہوئی ہے۔ اسی کے موافق دنیا میں ظہور ہو کررہے گا ایک ذرہ بھرکم وبیش یا پس و پیش نہیں ہوسکتا۔

۳۸۔ یعنی اللہ کو ہرچیز کا علم ذاتی ہے کچھ محنت سے حاصل کرنا نہیں پڑا۔ پھر اپنے علم محیط کے موافق تمام واقعات و توادث کو قبل از وقوع کتاب (لوح محفوظ) میں درج کر دینا اسکے لئے کیا مشکل ہے۔ **79۔ تنگی و فراخی میں مسلمان کا طرز عمل: یعنی اس حقیقت پر اس لئے مطلع کر دیا کہ تم نوب سمجھ لوکہ جو بھلائی تمہارے لئے مقدر** ہے ضرور پہنچ کر رہے گی اور جو مقدر نہیں وہ کبھی ہاتھ نہیں آسکتی۔ جو کچھ اللہ تعالیٰ کے علم قدیم میں ٹھہر چکا ہے، ویسا ہی ہو کر رہے گا۔ لہذا جو فائدہ کی چیز ہاتھ نہ لگے اس پر غمگین و مضطرب ہوکر پریشان نہ ہواور جو قسمت سے ہاتھ لگ جائے اس پر اکڑواور اتراؤ نہیں۔ بلکہ مصیبت و ناکامی کے وقت صبر و تسلیم اور راحت و کامیابی کے وقت شکر و تحمید سے کام لو۔ (تنبیه) پہلے اِعْلَمُوَّا أَنَّمَا الْحَلِوةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَ لَهُوُ الْحَ مِينِ بَلاياتُهَاكُه دنياكِ سامان عيش وطرب مين يؤكرآدمي كوآخرت سے غافل بنہ ہونا چاہئے۔ آیۂ ہذا میں متنبہ فرما دیاکہ یہاں کی تکالیف ومصائب میں گھرکر چاہئے کہ حداعتدال سے تجاوز بنہ کرے۔

۲۴۔ وہ جو کہ آپ ینہ دیں اور سکھلائیں لوگوں کو بھی ینہ دینا [۳۰] اور جو کوئی منه موڑے تو اللہ آپ ہے بے پروا سب خوبیوں کے ساتھ موصوف [۴]

الَّذِيْنَ يَبْخَلُوْنَ وَ يَأْمُرُوْنَ النَّاسَ بِالْبُخْلِ ﴿ وَ مَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيْدُ

۲۵۔ ہم نے بیھیج ہیں اپنے رسول نشانیاں دیکر اور اتاری اُنکے ساتھ کتاب اور ترازو ناکہ لوگ سیدھے رمیں انصاف پر [۴۴] اور ہم نے آثارا لو ہا [۴۴] اُس میں سخت لڑائی ہے اور لوگوں کے کام چلتے ہیں [سم] اور تاکہ معلوم کرے اللہ کون مدد کرنا ہے اُسکے رسولوں کی بن دیکھے [۴۵] بیشک اللہ زوآور ہے زبر دست [۳]

لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنْتِ وَ أَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتْبَ وَ الْمِيْزَانَ لِيَقُوْمَ النَّاسُ بِالْقِسُطِ ۚ وَ اَنْزَلْنَا الْحَدِيْدَ فِيْهِ بَأْسُ شَدِيْدُ وَّ مَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنُ يَّنْصُرُهُ وَ رُسُلَهُ بِالْغَيْبِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ قَوِيُّ ع عَزيزُ 📆

۸۰ یضی اور بڑائی اللہ کو پسند نہیں:اکثر متکبر مالداروں کی حالت یہ ہی ہوتی ہے کہ بڑائی اور شیخی تو بہت ماریں گے مگر خرچ کرنے کے نام پیسہ جیب سے مذکلے گا۔ کسی اچھے کام میں خود دینے کی توفیق مذہوگی اوراپنے قول و فعل سے دوسروں کو مجھی یہ ہی سبق پڑھائیں گے۔ موقع پر بڑھ کر خرچ کرنا متو کلوں اور ہمت والوں کا کام ہے جو پیسہ سے محبت نہیں کرتے، اور جانتے ہیں کہ سختی اور نرمی سب اسی مالک علی الاطلاق کی طرف سے ہے۔

منزل،

الا بیخل کی مذمت: یعنی تمهارے خرچ کرنے یا یہ کرنے سے اسکو کوئی فائدہ یا نقصان نہیں پہنچنا وہ تو بے نیاز اور بے پروا ذات ہے۔ تام خوبیاں علی وجہ الکال اسکی ذات میں جمع ہیں۔ تمهارے کسی فعل سے اسکی کسی خوبی میں اضافہ نہیں ہوتا۔ جو کچھ نفع و نقصان ہے۔ خرچ کروگے خود فائدہ اٹھاؤگے یہ کروگے گھائے میں رہوگے۔

۲۲۔ نزول کتاب و میزان:کتاب اور ترازو۔ ثاید اسی تولنے کی ترازوکو کہا کہ اس کے ذریہ سے بھی حقوق اداکرنے اور لین دین میں انصاف ہوتا ہے۔ یعنی کتاب اللہ اسلئے آثاری کہ لوگ عقائد اور اخلاق واعال میں سیدھے انصاف کی راہ علیں، افراط و تفریط کے راستہ پر قدم نہ ڈالیں۔ اور ترازواسلئے پیداکی کہ بیع و شراء وغیرہ معاملات میں انصاف کا پلہ کسی طرف اٹھا، یا جھکا نہ رہے۔ اور ممکن ہے "ترازو" شریعت کو فرمایا ہو۔ جو تمام اعال قلبیہ و قالبیہ کے حن و قبح کو ٹھیک جانچ تول کر بتلاتی ہے۔ واللہ اعلم۔ سے پیداکیا اور زمین میں اسکی کانیں رکھریں۔

۸۷ یعنی لوہے سے لڑائی کے سامان (اسلحہ وغیرہ) تیار ہوتے ہیں۔ اور لوگوں کے بہت سے کام چلتے ہیں۔

میں۔ یعنی جوآسمانی کتاب سے راہ راست پر نہ آئیں اور انصاف کی ترازو کو دنیا میں سیدھا نہ رکھیں، ضرورت پڑے گی کہ انکی گوشمالی کیجائے اور ظالم و کجرو معاندین پر اللہ ورسول کے احکام کا وقار و اقتدار قائم رکھا جائے۔ اس وقت شمشیر کے قبضہ پر ہاتھ ڈالنا اور ایک غالص دینی جماد میں اسی لوہے سے کام لینا ہو گا۔ اس وقت کھل جائے گاکہ کونے وفادار بندے میں جو بن دیکھے خدا کی محبت میں آخرت کے غائبانہ اجر و ثواب پریقین کر کے اسکے دین اور اسکے رسولوں کی مدد کرتے ہیں۔

۲۹ \_ یعنی جاد کی تعلیم و ترغیب اسلئے نہیں دی گئی کہ اللہ کچھ تمہاری امداد واعانت کا مختاج ہے ۔ بھلا اس زو آور اور زبردست ہستی کو کمزور مخلوق کی کیا عاجت ہو سکتی تھی ۔ ہاں تمہاری وفاداری کا امتحان مقصود ہے ۔ تاکہ جو بندے اس میں کامیاب ہوں انکو اعلی مقامات پر پہنچایا جائے ۔

۲۶۔ اور ہم نے بھیجا نوح کو اور ابراہیم کو اور شھرا دی دونوں کی اولاد میں پیغمبری اور کتاب [۴۶] پھر کوئی اُن میں راہ پر ہے اور بہت اُن میں نافرمان ہیں [۴۸]

وَ لَقَدُ اَرُسَلُنَا نُوَحًا وَّ اِبْرُهِیْمَ وَ جَعَلْنَا فِي لَكُو اللَّهُ وَ الْكِتْبَ فَمِنْهُمُ فِي دُرِّ يَتِهِمَا النُّبُوَّةَ وَ الْكِتْبَ فَمِنْهُمُ مُّهتَدٍ وَ كَثِيرٌ مِّنْهُمُ فَسِقُونَ ﴿

۷۴ نبوت اور حضرت نوح علیه السلام وابراہیم علیه السلام کی ذریت: یعنی پیغمبری اور کتاب کیلئے ان دونوں کی نسل کو چن لیا که انکے بعدیہ دولت انکی ذریت سے باہر نہ جائے گی۔ ۴۸ \_ یعنی جن لوگوں کی طرف وہ جیمجے گئے تھے یا یوں کہو کہ ان دونوں کی اولاد میں سے بعضے راہ پر رہے اور اکثر نافرمان ثابت ہوئے۔

> يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَ امِنُوَا بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَّحْمَتِهِ بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَّحْمَتِهِ وَيَخْفِلُ لَّكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَ يَغْفِرُ لَكُمْ فُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَ يَغْفِرُ لَكُمْ فُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَ يَغْفِرُ لَكُمْ فَوُرًا تَمْشُونَ بِهِ وَ يَغْفِرُ لَاللهُ غَفُورُ رَّحِينُمْ اللهِ اللهُ غَفُورُ رَّحِينُمْ اللهِ اللهُ عَفُورُ رَّحِينُمْ اللهِ اللهُ عَلْمُ وَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهِ اللهِ اللهُ عَلْمُ وَلَى اللهُ عَلْمُ اللهِ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

۱۲- پھر پیچے بھے اُنکے قدموں پر اپنے رسول [۴۹] اور پیچے بھے بھے اُنکے قدموں پر اپنے کو اور اُسکو ہم نے دی انجیل [۴۰] اور رکھ دی اُس کے ساتھ چلنے والوں کے دل میں زمی اور مہربانی [۴۰] اور ایک ترک والوں کے دل میں زمی اور مہربانی [۴۰] اور ایک ترک کرنا دنیا کا جو انہوں نے نئی بات نکالی تھی ہم نے منہیں لکھا تھا یہ اُن پر مگر کیا چاہئے کو اللہ کی رضامندی پھر نہ نباہا اُسکو جیبا چاہئے تھا نباہنا [۴۸] پھر دیا ہم نے اُن لوگوں کو جو اُن میں ایاندار تھے اُنکا بدلا اور بہت اُن میں نافرمان میں ایاندار تھے اُنکا بدلا اور بہت اُن میں نافرمان میں آ

۱۸۔ اے بیان والو ڈرتے رہو اللہ سے اور یقین لاؤ اُسکے رسول پر دے گاتم کو دو جھے اپنی رحمت سے اور رکھ دے گاتم میں روشنی جس کو لئے پھرو اور تم کو معاف کرے گا اور اللہ معاف کرنے والا ہے مہربان [۵۲]

ا ۵۔ حضرت عیسی علیہ السلام کے ماننے والوں کی نرم دلی اور مہربانی: یعنی حضرت مینے کے ساتھ جو واقعی انکے طریقہ پر چلنے والے تھے انکے دلوں میں اللہ نے نرمی رکھی تھی، وہ خلق خدا کے ساتھ محبت و شفقت کا برتاؤکرتے اور آپس میں ایک دوسرے کے

ساتھ مہربانی سے پیش آتے تھے۔

۵۳۔ یعنی ان میں کے اکثر نافرمان ہیں۔ اسی لئے خاتم الانبیا الیٹی آیکٹی پر باو بود دل میں یقین رکھنے کے ایمان نہیں لاتے۔
۵۳۔ انباع رسول کے ثمرات و انعامات: یعنی اس رسول کے تابع رہو کہ یہ نعمتیں پاؤ۔ گذشتہ خطاؤں کی معافی اور ہر عمل کا دونا ثواب، اور روشنی لئے پھرو۔ یعنی تمہارا وجود ایمان و تقوی سے نورانی ہو جائے۔ اور آفرت میں یہ ہی نور تمہاے آگے اور داہنی طرف چلے۔ (تنبیہ) احقر کے خیال میں یہ خطاب ان اہل کتاب کو ہے جو حضور الیٹی آیکٹی پر ایمان لا چکے تھے۔ اس تقریر پر و امر نئو بیٹ سے ایمان پر ثابت و مستقیم رہنا مراد ہوگا۔ باقی اہل کتاب کو دونا ثواب ملنے کا کچھ بیان سورہ "قصص" میں گذر چکا ہے وہاں دیکھ لیا جائے۔

علی اللہ کے فضل میں سے اور یہ کہ بزرگ اللہ کے ہاتھ ہے اللہ کے فضل میں سے اور یہ کہ بزرگ اللہ کے ہاتھ ہے اللہ اللہ کا فضل بڑا ہے [۵۵]

لِّئَلَّا يَعْلَمَ اَهْلُ الْكِتْبِ اَلَّا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِّنُ فَضُلِ اللهِ وَ اَنَّ الْفَضُلَ بِيَدِ اللهِ يُؤتِيْهِ مَنْ يَّشَآءُ وَ اللهُ ذُو الْفَضُلِ لِيَهِ اللهِ يُؤتِيْهِ مَنْ يَّشَآءُ وَ اللهُ ذُو الْفَضُلِ

ع الْعَظِيمِ أَ

۵۵۔ یعنی اہل کتاب پہلے پہنمبروں کے احوال من کر پہتا تے کہ افوس ہم ان سے دور پڑ گئے۔ ہم کووہ درجے ملنے محال ہیں جو نہیوں کی صحبت میں پہلے سے دونا کال اور بزرگی مل سکتی سبے اور اللہ کا فضل بند نہیں ہوگیا۔ (تنبیہ) حضرت شاہ صاحبؒ نے آیت کی تفییرا سی طرح کی ہے۔ لیکن اکثر سلف سے یہ مفول ہے یہ یہاں لِئَلَّا یَعُلَمُ مِعنی لِکَتی یَعُلَمُ کے ہے۔ یعنی تاکہ جان لیں ۔ اہل کتاب (جوایان نہیں لائے) کہ وہ دسترس نہیں رکھتے اللہ کے فضل پر۔ اور فضل صرف اللہ کے ہاتھ ہے جس پر چاہیے کر دے۔ چنانچ اہل کتاب میں سے جو فہ دسترس نہیں رکھتے اللہ کے فضل پر۔ اور فضل صرف اللہ کے ہاتھ ہے جس پر چاہیے کر دے۔ چنانچ اہل کتاب میں سے جو خاتم الانبیاء پر ایمان لائے ان پر یہ فضل کر دیا کہ انکو دگنا اجر ملتا ہے اور گذشتہ خطاؤں کی معافی اور روشنی مرحمت ہوتی ہے۔ اور جو ایمان نہیں لائے وہ ان انعامات سے محروم ہیں۔

تم سورة الحديد فلله الحد والمينه

ركوعاتها٣

### ٥٨ سُوْرَةُ الْمُجَادَلَةِ مَدَنِيَّةُ ١٠٥

ایاتها ۲۲

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ بن کی اللہ نے بات اُس عورت کی جو جھگر تی تھی اللہ تجھ سے اپنے خاوند کے حق میں اور جھیلئمتی تھی اللہ کے آگے آگے آیا اور اللہ سنتا تھا سوال وجواب تم دونوں کا بیشک اللہ سنتا ہے دیکھتا ہے [۲]

۲۔ جو لوگ ماں کہ بیٹی تم میں سے اپنی عورتوں کو وہ نہیں ہو جاتیں اُنکی مائیں آئی مائیں تو وہی میں جنول نہیں ہو جاتیں اُنکی مائیں آئی مائیں تو وہی میں جنول نے اُنکو جنا اور وہ بولتے میں ایک ناپسند بات اور جھوٹی [۳] اور اللہ معاف کرنے والا بخشے والا ہے [۳]

قَدُ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي رَوْجِهَا وَ تَشْتَكِئَ إِلَى اللهِ فَ وَ اللهُ يَسْمَعُ وَ وَ اللهُ يَسْمَعُ اللهُ يَسْمِيعُ اللهَ سَمِيعُ اللهَ يَحَاوُرَكُمَا اللهَ اللهَ سَمِيعُ اللهَ اللهَ يَحَاوُرَكُمَا اللهَ اللهَ سَمِيعُ اللهَ اللهُ مَا اللهُ ال

لَدُنَهُمُ ﴿ وَ إِنَّهُمُ لَيَقُولُونَ مُنْكَرًا مِّنَ اللَّهَ لَعَفُونَ مُنْكَرًا مِّنَ اللَّهَ لَعَفُونَ عَفُورُ ﴿

ہوئیں۔ اور ""ظہار"" کا حکم اترا۔ (تنبیہ) حنفیہ کے نزدیک ظہاریہ ہے کہ اپنی بیوی کو محرمات ابدیہ (مال بہن وغیرہ) کے کسی الیے عضوسے تثبیہ دے جس کی طرف دیکھنا اس کو منع ہو۔ مثلاً کیے اُنْتِ علیّ کظہر اُمِّیی (تومجھ پرایسی ہے جیسے میری ماں کی پیٹھ)"" نظہار"" کے احکام کی تفصیل کتب فقہ میں ملاحظہ کی جائے۔

۲۔ اللہ تمہاری گفتگو سنتا ہے: یعنی اللہ تو سب ہی کچھ سنتا دیکھتا ہے۔ جو گفتگو آپ لٹٹٹالیج کی اور اس عورت کے درمیان ہوئی وہ کیوں بنہ سنتا۔ بیشک وہ مصیبت رسہ عورت کی فریاد کو پہنچا۔ اور ہمیشہ کے لئے اس قوم کے حوادث سے عہدہ برآ ہونے کا راستہ بتلادیا۔ جوآگے آتا ہے۔

۳۔ ظہار کا حکم: یعنی بیوی ( جس نے اس کو جنا نہیں ) وہ اس کی واقعی ماں کیونکر بن سکتی ہے جو محض اتنے لفظ پر ہمیشہ کے لئے تقیقی ماں کی طرح حرام ہو جائے ؟ ماں آدمی جب اپنی بدتمیزی سے ایک جھوٹی نا معقول اور بیہودہ بات کھدے اس کا بدلہ یہ ہے کہ کفارہ دے، تب اس کے پاس جائے وربنہ نہ جائے۔ پر عورت اسی کی رہی، محض ظہار سے طلاق نہیں ہڑ گئی۔

<mark>ہ۔</mark> یعنی جاہلیت میں جوایسی حرکت کر چکے وہ معان ہے ۔ اب ہدایت آچکنے کے بعدایسا مت کرو۔ اگر غلطی سے کر گذرے تو توہیہ کر کے اللہ سے معاف کراؤ۔ اور عورت کے پاس جانے سے پیلے کفارہ ادا کرو۔

وہی کام جمکو کھا ہے تو آزاد کرنا چاہئے ایک بردہ پہلے اس سے کہ آپ میں ہاتھ لگائیں [۵] اس سے تم کو نصیحت ہو گی [1] اور اللہ خبر رکھتا ہے جو کچھ تم کرتے ہو[۱]

وَ الَّذِينَ يُظْهِرُ وَنَ مِنْ نِسَا يِهِمْ ثُمَّ يَعُو دُونَ اللهِ اور جولوگ مال کمه بیٹیں اپنی عورتوں کو پھر کرنا چاہیں لِمَا قَالُوُا فَتَحُرِيْرُ رَقَبَةٍ مِّنُ قَبُلِ أَنُ يَّتَمَا شَا لَّ ذَٰلِكُمْ تُوْعَظُونَ بِهِ ۚ وَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيْرٌ ﴿

۵۔ یعنی یہ لفظ اَنْتِ عَلی کظھرِ اُمّی کھا صحبت موقون کرنے کو۔ پھر صحبت کرنا چاہیں تو پہلے ایک غلام آزاد کرلیں اس کے بعد ایک دوسرے کو ہاتھ لگائیں۔ (تنبیہ) خفیہ کے ہاں کفارہ دینے سے پہلے جاع اور دواعی جاع دونوں ممنوع ہیں۔ بعض امادیث میں ہے اَمَرَهُ اَنْ لا يَقُرُبَهَا حَتَّى يُكَفِّر ـ

> <mark>۔</mark> یعنی کفارہ کی مشروعیت تمہاری تنبیہ ونصیحت کے لئے ہے کہ مچھرایسی غلطی نہ کرو۔ اور دوسرے بھی بازآئیں ۔ ﴾ یعنی تمہارے احوال کے مناسب احکام بھیجتا ہے اور خبر رکھتا ہے کہ تم کس مدتک ان پر عمل کرتے ہو۔

۲۔ پھو جو کوئی نہ پائے تو روزے ہیں دو میینے کے لگا ار [۸] پہلے اس سے کہ آپس میں چھوئیں پھر جو کوئی یہ نہ کر سکے تو کھا نا دینا ہے ساٹھ مختاجوں کا [۱۹] یہ حکم اس واسطے کہ تابعدار ہو جاؤاللہ کے اور اُسکے رسول کے [۱۰] اور یہ حدیں باندھی ہیں اللہ کی اور منکروں کے واسطے عذاب ہے در دناک

٨\_ يعني بيج ميں دم بذلے۔

9۔ کفارہ میں سولتیں: ""بردہ"" (غلام ) آزاد کرنے کا مقدور نہ ہو، تب روزے رکھ سکتا ہے۔ اور روزے رکھنے سے مجبور ہو تب کھانا دے سکتا ہے۔ تفصیل کتب فقہ میں ملا خظہ کی جائے۔

۱۰ یعنی جاہلیت کی باتیں چھوڑ کر اللہ ورسول کے احکام پر چلوہ جو مومن کامل کی شان ہے۔

۵۔ بولوگ کہ مخالفت کرتے ہیں اللہ کی اور اُسکے رسول
کی وہ خوار ہوئے جیسے کہ خوار ہوئے ہیں وہ لوگ ہو اُن
سے پہلے تھے اور ہم نے آثاری ہیں آئیس بہت
صاف اور منکروں کے واسطے عذاب ہے ذلت کا ["]
۲۔ جس دن کہ اٹھائے گا اللہ ان سب کو پھر جتلائے گا
اُنکواُنکے کئے کام ["] اللہ نے وہ سب گن رکھی ہیں
اور وہ بھول گئے اور اللہ کے سامنے ہے ہر چیز ["]

إِنَّ الَّذِيْنَ يُحَا ثُونَ الله وَ رَسُولُهُ كُبِتُوا كُمِ اللهِ وَ رَسُولُهُ كُبِتُوا كُمَا كُبِتَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَ قَدُ اَنْزَلُنَا كُمَا كُبِتَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَ قَدُ اَنْزَلُنَا اللهِ بَيِنْتٍ وَ لِلْكُفِرِيْنَ عَذَابٌ مُّهِينُ فَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمِيعًا فَيُنَبِّئُهُمْ بِمَا يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ الله حَمِيعًا فَيُنَبِّئُهُمْ بِمَا عَمِلُوا اللهُ عَلَى الله وَ نَسُوهُ وَ الله عَلَى عَمِلُوا الله عَلَى الله وَ نَسُوهُ وَ الله عَلَى الله وَ الله عَلَى اللهُ وَ الله عَلَى الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله عَلَى الله وَ الله وَ الله وَ الله عَلَى الله وَ الله وَا ال

اا۔ مدود سے آگے نہ بڑھو: یعنی مومنین کا کام نہیں کہ اللہ کی باندھی ہوئی مدود سے تجاوز کریں۔ باقی رہے کا فرجو مدود اللہ کی پرواہ نہیں کرتے اور نود اپنی رائے و نواہش سے مدیں مقرر کرتے ہیں۔ انہیں چھوڑ یے کہ ان کے لئے دردناک عذاب تیار ہے۔ اللہ کا اور ضاف صاف آیتیں س لینے کے بعد اللہ کی روش اور صاف صاف آیتیں س لینے کے بعد

انکار پر جمے رہنا اور خدائی احکام کا عزت واحترام نہ کرنا اپنے کو ذلت کے عذاب میں پھنسانے کا مرادف ہے۔ ۱۲۔ یعنی جو کام کیے تھے ان سب کا نتیجہ سامنے آجائے گا کوئی ایک عمل بھی غائب نہ ہوگا۔

۱۳۔ یعنی ان کو اپنی عمر بھر کے بہت سے کام یاد بھی نہیں رہے، یا ان کی طرف توجہ نہیں رہی۔ لیکن اللہ کے ہاں وہ سب ایک ایک کرکے محفوظ ہیں۔ وہ سارا دفتراس دن کھول کر سامنے رکھ دیا جائیگا۔

ہے۔ تو نے نہیں دیکھا کہ اللہ کو معلوم ہے جو کچھ ہے آسانوں میں اور جو کچھ ہے زمین میں کہیں نہیں ہوتا مثورہ تین کا جمال وہ نہیں ہوتا ان میں چوشھا اور نہ پانچ کا جمال وہ نہیں ہوتا اُن میں چھٹا اور نہ اُس سے کم اور نہ زیادہ جمال وہ نہیں ہوتا اُن میں ہوتا اُن کے ساتھ جمال کہیں ہول نہ زیادہ جمال وہ نہیں ہوتا اُن کے ساتھ جمال کہیں ہول دن بیشک اللہ کو معلوم ہے ہر چیز
 دن بیشک اللہ کو معلوم ہے ہر چیز

11- الله ہر مجلس میں موجود ہے: یعنی صرف ان کے اعال ہی پر کیا منصر ہے، اللہ کے علم میں تو آسمان وزمین کی ہر چھوٹی بڑی چیز ہے۔ کوئی مجلس، کوئی سرگوشی اور کوئی خفیہ سے خفیہ مثورہ نہیں ہوتا جمال اللہ اپنے علم محیط کے ساتھ موجود نہ ہو جمال تین آدمی چھپ کر مثورہ کرتے ہوں نہ سمجھیں کہ وہاں کوئی چوشھا نہیں سن رہا۔ اور پانچ کی تحمیع خیال نہ کرے کہ کوئی چھٹا سننے والا نہیں ۔ خوب سمجھ لوکہ تین ہوں یا پانچ یا اس سے کم زیادہ کمیں ہوں، کسی عالت میں ہوں، اللہ تعالیٰ ہر جگہ اپنے علم محیط سے ان کے ساتھ ہے کسی وقت ان سے جدا نہیں ۔ (تنبیہ)

طاق عدد کے حکمت: مثورہ میں اگر صرف دو شخص ہوں تو بصورت اختلاف ترجیح دشوار ہوتی ہے۔ اسی لئے عموماً معاملات مہمہ میں طاق عدد رکھتے ہیں۔ اور ایک کے بعد پہلا طاق عدد تین تھا پھر پانچ۔ شاید اس لئے ان دو کو اختیار فرمایا اور آگے وَ لَآ اُدُنی مِنَ ذَلِقَ وَ لَاۤ اُدُنی مِنَ دَارُ کُرُنَا (عالانکہ چھے کا عدد طاق نہیں) ذلِکَ وَ لَاۤ اُکُشَر سے تعمیم فرمادی۔ باقی حضرت عمر کا شوری خلافت کو چھے بزرگوں میں دائر کرنا (عالانکہ چھے کا عدد طاق نہیں) اس لئے ہوگا کہ اس وقت یہ ہی چھے خلافت کے سب سے زیادہ اہل اور متحق تھے جن میں سے کسی کو چھوڑا نہیں جاسکتا تھا۔ نیز خلیفہ کا انتخاب ان ہی چھے سے ہورہا تھا تو ظاہر ہے جس کا نام آتا، اس کے سوائے رائے دینے والے تو پانچ ہی رہتے ہیں۔ پھر خلیفہ کا انتخاب ان بی چھے سے ہورہا تھا تو ظاہر ہے جس کا نام آتا، اس کے سوائے رائے دینے والے تو پانچ ہی رہتے ہیں۔ پھر

لئے عبداللہ بن عمر کا نام لے دیا تھا۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

۸۔ تو نے یہ دیکھا اُن لوگوں کو جنکو منع ہوئی کا نا چوسی چھر بھی وہی کرتے ہیں جو منع ہو چکا ہے اور کان میں باتیں کرتے ہیں گناہ کی اور زیادتی کی اور رسول کی نافرمانی کی [۱۵] اور جب آئیں تیرے پاس تجھ کو وہ دعا کافرمانی کی [۱۵] اور جب آئیں تیرے پاس تجھ کو وہ دعا دیں جو دعا نہیں دی تجھ کو اللہ نے اور کہتے ہیں اپنے دل میں کیوں نہیں عذاب کرتا ہم کو اللہ اُس پر جو ہم کہتے ہیں کافی ہے اُنکو دوزخ داخل ہوں گے اس میں سوبری جگہ چہنے [۱۱]

بَى امتياطا صرت عرش نے بصورت ماوات ايك بانب كى ترخ كے .
الكُمْ تَكُر إِلَى الَّذِيْنَ نُهُو ا عَنِ النَّجُوٰى ثُمَّ يَعُو دُوْنَ لِمَا نُهُو ا عَنْهُ وَ يَتَنْجُونَ بِالْإِثْمِ يَعُو دُوْنَ لِمَا نُهُو ا عَنْهُ وَ يَتَنْجُونَ بِالْإِثْمِ وَ الْعُدُوانِ وَ مَعْصِيَتِ الرَّسُولِ وَ إِذَا جَا عُوْلَ حَيَّوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ اللهُ وَ إِذَا يَقُولُونَ فِي اَنْفُسِهِمُ لُو لَا يُحَيِّكَ بِهِ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ اللهُ بِمَا يَقُولُونَ فِي اَنْفُسِهِمُ لُو لَا يُعَذِّبُنَا اللهُ بِمَا يَقُولُ مُ حَسَبُهُمْ جَهَنَّمُ عَهَا يَصَلَوْنَهَا فَبَلْسَ الْمَصِيرُ فَي فَنِلُ اللهُ يَعَلَوْنَهَا عَلَى اللهُ يَعَلَى اللهُ يَعَلَى اللهُ وَ اللهُ الله

10۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں منافقول کی سرگوشیاں: حضرت کی مجلس میں بیٹے کر منافق سرگوشیاں کرتے۔ مجلس والوں کا مذاق اڑاتے۔ ان پر عیب پکڑتے۔ ایک دوسرے کے کان میں اس طرح بات کتا اور آئکھوں سے اشارے کرتا جس سے مخلص مسلمانوں کو تکلیف ہوتی۔ اور حضرت النّائیالیّائی بات سن کر کہتے ""یہ مشکل کام ہم سے کہاں ہوسکے گا""۔ پہلے سورة "النساء"" میں اس طرح کی سرگوشیوں سے منع کیا جاچکا تھالیکن یہ موذی بے حیا پھر بھی اپنی حرکتوں اور زیادتیوں سے بازیذ آئے۔ اس پر یہ آئیٹیں اتریں۔

19۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ثان میں یمودیوں کی گناخی: یعنی اللہ نے توآپ کو دوسرے انبیاء کے ساتھ یہ دعائیں دی ہیں سکلائر عَلَی اللّٰہ عَلَی اللّٰہ عَلَی اللّٰہ عَلَی اللّٰہ عَلَی اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَا اللّٰہ عَلَیْ اللّٰ

(تنبیه) اعادیث میں "میود" کے متعلق آیا ہے کہ "السلام" کی جگہ "السام" کئے تھے۔ ممکن ہے بعض منافقین بھی ایسا کھتے ہوئے ۔ کیونکہ منافق عموماً یمودی تھے۔ حضور النّائی الّیّام کی عادت تھی کہ جب کوئی یمودی یہ کہتا آپ جواب میں صرف "وعلیک" فرما دیتے۔ ایک مرتبہ عائشہ صدّیقہ نے "السام علیک" کے جواب میں یمودی کو" علیک السام واللعنة "کہا تو حضور النّائی الّیّام کو کال غلق سے یہ جواب پہند نہ آیا۔

يَاكِتُهَا الَّذِينَ امَنُوَّا إِذَا تَنَاجَيْتُمُ فَلَا تَنَاجَيْتُمُ فَلَا تَنَاجَوْا بِالْإِثْمِ وَ الْعُدُوانِ وَ مَعْصِيَتِ تَتَنَاجَوْا بِالْإِثْمِ وَ الْعُدُوانِ وَ مَعْصِيَتِ الرَّسُولِ وَ تَنَاجَوْا بِالْبِرِّ وَ التَّقُوٰى وَ لَلَّا فُول وَ تَنَاجَوْا بِالْبِرِّ وَ التَّقُوٰى وَ لَا لَّا فُول وَ تَنَاجَوْا بِالْبِرِ وَ التَّقُوٰى وَ التَّقُوٰى اللهَ الَّذِي اللهُ الَّذِي اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

إِنَّمَا النَّجُوٰى مِنَ الشَّيُطُنِ لِيَحُرُٰنَ الَّذِيْنَ المَّنُوُا وَلَيْسَ بِضَآرِّهِمُ شَيْئًا إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُوْنَ عَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ عَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ عَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ عَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ

9۔ اے ایمان والو جب تم کان میں بات کرو تو مت کرو بات گناہ کی اور زیادتی کی اور رسول کی نافرمانی کی اور بات کرو احمان کی اور پر ہیزگاری کی [۱۲] اور ڈرتے رہو اللہ سے جبکے پاس تم کو جمع ہونا ہے [۱۸]

۱۔ یہ جو ہے کانا پھوسی سو شیطان کا کام ہے تاکہ دلگیر کرے ایمان والوں کو اور وہ اُن کا کچھ نہ بگاڑے گا بدون اللہ کے حکم کے اور اللہ پر چاہئے کہ جھروسہ کریں ایمان والے [19]

۱۔ سرگوشی کے آداب: یعنی سچے مسلمانوں کو منافقین کی خوسے بچنا چاہیئے۔ ان کی سرگوشیاں اور مثورے ظلم و عدوان اور اللہ و رسول کی نافرمانی کے لئے نہیں، بلکہ نیکی اور تقویٰ اور معقول باتوں کی اشاعت کیلئے ہونے چاہئیں جیسا کہ سورۃ ""النساء ""میں گذرا کا خَیْرَ فِی کَثِیْرِ مِینَ نَجْوَاهُمْ اِلَّا مَنْ اَمَرَ بِصَدَقَدٍ اَقْ مَعْرُوْ فِ اَقْ اِصْلَاحٍ بَیْنَ النّاسِ (النساء رکوع،)۔

۱۸۔ سرگوشی کے آداب: یعنی سب کواللہ کے سامنے جمع ہو کر ذرّہ ذرّہ کا حباب دینا ہے۔ اس سے کسی کا ظاہر و باطن پوشیدہ نہیں ۔ لھذااس سے ڈرکرنیکی اور پر ہیزگاری کی بات کرو۔

91۔ منافقین کی سرگوشیاں شیطان کی طرف سے ہیں: یعنی منافقین کی کانا پھوسی (سرگوشی) اسی غرض سے تھی کہ ذرا مسلمان رنجیدہ اور دلگیر ہوں اور گھبرا جائیں کہ نہ معلوم یہ لوگ ہماری نسبت کیا منصوبے سوچ رہے ہوں گے۔ یہ کام شیطان ان سے کرا رہا تھا۔ مگر مسلمانوں کو یادر کھنا چا جیئے کہ شیطان ان کا کچھ نہیں بگاڑ سکتا۔ اس کے قبضہ میں کیا چیز ہے۔ نفع نقصان سب اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ اس کا حکم نہ ہو تو کتنے ہی مثورے کرلیں اور منصوبے گانٹے لیں، تمہارا بال بینکا نہ ہوگا۔ لہذا تم کو خمگین و دلگیر ہونے کے بجائے اپنے اللہ پر جھروسہ رکھنا چا جیئے۔ (تنبیہ) اعادیث میں ممانعت آئی ہے کہ مجلس میں ایک آدمی کو چھوڑ کر دو شخص کانا پھوسی کرنے لگیں۔ کیونکہ وہ تیسرا خمگین ہوگا۔ یہ مسلم بھی ایک طرح آیتہ ھذا کے تحت میں داخل ہوسکتا ہے۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں۔ "مجلس میں دو شخص کان میں بات کریں تو دیکھنے والے کو غم ہوکہ مجھ سے کیا حرکت ہوئی جو یہ چھپ کر کہتے ہیں ""۔

اا۔ اے ایان والوجب کوئی تم کو کے کہ کھل کر بیٹھو [۲۰] مجلسوں میں تو کھل جاؤاللہ کشادگی دے تم کو [۲۰] اور جب کوئی کے کہ اٹھ کھڑے ہوتواٹھ کھڑے ہو[۲۰] اللہ بند کرے گا اُنکے لئے جو کہ ایان رکھتے ہیں تم میں بند کرے گا اُنکے لئے جو کہ ایان رکھتے ہیں تم میں سے اور علم انکے درجے [۲۳] اور اللہ کو خبر ہے جو کچھ تم کرتے ہو [۲۳]

يَا يُهُا الَّذِينَ الْمَنُوَّا إِذَا قِيْلَ لَكُمْ اللهُ الَّذِينَ الْمَنُوَّا إِذَا قِيْلَ لَكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الَّذِينَ الْمَنُوا مِنْكُمْ وَ الَّذِينَ الْوَتُوا عَاللهُ اللهُ الَّذِينَ الْمَنُوا مِنْكُمْ وَ الَّذِينَ الْوَتُوا عَاللهُ اللهُ الَّذِينَ الْمُنُوا مِنْكُمْ وَ الَّذِينَ الْوَتُوا عَاللهُ إِمَا يَعْمَلُونَ خَبِيرُ هَا اللهُ اللهُ إِمَا يَعْمَلُونَ خَبِيرُ هَا اللهُ اللهُ إِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرُ هَا اللهُ ا

۲۰۔ مجلس میں بیٹھنے کے آداب: یعنی اس طرح بیٹھوکہ جگہ کھل جائے اور دوسروں کو بھی موقع بیٹھنے کا ملے۔

۲۱ یعنی اللہ تمہاری تنگیوں کو دور کریگا اور اپنی رحمت کے دروارے کشادہ کر درگا۔

۲۲۔ یعنی حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں۔ "یہ آداب ہیں مجلس کے۔ کوئی آئے اور جگہ نہ پائے تو چاہیے سب تھوڑا تھوڑا ہٹیں اام مکان علقہ کشادہ ہوجائے ۔ یا (اپنی جگہ سے اٹھ کھڑے ہوں اور) پرے ہٹ کر علقہ کرلیں ۔ (یا بالکل چلے جانے کو کہا جائے تو چلے جائیں) اتنی حرکت میں غرور (یا بخل) نہ کریں ۔ نوئے نیک پر اللہ مہربان ہے اور نوئے بدسے بیزار" ۔ (تنبیه) حضور کے جائیں) اتنی حرکت میں مرشخص آپ الٹھ آئی تھی ۔ حتی کہ بعض مرتبہ اکابر کھٹی ایس میں ہر شخص آپ الٹھ آئی آئی آئی کھی ۔ حتی کہ بعض مرتبہ اکابر صحابہ کو حضور کھٹی آئی تھی ۔ حتی کہ بعض مرتبہ اکابر صحابہ کو حضور کھٹی آئی تھی ۔ حتی کہ بعض مرتبہ اکابر صحابہ کو حضور کھٹی آئی تھی ۔ اس کے یہ ادکام دیئے گئے۔ تا ہر ایک کو درجہ بدرجہ استفادہ کا موقع ملے، اور نظم و ضبط قائم رہے ۔ اب بھی اس قوم کی انتظامی چیزوں میں صدر مجلس کے احکام کی اطاعت کرنا چاہیئے ۔ اسلام ابتری اور بدنظمی منہیں سکھلاتا ۔ بلکہ انتہائی نظم و شائسگی سکھلاتا ہے ۔ اور جب عام مجالس میں یہ عکم ہے تو میدانِ جاد اور صفوفِ جنگ میں تو منہیں سکھلاتا ۔ بلکہ انتہائی نظم و شائسگی سکھلاتا ہے ۔ اور جب عام مجالس میں یہ عکم ہے تو میدانِ جاد اور صفوفِ جنگ میں تو منہیں سکھلاتا ۔ بلکہ انتہائی نظم و شائسگی سکھلاتا ہے ۔ اور جب عام مجالس میں یہ عکم ہے تو میدانِ جاد اور صفوفِ جنگ میں تو میدان جاد اور صفوفِ جنگ میں تو

اس سے کہیں بڑھ کر ہو گا۔

۲۳ یعنی سچا ایان اور صحیح علم انسان کو ادب و تهذیب سکھلاتا اور متواضع بناتا ہے۔ اہل علم وایان جس قدر کالات و مراتب میں ترقی کرتے ہیں، اسی قدر جھکتے اور اپنے کو ناچیز سمجھتے جاتے ہیں۔ اسی لئے اللہ تعالیٰ ان کے درجے اور زیادہ بلند کرتا ہے مَنَّ تَوَاضَعَ اللهِ رَفَعَهُ اللهُ عَد اللهِ عَلَيْ اللهُ عَد اللهِ مَنْ کَبِربددین یا جاہل گؤار کا کام ہے کہ اتنی سی بات پر لڑے کہ مجھے یہاں سے کیوں اٹھا دیا اور وہاں کیوں بھا دیا۔ یا مجلس سے اٹھ کر جانے کو کیوں کہا۔ افوس کہ آج بہت سے بزرگ اور عالم کھلانے والے اسی خیالی اعزاز کے سلسلہ میں غیر مختتم بنگ آزمائی اور مورچہ بندی شروع کر دیتے ہیں اِنّا لِللهِ وَ اِنّا اِلَیْهِ رَاجِعُون ۔

۲۴ یعنی ہرایک کواس کے کام اور لیاقت کے موافق درجے عطا کرتا ہے اور وہ وہی جانتا ہے کہ کون واقعی ایماندار اور اہل علم میں ۔

آ اَدُ اَدَ اِنَا وَالَو جَبِ مَم كَانَ مِينَ بَاتَ كَهَا عِلَهُ وَالَّهُ وَالَّهُ وَالَّهُ وَالَّهُ وَالَّهُ وَالَّهُ وَالَّهُ وَالَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

غَفُو رُ رَجِيتُمُ ﷺ اللہ علیہ وسلم سے سرگوشی کے وقت صدقہ کا علم: یعنی منافق بے فائدہ باتیں صرت الشّائیلَمْ سے کان میں کرتے کہ لوگوں میں اپنی بڑائی جائیں اور بعض مسلمان غیر مہم باتوں میں سرگوشی کرکے اتنا وقت لے لیعتہ تھے کہ دوسروں کو صور الشّائیلَمْ ہے۔ مستفید ہونے کا موقع نہ ملنا تھا، یا کسی وقت آپ الشّائیلَمْ فلوت پا بیخ تواس میں بھی تنگی ہوتی تھی لیکن مروت و افلاق کے سبب کسی کو منع نہ فرماتے۔ اس وقت یہ عکم ہوا کہ جو مقدرت والا آدمی حضور الشّائیلَمُ سے سرگوشی کرنا چاہے وہ اس سے سلے کچھ فیرات کرکے آیا کرے۔ اس میں کئی فائدے ہیں۔ غوبوں کی خدمت، صدقہ کرنے والے کے نفس کا تزکیہ، مخلص ومنافق کی تمیز، سرگوشی کرنیوالوں کی تقلیل، وغیر ذلک۔ ہاں جس کے پاس فیرات کرنے کو کچھ نہ ہو، اس سے یہ قید معاف ہے۔ جب یہ عکم اترا منافقین نے مارے مخل کے وہ عادت چھوڑ دی اور مسلمان بھی سمجھ گئے کہ زیادہ سرگوشیاں کرنا اللہ کو پہند نہیں۔ اس سے یہ قید معاف ہے۔ جب یہ عکم اترا منافقین نے مارے مخل کے وہ عادت چھوڑ دی اور مسلمان بھی سمجھ گئے کہ زیادہ سرگوشیاں کرنا اللہ کو پہند نہیں۔ اس سے یہ قید دکھی آئے یہ قید مگل کے وہ عادت چھوڑ دی اور مسلمان بھی سمجھ گئے کہ زیادہ سرگوشیاں کرنا اللہ کو پہند نہیں۔ اسی لئے یہ قید لگائی گئی ہے۔ آخر یہ عکم اگل آئے وہ عادت یعوڑ دی اور مسلمان بھی سمجھ گئے کہ زیادہ سرگوشیاں کرنا اللہ کو پہند نہیں۔

ءَاشُفَقُتُمُ أَنُ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجُوٰ كُمُ صَدَقْتٍ ﴿ فَاِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَ تَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ فَاَقِيْمُوا الصَّلوةَ وَ اتُّوا الزَّكُوةَ وَ أَطِيْعُوا اللَّهَ وَ رَسُوْلَةٌ ۖ وَ اللَّهُ خَبِيرٌ اللَّهُ خَبِيرٌ اللَّهُ خَبِيرٌ اللَّهُ خَبِيرٌ ع بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿

اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ تَوَلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ \* مَا هُمْ مِّنْكُمْ وَلَا مِنْهُمْ ۗ وَ يَحْلِفُونَ عَلَى الْكَذِبِ وَ هُمْ يَعْلَمُونَ 🚍 اَعَدَّ اللهُ لَهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا ﴿ إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ 🚭

۱۴۔ کیا تو نے دیکھا اُن لوگوں کو جو دوست ہوئے ہیں اُس قوم کے جن پر غصہ ہوا ہے اللہ کا [۲۶] نہ وہ تم میں ہیں اور یہ اُن میں ہیں [٢٨] اور قسمیں کھاتے ہیں جھوٹ بات پر اور اُنکو خبرہے [٢٩]

الله کیاتم ڈر گئے کہ آگے بھیجا کرو کان کی بات سے

پیلے خیراتیں سوجب تم نے مذکیا اور اللہ نے معاف

كردياتم كوتواب قائم ركھونماز اور ديتے رہو زكوۃ اور عكم پر

چلواللہ کے اور اُسکے رسول کے اور اللہ کو خبر ہے جو کچھ

تم کرتے ہو[۲۶]

۵ا۔ تیار رکھا ہے اللہ نے اُنکے لئے سخت عذاب<sup>[۳۰]</sup>

بیشک وہ برے کام ہیں جو وہ کرتے ہیں [۳]

٢٦ ـ صدقه كا عكم منسوخ؛ يعني صدقه كا حكم دينے سے جو مقصدتھا، عاصل ہوگيا۔ اب ہم نے يه وقتی حكم اٹھا ليا ہے چا بيئے كه ان احکام کی اطاعت میں ہمہ تن لگے رہو جو کبھی منسوخ ہونے والے نہیں۔ مثلاً نماز وزکوۃ وغیرہ اسی سے کافی تزکیہ نفس ہو جائے گا۔ (تنبیہ) فَاِذَلَمْ تَفْعَلُوْ اسے معلوم ہوتا ہے کہ اس عکم پر عام طور سے عل کرنے کی نوبت نہیں آئی۔ بعض روایات میں حضرت علیؓ فرماتے ہیں کہ اس حکم پرامت میں سے صرف میں نے عمل کیا۔

۲۷۔ یہ لوگ منافق میں اور وہ قوم یمود ہے

۲۸۔ منافقین کی حالت: یعنی منافق نہ پوری طرح تم مسلمانوں میں شامل کیونکہ دل سے کافر ہیں، اور نہ پوری طرح ان میں شريك كيونكه بظاہر زبان سے اپنے كومسلمان كتے تھے مَذَبْذَبِيْنَ بَيْنَ ذَلِكَ لَا إِلَى هُؤُلَاءِ وَلا إلى هُؤُلَاءِ ـ

٢٩ يعني بے خبري اور غفلت سے نهيں، جان بوجھ كر جھوٹى بات پر قسميں كھاتے ہيں۔ مىلمان سے كھتے ہيں إنَّ هُمُ لَمِنْكُمُ

کہ وہ تم میں سے ہیں اور تمہاری طرح سے ایاندار ہیں۔ عالانکہ ایان سے کوئی دور کی نسبت بھی نہیں۔ سر

٣٠ - ص كودوسرى عبد فرمايا إنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّادِ (نساء ركوع١١) -

۳۱۔ نفاق کا انجام برا ہے: یعنی خواہ ابھی ان کو نظریہ آئے لیکن نفاق کے کام کرکے وہ اپنے حق میں بہت برا بیج بورہے میں ۔

17۔ بنا رکھا ہے اپنی قسموں کو ڈھال پھر روکتے ہیں اللہ کی راہ سے توانکو ذلت کا عذاب ہے

إِتَّخَذُو ٓ الْيُمَانَهُمُ جُنَّةً فَصَدُّوا عَنَ سَبِيْلِ اللهِ فَلَهُمُ عَذَابُ مُّهِينٌ ﴿

۱۔ کام نہ آئیں گے اُنکواُنکے مال اور نہ اُنکی اولا داللہ کے ہاتھ سے کچھ بھی وہ لوگ میں دوزخ کے وہ اُسی میں پڑے رمیں گے [۳۳]

خْلِدُوْنَ عَيْ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ جَمِيْعًا فَيَحْلِفُوْنَ لَهُ كَمَا

يَحْلِفُونَ لَكُمْ وَ يَحْسَبُونَ أَنَّاهُمْ عَلَى شَيْءٍ ﴿

اللَّ إِنَّهُمْ هُمُ الْكُذِبُونَ ﴿

۱۸۔ جس دن جمع کرے گا اللہ اُن سب کو پھر قسیں کھائیں گے اُسکے آگے جلیے کھاتے ہیں تمہارے آگے اور خیال کرتے ہیں کہ وہ کچھ بھلی راہ پر ہیں [۳۳] سنتا ہے وہی ہیں اصل جھوٹے [۳۳]

۳۲۔ آخرت میں منافقین کی قیمیں: یعنی جھوٹی قیمیں کھا کر مسلمانوں کے ہاتھوں سے اپنی جان و مال کو بچاتے ہیں اور اپنے کو مسلمان ظاہر کرکے دوستی کے پیرایہ میں دوسروں کواللہ کی راہ پر آنے سے روکتے ہیں۔ سویاد رہے کہ یہ لوگ اس طرح کچھ عزت نہیں پاسکتے۔ سخت ذلت کے عذاب میں گرفتار ہوکر رمینگے اور جب سزاکا وقت آئے گا، اللہ کے ہاتھ سے کوئی نہ بچا سکے گا۔ نہ مال کام آئے گانہ اولاد، جنکی حفاظت کے لئے جھوٹی قیمیں کھاتے پھرتے ہیں۔

۳۳۔ آخرت میں منافقین کی قسمیں: یعنی یمال کی عادت پڑی ہوئی وہاں بھی نہ جائیگی۔ جس طرح تمہارے سامنے جھوٹ بول کر پچ جاتے ہیں اور سجھتے ہیں کہ ہم بڑے ہوشار ہیں اور بڑی اچھی چال چل رہے ہیں، اللہ کے سامنے بھی جھوٹی قسمیں کھانے کو تیار ہو جائیں گے کہ پرورد گارا ہم توالیے نہ تھے، ولیے تھے۔ شاید وہاں بھی خیال ہوکہ اتناکمہ دینے سے رہائی ہوجائیگی۔ ۳۲۔ بیشک اصل اور ڈبل جھوٹا وہ ہی ہے جو غدا کے سامنے بھی جھوٹ کھنے سے نہ شرمائے۔

لَا تَجِدُ قَوْمًا يُّؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْيَوْمِ الْاخِرِ يُوَآثُونَ مَنْ حَآدًا اللهَ وَ رَسُولَهُ وَ اللهَ حَلَاللهَ وَ رَسُولَهُ وَ لَوْ كَانُوَّا ابَآءَهُمُ اَوْ اَبْنَآءَهُمُ اَوْ اَبْنَآءَهُمُ اَوْ كَتَبَ فِي الْخُوانَهُمُ اَوْ عَشِيْرَتَهُمُ الْولْبِكَ كَتَبَ فِي الْخُوانَهُمُ الْإِيْمَانَ وَ اَيَّدَهُمُ بِرُوْحٍ مِنْهُ وَ وَالْمِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيْمَانَ وَ اَيَّدَهُمُ بِرُوْحٍ مِنْهُ وَ وَاللهِ عَلَيْهُمُ وَرَضُوا يُدُخِلُهُمْ جَنْتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُمُ وَرَضُوا يُدُخِلُهُمْ جَنْتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُمُ وَرَضُوا خُلِدِينَ فِيهَا وَرَضِي اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا خَلْدِينَ فِيهَا وَلَيْكَ حِزْبُ اللهِ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُمُ الْمُفْلِحُونَ عَلَيْ اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ عَلَى اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ عَلَيْهِ اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ عَلَيْهُ اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ عَلَى اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ عَلَيْهُ اللهُ وَلَيْكُونَ عَلَيْهُ الْمُفْلِحُونَ عَلَيْهُ الْمُفَلِعُونَ عَلَيْهُ الْمُفْلِحُونَ عَلَيْهُ الْمُفْلِحُونَ عَلَيْهُ الْمُفْلِعُونَ عَلَيْهُ الْمُفْلِعُونَ عَلَيْهُ الْمُفْلِعُونَ عَلَيْهُ الْمُفْلِعُونَ اللهُ اللهِ عُلَيْمُ الْمُفْلِعُونَ عَلَيْهُ الْمُفْلِعُونَ عَلَيْهُ الْمُعْلِعُونَ اللهُ الْمُفْلِعُونَ اللهُ اللهُ الْمُفْلِعُونَ اللهُ الْمُفْلِعُونَ اللهُ الْمُفْلِعُونَ اللهُ الْمُفْلِعُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُفْلِعُونَ اللهُ الْمُفْلِعُونَ اللهُ الْمُفْلِعُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُفْلِعُونَ اللهُ اللهُ

19۔ قابو کر لیا ہے اُن پر شیطان نے پھر بھلا دی اُنکواللہ کی یاد [۳۵] وہ لوگ ہیں گروہ شیطان کا سنتا ہے جو گروہ ہے شیطان کا وہی خراب ہوتے ہیں [۳۶]

۲۰۔ جولوگ خلاف کرتے ہیں اللہ کا اور اُسکے رسول کا وہ لوگ ہیں سب سے بے قدر لوگوں میں

11۔ اللہ لکھ چکا کہ میں غالب ہوں گا اور میرے رسول بیشک اللہ زورآور ہے زبر دست [۳۷]

۲۲۔ تو نہ پائے گاکسی قوم کو جو یقین رکھتے ہوں اللہ پر اور پکھے دن پر کھ دوستی کریں ایسوں سے جو مخالف ہوئے اللہ کے اور اُسکے رسول کے خواہ وہ اپنے باپ ہوں یا اپنے بیٹے یا اپنے بھائی یا اپنے گھرانے کے اُسکے دلوں میں اللہ نے لکھ دیا ہے ایمان [۲۸] اور اُنکی مدد کی ہے اپنے اپنے اپنے ایمان اللہ نے کھی دیا ہے ایمان آرمی اور داخل کرے ہے اپنے فول میں جنکے نیچ بہتی ہیں نہریں ہمیشہ رہیں گا اُنکو باغوں میں جنکے نیچ بہتی ہیں نہریں ہمیشہ رہیں گے اُن میں اللہ اُن سے راضی اور وہ اُس سے راضی کے اُن میں اللہ اُن سے راضی اور وہ اُس سے راضی وہی مراد کو پہنے [۴۸]

<u>80۔ ان پر شیطان کا قبضہ ہے: شیطان جس پر پوری طرح قابوکر لے اس کا دل و دماغ اسی طرح مسخ ہوجاتا ہے اسے کچھ یاد نہیں</u>

رہتا کہ خدا بھی کوئی چیز ہے۔ بھلا اللہ کی عظمت اور بزرگی و مرتبہ کو وہ کیا سجھے۔ شاید محثر میں بھی جھوٹ پر قدرت دے کر اس کی بیجائی اور عاقت کا اعلان کرنا ہوکہ اس ممسوخ کواتنی سمجھ نہیں کہ اللہ کے آگے میرا جھوٹ کیا ہےلے گا۔

۳۹۔ شیطانی لشکر کا انجام یقیناً خراب ہے۔ نہ دنیا میں ان کے منصوبے آخری کامیابی کا منہ دیکھ سکتے ہیں نہ آخرت میں عذاب شدید سے نجات یانے کی کوئی سبیل ہے۔

۳۰۔ فلبہ اللہ اوراس کے رسولوں کا ہی ہوگا: یعنی اللہ ورسول کا مقابلہ کرنے والے جو حق و صداقت کے غلاف جنگ کرتے ہیں سخت ناکام اور ذلیل مہیں۔ اللہ لکھ چکا ہے کہ آخر کار حق ہی غالب ہو کر رہیگا۔ اور اس کے پیغمبر ہی مظفر و منصور ہوں گے۔ اس کی تقریر پہلے کئی جگہ گذر چکی ہے۔

ایعنی ایان ان کے دلوں میں جا دیا اور پتھر کی لکیر کی طرح ثبت کردیا۔

79۔ مؤمنین کی اللہ کی طرف سے مدد: یعنی غیبی نور عطا فرمادیا جس سے قلب کو ایک خاص قیم کی معنوی حیات ملتی ہے یا روح القدوس (جبریلؑ) سے ان کی مدد فرمائی۔

ہم۔ اللہ کی رصنا: یعنی بیہ لوگ اللہ کے واسطے سب سے ناراض ہوئے تواللہ ان سے راضی ہوا۔ پھر جس سے اللہ راضی ہواسے اور کیا چاہیئے۔

الا الله كاگروہ: حضرت شاہ صاحب لکھے میں۔ ""یعنی جو دوستی نہیں رکھے اللہ کے مخالف سے اگرچہ باپ بیٹے ہوں وہ ہی سچے ایان والے میں ۔ ان کو یہ درجے ملتے میں ""۔ صحابہؓ کی شان یہ ہی تھی کہ اللہ ورسول کے معاملہ میں کسی چیزاور کسی شخص کی پروا نہیں کی، اسی سلسلہ میں الو عبیدہؓ نے اپنے باپ کو قتل کر دیا۔ جنگ ""احد" میں الوبکر صدیقؓ اپنے بیٹے عبدالر حمن کے مقابلہ میں نکلنے کوتیار ہوگئے، مصعبؓ بن عمیر نے اپنے بھائی عبید بن عمیر کو، عمرہ ن الحظاب نے اپنے مامول عاص بن ہشام کو، علیؓ بن ابی طالب، حمزہ، عبیدہ بن الحارث نے اپنے اقارب عتبہ، شیبہ اور ولید بن عتبہ کو قتل کیا اور رئیس المنافقین عبداللہ بن ابی کی عبداللہ بن عبداللہ نے منع فرما دیا۔ فرضی اللہ تعالی عنہم ورضواعیہ ورزقنا اللہ جم واتباعهم واماتنا علیہ۔ آمین۔ میں عاصر کروں۔ آپ الٹی اللہ علی منع فرما دیا۔ فرضی اللہ تعالی عنہم ورضواعیہ ورزقنا اللہ جم واتباعهم واماتنا علیہ۔ آمین۔

تم سورة المجادلة فلله الحدوالمينه

ركوعاتها٣

٥٩ سُوْرَةُ الْحَشْرِ مَدَنِيَّةُ ١٠١

ایاتها ۲۲

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ اللہ کی پاکی بیان کرتا ہے جو کچھ ہے آسمانوں میں اور زمین میں اور وہی ہے زبر دست حکمت والا [ا]

۲۔ وہی ہے جس نے نکال دیا اُنکو جو منکر ہیں گناب والوں میں اُنکے گھروں سے [۲] پہلے ہی اہتماع پر لاکٹر کے [۳] تہم نہ اُنکل کرتے تھے کہ نکلیں گے اور وہ خیال کرتے تھے کہ اُنکو بچا لیں گے اُنکے قلعے اللہ کے ماتھ سے پھر پہنچا اُن پر اللہ جمال سے اُنکو خیال نہ تھا اور ڈال دی اُنکے دلوں میں دھاک [۴] اجاڑنے لگے اپنے گھر اپنے ماتھوں اور مسلمانوں کے ہاتھوں [۵] سو عبرت پکڑوا نے آنکھ والو[۱]

سَبَّحَ لِلهِ مَا فِي السَّمَٰوْتِ وَ مَا فِي الْاَرْضِ وَ هُوَ الْاَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ﴿

هُو الَّذِيِّ اَخْرَجَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا مِنْ اَهُلِ الْكِتْبِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِاَوَّلِ الْحَشْرِ الْمَا الْكِتْبِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِاَوَّلِ الْحَشْرِ الْمَا مَا ظَنَنْتُمْ اَنْ يَخْرُجُوْا وَظَنُّوَّا اَنَّهُمْ مَّانِعَتُهُمْ ظَنَنْتُمْ اَنْ يَخْرُجُوْا وَظَنُّوَا اَنَّهُمُ مَّانِعَتُهُمُ خَصُوْنُهُمْ مِنَ اللهِ فَاتَدهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ حُصُوْنُهُمْ مِنَ اللهِ فَاتَدهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَ قَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ اللهُ عَبَ لَمُ يَحْتَسِبُوا وَ قَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ لَمَ يَحْتَسِبُوا وَ قَذَفَ فِي قَلُوبِهِمُ اللهُ عَبَ اللهُ عَبَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

ا۔ چنانچ اس کے زبر دست غلبہ اور حکمت کے آثار میں سے ایک واقعہ آگے بیان کیا جاتا ہے۔

۲۔ بنو نضیر کا افراج: مدینہ سے مشرقی جانب چند میل کے فاصلہ پر ایک قوم یہود بہتی تھی جس کو "بنی نضیر" کہتے تھے۔ یہ لوگ بڑے بختے والے اور سرمایہ دار تھے، اپنے مضبوط قلعول پر ان کو ناز تھا۔ حضور الٹی ایکٹی جب ہجرت کرکے مدینہ تشریف لائے تو شروع میں انہوں نے آپ لٹی ایکٹی سے صلح کا معاہدہ کرلیا، کہ ہم آپ کے مقابلہ پر کسی کی مدد نہ کریں گے۔ پھر مکہ کے کا فرول سے نامہ و پیام کرنے لگے۔ حتی کہ ان کے ایک بڑے سردار کعب بن اشرف نے پالیس سواروں کے ساتھ مکہ پہنچ کر بیت اللہ شریف کے سامنے ملکانوں کے خلاف قریش سے عمدہ پیان باندھا۔ آخر چند روز بعد اللہ و رسول کے حکم سے محمد بن مسلمہ نے شریف کے سامنے مسلمانوں کے خلاف قریش سے عمدہ بیان باندھا۔ آخر چند روز بعد اللہ و رسول کے حکم سے محمد بن مسلمہ نے

اس غدار کا کام تمام کردیا۔ پھر بھی ""بنی نضیر"" کی طرف سے بدعمدی کا سلسلہ جاری رہا۔ کبھی دغابازی سے حضور طنافیالیا کم و چند ر فیقوں کے ساتھ بلا کر اچانک قتل کرنا چاہا۔ ایک مرتبہ حضور کٹائٹالیٹو جمال بیٹھے تھے اوپر سے بھاری چکی کا یاٹ ڈال دیا، اگر لگے تو آدمی مرجائے۔ مگر سب مواقع پر اللہ کے فضل نے حفاظت فرمائی۔ آخر حضور الٹُولِآئِلِ نے مسلمانوں کو جمع کیا۔ ارادہ یہ کہ ان سے لڑیں۔ جب مسلمانوں نے نہایت سرعت و متعدی سے مکانوں اور قلعوں کا محاصرہ کر لیا۔ وہ مرعوب و نوفزدہ ہوگئے۔ عام لڑائی کو نوبت یہ آئی۔ انہوں نے گھبراکر صلح کی التجاکی۔ آخریہ قراریایا کہ وہ مدینہ غالی کر دیں ۔ ان کی جانوں سے تعرض یہ کیا جائے گا۔ اور جو مال اسباب اٹھاکر لے جاسکتے میں، لے جائیں۔ باقی مکان زمین، باغ وغیرہ پر مسلمان قابض ہوئے۔ حق تعالیٰ نے وہ زمین مالِ غنیمت کی طرح تقیم یه کرائی۔ صرف حضرت کے اختیار پر رکھی۔ حضرت الٹیٹیلیلم نے اکثر اراضی مهاجرین پر تقیم کر دی۔ اس طرح انصار پر سے ان کا خرچ ہلکا ہوا۔ اور مهاجرین وانصار دونوں کو فائدہ پہنچا۔ نیز حضرت لٹافیالیلم اینے گھر کا اور واردوصادر کا سالا نہ خرچ بھی اسی سے لیتے تھے اور جو پچ رہتا اللہ کے راستہ میں خرچ کرتے تھے۔ اس سورت میں یہ ہی قصہ مذکور ہے۔" <u>"۔ یہود کا پہلا حثر: یعنی ایک ہی ہلہ میں گھبرا گئے اور پہلی ہی مڈبھیڑ پر مکان اور قلعے چھوڑ کر نکل بھا گئے کو تیار ہو بلیٹھے۔ کچھ بھی </u> ثابت قدمی نہ دکھلائی۔ (تنبیہ) "اوّل الحشر" سے بعض مفسرین کے نزدیک بیہ مراد ہے کہ اس قوم کے لئے اس طرح ترکِ وطن کرنے کا یہ پہلا ہی موقع تھا۔ قبل ازیں ایسا واقعہ پیش یہ آیا تھا۔ یا ""اوّل الحثر"" میں اس طرف اشارہ ہوکہ ان یہود کا پہلا حشر یہ ہے کہ مدینہ چھوڑ کر بہت سے خیبر وغیرہ لیے گئے اور دوسرا حشر وہ ہو گا جو حضرت عمر کے عمد خلافت میں پیش آیا۔ یعنی دوسرے یہودونصاری کی معیت میں یہ لوگ بھی خیبر سے ملک شام کی طرف نکالے گئے جمال آخری حشر بھی ہونا ہے۔ اسی لئے ""شام "" کو ""ارض المحثر"" مجھی کہتے ہیں۔

اس میں ہود کے دلوں پر اللہ نے رعب ڈالدیا: یعنی ان کے سازوسامن مضبوط قلع اور جنگویانہ اطوار دیکھ کرنہ تم کو اندازہ تھا کہ اس قدر جلد اتنی آسانی سے وہ ہتھیار ڈال دیں گے۔ اور نہ ان کو خیال تھا کہ مٹی بھر بے سروسامان لوگ اس طرح قافیہ تنگ کر دیں گے۔ وہ اسی نواب فرگوش میں تھے کہ مسلمان (جن کے سروں پر اللہ کا ہاتھ ہے) ہمارے قلعوں تک پہنچنے کا حوصلہ نہ کر سکیں گے۔ اور اس طرح گویا اللہ کے ہاتھ سے پچ نکلیں گے۔ مگر انہوں نے دیکھ لیا کہ کوئی طاقت اللہ کے حکم کونہ روک سکی۔ ان کے اور اس طرح گویا اللہ کے ہاتھ سے پہنچا جمال سے ان کو خیال و گان بھی نہ تھا۔ یعنی دل کے اندر سے غدا تعالیٰ نے ان کے دلوں میں رعب ڈال دیا۔ اور بے سروسامان مسلمانوں کی دھاک بٹھلادی۔ ایک تو پہلے ہی اپنے سردار کعب بن اشرف کے ناگھانی قتل سے مرعوب و نوفزدہ ہور ہے تھے۔ اب مسلمانوں کی دھاک بٹھلادی۔ ایک تو پہلے ہی اپنے سردار کعب بن اشرف کے ناگھانی قتل سے مرعوب و نوفزدہ ہور ہے تھے۔ اب مسلمانوں کے اچانک تلہ نے رہے سے حواس سے کھو دیئے۔

2۔ بنو نضیر کا اپنے گھروں کا اجاڑنا: یعنی حرص اور غیظ و غضب کے جوش میں مکانوں کے کڑی، تختے کواڑ اکھاڑنے لگے تاکوئی چیز جو ساتھ لے جاسکتے ہیں رہ نہ جائے اور مسلمانوں کے ہاتھ نہ لگے۔ اس کام میں مسلمانوں نے بھی ان کا ہاتھ بٹایا۔ ایک طرف سے وہ نود گراتے تھے دوسری طرف سے مسلمان ۔ اور غور سے دیکھا جائے تو مسلمانوں کے ہاتھوں جو تباہی و ویرانی عمل میں آئی وہ بھی ان ہی بدبختوں کی بدعمدیوں اور شرارتوں کا نتیجہ تھی۔

1۔ بنونضیر کا واقعہ عبرت کا سبق ہے: یعنی اہلِ بصیرت کے لئے اس واقعہ میں بڑی عبرت ہے۔ اللہ تعالیٰ نے دکھلا دیا کہ کفر، ظلم، شرارت اور بدعمدی کا انجام کیسا ہوتا ہے۔ اور یہ کہ محض ظاہری اسباب پر پیکیہ کرکے اللہ تعالیٰ کی قدرت سے غافل ہو جانا عظلمند کا کام نہیں۔

وَ لَوْ لَآ اَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الْجَلَآءَ لَعَذَّبَهُمُ فِي اللَّخِرَةِ لَعَمَّ فِي اللَّخِرَةِ عَذَابُ النَّارِ ﴿

ذُلِكَ بِأَنَّهُمُ شَآقُوا اللهَ وَ رَسُولَهُ وَ مَنُ لَيُكَ بِأَنَّهُمُ شَآقُوا اللهَ وَ رَسُولَهُ وَ مَنُ لَيُسَآقِ اللهَ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿

۳۔ اور اگر نہ ہوتی یہ بات کہ لکھ دیا تھا اللہ نے اُن پر علاوطن ہونا تو اُنکو عذاب دیتا دنیا میں اور آخرت میں ہے اُنکے لئے آگ کا عذاب [۱]

۲۔ یہ اس لئے کہ وہ مخالف ہوئے اللہ سے اور اُسکے رسول سے اور جو کوئی مخالف ہواللہ سے تواللہ کا عذاب سخت ہے [۸]

کے ان کی قسمت میں جلاوطنی لکھی تھی: یعنی ان کی قسمت میں جلاوطنی کی سزا لکھی تھی۔ یہ بات نہ ہوتی توکوئی دوسری سزا دنیا میں دی جاتی۔ مثلاً بنی قریظہ کی طرح مارے جاتے۔ غرض سزا سے بچ نہیں سکتے۔ یہ غدا کی حکمت ہے کہ قتل کے بجائے محض جلاوطنی پر اکتفا کیا گیا۔ لیکن یہ تخفیف صرف دنیوی سزامیں ہے آخرت کی ابدی سزاکسی طرح ان کافروں سے ٹل نہیں سکتی۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ "جب یہ قوم ملک شام سے بھاگ کریماں آئی تھی توان کے بردوں نے کہا تھا کہ ایک دن تم کو یماں سے ویران ہو کہ شام میں جانا پڑیگا۔ چانچ اس وقت ابرد کر (بعض شام میں چلے گئے اور بعض) خیبر میں رہے۔ بھر حضرت عمر شام میں وہاں سے ابرد کر شام میں گئے ""۔

٨ ـ يعنى اليے مخالفوں كوايسى سخت سزا ملتى ہے ـ

مَا قَطَعُتُمُ مِّنَ لِينَةٍ أَوُ تَرَكُتُمُوَهَا قَآبِمَةً عَلَى اللهِ وَلِيُخْزِى اللهِ وَلِينَا لَهُ وَلِي اللهِ وَلِينَا لَهُ وَلِينَا لهُ وَلِينَا لَهُ وَلَا لِينَا لَهُ وَلِينَا لِهُ وَلِينَا لَهُ وَلِينَا لَهُ وَلِينَا لِهُ وَلِينَا لَهُ وَلِينَا لَهُ وَلِينَا لَهُ وَلِينَا لَهُ وَلِينَا لَهُ وَلِينَا لِهُ وَلِينَا لَهُ وَلِينَا لِهُ وَلِينَا لَهُ وَلِينَا لَهُ وَلِينَا لَهُ وَلِينَا لَهُ وَاللَّهُ وَلِينَا لَهُ وَلِينَا لَهُ وَلِينَا لَهُ وَاللَّهُ وَلِينَا لِللّهِ وَلِينَا لَهُ إِلْمُ لِلْمُعِلْمُ وَلَا لَاللّهُ وَلِينَا لَهُ لَا لَاللّهُ وَلْمُ لَا لَاللّهُ وَلِينَا لَا لَاللّهُ وَلِينَا لَا لَاللّهُ وَلْمُ لَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلِينَا لَهُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَهُ لَا لَالْمُ لِلْمُ لَاللّهُ وَلِي

وَ مَا اَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا اَوْ جَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْهُمْ فَمَا اَوْ جَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَ لَا رِكَابٍ وَ لَكِنَّ اللهُ اللهُ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَ اللهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَلَوْ اللهُ وَكُلْ اللهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَلَا اللهُ لَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَ اللهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى مَا اللهُ عَلَى مَا اللهُ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا اللهُ عَلَى مَا عَلَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَا عَلَى مَا عَلَا عَلَى مَا عَلَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَا عَلَى مَا عَلَا عُلَا عَلَى مُنْ عَلَا عَلَى مَا عَلَا عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَا عَلَى مَا عَلَا عَلَى مَا عَلَى عَلَا عَلَى عَلَى مَا عَلَا عَلَى عَلَا عَلَى عَلَا عَلَى عَلَى عَلَا عَلَا عَلَى عَلَا عَلَى مَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى عَلَا عَلَى عَلَى عَلَا عَلَى عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا

۵۔ جو کاٹ ڈالا تم نے کھجور کا درخت یا رہنے دیا کھڑا اپنی جڑ پر سو اللہ کے حکم سے [۹] اور تاکہ رسوا کرے نافرمانوں کو[۱۰]

1- اور جو مال کہ لوٹا دیا اللہ نے اپنے رسول پر اُن سے سو تم نے نہیں دوڑائے اُس پر گھوڑے اور نہ اونٹ ولیکن اللہ غلبہ دیتا ہے اپنے رسولوں کو جس پر چاہے اور اللہ سب کچھ کر سکتا ہے ["]

9۔ مسلمانوں کا درخت کا کائنا: یعنی جب وہ لوگ قلعہ بند ہوگئے تو حضرت الٹی ایکٹی نے اجازت دی کہ ان کے درخت کائے جائیں اور باغ اجاڑے جائیں تا اس کے درد سے باہر نکل کر لڑنے پر مجبور ہوں اور کھلی ہوئی جنگ کے وقت درخوں کی رکاوٹ باقی نہ رہے۔ اس پر کچھ درخت کائے گئے اور کچھ چھوڑ دیئے گئے کہ فتح کے بعد مسلمانوں کے کام آئیں گے۔ کافروں نے طعن کرنا شروع کیا کہ نود تو فساد سے منع کرتے ہیں، کیا درخوں کا کاٹنا اور جلانا فساد نہیں؟ اس پر یہ آیت اتری یعنی یہ سب کچھ اللہ جل شانہ کے عکم سے ہے۔ عکم الهی کی تعمیل کو فساد نہیں کہ سکتے کیونکہ وہ گھری حکمتوں اور مصلحوں پر مشمل ہوتا ہے۔ چنانچہ اس عکم کے بعض مصالح اوپر بیان ہو چکیں۔

۱۔ یہود کی رسوائی: یعنی تاکہ مسلمانوں کو عزت دے اور کا فروں کو ذلیل کرے۔ چنانچہ جو درخت چھوڑ دیئے گئے اس میں مسلمانوں کی ایک کامیابی اور کفار کو غیظ میں ڈالنا ہے کہ یہ مسلمان اس کو ہرتیں گے اور نفع اٹھائیں گے۔ اور جو کاٹے یا جلائے گئے اس میں مسلمانوں کی دوسری کامیابی یعنی ظہور آثار غلبہ اور کفار کو غیظ و غضب میں ڈالنا ہے کہ مسلمان ہماری چیزوں میں کیسے تصرفات کررہے ہیں۔ لہذا دونوں امر جائز اور حکمت پر مثمل ہیں۔

اا۔ مالِ غنیمت اور فئی کا فرق: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ "" یہ ہی فرق رکھا ہے "" غنیمت"" میں اور "" فئی" میں۔ جو مال لڑائی سے ہاتھ لگا وہ غنیمت ہے اس میں پانچواں حصہ اللہ کی نیاز (جس کی تفصیل دسویں پارہ کے شروع میں گذر چکی ) اور چار حصے لشکر کو تقیم کئے جاتے ہیں۔ اور جو بغیر جنگ کے ہاتھ آیا وہ سب کا سب مسلمانوں کے خزانہ میں رہے (ان کی مصالح عامہ میں

) اور جو کام ضروری ہواس پر خرچ ہو""۔ (تنبیہ) اگر قدرے جنگ ہونے کے بعد کفار مرعوب ہوکر صلح کر طرف مبارعت کریں اور مسلمان قبول کرلیں ۔ اس صورت میں جو اموال صلح سے حاصل ہونگے وہ بھی حکم ""فئی"" میں داخل ہیں ۔ اموال فئ رسول الله كيلئے ہيں: نبی كريم النَّائِيْزَم كے عهد مبارك ميں اموال "" فئ" غالص حضور النَّائِيَائِم كے اختيار و تصرف ميں ہوتے تھے۔ ممکن ہے کہ یہ افتیار مالکانہ نہ ہو جو صرف آپ کے لئے مخصوص تھا۔ جیسا کہ آیات عاضرہ میں عَلیٰ رَسُو لِم لفظ سے متبادر ہوتا ہے۔ اور اخمال ہے کہ محض حاکانہ ہو بہرحال اللہ تعالیٰ نے ان اموال کے متعلق آپ کوا گلی آیت میں ہدایت فرمادی کہ وجوبا یا ندبلہ فلاں مصارف میں صرف کئے جائیں۔ آپ اٹٹٹٹٹٹٹ کے بعدیہ اموال امام کے اختیار و تصرف میں چلے جاتے ہیں لیکن اس کا تصرف مالکانہ نہیں ہوتا، محض حاکانہ ہوتا ہے۔ وہ ان کو اپنی صوابدید اور مثورہ سے مسلمانوں کی عام ضروریات و مصالح میں خرچ کرے گا۔ باقی اموالِ غنیمت کا حکم اس سے جدا گانہ ہے۔ وہ خمس نکالے جانے کے بعد خالص لشكر كا حق ہوتا ہے۔ كايدل عليه قوله تعالىٰ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ الْخ لشكرى اپنى خوشى سے چھوڑ ديں تو وہ عليحدہ بات رہی۔ البتہ شیخ ابوبکر رازی خفیؒ نے ""احکام القرآن"" میں نقل کیا ہے کہ یہ حکم اموال منقولہ کا ہے غیر منقولہ میں امام کو اختیار ہے کہ مصلحت سمجھے تو لشکر پر تقیم کردے اور مصلحت نہ سمجھے تو مصالح عامہ کے لئے رہنے دے۔ جیبا کہ سوادِ عراق میں حضرت عمر بنے بعض جلیل القدر صحابہ کے مثورہ سے یہ ہی علدرآمد رکھا۔ اسی مسلک کے موافق شیخ ابوبکر رازی نے وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ الْحُ كُوامُوال منقوله پر اور سورة ""حثر" كى آيات كوامُوال غير منقوله پر عل كيا ہے۔ اس طرح كه پهلى آيت وَمَااَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُوْلِهِ مِنْهُمْ حَكُم ""فَيَ" پر اور دوسري آيت مَا اَفَاءَ الله عَلَى رَسُوْلِهِ مِنْ اَهْلِ الْقُراي

عكم ""غنيمت"" پر محمول ہے۔ اور لغةً ""غنيمت"" كو لفظ "" فئى "" سے تعبير كرسكتے ميں ۔ واللہ اعلم بالصواب ـ مَا اَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ اَهُلِ الْقُرٰى فَللهِ وَ لِلرَّسُولِ وَ لِذِي الْقُرْبِي وَ الْيَتْمٰي وَ الْمَسْكِيْنِ وَ ابْنِ السَّبِيْلِ لَا كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْآغَنِيَآءِ مِنْكُمْ ۖ وَمَآ اللُّهُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهْكُمُ

۷۔ جو مال لوٹایا اللہ نے اینے رسول پر کستیوں والوں سے سواللہ کے واسطے اور رسول کے [تا] اور قرابت والے کے [۳] اور یتیموں کے اور مختاجوں کے اور معافر کے تاکہ یہ آئے لینے دینے میں دولتمندوں کے تم میں سے [4] اور جو دے تم کو رسول سو لے لو اور جس سے منع کرے سوچھوڑ دو<sup>[۱۵]</sup>اور ڈرتے رہواللہ

#### 7712

عَنْهُ فَانْتَهُوَا ۚ وَ اتَّقُوا اللهَ اللهَ اللهَ شَدِيدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

### سے بیشک اللہ کا عذاب سخت ہے<sup>[17]</sup>

۸۔ واسط ان مفلوں وطن چھوڑنے والوں کے جو نکانے ہوئے آتے ہیں اپنے گھروں سے اور اپنے مالوں سے ڈھونڈتے آئے ہیں اللہ کا فضل اور اُسکی رصامندی اور مدد کرنے کو اللہ کی اور اسکے رسول کی وہ لوگ وہی ہیں سیے [۱۲]

۱۱۔ اموالِ فئی کے مصارف: "ہلی آیت میں صرف اموال ""بنی نضیر"" کا ذکر تھا۔ اب اموال ""فئی"" کے متعلق عام ضابطہ بتلاتے میں۔ یعنی ""فئ"" پر قبضہ رسول کا اور رسول کے بعد امام کا کہ اسی پر بیہ خرچ پڑتے میں۔ باقی اللہ کا ذکر تبر کا ہوا۔ وہ تو سب ہی کا مالک ہے۔ ہاں کعبہ کا خرچ اور مسجدوں کا مجھی جواللہ کے نامزد میں ممکن ہے اس میں درج ہو۔

۱۱۔ ان اموال میں اہلِ بیت کا صد: یعنی حضرت النافیاتی کے قربت والوں کے۔ چنانچ حضور النافیاتی اپنی اس مال میں سے ان کو بھی دیتے تھے۔ اور ان میں فقیر کی بھی قید نہیں تھی۔ اپنی چچا حضرت عباس کو جو دولتمند تھے آپ النافیاتی نے حسہ عطا فرمایا۔ اب آپ النافیاتی کے بعد حفیہ کہتے میں کہ حضور النافیاتی کی قرابتدار جو صاحب عاجت ہوں امام کو چا بیئے کہ انہیں دوسرے مختاجوں سے مقدم رکھے۔

۱۲ دولت کی گردش: یعنی نیه مصارف اس لئے بتلائے کہ ہمیشہ یتیموں، مختاجوں، پیکسوں اور عام مسلمانوں کی خبرگیری ہوتی رہے اور عام اسلامی ضروریات سرانجام پاسکیں۔ یہ اموال محض دولتمندوں کے الٹ بھیر میں پڑ کر ان کی مخصوص جاگیربن کر مذرہ جائیں جن سے سرمایہ دار مزے لوٹیں اور غریب فاقوں مریں۔

10۔ یعنی مال و جائداد وغیرہ جس طرح پیغمبراللہ کے عکم سے تقییم کرے اسے بخوشی و رغبت قبول کرو، جو ملے لے لو۔ جس سے روکا جائے رک جاؤاوراسی طرح اس کے تمام احکام اور اوامرو نواہی کی پابندی رکھو۔

<mark>۱۱۔</mark> یعنی رسول کی نافرمانی اللہ کی نافرمانی ہے۔ ڈرتے رہو تھیں رسول کی نافرمانی کی صورت میں اللہ تعالیٰ کوئی سخت عذاب مسلط ینه کر دے۔ ۱۔ مهاجرین کا حق مقدم ہے: یعنی یوں تواس مال سے عام مسلمانوں کی ضروریات و حوائج متعلق ہیں لیکن خصوصی طور پر ان ایثار پیشہ جاں نثاروں اور سچے مسلمانوں کا حق مقدم ہے جنہوں نے محض اللہ کی خوشنودی اور رسول کی محبت واطاعت میں اپنے گھر بار اور مال و دولت سب کو خیر باد کھا اور بالکل غالی ہاتھ ہوکر وطن سے نکل آئے تا اللہ ورسول کے کاموں میں آزادا نہ مدد کر سکیں ۔

9۔ اور جو لوگ عبلہ پکڑ رہے ہیں اس گھر میں اور ایان میں ان سے پہلے سے [۱۸] وہ محبت کرتے ہیں اس سے جو وطن چھوڑ کر آئے انکے پاس [۱۹] اور نہیں پاتے اپنے دل میں تنگی اس چیز سے جو مہاجرین کو دی جائے اور مقدم رکھتے ہیں اُنکو اپنی جان سے اور اگر چہ ہوا پنے اور عقدم رکھتے ہیں اُنکو اپنی جان سے اور اگر چہ ہوا پنے اور عاقہ [۲۰] اور جو بچایا گیا اپنے جی کے لالچ سے تو وہ لوگ ہیں مرادیانے والے [۱۲]

وَ الَّذِيْنَ تَبَوَّؤُا الدَّارَ وَ الْإِيْمَانَ مِنْ قَبْلِهِمُ وَ الْإِيْمَانَ مِنْ قَبْلِهِمُ وَ الْإِيْمَانَ مِنْ قَبْلِهِمُ وَ لَا يَجِدُونَ فِي يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ اللَيْهِمُ وَ لَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَ يُؤْثِرُونَ مَلَ وَيُورُونَ عَلَى انْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً لَوْ وَ مَنْ يُوفَى مَنْ يُوفَى شُحَ نَفْسِهِ فَأُولِلِكَ هُمُ اللَّهُ فَلِحُونَ فَي اللَّهُ فَلِحُونَ اللَّهُ فَلِحُونَ اللَّهُ فَلِحُونَ اللَّهُ فَلِحُونَ اللَّهُ فَالِحُونَ اللَّهُ فَلِحُونَ اللَّهُ فَالِحُونَ اللَّهُ فَالْحُونَ اللَّهُ فَالِحُونَ اللَّهُ فَالْحُونَ اللَّهُ فَالِحُونَ اللَّهُ فَالِحُونَ اللَّهُ فَالِحُونَ اللَّهُ فَالْحُونَ اللَّهُ فَالِحُونَ اللَّهُ فَالْحُونَ اللَّهُ فَالِحُونَ اللَّهُ فَالِحُونَ اللَّهُ فَالِحُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُقَالِمُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَالَوْلَالِهُ الْمُقَالِمُ اللَّهُ فَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنَ الْوَلَالِيْ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنَ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللْفُلِهُ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللَّهُ اللْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ

18۔ انصار مدینہ کے فضائل: اس گھر سے مراد ہے مدینہ طبیبہ۔ اور یہ لوگ انصار مدینہ میں جو مہاجرین کی آمد سے پہلے مدینہ میں سکونت پذیر تھے۔ اور ایمان و عرفان کی راہوں پر بہت مضبوطی کے ساتھ متنقیم ہو چکے تھے۔

91۔ یعنی محبت کے ساتھ مہاجرین کی خدمت کرتے ہیں حتی کہ اپنے اموال وغیرہ میں ان کو برابر کا شریک بنانے کے لئے تیار ہیں ۔

۲۰۔ انسار کا جذبہ ایثار و خلوص: یعنی مهاجرین کواللہ تعالیٰ جو فضل و شرف عطا فرمائے یا اموال فنن وغیرہ میں سے حضور النّیٰ آیَہٰم جو کچھ عنایت کریں، اسے دیکھ کر انصار کے دل تنگ نہیں ہوتے نہ حمد کرتے ہیں۔ بلکہ خوش ہوتے ہیں اور ہراچھی چیز میں ان کو اپنی جانوں سے مقدم رکھتے ہیں۔ خود سختیاں اور فاقے اٹھا کر بھی اگر ان کو بھلائی پہنچا سکیں تو دریخ نہیں کرتے۔ ایسا بیمثال ایثار آج تک دنیا کی کس قوم نے کس قوم کے لئے دکھلایا۔

11۔ بخل سے نجات فلاح ہے: یعنی بڑے کامیاب اور بامراد ہیں وہ لوگ جن کو اللہ کی توفیق و دستگیری نے ان کے دل کے لا کچ اور حرص و بخل سے محفوظ رکھا۔ لا کچ اور بخیل آدمی اپنے بھائیوں کے لئے کہاں ایٹار کر سکتا ہے اور دوسروں کو پھلتا پھولتا دیکھ کرکب خوش ہوتا ہے؟

وَ الَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا الْفِينَ سَبَقُونَا الْفِينَ سَبَقُونَا الْفِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيْمَانِ وَ لَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا بِالْإِيْمَانِ وَ لَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا إِلَّا يَمَانِ وَ لَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا إِلَّا يَكَانَ الْمَنُوا رَبَّنَآ إِنَّكَ رَءُوفُ ثَرَحِيمُ ﴿

إِلَّذِينَ الْمَنُوا رَبَّنَآ إِنَّكَ رَءُوفُ ثَرَحِيمُ ﴿

اَلَمُ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ اللهِ عُولُونَ اللهِ عُولُونَ اللهِ عُولُونَ اللهِ عُولِ اللهِ عُولِ اللهِ عُولِ اللهِ عُولِ اللهِ عُلَمُ الْكِتٰبِ لَيِنَ الْخُرِجُتُمُ لَنَخُرُجَنَّ مَعَكُمُ الْكِتٰبِ لَيِنَ الْخُرِجُتُمُ لَنَخُرُجَنَّ مَعَكُمُ وَلَا نُطِيعُ فِينَكُمُ اَحَدًا اَبَدًا لا قُلْهُ يَشَهَدُ إِنَّهُمُ قُولِلا نُطِيعُ فِينَكُمُ أَوَ اللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمُ لَوَ اللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمُ لَكُمْ اللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمُ لَكُمْ اللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمُ لَكُذِبُونَ اللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمُ لَكُمْ اللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمُ لَكُذِبُونَ اللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمُ لَكُذِبُونَ اللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمُ لَكُواللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمُ لَيْ اللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمُ لَا كُذِبُونَ فَيْ

۱۔ اور واسطے ان لوگوں کے جو آئے اُنکے بعد [۲۳] کہتے ہوئے اے رب بخش ہم کو اور ہمارے بھائیوں کو جو ہم سے پہلے داخل ہوئے ایمان میں اور مذرکھ ہمارے دلوں میں بیرایمان والوں کا اے رب تو ہی ہے نرمی والا مہربان [۲۳]

اا۔ کیا تو نے نہیں دیکھا ان لوگوں کو جو دخاباز ہیں کہتے ہیں اپنے بھائیوں کو کا فرہیں اہل کتاب میں سے اگر تم کو کوئی نکال دے گا تو ہم بھی نگلیں گے تمہارے ساتھ اور کہا نہ مانیں گے کسی کا تمہارے معاملہ میں کبھی اور اگر تم سے لڑائی ہوئی تو ہم تمہاری مدد کریں گے [۲۳] اور اللہ گواہی دیتا ہے کہ وہ جھوٹے ہیں [۲۵]

۲۲۔ یعنی ان مهاجرین وانصار کے بعد عالم وجود میں آئے، یا ان کے بعد علقہ اسلام میں آئے یا مهاجرین سابقین کے بعد ہجرت کرکے مدینہ آئے۔ وانظا ہر ہوالا وّل۔

17\_ مسلمانوں کو ایک جامع دعاکی تعلیم: یعنی سابقین کے لئے دعاء مغفرت کرتے ہیں اور کسی مسلمان بھائی کی طرف سے دل میں بیراور بغض نہیں رکھتے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ ""یہ آیت سب مسلمانوں کے واسطے ہے جواگلوں کا حق مانیں اور ان کی جیچے چلیں اور ان سے بیرینہ رکھیں ""۔ امام مالکؒ نے یہیں سے فرمایا کہ جو شخص صحابہؓ سے بغض رکھے اور ان کی بدگوئی کرے اس کے لئے مال فئی میں کچھ حصہ نہیں۔

۲۲۔ منافقین کا یمود سے خفیہ سازباز: عبداللہ بن ابی وغیرہ منافقین نے یمود" بنی نضیر" کو خفیہ پیام بھیجا تھا کہ گھبرانا نہیں اور اپنے کو اکیلا مت سمجھنا۔ اگر مسلمانوں نے تم کو نکالا۔ ہم تمہارے ساتھ نکلیں گے اور لڑائی کی نوبت آئی تو تمہاری مدد کریں گے۔ یہ

ہمارا بالکل اٹل اور قطعی فیصلہ ہے۔ اس کے خلاف تمہارے معاملہ میں ہم کسی کی بات ماننے والے اور پرواکرنے والے نہیں۔

۲۵۔ منافقین جھوٹے ہیں: یعنی دل سے نہیں کہہ رہے۔ محض مسلمانوں کے خلاف اکسانے کے لئے باتیں بنارہے ہیں۔ اور جو کچھ زبان سے کہہ رہے ہیں ہرگز اس پر عمل نہیں کریں گے۔

لَانَتُمُ اَشَدُّرَهُبَةً فِي صُدُورِهِمْ مِّنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

لَا يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيْعًا إِلَّا فِي قُرَى مُّحَصَّنَةٍ أَوْ مِنْ وَرَآءِ جُدُرٍ لَّ بَأْسُهُمُ مُّحَصَّنَةٍ أَوْ مِنْ وَرَآءِ جُدُرٍ لَّ بَأْسُهُمُ بَيْنَهُمْ شَدِيْدُ لَّ تَحْسَبُهُمْ جَمِيْعًا وَّ قُلُوبُهُمُ مَيْنَعًا وَ قُلُوبُهُمُ شَيْنَهُمْ شَدِيْدُ لَّ تَحْسَبُهُمْ جَمِيْعًا وَ قُلُوبُهُمُ شَيْنَهُمْ قَوْمُ لَّا يَعْقِلُونَ عَلَى لَا يَعْقِلُونَ عَلَى لَا يَعْقِلُونَ عَلَى لَا يَعْقِلُونَ عَلَى اللّهُ اللّهُ إِلَا يَعْقِلُونَ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُل

۱۱۔ اگر وہ نکالے جائیں یہ نہ نکلیں گے اُنکے ساتھ اور اگر اُن سے لڑائی ہوئی یہ نہ مدد کریں گے اُنکی [۲۰] اور اگر مدد کریں گے اُنکی چیر کہیں نہ مدد کریں گے تو جھاگیں گے پیٹھ پھیر کر پھر کھیں نہ مدد یائیں گے ایکیں گے ایکی گائیں گے ایکی ایکی کے ایکی کا ایکی کی ایکی کی ایکی کی ایکی کر ایکی کی ایکی کی کا ایکی کی کر ایکی کی کا ایکی کی کریں گے تو بھا گی کی کر ایکی کی کیٹھ کی کر ایکی کر ایکی کی کر ایکی کی کر ایکی کر ایکی کی کر ایکی کر ایکی کی کر ایکی کر کر ایکی کر

۳ا۔ البتہ تمہارا ڈرزیادہ ہے اُنکے دلوں میں اللہ کے ڈر سے یہ اسلئے کہ وہ لوگ سمجھ نہیں رکھتے [۲۸]

۱۲۔ لڑنہ سکیں گے تم سے سب مل کر مگر بہتیوں
کے کوٹ میں یا دیواروں کی اوٹ میں [۲۹] اُنکی لڑائی
آپ میں سخت ہے [۳۰] تو سمجھے وہ اکھٹے ہیں اور اُنکے
دل جدا جدا ہو رہے ہیں یہ اس لئے کہ وہ لوگ عقل
نہیں رکھتے [۳۱]

۲۶۔ منافقین کا جھوٹ ثابت ہوگیا: چنانچہ لڑائی کا سامان ہوا اور ""بنی نضیر"" محصور ہو گئے۔ ایسی نازک صورت حال میں کوئی منافق ان کی مدد کو نہ پہنچا اور آخر کار جب وہ نکالے گئے یہ اس وقت آرام سے اپنے گھروں میں چھپے بیٹے رہے۔

۲۰ یعنی اگر بفرض محال منافق ان کی مدد کونکلے بھی تونتیجہ کیا ہوگا۔ بجزاس کے کہ مسلمانوں کے مقابلہ سے پیٹے بھیر کر بھاگیں گے۔ پھران کی مدد توکیا کرسکتے، نودان کی مدد کو بھی کوئی نہ پہنچے گا۔

۲۸۔ منافقین کے دلوں میں مسلمانوں کا رعب؛ یعنی اللہ کی عظمت کو سمجھتے اور دل میں اس کا ڈر ہوتا، تو کفرونفاق کیوں اختیار

کرتے۔ ہاں مسلمانوں کی شجاعت و بسالت سے ڈرتے ہیں۔ اسی لئے ان کے مقابلہ کی تاب نہیں لاسکتے نہ میدانِ جنگ میں ثابت قدم رہ سکتے ہیں۔

كَمَثَلِ الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِهِمْ قَرِيبًا ذَاقُوْ ا وَبَالَ قريب بى چكى اُنوں نے سزاپ كام كى اور اُنكے اَمْرِهِمْ وَ لَهُمْ عَذَابُ اَلِيْمُ ﷺ اَمْرِهِمْ وَ لَهُمْ عَذَابُ اَلِيْمُ ﷺ

79۔ منافقین کے بردلانہ طریقے: یعنی چونکہ ان لوگوں کے دل مسلمانوں سے مرعوب اور خوفردہ ہیں، اس لئے کھلے میدان میں جنگ نہیں کرسکتے۔ ہاں گنجان بہتیوں میں قلعہ نشین ہوکر یا دیواروں اور درخوں کی آڑ میں چھپ کر لڑسکتے ہیں۔ ہمارے ایک بزرگ فرمایا کرتے تھے، کہ یورپ نے مسلمانوں کی تلوار سے عاجز ہوکر قسم قسم کے آتشار اسلے اور طریق جنگ ایجاد کئے ہیں۔ تاہم اب بھی اگر کسی وقت دست بدست جنگ کی نوبت آجاتی ہے تو چند ہی منٹ میں دنیا لایقات لون کم جمیعًا اللا فی قری محصہ نیچ او من ورآء جدر کا مثاہدہ کرلیت ہے۔ باقی اس قوم کا تو کہنا ہی کیا جس کے نزدیک چھتوں پر چڑھ کر اینٹ پھر چھینکنا اور تیزاب کی پیچاریاں چلانا ہی سب سے بڑی علامت بہادری کی ہے۔

۔۳۔ آپس کی لڑائی میں سخت ہیں: یعنی آپس کی لڑائی میں بڑے تیزاور سخت ہیں جیسا کہ اسلام سے پہلے ""اوس"" و"" خزرج"" کی جنگ میں تجربہ ہو چکا، مگر مسلمانوں کے مقابلہ میں ان کی ساری بہادری اور یشخی کرکری ہوجاتی ہے۔

۳۱۔ کفار کا اتحاد دھوکہ ہے: یعنی مسلمانوں کے مقابلہ میں ان کے ظاہری اتفاق واتحاد سے دھوکہ مت کھاؤ۔ ان کے دل اندر سے پھٹے ہوئے ہیں، ہرایک اپنی غرض و نواہش کا بندہ، اور خیالات میں ایک دوسرے سے جدا ہے پھر حقیقی سیجہتی کہاں میسر آسکتی ہے۔ اگر عقل ہو تو سمجھیں کہ یہ نمائشی اتحاد کس کام کا۔ اتحاد اسے کہتے ہیں جو مومنین قانتین میں پایا جاتا ہے کہ تمام اغراض و نواہشات سے یحو ہوکر سب نے ایک اللہ کی رسی کو تھام رکھا ہے، اور ان سب کا مرنا جینا اسی خدائے واحد کے لئے سے سے

۳۲۔ پچھلے کفار کے عال سے سبق لو: یعنی ابھی قریب زمانہ میں یہود ""بنی قینقاع"" اپنی غداری کا مزہ چکھے ہیں۔ جب انہوں نے بدعدی کی تو مسلمانوں نے ایک مختصر لڑائی کے بعد نکال باہر کیا۔ اور اس سے پیشتر ماضی قریب میں مکہ والے ""بدر"" کے دن سزایا چکے ہیں، وہی انجام ""بنی نضیر"" کا دیکھ لوکہ دنیا میں مسلمانوں کے ہاتھوں سزامل چکی اور آخرت کا در دناک عذاب جوں کا توں رہا۔

كَمَثَلِ الشَّيُطُنِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ اكْفُرُ ۚ فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِئَ مُ مِّنْكَ إِنِّيٓ أَخَافُ الله رَبِّ الْعُلَمِينَ 🚍

فَكَانَ عَاقِبَتَهُمَا انَّهُمَا فِي النَّارِ خَالِدَيْن ع فِيها و ذلك جَزَوُا الظّلِمِينَ ﴿

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ لُتَنْظُرُ نَفْشُ مَّا قَدَّمَتُ لِغَدٍ ۚ وَ اتَّقُوا اللَّهَ ۗ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعُمَلُونَ عَ

ا۔ جیسے قصہ شیطان کا جب کھے انسان کو تو منکر ہو پھر جب وہ منکر ہوگیا کھے میں الگ ہوں تجھ سے میں ڈرنا ہوں اللہ سے بورب ہے سارے جمان کا

۱۷۔ پھر انجام دونوں کا یہی کہ وہ دونوں میں آگ میں ہمیشہ رہیں اُسی میں اور یہی ہے سزا گنگاروں کی [۳۳]

۱۸۔ اے ایمان والو ڈرتے رہو اللہ سے اور چاہیے کہ دیکھ لے ہرالک جی کیا بھیجتا ہے کل کے واسطے [۳۳] اور ڈرتے رہواللہ سے بیشک اللہ کو خبرہے جوتم کرتے [ra]<sub>17</sub>

٣٣ ـ شيطان اور منافقين ميں مناسبت: يعنی شيطان اوّل انسان كو كفرومعصيت پر ابھاريا ہے ۔ جب انسان دامِ اغواء ميں ميھنس جاتا ہے تو کہتا ہے کہ میں تجھ سے الگ اور تیرے کام سے بیزار ہوں مجھے تواللہ سے ڈرلگتا ہے ( یہ کہنا بھی ریاء اور مکاری سے ہوگا) نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ خود بھی دوزخ کا کندہ بنا اور اسے بھی بنایا۔ صرت شاہ صاحبٌ لکھتے ہیں کہ ""شیطان آخرت میں یہ بات کھے گا اور ""بدر"" کے دن بھی ایک کافر کی صورت میں لوگوں کو لڑواتا تھا۔ جب فرشتے نظر آئے تو بھا گا۔ جس کا ذکر سورۃ ""انفال"" میں گذر چکا ہے۔ یہی مثال منافقوں کی ہے""۔ وہ ""بنی نضیر"" کو اپنی حایت و رفاقت کا یقین دلا دلا کر مجرسے پر چڑھاتے رہے ۔ آخر جب وہ مصیبت میں پیمنس گئے، آپ الگ ہو بیٹے لیکن کیا وہ اس طرح اللہ کے عذاب سے پچ سکتے ہیں ؟ ہر گزنہیں۔ دونوں کا ٹھکانا دوزخ ہے۔

۳۲۔ تقویٰ اور عمل صالح کا حکم: یعنی اللہ سے ڈر کر طاعات اور نیکیوں کا ذخیرہ فراہم کرواور سوپوکہ کل کے لیئے کیا سامان تم نے آگے بھیجا ہے جو مرنے کے بعد وہاں پہنچ کر تہمارے کام آئے۔

<mark>۳۵۔</mark> یعنی تمہاراکوئی کام اللہ سے پوشیرہ نہیں لہذا اس سے ڈرکر تقویٰ کاراستہ اختیار کرواور معاصی سے پر ہمیزر کھو۔

يتَفَكُّرُ وْنَ 📆

7719

وَ لَا تَكُونُوا كَالَّذِيْنَ نَسُوا اللهَ فَانَسْهُمُ اَنْفُسُهُمُ اللهَ فَانَسْهُمُ اَنْفُسِقُونَ ﴿

لا يَسْتَوِى أَصْحُبُ النَّارِ وَ أَصْحُبُ النَّارِ وَ أَصْحُبُ الْبَارِ وَ أَصْحُبُ الْبَارِ وَ أَصْحُبُ الْجَنَّةِ هُمُ الْفَآ بِرُوْنَ ۚ لَى الْجَنَّةِ هُمُ الْفَآ بِرُوْنَ ۚ لَى الْجَنَةِ اللهِ عَلَى جَبَلٍ لَّرَايُتَهُ لَوْ اَنْزَلْنَا هَٰذَا الْقُرُانَ عَلَى جَبَلٍ لَّرَايُتَهُ لَوْ اَنْزَلْنَا هَٰذَا الْقُرُانَ عَلَى جَبَلٍ لَّرَايُتَهُ لَوْ اَنْزَلْنَا هَٰذَا الْقُرُانَ عَلَى جَبَلٍ لَّرَايُتَهُ لَوْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

19۔ اور مت ہو اُن جیسے جنہوں نے بھلا دیا اللہ کو پر اللہ نے بھلا دیے اُنکو اُن کے جی وہ لوگ وہی ہیں نافرمان [۲۶]

۲۰۔ برابر نہیں دوزخ والے اور بہشت والے بہشت والے بہشت والے بہشت والے جو ہیں وہی میں مراد پانے والے [۲۷]

11۔ اگر ہم آثارتے یہ قرآن ایک پہاڑ پر تو تو دیکھ لیتا کہ وہ دب جاتا پھٹ جاتا اللہ کے ڈر سے [<sup>۲۸</sup>] اور یہ مثالیں ہم ساتے ہیں لوگوں کو تاکہ وہ خور کریں [<sup>۲۹</sup>]

۳۹۔ بھولنے والوں کی طرح مت ہو: یعنی جنوں نے اللہ کے حقوق بھلا دیئے، اس کی یاد سے غفلت اور بے پروائی برتی۔ اللہ نے خودان کی جانوں سے ان کوغافل اور بے خبر کر دیا۔ کہ آنیوالی آفات سے اپنے بچاؤکی کچھے فکرینہ کی۔ اور نافرمانیوں میں غرق ہو کر دائمی خیارے اورابدی ہلاکت میں پڑگئے۔

۳۷۔ اہلِ جنت اور اہلِ دوزخ برابر نہیں ہیں: یعنی چاہیئے کہ آدمی اپنے کو بہشت کا متحق ثابت کرے جس کا راسۃ قرآن کریم کی ہدایات کے سامنے جھکنے کے سواکچھ نہیں۔

۳۸۔ قرآن کی عظمت سے پہاڑ پھٹ جاتے: یعنی مقام حسرت وافسوس ہے کہ آدمی کے دل پر قرآن کا اثر کچھ نہ ہو، عالانکہ قرآن کی تاثیر اس قدر زبردست اور قوی ہے کہ اگر وہ پہاڑ جیسی سخت چیز پر اثاراجاتا اور اس میں سمجھ کا مادہ موجود ہوتا تو وہ بھی متعلم کی عظمت کے سامنے دب جاتا اور مارے نوف کے پھٹ کرپارہ پارہ ہو جاتا۔ میرے والد مرحوم نے ایک طویل نظم کے ثمن میں بیہ تین شعر لکھے تھے۔

کان بہرے ہوگئے دل بدمزہ ہونے کو ہے پارہ جسکے کن سے طور مدیٰ ہونے کو ہے سنتے سنتے نغمہ ہائے محفلِ بدعات کو آوسنوائیں تمہیں وہ نغمہ مشروع بھی حیت گر اثیر اسکی تیرے دل پر کچھ نہ ہو کوہ جس سے خثعا متصدعا ہونے کو ہے

<u>89۔ حضرت شاہ صاحبؓ لکھتے ہیں کہ ""یعنی کافروں کے دل برے سخت ہیں کہ یہ کلام س کر بھی ایان نہیں لاتے۔ اگر پہاڑ</u> سمجھے تووہ بھی دب جائے"" (تنبیہ ) یہ تو کلام کی عظمت کا ذکر تھا۔ آگے متکلم کی عظمت ورفعت کا بیان ہے۔

هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَآ اِلٰهَ الَّا هُوَ ۚ عَلِمُ الْغَيْب وَ الشُّهَادَةِ ۚ هُوَ الرَّحْمٰنُ الرَّحِيْمُ ﷺ

هُوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ ۚ ٱلْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيْزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ لَمُ سُبُحٰنَ اللهِ عَمَّا يُشُرِكُونَ عَ

هُوَ اللهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى لِمُ يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمْوٰتِ وَ الْاَرْضِ ۚ وَ هُوَ الْعَزِيْزُ ع الْحَكِيْمُ ﴿

۲۲۔ وہ اللہ ہے جس کے سوائے بندگی نہیں کسی کی جانتا ہے جو پوشیرہ ہے اور جو ظاہر ہے وہ ہے بڑا مہربان

٢٣ ـ وه الله ہے جس کے سوائے بندگی نہیں کسی کی وہ بادشاہ ہے پاک ذات سب عیبوں سے سالم [بم] امان دينے والا [4] پناه میں لینے والا زبردست دباؤ والا صاحب عظمت پاک ہے اللہ اُنکے شریک بتلانے [47]\_\_

۲۲۔ وہ اللہ ہے بنانے والا نکال کھڑا کرنے والا [۳۳] صورت کھینینے والا [مہم] اُسی کے ہیں سب نام خاصے (عدہ) [40] پاکی بول رہا ہے اُسکی جو کچھ ہے آسانوں میں اور زمدین میں [۳۹] اور وہی ہے زبر دست حکمتوں والا [۲۷]

ہم۔ صفات الهيه كابيان: يعنى سب نقائص اور كمزوريوں سے پاك، اور سب عيوب و آفات سے سالم، نه كوئى برائى اس كى بارگاه تک پہنچی بنہ پہنچے۔

اس۔ ""مومن "" کا ترجمہ ""امان دینے والا"" کیا ہے۔ اور بعض مفیرین کے نزدیک ""مصدق"" کے معنی ہیں یعنی اپنی اور اپنے پیغمبروں کی قولاً و فعلاً تصدیق کرنے والا یا مومنین کے ایان پر مهر تصدیق ثبت کرنے والا یہ ۴۲ \_ یعنی اس کی ذات و صفات اور افعال میں کوئی شریک نہیں ہوسکتا \_

٣٣ ـ " فالن " و " بارى " ك فرق كى طرف بم نے سورة " بنى اسرائيل " كى آيت ويسئلونك عن الروح قل الروح

7771

من امررتی الخ کے فوائد میں کچھ اِثارہ کیا ہے۔

۲۲۸ یعنی جیسا که نطفه پر انسان کی تصویر کھینچ دی۔

<u>۴۵ یعنی وہ نام جواعلیٰ درجہ کی خوبیوں اور کالات پر دلالت کرتے ہیں۔</u>

٢٩ اساء الهي: يعني زبانِ عال سے يا قال سے بھي جس كوہم نهيں سمجھے۔

٣٠٠ تمام کالات و صفاتِ الهيه کا مرجع ان دو صفتول "عزيز" اور " حکيم " کی طرف ہے ۔ کيونکه " عزيز " کال قدرت پر اور " حکيم " کی طرف ہے ۔ کيونکه " عزیز " کال قدرت پر اور " حکيم " کی طرف ہے ۔ کیونکه " عزیز " کال قدرت پر اور " حشر " کی کال علم پر دلالت کرتا ہے ۔ اور جتنے کالات میں علم اور قدرت سے کسی نہ کسی طرح وابستہ میں ۔ روایات میں سورہ " حشر " کی ان تین آیتول ( ھو اللہ الذی لا آله الا ھو سے آخر تک ) کی بہت فضیلت آئی ہے ۔ مومن کو چا بیئے کہ صبح و شام ان آیات کی تلاوت بر موافلبت رکھے ۔

تم سورة الحثرولله الحد والمنه

### ركوعاتها

### ٠٠ سُورَةُ الْمُمْتَحِنَةِ مَدَنِيَّةُ ١٩

ایاتها۳

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ [1] اے ایان والو نہ پکرو میرے اور اپنے دشمنوں کو دوست تم اُنکو پیغام بھیجتے ہو دوست سے [7] اور وہ منکر ہوئے ہیں اُس سے جو تمہارے پاس آیا سی دین [۳] نکالے ہیں رسول کو اور تم کو اس بات پر کہ تم مانتے ہو اللہ کو جو رب ہے تمہارا [7] اگر تم نکلے ہو لڑنے کو میری راہ میں اور طلب کرنے کو میری رضامندی [۵] تم اُنکو چھپا کر بھیجتے ہو دوستی کے پیغام اور مجھ کو خوب معلوم ہے جو چھپایا تم نے اور جو ظاہر کیا تم نے [۲] اور جو کوئی تم میں یہ کام کرے تو وہ بھول گیا سیرھی راہ [۶]

يَايُهَا الَّذِينَ امَنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُوِى وَ عَدُوَّ كُمْ اَوْلِيَا ءَ تُلَقُونَ اللَيْهِمُ بِالْمَودَةِ عَدُوَّ كُمْ اَوْلِيَا ءَ تُلَقُونَ اللَيْهِمُ بِالْمَودَةِ وَ قَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمُ مِّنَ الْحَقِّ عَيْرُجُونَ الرَّسُولَ وَ إِيَّاكُمُ اَنْ تُؤُمِنُوا يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَ إِيَّاكُمُ اَنْ تُؤُمِنُوا بِاللهِ رَبِّكُمْ أَلِنَ كُنتُمُ خَرَجْتُمُ جِهَادًا فِي بِاللهِ رَبِّكُمْ أَلِنَ كُنتُمُ خَرَجْتُمُ جِهَادًا فِي بِاللهِ رَبِّكُمْ أَلِنَ كُنتُمُ خَرَجْتُمُ جِهَادًا فِي سَبِيلِي وَابْتِغَاءَ مَرُ ضَاتِي لَى تُسِرُّ وَنَ اليَهِمُ اللهِ مَا اَخَفَيْتُمُ وَمَا الْعَلَمُ بِمَا اَخْفَيْتُمُ وَمَا الْعَلَمُ بِمَا اَخْفَيْتُمُ وَمَا اَعْلَمُ بِمَا اَخْفَيْتُمُ وَمَا اَعْلَمُ الْمَودَةِ فَي وَاللهِ اللهِ مَن يَغْعَلُهُ مِن كُمْ فَقَدُ ضَلَّ اعْلَمُ مِن يَغْعَلُهُ مِن كُمْ فَقَدُ ضَلَّ الْمَواءَ السَّبِيلِ ١

ا۔ عاطب بن ابی بلتھ کا خط: یعنی آنحضرت النی اینجام کی صلح مکہ والوں سے ہوئی تھی جس کا ذکر انا فتحنا میں آچا۔ دوبر س یہ صلح قائم رہی، چر کافروں کی طرف سے ٹوئی۔ تب صرت النی اینجام نے خاموشی کے ساتھ فوج جمع کر کے مکہ فتح کرنے کا ارادہ کیا۔ خبروں کی بندش کردی گئی۔ مبادا کفار مکہ آپ النی اینجام کی تیاریوں سے آگاہ ہوکر لڑائی کا سامان شروع کر دیں۔ اور اس طرح حرم شریف میں جنگ کرنا ناگزیر ہوجائے۔ ایک مسلمان عاطب بن ابی بلتھ نے (جو مهاجرین بدریین میں سے تھے) مکہ والوں کو خط جمیعا کہ محمد النی اینجام کا لئکر اندھیری رات اور سیل بے پناہ کی طرح تم پر ٹوٹے والا ہے۔ صرت النی اینجام کو وحی سے معلوم ہوگیا۔ آپ النی اینجام نے صرت علی وغیرہ چند صحابہ کو حکم دیا کہ ایک عورت مکہ کے راستہ میں سفرکرتی ہوئی فلاں مقام پر ملے گی۔ اس

۲۔ کفار سے دوستی کی ممانعت: یعنی کفار مکہ اللہ کے دشمن ہیں اور تہمارے بھی۔ ان سے دوستانہ برہاؤکرنا اور دوستانہ پیغام ان کی طرف بیجنا ایان والوں کوزیبا نہیں۔

۳۔ اس لئے اللہ کے دشمن ہوئے۔

۷۔ دوستی مذکرنے کی وجہ: یعنی پینمبر کو اور تم کو کلیسی کلیسی ایذائیں دے کر ترک وطن پر مجبور کیا۔ محض اس قصور پر کہ تم ایک اللہ کو جو تمہارا سب کا رب ہے، کیوں مانتے ہو۔ اس سے بڑی دشمنی اور ظلم کیا ہوگا۔ تعجب ہے کہ ایسوں کی طرف تم دوستی کا ہاتھ بڑھاتے ہو۔

۔ یعنی تمہارا گھر سے نکلنا اگر میری نوشنودی اور میری راہ میں جاد کرنے کے لئے ہے اور خالص میری رضا کے واسطے تم نے سب کو دشمن بنایا ہے تو پھر انہی دشمنوں سے دوستی گانٹھنے کا کیا مطلب، کیا جنیں ناراض کرکے اللہ کو راضی کیا تھا اب انہیں راضی کرکے اللہ کو ناراض کرنا چاہتے ہو؟ العیاذ باللہ۔

۶۔ اللہ سے کوئی چیز خفیہ نہیں: یعنی آدمی ایک کام تمام دنیا سے چھپا کرکرنا چاہے توکیا اسکو اللہ سے چھپا لیگا؟ دیکھوا عاطبؒ نے کس قدر کوشش کی کہ خط کی اطلاع کسی کو نہ ہو۔ مگر اللہ نے اپنے رسول الٹھ کی آئیم کو مطلع فرمادیا۔ اور راز قبل از وقت فاش ہوگیا۔ ﴾۔ یعنی مسلمان ہوکر کوئی ایسا کام کرے اور یہ سمجھے کہ میں اس کے پوشیدہ رکھنے میں کامیاب ہوجاؤنگا سخت غلطی اور بہت بڑی مجھول ہے۔

إِنْ يَّثَقَفُوكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ اَعُدَاءً وَ يَبُسُطُواً اللَّهُمُ وَ السِنتَهُمُ يَبُسُطُواً اللَّهُمُ وَ السِنتَهُمُ اللَّهُوَءُ وَ السِنتَهُمُ بِالشَّوِّءِ وَوَدُّوا لَوْ تَكُفُرُونَ أَلَى

لَنْ تَنْفَعَكُمْ اَرْحَامُكُمْ وَلَا اَوْلَادُكُمْ أَنْ تَنْفَعَكُمْ اَرْحَامُكُمْ وَلَا اَوْلَادُكُمْ أَوَ اللهُ بِمَا يَوْمَ الْقِيلَمَةِ عَيْفُصِلُ بَيْنَكُمْ أَوَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ بَصِيرٌ ﴿

قَدُ كَانَتُ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي ٓ إِبْرَهِيْمَ وَ اللّٰهِ مُعَهُ ۚ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمُ إِنَّا بُرَ اللّٰهِ مَنكُمْ وَ مِمَّا تَعُبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَنكُمْ وَ مِمَّا تَعُبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ كُمْ وَ بَدَا بَيْنَنَا وَ بَيْنَكُمُ كَفَرُنَا بِكُمْ وَ بَدَا بَيْنَنَا وَ بَيْنَكُمُ اللّٰهِ مَن اللهِ وَجُدَةٌ وَالْبَغْضَاءُ ابَدًا حَتَّى تُؤُمِنُوا بِاللهِ وَحُدَةٌ وَالْبَغْضَاءُ ابَدًا حَتَّى اللهِ مِن لِابِيْهِ لِللّٰهِ وَحُدَةٌ وَلا قَوْلَ إِبْرَهِيْمَ لِابِيْهِ لِللّٰهِ مِن اللهِ مِن لللهِ مِن اللهِ اللهِلهُ اللهِ اللهِ الهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

۲۔ اگر تم اُنکے ہاتھ آ جاؤ ہو جائیں تمہارے دشمن اور علائیں تم رُاپنے ہاتھ اور اپنی زبانیں برائی کے ساتھ اور عامیں کہ کسی طرح تم بھی منکر ہوجاؤ[^]

۳۔ ہرگز کام نہ آئیں گے تمہارے کنبے والے اور نہ تمہاری اولاد قیامت کے دن وہ فیصلہ کرے گاتم میں اور اللہ جو تم کرتے ہودیکھتا ہے [۹]

۲۔ تم کو چال چلنی چا بینے اچھی ابراہیم کی اور جو اُسکے ساتھ تھے جب انہوں نے کہا اپنی قوم کو ہم الگ ہیں تم سے اور اُن سے کہ جنکو تم پوجتے ہواللہ کے سوائے تم سے اور اُن سے کہ جنکو تم سے [ال] اور کھل پڑی ہم میں اور تم میں در شمنی اور ہیر ہمیشہ کو یماں تک کہ تم یقین لاؤ اللہ اکیلے پر [ال] مگر ایک کہنا ابراہیم کا اپنے باپ کو کہ میں مانگوں گا معافی تیرے لئے اور مالک نہیں میں میں مانگوں گا معافی تیرے لئے اور مالک نہیں میں ہیں مانگوں گا معافی تیرے کے اور مالک نہیں میں ہیں مانگوں گا معافی تیرے کے باتھ سے کسی چیز کا [الا] اے رب ہمارے ہم نے تجھ پر بھروسہ کیا اور تیری طرف ربوع ہوئے اور تیری طرف ربوع ہوئے اور تیری طرف ربوع ہوئے اور تیری طرف ربوع

۸۔ کفار مسلمانوں کے دوست نمیں ہوسکتے: یعنی ان کافروں سے بحالت موبودہ کسی بھلائی کی امید مت رکھو۔ نواہ تم کمتنی ہی رواداری اور دوستی کا اظہار کروگے۔ وہ کھی مسلمان کے خیر نواہ نمیں ہوسکتے۔ باوبود انتہائی رواداری کے اگر تم پر ان کا قابو پڑھ جائے تو کسی قسم کی برائی اور دشمنی سے درگذر نہ کریں۔ زبان سے ہاتھ سے ہرطرح سے ایذا پہنچائیں اور یہ چاہیں کہ جیسے نود صداقت سے منکر ہیں، کسی طرح تم کو بھی منکر بنا ڈالیں۔ کیا ایسے شریر و بدباطن اس لائق ہیں کہ ان کو دوستانہ پیغام بھیجا جائے۔ وہ آخرت میں اولا داور خاندان کام نمیں آئیں گے: یعنی عاطبؒ نے وہ خوا پنے اہل و عیال کی خاطر لکھا تھا۔ اس پر تنبیہ فرمائی کہ اولا د اور رشتہ دار قیامت کے دن کچھ کام نہ آئیں گے اللہ تعالیٰ سب کا رتی رتی عمل دیکھتا ہے۔ اس کے موافق فیصلہ فرمائے گا اس کے فیصلہ کوکوئی بیٹا، بوتا، اور عزیز و قریب بٹا نمیں سکے گا۔ پھر یہ کمال کی عظمندی ہے کہ ایک مسلمان اہل وعیال کی خاطر اللہ کو ناراض کرلے۔ یادر کھوا ہر چیز سے مقدم اللہ کی رضامندی ہے۔ وہ راضی ہو تواس کے فضل سے سب کام وعیال کی خاطر اللہ کو ناراض کرلے۔ یادر کھوا ہر چیز سے مقدم اللہ کی رضامندی ہے۔ وہ راضی ہو تواس کے فضل سے سب کام شمیک بوجاتے ہیں لیکن وہ نانوش ہو توکوئی کچھ کام نہ آئے گا۔

۱۰۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا اسوہ حسنہ: یعنی جو لوگ مسلمان ہو کر ابراہیم کے ساتھ ہوتے گئے اپنے اپنے وقت پر سب نے قولاً یا فعلاً اسی علیحدگی اور بیزاری کا اعلان کیا۔

۱۱۔ یعنی تم اللہ سے منکر ہو۔ اور اس کے احکام کی پروا نہیں کرتے۔ ہم تمہارے طریقہ سے منکر ہیں۔ اور ذرّہ برابر تمہاری پروا نہیں کرتے۔

۱۱۔ یعنی یہ دشمنی اور بیراسی وقت ختم ہوسکتا ہے جب تم شرک چھوڑ کراسی ایک آقا کے غلام بن جاؤجں کے ہم ہیں۔
۱۱۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا اپنے باپ سے دعا کا وعدہ: یعنی صرف دعا ہی کرسکتا ہوں کسی نفع و نقصان کا مالک نہیں۔ غدا جو کچھ پہنچانا چاہے ۔ اسے میں نہیں روک سکتا۔ حضرت ثاہ صاحب لکھتے ہیں "" یعنی ابراہیم نے ہجرت کی پھر اپنی قوم کی طرف مند نہیں کیا۔ تم بھی وہی کرو۔ ایک ابراہیم نے دعا چاہی تھی، باپ کے واسطے۔ جب تک معلوم نہ تھا۔ تم کو معلوم ہو چکا۔ مند نہیں کیا۔ تم بھی وہی گرر چکا۔ آیت و ماکان المذاتم کا فرکی بخش نہ مانگو"۔ (تنبیہ) باپ کے حق میں ابراہیم کے استغفار کا قصہ سورۃ ""براءۃ" میں گرر چکا۔ آیت و ماکان استغفار ابر اھیم لابید الا عن مو عدۃ و عدھا ایّاہ الح کے فوائد میں دیکھ لیا جائے۔

۱۲۔ صرت ابرہیم علیہ السلام کی دعا: یعنی سب کو چھوڑ کر تجھ پر بھروسہ کیا اور قوم سے ٹوٹ کرتیری طرف رجوع ہوئے اور خوب جانتے ہیں کہ سب کو پھر کرتیری ہی طرف آنا ہے۔ أنْتَ الْعَزيْزُ

وَاغُفِرُلَنَا رَبَّنَا ۚ اِنَّكَ الْمُحَكِيمُ ﴿
الْحَكِيمُ ﴿

۵۔ اے رب ہمارے مت جانچ ہم پر کافروں کو [۱۵]
اور ہم کو معاف کر اے رب ہمارے [۱۱] تو ہی ہے
زبردست حکمت والا [۱۷]

لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنَ كَانَ يَرُجُوا اللهَ وَ الْيَوْمَ الْأَخِرَ ﴿ وَ مَنَ عُانَ يَرُجُوا اللهَ وَ الْيَوْمَ الْأَخِرَ ﴿ وَ مَنَ عُلَا يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللهَ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ﴿

رَبَّنَا لَا تَجُعَلْنَا فِتُنَةً لِّلَّذِيْنَ كَفَرُوا

7۔ البتہ تم کو بھلی چال چلنی چاہئے اُنگی جو کوئی امید رکھتا ہو اللہ کی اور پھیلے دن کی اور جو کوئی منہ پھیرے تو اللہ وہی ہے بے پرواسب تعریفول والا [۱۸]

امید ہے کہ کر دے اللہ تم میں اور جو دشمن ہیں تہمارے اُن میں دوستی اور اللہ سب کچھ کر سکتا ہے اور اللہ بخشے والا مہربان ہے [19]

<mark>10۔</mark> یعنی ہم کو کافروں کے واسطے محل آزمائش اور تحنۃ مثق نہ بنا۔ اور ایسے حال میں مت رکھ جس کو دیکھ کر کافر خوش ہوں، اسلام اور مسلمانوں پر آوازے کسیں اور ہمارے مقابلہ میں اپنی حقانیت پر استدلال کرنے لگیں۔

العنی ہماری کوتا ہیوں کو معاف فرما اور تقصیرات سے درگذر کر۔

۱۔ تیری زبردست قوت اور حکمت سے یہی توقع ہے کہ اپنی وفاداروں کو دشمنوں کے مقابلہ میں مغلوب و مقور نہ ہونے دیگا۔

۱۸۔ اسوہ ابراہیم افتیار کرو: یعنی تم مسلمانوں کو یا بالفاظ دیگر ان لوگوں کو جو اللہ تعالیٰ سے ملنے اور آفرت کے قائم ہونے کے امیدوار میں، ابراہیم اور اس کے رفقاء کی چال افتیار کرنی چاہیئے۔ دنیا خواہ تم کو کتنا ہی متعصب اور سنگدل کھے، تم اس راستہ سے منہ نہ موڑو جو دنیا کے موحد اعظم نے اپنے طرز عمل سے قائم کر دیا۔ مستقبل کی ابدی کامیابی اسی راستہ پر چلنے سے عاصل ہوسکتی ہے۔ اگر اس کے خلاف چلو گے۔ اور خدا کے دشمنوں سے دوستانہ گانٹھو گے تو نود نقصان اٹھاؤ گے۔ اللہ تعالیٰ کو کسی کی دوستی یا دشمنی کی کیا پروا ہے وہ تو بذاتِ نود تمام کالات اور ہر قسم کی نوبیوں کا مالک ہے۔ اس کو کچھ بھی ضرر نہیں پہنچ سکتا۔ دوستی یا دشمنی کی کیا پروا ہے وہ تو بذاتِ نود تمام کالات اور ہر قسم کی نوبیوں کا مالک ہے۔ اس کو کچھ بھی ضرر نہیں پہنچ سکتا۔ دوستی یا دشمنی میں کہ جوآج برترین دشمن میں کل

انہیں مسلمان کردے اور اس طرح تمہارے اور ان کے درمیان دوستانہ اور برادرانہ تعلقات قائم ہو جائیں۔ چنانچہ فتح مکہ میں ایسا ہی ہوا تقریبا سب مکہ والے مسلمان ہو گئے اور جو لوگ ایک دوسرے پر تلوار اٹھا رہے تھے اب ایک دوسرے پر جان قربان کرنے لگے۔ اس آیت میں مسلمانوں کی تسلی کر دی کہ مکہ والوں کے مقابلہ میں یہ ترک موالات کا جماد صرف چند روز کے لئے ہے۔ پھر اس کی ضرورت نہیں رہیگی۔ چا جیئے کہ بحالت موجودہ تم مضبوطی سے ترکِ موالات پر قائم رہو۔ اور جس کسی سے کوئی ہو اللہ سے اپنی خطا معاف کرائے۔ وہ بخشے والا مهربان ہے۔

۸۔ اللہ تم کو منع نہیں کرتا اُن لوگوں سے جو لڑے نہیں
 تم سے دین پر اور نکالا نہیں تم کو تمہارے گھروں سے
 کہ اُن سے کرو بھلائی اور انصاف کا سلوک بیشک اللہ
 چاہتا ہے انصاف والوں کو [۲۰]

لَا يَنْهُدَكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِيْنَ لَمْ يُقَاتِلُوْكُمْ فِي الَّذِيْنَ لَمْ يُقَاتِلُوْكُمْ فِي الدِّيْنِ وَ لَمْ يُخْرِجُوْكُمْ مِّنْ دِيَارِكُمْ اَنْ تَرَرُّوْهُمْ وَ تُقْسِطُوٓ اللّهَ يُحِبُّ اللهَ يُحِبُّ اللهَ يُحِبُّ اللهَ يُحِبُّ اللهَ يُحِبُ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْهِ اللهَ يُحِبُ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْ اللهَ يُحِبُ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْنَ اللهِ اللهُ عَلَيْنَ اللهَ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهَ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ عَلْمُ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْمُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِهُ عَلْمَانِ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَا ع

9۔ اللہ تو منع کرتا ہے تم کو اُن سے جو لڑے تم سے دین پر اور نکالا تم کو تہمارے گھروں سے اور شریک ہوئے تمارے نکالنے میں کہ اُن سے کرو دوستی اور جو کوئی ان سے دوستی کرے سووہ لوگ وہی ہیں گذگار[۱]

إِنَّمَا يَنَهُ كُمُ اللهُ عَنِ الَّذِيْنَ قَتَلُوْكُمْ فِي اللَّذِيْنَ قَتَلُوْكُمْ فِي اللَّذِيْنِ وَاخْرَجُوكُمْ مِّنَ دِيَارِكُمْ وَظَهَرُوا عَلَى الخَرَاجِكُمْ اَنْ تَوَلَّوْهُمْ وَمَنْ وَمَنْ يَتَوَلَّوْهُمْ فَأُولَلِكُ هُمُ الظِّلِمُونَ 

يَّتَوَلَّهُمْ فَأُولَلِكَ هُمُ الظِّلِمُونَ 

يَّتَوَلَّهُمْ فَأُولَلِكَ هُمُ الظِّلِمُونَ 

إِنَّ مَا الظِّلِمُونَ 

إِنَّ مَا الظِّلِمُونَ 

إِنَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الطَّلِمُونَ 
اللّهُ الطَّلِمُونَ 
اللّهُ الطَّلِمُونَ 
اللّهُ الطَّلِمُونَ 
اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

۲۰۔ زم نوکفارسے حن سلوک: یعنی مکہ میں کچھ لوگ ایسے بھی تھے جو آپ مسلمان نہ ہوئے اور مسلمان ہونے والوں سے صداور پرخاش بھی نہیں رکھی، نہ دین کے معاملہ میں ان سے لڑے نہ ان کوستانے اور نکالنے میں ظالموں کے مددگار ہے۔ اس قسم کے کافروں کے ساتھ بھلائی اور نوش خلقی سے پیش آنے کو اسلام نہیں روکتا۔ جب وہ تمہارے ساتھ نرمی اور رواداری سے پیش آتے ہیں۔ انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ تم بھی ان کے ساتھ اچھا سلوک کرواور دنیا کو دکھلا دو کہ اسلامی اخلاق کا معیار کس قدر بلند ہے۔ اسلام کی تعلیم یہ نہیں کہ اگر کافروں کی ایک قوم مسلمانوں سے بر سرپریکار ہے، تو تمام کافروں کو بلا تمیزایک ہی لائھی سے ہانکنا شروع کر دیں۔ ایساکرنا حکمت وانصاف کے خلاف ہوگا۔ ضروری ہے کہ عورت، مرد، پیچ، بوڑھ، جوان اور معاند و مسلم ہانکنا شروع کر دیں۔ ایساکرنا حکمت وانصاف کے خلاف ہوگا۔ ضروری ہے کہ عورت، مرد، پیچ، بوڑھ، جوان اور معاند و مسلم

میں ان کے حالات کے اعتبار سے فرق کیا جائے جس کی قدرے تفصیل سورۃ "" مائدہ"" اور ""آل عمران"" کے فوائد میں گذر عکی۔ ۲۱۔ یعنی ایسے ظالموں سے دوستانہ برتاؤکرنا بیشک سخت ظلم اور گناہ کا کام ہے۔ (ربط) یہاں تک کفار کے دوفریق (معاند اور مسالم) کے ساتھ معاملہ کرنے کا ذکر تھا۔ آگے بتلاتے ہیں کہ ان عورتوں کے ساتھ کیا معاملہ ہونا چاہیئے جو "" دارالحرب"" سے "" دارالا سلام "" میں آئیں یا "" دارالحرب "" میں مقیم رمیں۔ قصہ یہ ہے کہ ""صلح عدیبیہ ""میں مکہ والوں نے یہ قرار دیا کہ ہارا جوآد می تمهارے پاس جائے اس کو واپس بیمیجنا ہوگا۔ حضرت النَّوْلَيَزِم نے اس کو قبول فرمالیا تھا۔ چنانچہ کئی مرد آئے۔ آپ النَّوْلَيَزِم نے ان کو واپس کر دیا۔ پھر کئی عورتیں آئیں۔ ان کو واپس کرتے تو کافر مرد کے گھر مسلمان عورتیں حرام میں پڑتیں۔ اس پریہ اگلی آیتیں اتریں ۔ معلوم ہوتا ہے کہ اس کے بعد عورتوں کی واپسی پر کفار نے اصرار نہیں کیا وریہ صلح قائم یہ رہتی ۔

۱۰۔ اے ایان والوجب آئیں تمہارے پاس ایان والی عورتیں وطن چھوڑ کر تو ان کو جانچ لو اللہ خوب جانتا ہے انکے ایان کو [۲۲] پھر اگر جانو کہ وہ ایان پر ہیں تو مت مچیرو اُنکو کافروں کی طرف یہ یہ عورتیں علال ہیں اُن اُن کافروں کو جو ان کا خرچ ہوا ہو اور گناہ نہیں تم کو کہ نکاح کر لو اُن عورتوں سے جب اُنکو دوانکے مہر <sup>[۲۳]</sup> اور یہ رکھواپنے قبضہ میں ناموس کافر عورتوں کے اور تم مانگ لو جو تم نے خرچ کیا اور وہ کافر مانگ لیں جو انہوں نے خرچ کیا یہ اللہ کا فیصلہ ہے تم میں فیصلہ كريًا ہے اور اللہ سب كچھ جاننے والا حكمت والاہے [۲۳]

يَّايُّهَا الَّذِينَ امَنُوَّا إِذَا جَآءَكُمُ الْمُؤْمِنْتُ مُهْجِرْتٍ فَامُتَحِنُوْهُنَّ ﴿ اللَّهُ اعْلَمُ بِإِيْمَانِهِنَّ ۚ فَإِنْ عَلِمُتُمُوهُنَّ مُؤْمِنٰتٍ فَلَا تَرْجِعُوْهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ " لَا هُنَّ حِلُّ لَّهُمْ كَافِروں كواور نہ وہ كافرطال ہيں ان عورتوں كواور ديدو وَ لَا هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ ۚ وَ اتُّوهُمُ مَّآ أَنْفَقُوا لَمْ وَ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ أَنْ تَنْكِحُوْهُنَّ إِذَآ اتَيْتُمُوْهُنَّ أُجُوْرَهُنَّ لُو لَا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ الْكُوَافِر وَسُئَلُوا مَآ أَنْفَقْتُمْ وَ لَيَسْتَلُوا مَآ أَنْفَقُوا لَا ذَٰلِكُمْ حُكُمُ اللهِ ﴿ يَحُكُمُ بَيْنَكُمْ ﴿ وَ اللَّهُ عَلِيْمُ حَكِيْمُ

وَ إِنْ فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِّنَ اَزُوَاجِكُمْ اِلَى الْكُفَّارِ فَعَاقَبُتُمْ فَاتُوا الَّذِيْنَ ذَهَبَتُ الْكُفَّارِ فَعَاقَبُتُمْ فَاتُوا اللهَ اَزُوَاجُهُمْ مِّثُلَ مَآ اَنْفَقُوا ﴿ وَ اتَّقُوا اللهَ اللهَ اللهَ النَّهُ النَّهُ اِنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ 

الَّذِيِّ اَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ 
الَّذِيِّ اَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ 
الَّذِيِّ اَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ 
اللَّذِيِّ اَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ 
اللَّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

اا۔ اور اگر جاتی رمیں تمہارے ہاتھ سے کچھ عورتیں کا فروں کی طرف چرتم ہاتھ مارو تو دیدو اُنکو جن کی عورتیں جاتی رہی میں جتنا انہوں نے خرچ کیا تھا اور ڈرتے رہو اللہ سے جس پر تم کو یقین ہے [۲۵]

۲۳۔ ان عورتوں سے نکاح کی شرائط: یہ علم ہوا کہ زوجین میں اگر ایک مسلمان اور دوسرا مشرک ہو تو اختلاف دارین کے بعد تعلق نکاح قائم نہیں رہتا۔ پس اگر کسی کافر کی عورت مسلمان ہو کر "" دارالاسلام "" میں آجائے تو جو مسلمان اس سے نکاح کرے اس کے ذمہ ہے کہ اس کافر نے جتنا مہر عورت پر خرچ کیا تھا وہ اسے واپس کر دے۔ اور اب عورت کا جو مہر قرار پائے وہ جدا اپنے ذمہ رکھے تب نکاح میں لاسکتا ہے۔

۲۲۔ مسلمانوں کی کافر بیویوں کا مسئلہ: پہلے عکم کے مقابل دوسری طرف یہ عکم ہواکہ جس مسلمان کی عورت کافررہ گئن ہے وہ اس کو چھوڑ دے۔ پھر جو کافر اس سے نکاح کرے اس مسلمان کا خرچ کیا ہوا مہر واپس کرے۔ اس طرح دونوں فریق ایک دوسرے سے اپنا حق طلب کرلیں۔ جب یہ حکم اترا تو مسلمان تیار ہوئے دینے کو بھی اور لینے کو بھی لیکن کافروں نے دینا قبول نہ کیا۔ تب اگلی آیت نازل ہوئی۔

۲۵۔ اسلام کی عادلانہ تعلیم: یعنی جس مسلمان کی عورت گئی اور کافراس کا خرچ کیا ہوا نہیں پھیرتے توجس کافرکی عورت مسلمانوں کے ہاں آئے اس کا جو خرچ دینا تھا اس کافرکو نہ دیں۔ بلکہ اسی مسلمان کو دیں جس کا حق ماراگیا ہے، اس مسلمان کا حق دیکر جو پچ رہے وہ واپس کر دیں۔ بعض علماء نے لکھا ہے کہ اگر کوئی مسلمان کافر کا خرچ کیا ہوا واپس نہیں کرسکتا تو بیت المال سے دیا جائے۔ اللہ اکبر اکس قدر عدل وانصاف کی تعلیم ہے۔ لیکن اس پر کاربند وہ ہی ہوگا جس کے دل میں اللہ کا ڈر ہواوراس پر ٹھیک ٹھیک ایان رکھتا ہو۔ (تنبیہ) فعکا قبّ ٹیٹم کے دوتر جے مترجم محققؓ نے کئے۔ ""پھرتم ہاتھ مارو"" اور ""پھرتمہ ماری آئے"" ہم نے دوسرے ترجمے کے لحاظ سے مطلب کی تقریر کی ہے پہلے ترجمہ کے موافق بعض مفسرین نے کہا ہے کہ اس سے مراد مالِ غنیمت کا حاصل ہونا ہے۔ یعنی مال غنیمت میں سے اس مسلمان کا خرچ کیا ہوا نبٹایا جائے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

۱۱۔ اے نبی جب آئیں تیرے پاس مسلمان عورتیں بیعت کرنے کواس بات پر کہ شریک نہ شمرائیں اللہ کا کسی کواور چوری نہ کریں اور بدکاری نہ کریں اور اپنی اولاد کو نہ مار ڈالیں [۲۱] اور طوفان نہ لائیں باندھ کر اپنے ہاتھوں اور پاؤں میں [۲۰] اور تیری نافرمانی نہ کریں کسی بھلے کام میں تو اُنکو بیعت کر لے [۲۸] اور معافی مانگ اُنکے واسطے اللہ سے بیشک اللہ بخشے والا مهربان ہے اُنکے واسطے اللہ سے بیشک اللہ بخشے والا مهربان ہے

۱۳۔ اے ایمان والو مت دوستی کرو اُن لوگوں سے کہ غصہ ہوا ہے اللہ اُن پر [۳۰] وہ آس توڑ چکے ہیں پنچھلے گھر سے [۳]

يَايُهُا النَّبِيُ إِذَا جَآءَكَ الْمُؤْمِنْتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى اَنْ لَا يُشْرِكُنَ بِاللهِ شَيْئًا وَ يُبَايِعْنَكَ عَلَى اَنْ لَا يُشْرِكُنَ بِاللهِ شَيْئًا وَ لَا يَقْتُلُنَ لَا يَشْرِقُنَ وَلَا يَوْنِينَ وَ لَا يَقْتُلُنَ اَوْلَا يَشْرِقُنَ وَلَا يَاتِينَ بِبُهُ تَانٍ يَّفْتَرِينَهُ بَيْنَ اللهُ عَلَى اَللهُ عَلَى اَللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَفُولُ وَ حِينَمُ عَلَى الله عَفُولُ وَرَحِينَمُ عَلَى الله عَفُولُ وَرَحَدِيمُ عَلَى الله عَفُولُ وَرَحِينَمُ عَلَى الله عَفُولُ وَرَحِينَمُ عَلَى الله عَفُولُ وَرَحِينَمُ عَلَى الله عَلَى الله عَقُولُ وَالله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَفُولُ وَرَحَدِيمُ الله عَنْ الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله المَلْ الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله المَلْ الله عَلَى الله الله عَلَى الله المَلْ الله عَلَى الله المَلْ الله عَلَى الله المَلْ الله المَلْ الله المُعَلَى الله المَلْ الله المُعَلَى الله المُعَلَى الله المَلْ الله المُعَلَى الله المُعَلَى الله المُعَلَى الله المُعَلّى الله المُعَلَى الله المُعَلّى الله المُعَلّى الله اله المُعَلّى الله المُعَلّى المُعَلّى المُعَلّى المُعَلّى المُعَلَى المُعَلّى المُعَلّى المُعَلّى المُعَلّى المُعْلَى المُعَلّى الله المُعَلّى المُعَلّى المُعَلّى المُعَلّى المُعَلّى المُعَلّى ا

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا تَتَوَلَّوا قَوْمًا غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمُ قَدْ يَبِسُوًا مِنَ الْأَخِرَةِ غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمُ قَدْ يَبِسُوًا مِنَ الْأَخِرَةِ خَصَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ قَدْ يَبِسُوا مِنَ الْمُحْبِ الْقُبُورِ فَيْ كَمَا يَبِسَ الْكُفَّارُ مِنْ اَصْحٰبِ الْقُبُورِ فَيْ

۲۱۔ عورتوں کو بیعت کرنے کی شرائط: جیسا کہ جاہلیت میں رواج تھا کہ رسمی ننگ و عار کی وجہ سے لڑکیوں کو زندہ درگور کر دیتے تھے اور بعض اوقات فقروفاقہ کے خوف سے لڑکوں کو قتل کر ڈالتے تھے۔

۲۷۔ طوفان باندھنا ہاتھ پاؤں میں، یہ کہ کسی پر جھوٹا دعویٰ کریں یا جھوٹی گواہی دیں یاکسی معاملہ میں اپنی طرف سے بناکر جھوٹی قسم کھائیں، اور ایک معنی یہ کہ بیٹا جنا ہوکسی اور سے اور منسوب کر دیں خاوند کی طرف، یاکسی دوسری عورت کی اولا دیے کر مکروفریب سے اپنی طرف نسبت کرلیں۔ عدیث میں ہے کہ جو کوئی ایک کا بیٹا دوسرے کی طرف لگائے جنت اس پر حرام ہے۔

18 عور توں کی بیعت میں آتھ ترت صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ: پہلے فرمایا تھا کہ مسلمان عور توں کی (جو ہجرت کر کے آئیں) جانچ کی جائے۔ یہاں بتلا دیا کہ ان کا جانچا یہی ہے کہ جو احکام اس آیت میں میں وہ قبول کرلیں تو ان کا ایمان ثابت رکھو۔ یہ آیت بیعت کہلاتی ہے۔ حضرت اللہ ایکٹی آئی کے پاس عورتیں بیعت کرتی تھیں تو یہی اقرار لیتے تھے لیکن بیعت کے وقت کہھی عورت کے ہاتھ کے ماتھ کو مس نہیں کیا۔

79۔ عورتوں کے لئے استخفار کا حکم: یعنی ان امور میں جو کوتا ہیاں پہلے ہو چیں یا انتثال احکام میں آئندہ کچھ تقسیر رہ جائے اس کے لئے آپ انکے حق میں دھائے مغفرت فرمائیں۔ اللہ آپ کی برکت سے ان کی تقصیر معاف فرمائے گا۔

79۔ اللہ کے دشمنوں سے دوستی کی ممانعت: شروع سورت میں جو مضمون تھا، خاتمہ پر پھر یاد دلادیا یعنی مؤمن کی شان نہیں کہ جس پر خدا ناراض ہواس سے دوستی اور رفاقت کا معاملہ کرے۔ جس پر خدا کا غصہ ہو، خدا کے دوستوں کا بھی غصہ ہونا چا بیئے۔

79۔ کفار کی مایوسی: یعنی منکروں کو توقع نہیں کہ قبر سے کوئی اٹھیگا اور پھر دوسری زندگی میں ایک دوسرے سے ملیں گے۔ یہ کافر بھی ویسے ہی ناامید ہیں۔ (تنبیہ) بعض مفسرین کے نزدیک مِن اَصْعَالُوں کو بین ایک دوسرے یہ کافر بھی آخرت کی جو قبر میں پہنچ کیا وہاں کا عال دیکھ کر اللہ کی مہربانی اور نوشنودی سے بالکلیہ مایوس ہو چکے ہیں اسی طرح یہ کافر بھی آخرت کی طرف سے مایوس ہیں۔

تم سورة الممتحنه

#### ركوعاتها

#### ١٦ سُوْرَةُ الصَّفِّ مَدَنِيَّةُ ١٠٩

ایاتها ۱۳

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ اللہ کی پاکی بولتا ہے جو کچھ ہے آسانوں میں اور جو کچھ ہے زمین میں اور وہی ہے زبر دست حکمت والا

۲۔ اے ایان والوکیوں کہتے ہو منہ سے جو نہیں کرتے

۳۔ بڑی بیزاری کی بات ہے اللہ کے یہاں کہ کھووہ چیز جوید کرو

۴۔ اللہ چاہتا ہے اُن لوگوں کو جو لڑتے ہیں اُسکی راہ میں قطار باندھ کر گویا وہ دیوار ہیں سیسہ پلائی ہوئی [۱]

۵۔ اور جب کہا موسی نے اپنی قوم کو اے قوم میری کیوں ستاتے ہو مجھ کو اور تم کو معلوم ہے کہ میں اللہ کا میسیجا آیا ہوں تمہارے پاس [۲] پھر جب وہ پھر گئے تو پیسے دیا اللہ راہ نہیں دیتا کافرمان لوگوں کو [۲]

سَبَّحَ لِلهِ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ \* وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ۞

يَّاَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفُعلُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۚ

كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُوْنَ ﴿ يَقُعُلُونَ اللَّهِ عَلَمُ لَا يَعْمَلُونَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَا عَلَّا عَا عَلَّهُ عَلَّ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَل

إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُوْنَ فِي سَبِيَلِهِ صَفًّا كَانَّهُمُ بُنْيَانُ مَّرُصُوْصُ ۞

وَ إِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهٖ يَقَوْمِ لِمَ تُؤُذُونَنِيَ وَ قَد تَعْلَمُونَ آنِيَ رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمُ لَا فَلَمَّا زَاغُوَا أَزَاغُ اللهُ قُلُوْبَهُمُ لَو اللهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الْفُسِقِينَ ﴿ يَهُدِى الْقَوْمَ الْفُسِقِينَ ﴿ يَهُدِى الْقَوْمَ الْفُسِقِينَ ﴿

ا۔ زبانی دعووں کی مذمت: بندہ کولاف زنی اور دعوے کی بات سے ڈرنا چاہیئے کہ پیچھے مشکل پڑتی ہے۔ زبان سے ایک بات کمہ دینا آسان ہے، لیکن اس کا نباہنا آسان نہیں۔ اللہ تعالیٰ اس شخص سے سخت ناراض اور بیزار ہوتا ہے جوزبان سے کھے بہت گھے اور کرے کچھے نہیں۔ روایات میں ہے کہ ایک بگہ مسلمان جمع تھے، کھنے لگے ہم کواگر معلوم ہوجائے کہ کونسا کام اللہ کو سب سے زیادہ لپند ہے تو وہی اغتیار کریں۔ اس پر یہ آئیس بازل ہوئیں۔ یعنی دیکھوا سنبھل کر کھو، لوہم بٹلائے دیتے ہیں۔ جاد میں دیوار کی طرح ڈٹنے والے: کہ اللہ کو سب سے زیادہ ان لوگوں سے محبت ہے جواللہ کی راہ میں اس کے دشمنوں کے مقابلہ پر ایک آہنی دیوار کی طرح ڈٹ جاتے ہیں اور میدان جنگ میں اس شان سے صف آرائی کرتے ہیں کہ گویا وہ سب مل کر ایک آہنی دیوار کی طرح ڈٹ جاتے ہیں اور میدان جنگ میں اس شان سے صف آرائی کرتے ہیں کہ گویا وہ سب مل کر ایک مضبوط دیوار ہیں جس میں سیسہ پھلا دیا گیا ہے، اور جس میں کسی جگہ کوئی رفتہ نہیں پڑسکا۔ اب اس معیار پر اپنے کو پر کھ لو۔ بیشک تم میں بہت ایسے ہیں جو اس معیار پر کامل و اکمل اتر چکے ہیں مگر بعض مواقع ایسے بھی نکلیں گے جاں بعضوں کے بیش کہ دعووں کی انکے علی نے تکذیب کی ہے آخر جنگ احد میں وہ بنیان مرصوص کماں قائم رہی۔ اور جس وقت حکم قال اترا تو نوٹ نے بھی کہا دبنا لم کتبت علینا القتال لو لا اخر تنا الخ (نساء رکوعا)) بمرحال زبان سے زیادہ دعوے مت کرو۔ بلکہ خدا کی راہ میں قربانی پیش کروج سے اعلیٰ کامیابی نصیب ہو۔ موسی کی قوم کو نہیں دیکھتے کہ زبان سے تعلی و تفاخر کی باتیں بہت بڑھ چڑھ کر بناتے تھے لیکن عمل کے میدان میں صفر تھے۔ بھاں کوئی موقع کام کا آیا فوراً پھسل گئے اور نہایت تکلیف دہ باتیں کرنے لگے۔ نیتی ہو کچھ بوااس کوآگے بیان فرماتے ہیں۔

۲۔ حضرت موسی علیہ السلام کی اپنی قوم سے شکایت: یعنی روش دلائل اور کھلے کھلے معجزات دیگر کرتم دل میں یقین رکھتے ہوکہ میں اللہ کا سچا پینغمبر ہوں۔ پھر سخت نازیبا اور زنجیدہ حرکتیں کرکے مجھے کیول ستاتے ہو۔ یہ معاملہ توکسی معمولی ناصح اور خیر نواہ کے ساتھ ایسا بر آؤکرو۔ کیا میرے دل کو تمہاری ان گستا غانہ حرکات سے دکھ سنیں پہنچتا کہ کبھی ہے جان پھڑا بنا کر پو بینے لگے اور اس کو اپنا اور موسیٰ کا خدا بتلا نے لگے۔ کبھی " عاقہ " پر جاد کرنے کا حکم ہوا تو کہنے نہیں جائیہ ایک الله اور اس کو اپنا اور موسیٰ کا خدا بتلا نے لگے۔ کبھی " عاقہ " پر جاد کرنے کا حکم ہوا تو کہنے نہیں جائیں گے۔ تم اور تمہارا غدا جا کر لواو ہم یمال بیٹھے ہیں۔ وغیرہ ذلک من الخرافات ۔ چنانچ اسی سے تنگ ہوکر صفرت موسی نے فرمایا رب انی لااملک الا نفسی و اخی فافرق بیننا و بین القوم الفاسقین ۔ تنگ ہوکر صفرت موسی نے فرمایا رب انی لااملک الا نفسی و اخی فافرق بیننا و بین القوم الفاسقین ۔ تا اللہ نے ان کے دل پھیر دیئے: بدی کرتے قاعدہ ہے کہ دل سخت اور سیاہ ہوا پالجانا ہے۔ حتی کہ نیکی کی کوئی گجائش میں رہتی۔ یہ ہی عال ان کا ہوا۔ جب ہر بات میں رسول سے صفد ہی کرتے رہے اور برابر ٹیڑھی پال چلتے رہے، تو آخر مردود ہوئے۔ اور اللہ نے ان کے دلوں کو ٹیڑھا کر دیا کہ سیدھی بات قبول کرنے کی صلاحیت نہ رہی ۔ ایے صندی نافرمانوں کے ساتھ اللہ کی یہ ہی عادت ہے۔

وَإِذْ قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَبَنِيَّ اِسْرَآءِيلَ اللهِ اِلَيْكُمْ مُّصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَكُمْ مُّصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَكَمَ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَكَمَ مُصَدِّقًا لِمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وَ مَنُ اَظُلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَ مَنُ اَظُلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ الْكَذِب وَ هُوَ يُدُعَى إلَى الْإِسْلَامِ وَ اللهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِيْنَ ﴿
يَهْدِى الْقَوْمَ الظِّلِمِيْنَ ﴿

يُرِيْدُوْنَ لِيُطْفِئُوا نُوْرَ اللهِ بِاَفُواهِهِمْ وَ اللهِ بِاَفُواهِهِمْ وَ اللهِ بِاَفُواهِهِمْ وَ اللهُ مُتِمُّ نُوْرِم وَلَوْ كَرِهَ الْكُفِرُوْنَ ﴿

۲۔ اور جب کھا علیمی مریم کے بیٹے نے اے بن اسرائیل میں بھیجا ہوا آیا ہوں اللہ کا تمہارے پاس یقین کرنے والا اُس پر جو مجھ سے آگے ہے توریت [۴] اور نوشخبری سنانے والا ایک رسول کی جو آئے گا میرے بعد اُس کا نام ہے احد [۵] پھر جب آیا انکے پاس کھلی نشانیاں لیکر کھنے لگے یہ جادو ہے صریح [۱]

ہے۔ اور اس سے زیادہ بے انساف کون ہو باندھے اللہ
 پر جھوٹ اور اُسکو بلاتے ہیں مسلمان ہونے کو [٤] اور اللہ راہ نہیں دیتا ہے انساف لوگوں کو[٨]

۸۔ چاہتے ہیں کہ بچھا دیں اللہ کی روشی اپنے منہ سے اور اللہ کو پوری کرنی ہے اپنی روشنی اور پڑے برا مانیں
 منکر [۹]

اللہ ہونے کی تصدیق کرتا ہوں اور ہو کچھ میری تعلیم ہے فی الحقیقت ان ہی اصولوں کے ماتحت ہے جو تورات میں بتلائے گئے تھے۔ واخبار پر یقین رکھتا ہوں اور ہو کچھ میری تعلیم ہے فی الحقیقت ان ہی اصولوں کے ماتحت ہے جو تورات میں بتلائے گئے تھے۔ (تنبیہ) ابن کثیرٌ وغیرہ نے مُصَدِّقًا لِمَا بَیْنَ یَدَیَّ اللہٰ کا مطلب یہ لیا ہے کہ میرا وجود تورات کی باتوں کی تصدیق کرتا ہے۔ کیونکہ میں ان چیزوں کا مصداق بنکر آیا ہوں جن کی خبر تورات شریف میں دی گئی تھی۔ واللہ اعلم۔

۵۔ انجیل میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی پیشگوئی سے اسم احد (صلی اللہ علیہ وسلم): یعنی پنچیلے کی تصدیق کرتا ہوں اورا گلے کی بشارت ساتا ہوں۔ یوں تو دوسرے انبیاء سابقین بھی غاتم الانبیاء النائی آئی کی تشریف آوری کا مردہ برابر سناتے آئے ہیں۔ لکین جس صراحت ووضاحت اورا ہتام کے ساتھ حضرت میے نے آپ النائی آئی کی آمد کی خوشخبری دی وہ کسی اور سے منقول نہیں۔ شاید قرب عہد کی بناء پریہ خصوصیت ان کے حصہ میں آئی ہوگی۔ کیونکہ ان کے بعد نبی آفر الزماں کے سواکوئی دوسرانبی آنے والا یہ

تھا۔ یہ چ ہے کہ یہود و نصاری کی مجرمانہ غفلت اور اور معاندانہ دستبرد نے آج دنیا کے ہاتھوں میں اصل تورات وانجیل وغیرہ کا کوئی صیح نسخہ باقی نہیں چھوڑا جس سے ہم کو ٹھیک پنہ لگ سکتا کہ انبیاء سابقین خصوصاً حضرت میح علی نبینا وعلیہ الصلوۃ والسلام نے غاتم الانبیاء ﷺ کی نبین چھوڑا جس سے ہم کو ٹھی بنہ لگ سکتا کہ انبیاء سابقین خصوصاً حضرت میح علی نبینا وعلیہ الصلوۃ والسلام نے غاتم الانبیاء ﷺ کی نبین کو بین کو اس تحریف شدہ بائبل میں موجود نہ ہونے کی وجہ سے جھٹلانے لگے۔ تاہم یہ بھی غاتم الانبیاء ﷺ کا معجزہ سمجھنا چاہیے کہ حق تعالیٰ نے محرفین کو اس قدر قدرت نہیں دی کہ وہ اس کے آخری پیغمبر کے متعلق تام پیشینگوئیوں کو بالکلیہ موکر دیں کہ ان کا کچھ نشان باقی نہ رہے۔ موجودہ بائبل میں بھی بیسیوں مواضع میں جمال آتحضرت ﷺ کا ذکر قبیت تصریح کے موجود ہے اور عقل وانصاف والوں کے لئے اس میں تاویل والکار کی قطعاً گھائش نہیں۔

فار قلیط کے معنی: اور انجیل یوخا میں تو فار قلیط (یا پیر کلوطوس) والی بشارت اتنی صاف ہے کہ اس کا بے تکلف مطلب بجزاحد (بمعنی محمود و ستودہ) کے کچھ ہو ہی نہیں سکتا۔ چنانچہ بعض علماء اہل کتاب کو بھی ناگزیر اس کا اعتراف یا نیم اقرار کرنا پڑا ہے کہ اس پیشین گوئی کا انطباق پوری طرح نہ روح القدس پر اور نہ بجز سرورعالم الٹی آیکی آئی کسی اور پر ہو سکتا ہے۔ علماء اسلام نے بحد اللہ بشارات پر مستقل کتابیں لکھی ہیں۔ اور تفسیر حقانی کے مؤلف فاصل نے "فار قلیط" والی بشارت اور تحریف بائبل پر سورة ""صف" کی تفسیر میں نہایت مشلع بحث کی ہے۔ اللہ جزاء خیر دے۔

1۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی آمد پر ان کی تکذیب: یعنی حضرت میج کھلی نشانیاں لے کر آئے یا جنگی بشارت دی تھی حضرت احد مجتبی محد مصطفے لٹٹٹ آیٹٹ وہ کھلے نشان لے کر آئے تولوگ اسے جادو بتلانے لگے۔

ے۔ یعنی جب مسلمان ہونے کو کھا جاتا ہے تو حق کو چھپا کر اور جھوٹی باتیں بنا کر حضور الٹیڈالیٹی پر ایمان لانے سے انکار کر دیتے ہیں۔ وہ خدا کو بشریا بشر کو خدا بنانے کا جھوٹ تو ایک طرف رہا، کتب سماویہ میں تحریف کرکے جو چیزیں واقعی موجود تھیں ان کا انکار کرتے اور جو نہیں تھیں ان کو درج کرتے ہیں۔ اس سے بڑھ کر ظلم اور کیا ہوگا۔

۸۔ ظالموں کو ہدایت نہیں: یعنی ایے بے انصافوں کو ہدایت کمال نصیب ہوتی ہے۔ اور ممکن ہے لایھدی میں ادھر بھی اشارہ ہوکہ یہ ظالم کتنا ہی انکار اور تحریف و تاویل کریں، خدا ان کو کامیابی کی راہ نہ دے گا۔ گویا حضور الیٹی آئیل کے متعلق جن خبروں کو وہ چھپانا یا مٹانا چاہتے ہیں، چھپ یا مٹ نہ سکیں گی چنانچہ باوجود ہزاروں طرح کی قطع وبرید کے آج بھی نبی آفرالزماں کی نسبت بثارات کا ایک کثیر ذخیرہ موجود ہے۔

<u>9۔ دین حق کا غلبہ ضرور ہوگا: یعنی منکر بڑے برامانا کریں اللہ اپنے نور کو پورا کر کے رہیگا۔ مثبیتِ الهی کے غلاف کوئی کوشش کرنا</u>

الیا ہے جیسے کوئی احمق نور آفتاب کو منہ سے پھونک مار کر بجھانا چاہے۔ یہ ہی حال حضرت محمد النَّالَيْظِم کے مخالفوں کا اور ان کی کوشوں کا ہے۔ (تنبیہ) ثاید بافو اہم کے لفظ سے یماں اس طرف بھی اشارہ کرنا ہوکہ بشارات کے انکار وانفاء کے لئے جو جھوٹی باتیں بناتے ہیں وہ کامیاب ہونیوالی نہیں۔ ہزار کوشش کریں کہ ""فارقلیط"" آپ نہیں ہیں، لیکن اللہ منواکر چھوڑ لیگا کہ اس کا مصداق آپ کے سواکوئی نہیں ہوسکتا۔

> هُوَ الَّذِيِّ أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَ دِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ ع المُشُرِكُونَ ﴿

يَّايُّهَا الَّذِينَ امَنُوا هَلَ اَدُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابِ ٱلِيْمِ عَ

تُؤْمِنُوْنَ بِاللَّهِ وَ رَسُوْلِهِ وَ تُجَاهِدُوْنَ فِي سَبِيْلِ اللهِ بِٱمْوَالِكُمْ وَ ٱنْفُسِكُمْ ۖ ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ اللَّهِ

يَغُفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَ يُدْخِلُكُمْ جَنَّتٍ تَجُرِيُ مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ وَ مَسْكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدُنِ ﴿ ذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿

١٠ اس آيت پر سورة "" برأة "" كے فوائد ميں كلام ہوچكا ہے، وہاں ديكھ ليا جائے۔

اا۔ وہ تجارت جس میں خیارہ نہیں: یعنی اس دین کوتام ادیان پر غالب کرنا تواللہ کا کام ہے۔ لیکن تمہارا فرض یہ ہے کہ ایان پر پوری طرح منتقیم رہ کر اس کے راسۃ میں جان و مال سے جہاد کرو۔ یہ وہ سوداگری ہے جس میں کبھی خیارہ نہیں، دنیا میں لوگ

9۔ وہی ہے جس نے بھیجا اپنا رسول راہ کی سوچھ دے کر اور سچا دین کہ اس کو اوپر کرے سب دینوں سے اور یڑے برا مانیں شرک کرنے والے <sup>[۱]</sup>

۱۰۔ اے ایان والو میں بتلاؤں تم کو ایسی سوداگری جو بچائے تم کوایک عذاب در دناک سے

۱۱۔ ایمان لاؤاللہ پر اور اُسکے رسول پر اور لڑواللہ کی راہ میں اپنے مال سے اور اپنی جان سے یہ بہتر ہے تمہارے حق میں اگر تم سمجھ رکھتے ہو

۱۲۔ بخشے گاہ وہ تمہارے گناہ اور داخل کرے گا تم کو باغول میں جنکے نیچے بہتی ہیں نہریں ["] اور ستھرے گھرول میں بینے کے باغول کے اندر [<sup>۱۱</sup>] یہ ہے بڑی 7744

سینکڑوں طرح کے بیویار اور تجارتیں کرتے ہیں اوراپنا کل سرمایہ اس میں لگا دیتے ہیں محض اس امید پر کہ اس سے منافع عاصل ہونگے اور اس طرح رأس المال گھٹنے اور تلف ہونے سے بچ جائے گا۔ پھروہ بذاتِ خود اور اس کے اہل و عیال تنگدستی وافلاس کی تلخیوں سے محفوظ رمیں گے۔ لیکن مؤمنین اپنے جان و مال کا سرمایہ اس اعلیٰ تجارت میں لگائیں گے تو صرف چند روزہ افلاس سے نہیں، بلکہ آخرت کے دردناک عذاب اور تباہ کن خمارہ سے مامون ہو جائیں گے اگر مسلمان سمجھے تو یہ تجارت دنیا کی سب تجارتوں سے بہتر ہے جس کا نفع کامل مغفرت اور دائمی جنت کی صورت میں ملے گا۔ جس سے بڑی کامیابی اور کیا ہو سکتی ہے۔ ۱۲۔ بھنت کے مکانات: یعنی وہ ستھرے مکانات ان باغول کے اندر ہول گے جن میں مؤمنین کوآباد ہونا ہے۔ یہ توآخرت کی کامیابی رہی۔ آگے دنیا کی اعلیٰ اور انتہائی کامیابی کا ذکر ہے۔

وَ أُخُرِي تُحِبُّوْنَهَا ۖ نَصْرُ مِّنَ اللهِ وَ فَتُحُ

قَرِينُ ۗ وَ بَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ۗ

۱۲۔ اے ایمان والوتم ہو جاؤ مدد گار اللہ کے [۱۵] جیسے کھا عیسی مریم کے بیٹے نے اپنے یاروں کو کون ہے کہ مدد کرے میری اللہ کی راہ میں بولے یار ہم ہیں مدد گار اللہ کے [۱۶] پھر ایان لایا ایک فرقہ بنی اسرائیل سے اور منکر ہوا ایک فرقہ پھر قوت دی ہم نے اُنکو جو ایان لائے تھے اُنکے دشمنوں پر پھر ہورہے غالب[8]

۱۳۔ اور ایک اور چیز دے جس کو تم چاہتے ہو مدد اللہ کی

طرف سے اور فتح جلدی [۱۳] اور خوشی سنا دے ایمان

والول كو [۱۳]

يَّايُّهَا الَّذِينَ امَنُوا كُونُوًّا أَنْصَارَ اللهِ كَمَا قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيِّنَ مَنْ اَنْصَارِئَ إِلَى اللهِ ﴿ قَالَ الْحَوَارِ يُتُوْنَ نَحْنُ اَنْصَارُ اللهِ فَامَنَتُ طَّآيِفَةُ مِّنُ بَنِي<del>ّ</del>َ اِسْرَآءِيْلَ وَ كَفَرَتُ طَّآيِفَةُ ۚ فَايَّدُنَا الَّذِيْنَ امَنُوا عَلَى عَدُوِّهِمْ فَأَصْبَحُوا ع ظهرين 🖺

۱۳۔ آخرت کے علاوہ دنیا میں فتح کی خوشخبری: یعنی اصلی اور بڑی کامیابی تو وہ ہی ہے جو آخرت میں ملے گی جس کے سامنے ہفت اقلیم کی سلطنت کوئی چیز نہیں لیکن دنیا میں بھی ایک چیز جے تم طبعا محبوب رکھتے ہو، دی جائے گی وہ کیا ہے منصر میں میں اللهِ وَ فَتَهُ حُ قَرِيْتُ (الله کی طرف سے ایک مخصوص امداد اور جلد عاصل ہونیوالی فتح وظفر، جن میں سے ہرایک دوسرے کے ساتھ پولی دامن کا تعلق رکھتی ہے ) دنیا نے دیکھ لیا کہ قرون اولی کے مسلمانوں کے ساتھ یہ وعدہ کیسی صفائی سے پورا ہوا اور آج بھی مسلم قوم اگر سچے معنی میں ایان اور جماد فی سبیل الله پر ثابت قدم ہوجائے تو یہ ہی کامیابی ان کی قدم بوسی کے لئے عاضر ہے۔

۱۲ کیونکہ یہ خوشخبری سانا ایک مستقل انعام ہے۔

10۔ اللہ کے مدد گاربن جاؤ: یعنی اس کے دین اور اس کے پیغمبر کے مدد گاربن جاؤ۔ اس عکم کی تعمیل خدا کے فضل و توفیق سے معلمانوں نے ایسی کی کہ ان میں سے ایک جاعت کا تونام ہی ""انصار"" پڑگیا۔

11۔ صفرت علیمی علیہ السلام کے تواریین: "تواریین"" (یاران میخ) تھوڑے سے تو گئے چئے آدمی تھے ہوا پئے نسب و حسب کے اعتبار سے کچھے معزز نہیں سمجھے جاتے تھے۔ انہوں نے حضرت میح کو قبول کیا اور ان کی دعوت کو بڑی قربانیاں کر کے دیاروامصار میں پھیلایا۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""حضرت علیمیٰ کے بعد ان کے یاروں نے بڑی محنتیں کی ہیں تب ان کا دین نشر ہوا۔ ہمارے حضرت الٹی آئی آئی کے بیچھے بھی خلفاۃ نے اس سے زیادہ کیا""۔ والحد للہ علیٰ ذلک۔

۱۔ صرت عیسی علیہ السلام کے مؤمنین کی مدد: یعنی "بنی اسرائیل" میں دو فرقے ہوگئے۔ ایک ایان پر قائم ہوا۔ دوسرے نے انکار کیا۔ پھر صرت میسی کے بعد آپس میں دست وگر ببان رہے۔ آخر اللہ تعالیٰ نے اس بحث ومناظرہ اور خانہ جنگیوں میں مؤمنین کو منکرین پر غالب کیا۔ صرت میسی کے نام لیوا (نصاری) یہود پر غالب رہے اور نصاری میں سے ان کی عام گمراہی کے بعد جو بچے افراد صیحے عقیدہ پر قائم رہ گئے تھے ان کو حق تعالیٰ نے نبی آخرالزماں النی ایکھی کے ذریعہ سے دوسروں پر غلبہ عنایت فرمایا۔ حجت و برہان کے اعتبار سے بھی اور قوت و سلطنت کے حیثیت سے بھی۔ فللہ الحد والمہ قد۔

تم سورة الصف ولله الحد والمهنه

ركوعاتها

٢٢ سُوْرَةُ الْجُمْعَةِ مَدَنِيَّةُ ١١٠

ایاتها۱۱

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ اللہ کی پاکی بولتا ہے جو کچھ کہ ہے آسمانوں میں اور جو کچھ کہ ہے زمین میں بادشاہ پاک ذات زبر دست حکمتوں والا

۲۔ وہی ہے جس نے اٹھایا ان پڑھوں میں ایک رسول انہی میں کا پڑھ کر سناتا ہے اُنگو اُسکی آیتیں اور انکو سنوارتا ہے اور سکھلاتا ہے اُنکو کتاب اور عقلمندی اور اس سے پہلے وہ پڑے ہوئے تھے صریح بھول میں [۱]

۳۔ اور اٹھایا اس رسول کو ایک دوسرے لوگوں کے واسطے بھی انہی میں سے جو ابھی نہیں ملے ان میں [۲] اور وہی ہے زبر دست حکمت والا [۳]

يُسَبِّحُ لِلهِ مَا فِي السَّمَٰوْتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ الْقُدُّوْسِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ 
الْمَلِكِ الْقُدُّوْسِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ 
هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّنَ رَسُولًا مِّنْهُمُ 
يَتْلُوْا عَلَيْهِمُ الْيَتِهِ وَ يُزَكِّينِهِمُ وَ يُعَلِّمُهُمُ 
الْكِتْبَ وَ الْحِكْمَةُ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبُلُ 
الْكِتْبَ وَ الْحِكْمَةُ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبُلُ 
الْكِتْبَ وَ الْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبُلُ 
الْكِتْبَ وَ الْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبُلُ 
الْفِيْ ضَلْلِ مُّبِينٍ ﴿

وَّ اخَرِيْنَ مِنْهُمُ لَمَّا يَلْحَقُوْا بِهِمُ لَوَ هُوَ الْحَوْدُ الْحَرِيْنَ مِنْهُمُ لَمَّا يَلْحَقُوْا بِهِمُ الْحَوَدُ هُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ﴿

ا۔ اُمبین کون بیں: اُمِّبین وَن بیں: اُمِّبین (ان پڑھ) عرب کو کہا۔ جن میں علم و ہنر کچھ نہ تھا نہ کوئی آسمانی کتاب تھی۔ معمولی لکھنا پڑھنا بھی بہت کم آدمی جانتے تھے۔ ان کی جمالت ووحثت ضرب المثل تھی غداکو بالکل بھولے ہوئے تھے، بت پرستی، اوہام پرستی، اور فیق و فجور کا نام "ملتِ ابراہیمی" رکھ چھوڑا تھا اور تقریباً ساری قوم صریح گمراہی میں پڑی بھٹک رہی تھی۔ بنی اُمی کی تعلیات اور فرائض: ناگال اللہ تعالیٰ نے اسی قوم میں سے ایک رسول اٹھایا جس کا امتیازی لقب "نبی امی" ہے۔ لیکن باوجود امی ہونے کے اپنی قوم کو اللہ کی سب سے زیادہ عظیم الثان کتاب پڑھ کر سناتا اور عجیب و غریب علوم و معارف اور حکمت و دانا ئی کی باتیں سکھلا کر ایسا حکیم و شائستہ بناتا ہے کہ دنیا کے بڑے بڑے حکیم و دانا اور عالم و عارف اس کے سامنے زانوئے تلمذ تہہ کرتے ہیں۔ (تنبیہ) اس طرح کی آیت سورہ ""اور" آل عمران" میں گرر پکی ہے۔ وہال کے فوائد ملاحظہ کر

لئے جائیں۔

۲۔ اہل جم کے بھی رسول ہیں: یعنی یہ ہی رسول دوسرے آنیوا نے لوگوں کے واسطے بھی ہے جن کو مبداً و معاد اور شرائع ساویہ کا پورا اور صحیح علم مذر کھنے کی وجہ سے ان پڑھ ہی کہنا چا ہیئے۔ مثلاً فارس، روم، چین اور ہندوستان وغیرہ کی قومیں جو بعد کو امیین کے دین اور اسلامی برادری میں شامل ہوکر ان ہی میں سے ہوگئیں۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "" بق تعالیٰ نے اوّل عرب پیدا کئے اس دین کے تصامنے والے، پیچھے عجم میں ایسے کامل لوگ اٹھے"۔ عدیث میں ہے کہ جب آپ النہ اللہ سے وَ الْحَرِیْن وَ مَنْ الله مَنْ الله عَلَم عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم عَلَم عَلَم الله عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم الله عَلَم عَلَم الله عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم الله عَلَم عَلَمُ عَلَم عَلَى الله عَلَم عَلْم عَلَم عَل

۳۔ اہل عجم کے بھی رسول ہیں: جس کی زبر دست قوت و حکمت نے اس جلیل القدر پیغمبر کے ذریعہ قیامت تک کے لئے عرب و عجم کی تعلیم و تزکیہ کا انتظام فرمایا۔ صلی اللہ علیہ وسلم۔

ذُلِكَ فَضُلُ اللهِ يُؤَتِيهِ مَنْ يَّشَآءُ وَ اللهُ ذُو اللهُ ذُو اللهُ ذُو اللهُ الْفَضُلِ الْعَظِيْمِ

مَثَلُ الَّذِيْنَ حُمِّلُوا التَّوْرِيةَ ثُمَّ لَمُ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْجِمَارِ يَحْمِلُ اَسْفَارًا يَحْمِلُ اَسْفَارًا لَيْمُ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِيْنَ كَذَّبُوا بِاليتِ اللهِ حُواللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظِّلِمِيْنَ اللهِ حُواللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظِّلِمِيْنَ اللهِ عَلَى اللهِ حَواللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظِّلِمِيْنَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلْهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمُعَلَى الْمُعَلَى الْمَ

۳۔ یہ بڑائی اللہ کی ہے دیتا ہے جمکو چاہے اور اللہ کا فضل بڑا ہے [۲]

۵۔ مثال ان لوگوں کی جن پر لادی توریت پھر نہ اٹھائی انہوں نے جلیے مثال گدھے کی کہ پیٹھ پر لے جلتا ہے کتا بیں [۵] بری مثال ہے اُن لوگوں کی [۲] جنہوں نے جھٹلایا اللہ کی باتوں کو [۶] اور اللہ راہ نہیں دیتا ہے انسان لوگوں کو [۸]

۷۔ اس اُمت پراللہ کا فضل: یعنی رسول کو یہ بڑائی دی اور اس مت کو اُتنے بڑے مرتبہ والا رسول دیا۔ فلہ الحمہ والمنة علیٰ ماانعم۔ چا بینے کہ مسلمان اس انعام واکرام کی قدر پہچانیں، اور حضور الٹیڈائیڈو کی شان تعلیم و تزکیہ سے مستفید و منتفع ہونے میں کو تاہی نہ کریں۔ آگے عبرت کے لئے یمود کی مثال بیان فرماتے ہیں جنوں نے اپنی کتاب اور پیغمبر سے استفادہ کرنے میں سخت غفلت اورکوتاہی برتی۔

۵۔ تورات پر عمل نہ کرنے والے گدھے کی مثل ہیں: یعنی یہود پر ""تورات" کا بوجھ رکھا گیا تھا اور وہ اس کے ذمہ دار ٹھمرائے گئے تھے، لیکن انہوں نے اس کی تعلیات و ہدایات کی کچھ پروا نہ کی، نہ اس کو محفوظ رکھا، نہ دل میں جگہ دی، نہ اس پر عمل کر کے اللہ کے فضل وانعام سے بہرہ ور ہوئے۔ بلاشہ تورات جس کے یہ لوگ عامل بنائے گئے تھے۔ حکمت و ہدایت کا ایک ربانی خزینہ تھا، مگر جب اس سے منتفع نہ ہوئے تو وہ ہی مثال ہوگئی۔

یہ محقق شدی یہ دانشمند چارپائے بروکتا ہے چند

ایک گدھے پر علم و حکمت کی پیچاسوں کتابیں لاد دو۔ اس کو بوجھ میں دینے کے سواکوئی فائدہ نہیں۔ وہ تو صرف ہری گھاس کی تلاش میں ہے۔ اس بات سے کچھ سرو کار نہیں رکھتا کہ پیٹھ پر لعل وجواہر لدے ہوئے ہیں یا خزف وسنگریزے۔ اگر محض اسی پر فخر کرنے لگے کہ دیکھوا میری پیٹھ پر کلیسی کلیسی عمدہ اور قیمتی کتابیں لدی ہوئی ہیں لہذا میں بڑا عالم اور معزز ہوں۔ تو یہ اور زیادہ گدھا پن ہوگا۔

٢ - يعنى برى قوم ب وه جس كى مثال يه ب ـ الله مم كوپناه ميں ركھ ـ

﴾۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے تورات وغیرہ میں جو بشارات نبی آخرالزماں کیٹی آپڑا کی دی تھیں اور جو دلائل برامین آپ کیٹی آپڑا کی رسالت پر قائم کیں، ان کو جھٹلانا آیات اللہ کو جھٹلانا ہے۔

٨ \_ يعنى ايسے معاند، هث دهرم، بے انساف لوگوں كو ہدایت كى توفيق نهيں ديتا ـ

ا 2۔ تو کھہ اے یمودی ہونے والواگر تم کو دعوٰی ہے کہ تم دوست ہواللہ کے سب لوگوں کے سوائے تو مناؤ اپنے مرنے کواگر تم سچے ہو

قُلْ يَايُّهَا الَّذِيْنَ هَادُوَّا إِنْ زَعَمْتُمُ اَنَّكُمُ اَلَّكُمُ اَلَّكُمُ اللَّهُ الللللْمُولُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وَ لَا يَتَمَنَّوْنَهُ آبَدًا بِمَا قَدَّمَتُ آيُدِيهِمُ ﴿
وَ لَا يَتَمَنَّوُنَهُ إِللظِّلِمِينَ

>۔ اور وہ کبھی نہ منائیں گے اپنا مرنا اُن کاموں کی وجہ سے جنکو آگے بیج چکے ہیں اُنکے ہاتھ اور اللہ کو خوب معلوم میں سب گنگار[9]

<mark>9۔ یمود کی ولایت کا جھوٹا دعویٰ: یعنی اس گدھے پن اور جمل و حاقت کے باوجود دعویٰ یہ ہے کہ بلا شرکت غیرے ہم ہی اللہ</mark> کے دوست اور ولی اور تنها جنت کے حقدار ہیں بس دنیا سے چلے اور جنت میں پہنچے۔ لیکن اگر واقعی دل میں یہ ہی یقین ہے اور اپنے دعوے میں سچے ہیں تو ضرور تھا کہ دنیا کے مکدر عیش سے دل برداشتہ ہر کر محبوب تقیقی کے اشتیاق اور جنت الفردوس کی تمنا میں مرنے کی آرزوکرتے۔ جس کو یقینا معلوم ہوجائے کہ میرا اللہ کے ہاں بڑا درجہ ہے اور کوئی خطرہ نہیں۔ وہ بیشک مرنے سے نوش ہوگا اور موت کو ایک پلی سمجھے گا۔ جو دوست کو دوست سے ملاتا ہے اس کی زبان پر تو یہ الفاظ ہوں گے غدًا مَلْقِبیَ الْاَحِبَّةُ مُحَمَّدًا وَّ حِزْ بَهُ اور ياحَبَّذَا الجنّةُ واقترابها، طيبة وباردشرابها اور حبيبٌ جاء على فاقة اوريابي لايبالى ابوك سقط على الموت امرسقط عليه الموت وغيرذلك .

اولیاء اللہ اور موت کا اشتیاق: بیر ان اولیاء اللہ کے کلمات مہیں جو دنیا کی کسی سختی یا مصیبت سے گھبرا کر نہیں، خالص لقاء اللہ اور جنت کے اشتیاق میں موت کی تمنا رکھتے تھے، اور ان کے افعال و حرکات خود شمادت دیتے تھے کہ موت ان کو دنیا کی تمام لذائد سے زیادہ لذیذ ہے۔ قال النبی لودوت انی اُقْتَلُ فی سبیل اللهِ ثم اُحَلِی ثم اُقْتَلُ اس کے بالمقابل ان جھوٹے مدعیوں کے افعال و حرکات پر نظر ڈالوکہ ان سے بڑھ کر موت سے ڈرنے والا کوئی نہیں۔ وہ مرنے کا نام س کر گھبراتے اور بھاگتے ہیں، اس لئے نہیں کہ زیادہ دن زندہ رہیں توزیادہ نیکیاں کائیں گے۔ محض اس لئے کہ دنیا کی حرص سے ان کا پیٹ کبھی نہیں بھرتا اور دل میں سمجھتے میں کہ جو کر توت کئے میں، یماں سے چھوٹتے ہی ان کی سنزا میں پکڑے جائیں گے۔ غرض ان کے تمامی افعال واطوار سے روز روش کی طرح ظاہر ہے کہ وہ ایک لمحہ کے لئے موت کی آرزو نہیں کرسکتے۔ اور ممکن تھا کہ اس زمانہ کے یہود قرآن کے اس دعوے کو جھٹلانے کے لئے جھوٹ موٹ زبان سے موت کی تمنا کرنے لگتے، مگر اللہ تعالیٰ نے یہ قدرت بھی ان کو یہ دی۔ روایات میں ہے کہ اگر (ان میں سے ) کوئی یہودی موت کی تمنا کر گزرتا تو اسی وقت گلے میں اچھو لگ کر ہلاک ہو جاتا (تنبیہ ) اس مضمون کی آیت سورۃ ""بقرہ"" میں گذر چکی ہے، اس کے فوائد دیکھ لئے جائیں بعض سلف کے نزدیک "" تمنی موت"" کا مطلب مباہلہ تھا۔ یعنی معاند یہود سے کہا گیا کہ اگر وہ واقعی اپنے اولیاء ہونے کا یقین رکھتے ہیں اور مىلمانوں كو باطل پر سمجھتے میں تو تمناكریں كہ فریقین میں جو جھوٹا ہو، مرجائے لیكن وہ کبھی ایسا نہ كریں گے کیونكہ ان كواپنے كذب و ظلم کا یقین عاصل ہے۔ ابن کثیر ٔاور ابن قیم ٌ وغیرہ نے یہ ہی توجیبہ اختیار کی ہے۔ واللہ اعلم۔

ضرور ملنے والی ہے چھرتم پھیرے جاؤ کے اس سے

قُلُ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مَا اللَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللّ مُلْقِيْكُمْ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَلِمِ الْعَيْبِ وَ يَهِي اور كُلَّهِ جَانَ واللَّهُ عَلَى يُرجَلا دے كاتم الشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ ﴿ السَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ ﴿ الْمَا الْمُنْتُمُ تَعْمَلُونَ ﴿ الْمَا الْمُنْتُمُ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل ۱۔ موت سے فرار ممکن نہیں: یعنی موت سے ڈرکر کہاں بھاگ سکتے ہو۔ ہزار کوش کرو، مضبوط قلعوں میں دروازے بندکر کے بیٹر رہو، وہاں بھی موت چھوڑنے والی نہیں۔ اور موت کے بعد پھر وہ ہی اللہ کی عدالت ہے اور تم ہو (ربط) یمود کی بڑی خرابی یہ تھی کہ کتابیں پیٹر پر لدی ہوئی میں، لیکن ان سے منتفع نہیں ہوتے دین کی بہت سی باتیں سمجھتے ہو جھتے، پر دنیا کے واسطے چھوڑ بیٹر تھے۔ دنیا کے دھندوں میں منمک ہوکر اللہ کی یاد اور آخرت کے تصور کو فراموش کر دیتے، ایسی روش سے ہم کو منع کیا گیا۔ جمعہ کا تقید بھی ایسا ہی ہے کہ اس وقت دنیا کے کام میں نہ لگو بلکہ پوری توجہ اور خاموشی سے خطبہ سنو اور نماز اداکرو۔ حدیث میں ہوئی۔ "جوکوئی خطبہ کے وقت بات کرے وہ اس گدھے کی طرح ہے جس پر کتابیں لدی ہوں ""۔ یعنی اس کی مثال یمود کی سی ہوئی۔ العیاذ باللہ۔

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا إِذَا نُوْدِى لِلصَّلُوةِ مِنَ يَّا يُهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا إِذَا نُوْدِى لِلصَّلُوةِ مِنَ يَّوْمِ اللَّهِ وَ ذَرُوا يَّوْمِ اللَّهِ وَ ذَرُوا اللَّهِ وَ ذَرُوا اللَّهِ وَ ذَرُوا اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَاكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُوالِمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُوالِمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُواللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُواللَّهُ عَلَيْكُواللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ الللللْعُلِمُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللللْعُوالِمِلْعُواللْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللللْعُلِمُ اللللْعُلِمُ ال

تَعُلَمُونَ ﴿

9۔ اے ایان والو جب اذان ہو نماز کی جمعہ کے دن تو دوڑواللہ کی یاد کو اور چھوڑ دو خرید و فروخت ["] یہ بہتر ہے تمہارے حق میں اگر تم کو سمجھ ہے ["]

اا۔ اذان جمعہ کی اہمیت اور احکام: حضرت شاہ صاحبْ لکھے میں کہ " ہر اذان کا یہ عکم نہیں، کیونکہ جاعت پھر بھی ملیگی۔ اور جمعہ ایک ہی جائے کہ جوا تھا چھر کھاں ملیگا"۔ اور اللہ کی یاد سے مراد خطبہ ہے اور ناز بھی اس کے عموم میں داخل ہے۔ یعنی ایسے وقت جائے کہ خطبہ سے۔ اس وقت خریدو فروخت حرام ہے۔ اور " دوڑنے " سے مراد پورے اہتمام اور مستعدی کے ساتھ جانا ہے۔ بعالنا مراد نہیں۔ ( تنبیہ ) فُرِق دی سے مراد قرآن میں وہ اذان ہے جو نزول آیت کے وقت تھی یعنی جو امام کے سامنے ہوتی ہے۔ کیونکہ اس سے پہلی اذان بعد کو صفرت عثمان کے عمد میں صحابہ کے اجاع سے مقرر ہوئی ہے۔ لکین حرمت بیع میں اس اذان کا علم بھی مثل عکم اذان قدیم کے ہے کیونکہ اشتراک علت سے عکم میں اشتراک ہوتا ہے۔ البتہ اذان قدیم میں یہ عکم منصوص و قطعی ہوگا اور اذان عادث میں یہ عکم مجتد فیہ اور ظنی رہیگا۔ اس تقریر سے تمام علمی اشکالات مرتفع ہوگئے۔ نیز واضح مصوص و قطعی ہوگا اور اذان عادث میں یہ عکم مختوص منہ البعض " ہے، کیونکہ بالا جاع بعض مسلمانوں (مثلاً مسافر و مرایش وغیرہ ) پر جمعہ فرض نہیں۔

۱۲ ظاہر ہے کہ منافع آخرت کے سامنے دنیوی فوائد کیا تقیقت رکھتے ہیں۔

۱- پھر جب تمام ہو چکے نماز تو پھیل پڑو زمین میں اور ڈھونڈو فضل اللہ کا اور یاد کرواللہ کو بہت سا تاکہ تمہارا بھلا ہو[۱۳]

اا۔ اور جب دیکھیں سودا بکتا یا کچھ تماشا متفرق ہو جائیں اُسکی طرف اور تجھ کو چھوڑ جائیں کھڑا تو کھ جو اللہ کے پاس ہے سو بہتر ہے تماشے سے اور سوداگری سے اور اللہ بہتر ہے روزی دینے والا [۱۳]

فَاذَا قُضِيَتِ الصَّلُوةُ فَانَتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَ ابْتَغُوا مِنْ فَضُلِ اللهِ وَ اذْكُرُوا اللهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿

وَإِذَا رَاوَا تِجَارَةً اَوْ لَهُوَّا انْفَضُّوَّا اللهُ وَالِيهَا وَ تَرَكُوكَ قَآيِمًا قُلُ مَا عِنْدَ اللهِ خَيْرُ مِّنَ وَتَرَكُوكَ قَآيِمًا قُلُ مَا عِنْدَ اللهِ خَيْرُ مِّنَ اللَّهِ فَي مِنَ التِّجَارَةِ وَاللهُ خَيْرُ اللَّزِقِينَ اللَّهُ وَمِنَ التِّجَارَةِ وَاللهُ خَيْرُ اللَّزِقِينَ

۱۳۔ جمعہ کے بعد روزی کی تلاش: صنرت شاہ صاحبؓ لکھتے ہیں کہ ""یمود کے ہاں عبادت کا دن ہفتہ تھا۔ سارا دن سودا منع تھا اس لئے فرمادیا کہ تم نماز کے بعد روزی تلاش کرو، اور روزی کی تلاش میں بھی اللہ کی یادینہ بھولو""

۱۱ الو و تجارت پر مسلمانوں کو تنبیہ: ایک مرتبہ جمعہ میں حضرت النے ایک آخیہ فرما رہے تھے، ای وقت تجارتی قافلہ باہر سے فلہ لے کر آپہنچا۔ اس کے ساتھ اعلان کی غرض سے نقارہ بجتا تھا۔ پہلے سے شہر میں اناج کی کمی تھی۔ لوگ دوڑے کہ اس کو تھہرائیں ( نیال کیا ہوگا کہ نظبہ کا عکم عام و عظوں کی طرح ہے جس میں سے ضرورت کے لئے اٹھ سکتے میں۔ نماز پھر آگر پڑھ لینگے۔ یا نماز ہو یکی ،وگی بیسا کہ بعض کا قول ہے کہ اس وقت نماز جمعہ نظبہ سے پہلے ہوتی تھی۔ بہرعال نظبہ کا عکم معلوم نہ تھا ) اکثر لوگ چلے گئے حضرت النے آپیلی کے ساتھ بارہ آدمی ( جن میں غلفاء راشدین بھی تھے ) باتی رہ گئے۔ اس پر یہ آیت اتری یعنی سوداگری اور دنیا کا کھیل تمانا کیا چیز ہے، وہ الدی دولت عاصل کرو جو اللہ کے پاس ہے اور جو پینغمبر کی صحبت اور مجالس ذکر و عبادت میں ملتی ہے۔ باتی قبلی وجہ سے روزی کا کھؤکا جس کی بناء پر اٹھر کر چلے گئے، سویاد رکھوروزی اللہ کے ہاتھ میں ہے اور وہ ہی بہترین روزی دینے والا ہے۔ اس مالک کے غلام کو یہ اندیشہ نہیں ہونا چا بیئے۔ اس تنبیہ و تادیب کے بعد صحابہ گی شان وہ تھی جو سورۃ "نور" میں ہے رجال لگ کہ تھی تھے اندیشہ نہیں ہونا چا بیئے۔ اس تنبیہ و تادیب کے بعد صحابہ گی شان جو مورۃ "نور" میں ہے رجال لگ کہ تھی تھے کھیل تاشہ ۔ شایداس نقارہ کی آواز کو "الو" سے تعبیر فرمایا ہو۔

ركوعاتها

٣٣ سُوْرَةُ الْمُنْفِقُونَ مَدَنِيَّةُ ١٠٢

ایاتها۱۱

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو برا مہربان نہایت رحم والا ہے

ذلِكَ بِأَنَّهُمُ امَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطُبِعَ عَلَى قُلُو فِا فَطُبِعَ عَلَى قُلُو بِهِمُ فَهُمُ لَا يَفْقَهُونَ ﴿

ا۔ یعنی ہم دل سے اعتقاد رکھتے ہیں آپ اللہ این ایک رسول ہونے پر۔

۲۔ منافقین کے کذب پر اللہ کی گواہی: یعنی جھوٹ کہتے ہیں کہ ان کو دل سے اعتقاد ہے۔ واقع میں وہ آپ اللہ کی گواہی: یعنی جھوٹ کہتے ہیں کہ ان کو دل سے اعتقاد ہے۔ واقع میں وہ آپ اللہ کی گواہی۔ یعر کے قائل نہیں محض اپنی اغراض کے پیش نظر زبان سے باتیں بناتے ہیں اور دل میں سمجھتے ہیں کہ جھوٹ بول رہے ہیں۔ پھر اسی ایک بات پر کیا منحصر ہے، جھوٹ بولنا ان کی امتیازی خصلت اور شعاربن چکا ہے۔ بات بات میں کذب و دروغ سے کام لیتے ہیں چنانچ اسی سورۃ میں ایک واقعہ کا ذکر آیا چاہتا ہے جس میں انہوں نے صریح جھوٹ بولا، اور اللہ نے آسمان سے ان کی تکذیب کی۔

۳۔ منافقین کی جھوٹی قسمیں: یعنی جھوٹی قسمیں کھالیتے ہیں کہ ہم مسلمان ہیں اور مجاہدین اسلام کے ہاتھوں سے اپنی جان و مال محفوظ رکھنے کے لئے ان ہی قسموں کی آڑ پکراتے ہیں۔ جال کوئی بات قابل گرفت ان سے سرزد ہوئی اور مسلمانوں کی طرف سے

ا۔ جب آئیں تیرے پاس منافق کمیں ہم قائل میں تو رسول ہے اللہ کا [1] اور اللہ جانتا ہے کہ تو اُس کا رسول ہے اور اللہ گواہی دیتا ہے کہ یہ منافق جھوٹے ہیں [۲]

۲۔ انہوں نے رکھا ہے اپنی قسموں کو ڈھال بنا کر <sup>[۳]</sup> پپھر روکتے ہیں اللہ کی راہ سے یہ لوگ برے کام ہیں جو کر رہے ہیں <sup>[۴]</sup>

۳۔ یہ اس لئے کہ وہ ایان لائے پھر منکر ہو گئے پھر مہر لگ گئی اُنکے دل پر سووہ اب کچھ نہیں سمجھتے [۵] 7777

مواخذہ کا خون ہوا۔ فوراً جھوٹی قسمیں کھاکر بری ہوگئے۔

ہم۔ اللہ کی راہ سے روکتے ہیں: یعنی اسلام اور مسلمانوں کی نسبت طعن و تشنیع اور عیب جوئی کر کے دوسروں کو اسلام میں داخل ہونے سے روکتے ہیں اور لوگ ان کو بظاہر مسلمان دیکھ کر دھوکا کھا جاتے ہیں، توان کی جھوٹی قسموں کا ضرر فساد ان ہی تک محدود نہیں رہتا، بلکہ دوسروں تک متعدی ہوتا ہے۔ اس سے بڑھ کر برا کام اورکیا ہوگا (لیکن ایک شخص جب تک بظاہر ضروریات دین کا اقرار کرتا ہے خواہ جھوٹ اور فریب ہی سے کیوں نہ ہو، اسلام اس کے قتل کی اجازت نہیں دیتا۔

۵۔ منافقین کے قلوب پر مہر: یعنی زبان سے ایان لائے، دل سے منکر رہے اور مدعی ایان ہوکر کافروں جیسے کام کئے اس بے ایانی اور انتہائی فریب و دفا کا اثریہ ہواکہ ان کے دلوں پر مہرلگ گئن:۔ جن میں ایان و خیر اور حق و صداقت کے سرائت کرنے کی قطعاً گنجائش نہیں رہی۔ ظاہر ہے کہ اب اس عالت پر پہنچ کر ان سے سمجھنے کی کیا توقع کی جاسکتی ہے جب آدمی کا قلب اس کی بدکاریوں اور بے ایانیوں سے بالکل مسح ہوجائے پھرنیک و بد کے سمجھنے کی صلاحیت کہاں باقی رہیگی۔

ام اور جب تو دیکھے اُنکو تو اچھے لگیں تجھ کو انکے ڈیل اور اگر بات کمیں سے تو اُنکی بات [۱] کیسے میں جیسے کہ لکڑی لگا دی دیوار سے [۱] جو کوئی چیخے جانیں ہم ہی پر للا آئی [۱] وہی میں دشمن اُن سے بچنا رہ [۱] گردن مارے انکی اللہ کمال سے پھرے جاتے میں [۱]

1- منافقین کا ظاہر وباطن: یعنی دل تو مسخ ہو چکے ہیں لیکن جسم دیکھو تو بہت ڈیل ڈول کے، چکنے چپڑے، بات کریں تو بہت فصاحت اور چرب زبانی سے، نہایت کچھے دار کہ خواہ سننے والا ادھر متوجہ ہو۔ اور کلام کی ظاہری سطح دیکھ کر قبول کرنے پر آمادہ ہوجائے۔ کسی نے خوب کھا ہے۔

ازبروں چوں گور کا فرپر خلل واندروں قمر خدائے عزو جل ازبروں طعنہ زنی بر با بزید وازدرونت ننگ میداردیزید

﴾۔ دیوار سے لگی خٹک لکڑی کی مثال: ختک اور بیکار لکڑی جو دیوار سے لگا کر کھڑی کردی جائے محض بیجان اور لا یعقل، دیکھنے

میں کتنی موٹی، مگر ایک منٹ بھی بدون سہارے کے کھڑی نہیں رہ سکتی۔ ہاں ضرورت پڑے تو جلانے کے کام آسکتی ہے۔ یہ ہی عال ان لوگوں کا ہے۔ ان کے موٹے فربہ جم، اور تن و توش سب ظاہری خول ہیں، اندر سے غالی اور بیجان، محض دوزخ کا ایندھن بننے کے لائق۔

۸۔ منافقین کی بردل: یعنی بردل ، نامرد ڈرلوک، ذرا کہیں شوروغل ہو تو دل دہل جائے۔ سمجھیں کہ ہم ہی پر کوئی بلا آئی۔ سعگین جرموں اور بے ایانیوں کی وجہ سے ہر وقت ان کے دل میں دغدغہ لگا رہتا ہے کہ دیکھے کہیں ہماری دغابازیوں کا پردہ تو چاک نہیں ہوگیا۔ یا ہماری حرکات کی پاداش میں کوئی افتاد تو پڑنے والی نہیں۔

ہے۔ یعنی بڑے خطرناک دشمن یہ ہی ہیں ان کی چالوں سے ہشیار رہو۔

۱۰۔ یعنی ایان کا اظہار کرکے بیے بے ایانی، اور حق وصداقت کی روشنی آپیکنے کے بعدیہ ظلمت پسندی کس قدر عجیب ہے۔

سَوَآء عَلَيْهِم اَسْتَغَفَرَتَ لَهُمُ اَمْ لَمُ لَمُ تَسْتَغُفِرَ اللهُ لَهُمُ اللهَ لَا تَسْتَغُفِرَ اللهُ لَهُمُ اللهَ لَا اللهَ لَا

يَهْدِي الْقَوْمَ الْفْسِقِينَ ٦

7۔ برابر ہے اُن پر تو معافی چاہے اُنکی یا نہ معافی چاہے ہرگز نہ معاف کرے گا اُنکو اللہ بیشک اللہ راہ نہیں دیتا نافرمان لوگوں کو[۳]

اا۔ توبہ سے اعراض اور پیجر: بعض دفعہ جب ان منافقوں کی کوئی شرارت صاف طور پر کھل جاتی اور کذب و خیانت کا پر دہ فاش ہو جاتا تو لوگ کھتے کہ (اب بھی وقت نہیں گیا، آؤ! رسول اللہ اللّٰہ ہوتے اور لیے پروائی سے گردن ہلاکر اور سر مٹکا کر رہ جاتے ۔ بلکہ بعض بد بخت صاف کہہ دیتے کہ ہم کورسول اللہ کے استغفار کی ضرورت نہیں ۔

اللہ الله منافقین کے لئے معافی نہیں: یعنی ممکن سے آپ غایت رحمت وشفقت سے ان کے لئے بحالت موجودہ معافی طلب اللہ اللہ موجودہ معافی طلب

11۔ ان منافقین کے لئے معافی نہیں: یعنی ممکن ہے آپ غایت رحمت وشفقت سے ان کے لئے بحالتِ موجودہ معافی طلب کریں ۔ مگر اللہ کسی صورت سے ان کو معاف کرنیوالا نہیں، اور نہ ایسے نافرمانوں کو اس کے ہاں سے ہدایت کی توفیق ملتی ہے۔ اس طرح کی ایک آیت سورۃ "" براءۃ "" میں آئیکی ہے۔ وہاں کے فوائد دیکھ لئے جائیں۔

هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لَا تُنَفِقُوا عَلَى مَنَ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ حَتَّى يَنْفَضُّوا وَ لِلهِ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ حَتَّى يَنْفَضُّوا وَ لِلهِ خَزَآيِنُ السَّمُوتِ وَ الْاَرْضِ وَ لَكِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ﴿

ہے۔ وہی ہیں جو کہتے ہیں مت خرچ کرو ان پر جو پاس
 رہتے ہیں رسول اللہ کے یہاں تک کہ متفرق ہو جائیں
 ["] اور اللہ کے ہیں خزانے آسانوں کے اور زمین کے ولین منافق نہیں سمجھتے ["]

۸۔ کھتے ہیں البتہ اگر ہم پھر گئے مدینہ کو تو نکال دے گا جس کا زور ہے وہاں سے کمزور لوگوں کو اور زور تو اللہ کا ہے اور اُسکے رسول کا اور ایمان والوں کا لیکن منافق نہیں جانتے [۱۵]

الے عبداللہ بن أبی کی شرات: ایک سفر میں دو شخص لو پڑے ایک مہاجرین میں کا اور ایک انصار کا۔ دونوں نے اپنی عایت کے لئے اپنی بجاعت کو پکارا جس پر فاصا ہنگامہ ہوگیا۔ یہ خبررئیں المنافقین عبداللہ بن ابی کو پہنچی کھنے لگا اگر ہم ان مہاجرین، کو ایپنی جاعت کو پکارا جس پر فاصا ہنگامہ ہوگیا۔ یہ خبرگیری کرتے ہوتو یہ لوگ رسول کے ساتھ جمع رہتے میں، خبرگیری پہنچیں تو چھوڑ دو، ابھی خرج سے تنگ آگر متفرق ہو جائیں، اور سب مجمع نجھوڑ جائے۔ یہ بھی کھاکہ اس سفرسے واپس ہوکر ہم مدینہ پہنچیں تو جس کا اس شهر میں زور واقتدار ہے چاہیے ذلیل ہے قدرول کو نکال دے (یعنی ہم جو معزز لوگ میں ذلیل مسلمانوں کو نکال دینگی) ایک صحابی زیدین ارقم نے یہ باتیں سن کر حضرت الشائی آپئو کے پاس نقل کر دیں۔ آپ لٹائی آپئو نے عبداللہ بن ابی وغیرہ کو بلاکر کھتی کی تو قسمیں کھا گئے کہ زید بن ارقم نے ہماری دشمنی سے جھوٹ کہہ دیا ہے۔ لوگ زیڈ پر آوازے کئے لگے وہ بیجارے سخت مجھوٹ کہہ دیا ہے۔ لوگ زیڈ پر آوازے کئے لگے وہ بیجارے سخت مجھوٹ کہ دیا ہے۔ لوگ زیڈ پر آوازے کئے لگے وہ بیجارے سخت

۱۲۔ زمین کے سارے خوانوں کا مالک اللہ ہے: یعنی احمق اتنا نہیں سمجھتے کہ تمام آسمان وزمین کے خوانوں کا مالک تواللہ ہے کیا جولوگ خالص اس کی رضا جوئی کے لئے اس کے پیغمبر کی خدمت میں رہتے ہیں وہ ان کو بھوکوں مار دیگا، اور لوگ اگر ان کی امداد ہند کر لینگے تو وہ بھی اپنی روزی کے سب دروازے بند کرلیگا؟ سچ تو یہ ہے کہ جو بندے ان اللہ والوں پر خرچ کر رہے ہیں وہ بھی اللہ ہی کراتا ہے۔ اس کی توفیق نہ ہو تونیک کام میں کوئی ایک پیسہ خرچ نہ کر سکے۔

> وَ اَنْفِقُوا مِنْ مَّا رَزَقُنْكُمْ مِّنْ قَبْلِ اَنْ يَاتِي اَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْ لَآ يَاتِي اَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْ لَآ يَاتِي اللَّهُ وَتَنِي اللَّهُ وَاكُنْ اَجَلٍ قَرِيْبٍ فَاصَّدَّقَ وَ اَكُنْ الْحَلِ قَرِيْبٍ فَاصَّدَّقَ وَ اَكُنْ اللَّهُ اللَّ

مِّنَ الصَّلِحِينَ الصَّلِحِينَ

وَ لَنَ يُتَوَخِّرَ اللهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَا جَلُهَا وَ عُمَّ اللهُ خَبِيْرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿

9۔ اے ایمان والو غافل نہ کردیں تم کو تمہاے مال اور تمہاری اولاد اللہ کی یاد سے اور جو کوئی یہ کام کرے تو وہی لوگ میں ٹوٹے میں [۱]

۱۰۔ اور خرچ کرو کچھ ہمارا دیا ہوا اُس سے پہلے کہ آپہنچ تم میں کسی کو موت تب کھے اے رب کیوں نہ ڈھیل دی تو نے مجھ کو ایک تھوڑی سے مدت کہ میں خیرات کرتا اور ہو جاتا نیک لوگوں میں

اا۔ اور ہرگز نہ ڈھیل دے گا اللہ کسی جی کو جب آپہنچا اُس کا وعدہ [<sup>۱۸</sup>] اور اللہ کو خبر ہے جو تم کرتے ہو[<sup>۱۸</sup>]

۱۶۔ مال واولا دکی وجہ سے غفلت میں مذہر یعنی آدمی کے لئے بڑے خمارے اور ٹوٹے کی بات ہے کہ باقی کو چھوڑ کر فانی میں

مثغول ہواور اعلیٰ سے ہٹ کر ادنیٰ میں پھنس جائے مال واولاد وہ ہی اچھی ہے جواللہ کی یاد اور اس کی عبادت سے غافل نہ کرے۔ اگر ان دھندوں میں پڑ کر خدا کی یاد سے غافل ہوگیا تو آخرت بھی کھوئی اور دنیا میں قلبی سکون واطمینان نصیب نہ ہوا۔ وَمَنَ اَعْرَضَ عَنْ ذِکْرِیْ فَإِنَّ لَهُ مَعِیْشَةً ضَنْکًا وَّ ذَحْشُرُهُ لَا یَوْمَ الْقِیّامَةِ اَعْلٰی ۔

۱۔ موت سے پہلے انفاق کر لو: یہ شاید منافقوں کے قول لَا تُنفِقُوْ ا عَلَیٰ مَنْ عِنْدَ الله کا جواب ہواکہ خرچ کرنے میں خود تمہارا بھلا ہے جو کچھ صدقہ خیرات کرنا ہے جلدی کرو، ورنہ موت سر پر آپہنی تو پتاؤ گے کہ ہم نے کیوں خدا کے راستہ میں خرچ نہ کیا۔ اس وقت (موت کے قریب) بخیل تمنا کریگا کہ اے پرورد گارا چند روز اور میری موت کو ملتوی کر دیتے کہ میں خوب صدقہ خیرات کر کے اور نیک بن کر عاضر ہوتا۔ لیکن وہاں التواکییا؟ جس شخص کی جس قدر عمر لکھدی اور جو میعاد مقرر کردی ہے، اسکے خیرات کر کے اور نیک لمے کی ڈھیل اور تاخیر نہیں ہوسکتی۔ (تنبیہ) ابن عباسؓ سے منقول ہے کہ وہ اس تمنا کو قیامت کے دن پر پورا ہوجانے پر ایک لمے کی ڈھیل اور تاخیر نہیں ہوسکتی۔ (تنبیہ) ابن عباسؓ سے منقول ہے کہ وہ اس تمنا کو قیامت کے دن پر عمل کرتے میں یعنی محشر میں یہ آرزو کریگا کہ کاش مجھے پھر دنیا کی طرف تھوڑی مدت کے لئے لوٹا دیا جائے تو نوب صدقہ کر کے اور نیک بن کر آؤں۔

11۔ اس کو یہ بھی خبر ہے کہ اگر بالفرض تمہاری موت ملتوی کر دی جائے یا محشر سے پھر دنیا کی طرف واپس کریں تب تم کیسے عمل کرو گے۔ وہ سب کی اندرونی استعدادوں کو جانتا ہے اور سب کے ظاہری و باطنی اعال سے پوری طرح خبردار ہے۔ اسی کے موافق ہرایک سے معاملہ کریگا۔

ركوعاتها

٣ سُورَةُ التَّغَابُنِ مَدَنِيَّةُ ١٠٨

ایاتها ۱۸

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

يُسَبِّحُ لِلهِ مَا فِي السَّمَٰوْتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ ۚ اللَّهُ الْكَرْضِ ۚ لَا السَّمَٰوُ وَ مَا فِي الْآرُضِ ۚ لَكُ الْمُلُكُ وَلَهُ الْحَمُٰدُ ۚ وَهُوَ عَلَى كُلِّ الْحَمُدُ ۗ وَهُوَ عَلَى كُلِّ الْحَمْدُ ۗ وَهُوَ عَلَى كُلِّ الْحِلْمُ لَا الْحَمْدُ ۗ وَاللَّهُ الْحَمْدُ ۗ وَاللَّهُ الْحَمْدُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللْحَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

شَيءٍ قَدِيرُ ١

هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرُ وَّ مِنْكُمْ كَافِرُ وَّ مِنْكُمْ مُؤْمِنُ ۖ وَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ بَصِيرُ

خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَ الْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَ صَوَّرَكُمْ وَ اللَّهُ وَ اللَّهِ صَوَّرَكُمْ وَ اللَّهِ الْمَصِيرُ ﴿ وَ اللَّهِ الْمَصِيرُ ﴿

ا۔ پاکی بول رہا ہے اللہ کی جو کچھ ہے آسانوں میں اور جو کچھ ہے زمین میں اُسی کا راج ہے اور اُسی کی تعریف ہے [1] اور وہی ہر چیز کر سکتا ہے

۲۔ وہی ہے جس نے تم کو بنایا پھر کوئی تم میں منکر ہے اورکوئی تم میں ایاندار <sup>[۲]</sup> اور اللہ جو تم کرتے ہو دیکھتا ہے

۳۔ بنایا آسمانوں کو اور زمین کو تدبیر سے اور صورت کھینچی تمہاری پھر اچھی بنائی تمہاری صورت [۳] اور اُسکی طرف سب کو پھر جانا ہے

ا۔ اس کاراج اور اس کی تعریف: یعنی اور جس کسی کاراج دنیا میں دکھائی دیتا ہے وہ اسی کا دیا ہوا اور جس کسی کی تعریف کی جاتی ہے وہ حقیقت میں اسی کی تعریف ہے۔

۲۔ مسئلہ تقدیر اور اللہ کا علم و ارادہ: یعنی اسی نے سب آدمیوں کو بنایا۔ چاہیئے تھاکہ سب اس پر ایان لاتے اور اس منعم حقیقی کی اطاعت کرتے۔ مگر ہوا یہ کہ بعض منکر بن گئے اور بعض ایاندار۔ بیشک اللہ تعالیٰ نے آدمی میں دونوں طرف جانے کی استعداد اور قوت رکھی تھی۔ مگر اوّلاً سب کو فطرت صیحہ پر پیداکیا تھا پھر کوئی اس فطرت پر قائم رہا اور کسی نے گر دوپیش کے حالات سے متاثر ہوکر اس کے خلاف راہ افتیار کرلی اور ان دونوں کا علم اللہ کو ہمیشہ سے تھاکہ کون اپنے ارادہ اور افتیار سے کس طرف جائے

گا۔ اور پھراسی کے موافق سزایا انعام واکرام کا منتحق ہوگا۔ یہ ہی چیزاپنے علم کے موافق اس کی قسمت میں لکھ دی تھی کہ ایسا ہوگا۔ اللہ کا علم محیط اس کو منتلزم نہیں کہ دنیا میں ارادہ واختیار کی قوت باقی نہ رہے۔ یہ مسئلہ دقیق ہے اور ہم اس پر ایک متنقل مضمون لکھنے کا ارادہ رکھتے ہیں ۔ واللہ الموفق والمعین ۔

٣۔ انسان کی صورت سب سے بہتر: سب جانوروں سے انسان کی خلقت اچھی ہے۔ دیکھنے میں بھی خوبصورت، اور ملکات وقویٰ میں بھی تمام عالم سے ممتاز، بلکہ سب کا مجموعہ اور خلاصہ، اس لئے صوفیہ اسے ""عالم صغیر"" کہتے ہیں۔

جانتا ہے جوتم چھپاتے ہواور جو کھول کر کرتے ہواور اللہ

يَعُلَمُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَ الْأَرْضِ وَ يَعُلَمُ مَا اللهِ عَلَيْهُ مَا إِن اللهِ اور زمين مين اور تُسِرُّ وْنَ وَمَا تُعَلِنُوْنَ ﴿ وَ اللّٰهُ عَلِيْمُ إِذَاتِ كُومِعُوم ہے جیوں كى بات الصُّدُورِ ﴿

> ٱلَمۡ يَأۡتِكُمۡ نَبَوُۢا الَّذِيۡنَ كَفَرُوۡا مِنُ قَبُلُ ۗ فَذَاقُوا وَ بَالَ أَمْرِهِمْ وَ لَهُمْ عَذَابٌ ٱلِيَمُ

َذَٰلِكَ بِاَنَّهُ كَانَتُ تَّأْتِيُهِمْ رُسُلُهُمْ

بِالْبَيِّنْتِ فَقَالُوَا اَبَشَرُ يَّهُدُونَنَا ﴿ فَكَفَرُوا وَ تَوَلَّوُا وَّ اسْتَغْنَى اللَّهُ ۗ وَ اللَّهُ غَنِيٌّ حَمِيْدُ ا

۵۔ کیا پہنچی نہیں تم کو خبراُن لوگوں کی جو منکر ہو چکے ہیں پہلے پھراُنہوں نے چکھی سزااپنے کام کی اور اُن کو عذاب در دناک ہے [۴]

۲۔ یہ اس لئے کہ لاتے تھے اُنکے پاس اُن کے سول نسانیاں پھر کتے کیا آدمی ہم کر راہ سمجھائیں گے پھر منکر ہوئے اور منہ موڑ لیا [۵] اور اللہ نے بے پروائی کی اور الله بے پرواہے سب تعریفوں والا [1]

ہ۔ یعنی تم سے پہلے بہت قومیں ""عاد"" و""ثمود"" وغیرہ ہلاک کی گئیں اور آخرت کا عذاب الگ رہا۔ یہ خطاب اہل مکہ کو ہے۔ ۵۔ بشریت اور رسالت: یعنی کیا ہم ہی جیسے آدمی ہادی بنا کر جھیج گئے۔ بھیجنا تھا تو آسمان سے کسی فرشۃ کو جھیجتے گویا ان کے نزدیک بشریت اور رسالت میں منافات تھی۔ اسی لئے انہوں نے کفر اختیار کیا اور رسولوں کی بات ماننے سے انکار کردیا۔ (تنبیه) اس آیت سے یہ ثابت کرناکہ رسول کو بشر کھنے والا کافر ہے انتہائی جمل والحاد ہے۔ اس کے برعکس اگر کوئی یہ کمدے کہ آیت ان لوگوں کے کفر پر دلالت کررہی ہے جورسل بنی آدم کے بشر ہونے کا انکار کریں، تو یہ دعویٰ پہلے دعوے سے زیادہ قوی ہوگا۔

۲۔ یعنی اللہ کوکیا پرواتھی۔ انہوں نے منہ موڑلیا تواللہ نے ادھرسے نظر رحمت اٹھالی۔

زَعَمَ الَّذِيْنَ كَفَرُوَّا اَنْ لَّنْ يُّبُعَثُوا فَكُلَّ اللهِ وَ رَبِّى لَتُبَعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبَّوُنَّ بِمَا عَمِلْتُهُ وَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ ﴿

فَامِنُوَا بِاللهِ وَ رَسُولِهِ وَ النُّوْرِ الَّذِيِّ الَّذِيِّ الَّذِيِّ الَّذِيِّ اللهِ مَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيْرُ ﴿

يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمْعِ ذَلِكَ يَوْمُ النَّعْابُنِ وَ مَن يُّؤْمِنُ بِاللهِ وَ يَعْمَلُ التَّعْابُنِ وَ مَن يُّؤْمِنُ بِاللهِ وَ يَعْمَلُ صَالِحًا يُّكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّاتِهِ وَ يُدْخِلُهُ جَنْتٍ تَجْرِئ مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ خُلِدِيْنَ جَنْتٍ تَجْرِئ مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِيْهَا الْالْفُوزُ الْعَظِيْمُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ وَلَى الْفُوزُ الْعَظِيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْرُ الْعَظِيْمُ اللَّهُ اللَّهُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

﴾۔ رسالت کی طرح بعث بعدالموت کا بھی انکار ہے۔

۸۔ دوبارہ زندہ کرنا اللہ کوآسان ہے: یعنی دوبارہ اٹھانا اور سب کا حیاب کر دینا اللہ کوکیا مشکل ہے پوری طرح یقین رکھوکہ یہ ضرور ہو کر رہیگا۔ کسی کے انکار کرنے سے وہ آنے والی گھڑی ٹل نہیں سکتی ۔ لہذا مناسب ہے کہ انکار چھوڑ کر اس وقت کی فکر کرو۔ ۹۔ یعنی قرآن کریم پر۔

ہے۔ دعوٰی کرتے میں منکر کہ ہر گراُنگوکوئی نہ اٹھائے گا
 آنا تو کہہ کیوں نہیں قسم ہے میرے رب کی تم کو بیشک اٹھانا ہے چھر تم کو جنلانا ہے جو کچھ تم نے کیا اور یہ اللہ یر آسان ہے [۸]

۸۔ سوایان لاؤاللہ پر اور اسکے رسول پر اور اُس نور پر جو ہم نے آثارا [۹] اور اللہ کو تمہاے سب کام کی خبر ہے [۱۰]

9۔ جس دن تم کو اکھا کرے گا جمع ہونے کے دن وہ
دن ہے ہار جیت کا ["] اور جو کوئی یقین لائے اللہ پر اور
کرے کام محلا آثار دے گا اس پر سے اُسکی برائیاں ["]
اور داخل کرے گا اُسکو باغوں میں جنکے نیچے بہتی ہیں
ندیاں رہا کریں اُن میں ہمیشہ یہی ہے بڑی
مراد ملنی ["]

ا۔ یعنی ایان کے ساتھ عمل بھی ہونا چا ملیئے۔

ا۔ یعنی اس دن دوزخی ہارینگے اور جنتی جیتیں گے۔ ہارنا یہ ہی کہ اللہ کی دی ہوئی قوتوں کو بے موقع خرچ کر کے رأس المال بھی کھو بیٹھے اور جیتنا یہ کہ ایک ایک کے ہزاروں یائے آگے اسی کی کچھ تفصیل ہے۔

۱۲ یعنی جو تقصیرات ہوئی ہیں ایان اور نیک کاموں کی برکت سے معاف کردی جائیں گی۔

ا۔ جو جنت میں پہنچ گیا سب مرادیں مل گئیں۔ اللہ کی رضا اور دیدار کا مقام بھی وہ ہی ہے۔

الْمَصِيرُ ﴿

مَا آصَابَ مِنْ مُتَصِيْبَةٍ إِلَّا بِإِذُنِ اللهِ ﴿ وَ مَنَ اللهِ اللهِ اللهِ وَ مَنَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ

عَلِيْمُ

وَ اَطِينُعُوا اللهَ وَ اَطِينُعُوا الرَّسُولَ ۚ فَإِنْ تَوَلَيْعُوا الرَّسُولَ ۚ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمُ فَإِنَّ الْمَبِينُ تَوَلَّيْتُمُ فَإِنَّا الْبَلْخُ الْمُبِينُ

یقین لائے اللہ پر وہ راہ بتلائے اسکے دل کو [۱۲] اور اللہ کو ہر چیز معلوم ہے [۱۵]

اا۔ نہیں پہنچتی کوئی تکلیف بدون حکم اللہ کے اور جو کوئی

۱۱۔ اور حکم مانو اللہ کا اور حکم مانو رسول کا پھر اگر تم منہ موڑو تو ہمارے رسول کا تو یہی کام ہے پہنچا دینا کھول کر [۱۶]

۱۲۔ کوئی مصیبت اللہ کے عکم کے بغیر نہیں آتی: دنیا میں کوئی مصیبت اور سختی اللہ کی مثیت وارادہ کے بدون نہیں پہنچتی۔ مومن کو جب اس بات کا یقین ہے تو اس پر غمگین اور بددل ہونے کی ضرورت نہیں۔ بلکہ بہر صورت مالک تقیقی کے فیصلہ پر راضی رہنا چاہیئے اور یوں کہنا چاہیئے۔

نہ شود نصیب دشمن کہ شود ہلاک تیغت سے دوستاں سلامت کہ تو خجر آزمائی اس طرح اللہ تعالیٰ مومن کے دل کو صبر و تسلیم کی راہ بتلادیتا ہے جس کے بعد عرفان وایقان کی عجیب و غریب راہیں کھلتی ہیں۔

اور باطنی تر قیات اور قلبی کیفیات کا دروازہ مفتوح ہوتا ہے۔"

10۔ یعنی جو تکلیف و مصیبت اس نے بھیجی عین علم و حکمت سے بھیجی۔ اور وہی جانتا ہے کہ کون تم میں سے واقعی صبر و استقامت اور تسلیم ورضا کی راہ پر چلا۔ اور کس کا دل کن احوال و کیفیات کا مورد بننے کے قابل ہے۔

11۔ اللہ اوراس کے رسول کا عکم مانو: یعنی نرمی و سختی اور تکلیف وراحت، غرض ہر عالت میں اللہ ورسول کا عکم مانو۔ اگر ایسا نہ کروگے تو خود تمہارا ہی نقصان ہے۔ رسول سب نیک و بد سمجھا کر اپنا فرض ادا کرچکا۔ اللہ کو تمہاری طاعت و معصیت سے کوئی نفع یا نقصان نہیں پہنچ سکتا۔

اللهُ لَآ اِلهَ اللهِ هُوَ أَوَ عَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللهُ لَآ اِللهَ اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللهُ لَآ اللهُ وَنُونَ عَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللهُ وَمُنُونَ عَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهِ اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ اللهِ فَلْيَتَوَكِّلْ اللهِ فَلْيَتَوَكِيل

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا إِنَّ مِنْ اَزْوَاجِكُمْ وَ اَنُوَاجِكُمْ وَ اَنُ اللهَ الَّذِيْنَ امَنُوَّا اللهَ الْوَلَادِكُمْ عَدُوًّا لَّكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَ إِنْ اللهَ تَعْفُوُا وَ تَعْفُورُوا فَإِنَّ اللهَ عَفُورُوا فَإِنَّ اللهَ عَفُورُوا فَإِنَّ اللهَ عَفُورُ رَّحِيْمُ عَنْ

۱۳۔ اللہ اُسکے سوائے کسی کی بندگی نہیں اور اللہ پر چاہئے بھروسہ کریں ایمان والے [۱۷]

۱۷۔ اے ایان والو تمہاری بعض جوروئیں اور اولا د دشمن میں تمہارے [۱۸] سواُن سے بچتے رہو اور اگر معاف کرو اور درگرز و اور بختو تو اللہ ہے بخشے والا مهربان [۱۹]

ا۔ یعنی معبود اور مستعان تنا اسی کی ذات ہے۔ نہ کسی اور کی بندگی نہ کوئی دوسرا بھروسہ کے لائق۔

10 بیویاں اور اولاد تمہاری دشمن ہیں: بہت مرتبہ آدمی بیوی بچل کی محبت اور فکر میں بھنس کر اللہ کو اور اس کے احکام کو بھلا دیتا ہے۔ ان تعلقات کے بیچے کتنی برائیوں کا ارتکاب کرتا اور کتنی بھلائیوں سے محروم رہتا ہے۔ بیوی اور اولاد کی فرمائشیں اور رضا بوئی اسے کسی وقت دم نہیں لینے دیتی۔ اس چکر میں بڑ کر آخرت سے فافل ہوجاتا ہے۔ ظاہر ہے جو اہل وعیال اتنے بڑے خمارے اور نقصان کا سبب بنیں۔ وہ حقیقہ اس کے دوست نہیں کہلا سکتے بلکہ بدترین دشمن میں۔ جن کی دشمنی کا احماس بھی بہا اوقات انسان کو نہیں ہوتا۔ اسی لئے جن تعالیٰ نے متنبہ فرما دیا کہ ان دشمنوں سے ہشیار رہواور ایسا رویہ اختیار کرنے سے بچوجس کا نتیجہ ان کی دنیا سنوار نے کی فاطر اپنا دین برباد کرنے کے سوانچھ نہ ہولیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ دنیا میں سب بیویاں اور ساری اولادا سی قاش کی ہوتی ہے۔ بہت اللہ کی بندیاں ہیں جو اپنے شوہروں کے دین کی حفاظت کرتی اور نیک کاموں میں اور ساری اولادا سی قاش کی ہوتی ہے۔ بہت اللہ کی بندیاں ہیں جو اپنے شوہروں کے دین کی حفاظت کرتی اور نیک کاموں میں

ان کا ہاتھ بٹاتی میں، اور کتنی ہی سعاد تمند اولا د ہے جو اپنے والدین کے لئے باقیات صالحات بنتی ہے ۔ جعلنا اللہ منهم بفضلہ

<u>19۔ عفودرگذر کی تعلیم: یعنی اگر انہوں نے تمہارے ساتھ دشمنی کی اور تم کو دینی یا دنیوی نقصان پہنچ گیا تواس کا اثریہ یہ ہونا چاہیئے</u> کہ تم انتقام کے دریے ہوجاؤ۔ اور ان پر نامناسب سختی شروع کر دو۔ ایسا کرنے سے دنیا کا انتظام درہم برہم ہوجائے گا۔ جمال تک عقلاً و شرعا گنجائش ہوان کی حاقتوں اور کوتا ہیوں کو معاف کرو اور عفودرگذر سے کام لو۔ ان مکارم اخلاق پر اللہ تعالیٰ تمہارے ساتھ مہربانی کرے گا اور تمہاری خطاؤں کو معاف فرمائے گا۔

> إِنَّمَآ اَمُوَالُكُمۡ وَ اَوۡلَادُكُمۡ فِتُنَةُّ ۗ وَ اللّٰهُ عِنْدَةَ أَجُرُ عَظِيْمُ 👜

فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَ اسْمَعُوا وَ اَطِيْعُوْا وَ اَنْفِقُوْا خَيْرًا لِّاكْنُفُسِكُمْ ۖ وَ مَنُ يُّوْقَ شُحَّ نَفُسِم فَأُولَبِكَ هُمُ الُمُفُلِحُونَ 🖀

إِنْ تُقْرِضُوا اللهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضعِفْهُ لَكُمْ وَ يَغْفِرُ لَكُمْ ﴿ وَاللَّهُ شَكُورٌ حَلِيْمٌ

عْلِمُ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ الْعَزِيْرُ ١٨- بان والا يوشيه اور ظاهر كا زبردست ع الْحَكِيْمُ

 تہمارے مال اور تمہاری اولادیهی ہیں جانچنے کو اور الله جوہے اُسکے پاس ہے تواب بڑا[۲۰]

17ء مو ڈرواللہ سے جمال تک ہو سکے اور سنواور مانو<sup>[17]</sup> اور خرچ کرواپنے بھلے کو [۲۲] اور جمکو بچا دیا اپنے جی کے لالچ سے سووہ لوگ وہی مراد کو پہنچ [۲۳]

۱۷۔ اگر قرض دواللہ کو اچھی طرح پر قرض دینا وہ دونا کر دے تم کو اور تم کو بختے [۲۳] اور اللہ قدردان ہے تحل والا [٢٥]

حكمت والا [٢٦]

۲۰۔ مال واولا دامتخان ہیں: یعنی اللہ تعالیٰ مال واولا د دے کرتم کو جانچتا ہے کہ کون ان فافی وزائل چیزوں میں پھنس کر آخرت کی

باقی و دائم نعمتوں کو فراموش کرتا ہے اور کس نے ان سامانوں کو اپنی آخرت کا ذخیرہ بنایا ہے اور وہاں کے اجر عظیم کو یہاں کے خطوظ و مالوفات پر ترجیح دی ہے۔

۲۱۔ امتحان میں کامیابی پر اجرِ عظیم: یعنی اللہ سے ڈرکر جہاں تک ہوسکے اس جانچ میں ثابت قدم رہواور اس کی بات سنواور مانو۔ ۲۲۔ یعنی اللہ کی راہ میں خرچ کرنے سے تمہارا ہی بھلا ہوگا۔

۲۳۔ یعنی مراد کو وہ ہی شخص پہنچتا ہے جس کو اللہ تعالیٰ اس کے دل کے لا کچ سے بچادے اور حرص و بخل سے محفوظ رکھے۔ ۲۳۔ اللہ کو قرض حسنہ: یعنی اللہ کی راہ میں اخلاص اور نیک نیتی سے طیب مال خرچ کرو تو اللہ اس سے کہیں زیادہ دیگا اور تمہاری کو تاہیوں کو معاف فرمائے گا۔ اس طرح کا مضمون پہلے کئی جگہ گذر چکا ہے۔ وہیں ہم نے پوری تقریر کی ہے۔

رویدی موسط میں میں میں میں ہے۔ اور تحل میں بیات میں ہے کہ تھوڑے عمل پر بہت سا تواب دیتا ہے، اور تحل یہ کہ گناہ دیکھ کر فورًا عذاب نہیں بھیجتا۔ پھر بہت سے مجرموں کو بالکل معاف اور بہتیروں کی سزامیں تخفیف کرتا ہے۔

۲۷۔ یعنی اسی کو ظاہری اعال اور باطنی نیتوں کی خبرہے اپنی زبر دست قوت اور حکمت سے اس کے مناسب بدلہ دیگا۔

تم سورة التغابن ولله الحد والمهنه

ركوعاتها

#### ٦٥ سُوْرَةُ الطَّلَاقِ مَدَنِيَّةُ ٩٩

ایاتها ۱۲

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ اے نبی جب تم طلاق دو عورتوں کو تو انکو طلاق دو انکی عدت پر [۱] اور گنتے رہو عدت کو [۲] اور ڈرواللہ سے جورب ہے تمہارا مت نکالو اُنکو اُنکے گھروں سے [۳] اور وہ بھی یہ نکلیں مگر جو کریں صریح بے جائی [۴] اور یہ عدیں میں باندھی ہوئی اللہ کی اور جو کوئی بڑھے اللہ کی عدوں سے تو اُس نے برا کیا اپنا [۵] اُسکو خبر نہیں [۱] عدوں سے تو اُس نے برا کیا اپنا [۵] اُسکو خبر نہیں [۱]

يَائَيُهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَآءَ فَطَلِقُوْهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَ اَحْصُوا الْعِدَّةَ وَ وَطَلِقُوْهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَ اَحْصُوا الْعِدَّةَ وَ التَّقُوا الله رَبَّكُمْ لَا تُخْرِجُوهُنَ مِنْ التَّقُوا الله رَبَّكُمْ لَا تُخْرِجُوهُنَ مِنْ بُيُوتِهِنَ وَ لَا يَخْرُجُنَ إِلَّا اَنُ يَاتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ وَ يِلُكَ حُدُودُ اللهِ وَ يَلُكَ حُدُودُ اللهِ وَ يَلُكَ حُدُودُ اللهِ فَقَدُ ظَلَمَ نَفْسَةً لَا مَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدُ ظَلَمَ نَفْسَةً لَا اللهِ يُحُدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ آمُرًا ١٠ تَدُرِئَ لَعَلَّ اللهَ يُحُدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ آمُرًا ١٠ تَدُرِئَ لَعَلَّ اللهَ يُحُدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ آمُرًا ١٠

ا۔ طلاق دینے کا صیح طریقہ: نبی کو مخاطب بنا کر یہ ساری امت سے خطاب ہے یعنی جب کوئی شخص (کسی ضرورت اور مجبوری سے ) اپنی عورت کو طلاق دینے کا ارادہ کرے تو چا بیئے کہ عدت پر طلاق دے۔ سورہ ""بقرہ"" میں آچکا کہ مطلقہ کی عدت تین جیض میں (کاہو مذہب الخفیہ) امذا حیض سے پہلے عالت طہر میں طلاق دینا چا بیئے تا سارا حیض گنتی میں آئے اگر فرض کیجئے عالت حیض میں طلاق دیگا تو دو عال سے خالی نہیں۔ جس حیض میں طلاق دی ہے اس کو عدت میں شار کریں گے یا نہ کریں گا۔ علی ضورت میں ایقاع طلاق سے پہلے جس قدر وقت حیض کا گذر چکا وہ عدت میں سے کم ہوجائے گا۔ اور پورے تین حیض عدت کے باقی رمیں گے۔ اور دوسری صورت میں جب موجودہ حیض کے علاوہ تین حیض لیں گے تو یہ حیض تین سے کم خروجہ کی ثابت ہے کہ طہر میں طلاق دی جائے۔ اور عدیث سے یہ قید بھی ثابت ہے کہ اُس طہر میں طلاق دی جائے۔ اور عدیث سے یہ قید بھی ثابت ہے کہ اُس طہر میں صحبت نہ کی ہو۔

۲۔ عدّت کو مذہ محولو: یعنی مردو عورت دونوں کو چاہیئے کہ عدت کو یا در کھیں ۔ کہیں غفلت و سہو کی وجہ سے کوئی بے احتیاطی اور گر برط

نہ ہوجائے۔ نیز طلاق ایسی طرح دیں کہ ایام عدت کی گنتی میں کمی بیشی لازم نہ آئے۔ جیسا کہ اوپر کے فائدہ میں بتلایا جا چکا ہے۔

۳۔ مطلقہ کو گھرسے نہ نکالو: یعنی اللہ سے ڈرکر احکام شریعت کی پابندی رکھنی چاہئیے جن میں سے ایک عکم یہ ہے کہ عالت حیض میں طلاق نہ دیجائے اور تین طلاقیں ایک دم نہ ڈالی جائیں اور مطلقہ عورت کو اس کے رہنے کے گھرسے نہ نکالاجائے۔ وغیرذلک۔

۷۔ بے وجہ گھرسے نہ نکلیں: یعنی عورتیں خود بھی اپنی مرضی سے نہ نکلیں۔ کیونکہ یہ سکنی محض فق العبد نہیں کہ اس کی رضاء سے ساقط ہو جائے بلکہ فق الشرع ہے، ہاں کوئی کھلی بے حیائی کریں مثلاً بدکاری یا سرقہ کی مرتکب ہوں یا بقول بعض علماء زبان درازی کریں اور ہروقت کارنج وتکرار رکھتی ہوں تو نکالنا جائز ہے اور اگر بے وجہ نکلیں گی تو یہ خود صریح بے حیائی کا کام ہوگا۔ ۵۔ ان حدود سے تجاوز نہ کرو: یعنی گھنگار ہوکر اللہ کے ہاں سزا کا مستوجب ہوا۔

1۔ یعنی لَاتَدَدِی کا ترجمہ "اس کو خبر نہیں" بصیغہ غائب کیا ہے۔ تامعلوم ہو جائے کہ خطاب اسی طلاق دینے والے کو ہے۔ نبی کریم ﷺ کو نہیں۔

﴾ ۔ یعنی شاید پھر دونوں میں صلح ہو جائے اور طلاق پر ندامت ہو۔

۲۔ پھر جب پہنچیں اپنے وعدہ کو تو رکھ لو اُنکو دستور کے موافق یا چھوڑ دو اُنکو دستور کے موافق [^] اور گواہ کر لو دو معتبراپنے میں کے [<sup>9</sup>] اور سیدھی ادا کروگواہی اللہ کے واسطے [<sup>9</sup>] یہ بات جو ہے اس سے سمجھ جائے گا جو کوئی یقین رکھتا ہو گا اللہ پر اور پھچلے دن پر [<sup>9</sup>] اور جو کوئی درتا ہے اللہ سے وہ کر دے اُس کا گذارہ [<sup>9</sup>]

فَاِذَا بَلَغْنَ اَجَلَهُنَّ فَامْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَّ بِمَعْرُوفٍ وَّ بِمَعْرُوفٍ وَّ بِمَعْرُوفٍ وَ الشَّهِدُوا ذَوَى عَدْلٍ مِّنْكُمْ وَ اقِيْمُوا الشَّهَادَةَ لِلهِ لَا ذَلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ الشَّهَادَةَ لِلهِ لَا ذَلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَ الْيَوْمِ الْأَخِرِ لَمْ وَ مَنْ يَتَقِ اللهِ وَ الْيَوْمِ الْأَخِرِ لَمْ وَ مَنْ يَتَقِ اللهَ يَجْعَلُ لَا هُ مَخْرَجًا فَيَ

۸۔ مدّت ختم ہونے کے بعد کا طریقہ: یعنی طلاق رجعی میں جب عدت ختم ہونے کوآئے تو تم کو دوباتوں میں ایک کا اختیار ہے۔
 یا عدت ختم ہونے سے پہلے عورت کو دستور کے موافق رجعت کرکے اپنے نکاح میں رہنے دویا عدت منقضی ہونے پر معقول

طریقہ سے اس کو جدا کر دو۔ مطلب میہ ہے کہ رکھنا ہوتب اور الگ کرنا ہوتب، ہر عالت میں آدمیت اور شرافت کا برتاؤ کرو۔ میہ بات مت کروکہ رکھنا بھی مقصود نہ ہواور خوا مخواہ بطویل عدت کے لئے رجعت کر لیا کرو۔ یا رکھنے کی صورت میں اسے ایذا پہنچاؤ اور طعن و تشنیع کرو۔

<u>9۔ رجوع کے وقت دوگواہ: یعنی طلاق دے کر عدت ختم ہونے سے پہلے اگر نکاح میں رکھنا چاہ</u>ے تورجعت پر دوگواہ کرے تا لوگوں میں متہم نہ ہو۔

ا۔ یعنی یہ گواہوں کی ہدایت ہے کہ شمادت کے وقت ٹیڑھی ترچھی بات نہ کریں، پھی اور سیدھی بات کہنی چاہیئے۔

اا۔ نکاح وطلاق کے جامع اصول: زمانہ جاہلیت میں عورتوں پر بہت ظلم ہوتا تھا۔ ان کو گائے بھینس یا نمایت ذلیل و مجور قیدیوں

کی طرح تجھتے تھے۔ بعض لوگ عورت کو مو مو مرتبہ طلاق دیتے تھے اور اس کے بعد بھی اس کی مصیبت کا غاتمہ نہ ہوتا تھا۔
قرآن نے جا بحابان وحثایہ مظالم اور ہے رحمیوں کے خلاف آواز بلندکی۔ اور نکاح کے حقوق و عدود پر نمایت صاف روشیٰ ڈالی۔
بالحضوص اس مورت میں منجلہ دوسری حکیانہ بدایات و نصائے کے ایک نمایت ہی جامع مانع اور بمہ گیراصول فَاهَسِکُو هُنَّ بِمَعْرُو فِ بِیان فرایا جس کا عاصل یہ ہے کہ ان کورکھو تو معقول طریقہ سے رکھو۔ اور چھوڑو تب بوسکتا ہے جس کو غدا اور یوم آخرت پر یقین ہو۔ کیونکہ یہ بھی معقول طریقہ سے چھوڑو لیکن ان زری نصیحوں سے منتفع وہ ہی شخص ہوسکتا ہے جس کو غدا اور یوم آخرت پر یقین ہو۔ کیونکہ یہ بھی معقول طریقہ سے بھی ایک کمزور عورت بخت و بھی انسان کے دل میں اللہ کا ڈربیدا کرتا ہے۔ اور اس ڈرسے آدمی کو یہ خیال ہوتا ہے کہ جس طرح ایک کمزور عورت بخت و اتفاق سے بھارے قبضہ و اقدار میں ہیں۔ یہ ہی ایک خیال ہے بو اتفاق سے بھارے قبضہ و اقدار میں اگئی ہے، ہم سب بھی کسی تھار بستی کے قبضہ و اقدار میں ہیں۔ یہ ہی ایک خیال ہے بو آدمی کو ہر عالت میں ظلم و تعدی سے روک سکتا اور اللہ تعالیٰ کی فرمانبرداری پر ابھارتا ہے۔ اس لئے مورۃ بذا میں خصوصی طور پر ابھارتا ہے۔ اس لئے مورۃ بذا میں خصوصی طور پر ابھاری اور غدا کے خوف ) پر بہت زور دیا گیا ہے۔

۱۲۔ یعنی اللہ سے ڈر کر اس کے احکام کی بہر عال تعمیل کرو۔ خواہ کتنی ہی مشکلات و شدائد کا سامنا کرنا پڑے۔ حق تعالیٰ تمام مشکلات سے نکلنے کا راسۃ بنا دیگا۔ اور سختیوں میں بھی گزارہ کا سامان کر دے گا۔

۳۔ اور روزی دے اُسکو جہاں سے اُسکو خیال بھی منہ ہو [۳] اور جو کوئی بھروسہ رکھے اللہ پر تو وہ اُسکو کافی ہے تحقیق اللہ بورا کر لیتا ہے اپنا کام اللہ نے رکھا ہے ہر چیز کا اندازہ [۳]

وَّ يَرُزُقُهُ مِنَ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴿ وَ مَنُ يَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ۚ إِنَّ اللهَ بَالِغُ اللهُ بَالِغُ اللهُ بَالِغُ اللهُ اللهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴿ اللهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴿

۱۳۔ اللہ کا ڈرتام خزانوں کی کنجی ہے: اللہ کا ڈر دارین کے خزانوں کی کنجی اور تام کامیابیوں کا ذریعہ ہے۔ اسی سے مشکلیں آسان ہوتی ہیں، بے قیاس و گان روزی ملتی ہے گناہ معاف ہوتے ہیں، جنت ہاتھ آتی ہے اجر بڑھتا ہے اور ایک عجیب قلبی سکون و اطمینان نصیب ہوتا ہے۔ جس کے بعد کوئی سختی، سختی نہیں رہتی، اور تام پریشانیاں اندر ہی اندر کافور ہو جاتی ہیں۔ ایک عدیث میں آپ لٹاٹالیا کی فرمایا کہ اگر تمام دنیا کے لوگ اس آیت کو پکڑ لیں توان کو کافی ہوجائے۔

۱۴۔ یعنی اللہ پر بھروسہ رکھو، محض اسباب پر تنحیہ مت کرو۔ اللہ کی قدرت ان اسباب کی پابند نہیں ۔ جو کام اسے کرنا ہو، وہ پورا ہو کر رہتا ہے۔ اساب بھی اسی کی مثیت کے تابع ہیں۔ ہر چیز کا اس کے ہاں ایک اندازہ ہے۔ اسی کے موافق وہ ظہور پذیر ہوتی ہے۔ اس لئے اگر کسی چیز کے عاصل ہونے میں دیر ہوتو متوکل کو گھبرانا نہیں چاہیئے۔

> وَالِّئُ يَبِسُنَ مِنَ الْمَحِيْضِ مِنْ نِسَآيِكُمُ اِنِ ارْتَبُتُمُ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلْثَةُ أَشُهُرِ لا قَ الِّئُ لَمُ يَحِضْنَ ﴿ وَ أُولَاتُ الْأَحْمَالِ اَجَلُّهُنَّ اَنُ يَّضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ۚ وَ مَنْ يَّتَّقِ اللهَ يَجْعَلُ لَّهُ مِنْ اَمْرِهِ يُسْرًا ﴿

ذٰلِكَ أَمُرُ اللَّهِ أَنْزَلَهُ ۚ إِلَيْكُمْ ۚ وَ مَنْ يَّتَّق اللهَ يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّاتِهِ وَ يُعْظِمُ لَهُ ٓ اَجُرًا

4۔ اور جو عورتیں نامید ہو گئیں حیض سے تمہاری عورتوں میں اگرتم کو شہرہ گیا تو اُنکی عدت ہے تین مینے اور ایسے ہی جن کو حیض نہیں آیا [18] اور جن کے پیٹ میں بچے ہے اُنکی عدت یہ کہ جن لیں پیٹ کا بحیہ [1] اور جو کوئی ڈرتا رہے اللہ سے کر دے وہ اُس کے کام میں آسانی

۵۔ یہ حکم ہے اللہ کا جو آبارا تمہاری طرف اور جو کوئی ڈرتا رہے اللہ سے آثار دے اس پر سے اسکی برائیاں اور برا دے اُسکو ثواب [1]

10 ۔ بوڑھی عورتول کی عدّت: یعنی مطلقہ کی عدت قرآن نے تین حیض بتلائی (کافی سورۃ البقرۃ) اگر شبہ رہا ہوکہ جس کو حیض نہیں آیا یا بڑی عمر کے سبب موقوف ہوا، اس کی عدت کیا ہوگی تو بتلا دی کہ تین مہینے ہیں ۔

11۔ عاملہ کی عدّت: جمہور کے نزدیک عاملہ کی عدت وضع حمل تک ہے نواہ ایک منٹ کے بعد ہو جائے یا کتنی ہی طویل مدت کے بعد ہو۔ اس میں مطلقہ اور متوفی عنها زوجها دونوں کا ایک حکم ہے۔ کا ہو مصرح فی الاعادیث۔

۱۔ جلہ جلہ کے بعد اتفاء اور اللہ کے ڈر کا مضمون مختلف پیرایوں میں دہر ایا گیا ہے تا پڑھنے والا بار بار متنبہ ہوکہ عورتوں کے معاملات میں اس کی بہت زیادہ ضرورت ہے۔

1- انکو گھر دور بنے کے واسطے جمال تم آپ رہوا پنے مقدور کے موافق [۱۸] اور ایذا دینا نہ چاہو انکو تاکہ تنگ کیڑو انکو آنکو آگر وائک ہوں پیٹ میں بچے تو اُن پر خرچ کرو جب تک جنیں پیٹ کا بچچ [۲۰] پھر اگر وہ دودھ پلائیں تمہاری خاطر تو دو انکو اُن کا بدلا اور سکھاؤ آپ میں نیکی [۲۰] اور اگر ضد کرو آپ میں تو دودھ پلائے گی اُسکی خاطر اور کوئی عورت [۲۲]

اَسْكِنُو هُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ مِنْ وَيُثُ سَكَنْتُمْ مِنْ وَيُثُ سَكَنْتُمْ مِنْ وَيُحْدِكُمْ وَ لَا تُضَارُّوهُ هُنَّ لِتُضيِقُوا عَلَيْهِنَ وَإِنْ كُنَّ أُولَاتِ حَمْلٍ فَانْفِقُوا عَلَيْهِنَ حَمْلَهُنَ فَانْفِقُوا عَلَيْهِنَ حَمْلَهُنَ فَانْفِقُوا عَلَيْهِنَ حَمْلَهُنَ فَانُوهُ هُنَ فَانُوهُ هُنَ الْجُوْرَهُنَ فَانُوهُ هُنَ الْجُورَهُنَ وَانْحَرُوا اللّهَ عَمْلُوفٍ وَ إِنْ وَانْحَامُ وَانْحُرُوا اللّهَ عَمْلُوفٍ وَ إِنْ وَانْحَاسَرُتُمْ فَسَتُرُ ضِعُلَا أَخُرى أَنَى الْجُورَةُ فَا اللّهُ وَاللّهُ الْخَرَى أَنْ اللّهُ وَاللّهُ الْخَرَى أَنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

۱۹۔ مرد کے ذمع سکنی و نفقہ: مرد کے ذمہ ضروری ہے کہ مطلقہ کو عدت تک رہنے کے لئے مکان دے (اس کو سکنی کئے ہیں ) اور جب سکنی واجب ہے تو نفقہ بھی اس کے ذمہ بونا چاہئے۔ کیونکہ عورت اتنے دنوں تک اس کی وجہ سے مکان میں مقید و مجوس رہے گی۔ قرآن کریم کے الفاظ مِنْ حَیْثُ سَکَنْتُمْ مِنْ وَجُدِ کُمْ وَلَا تُضَارُوُوهُ اَلَیْ وَاجْدِ کُمْ وَلَا تُضَارُووهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ ا

تک کہ دیا کہ ہم ایک عورت کے کئے سے اللہ کی کتاب اور رمول اللہ التی ایک کو نمییں پھوڑ سکتے۔ ہم کو معلوم نمیں کہ وہ عورت بھول گئی یا اس نے یاد رکھا، معلوم ہوا کہ فاروق اعظم کتاب اللہ سے یہ ہی تجھے ہوئے سے کہ مطلقہ ثلاث کے لئے نقتہ وسکنی واجب ہے اور اس کی تائید میں رمول اللہ التی ایک کوئی سنت بھی ان کے پاس موبود تھی۔ چانچ کے لاوی وغیرہ نے روایات نقل کی ہیں۔ ہن میں حضرت عمر نے تھر تکا بیان کیا ہے کہ یہ مسئد میں نے نبی کریم لیٹی ایک ہے۔ روایات نقل کی ہیں۔ ہن میں حضرت عمر نے تھر تکا بیان کیا ہے کہ یہ مسئد میں نے نبی کریم لیٹی ایک ہے۔ جائے گئی ہے۔ بائے کہ ایک عدیث بھی اس بارہ میں صرح ہے۔ گو اُس کے بعد بعض رواۃ میں اور رفع ووقت میں کلام کیا گیا ہے۔ فاطمہ بنت قیس کے لئے سکنی اس لئے تجویز نہ کیا ہو کہ فاطمہ بنت قیس کے لئے سکنی اس لئے تجویز نہ کیا ہو کہ یہ سے سال والوں سے زبان درازی اور حق کا کمہ بنت قیس کے لئے سکنی اس لئے تجویز نہ کیا ہو کہ ان کے گھر سے چی بائے ہو کہ ان کام القرآن ) نیز جامع ترمذی وغیرہ کی بعض ان کے گھر سے بیا کہ ایک مظالبہ کیا جو منظور نہ ہوا۔ پاس یہ یا درایات میں ہے کہ اس کو کھانے پیغنے کے لئے فلہ دیا گیا تھا اس نے اس مقدار سے زائد کا مطالبہ کیا جو منظور نہ ہوا۔ پاس یہ یا درایات میں ہو۔ ان مقالہ کیا جو منظور نہ ہوا۔ پاس یہ یا در بیا تھا۔ واللہ اعلم بالصواب باس یہ اور نقتہ کھی اور نقتہ کی سے اور نشاؤ بھی انہ کیا ہو منظہ کیا ہو منظر کیا ہو کہ کہ کیا ہو کہ کئی اور نقتہ کی سندیں زیادہ قوی نہیں۔ زیلیعی نے تخریج ہوا یہ میں اس یہ تخریج ہوا یہ میں اس کے تخریج ہوا یہ میں اس مطلقہ کے لئے ہے جس سے رجمت کا امکان ہو۔ ان روایات کی سندیں زیادہ قوی نہیں۔ زیلیعی نے تخریج ہوا یہ میں اس کیا تھیں۔ اس مطلقہ کے لئے ہے جس سے رجمت کا امکان ہو۔ ان روایات کی سندیں زیادہ قوی نہیں۔ زیلیعی نے تخریج ہوایہ میں اس کیا تھیں۔ اس کو ایک سندیں نیادہ قوی نہیں۔ زیلیعی نے تخریج ہوایہ میں اس کیا تھیں۔ اس کیا تھی کے تخریج ہوایہ میں اس کیا تھیں۔ اس کیا تھی کے تخریج ہوایہ میں کیا تھیا کہ کہ کو تھی کیا تھیں کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کیا کہ کو تھی کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا

ا۔ مرد کے ذمے سکنی ونفقہ: یعنی ستاؤ نہیں ۔ کہ وہ تنگ آگر نکلنے پر مجبور ہو جائیں۔

۲۰۔ حاملہ کا نفقہ: حمل کی مدت کبھی بہت طویل ہو جاتی ہے اس کو خصوصیت سے بتلا دیا کہ خواہ کتنی ہی طویل ہو وضع حمل تک اس کو نفقہ دینا ہوگا یہ نہیں کہ مثلاً تین مہینے نفقہ دے کر بند کر لو۔

۲۱۔ مطلقہ کو رضاعت کی اہرت: یعنی وضع عمل کے بعد اگر عورت تمہاری خاطر بچہ کو دودھ پلائے تو جو اہرت کسی دوسری انا کو دیتے وہ اس کو دیجائے۔ اور معقول طریقہ سے دستور کے موافق باہم مشورہ کر کے قرار داد کرلیں خواہ مخاہ ضد اور کجروی اختیار نہ کریں۔ ایک دوسرے کے ساتھ نیکی کا برتاؤر کھیں نہ عورت دودھ پلانے سے انکار کرے نہ مرداس کو چھوڑ کر کسی دوسری عورت سے پلوائے۔

۲۲۔ یعنی اگر آپس کی ضداور تکرار سے عورت دودھ پلانے پر راضی منہ ہو تو کچھاس پر موقوف نہیں کوئی دوسری عورت دودھ پلانیوالی

مل جائیگی۔ اس کو اتنا گھمنڈ نہیں کرنا چا مبیئے۔ اور اگر مرد خواہ مخواہ بچپہ کو اس کی ماں سے دودھ پلوانا نہیں چاہتا تو بہرعال کوئی دوسری عورت دودھ پلانے کوآئے گی آخراس کو بھی کچھ دینا پڑایگا۔ پھر وہ بچہ کی ماں ہی کوکیوں ینہ دے۔

> لِيُنُفِقُ ذُو سَعَةٍ مِّنْ سَعَتِهٖ ۗ وَ مَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلَيُنَفِقُ مِمَّآ اللهُ اللهُ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا مَآ اللهَا لَ سَيَجْعَلُ ع الله بَعْدَ عُسْرِ يُسْرًا ﴿

وَ كَايِّنُ مِّنُ قَرْيَةٍ عَتَثْ عَنُ أَمْرِ رَبِّهَا وَ رُسُلِهِ فَحَاسَبُنْهَا حِسَابًا شَدِيْدًا ﴿ وَ عَذَّبُنٰهَا عَذَابًا نُّكُرًا ﴿

فَذَاقَتُ وَ بَالَ أَمُرهَا وَ كَانَ عَاقِبَةُ أَمُرهَا خُسْرًا ۞

نے کبھی نہیں دیکھی تھی۔

 کے عاہیے خرچ کرے وسعت والا اپنی وسعت کے موافق اور جنکونپی تلی ملتی ہے اُسکی روزی تو خرچ کرے جیبا کہ دیا ہے اُسکو اللہ نے اللہ کسی یر نکلیف نہیں<sup>ا</sup> رکھتا مگر اُسی قدر جو اُسکو دیا اب کر دے گا اللہ سختی کے م پیچھے کچھ آسانی [۲۳]

۸۔ اور کتنی بستیاں کہ نکل چلیں حکم سے اپنے رب کے اور اُسکے رسولوں کے پھر ہم نے حیاب میں پکروا أنكو سخت حباب مين اور آفت دالي أن پر بن ریکھی آفت [۴۳]

9۔ پھر چکھی انہوں نے سزااپنے کام کی اور آخر کواُنکے <sup>۔</sup> کام میں ٹوٹا آگیا [۲۵]

۲۳۔ بچپر کی تربیت و تعلیم کا فرچ باپ کے ذمے"؛ یعنی بچپر کی تربیت کا فرچ باپ پر ہے۔ وسعت والے کو اپنی وسعت کے موافق اور کم حیثیت کواپنی حیثیت کے مناسب خرچ کرنا چاہیئے۔ اگر کسی شخص کو زیادہ فراخی نصیب یہ ہو محض نپی تلی روزی اللہ نے دی ہو، وہ اسی میں سے اپنی گنجائش کے موافق خرچ کیا کرے۔ اللہ کسی کو اس کی طاقت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتا۔ جب تنگی کی حالت میں اس کے حکم کے موافق خرچ کروگے، وہ تنگی اور سختی کو فراخی اور آسانی سے بدل دیگا۔ ۲۴۔ عورتوں کے حقوق کی اہمیت: یعنی احکام شریعت کی (خصوصا عورتوں کے بارے میں ) پوری پابندی رکھو۔ اگر نافرمانی کرو گے تویاد رہے کہ کتنی ہی بستیاں اللہ ورسول کی نافرمانی کی پاداش میں تباہ کی جاچکی میں جس وقت وہ لوگ پھر کر کے مدسے نکل گئے ہم نے ان کا جائزہ لیا اور سختی سے لیا کہ ایک عمل کو بھی معاف نہیں کیا۔ پھران کوایسی نرالی آفت میں پھنسایا جوآنکھوں

۲۵ یعنی عمر بھر جو سوداکیا تھا آخر اس میں سخت خسارہ اٹھایا اور جو پونجی تھی سب کھوکر رہے ۔

اَعَدَّ اللهُ لَهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا لَا فَاتَّقُوا اللهَ لَا اللهُ اللهِ اللهُ ا

رَّسُولًا يَّتُلُوا عَلَيْكُمُ الْيَتِ اللهِ مُبَيِّنَةٍ لِيُخْرِجَ الَّذِيْنَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ مِنَ الظُّلُمٰتِ إِلَى النُّوْرِ وَ مَنْ يُؤُمِنُ مِنَ الظُّلُمٰتِ إِلَى النُّورِ وَ مَنْ يُؤُمِنُ بِاللهِ وَ يَعْمَلُ صَالِحًا يُدْخِلُهُ جَنَّتٍ تَجْرِئُ مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِيهَا اَبَدًا فَدُ مَنَ اللهُ لَهُ رِزْقًا عَلَى اللهُ لَهُ اللهُ لَهُ رِزْقًا عَلَى اللهُ لَهُ اللهُ لَهُ رِزْقًا عَلَى اللهُ لَهُ مِنْ اللهُ لَهُ اللهُ لَهُ اللهِ اللهُ لَهُ اللهُ اللهُ لَهُ اللهُ لَهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُه

اللهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمُوْتٍ وَ مِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ لِتَعْلَمُوَّا مِثْلَهُنَّ لِتَعْلَمُوَّا مِثْلَهُنَّ لِتَعْلَمُوَّا مِثْلَهُنَّ لِتَعْلَمُوَّا أَلَّا مُرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوَّا أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ لَا وَ أَنَّ اللهَ قَدُ أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا فَي احَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا فَي

۲۷۔ پہلے دنیوی عذاب کا ذکر تھا۔ یہ افروی عذاب بیان ہوا۔

۲۷۔ یعنی یہ عبرتناک واقعات سن کر ایمانداروں کو ڈرتے رہنا چاہیئے کہیں ہم سے ایسی بے اعتدالی نہ ہوجائے کہ خدا کی پکڑ میں آجائیں۔ العیاذ باللہ۔

۱۰۔ تیار رکھا ہے اللہ نے واسطے اُنکے سخت عذاب [۲۸] سو ڈرتے رہواللہ سے اے عقل والو جنکو یقین ہے [۲۸] بیژک اللہ نے آثاری ہے تم پر نصیحت [۲۸]

اا۔ رسول ہے جو پڑھ کر سناتا ہے تم کو اللہ کی آیتیں کھول کر سنانے والی [٢٩] ٹاکہ نکانے اُن لوگوں کو جو کہ یقین لائے اور کئے بھلے کام اندھیروں سے اجالے میں [۳] اور جو کوئی یقین لائے اللہ پر اور کرے کچھ بھلائی اُسکو داخل کرے باغوں میں نیچ بہتی میں جنکے نہریں سدا رمیں اُن میں ہمیشہ البتہ خوب دی اللہ نے اُسکوروزی [۳]

11۔ اللہ وہی ہے جس نے بنائے سات آسمان اور زمین بھی اتنی ہی [۲۳] اتر تا ہے اُس کا کا حکم اُنکے اندر [۳۳] تاکہ تم جانو کہ اللہ ہر چیز کر سکتا ہے اور اللہ کے علم میں سمائی ہے ہر چیز کی [۳۳]

۲۸ یعنی قرآن، یا "" ذکر "" بمعنی "" ذاکر "" ہو تو نود رسول مراد ہونگے ۔

۲۹۔ یعنی صاف آیتیں جن میں اللہ کے احکام کھول کھول کر سنائے گئے ہیں۔

۔۔ یعنی کفروجمل کے اندھیروں سے نکال کر ایان اور علم وعل کے اجالے میں لے آئے۔

۳۱۔ جنت سے زیادہ بہتر روزی کہاں ملے گی۔

تم سورة الطلاق ولله الحدوالمنه

ركوعاتها

# ٢٢ سُوْرَةُ التَّحْرِيْمِ مَدَنِيَّةُ ١٠٠

ایاتها ۱۲

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ [1] اے نبی تو کیوں حرام کرتا ہے جو علال کیا اللہ نے تجھ پر چاہتا ہے تو رضامندی اپنی عورتوں کی [<sup>1</sup>] اور اللہ بخشے والا ہے مہربان [<sup>1</sup>]

يَّائِهُا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا آحَلَّ اللهُ لَكَ تَبْتَغِيُ مَرْضَاتَ أَزُوَاجِكَ ﴿ وَ اللهُ غَفُورُ رَّحِيْهُ ۞

الله الله عمر رکر دیا ہے اللہ نے تمہارے لئے کھول ڈالنا مہاری قسموں کا اور اللہ مالک ہے تمہارا اور وہی ہے سب کچھ جانتا حکمت والا [7]

قَدُ فَرَضَ اللهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ أَيْمَانِكُمْ وَ اللهُ مَوْللكُمْ وَ اللهُ مَوْللكُمْ وَ هُوَ الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ ﴿

ا۔ ازواج مطہرات سے آتھنرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ایلاء کا واقعہ: سورہ "ازاب" کے فوائد میں گرر چکا ہے کہ جب اللہ تعالی نے مسلمانوں کو فتوعات عنایت فرمائیں اور لوگ آسودہ ہوگئے تو ازواج مطہرات کو بھی خیال آیا کہ ہم کیوں آسودہ نہ ہوں۔ اس سلمہ میں انہوں نے مل کو حضور الٹی آیا ہم سے زیادہ نفقہ کا مطالبہ شروی کیا۔ صبح مسلم کی ایک حدیث میں ہے و کھئی جو کیا گلڈ بننی النّف قَدَة اور مخاری کے ابواب المناقب میں ہے و حو له نسوۃ یہ کلمنه ویست کشر نه اس پر ابوبر نے عائشہ کو اور عرش نے حفیہ گوڈائ بناقب میں ہی و عودہ کیا کہ آئندہ ہم آپ لٹی آئی ہو کے اس چیز کا مطالبہ نہیں کریں گی ہو آپ لٹی آئی ہو کے اس نہیں کریں گی ہو آپ لٹی آئی ہو گئی ہو کہ ایسی رہی جس سے آپ لٹی آئی ہو گئی ہو اتعات اور بھی پیش کرنا پڑا۔ تا آنکہ آیہ تحذیر نے جو "ازاب" میں ہے نازل ہو کر اس قصہ کا خاتمہ کر دیا۔ اس درمیان میں کچھ واقعات اور بھی پیش آئے۔ جس سے حضور لٹی آئی کی طرح کی کھکش پیدا کردی تھی۔ ہر ایک زوجہ کی تمنا اور کوشش تھی کہ وہ زائد از اند حضور الٹی آئی کی توجہات کا مرکز بن کر دارین کی ہر کات و فیوض سے مسمتع ہو۔ مرد کے لئے یہ موقع تحل و تدہر اور نوش اخلاقی کے امتحان کا نازک ترین موقع ہوتا ہے۔ گراس نازک موقع پر بھی حضور لٹی آئی گئی گئیت قدمی ویسی ہی غیر مترازل ثابت ہوئی جس کی توقع سید

۲۔ اے رسول طلل کواپنے اوپر حرام نہ کرو: طلال کواپنے اوپر حرام کرنے کا مطلب یہ ہے کہ اس چیز کو عقیدۃ طلال و مباح سمجھتے ہوئے عمد کرلیا تھا کہ آئندہ اس کو استعال نہ کروزگا۔ ایسا کرنا اگر کسی مسلحت صحیحہ کی بناء پر ہوتو شرعا جائز ہے۔ مگر حضور الٹی ایپنی کی کا شان رفیع کے مناسب نہ تھا کہ بعض ازواج کی خوشنودی کے لئے اس طرح کا اسوہ قائم کریں جو آئندہ امت کے حق میں تنگی کا موجب ہو۔ اس لئے حق تعالیٰ نے متنبہ فرما دیا کہ ازواج کے ساتھ بیشک خوش اظلاقی برتنے کی ضرورت ہے۔ مگر اس عد تک ضرورت نہیں کہ ان کی وجہ سے ایک علال چیز کواپنے اوپر حرام کرکے تکلیف اٹھائیں۔

٣- كه گناه كومعاف كرديتا ہے۔ اور آپ النافي آبل سے توكوئى گناه بھى نہيں ہوا۔ محض اپنے درجہ ميں ايک خلف اولیٰ بات ہوئی۔ ٧- قسموں كا كفاره: يعنی اس مالک نے اپنے علم و حكمت سے تمہارے لئے مناسب احكام و ہدايات بھيج ہيں جن ميں سے ايک بيہ ہے كه اگر كوئى شخص نامناسب چيز پر قسم كھا لے تو كفاره ديكر (جس كا ذكر سورة مائده ميں آچكا) اپنی قسم كھول سكتا ہے۔ حضرت شاہ صاحب لكھتے ہيں "اب جو كوئى اپنے مال كو كھے يہ مجھ پر حرام ہے تو قسم ہو گئی۔ كفاره دے، تو اس كو كام ميں لائے، كھانا ہو يا كيرا يا لونڈى "" (وہذا ماعليه الخفيہ)۔

وَ إِذَ اَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ اَزُواجِهِ حَدِيثًا فَلَمَّا نَبَّاتُ بِهِ وَ اَظْهَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضٍ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضٍ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضٍ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضٍ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَ اَعْرَضَ عَنُ بَعْضٍ فَلَمَّا نَبَّاهَا بِهِ قَالَتْ مَنْ اَنْبَاكَ هٰذَا طَقَالَ فَلَمَّا نَبَّافِي الْعَلِيْمُ الْخَبِيرُ ﴿

إِنْ تَتُوبَا إِلَى اللهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُو بُكُما وَ اِنْ تَتُوبَا إِلَى اللهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُو بُكُما وَ اِنْ تَظْهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللهَ هُوَ مَوْلِهُ وَ جِبْرِيْلُ وَ صَالِحُ الْمُؤْمِنِيْنَ وَ الْمَلْبِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيْرٌ ﴿

سے اور جب چھپا کر کھی نبی نے اپنی کسی عورت سے ایک بات مچھر جب اُس نے خبر کر دی اُسکی اور اللہ نے جتلا دی نبی کو وہ بات تو جتلائی نبی نے اُس میں سے کچھ اور ٹلا دی کچھ پھر جب وہ جتلائی عورت کو بولی تجھ کو جایا اُس خبر والے واقت کو کے بتلا دی میے کھا مجھ کو جایا اُس خبر والے واقت نے [۵]

۳۔ اگر تم دونوں توبہ کرتی ہو تو جھک پڑے ہیں دل تمہارے [۱] اور اگر تم دونوں پڑھائی کروگی اُس پر تواللہ ہے اُس کا رفیق اور جبرئیل اور نیک بخت ایمان والے اور فرشتے اسکے چیچے مدد گار میں [۶]

۵۔ صرت حف ہے آتھ میں بتلا دیا کہ بندے ایک بات کو چھپانے کی کھتی ہی کوش کریں، اللہ جب ظاہر کرنا چاہے تو ہر گرد مخفی نہیں رہ میں۔ اس آیت میں بتلا دیا کہ بندے ایک بات کو چھپانے کی کھتی ہی کوشش کریں، اللہ جب ظاہر کرنا چاہے تو ہر گرد مخفی نہیں رہ سکتی۔ نیز بی کریم اللہ ایرا فائی ہی کوش کریم اللہ ایرا فائی ہی کو اس معاشرت اور وسعت اخلاق کا اس سے ثبوت ملتا ہے کہ آپ خلاف طبع کارروائیوں پر کس قدر تمامل اور اغاض برستے اور کس طرح ازراہ عفووکر م بعض باتوں کو ٹلا جاتے تھے۔ گویا شکایت کے موقع پر بھی پورا الزام نہ دیتے تھے۔ "موضح القرآن" میں ہے کہ بعض کہتے ہیں "اس جرم (ماریہ قبطیہ ) کا موقون کرنا آپ لی الی الی الی الی الی اور اس کے ساتھ کچھ اور بات بھی کھی تھی انہوں نے صرت عائشہ کو سب خبر کر دی۔ کیونکہ دونوں باتوں میں دونوں کا مطلب تھا۔ پھر وہی سے معلوم کرکے صرت لی ایکی آئی آئی نے بی بی صف ٹھو جرم کی بات کا الزام دیا اور دوسری بات کیا تھی ؟ شاید یہ تھی کہ تیرا باپ عائشہ کے بعد خلیفہ ہوگا۔ الغیب عدد خلیفہ ہوگا۔ الغیب عنداللہ یہ جو بات اللہ اور رسول نے ٹلا دی ہم کیا جانیں۔ اسی واسط ٹلادی کہ بے ضرورت پر چانہ ہو۔ تا اور لوگ برانہ مانیں "۔ یہ مضمون خلافت کا بعض ضعیت روایات میں آیا ہے جے بعض علماء شیعہ نے بھی تسلیم کیا۔

1۔ حضرت عائشہ اور حضرت حفصہ کو توبہ کی تاکید: یہ عائشہ و حفصہ کو خطاب ہے کہ اگر تم توبہ کرتی ہو توبیشک توبہ کا موقع ہے کیونکہ تمہارے دل جادہ اعتدالیوں سے پر ہیزر کھا جائے۔

ہے ان دونوں ازواج کو تنبیہ: زوجین کے غانگی معاملات بعض اوقات ابتداءً بہت معمولی اور حقیر نظر آتے ہیں لیکن اگر ذرا باگ دھیلی چھوڑ دی جائے تو آخر کار نہایت خطراک اور تباہ کن صورت افتیار کر لیتے ہیں۔ خصوصا عورت اگر کسی او پنج گھرانے سے تعلق رکھتی ہو تو اس کو طبعا اپنے باپ بھائی اور غاندان پر بھی گھمنڈ ہوسکتا ہے۔ اس لئے متنبہ فرما دیا کہ دیکھواگر تم دونوں اسی طرح کی کاروائیاں اور مظاہرے کرتی رہیں تو یادر کھوان سے پیغمبر اٹھٹا ایکھ خضر نہیں چہنچ گاکیونکہ اللہ اور فرشتے اور نیک بخت طرح کی کاروائیاں اور مظاہرے کرتی رہیں تو یادر کھوان سے پیغمبر اٹھٹا ایکھے ضرر نہیں چہنچ گاکیونکہ اللہ اور فرشتے اور نیک بخت ایندار درجہ بدرجہ جس کے رفیق و مددگار ہوں اس کے سامنے کوئی انسانی تدبیر کامیاب نہیں ہوسکتی ہاں تم کو نقصان پہنچ جانے کا اعتدار درجہ بدرجہ جس کے رفیق و مددگار ہوں اس کے سامنے کوئی انسانی تدبیر کامیاب نہیں ہوسکتی ہاں تم کو نقصان پہنچ جانے کا امکان ہے۔ (تنبیہ) بعض سلف نے صَمالِیہ المُم فَر مِنِینَ کی تفسیر میں ابوبکر و عمر می نام لیا ہے۔ شاید یہ عائشہ اور حفسہ کی مناسبت سے ہوگا۔ واللہ اعلم۔

عَسَى رَبُّهُ إِنَّ طَلَّقَكُنَّ اَنُ يُّبُدِلَهُ اَزُوَاجًا خَيْرًا مِّنْكُنَّ مُسْلِمْتٍ مُّؤُمِنْتٍ قَنِتْتٍ تَيِبْتٍ عَبِدْتٍ شَيِحْتٍ ثَيِّبْتٍ وَ اَبْكَارًا ﴿

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا قُوَّا اَنْفُسَكُمْ وَ الْمَجَارَةُ الْمَلْيُكُمْ وَالْمِجَارَةُ الْمَلْيِكُمُ نَارًا وَّ قُوْدُهَا النَّاسُ وَ الْمِجَارَةُ عَلَيْهُا مَلَيْكُمْ نَارًا وَّ قُودُهَا النَّاسُ وَ الْمِجَارَةُ عَلَيْهُا مَلَيْكُمْ فَاللَّهُ عَلَيْهُا مَلَيْهُمَ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿

۵۔ اگر نبی چھوڑ دے تم سب کو ابھی اُس کا رب بدلے میں دیدے اُسکو عورتیں تم سے بہتر عکم بردار یقین رکھنے والیاں نماز میں کھڑی ہونے والیاں توبہ کرنے والیاں بندگی بجا لانے والیاں روزہ رکھنے والیاں بیابیاں اور کھواریاں [۸]

۲۔ اے ایان والو بچاؤ اپنی جان کو اور اپنے گھر والوں کو اُس آگ سے جمکی چھپٹیاں ہیں آدمی اور پھر [۱] اُس پر مقر ہیں فرشتے تند نوز بر دست [۱] نافرمانی نہیں کرتے اللہ کی جو بات فرمائے اُنکو اور وہی کام کرتے ہیں جو اُنکو علم ہو[۱]

یعنی یہ وسوسہ دل میں نہ لاناکہ آخر تو مرد کو بیپیوں کی ضرورت ہوتی ہے اور ہم سے بہتر عورتیں کال میں اس لئے ناگزیر ہماری
 سب باتیں سبی جائیں گی۔ یاد رکھو! اللہ چاہے تو تم سے بھی بہتر بیپیاں اپنے نبی الٹھائیلیم کے لئے پیدا کر دے۔ اس کے ہاں

کس چیزی کمی ہے۔ (تنبیہ) فئیبلت (بیواؤں) کا ذکر شایداس لئے کیا کہ بعض حیثیات سے آدمی ان کو ابکار پر ترجیح دیتا ہے۔

۹۔ اپنے گھر والوں کو حق کی تعلیم و تبلیغ: ہر مسلمان کو لازم ہے کہ اپنے ساتھ اپنے گھر والوں کو بھی دین کی راہ پر لائے سمجھا کر، ڈرا کر ،پیار سے، مار سے، جس طرح ہو سکے دیندار بنانے کی کوشش کرے۔ اس پر بھی اگر وہ راہ راست پر نہ آئیں تو ان کی تمہمنتی، یہ بے قصور ہے قَ قُودُ دُھا النّائُ وَ الْمِعِجَارَةُ کی تفسیر پارہ "الم" کے شروع میں گذر عکی۔

۱۰۔ یعنی مجرموں کو نہ رحم کھا کر چھوڑیں نہ ان کی زبر دست گرفت سے کوئی چھوٹ کر مھاگ سکے۔

اا۔ یعنی مذ حکم الهی کی خلاف ورزی کرتے ہیں مذاسکے احکام بجالانے میں ستی اور دیر ہوتی ہے مذامنتال حکم سے عاجز ہیں۔

ے۔ اے منکر ہونے والومت بہانے بتلاؤآج کے دن وہی بدلا پاؤگے جوتم کرتے تھے ["]

۸۔ اے ایان والو توبہ کرواللہ کی طرف صاف دل کی توبہ آتا۔ امید ہے تمہارارب آثار دے تم پر سے تمہاری برائیاں اور داخل کرے تم کو باغوں میں جنکے نیچ بہتی میں نہریں جس دن کہ اللہ ذلیل نہ کرے گانبی کو اور اُن لوگوں کو جو یقین لاتے میں اُسکے ساتھ [۱۳] اُنکی روشنی دوڑتی ہے اُنکے آگے اور اُنکے دا ہے [۱۵] کہتے میں اے رب ہمارے پوری کر دے ہماری روشنی اور معاف کر ہم کو بیش تو سب کچھ کر سکتا ہے [۱۲]

إِلَّهُمَا تُجْزَوُنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۚ اللهِ تَوْبَةً لَيَايُهَا الَّذِينَ امَنُوا تُوبُوًا إِلَى اللهِ تَوْبَةً نَصُوْحًا عَلَى رَبُّكُمْ اَنْ يُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَيِّاتِكُمْ وَ يُدْخِلَكُمْ جَنَّتٍ تَجُرِى مِن سَيِّاتِكُمْ وَ يُدْخِلَكُمْ جَنَّتٍ تَجُرِى مِن تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ لا يُومَ لَا يُخْزِى اللهُ النَّبِيَّ وَ اللهِ يَوْمَ لَا يُخْزِى اللهُ النَّبِيَّ وَ اللهِ يَوْمَ لَا يُخْزِى اللهُ النَّبِيَّ وَ اللهِ يَنْ امْنُوا مَعَهُ أَنُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ وَ اللهِ يَوْمَ لَا يُخْزِى اللهُ النَّبِيَّ وَ اللهِ يَعْوَلُونَ رَبَّنَا اتْمِمُ اللهُ النَّبِيَّ اللهُ النَّبِيَ اللهُ اللهُ اللهُ النَّبِيَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ النَّبِيَ اللهُ الله

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ كَفَرُوْا لَا تَعُتَذِرُوا الْيَوْمَ

۱۲۔ آفرت میں کوئی حیلہ بہانہ نہیں چلے گا؛ یعنی قیامت کے دن جب جہنم کا عذاب سامنے ہوگا، اس وقت منکروں سے کھا جائے گاکہ حیلے بہانے مت بتلاؤ۔ آج کوئی بہانہ چلنے والا نہیں بلکہ جو کچھ کرتے تھے اس کی پوری پوری سزا بھگتنے کا دن ہے۔ 7747

ہماری طرف سے کوئی ظلم زیادتی نہیں۔ تہمارے ہی اعال میں جو عذاب کی صورت میں نظر آرہے میں۔ ۱۳۔ توبۃ النصوح کی تعریف: صاف دل کی توبہ یہ کہ دل میں مچھرگناہ کا خیال نہ رہے۔ اگر توبہ کے بعدان ہی خرافات کا خیال مچھر آیا تو سمجھوکہ توبہ میں کچھ کسررہ گئی ہے۔ اور گناہ کی جڑ دل سے نہیں نکلی رزقنا اللہ منھا حظا و افر ابفضلہ و عونه وهو على كلشئبي قدير ـ

۱۳۔ یعنی نبی الٹی آیٹام کا کہنا کیا۔ اس کے ساتھیوں کو بھی ذلیل نہ کریگا۔ بلکہ نہایت اعزارواکرام سے فضل و شرف کے بلند مناصب پر سرفراز فرمائے گا۔

<u>۱۵ اس کا بیان سورهٔ "" مدید"" میں ہو چکا۔</u>

۱۱۔ یعنی ہماری روشنی آخرتک قائم رکھیے، بجھنے نہ دیجئے۔ جیسے منافقین کی نسبت سورۃ ""عدید"" میں بیان ہوچکا کہ روشنی بچھ جائیگی اوراندھیرے میں کھڑے رہ جائیں گے۔ مفسرین نے عموایہ ہی لکھا ہے لیکن حضرت شاہ صاحبٌ اَتْحِمْ لَنَا نُوْرَ نَا کی مراد بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ""روشی ایان کی دل میں ہے، دل سے بڑھے تو سارے بدن میں، مچھر گوشت پوست میں "" (سرایت کرے)۔

> يَّايُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَ الْمُنْفِقِينَ وَ اغُلُظ عَلَيْهِمُ ﴿ وَ مَأُولَهُمْ جَهَنَّهُ ﴿ وَ بِئْسَ الْمَصِيرُ ﴿

> ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا لِّلَّذِيْنَ كَفَرُوا امْرَاتَ نُوْجٍ وَّ امْرَاتَ لُوْطٍ ﴿ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْن مِنْ عِبَادِنَا صَالِحَيْنِ فَخَانَتْهُمَا فَلَمْ يُغَنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللهِ شَيْئًا وَّ قِيْلَ ادْ خُلَا النَّارَ مَعَ الدِّخِلِينَ عَ

9۔ اے نبی لڑائی کر منکروں سے اور دغابازوں سے اور سختی کر اُن پر [<sup>۱۷</sup>] اور اُن کا گھر دوزخ ہے اور بری جگہ جا پہنچے [۱۸]

١٠ الله نے بتلائی ایک مثل منکروں کے واسطے عورت نوح کی اور عورت لوط کی گھر میں تھیں دونوں دو نیک بندول کے ہمارے نیک بندوں میں سے پھر اُنہوں نے اُن سے چوری کی پھروہ کام نہ آئے اُنکے اللہ کے ہاتھ سے کچھ بھی اور حکم ہواکہ چلی جاؤ دوزخ میں جانے والوں کے ساتھ

۱- کفار پر سختی کی تاکید: حضرت الٹی آیکٹم کا غلق اور نرم خوئی یہاں تک بڑھی ہوئی تھی کہ اللہ تعالیٰ اوروں کو فرماتا ہے تحل کرو۔ اور آپ الٹی آیکٹم کو فرماتا ہے کہ سختی کرو۔

۱۸۔ سپلے مؤمنین کا ٹھ کا ما بتلایا تھا۔ یہاں ان کے بالمقابل کفار و منافقین کا گھر بتلا دیا۔

وَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا لِّللَّذِينَ امَنُوا امْرَاتَ فِرْعَوْنَ ﴿ إِذْ قَالَتُ رَبِّ ابْنِ لِي عِنْدَكَ بَيْتًا فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَ فِي الْجَنَّةِ وَ نَجِّنِي مِنَ فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَ نَجِّنِي مِنَ الظّلِمِينَ فَي

وَ مَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرِنَ الَّتِيِّ اَحْصَنَتُ فَرْجَهَا فَنَفَخُنَا فِيْهِ مِنْ رُّوْحِنَا وَ فَرْجَهَا فَنَفَخُنَا فِيْهِ مِنْ رُّوْحِنَا وَ صَدَّقَتُ بِكَلِمْتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ وَ كَانَتُ صَدَّقَتُ بِكَلِمْتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ وَ كَانَتُ فَيْ مِنَ الْقُنِتِينَ شَيْ

اا۔ اور اللہ نے بتلائی ایک مثل ایان والوں کے لئے عورت فرعون کی [19] جب بولی اے رب بنا میرے واسطے اپنے پاس ایک گھر بہشت میں [۲۰] اور بچا نکال مجھ کو فرعون سے اور اُسکے کام سے اور بچا نکال مجھ کو ظالم لوگوں سے [17]

۱۱۔ اور مریم بلیٹ عمران کی جس نے روکے رکھا اپنی شہوت کی جگہ کو [۲۲] پھر ہم نے پھونک دی اُس میں ایک اپنی طرف سے جان [۲۲] اور سچا جانا اپنے رب کی باتوں کو اور اُسکی کتابوں کو [۲۲] اور وہ تھی بندگی کرنے والوں میں [۲۵]

19۔ حضرت نوح علیہ السلام اور حضرت لوط علیہ السلام کی بیویوں کا انجام: یعنی حضرت نوخ اور حضرت لوظ کیے نیک بندے، مگر دونوں کے گھر میں ان کی بیویاں منافق تحیں۔ بظاہران کے ساتھ تعلق تھا، لیکن دل سے کافروں کے شریک عال تحییں۔ پھر کیا ہوا؟ عام دوز نیوں کے ساتھ ان کو بھی اللہ نے دوز خ میں دھکیل دیا پینمبروں کا رشتہ زوجیت ذرا بھی عذاب الهی سے نہ بچا رکا۔ ان کے برعکس فرعون کی بیوی حضرت آسیۂ بنت مزاحم، پکی ایماندان ولی کامل، اور اس کا شوہر غدا کا سب سے بڑا باغی۔ وہ نیک بیوی میاں کو فدا کے عذاب سے نہ چھڑا سکی۔ نہ میاں کی شرارت و بغاوت کے جرم میں بیوی کو کچھ آن پی پہنچی۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے میں "یعنی اپنا ایمان درست کرو۔ نہ فاوند بچا سکے نہ جورو۔ یہ (قانون عام طور پر) سب کو سنا دیا ہے۔ یہ وہم نہ کیا جائے کہ (معاذاللہ) حضرت النہ ایمان درست کرو۔ نہ فاوند بچا سکے نہ جورو۔ یہ (قانون عام طور پر) سب کو سنا دیا ہے۔ یہ وہم نہ کیا جائے کہ (معاذاللہ) حضرت النہ ایمان کی بیریوں پر کھا۔ ان کے لئے تو وہ کھا ہے (جو سورۃ "نور" میں ہے) المطیبات کلطیبین اور اگر بفرض محال ایما وہم کیا جائے تو امراۃ فرعون کی مثال کس پر چپاں کروگے "۔ لا تول ولا قوۃ الا باللہ۔

۲۰۔ یعنی اپنا قرب عنایت فرما۔ اور بہشت میں میرے لئے مکان تیار کر۔

۲۱۔ فرعون کی بیوی کی فضیلت: یعنی فرعون کے پنچ سے چھڑا اور اس کے ظلم سے نجات دے۔ حضرت موسی کو انہوں نے پرورش کیا تھا اور ان کی مددگار تھیں۔ کہتے ہیں کہ فرعون کو جب عال کھلا تو ان کو چومیخا کر کے طرح طرح کی ایذائیں دیتا تھا۔ اس عالت میں اللہ کی طرف سے جنت کا محل ان کو دکھلایا جاتا۔ جس سے سب سختیاں آسان ہو جاتی تھیں۔ آخر فرعون نے ان کو سیاسة قتل کر دیا۔ اور جام شہادت نوش کر کے مالک تقیقی کے پاس پہنچ گئیں۔ حدیث صبیح میں نبی کریم النے ایک آئے ان کے ساتھ ان کا ذکر کیا ہے۔ ہزاراں ہزار رحمتیں ہوں اس پاک روح پر۔ کا مال مورت مریم علیہ السلام: یعنی علال و حرام سب سے محفوظ رکھا۔

۲۳ یعنی فرشتہ کے ذریعہ سے ایک روح میمونک دی۔ صرت جبریل نے گریبان میں میمونک ماری جس کا نتیجہ استقرار حمل ہوا، اور صرت میخ پیدا ہوئے۔ (تندبیہ)

لفح روح: الفح کی نسبت اپنی طرف اس لئے کی کہ فاعل تقیقی اور مؤثر علی الاطلاق وہی ہے۔ آخر عورت کے رحم میں جو بچ بنتا ہے اس کا بنانے والا اس کے سواکون ہے۔ بعض محققین نے یمال "" فرج "" کے معنی چاک گرببان کے لئے ہیں۔ اس وقت المحصَنَّ فَرِّ جَهَا کے معنی یہ ہونگے کہ کسی کا ہاتھ اپنے گرببان تک نہیں پہنچنے دیا۔ اور یہ نہایت بلیغ کنایہ ان کی عصمت و عفت سے ہوگا۔ جیسے ہمارے محاورات میں کہتے ہیں کہ فلال عورت بہت پاکدامن ہے اور عرب میں کہا جاتا ہے "" نقی الحبیب طاہر الذیل "" اس سے عفیف النفس ہونا مراد ہوتا ہے۔ کہرے کا دامن مراد نہیں ہوتا۔ اس تقدیر پر فَنَفَخْنَافِیْدِ میں ضمیر لفظ "" فرج "" کے لغوی معنی کے اعتبار سے راجع ہوگی۔ واللہ اعلم بالصواب۔

٢٧۔ حضرت مريم عليه السلام: يعنى رب كى باتيں وہ ہول گى جو فرشتوں كى زبانى سورة آل عمران ميں بيان ہوئى ميں۔ وَإِذْ قَالَتِ الْمَلَابِكَةُ يَا مَر يَهُ إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَاكِ وَ طَهَّرَكِ الْخَ ـ اور كتابوں سے عام كتب وساويه مرادلى جائيں۔ تخصيص كى ضرورت نہيں۔

۲۵ یعنی کامل مردوں کی طرح بندگی وطاعت پر ثابت قدم تھی۔ یا یوں کھوکہ قانتین کے خاندان سے تھی۔

تم سوره التحريم ولله الحد والمئة وبه التوفيق والعصمة

#### ركوعاتها ٢

## ٧٠ سُوْرَةُ الْمُلْكِ مَكِّيَّةُ ٧٠

#### ایاتها۳۰

## بِسَمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ بڑی برکت ہے اُسکی جمکے ہاتھ میں ہے راج اور وہ سب کچھ کر سکتا ہے [۱]

۲۔ جس نے بنایا مرنا اور جینا تاکہ تم کو جانچے کون تم میں اچھا کرتا ہے کام [۲] اور وہ زبر دست ہے بخشے والا [۳]

الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَ الْحَيْوةَ لِيَبُلُوكُمُ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَ الْحَيْوةَ لِيَبُلُوكُمُ الْكُورِيُنُ الْكُمُ الْحَسَنُ عَمَلًا ﴿ وَ هُوَ الْعَزِيْنُ الْغَفُورُ ﴿ وَ هُوَ الْعَزِيْنُ الْغَفُورُ ﴿ فَيَ الْعَفُورُ ﴿ وَالْحَالَا الْعَفُورُ ﴾

۳۔ جس نے بنائے سات آسمان تہ پر تہ <sup>[۴]</sup>کیا دیکھتا ہے تور حمن کے بنانے میں کچھ فرق <sup>[۵]</sup> پھر دوبارہ نگاہ کر کہیں نظر آتی ہے تجھ کو دڑاڑ <sup>[۱]</sup>

الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمُوتٍ طِبَاقًا مَا تَرَى فِي الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمُوتٍ طِبَاقًا مَا تَرَى فِي فَيُ خَلْقِ الرَّحُمٰنِ مِنْ تَفُوتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ لَا هَلُ تَرَى مِنْ فُطُوْرٍ عَلَى الْبَصَرَ لَا هَلُ تَرَى مِنْ فُطُورٍ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

ا۔ یعنی سب ملک اس کا ہے اور تنہا اس کا اختیار ساری سلطنت میں چلتا ہے۔

۲۔ موت وحیات جانچنے کے لئے ہیں: یعنی مرنے جینے کا سلسلہ اس نے قائم کیا، ہم پہلے کچھ نہ تھے (اسے موت ہی سمجھو)

پھر پیدا کیا، اس کے بعد موت بھی ، پھر مرے بیچے زندہ کر دیا۔ کا قال وَ کُنْتُم اَمُوَاتًا فَاَحْیَا کُمْ ثُمَّ یُومِیْتُکُم ثُمَّ اَیْجِوں کے بعد موت بھی ، پھر مرے بیچے زندہ کر دیا۔ کا قال وَ کُنْتُم اَمُواتًا فَاَحْیَا کُمْ ثُمَّ اَیْجِ کُم ثُمَّ اَلَیْدِ تُرْجَعُونَ (البقرہ رکوع میں موت وحیات کا یہ سارا سلسلہ اس لئے ہے کہ تمہارے اعال کی جانچ کرے کہ کون برے کام کرتا ہے کون اچھے ، اور کون اچھے سے اچھے پہلے زندگی میں یہ امتحان ہوا اور دوسری زندگی میں اس کا مکمل نتیجہ دکھلا دیا گیا۔ فرض کرواگر پہلی زندگی نہ ہوتی تو عل کون کرتا ، اور موت نہ آتی تو لوگ مبداء ومنتئی سے غافل اور بے فکر ہوکر عمل چھوڑ بیٹھے اور دوبارہ زندہ نہ کئے جاتے تو بھلے برے کا بدلہ کمال ملاً۔

۔ یعنی زبر دست ہے جس کی پکڑ سے کوئی نہیں نکل سکتا اور بخنے والا بھی بہت بڑا ہے۔

۳۔ اُوپر نیچے سات آسمان: عدیث میں آیا کہ ایک آسمان کے اوپر دوسرا آسمان، دوسرے پر تبیسرا اسی طرح سات آسمان اوپر نیچے میں ۔ اور ہرایک آسمان سے دوسرے تک پانسوبرس کی مسافت ہے۔ نصوص میں یہ تصریح نہیں کی گئن کہ اوپر جو نیلگونی چیزہم کو نظر آتی ہے وہی آسمان سے ۔ ہوسکتا ہے کہ ساتوں آسمان اس کے اوپر ہوں اور یہ نیلگونی چیز آسمان کی چھت گیری کا کام دیتی ہو۔

۵۔ اللہ کی تخلیق میں حکمت وبصیرت: یعنی قدرت نے اپنے انتظام اور کاریگری میں کہیں فرق نہیں کیا ہر چیز میں انسان سے کے کر جوانات، نباتات، عناصر، ابرام علویہ سبع سماوات اور نیرات تک کلیسی کاریگری دکھلائی ہے۔ یہ نہیں کہ بعض اشیاء کو حکمت وبصیرت سے اور بعض کو یونہی کیف مااتفق، بے لگا یا بیکار وفضول بنا دیا ہو (العیاذ باللہ) اور جمال کسی کوالیہا وہم گذرے سمجھواس کی عقل ونظر کا قصور ہے۔

۲۔ نظام کائنات میں کوئی کمزوری نہیں: یعنی ساری کائنات نیچے سے اُوپر تک ایک قانون اور مضبوط نظام میں جگرای ہوئی ہے اور کڑی سے کڑی ملی ہوئی ہے، کہیں درزیا دڑاڑ نہیں۔ نہ کسی صنعت میں کسی طرح کا اختلال پایا جاتا ہے۔ ہر چیزویسی ہے جیسا اسے ہونا چاہئے۔ اور اگر یہ آیتیں صرف آسمان سے متعلق ہیں تو مطلب یہ ہوگا کہ اے مخاطب! اُوپر آسمان کی طرف نظر اُٹھا کر دیکھے کہیں اونچ نیچ یا درز اور شکاف نہیں پائیگا۔ بلکہ ایک صاف ہموار، متصل، مربوط اور منتظم چیز نظر آئیگی جس میں باوجود مرور دُہور اور تطاول از مان کے آج تک کوئی فرق اور تفاوت نہیں آیا۔

ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنْقَلِبُ اللَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِئًا وَ هُوَ حَسِيْرُ ﴿

وَ لَقَدُ زَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنيَا بِمَصَابِيْحَ وَ جَعَلُنٰهَا رُجُومًا لِلشَّيٰطِيْنِ وَ اَعْتَدُنَا لَهُمُ عَذَابَ السَّعِيْرِ 
عَذَابَ السَّعِيْرِ 
عَذَابَ السَّعِيْرِ 
عَذَابَ السَّعِيْرِ

۳۔ پھر لوٹا کر نگاہ کر دو دو بار لوٹ آئے گی تیرے پاس تیری نگاہ رد ہوکر تھک کر [۱]

۵۔ اور ہم نے رونق دی سب سے ورلے آسمان کو پراغوں سے [<sup>۸</sup>] اور اُن سے کر رکھی ہے ہم نے پھینک مار شیطانوں کے واسطے [<sup>۹</sup>] اور رکھا ہے اُنکے واسطے عذاب دہمکتی آگ کا [<sup>۱۰</sup>]

ے۔ تمہاری نگامیں تھک جائیں گی: یعنی ممکن ہے ایک آدھ مرتبہ دیکھنے میں نگاہ خطا کر جائے، اس لئے پوری کوشش سے باربار

دیکھ، کمیں کوئی رخنہ دکھائی نہیں دیتا نوب غوروفکر اور نظر کر کہ قدرت کے انتظام میں کہیں انگلی رکھنے کی جگہ تو نہیں۔ یاد رکھ! تیری نگاہ تھک جائیگی اور ذلیل ودرماندہ ہو کر واپس آ جائیگی۔ لیکن غدائی مصنوعات وانتظامات میں کوئی عیب وقصور نہ نکال سکے گی۔ ۸۔ یعنی آسمان کی طرف دیکھو! رات کے وقت ستاروں کی جگمگاہٹ سے کلیسی رونق و شان معلوم ہوتی ہے۔ یہ قدرتی پراغ میں جن سے دنیا کے بہت سے منافع وابستہ ہیں۔

٩- يه مضمون سورة "" حجر" وغيره مين كئي جگه بهت تفصيل سے گذر چكا ہے ـ

۱۔ یعنی دنیا میں شاب پھینکے جاتے ہیں اور آخرت میں اُن کے لئے دوزخ کی آگ تیار ہے۔

وَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمُ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمُ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ ﴿

إِذَآ أُلۡقُوۡا فِيهَا سَمِعُوۡا لَهَا شَهِيۡقًا وَّ هِيَ تَفُوۡرُ ﴾ تَفُوۡرُ ﴾

تَكَادُ تَمَيَّرُ مِنَ الْغَيْظِ ﴿ كُلَّمَاۤ ٱلْقِيَ فِيهَا فَوْجُ سَالَهُمُ خَزَنتُهَاۤ ٱلَمْ يَأْتِكُمُ نَذِيرُ ۞

قَالُوُا بَلَىٰ قَدُ جَآءَنَا نَذِيئُو لَا فَكَذَّبُنَا وَ قَالُوُا بَلَىٰ قَدُ جَآءَنَا نَدِيئُو لَا فَيُ قُلُنَا مَا نَزَّلَ اللهُ مِنْ شَيْءٍ اللهِ إِنَّ اَنْتُمُ إِلَّا فِي ضَلْلِ كَبِيْرٍ ﴿

اا۔ یعنی کا فروں کا ٹھ کا نامجی شاطین کے ساتھ اسی دوزخ میں ہے۔

۱۲۔ دوزخ کی سخت آواز: یعنی اس وقت دوزخ کی آواز سخت کریمہ اور نوفناک ہوگی اور بے انتہا جوش واشتعال سے ایسا معلوم ہوگا گویا غصہ میں آگر پھٹی پڑتی ہے (اعاذ کااللہ منها بلطفہ وکرمہ)۔

۲۔ اور جو لوگ منکر ہوئے اپنے رب سے اُنکے واسط ہے عذاب دردناک اور بری جگہ جا پہنچے ["]

،۔ جب اُس میں ڈانے جائیں گے سنیں گے اُس کا دہاڑنا اور وہ اچھل رہی ہوگی

۸۔ ایسالگتا ہے کہ پھٹ پڑے گی جوش سے [۱۱] جس وقت پڑے اُس میں ایک گروہ پوچھیں اُن سے دوزخ کے داروغہ کیا یہ پہنچا تھا تمہارے پاس کوئی ڈر سنانے والا [۱۱]

9۔ وہ بولیں کیوں نہیں ہمارے پاس پہنچا تھا ڈر سانے والا مچھر ہم نے جھٹلایا اور کہا نہیں آثاری اللہ نے کوئی چیزتم تو پڑے ہو بڑے ہو بڑے بہکاوے میں [اللہ]

۱۳۔ دوزخ کے فرشتوں کا سوال: یعنی یہ پوچھنا زیادہ ذلیل و مجوب کرنے کے لئے ہو گا یعنی تم جواس مصیبت میں آگر پھنسے ہو، کیا کسی نے تم کو متنبہ نہ کیا تھا؟ اور ڈرایا نہ تھا کہ اس راستے سے مت چلو ورنہ سیدھے دوزخ میں گرو گے جہاں ایسے ایسے عذاب ہونگے۔

۱۲۔ اہل جہنم کا جواب: یعنی کھیانے ہوکر حسرت و ندامت سے جواب دینگے کہ بیٹک ڈرانیوالے آئے تھے مگر ہم نے ان کی بات نہ مانی۔ برابر جھٹلایا کئے کہ تم سب غلط کہتے ہو۔ نہ اللہ نے تم کو بھیجا نہ تم پر وحی آثاری بلکہ تم عقل و فهم کے راستہ سے بہک کر بڑی سخت گمراہی میں جا پڑے ہو۔

۱۰۔ اور کمیں گے اگر ہم ہوتے سنتے یا سمجھتے تو یہ ہوتے دوزخ والول ميں [۱۵]

دوزخ والے [١٦]

اُ نکے لئے معافی ہے اور ثواب بڑا

وَ قَالُوا لَوَ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعُقِلُ مَا كُنَّا فِيَّ أصحب السّعِيْرِ 🗈

فَاعُتَرَفُوا بِذَنْبِهِمْ فَسُحُقًا لِلْأَصْحٰبِ الدَوقائل الوَكِ الِهِ كَاه كَ اب دفع الوائين السّعِيرِ 🕮

إِنَّ الَّذِيْنَ يَخْشُونَ رَبُّهُمْ بِالْغَيْبِ لَهُمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُلِي المُ مَّغُفِرَةٌ وَّ أَجُرُ كَبِيرٌ ﴿

۱۵۔ کفار کی حسرت وندامت: یعنی کیا خبرتھی کہ یہ ڈرانیوالے ہی سچے نگلیں گے۔ اگر ہم اس وقت کسی ناصح کی بات سنتے یا عقل سے کام لیکر معاملہ کی حقیقت کو سمجھ لیتے تو آج دوز خیوں کے زمرہ میں کیوں شامل ہوتے اور تم کو یہ طعن دینے کا موقع کیوں ملیا۔ <sub>17</sub>۔ اب اقرار گناہ کے کوئی فائدہ نہیں: یعنی خود اقراد کرلیا کہ بیشک ہم مجرم ہیں یوں ہی بے قصور ہم کو دوزخ میں نہیں ڈالا جارہا لیکن اس ناوقت کے اقرار واعتراف سے کچھ فائدہ نہ ہو گا۔ ارشاد ہو گا فَسُحُقًا لِلاَصْحٰبِ السَّعَيْرِ (اب دفع ہو جائیں دوزخ والے ) ان کے لئے جوار رحمت میں کہیں ٹھکانا نہیں۔

۱۷۔ اللہ سے ڈرنے والے: یعنی اللہ کو دیکھا نہیں، مگر اس پر اور اس کی صفات پر پورا بقین رکھتے ہیں۔ اور اس کی عظمت و جلال کے تصوّر سے لرزتے اور اس کے عذاب کا خیال کر کے تھرتھراتے ہیں۔ یا ""بالغیب"" کا مطلب یہ ہے کہ لوگوں کے مجمع سے الگ ہوکر خلوت وعزلت میں اپنے رب کویاد کر کے لرزاں و ترساں رہتے ہیں۔

وَ اَسِرُّوْا قَوْلَكُمْ اَوِاجْهَرُوْا بِهِ النَّهُ عَلِيْمُ اللَّهُ وَالْحَهَرُوْا بِهِ النَّهُ وَالْحَهَرُوا بِهِ اللَّهُ وَرِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالْمُواللّهُ وَاللّهُ وَ

اَلَا يَعُلَمُ مَنْ خَلَقَ ﴿ وَ هُوَ اللَّطِيَفُ عُلَقَ الْخَبِيرُ ﴿ وَ هُوَ اللَّطِيَفُ عُلَا الْخَبِيرُ ﴿ وَاللَّطِينُ اللَّالِ الْخَبِيرُ ﴿ وَاللَّالِ الْخَبِيرُ ﴿ وَاللَّالِ اللَّالِ الْخَبِيرُ ﴾

هُوَ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا فَامَشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَ كُلُوًا مِنْ رِّزُقِهِ "
وَ النَّشُورُ ﴿
وَ النَّشُورُ ﴿

ءَامِنْتُمْ مَّنَ فِي السَّمَاءِ أَنْ يَّخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِيَ تَمُورُ ﴿

۱۳۔ اور تم چھپا کر کھو اپنی بات یا کھول کر وہ نوب جانتا ہے جیوں کے بھید[۱۸]

۱۳۔ بھلا وہ منہ جانے جس نے بنایا اور وہی ہے بھید جاننے والا خبردار<sup>[۱۹]</sup>

10۔ وہی ہے جس نے کیا تمہارے آگے زمین کو پست اب چلو پھرواُ سکے کندھوں پر اور کھاؤ کچھ اُسکی دی ہوئی روزی اوراُسی کی طرف جی اٹھنا ہے [۲۰]

19۔ کیا تم نڈر ہو گئے اُس سے جو آسمان میں ہے اس سے کہ دھنسا دے تم کو زمین میں پھر تبھی وہ لرزنے لگے [17]

1<mark>۸۔ یعنی گوتم اس کو نہیں دیکھتے مگر وہ تم کو دیکھ رہا ہے اور تمہاری ہر کھلی چھپی بات خلوت میں ہو یا جلوت میں سب کو جانتا ہے۔ بلکہ دلوں میں اور سینوں میں جو خیالات گذرتے ہیں ان کی بھی خبر رکھتا ہے، غرض وہ تم سے غائب ہے پر تم اس سے غائب نہیں۔ نہیں۔</mark>

<mark>91۔ اللہ لطیف و خبیر: یعنی تمہارا اور تمہارے افعال واقوال ہر چیز کا غالق و مختار وہ ہے، اور غالق و مختار جس چیز کو پیدا کرے ضروری ہے کہ اس کا پورا علم اسے حاصل ہو، ورنہ پیدا کرنا ممکن نہیں، چھر کیسے ہو سکتا ہے کہ جس نے بنایا وہ ہی نہ جانے ۔</mark>

۲۰ یعنی زمین کو تمہارے سامنے کیسا پست وذلیل اور مسخر و منقاد کر دیا کہ جو چاہواس میں تصرّف کرو تو چاہئے کہ اس پر اوراس کے پہاڑوں پر چلو پھرواور روزی کاؤ، مگر اتنا یا در کھوکہ جس نے روزی دی ہے اسی کی طرف پھر لوٹ کر جانا ہے۔

۱۱۔ اللہ کی ڈھیل سے مغرور مت ہو: پہلے انعامات یاد دلائے تھے۔ اب شان قہروانتقام یاد دلا کر ڈرانا مقصود ہے یعنی زمین بیشک تمہارے لئے منخر کر دی گئی۔ مگر یاد رہے اس پر حکومت اسی آسمان والے کی ہے وہ اگر چاہے تو تم کو زمین میں دھنسا دے، اس وقت زمین بھونچال سے لرزنے لگے اور تم اس کے اندر اتر تے چلے جاؤلھذا آدمی کو جائز نہیں کہ اس مالک مختار سے

نڈر ہوکر شرارتیں شروع کر دے اور اس کے ڈھیل دینے پر مغرور ہو جائے ۔

اَمْ اَمِنْتُمْ مَّنَ فِي السَّمَآءِ اَنْ يُّرُسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيْرِ ﴾ نَذِيْرِ ﴾

وَلَقَدُ كَذَّبَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِهِمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيْرِ عَ

اَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى الطَّلَيْرِ فَوْقَهُمْ طَفَّتٍ وَّ يَقْبِضْنَ ﴿ مَا يُمُسِكُهُنَّ إِلَّا الرَّحُمٰنُ ﴿ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِيْرٌ ﴿

ا۔ یا نڈر ہو گئے ہو اُس سے جو آسمان میں ہے اس
 بات سے کہ برسا دے تم پر مدینہ پتھروں کا [۲۲] سو جان
 لوگے کلیما ہے میرا ڈرانا [۲۲]

۱۸۔ اور جھٹلا چکے ہیں ہواُن سے پہلے تھے پھر کلیہا ہوا میراانکار[۲۳]

19۔ اور کیا نہیں دیکھتے ہواڑتے جانوروں کو اپنے اوپر پر کھولے ہوئے اور پر جھپکتے ہوئے اُن کو کوئی نہیں تھام رہار حان کے سوائے اُسکی زگاہ میں ہے ہر چیز[۲۵]

۲۲۔ اللہ کا عذاب کسی وقت بھی آسکتا ہے: یعنی بیثک زمین پر چلو پھرواور روزی کاؤ، لیکن خداکونہ بھولو ورنہ وہ اس پر قادر ہے کہ تم پرایک سخت آندھی بھیجدے یا پھروں کا مدینہ برسادے پھر تم کیا کرو گے ساری دوڑدھوپ یوں ہی رکھی رہ جائیگی۔ ۲۳۔ اللہ کا عذاب کسی وقت بھی آسکتا ہے۔ یعنی جس عذاب سے ڈرایا جاتا تھا وہ کیسا تباہ کن اور ہولناک ہے۔

۲۲: پھیلے لوگوں سے عبرت عاصل کرو: یعنی ""عاد"" و" ثمود"" وغیرہ کے ساتھ جو معاملہ ہوچکا ہے اس سے عبرت پکڑو۔ دیکھ لوہ ان کی حرکات پر ہم نے انکار کیا تھا تووہ انکار کیسے عذاب کی صورت میں ظاہر ہوکر رہا۔

۲۵۔ رحمن پرندوں کو ہوا میں تھامتا ہے: پہلے آسمان وزمین کا ذکر ہوا تھا۔ یہاں درمیانی چیز کا ذکر ہے یعنی غدا کی قدرت دیکھو پرندے زمین و آسمان کے درمیان کبھی پر کھول کر اور کبھی بازو سمیٹے ہوئے کس طرح اُڑتے رہتے ہیں۔ اور باوجود جم ثقیل مائل المرکز ہونے کے نیچے نہیں گر پڑتے نہ زمین کی قوت جاذبہ اس ذرا سے پرندے کو اپنی طرف کھینچ لیتی ہے۔ بتلاؤ رحمن کے مواکس کا ہاتھ ہے جس نے انہیں فضا میں تھام رکھا ہے۔ بیشک رحمن نے اپنی رحمت و حکمت سے ان کی ساخت ایسی بنائی اور اس میں وہ قوت رکھی جس سے وہ بے تکلف ہوا میں گھنٹوں مٹھر سکیں۔ وہ ہی ہرچیزکی استعداد کو جانتا اور تمام مخلوق کو اپنی نگاہ

میں رکھتا ہے۔ شاید پرندوں کی مثال بیان کرنے سے یماں اس طرف بھی اشارہ ہو کہ اللہ آسمان سے عذاب بھیجنے پر قادر ہے اور کفار اپنے کفر و شرارت سے اسکے متحق بھی ہیں۔ لیکن جس طرح رحمن کی رحمت نے پرندوں کو ہوا میں روک رکھا ہے، عذاب بھی اسی کی رحمت سے زکا ہوا ہے۔

> اَمَّنَ هٰذَا الَّذِى هُوَ جُنَدُ لَّكُمْ يَنْصُرُكُمْ مِّنَ دُونِ الرَّحُمٰنِ الْإِنِ الْكَفِرُونَ الَّافِيُ غُرُورٍ الرَّحُمٰنِ أَنِ الْكَفِرُونَ الَّافِيُ غُرُورٍ ۚ

> اَمَّنَ هٰذَا الَّذِي يَرُزُقُكُمُ إِنْ اَمْسَكَ رِزُقَهُ ۚ اَمَّنَ هٰذَا الَّذِي يَرُزُقُهُ ۚ أَمُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُ وَاللَّهُ وَالْمُواللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّه

اَفَمَنُ يَّمُشِى مُكِبًّا عَلَى وَجُهِمَ اَهُدَى اَهُدَى اَهُدَى اَهُدَى اَهُدَى اَهُدَى اَهُدَى اَهُ اَهُدَى اَهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

۲۰۔ بھلا وہ کون ہے جو فوج ہے تمہاری مدد کرے تمہاری رحمن کے سوائے منکر پڑے میں برے بہکائے میں [۲۲]

۲۱۔ بھلا وہ کون ہے جو روزی دے تم کو اگر وہ رکھ چھوڑے اپنی روزی <sup>[۲۸]</sup> کوئی نہیں پر اڑ رہے ہیں شرارت اور بدکنے پر <sup>[۲۸]</sup>

۲۲۔ محلا ایک جو چلے اوندھا اپنے منہ کے بل وہ سیدھی راہ پائے یا وہ شخص جو چلے سیدھا ایک سیدھی راہ [۲۹]

۲۱۔ رحمن کے سوا منکروں کی کوئی مدد نہیں کرسکتا: یعنی منکر سخت دھو کے میں پڑے ہوئے ہیں۔ اگر یہ سمجھتے ہیں کہ ان کے باطل معبودوں اور فرضی دیویاؤں کی فوج ان کواللہ کے عذاب اور آنیوالی آفت سے بچالیگی ؟ خوب سمجھ لواِ رحمن سے الگ ہوکرکوئی مدد کو نہ چہنچے گا۔

۲۷۔ یعنی اللہ اگر روزی کے سامان بند کر لے تو کس کی طاقت ہے جو تم پر روزی کا دروازہ کھول دے؟ ۲۸۔ یعنی دل میں یہ لوگ بھی سمجھتے ہیں کہ اللہ سے الگ ہو کر یہ کوئی نقصان کو روک سکتا ہے یہ نفع پہنچا سکتا ہے۔ مگر محض شرارت اور سرکشی ہے کہ توحید واسلام کی طرف آتے ہوئے بدکتے ہیں۔

79۔ مومد اور مشرک کی مثال: یعنی ظاہری کامیابی کی راہ طے کر کے وہی مقصد اصلی تک پہنچے گا جو سیدھ راسۃ پر آدمیوں کی طرح سیدھا ہوکر سلے۔ جو شخص ناہموار راسۃ پر اوندھا ہوکر منہ کے بل چاتا ہواس کے منزل مقصودتک پہنچنے کی کیا توقع ہوسکتی ہے۔ یہ مثال ایک موحد اور ایک مشرک کی ہوئی۔ محشر میں بھی دونوں کی چال میں ایسا ہی فرق ہوگا۔

قُلَ هُوَ الَّذِيِّ اَنْشَاكُمْ وَ جَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَ الْاَبْصَارَ وَ الْاَفْيِدَةَ لَا قَلِيُلًّا مَّا تَشُكُرُ وَنَ 📆

قُلُ هُوَ الَّذِي ذَرَا كُمْ فِي الْأَرْضِ وَ اللَّهِ تُحُشَّرُونَ 🚍

وَ يَقُولُونَ مَتَى هٰذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ ٢٥- اور كِتَ بِين كَب بو كايه وعده الرَّتم عِي بو [٣] طدِقِينَ 🗃

۲۳۔ توکمہ وہی ہے جس نے تم کو بنا کھڑاکیا اور بنا دیے تهمارے واسطے کان اور آنکھیں اور دل تم بہت تھوڑا حق مانتے ہو[۳۰]

۲۴۔ تو کمہ وہی ہے جس نے کھنڈا دیا تم کوزمین میں اور اُسی کی طرف اکھے کئے جاؤ گے [<sup>[m]</sup>

۔۳۔ یعنی اللہ نے سننے کے لئے کان، دیکھنے کے لئے آنکھیں، اور سمجھنے کے لئے دل دیئے تھے کہ اس کا حق مان کران قوتوں کو ٹھیک مصرف میں لگاتے، اور اس کی طاعت و فرمانبرداری میں خرچ کرتے مگر ایسے شکرگذاربندے بہت کم ہیں۔ کافروں کو دیکھ لوکہ ان تعمتوں کا کیسا حق اداکیا؟ اس کی دی ہوئی قوتیں اسی کے مقابلہ میں استعال کیں ۔

۳۱ یعنی ابتداء مجھی اُس سے ہوئی انتہاء مجھی اسی پر ہوگی، جہاں سے آئے تھے وہیں جانا ہے۔ چاہئے تھا کہ اس سے ایک دم غافل نہ ہوتے اور ہمہ وقت اسکی فکر رکھتے کہ مالک کے سامنے خالی ہاتھ نہ جائیں مگر ایسے بندے بہت تھوڑے ہیں۔ ۳۲ یعنی اکٹے کب کئے جائینگے ؟ اور قیامت کب آئیگی اسے جلدی بلا لو۔

قُلُ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِنْدَ اللَّهِ صُو إِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ ٢٦- تُوكِه فَرَوْجِ الله بِي كَ إِس اور ميراكام تويبي ڈر سنا دینا ہے کھول کر [۳۳] مُّبِينُ 📆

> فَلَمَّا رَاوَهُ زُلُفَةً سِيَّتُ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوْا وَقِيلَ هٰذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَدَّعُونَ

۲۷۔ پھر جب دیکھیں گے کہ وہ پاس آ لگا تو بگر جائیں کے منہ منکروں کے اور کھے گا یہی ہے جس کو تم مانگتے تھے [۳۳]

۳۳۔ قیامت کا علم صرف اللہ کو ہے: یعنی وقت کا تعیین میں نہیں کرسکتا۔ اس کا علم اللہ ہی کو ہے۔البتہ جو چیزیقینا آنیوالی ہے اس سے آگاہ کر دینا اور خوفناک منتقبل سے ڈرا دینا میرا فرض تھا۔ وہ میں اداکر چکا۔

۳۲۔ یعنی اب جلدی مجارہے میں لیکن جس وقت وہ وعدہ قریب آگھے گا، بڑے بڑے سرکثول کے منہ بگڑ جائینگے اور چہروں پر ہوائیاں اُڑنے لگیں گی۔

قُلْ اَرَءَيْتُمُ اِنْ اَهْلَكَنِيَ اللهُ وَ مَنْ مَّعِيَ اَوْ رَوْ مَنْ مَّعِيَ اَوْ رَحِمَنَا لَا فَمَنْ يُجِيرُ الْكُفِرِيْنَ مِنْ عَذَابٍ اَلْكُفِرِيْنَ مِنْ عَذَابٍ اَلْكِيمِ

قُلُ هُوَ الرَّحُمٰنُ امَنَّا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلُنَا فَ فَلَيْهِ تَوَكَّلُنَا فَ فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي ضَللٍ مُّبِينٍ عَلَيْ فَي فَللْ مُّبِينٍ عَلَيْ اللهِ مُبينٍ عَلَيْ اللهُ مُنْ اللهِ مُن اللهُ اللهُ اللهُ مُن اللهُ مُن اللهِ مُن اللهُ مُن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهُ اللهِ مُن اللهِ مَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ مُن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ اللهِ مُن اللهِ مُن اللهِ اللهِ مُن اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مُن اللهِ مِن اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِي

قُلُ اَرَءَيْتُمُ إِنْ اَصْبَحَ مَآ وُكُمْ غَوْرًا فَمَنُ لَا تَاتِيْكُمْ بِمَآ ءٍ مَّعِيْنِ ﴿

۲۸۔ تو کمہ بھلا دیکھو تو اگر ہلاک کر دے مجھ کو اللہ اور میرے ساتھ والو کو یا ہم پر رحم کرے پھر وہ کون ہے جو بچائے منکروں کو عذاب دردناک سے [۳۵]

79۔ تو کہہ وہی رحمن ہے ہم نے اُسکو مانا اور اُسی پر بھروسہ کیا [۳۷] سواب تم جان لو گے کون پڑا ہے صریح بھرائے میں [۳۷]

۳۰۔ تو کہہ مبطلا دیکھو تو اگر ہو جائے صبح کو پانی تمہارا خٹک مپھر کون ہے جو لائے تمہارے پاس پانی نتھرا [۳۸]

۳۵ کفار تمناکرتے تھے کہ کہیں جلد مرمراکر ان کا قصہ ختم ہو جائے (العیاذباللہ) اسکا جواب دیاکہ فرض کرو تمہارے زعم کے موافق میں اور میرے ساتھی دنیا میں سب ہلاک کر دیئے جائیں یا ہمارے عقیدے کے موافق مجھ کو اور میرے دفقاء کو اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے کامیاب و بامراد کرے۔ ان دونوں صورتوں میں سے جو صورت بھی ہو، مگر تم کو اس سے کیا فائدہ ہے۔ ہمارا انجام دنیا میں جو کچھ ہو، بہرعال آخرت میں بہتری ہے کہ اس کے راستہ میں جدوجہد کر رہے ہیں۔ لیکن تم اپنی فکر کروکہ اس کفروسرکشی پرجو دردناک عذاب آنا یقینی ہے۔ اس سے کون بچائیگا۔ ہمارا اندیشہ چھوڑ دو، اپنی فکر کرو، کیونکہ کافر کسی طرح بھی غدائی عذاب سے منیں چھوٹ سکتا۔

٣٦ رحمن پرایان اور بھروسہ: یعنی جب ہماراایان اس پر ہے توایان کی بدولت نجات یقینی ہے اور جب ہم صیح معنی میں اسی پر بھروسہ رکھتے ہیں تو مقاصد میں کامیابی یقینی ہے وَ مَنْ یَّتَو کُلْ عَلَی اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ۚ إِنَّ اللهُ بَالِغُ أَمْرِ ہِ تَم میں

دونوں چیزیں نہیں، نہ ایان، نہ توکل، پھرتم کیسے بے فکر ہو؟

٣٠ يعني ہم جيساكہ تمہارا گان ہے ياتم جيساكہ ہمارا عقيدہ ہے۔

۳۸۔ اللہ کے سواپانی کون لاسکتا ہے: یعنی زندگی اور ہلاکت کے سب اسباب اس اللہ کے قبضہ میں میں۔ ایک پانی ہی کو لے لوجس سے ہر چیزکی زندگی ہے، اگر فرض کروا چشموں اور کونوں کا پانی خشک ہو کر زمین کے اندر اُتر جائے جیسا کہ اکثر موسم گرما میں پایش آجاتا ہے توکس کی قدرت ہے کہ موتی کی طرح صاف شفاف پانی اس قدر کثیر مقدار میں مہیا کر دے ہو تمہاری زندگی اور بقاء کے لئے کافی ہو۔ لہذا ایک مؤمن متوکل کو اُسی غالق الکل مالک علی الاطلاق پر بھروسہ رکھنا چاہئے۔ یہیں سے یہ بھی سمچھ لوکہ جب ہدایت کے سب چشے خشک ہو چکی، اس وقت ہدایت و معرفت کا خشک نہ ہونے والا چشمہ محمد الله الله الله الله علی الداروں کی ظاہری وباطنی زندگی کے جاری کر دینا بھی اسی رحمان مطلق کا کام ہوسکتا ہے جس نے اپنے فضل وانعام سے تمام جانداروں کی ظاہری وباطنی زندگی کے سامان پیدا کے ہیں۔ اگر بفرض محال یہ چشمہ خشک ہوجائے، جیسا کہ اشقیاء کی تمنا ہے، توکون ہے جو مخلوق کے لئے ایسا پاک و صاف نظرا یانی مبیا کر سکے۔

تم سورة الملك ولله الحد والمهنه

#### ركوعاتها

## ٨٨ سُوۡرَةُ الۡقَلَمِ مَكِّيَّةُ ٢

ایاتها ۵۲

## بِسَمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ ن۔ قسم ہے قلم کی اور جو کچھ لکھتے میں

۲۔ تو نہیں اپنے رب کے فضل سے دیوانہ [۱]

۳۔ اور تیرے واسطے بدلا ہے بے انتہا <sup>[۲]</sup>

س اور توپیدا ہوا ہے بڑے خلق پر <sup>[۳]</sup>

نَ وَالْقَلَمِ وَ مَا يَسُطُرُونَ ﴿

مَآ اَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُوْنِ ﴿

وَ إِنَّ لَكَ لَاَجُرًا غَيْرَ مَمْنُوْنِ ﴿

وَ إِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْمٍ ١

ا۔ آتھ اللہ علیہ وسلم میں جنون کے الزام کا رق مشرکین مکہ حضور کو (العیاذ باللہ) دیوانہ کہتے تھے۔ کوئی کہتا کہ شیطان کا اثر جہ ہو یک بیک تمام قوم سے الگ ہو کرایسی باتیں کرنے گے ہیں جن کو کوئی نہیں مان سکتا، ہی تعالیٰ نے اس خیال باطل کی تریہ اور آپ کی تسلی فرما دی۔ یعنی جن پر اللہ تعالیٰ کے ایے ایے فضل و انعام ہوں جکو ہرآگے والا مشاہدہ کر رہا ہے۔ مثلاً اعلی درجہ کی فساحت اور حکمت ودائتی کی باتیں۔ مخالف و موافق کے دل میں اس قدر قوی تاثیر، اور اتنے بلند اور پائیزہ افلان کیا اسے دیوانہ کہنا نود اپنی دیوانگی کی دلیل نہیں ؟ دنیا میں بہت دیوانے ہوئے میں اور کتنے عظیم الثان مصلحین گذرے میں جن کو ابتداءً قوم نے دیوانہ کہ کر پکارا ہے۔ گر قلم نے تاریخی معلومات کا جو ذخیرہ بطون اوراق میں جمع کیا ہے وہ ببانگ دہل شادت دیتا ہے کہ واقعی دیوانوں، اور ان دیوانہ کہلانے والوں کے عالات میں کس قدر زمین و آسمان کا تفاوت ہے۔ آج آپکو (العیاذ باللہ) مجمون کے لقب سے یاد کرنا بالکل وہی رنگ رکھتا ہے جس رنگ میں دنیا کے تمام جلیل القدر اور اولوالعزم مصلحین کو ہر زمانہ کے لقب سے یاد کرنا بالکل وہی رنگ رکھتا ہے جس رنگ میں دنیا کے تمام جلیل القدر اور اولوالعزم مصلحین کو ہر زمانہ کی داور ان مجبون کی جو نہ میں جس طرح تاریخ نے ان مصلحین کے اعلی کارناموں پر بقاء ودوام کی مہر شبت کی، اور ایک ذریعہ سے لکھی ہوئی تحریریں آپ کے ذکر خیر اور آپ کو دیوانہ بلانے والوں کا نام و نشان باتی نہ چھوڑا۔ قریب ہے کہ قلم اور ایک ذریعہ سے لکھی ہوئی تحریریں آپ کے ذکر خیر اور آپ کے بیشال کارناموں اور موام و معارف کو ہمیشہ کے لئے روش رکھیں گی۔ اور آپ کو دیوانہ بتلانے والوں کا وجود صفح ہمیں انسان ہونے کو بطور ایک اجامی عقیدہ کے تسلیم کر بھی ہوئی تعرب کے کامل ترین

سے لوح محفوظ کی تختی پر نقش کر چکا، کسی کی طاقت ہے کہ محض مجنون و مفتون کی پھبتیاں کس کر اس کے ایک شوشہ کو مٹاسکے ؟ جوابیا خیال رکھتا ہویر لے درجہ کا مجنون یا جاہل ہے ۔

۲۔ آتھ ان کے دیوانہ کھنے وسلم کے لئے بے انتہا اجر: یعنی آپ غمگین نہ ہوں۔ ان کے دیوانہ کھنے سے آپ کا اجر بڑھتا ہے اور غیر محدود فیض ہدایت بنی نوع انسان کو آپ کی ذات سے پہنچنے والا ہے اس کا بے انتہا اجرو ثواب آپ کو یقینا ملنے والا ہے کیا دیوانوں اور پا گلوں کا مستقبل ایسا پائدار اور شاندار کسی نے دیکھا ہے؟ یا کسی مجنون کی اسکیم اس طرح کامیاب ہوتے سنی ہے؟ پھر جس کا رتبہ اللہ کے ہاں اتنا بڑا ہواس کو چندا حمقوں کے دیوانہ کھنے کی کیا پروا ہونی چاہئے۔

۳۔ آتھ منے سلی اللہ علیہ وسلم کے اظافی کریانہ: یعنی اللہ تعالی نے جن اعلی اظافی و ملکات پر آپ کو پیدا فرہایا، کیا دیوانوں میں ان اظلی و ملکات کا تصور کیاجا سکتا ہے۔ ایک دیوانے کے اقوال وافعال میں قطعا نظم و ترتیب نہیں ہوتی، نہ اس کا کلام اسک کاموں پر منظبی ہوتا ہے، برظاف اس کے آپ کی زبان قرآن ہے اور آپ کے اعال واظلی قرآن کی خاموش تقیہ۔ قرآن جس نہی، جس خوبی، اور بھلائی کی طرف دعوت دیتا ہے وہ آپ میں فطرة موجود، اور جس بدی وزشی ہے روکتا ہے آپ طبعا اس سے نفور و بیرار ہیں۔ پیدائشی طور پر آپکی ساخت اور تربیت ایسی واقع ہوئی ہے کہ آپ کی کوئی حرکت اور کوئی چیز مدتناسب واعتدال سے ایک انچ ادھرادھر بیٹنے نہیں پائی۔ آپ کا حن اظلی اجازت نہ دیتا تھا کہ جابوں اور کمینوں کے طون و تشنیع پر کان دھریں جس شخص کا فلق اس قدر در مندی میں اپنے کو گھلائے ڈالتے تھے جس کی بدولت فلعلک بالخات کریگا۔ آپ تواپنے دیوانہ کئے والوں کی نیک نواتی اور در دمندی میں اپنے کو گھلائے ڈالتے تھے جس کی بدولت فلعلک بالخات نفسک کا فطاب سنے کو نوب آتی تھی۔ فی الحقیقت اظلی کی عظمت کا سب سے زیادہ عمیق پہلو یہ ہے کہ آدمی دنیا کی ان دھیر جسیوں سے معاملہ کریاتے وقت نداوند قدوس کی عظم جسی سے نیادہ عمیق پہلو یہ ہو جب تک یہ چیز قلب میں موجود رہیگی تمام معاملات عدل واغلاق کی میران میں پورے اُزیکے کیا نوب فرہایاتی جنید بغدادی نے سمی خلقہ عظیما اذام تکن لہ ھمة واغلاق کی میران میں پورے اُزیکے بالخلق و بالصدی مع الحق و فی وسیہ بعض الحق و بالصدی مع الحق و فی وسیہ بعض الحکا کے بالخلق و بالصدی مع الحق۔

۵۔ سواب تو بھی دیکھ لے گا اور وہ بھی دیکھ لیں گے ۲۔ کہ کون ہے تم میں جو بچل رہا ہے [۴]

فَسَتُبُصِرُ وَ يُبُصِرُونَ ﴿ فَا لَهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعُلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ ﴿

وَ هُوَ أَعُلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ٢

فَلَا تُطِعِ الْمُكَذِّبِينَ

وَدُّوُا لَوُ تُدُهِنُ فَيُدُهِنُونَ ۞

وَلَا تُطِعُ كُلَّ حَلَّافٍ مَّهِينٍ ﴿

کے بیشک تیرا رب وہی خوب جانے اُسکو جو برکا اُسکی راہ سے اور وہی جانتا ہے راہ پانے والوں کو [۵]

۸۔ سوتو کہنا مت مان جھٹلانے والوں کا

۹۔ وہ چاہتے ہیں کسی طرح تو ڈھیلا ہو تو وہ بھی ڈھیلے ہول [۱] ہول

۱۰۔ اور تو کھا مت مان کسی قسمیں کھانے والے بے قدر کا[۶]

ہ۔ مفتون کون ہے: یعنی دل میں تو پہلے سے سمجھتے ہیں، لیکن عنقریب فریقین کو آئٹھوں سے نظر آجائیگا کہ دونوں میں سے کون ہشار اور عاقبت اندیش تھا اور کس کی عقل ماری گئی تھی جس کی وجہ سے پاگلوں کی طرح بچلی بچلی باتیں کرتا تھا۔

<mark>۵۔</mark> یعنی پوری طرح علم تواللہ ہی کو ہے کہ کون لوگ راہ پر آنیوائے ہیں اور کون مجھنے والے لیکن نتائج جب سامنے آئینگے تو سب کو نظر آجائیگا کہ کون کامیابی کی منزل پر پہنچا اور کون شیطان کی رہزنی کی بدولت ناکام و نامراد رہا۔

۲۔ کفار کے لئے ڈھیل مت دکھاؤ بینی راہ پر آنیوا لے اور نہ آنیوا لے سب اللہ کے علم محیط میں طے شدہ ہیں ۔ امذا دعوت و تبلیغ کے معاملہ میں کچے ردو رہایت کی ضرورت نہیں ۔ جس کو راہ پر آنا ہو گا آرہے گا اور ہو محروم ازلی ہے وہ کسی کاظ و مرؤت سے ماننے والا نہیں ۔ کفار مکہ حضرت الٹی آلیج سے کہتے تھے کہ آپ بت پرسی کی نسبت اپنا سخت رویہ ترک کر دیں اور ہمارے معبودوں کی تردید نہ کریں، ہم بھی آپ کے خداکی تعظیم کرینگے اور آپ کے طور وطریق اور مملک و مشرب سے متعرض نہ ہونگے ۔ ممکن شاکل ایک مصلح اعظم کے دل میں ہو "فاق عظیم " پر پیدا کیاگیا ہے ۔ نیک نیتی سے یہ خیال آجائے کہ تصوری می نرمی اختیار کرنے میں کیا مضائقہ ہے ۔ اُس پر حق تعالیٰ نے متنب کرنے اور ڈھیل دینے سے کام بنتا ہے تو برائے چندے نرم روش اختیار کرنے میں کیا مضائقہ ہے ۔ اُس پر حق تعالیٰ نے متنب فرما دیاکہ آپ ان مکذیون کا کہنا نہ مانیے ۔ ان کی غرض میں ماصل نہیں ہوتی ۔ آپ تو ہر طرف سے قطع نظر کرکے اپنا فرض اداکر تے رہے ۔ کسی کی بعثت کی اصلی غرض اس صورت میں ماصل نہیں ہوتی ۔ آپ تو ہر طرف سے قطع نظر کرکے اپنا فرض اداکر تے رہے ۔ کسی کو مخوا دینے اور راہ پر لے آنے کے آپ ذمہ دار نہیں ۔ ( تنبیہ ) " ہداہت " اور "مدارات " میں بہت باریک فرق ہے ۔ اول ادر مذموم ہے اور آخر الذکر محمود ۔ فلا تعفل ۔

﴾ یعنی جس کے دل میں خدا کے نام کی عظمت نہیں، جھوٹی قیم کھا لینا ایک معمولی بات سمجھتا ہے اور پونکہ لوگ اس کی باتوں پر اعتبار نہیں کرتے ۔ اس لئے یقین دلانے کے لئے بار بار قیمیں کھا کر بے قدر اور ذلیل ہوتا ہے ۔

اا۔ طعنے دے چغلی کھاتا پھرے

۱۲۔ بھلے کام سے روکے مدسے بڑھے بڑا گنہگار

۱۳ اُوڈان سب کے پیچے بدنام [۸]

۱۴۔ اس واسطے کہ رکھتا ہے مال اور بیٹے [۹]

۱۵۔ جب سنائے اُس کو ہماری باتیں کھے یہ نقلیں ہیں پہلوں کی [۱۰]

۱۶۔ اب داغ دیں گے ہم اُسکو سونڈ پر <sup>[۱۱</sup>]

م نے اُن کو جانچا ہے جیسے جانچا تھا باغ والوں کو آگا جب اُن سب نے قسم کھائی کہ اُس کا میوہ توڑیں گے صبح ہوتے

هَمَّازٍ مَّشَّآءٍ بِنَمِيْمٍ ﴿

مَنَّاءٍ لِّلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيْمٍ ﴿

عُتُلٍّ بَعْدَ ذٰلِكَ زَنِيْمٍ ﴿

أَنُ كَانَ ذَا مَالِ وَّ بَنِينَ ﴿

إِذَا تُتُلَى عَلَيْهِ المِتُنَا قَالَ اسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ

سَنَسِمُهُ عَلَى الْخُرُ طُوْمِ

إِنَّا بَلَوْنٰهُمْ كُمَا بَلَوْنَآ اَصْحٰبَ الْجَنَّةِ ۚ إِذْ

اَقْسَمُوْا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ ﴿

۸۔ کافر کے اوصاف: یعنی ان خصلتوں کے ساتھ بدنام اور رسوائے عالم بھی ہے حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں "کہ یہ سب کافر
 کے وصف ہیں آدمی اپنے اندر دیکھے اور یہ خصلتیں چھوڑے" (تنبیہ) ذَنِیتِم کے معنی بعض سلف کے نزدیک ولدالزنا اور
 حرامزادے کے ہیں۔ جس کافرکی نسبت یہ آئیتیں نازل ہوئیں وہ ایسا ہی تھا۔

9۔ مال و دولت شرافت کا معیار نہیں: یعنی ایک شخص اگر دنیا میں طالع مند اور خوش قسمت نظر آتا ہے، مثلاً مال و اولاد وغیرہ رکھتا ہے تو محض اتنی بات سے اس لائق نہیں ہو جاتا کہ اس کی بات مانی جائے۔اصل چیزانسان کے اخلاق و عادات ہیں۔ جس شخص میں شرافت اور خوش اخلاقی نہیں، اللہ والوں کا کام نہیں کہ اسکی ابلہ فریب باتوں کی طرف التفات کریں۔ ۱۔ یعنی اللہ کی باتوں کو یہ کہہ کر جھٹلاتا ہے۔

۱۱۔ ولید بن مغیرہ کی رسوائی: کہتے میں قریش کا ایک سردار ولید بن مغیرہ تھا اس میں یہ سب اوصاف مجتمع تھے اور ناک پر داغ

دینے سے مراد اس کی رسوائی اور رُوسیاہی ہے، شاید دنیا میں حتی طور پر بھی کوئی داغ پڑا ہو۔ یا آخرت میں پڑیگا۔ ۱۲۔ یعنی مال واولا د کی کثرت کوئی مقبولیت کی علامت نہیں، نہ اللہ کے ہاں اسکی کچھ قدر و قیمت ہے لہذا کفار مکہ اس چیز پر مغرور نہ ہوں یہ تواللہ کی طرف سے انکی آزمائش اور جانچ ہے جیسے پہلے بعض لوگوں کی جانچ کی گئی۔

وَلَا يَسْتَثُنُونَ عَ

فَطَافَ عَلَيْهَا طَآيِفُ مِّنُ رَّبِكَ وَ هُمُ نَا يِمُونَ فَي هُمُ نَا يِمُونَ فَي اللَّهُ مَا يَا يَا مُونَ

فَأَصْبَحَتُ كَالصَّرِيْمِ ﴿

فَتَنَادَوُا مُصْبِحِينَ ﴿

اَنِ اغْدُوْا عَلَى حَرُثِكُمْ اِنْ كُنْتُمْ طرِمِيْنَ -

فَانُطَلَقُوا وَ هُمْ يَتَخَافَتُونَ ﴿

اَنُ لَّا يَدُخُلَنَّهَا الْيَوْمَ عَلَيْكُمْ مِّسْكِيْنُ

۱۸\_ اوران شاء الله یه کها [۱۳]

19۔ پھر پھیراکر گیا اُس پر کوئی پھیرے والا تیرے رب کی طرف سے اور وہ سوتے ہی رہے

> ۲۰۔ پھر صبح تک ہورہا جیسے ٹوٹ چکا [۱۳] ۲۱۔ پھر آپس میں بولے صبح ہوتے

۲۲۔ کہ سویرے چلواپنے کھیت پراگر تکوتوڑنا ہے

۲۳۔ پھر چلے اور آپس میں کہتے تھے چپکے چپکے ۲۴۔ کہ اندر نہ آنے پائے اُس میں آج تمہارے پاس کوئی مختاج

۳۱۔ تین بھائیوں کی ہوس کا انجام: کئی بھائی جن کے باپ نے ترکہ میں میوے کا ایک باغ چھوڑا تھا، اس میں کھیتی بھی ہوتی ہوگی۔ سارا گھر اسکی پیداوار سے آبودہ تھا، باپ کے زمانہ میں عادت تھی کہ جس دن میوہ توڑا جاتا یا کھیتی کٹتی۔ تو شہر کے سب فقیر مختاج جمع ہو جاتے ہیں، وہ اپنے یہ سب کو تھوڑا بہت دیدیتا اسی سے برکت تھی، اس کے انتقال کے بعد بیٹوں کو خیال ہوا کہ فقیر جو اتنا مال لے جاتے ہیں، وہ اپنے ہی کام آئے تو خوب ہو۔ کیوں ہم ایسی تدبیر نہ کریں کہ کچھ دینا نہ پڑے اور ساری پیداوار گھر میں آجائے۔ پھر آئیں میں مثورہ کر کے یہ رائے قرار پائی کہ ضبح سویرے ہی توڑکر گھر لے آئیں۔ فقیر جائینگے تو وہاں کچھ نہ پائینگے۔ اور اپنی اس تدبیر یہ ایسا یقین جایا کہ "ان شاءاللہ" بھی نہ کہا۔

۱۲ یعنی رات کو بگولا اٹھا آگ لگی یا اور کوئی آفت پڑی، سب کھیت اور باغ صاف ہورہا۔

وَّ غَدَوًا عَلَى حَرُدٍ قَدِرِيْنَ 👜

فَلَمَّا رَاوُهَا قَالُوٓ اإِنَّا لَضَآ لُّونَ ﴿

بَلُ نَحْنُ مَحْرُ وَ مُوْنَ عَ

قَالَ اَوْسَطُهُمُ اللَّمُ اَقُلُ لَّكُمْ لَوْلَا تُسَبِّحُونَ

(YA)

قَالُوْ اسُبُحٰنَ رَبِّنَآ إِنَّا كُنَّا ظُلِمِينَ عَ

فَاقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَّتَلَاوَ مُوْنَ عَلَى

قَالُوْ اللَّهِ يُلَنَّا إِنَّا كُنَّا طُغِينَ عَ

۲۵۔ اور سویرے علیے لیکتے ہوئے زور کے ساتھ<sup>[۱۵]</sup> ۲۲۔ پھر جب اُسکو دیکھا بولے ہم توراہ بھول آئے

۲۷ منہیں ہماری تو قسمت میصوٹ گئی [۱۱]

۲۸۔ بولا بچلا اُن کا میں نے تم کو مذکها تھا کہ کیوں نہیں یکی بولتے اللہ کی [۱۷]

۲۹۔ بولے پاک ذات ہے ہمارے رب کی ہم ہی تقصیر وارتھے

۳۰۔ پھر منہ کر کر ایک دوسرے کی طرف لگے اُلاہنا دینے [۱۸]

۳۱۔ بولے ہائے خرابی ہماری ہم ہی تھے مدسے بڑھنے والے

۵۱۔ یعنی یہ یقین کرتے ہوئے کہ اب جاکر سب پیداوار اپنے قبضہ میں کر لیں گے۔

11۔ وہ زمین تھیتی اور درختوں سے ایسی صاف ہو چکی تھی کہ وہاں پہنچ کر پہچان مذسکے سمجھے کہ ہم راہ بھول کر تھیں اور نکل آئے۔ پھر جب غورکیا توسمجھے کہ نہیں، جگہ تو وہی ہے۔ مگر ہماری قسمت پھوٹ گئی اور حق تعالیٰ کی درگاہ سے ہم محروم کئے گئے۔ ۱۔ منجھلا بھائی اُن میں زیادہ ہشیار تھا۔ اس نے مثورہ کے وقت متنبہ کیا ہوگا کہ اللہ کو مت بھولو۔ یہ سب اسی کا انعام سمجھواور

کا یہ بھلا بھائی ان یں ریادہ مسیار ھا۔ ان سے سورہ سے وست سمتبہ نیا ہوہ کہ اللہ وست بسوویہ میہ سب کی 6الکام سبواور فقیر مختاج کی خدمت سے دریغ نہ کرو۔ جب کسی نے اس کی بات پر کان نہ دھرا، چپ ہورہا اور ان ہی کا شریک عال ہوگیا۔ اب یہ تباہی دیکھ کر اس نے وہ پہلی بات یاد دلائی۔

۱۸۔ اپنی غلطی کا اعتراف: اب اپنی تقصیر کا اعتراف کر کے رب کی طرف رجوع ہوئے اور جیسا کہ عام مصیبت کے وقت قاعدہ ہے ایک دوسرے کو الزام دینے لگے ، ہرایک دوسرے کو اس مصیبت اور تباہی کا سبب گرادنتا تھا۔ عَسٰى رَبُّنَا اَنْ يُّبَدِلَنَا خَيْرًا مِّنْهَا اِنَّا اِلَىٰ رَبِّنَا لِغِبُونَ ﷺ وَنَا لِغُبُونَ

كَذَٰلِكَ الْعَذَابُ وَ لَعَذَابُ الْأَخِرَةِ اَكُبَرُ ٱللَّحِرَةِ اَكُبَرُ ٱللَّاخِرَةِ اَكُبَرُ ٱللَّاخِرَةِ اَكُبَرُ ٱللَّانِ اللَّهِ اللَّهُ الللْمُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللَّهُ الللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللْمُولِمُ اللللْمُ الللْمُولِمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُولِمُ اللَّالِمُ الللللْمُ الللْمُولِمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُولِمُ الللللْمُو

إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ عِنْدَرَبِّهِمْ جَنّْتِ النَّعِيْمِ ﴿

اَفَنَجُعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجُرِمِينَ ﴿

مَالَكُمْ اللَّهُ كَيْفَ تَحُكُمُونَ ﴿

اَمْ لَكُمْ كِتْبُ فِيْهِ تَدْرُسُونَ ﴿

إِنَّ لَكُمْ فِيْهِ لَمَا تَخَيَّرُونَ ﴿

اَمْ لَكُمْ اَيْمَانُ عَلَيْنَا بَالِغَةُ إِلَى يَوْمِ الْمِي يَوْمِ الْمِيَانُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

۳۲۔ شاید ہمارارب بدل دے ہمکواس سے بہتر ہم اپنے رب سے آرزور کھتے میں [۱۹]

۳۳۔ یوں آتی ہے آفت اور آفرت کی آفت تو سب سے بڑی ہے اگر انکو سمجھ ہوتی [۲۰]

۳۷۔ البتہ ڈرنے والوں کواُنکے رب کے پاس باغ ہیں نعمت کے [۱]

۳۵۔ کیا ہم کر دیں گے عکم برداروں کو برابر گنگاروں کے

۳۹ \_ کیا ہوگیا تکو کیسے ٹھہرارہے ہوبات <sup>[۲۲]</sup>

۳۷۔ کیا تمہارے یا س کوئی کتاب ہے جس میں پڑھ لیتے ہو

۳۸ اُس میں ملتا ہے تکو جو تم پسند کر لو

79۔ کیا تم نے ہم سے قسمیں لے لی میں ٹھیک پہنچنے والی قیامت کے دن تک کہ تم کو ملے گاہو کچھ تم ٹھہراؤ گئے۔

19۔ آخر میں سب مل کر کھنے لگے کہ واقعی ہماری سب کی زیادتی تھی کہ ہم نے نقیروں مخابوں کا حق مارنا چاہا اور حرص و طمع میں آگر اصل بھی کھو بیٹے، یہ جو کچھ خرابی آئی اس میں ہم ہی قصوروار میں، مگر اب بھی ہم اپنے رب سے ناامید نہیں کیا عجب ہے وہ اپنی رحمت سے پہلے باغ سے بہتر باغ ہم کو عطاکر دے۔

۲۰۔ آخرت کا عذاب بہت بڑا ہے: یعنیٰ یہ دنیا کے عذاب کا ایک چھوٹا سا نمونہ تھا جے کوئی ٹال نہ سکا۔ بھلا آخرت کی اس بڑی آفت کو توکون ٹال سکتا ہے۔ سمجھ ہو توآدمی یہ بات سمجھے۔

۲۱۔ جنت نعیم: یعنی دنیا کے باغ و بہار کو کیا لئے پھرتے ہو جنت کے باغ ان سے کمیں بہتر ہیں جن میں ہر قسم کی نعمتیں جمع

ہیں۔ وہ خاص متقاین کے لئے ہیں۔

۲۲۔ کظار کی خوش فہمی اور اس کا جواب؛ کظار مکہ نے غرور و تکبر سے اپنے دل میں یہ ٹھمرار کھا تھا کہ اگر قیامت کے دن مسلمانوں پر عنایت و بخش ہوگی تو ہم پر ان سے بہتر اور بڑھ کر ہوگی۔ اور جس طرح دنیا میں ہم کو اللہ نے علیش و رفاہیت میں رکھا ہے وہاں بھی یہ ہی معاملہ رہیگا۔ اس کو فرمایا کہ یہ کیسے ہوسکتا ہے اگر ایسا ہو تو یہ مطلب ہو گا کہ ایک وفادار غلام ہو ہمیشہ اپنے آقا کی حکمبرداری کے لئے تیار رہتا ہے، اور ایک جرائم پیشہ باغی دونوں کا انجام یحمال ہوجائے، بلکہ مجرم اور باغی، وفاداروں سے اچھے رمیں یہ وہ بات ہے جس کو عقل سلیم اور فطرت صحیحہ رَد کرتی ہے۔

سَلُهُمُ اَيُّهُمْ بِذٰلِكَ زَعِيْمٌ ﴿

اَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ فَلْيَاتُوا بِشُركا بِهِمْ إِنْ كَانُوا طِيْمُ كَا يِهِمْ إِنْ كَانُوا طِيدِقِينَ ﴿

يَوْمَ يُكُشَفُ عَنْ سَاقٍ وَّ يُدُعَوْنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عُوْنَ اللَّهُ اللَّهُ عُوْنَ اللَّهُ اللَّهُ عُوْدَ اللَّهُ عُودًا اللَّهُ عَلَى اللْلِهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِّى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمِنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

۳۰۔ پوچھاُن سے کونسا اُن میں اس کا ذمہ لیتا ہے [۲۳] ۲۰ کیا انکے واسطے کوئی شریک میں پھر توچاہئے لے آئیں اپنے اپنے شریکوں کواگر وہ سچے میں [۲۳]

۴۲۔ جس دن کہ کھولی جائے پنڈلی اور وہ بلائے جائیں سجدہ کرنے کو پھرینہ کر سکیں [۲۵]

۲۷۔ کفار کے پاس کوئی سند نہیں: یعنی یہ بات کہ مسلم اور مجرم دونوں برابر کر دیئے جائیں ظاہر ہے عقل و فطرت کے خلاف ہے۔ پھر کیا کوئی نقلی دلیل اس کی تائید میں تمہارے پاس ہے ؟ کیا کسی معتبر کتاب میں یہ مضمون پڑھتے ہو کہ جو تم اپنے لئے پہند کر لو گے وہ ہی ملے گا؟ اور تمہاری من مانی خواہشات پوری کی جائینگی۔ یا اللہ تعالیٰ نے قیامت تک کے لئے کوئی قیم کھالی ہے کہ تم جو کچھا پنے دل سے مٹھرا لو گے وہ ہی دیا جائے گا؟ اور جس طرح آج عیش ورفاہیت میں ہو۔ قیامت تک اسی حال میں رکھے جاؤ گے ؟ جو شخص ان میں سے ایسادعویٰ اور اس کے ثابت کرنے کی ذمہ داری اپنے اوپر لے، لاؤ، اسے سامنے کرو۔ ہم بھی تو دیکھیں کہ وہ کمال سے کہتا ہے۔

۲۷۔ یعنی اگر عقلی و نقلی دلیل کوئی نہیں، محض جھوٹے دیوہاؤں کے بل بوتے پر یہ دعوے کئے جا رہے ہیں کہ وہ ہم کویوں کر دیں گے اور یوں مرتبے دلا دینگے، کیونکہ وہ خودخدائی کے شریک اور حصہ دار ہیں تواس دعوے میں ان کا سچا ہونا اسی وقت ثابت ہوگا جب وہ ان شرکاء کو خدا کے مقابلہ پر بلا لائیں اور اپنی من مانی کارروائی کرا دیں ۔ لیکن یا درہے کہ وہ معبود عابدوں سے زیادہ عاجزاور بے بس ہیں ۔ وہ تمہاری کیا مدد کرینگے، خود اپنی مدد بھی نہیں کرسکتے ۔

۲۵۔ کشف ساق: اس کا قصہ حدیث شخین میں مرفوعا اس طرح آیا ہے کہ حق تعالیٰ میدان قیامت میں اپنے ساق ظاہر فرمائے گا "" ساق"" (پنٹلی ) کو کہتے میں اور یہ کوئی خاص صفت یا تقیقت ہے صفات و حقائق الهیہ میں سے جس کو کسی خاص مناسبت سے ""ساق"" فرمایا۔ جیسے قرآن میں ""ید"" ( ہاتھ) ""وجہ" ( چہرہ ) کا لفظ آیا ہے۔ یہ مفہومات متشابہات میں سے کہلاتے ہیں۔ ان پر ا سی طرح بلاکیف ایان رکھناچا ہئے جیسے اللہ کی ذات، وجود، حیات اور سمع وبصر وغیرہ صفات پر ایان رکھتے میں ۔

اہل ریا و نفاق سجدہ نہیں کرسکیں گے :ا سی حدیث میں ہے کہ اس تحلی کودیکھ کرتمام مؤمنین ومؤمنات سجدہ میں گر پڑینگے ۔ مگر جو شخص ریاء سے سجدہ کرنا تھا، اسکی کمر نہیں مڑیگی۔ تختہ سی ہو کر رہ جائیگی، اور جب اہل ریاء ونفاق سجدہ پر قادر نہ ہونگے تو کفار کا اُس پر قادر نہ ہونا بطریق اولیٰ معلوم ہوگیا۔ یہ سب کچھ محثر میں اس لئے کیاجائے گا کہ مومن و کافراور مخلص ومنافق صاف طور پر کھل جائیں اور ہر ایک کی اندرونی عالت حتی طور پر مثاہد ہوجائے (تنبیہ ) ""متثابهات"" پر پیلے کلام کیا جاچکا ہے اور حضرت شاہ عبدالعزیز ﷺ نے اس آیت "'کثف ساق "' کی تفسیر میں نہایت عالی اور عجیب تبصرہ متثابهات پر کیا ہے۔ فلیراجع۔

خَاشِعَةً اَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةً ﴿ وَقَدْ ١٣٦ جَكَى رِبْقَ مِن كَا أَنكَى آتَكُوسِ [٢٦] يراهي آتي موكى كَانُوْ الْيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُوْدِ وَهُمْ سَلِمُوْنَ ان پِ ذَلت اور سِلِ انكوبلات رہے سجدہ كرنے كواوروه

تھے اچھے خاصے [۲۷]

۳۸ ۔ اب چھوڑ دے مجھ کو اور اُنکو جو کہ جھٹلائیں اس بات کواب ہم سیڑھی سیڑھی آثاریں گے اُنکو جمال سے أنكويية بهي نهين [٢٨]

۴۵ء اور انکو ڈھیل دیے جاتا ہوں بیٹک میرا داؤیکا ہے [۲۹] فَذَرْنِي وَ مَنْ يُكَذِّبُ بِهٰذَا الْحَدِيْثِ سَنَسْتَدُرِ جُهُمْ مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَ أُمْلِي لَهُمُ اللَّهِ كَيْدِي مَتِينُ عَ

۲۷۔ یعنی ندامت اور شرمندگی کے مارے آنکھ اُوپرینہ اُٹھ سکے گی۔

۲۷۔ سجدہ سے محرومی کی وجہ: یعنی دنیا میں سجدہ کا عکم دیاگیا تھا جس وقت اچھے خاصے تندرست تھے اور بااختیار نود سجدہ کرسکتے تھے وہاں کبھی اغلاص سے سجدہ نہ کیا۔ اس کا اثریہ ہوا کہ استعداد ہی باطل ہو گئی اب چاہیں بھی تو سجدہ نہیں کرسکتے۔ ۲۸۔ یعنی ان کو عذاب ہونا تو یقینی ہے لیکن چندے عذاب کے توقف سے رنج نہ کیجئے اور انکا معاملہ میرے اوپر چھوڑ دیجئے۔

میں خودان سے نبٹ لوں گا اوراس طرح بتدریج آہستہ آہستہ دوزخ کی طرف لے جاؤں گاکہ ان کو پتہ بھی نہیں جلیے گا۔ یہ اپنی

عالت پر مگن رمینگے اور اندر ہی اندر سکھ کی جڑیں کٹتی چلی جائینگی۔

۲۹۔ یعنی میری نطیف اور خفیہ تدبیرایسی پکی ہے، جس کو یہ لوگ سمجھ بھی نہیں سکتے بھلا اس کا توڑ توکیا کر سکتے ہیں۔

اَمْ عِنْدَهُمُ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكُتُبُونَ عَ

فَاصْدِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَ لَا تَكُنُ كَصَاحِبِ الْحُوْتِ الْذَكَةِ فَكُمْ اللَّهِ الْحُوْتِ الْذَ نَادَى وَ هُوَ مَكْظُوْمُ اللَّ

لَوُ لَآ اَنْ تَدْرَكَهُ نِعْمَةُ مِّنْ رَّبِهِ لَنُبِذَ بِالْعَرَآءِ وَهُوَ مَذْمُوْ مُنْ اللهِ الْعَرَآءِ وَهُوَ مَذْمُوْ مُنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

۳۹ کیا تو مانگتا ہے اُن سے کچھ حق سواُن پر تاوان کا بوجھ پڑرہا ہے

، ۲۷ کیا اُنکے پاس خبر ہے غیب کی سووہ لکھ لاتے میں [۴۰]

۴۸۔ اب تو استقلال سے راہ دیکھتا رہ اپنے رب کے عکم کی اور مت ہو جیسا وہ مجھلی والا [۱۳] جب بگارا اُس نے اور وہ غصہ میں بھرا تھا [۲۳]

49۔ اگر نہ سنبھالیا اُسکو احمان تیرے رب کا تو پھینکا گیا ہی تھا چٹیل میدان میں الزام کھا کر [۳۳]

٣٠ يعنى افوں اور تعجب كا مقام ہے كہ يہ لوگ اس طرح تباہى كى طرف چلے جارہے ہيں ليكن آپ كى بات نهيں مانے ۔ آخر نہ مانے كى وجہ كيا ہے ؟ كيا آپ ان سے كچھ معاوضہ ( تخاہ يا كميثن وغيرہ ) طلب كرتے ہيں ؟ جس كے بوجھ ميں وہ دبے جارہے ہيں ۔ يا نود ان كے پاس غيب كى خبريں اور اللہ كى وحى آتى ہے ؟ جے وہ حفاظت كے لئے قرآن كى طرح لكھ ليتے ہيں ۔ اسلئے آپ كے اتباع كى ضرورت نهيں سمجھتے ۔ آخر كچھ سبب تو ہونا چاہئے ۔ جب ان پر كچھ بار بھى ڈالا نهيں جاتا اور اس چيز سے استغناء ہمى نهيں تو نہ مانے كا سبب بجز عناد اور ہٹ دھرمى كے اور كيا ہوسكتا ہے ۔

الا۔ حضرت یونس علیہ السلام کا غصہ: یعنی مجھلی کے پیٹ میں جانیوالے پیغمبر (حضرت یونس علیہ الصلوۃ والسلام) کی طرح مکذبین کے معاملہ میں تنگدلی اور گھبراہٹ کا اظہار نہ کیجئے۔ انکا قصہ پہلے کئی جگہ تھوڑا تھوڑاگذر چکا ہے۔

۳۱۔ یعنی قوم کی طرف سے غصہ میں بھرے ہوئے تھے جھنجھلا کر نتابی عذاب کی دعا بلکہ پیشین گوئی کر بیٹے (تنبیہ) مَکُظُلُوْ مُرْ کے معنی بعض مفسرین نے یہ کئے ہیں کہ وہ غم سے گھٹ رہے تھے اور یہ غم مجموعہ تھا کئی غموں کا۔ ایک قوم کے ایمان نہ لانے کا، ایک عذاب کے ٹل جانے کا، ایک بلا اذن صریح شہر چھوڑ کر پلے آنے کا، ایک مچھل کے پیٹ میں 2790

مجوں رہنے کا۔ اس وقت اللہ کو پکارا اور یہ دعاکی لا ٓ الله اِلّآ اَنْتَ سُبْحَانَكَ اِنِّى كُنْتُ مِنَ الظّلِمِينَ اس پراللہ كا فضل موااور مُحِملى كے پیٹ سے نجات ملی۔

۳۳ یعنی اگر قبول توبہ کے بعد اللہ کا مزید فضل واحیان دستگیری نہ کرتا تو اسی چٹیل میدان میں جماں مجھلی کے پیٹ سے نکال کر ڈالے گئے تھے الزام کھائے ہوئے پڑے رہتے اور وہ کالات وکرامات باقی نہ رہنے دیئے جاتے جو محض خداکی مہر بانی سے اس ابتلاء کے وقت بھی باقی رہے۔

## فَاجْتَلِهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّلِحِينَ ٢

وَ إِنْ يَّكَادُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَيُنَ لِقُونَكَ بِأَنْصَارِهِمُ لَمَّا سَمِعُوا الذِّكْرَ وَ يَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجُنُونَ هَا سَمِعُوا الذِّكْرَ وَ يَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجُنُونَ هَا اللَّهِ كُرَ وَ يَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجُنُونَ هَا

# ع وَ مَا هُوَ إِلَّا ذِكُرُ لِللَّهُ لَكُ لِللَّهُ عَلَّى اللَّهُ اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللّ

۵۰۔ پھر نوازا اُسکو اسکے رب نے پھر کر دیا اُسکو نیکوں میں [۳۳]

ا۵۔ اور منکر تو لگ ہی رہے ہیں کہ میسلا دیں تجھ کو اپنی نگاہوں سے جب سنتے ہیں قرآن اور کہتے ہیں وہ تو باؤلا ہے [۲۵]

۵۲۔ اور یہ قرآن تو یہی نصیحت ہے سارے جمان والوں کو[۲۶]

۳۷۔ یعنی پھران کا اور زیادہ رتبہ بڑھایا۔ اور اعلی درجہ کے نیک و شائسۃ لوگوں میں داخل رکھا۔ عدیث میں حضور الناؤلیکی نے فرمایا ہے کہ تم میں سے کوئی شخص نہ کھے کہ میں یونس بن متی سے بہتر ہوں۔

۳۵۔ قرآن س کر کفار کا غیظ و غضب: یعنی قرآن س کر غیظ و غضب میں بھر جاتے ہیں اور اس قدر تیز نظروں سے تیری طرف گھورتے ہیں، جانے تجھ کو اپنی جگہ سے ہٹا دینگے۔ زبان سے بھی آواز کے ہیں کہ یہ شخص تو مجنون ہوگیا ہے۔ اس کی کوئی بات قابل النفات نہیں ہے۔ مقصدیہ ہے کہ اسطرح آپ کو گھبرا کر مقام صبرو استقلال سے ڈگمگا دیں۔ مگر آپ برابر اپنے مسلک پر جمے رہیئے۔ اور تنگدل ہوکر کسی معاملہ میں گھبراہٹ یا جلدی یا مداہنت اختیار نہ کیجئیے۔ (تندید)

نظر لگنا: بعض نے لَیْنُ لِقُوْ نَكَ بِاَبْصَادِ هِمْ سے یہ مطلب لیا ہے کہ کفار نے بعض لوگوں کو جو نظر لگانے میں مشور تصاس پر آمادہ کیا تھا کہ وہ آپ کو نظر لگائیں۔ چنانچہ جس وقت حضور النَّیْ اَیَّا اِمْ قرآن تلاوت فرما رہے تھے، ان میں سے ایک آیا اور پوری ہمت سے نظر لگانے کی کوشش کی۔ آپ نے ""لا حول ولا قوۃ الا باللہ "" پڑھا اور وہ ناکام و نامراد واپس چلاگیا۔ باقی نظر لگئے یا لگانے کے مسئلہ پر بحث کرنے کا یہ موقع نہیں۔ اور آج کل جبکہ ""مسمریزم "" ایک باقاعدہ فن بن چکا ہے، اس میں مزیدرد وکد کرنا بیکار سامعلوم ہوتا ہے۔

۳۱۔ یعنی قرآن میں جنون اور باؤلے پن کی بات کونسی ہے۔ جس کو تم جنون کہہ رہے ہو وہ تو تمام عالم کے لئے اعلی ترین پندونصیحت کا ذخیرہ ہے۔ اسی سے بنی نوع انسان کی اصلاح اور دنیا کی کایا پلٹ ہوگی۔ اور وہ ہی لوگ دیوانے قرار پائینگے جو اس کلام کے دیوانے نہیں ہیں۔

تم سورة القلم ولله الحد والمينه

#### ركو عاتها ٢

## ٢٩ سُوْرَةُ الْحَاقَةِ مَكِّيَّةُ ٨٠

#### ایاتها۵۲

تبرك الذي ٢٩

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ وہ ثابت ہو چکنے والی

۲۔ کیا ہے وہ ثابت ہو چکنے والی [۱]

۳۔ اور تونے کیا سویا کیا ہے وہ ثابت ہو چکنے والی [۲]

س جھٹلایا ثمود اور عاد نے اُس کوٹ ڈالنے والی کو<sup>[۳]</sup>

۵۔ مووہ جو ثمود تھے موغارت کر دیے گئے اچھال کر [۴]

۲۔ اور وہ جو عاد تھے سو برباد ہوئے مصندی سنائے کی ہوا

سے نکلی جائے ہاتھوں سے [۵]

اَلْحَا قَدُ اللهِ

مَا الْحَا قَدُ اللَّهِ

عَاتِيَةٍ

وَ مَا اَدُرِيكَ مَا الْحَاقَّةُ ﴿

كَذَّبَتُ ثُمُو دُو عَادٌّ بِالْقَارِعَةِ ﴿

فَامَّا ثُمُو دُفَأُهُ لِكُوا بِالطَّاغِيَةِ ١

وَ اَمَّا عَادُّ فَأُهۡلِكُوا بِرِيْحٍ صَرۡصَرِ

ا۔ قیامت کی گھڑی کیا ہے: یعنی وہ قیامت کی گھڑی جس کا آنا ازل سے علم الهی میں ثابت اور مقرر ہو چکا ہے۔ جبکہ حق باطل سے بالکل واشگاف طور پر بدون کسی طرح کے اشتباہ والتباس کے جدا ہو جائیگا اور تمام حقائق اپنے پورے کال و سبوغ کے ساتھ نمایاں ہونگے ۔ اوراس کے وجود میں جھگڑا کرنے والے سب اس وقت مغلوب و مقہور ہو کر رمپینگے ۔ جانتے ہو وہ گھڑی کیاچیز ہے؟ اورکس قسم کے احوال و کیفیات اپنے اندر رکھتی ہے۔

۲۔ معذب قوموں کی ہلاکت میں کچھ نمونہ ہے: یعنی کوئی بڑے سے بڑا آدمی بھی کتنا ہی سوچے اور فکر کرے اس دن کے زہر گدز اور ہولناک مناظر کا پوری طرح ادراک نہیں کر سکتا ہاں تقریب الی الفہم کے لئے بطور تمثیل و تنظیر چند واقعات آگے بیان کئے جاتے ہیں جو دنیا میں اس قیامت کبریٰ کا نشان دینے میں بالکل ہی تھیراور ناتمام نمونہ کا کام دے سکتے ہیں۔ گویا ان چھوٹے " ماقوں " کا ذکر اس بڑے " ماقہ " کے بیان کے لئے توطیہ وتمہیہ ہے۔

سے یعنی قوم ""ثمود "" و""عاد"" نے اس آنیوالی گھڑی کو جھٹلایا تھا جو تام زمین، آسمان، چاند سورج، پہاڑوں اور انسانوں کا کوٹ کر رکھ

دیگی۔ اور سخت سے سخت مخلوق کوریزہ ریزہ کر ڈالیگی۔ پھر دیکھ لوا دونوں کا انجام کیا ہوا۔

۴۔ بھونچال: یعنی سخت بھونچال سے۔ جو ایک نہایت ہی سخت آواز کے ساتھ آیا، سب مته بالا کر دیئے گئے۔

<mark>۵۔ آندھی: یعنی وہ ہوا اس قدر تیزو تند تھی جس پر کسی مخلوق کا قابو نہ چلتا تھا حتی کہ فرشتے جو ہوا کے انتظام پرمسلط ہیں انکے ہاتھوں سے نکلی جاتی تھی۔</mark>

﴾۔ مقرر کر دیا اُسکو اُن پر سات رات اور آٹھ دن تک لگاتار پھر تو دیکھے کہ وہ لوگ اُس میں بچھڑ گئے گویا وہ ڈھنڈ میں کھجور کے کھو کھلے [۲]

٨ ـ ميمر تو ديکھتا ہے کوئی اُن ميں کا بچا[۱]

۹۔ اور آیا فرعون اور جو اُس سے پہلے تھے اور اُلٹ
 جانے والی بستیاں خطائیں کرتے ہوئے

۱۰۔ پھر حکم نہ مانا اپنے رب کے رسول کا پھر پکڑا اُنکو پکرونا سخت [۸] سَخَّرَهَا عَلَيْهِمُ سَبْعَ لَيَالٍ وَّ ثَمْنِيَةً اَيَّامٍ لَ عَلَيْهِمُ سَبْعَ لَيَالٍ وَّ ثَمْنِيَةً اَيَّامٍ لَ حُسُومًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِيْهَا صَرْعٰی لَكَانَّهُمُ اَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةٍ فَ صَرْعٰی لَكُمْ مِّنْ بَاقِيَةٍ فَ فَهَلْ تَرٰی لَهُمْ مِّنْ بَاقِيَةٍ فَ

وَجَاءَ فِرْعَوْنُ وَمَنْ قَبْلَهُ وَ الْمُؤْتَفِكُتُ بِالْخَاطِئَةِ ﴾ بِالْخَاطِئَةِ ﴾

فَعَصَوًا رَسُولَ رَبِّهِمُ فَاَخَذَهُمُ آخُذَةً رَابِيةً ﴿

1۔ قوت کا دعویٰ کرنے والوں کا انجام: یعنی جو قوم لنگوٹ کس کر اکھاڑے میں یہ کہتی ہوئی اتری تھی من اشد منا قوۃ (ہم سے زیادہ طاقتور کون ہے) وہ ہماری ہوا کا مقابلہ نہ کر سکی۔ اور ایسے گرانڈیل پہلوان ہوا کے تھیڑوں سے اسطرح پچھاڑ کھا کرگرے گویا کھجور کے کھو کھلے اور بیجان تنے ہیں جن کا سراوپر سے کٹ گیا ہو۔

﴾ ۔ یعنی ان قوموں کا ہیج بھی باقی رہا؟ اس طرح صفحہ ہتی سے نیست ونابود کر دی گئیں ۔

۸۔ فرعون کے پیجر کا انجام: یعنی "عاد" و" ثمود " کے بعد فرعون بہت بڑھ پڑھ کر باتیں کرتا ہوا آیا اور اس سے پہلے اور کئی قومیں گناہ سمیلتی ہوئی آئیں (مثلاً قوم نوح، قوم شعیب، اور قوم لوط جن کی بہتیاں اُلٹ دی گئی تھیں ) ان سیموں نے اپنے اپنے پیغمبر کی نافرمانی کی، اور خدا سے مقابلے باندھے۔ آخر سب کو خدا نے بڑی سخت پکڑ سے پکڑا، اس کے آگے کسی کی کچھ بھی پیش نہ

علی۔

إِنَّا لَمَّا طَغَاالُمَا أَء حَمَلُنْكُمْ فِي الْجَارِيَةِ

لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ تَذْكِرَةً وَّ تَعِيَهَا أُذُنُّ وَاعِيَةً وَ تَعِيهَا أُذُنُّ وَاعِيَةُ وَ وَاعِيَةُ وَ وَاعِيَةُ وَ وَاعِيَةُ وَ وَاعِيَةً وَ وَاعِيَةً وَ وَاعِيَةً وَ وَاعِيَةً وَ وَاعِيَةً وَ وَاعْمِيَةً وَاعْمِيَةً وَاعْمِيَةً وَاعْمِيَةً وَاعْمِيَةً وَاعْمِيَةً وَاعْمِيَةً وَاعْمِيَةً وَاعْمِيَةً وَاعْمِيمُ وَاعْمُ وَاعْمُواعُوا وَاعْمُ وَاعْمُ وَاعْ

فَإِذَا نُفِحَ فِي الصُّوْرِ نَفُخَةُ وَّ احِدَةُ ﴿ اللَّهُ وَ الْحِبَالُ فَدُكَّتَا دَكَّةً وَّ احِدَةً ﴿ الْمَالُ فَدُكَّتَا دَكَّةً وَاحِدَةً ﴿ وَالْحِدَةً ﴿ وَالْحِدَةً ﴿ وَالْحِدَةً اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّلْمُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّا اللللللَّا الللللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

فَيَوْمَبِذٍ وَّ قَعَتِ الْوَاقِعَةُ ﴿

وَانْشَقَّتِ السَّمَا أَءُ فَهِيَ يَوْمَبِذٍ وَّاهِيَةً ﴿

اا۔ ہم نے جس وقت پانی اُبلالا دلیاتم کو چلتی کشتی میں

۱۲۔ ٹاکہ رکھیں اُسکو تہماری یادگاری کے واسطے اور سینت کر رکھے اُسکو کان سینت کر رکھنے والا [<sup>9</sup>]

۱۳۔ پھر جب بھونکا جائے صور میں ایک بار بھونکنا ۱۳۔ اور اٹھائی جائے زمین اور پہاڑ بھر کوٹ دیے جائیں ایک بار

۱۵۔ پھراُس دن ہو پڑے وہ ہو پڑنے والی <sup>[۱۰]</sup> ۱۶۔ اور پھٹ جائے آسمان پھروہ اُس دن بحصر رہا ہے

9۔ صرت نوح علیہ السلام پر ایمان لانے والوں پر اللہ کا فضل: یعنی نوخ کے زمانہ میں جب پانی کا طوفان آیا تو بظاہر اسباب تم انسانوں میں سے کوئی بھی نہ کے سکتا تھا یہ ہماری قدرت و حکمت اور انعام واصان تھا کہ سب منکروں کو غرق کر کے نوخ کو مع انکے ساتھیوں کے بچالیا۔ بھلا ایسے عظیم الثان طوفان میں ایک کشتی کے سلامت رہنے کی کیا توقع ہو سکتی تھی۔ لیکن ہم نے اپنی قدرت و حکمت کا کر شمہ دکھلایا۔ تا لوگ رہتی دنیا تک اس واقعہ کو یادر کھیں اور جو کان کوئی معقول بات س کر سمجھتے اور محفوظ رکھتے میں وہ کبھی نہ بھولیں کہ اللہ کا ہم پر ایک زمانہ میں یہ احمان ہوا ہے اور سمجھیں کہ جس طرح دنیا کے ہنگامہ داروگیر میں فرمانبرداروں کو نافرمان مجرموں سے علیحدہ رکھا جاتا ہے، یہ ہی عال قیامت کے ہولئاک عاقد میں ہوگا۔ آگے اسی کی طرف کلام متقل کرتے ہیں۔

۱۰۔ نفخ صور: یعنی صور میصننے کے ساتھ زمین اور پہاڑا پنے جیز کو چھوڑ دینگے اور سب کو کوٹ پیٹ کر ایک دم ریزہ ریزہ کر دیا جائیگا۔ بس وہ ہی وقت ہے قیامت کے ہو پڑنے کا۔ وَّ الْمَلَكُ عَلَى اَرْجَآيِهَا ۖ وَ يَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَبِذٍ ثَمْنِيَةً ﴿

يَوْمَبِذٍ تُعُرَضُونَ لَا تَخُفٰى مِنْكُمُ خَافِيَةُ

فَامَّا مَنُ أُوتِي كِتٰبَهُ بِيَمِيْنِهِ فَيَقُولُ هَآؤُمُ اقْرَءُوْ اكِتْبِيَهُ ﴿

إنِّي ظَنَنْتُ أَنِّي مُلقٍ حِسَابِيَهُ ﴿

فَهُوَ فِي عِيْشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴿

1<sub>9۔</sub> سوجس کو ملا اُس کا لکھا داہنے ہاتھ میں وہ کہتا ہے۔ ليجويزه هيوميرا لكها [٣]

اور فرشتے ہوں گے اُسکے کناروں یر ["] اور اٹھائیں

گے تخت تیرے رب کا اپنے اوپر اُس دن آٹھ

۱۸۔ اُس دن سامنے کئے جاؤ کے چھپی نہ رہے گی

۲۰۔ میں نے خیال رکھا اس بات کا کہ مجھ کو ملے گا میرا حيال [١٥]

۲۱ ـ سووه مبیں من مانتے گزران میں

تمهاری کوئی چھپی بات [۳]

اا۔ آسمان پھٹ جائیگا: یعنی آج آسمان اس قدر مضبوط و محکم ہے کہ لاکھوں سال گذرنے پر بھی کمیں ذرا ساشگاف نہیں پڑا اس روز پھٹ کر ٹکڑے ٹکڑے ہو جائیگا۔ اور جس وقت درمیان سے پھٹنا شہروع ہو گا تو فرشتے اس کے کناروں پر چلے جائینگے ۔ ۱۲۔ حاملینِ عرش: اب عرش عظیم کو چار فرشتے اُٹھا رہے ہیں جن کی بزرگی اور کلانی کاعلم اللہ ہی کو ہے۔ اس دن ان چار کے ساتھ چار اور لنگیں گے۔ تفسیر عزیزی میں اس عدد کی حکمتوں اور ان فرشتوں کے حقائق پر بہت دقیق وبسیط بحث کی ہے۔ جس کو شوق ہو وہاں دیکھ لے۔

۱۳۔ اللہ کی عدالت میں پیشی: یعنی اس دن اللہ کی عدالت میں حاضر کیے جاؤگے اور کسی کی کوئی نیکی یا بدی مخفی یذ رہیگی، سب منظرعام پر آجائینگی۔

۱<mark>۷۔ اعال نامے:</mark> یعنی اس دن جس کا اعال نامہ داہنے ہاتھ میں دیا گیا جو ناجی و مقبول ہونے کی علامت ہے وہ خوشی کے مارے ہر کسی کو دکھاتا پھرتا ہے کہ لوآؤا بیہ میرااعالنامہ پڑھو۔

<u>۱۵۔ ایان کا انعام: یعنی میں نے دنیا میں خیال رکھا تھاکہ ایک دن ضرور میرا حیاب کتاب ہونا ہے اس خیال سے میں ڈرتا رہا اور </u>

74.1

اپنے نفس کامحاسبہ کرتا رہا آج اس کا دل خوش کن متیجہ دیکھ رہا ہوں کہ خدا کے فضل سے میرا حیاب بالکل صاف ہے۔

في جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴿

قُطُو فُهَا دَانِيَةُ عَ

كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيَّنَا بِمَآ اَسْلَفْتُمْ فِي الْأَيَّامِ الْخَالِيَةِ ﴿

وَ اَمَّا مَنُ اُوْتِى كِتْبَهُ بِشِمَالِهِ لَا فَيَقُولُ لِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

وَ لَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيَهُ ﴿

يليئتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةُ

هَلَكَ عَنِّي شُلُطْنِيَهُ 🛅

۲۲۔ اونچے باغ میں

۲۳ میکے میوے جھکے پڑے ہیں [۱۱]

۲۴۔ کھاؤاور پیورچ کر بدلا اُس کا جوآگے بیجے چکے ہو تم پہلے دنوں میں [۱۷]

۲۵۔ اور جس کو ملا اُس کا لکھا بائیں ہاتھ میں وہ کہتا ہے کیا اچھا ہوتا جو مجھ کو نہ ملتا میرا لکھا

> ۲۹۔ اور مجھ کو خبر نہ ہوتی کہ کیا ہے حیاب میرا ۲۷۔ کسی طرح وہی موت ختم کر جاتی ۲۸۔ کچھ کام نہ آیا مجھ کو میرا مال

۲۹۔ برباد ہوئی مجھ سے عکومت میری [۱۸]

ا۔ جو کھڑے بیٹے، لیٹے، ہر حالت میں نہایت سولت سے چنے جاسکتے ہیں۔

۱۔ اہلِ جنت کے عیش وآرام: یعنی دنیا میں تم نے اللہ کے واسطے اپنے نفس کی نواہشوں کوروکا تھا اور بھوک پیاس وغیرہ کی تکلیفیں اٹھائی تھیں، آج کوئی روک ٹوک نہیں، نوب رہے چ کر کھاؤ پیو، نہ طبیعت منغض ہوگی نہ بدہضمی نہ بیاری نہ زوال کاکھٹکا۔

۱۸۔ کفار کے اعال نامے اوران کی حسرت؛ یعنی پیٹے کی طرف سے بائیں ہاتھ میں جس کا اعالنامہ دیا جائیگا، سمجھ لیگا کہ تمہنی آئی،
اس وقت نهایت حسرت سے تمناکریگا کہ کاش میرے ہاتھ میں اعالنامہ نہ دیا جاتا اور مجھے کچھ خبر نہ ہوتی کہ حساب کتاب کیا چیز ہے
کاش موت میراقصہ ہمیشہ کے لئے تمام کر دیتی۔ مرنے کے بعد پھر اٹھنا نصیب نہ ہوتا۔ یا اٹھاتھا تو اب موت آگر میرالقمہ کر
لیتی۔ افسوس وہ مال و دولت اور جاہ و حکومت کچھ کام نہ آئی۔ آج ان میں سے کسی چیز کا پہتہ نہیں۔ نہ میری کوئی حجت اور دلیل

پلتی ہے نہ معذرت کی گنجائش ہے۔

خُذُوْهُ فَغُلُّوْهُ ﴿

ثُمَّ الْجَحِيْمَ صَلُّوهُ ﴿

ثُمَّ فِيُ سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَاسَلُكُونَ ذِرَاعًا فَاسَلُكُونَ وُرَاعًا فَاسَلُكُونَ وُرَاعًا

إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ الْعَظِيْمِ ﴿

وَ لَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ

فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَهُنَا حَمِيْمٌ فَيَ

وَّ لَا طَعَامُ إِلَّا مِنْ غِسُلِينٍ ﴿

عُ لَّا يَا كُلُهُ إِلَّا الْخَاطِئُونَ ﴿

٣٠ أسكو پكراو بچر طوق ڈالو

الا۔ پھر آگ کے ڈھیر میں اسکو ڈالو

۳۱۔ پھر ایک زنجیر میں جس کا طول ستر گز ہے اُسکو عبر <sub>دو</sub>[۱۹]

٣٣ ـ وه تھا کہ یقین بنہ لا تا تھا اللہ پر جو سب سے بڑا

۳۴\_ اور تاکیدینہ کرتا تھا فقیر کے کھانے پر <sup>[10]</sup>

۳۵ ۔ سوکوئی نہیں آج اُس کا یماں دوستدار [۱۱] ۳۱ ۔ اور یہ کچھ ملے کھانا مگر زخموں کا دھوون

٣٠ ـ كوئى يذ كھائے اُسكومگر وہى گڼگار[٢٠]

19۔ کافرکے لئے فرشتوں کو حکم: فرشتوں کو حکم ہو گا اسے پکروہ طوق گئے میں ڈالو، پھر دوزخ کی آگ میں غوطہ دواور اُس زنجیر میں جس کا طول ستر گزیے اس کو جکڑ دو، تا جلنے کی حالت میں ذرا بھی حرکت نہ کر سکے، کہ ادھر اُدھر حرکت کرنے سے بھی جلنے والا قدرے تخفیف محوس کیاکرتا ہے، (تنبیہ) گزسے وہاں کا گزمراد ہے جس کی مقدار اللہ ہی جانے۔

۲۰۔ کافرکی اس سزاکی وجہ: یعنی اس نے دنیا میں رہ کرنہ اللہ کو جانا نہ بندوں کے حقوق پیچانے، فقیر مختاج کی خود توکیا خدمت کرتا دوسروں کو بھی ادھرتز غیب نہ دی۔ پھرجب اللہ پر جس طرح چامیئے ایان نہ لایا تو نجات کہاں؟ اور جب کوئی بھلائی کا چھوٹا ہڑا کام بن نہ پڑا تو عذاب میں تخفیف کی بھی کوئی صورت نہیں۔

۲۱۔ یعنی جب اللہ کو دوست نہ بنایا تو آج اس کا دوست کون بن سکتا ہے جو حایت کر کے عذاب سے بچا دے یا مصیبت کے وقت کچھ تسلی کی بات کرے۔

۲۲۔ دوزخ میں کافر کا کھانا: کھانے سے بھی انسان کو قوت پہنچتی ہے مگر دوز نیوں کو کوئی ایسا مرغوب کھانا نہ ملیگا جو راحت و قوت

کا سبب ہو۔ ہاں دوز نیوں کے زخموں کی پیپ دی جائے گی جے ان گنگاروں کے سواکوئی نہیں کھا سکتا اور وہ بھی مبھوک پیاس کی شدت میں غلطی سے یہ سمجھ کر کھائیں گے کہ اس سے کچھ کام چلیگا۔ بعد کو ظاہر ہو گا کہ اس کا کھانا مبھوک کے عذاب سے بڑا عذاب ہے (اعاذنا للہ من سائر انواع العذاب فی الدنیا والآخرۃ)۔

۳۸۔ سو قسم کھاتا ہوں اُن چیزوں کی جو دیکھتے ہو ۳۹۔ اور جو چیزیں کہ تم نہیں دیکھتے

۲۰ که کها ہے ایک پیغام لانے والے سردار کا [۲۳]

فَلاَّ أُقُسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ ﴿

وَ مَا لَا تُبْصِرُونَ ﴿

إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُوْلٍ كَرِيْمٍ ﴿

۲۳۔ یہ بیان سچا اور حق ہے: یعنی جو کچے جنت ودوزخ وغیرہ کا بیان ہوا، یہ کوئی شاعری نہیں نہ کا ہنوں کی اُلکل پچو باتیں ہیں، بلکہ یہ قرآن ہے اللہ کا کلام ، جس کو آسمان سے ایک بزرگ فرشۃ لیکر ایک بزرگ ترین پینمبر پر اترا۔ جو آسمان سے لایا وہ، اور جس نے زمین والوں کو پہنچایا، دونوں رسول کریم ہیں ایک کاکریم ہونا تو تم آئکھوں سے دیکھتے ہو۔ اور دوسرے کی کرامت و بزرگ پہلے کریم کے بیان سے ثابت ہے۔ (تنبیہ)

علم وحی کی فضیت: عالم میں دوقتم کی چیزی ہیں۔ ایک جنکو آدمی آئکھوں سے دیکھتا ہے دوسری جوآئکھوں سے نظر نہیں آتی،
عقل وغیرہ کے ذریعہ سے ان کے تسلیم کرنے پر مجبور ہے۔ مثلاً ہم کتنا ہی آئکھیں پھاڑ کر زمین کو دیکھیں، وہ پلتی ہوئی نظر نہ آئیگی لیکن حکاء کے دلائل و ہرامین سے عاجز ہو کر ہم اپنی آئکھ غلطی پر سجھتے میں اور اپنی عقل کے یا دوسرے عقلاء کی عقل کے ذریعہ سے تواس کی ان غلطیوں کی تصبیح و اصلاح کر لیتے میں لیکن مشکل ہی ہے کہ ہم میں سے کسی کی عقل بھی غلطیوں اور کوآئیوں کی تلافی کس سے ہو بس تام عالم میں ایک وحی الهی کی قوت کوآئیوں سے جو بس تام عالم میں ایک وحی الهی کی قوت ہے جو نود غلطی سے محفوظ و معصوم رہتے ہوئے تمام عقلی قوتوں کی اصلاح و تحکیل کر سکتی ہے جس طرح تواس جمال پہنچ کرعاجز ہوتے میں وہاں عقل کام دیتی ہے، ایسے ہی جس میدان میں عقل مجرد کام نہیں دیتی یا ٹھوکریں کھاتی ہے اس جگہ وحی الهی ہوتے میں وہاں عقل کام دیتی ہے، ایسے ہی جس میدان میں عقل مجرد کام نہیں دیتی یا ٹھوکریں کھاتی ہے اس جگہ وحی الهی قسم کھائی۔ یعنی جو خقائی بہند تر ہونے کی وجہ سے اس کی دستگیری کر کے ان بلند خقائی سے روشناس کرتی ہے۔ شایدا سی لیے بیماں پیما شکھ ہوتے کی وجہ سے تم میں یہ آئیں تواشیاء میں مبصرات و غیر مبصرات یا بالفاظ دیگر محوسات و غیر محوسات کی تقسیم سے سجھ لو کہ یہ رسول تم کریم کا کلام ہے جو بذریعہ وحی الهی دائرۃ حس و عقل سے بالاتر خقائی کی خبر دیتا ہے۔ جب ہم بہت سی غیر محوس بلکہ مخالف حس کریم کا کلام ہے جو بذریعہ وحی الهی دائرۃ حس و عقل سے بالاتر خقائی کی خبر دیتا ہے۔ جب ہم بہت سی غیر محوس بلکہ مخالف حس

چیزوں کو اپنی عقل یا دوسروں کی تقلید سے مان لیتے ہیں توبعض بہت او نچی چیزوں کو رسول کریم کے کہنے سے مانے میں کیا اشکال ہے۔

وَّ مَا هُوَ بِقُولِ شَاعِرٍ ﴿ قَلِيلًا مَّا تُؤْمِنُونَ اللهِ اور نهيں ہے يہ كاكبي ثاء كاتم تحورًا يقين

وَ لَا بِقَوْلِ كَاهِنِ ﴿ قَلِيْلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿

تَنُزيُلُ مِّنُ رَّبِ الْعٰلَمِينَ 🟐

۲۳۔ یہ آثارا ہوا ہے جمان کے رب کا <sup>[۲۲]</sup>

دھیان کرتے ہو[۲۵]

۲۷۔ اور نہیں ہے کہا پریوں والے کا تم بہت کم

۲۲۔ قرآن شاعری نہیں ہے: یعنی قرآن کے کلام اللہ ہونے کی نسبت کبھی کبھی یقین کی کچھ جھلک تمہارے دلوں میں آتی ہے، مگر بہت کم جونجات کے لئے کافی نہیں۔ آخراس کو شاعری وغیرہ کہہ کر اُڑا دیتے ہو۔ کیا واقعی انصاف سے کہہ سکتے ہوکہ یہ کسی شاعر کا کلام ہوسکتا ہے اور شعر کی قسم سے ہے۔ شعر میں وزن و بحر وغیرہ ہونا لازم ہے۔ قرآن میں اس کا پتہ نہیں۔ شاعروں کا کلام اکثر بے اصل ہوتا ہے اور اس کے اکثر مضامین محض وہمی اور خیالی ہوتے ہیں، عالانکہ قرآن کریم میں تمام تر خقائق ثابتہ اور اصول محکمہ کو قطعی دلیوں اور یقینی حجتوں کے ساتھ بیان کیاگیا ہے۔

۲۵۔ یہ کائن کا کلام بھی نہیں ہے: یعنی پوری طرح دھیان کرو تو معلوم ہو جائے کہ یہ کسی کا ہن کا کلام بھی نہیں۔ کاہن عرب میں وہ لوگ تھے جو بھوت پریت، جنوں اور پڑیلوں سے تعلق یا مناسبت رکھتے تھے۔ وہ ان کو غیب کی بعض جزئی باتیں ایک مقفی و منجع کلام کے ذریعہ سے بتلاتے تھے۔ لیکن جنول کا کلام معجزہ نہیں ہوتا کہ ویسا دوسرا نہ کر سکے، بلکہ ایک جن کسی کاہن کو جو ایک بات سکھلاتا ہے دوسرا جن بھی ویسی بات دوسرے کاہن کو سکھلا سکتا ہے اوریہ کلام یعنی قرآن کریم ایسا معجزہ ہے کہ سب جن وانس مل کر بھی اس کے مثابہ کلام نہیں بنا سکتے۔ دوسرے کا ہنوں کے کلام میں محض قافیہ اور سجع کی رعایت کے لئے بہت الفاظ بھرتی کے بالکل بیکار اور بے فائدہ ہوتے ہیں، اور اس کلام معجز نظام میں ایک حرف یا ایک شوشہ بھی بیکار و بے فائدہ نہیں۔ پھر کاہنوں کی باتیں چند مہم جزئی اور معمولی خبروں پر مثقل ہوتی ہیں۔ لیکن علوم و حقائق پر مطلع ہونا اور ادیان و شرائع کے اصول و قوانین اور معاش و معاد کے دستور و آئین کا معلوم کرلینا اور فرشتوں کے اور آسمانوں کے چھپے ہوئے بھیدوں پر سے آگاہی پانا ان سے نہیں ہوسکتا۔ بخلاف قرآن کریم کے وہ ان ہی مضامین سے پر ہے۔

۲۶۔ اسی لئے سارے جمان کی تربیت کے اعلی اور محکم ترین اصول اس میں بیان ہوئے میں۔

وَ لَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعُضَ الْأَقَاوِيْلِ ﴿

لاَخَذُنَا مِنْهُ بِالْيَمِيْنِ ﴿

ثُمَّ لَقَطَعُنَا مِنْهُ الْوَتِينَ ﴿

فَمَا مِنْكُمْ مِّنَ أَحَدٍ عَنْهُ حَجِزِينَ عَنْ

وَ إِنَّهُ لَتَذُكِرَةُ لِّلُمُتَّقِينَ ﴿

وَ إِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنْكُمْ مُّكَذِّبِينَ ﴿

وَ إِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى الْكُفِرِينَ ﴿

وَ إِنَّهُ لَحَقُّ الْيَقِينِ ﴿

ع فَسَبِّحُ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيْمِ ﴿

ی یی سال است میر کوئی بات ۱۹۸ تو میر کوئی بات ۱۹۵ تو هم پکرو لیتے اس کا داہنا ہاتھ ۱۹۸ تو کاٹ ڈالتے اُسکی گردن

۷۷۔ پھرتم میں کوئی ایسا نہیں جو اُس سے بچا لے [۲۷] ۷۸۔ اور یہ نصیحت ہے ڈرنے والوں کو

49 معلوم ہے کہ تم میں بعضے جھٹلاتے ہی<u>ں</u>

۵۰۔ اور وہ جو ہے پتخاوا ہے منکروں پر [۲۸]

۵۱۔ اور وہ جو ہے یقین کرنے کے قابل ہے

۵۲۔ اب بول پاک اپنے رب کے نام کی جو ہے سب سے بردا [۲۹]

۲۱۔ بی اللہ کے کلام میں خیانت نہیں کرسکا: صرت شاہ عبدالقادر کئھتے ہیں ""یعنی اگر جھوٹ بناتا اللہ پر تو اوّل اس کا دشمن اللہ ہوتا اور ہاتھ پکوٹا یہ دستور ہے گردن مارنے کا کہ جلاد اس کا داہنا ہاتھ اپنے بائیں ہاتھ میں پکوٹر رکھتا ہے تا سرک بہ جائے۔ صرت شاہ عبدالعزیز فرماتے ہیں کہ تنظو کی ضمیر رسول کی طرف لوٹتی ہے یعنی اگر رسول بالفرض کوئی حرف اللہ کی طرف منسوب کر دے یا اس کے کلام میں اپنی طرف سے ملا دے جواللہ نے نہ کہا ہوتواسی وقت اس پر عذاب کیا جائے (العیاذ باللہ) کیونکہ اس کی تصدیق اور سیائی آیات بینات اور دلائل و براہین کے ذریعہ سے ظاہر کی جائے گی جے۔ اب اگر اس قیم کی بات پر فورًا عذاب اور سیزا نہ کی جائے تو وجی البی سے امن اُٹے جائے گا اور ایسا التباس واشتباہ پڑ جائے گا جس کی اصلاح ناممکن ہو جائیگی۔ جو حکمت تشریع کے منافی ہے۔

نبوّت کے جھوٹے دعوے کواللہ چلنے نہیں دیتا: مخلاف اس شخص کے جس کا رسول ہونا آیات و برامین سے ثابت نہیں ہوا، بلکہ

۲۸۔ یعنی خدا سے ڈرنیوالے اس کلام کو س کر نصیحت ماصل کرینگے اور بخکے دل میں ڈر نہیں وہ جھٹلائیں گے لیکن ایک وقت آنے والا ہے کہ یہ ہی کلام اور ان کا یہ جھٹلانا سخت حسرت و پشانی کا موجب ہوگا۔ اس وقت پچٹائیں گے کہ افسوس کیوں ہم نے اس پھی بات کو جھٹلایا تھا جوآج یہ آفت دیکھنی پڑی۔

۲۹۔ یعنی یہ کتاب توالیسی چیز ہے جس پریقین سے مجھی بڑھ کریقین رکھا جائے کیونکہ اس کے مضامین سرتاپا سچ اور ہر طرح کے شک و شبہ سے بالاتر ہیں۔ لازم ہے کہ آدمی اس پرایان لا کراپنے رب کی تسبیح و تحمید میں مشغول ہو۔

تم سورة الحاقه ولله الحد

#### ركوعاتها

#### ٠٠ سُوْرَةُ الْمَعَارِجِ مَكِّيَّةُ ٥٠

#### ایاتها ۲۸

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ مانگا ایک مانگنے والے نے عذاب پڑنے والا

۲۔ منکروں کے واسطے کوئی نہیں اُسکو ہٹانے والا [ا]

٣ ۔ آئے اللہ کی طرف سے جو پڑھتے درجوں والا ہے [١]

۷۔ چڑھیں گے اُسکی طرف فرشتے اور روح <sup>[۳]</sup>اُس دن میں جس کا لذباؤ پہاس ہزار برس ہے <sup>[۴]</sup> سَالَ سَآيِلٌ بِعَذَابٍ وَّ اقِعٍ فَ لِللَّهُ مَالَ سَآيِلٌ بِعَذَابٍ وَّ اقِعٍ فَ لِللَّهُ كَافِعُ فَي لِللَّ كَافِعُ فَي لِيْسَ لَهُ دَافِعُ فَي لِيسَ لَهُ دَافِعُ فَي مِنَ اللهِ ذِي الْمَعَارِجِ فَي اللهِ ذِي الْمَعَارِجِ فَي

تَعُرُجُ الْمَلَيِكَةُ وَ الرُّوْحُ الْيُهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ الْفَسَنَةِ ﴿

ا۔ کفار پر آنے والا عذاب ضرور آئیگا: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""یعنی پیغمبر نے تم پر عذاب مانگا ہے وہ کسی سے مذہ ہٹایا جائیگا"۔ یا عذاب مانگا ہوں جو کہا کرتے تھے کہ آخر جس عذاب کا وعدہ ہے وہ جلدی کیوں نہیں آیا، اے اللہ! اگر محمد اللّٰیٰ اللّٰہ اللّٰہ عذاب کا کہنا تھے ہے تو ہم پر آسمان سے پھروں کی بارش کر دے۔ یہ باتیں انکار و تمسخر کی راہ سے کہتے تھے اس پر فرمایا کہ عذاب مانگنے والے ایک ایسی آفت مانگ رہے میں جو بالیقین ان پر پڑنے والی ہے کسی کے روکے رک نہیں سکتی۔ کفار کی انتہائی عاقت یا شوخ چشی ہے جو ایسی چیز کا اپنی طرف سے مطالبہ کرتے ہیں۔

۲۔ فرشتوں اور رو توں کے درجات: یعنی فرشتے اور مومنین کی روعیں تمام آسانوں کو درجہ بدرجہ طے کر کے اس کی بارگاہ قرب تک پڑھتی ہیں، یا اسکے بندے اسکے حکموں کی تابعداری میں جان و دل سے کوشش کر کے اور اپھی خسلتوں سے آراستہ ہو کر قرب و وصول کے روعانی مرتبوں اور درجوں سے ترقی کرتے ہوئے اسکی حضوری سے مشرف ہوتے ہیں اور وہ درجے مسافت کی دوری اور نزدیکی میں مختلف اور متفاوت ہیں۔ بعض ایے ہیں کہ ایک پلک مارنے میں انکے سبب سے ترقی ہوسکتی ہے جیسے دوری اور نزدیکی میں مختلف اور متفاوت ہیں کہ ایک ساعت میں ان سے ترقی عاصل ہوتی ہے جیسے ناز اداکر نا اور بعض سے پورے ایک دن میں، جیسے روزہ ، یا ایک مہینہ میں، جیسے پورے رمضان کے روزے، یا ایک سال میں جیسے جے اداکرنا و علی پورے ایک دن میں، جیسے روزہ ، یا ایک مہینہ میں، جیسے پورے رمضان کے روزے، یا ایک سال میں جیسے جے اداکرنا و علی

ہذاالقیاس اور اسی طرح فرشتوں اور روحوں کا عروج جو کسی کام پر مقرر ہیں اس کام سے فراغت پانے کے بعد مختلف و متفاوت ہے اور اس خداوندقدوس کی تدبیر وانتظام کا آثار پڑھاؤ بیشار درجے رکھتا ہے۔

۔ یعنی فرشتے اور لوگوں کی رومیں پیشی کے لئے عاضر ہوں گی۔

۲۔ پیچاس ہزار سال کا دن: پیچاس ہزار برس کا دن قیامت کا ہے۔ یعنی پہلی مرتبہ صور پھونکنے کے وقت سے لے کر بہشتیوں کے بہشت میں، اور دوزنیوں کے دوزخ میں قرار پکڑنے تک پیچاس ہزار برس کی مدت ہوگی اور کل فرشتے اور تمام قسم کی مخلوقات کی روعیں اس تدہیر میں بطور فدمتگار کے شریک ہونگی۔ پھراس بڑے کام کے سرانجام کی مدت گذرنے پر انکو عروج ہو گا۔ (تندبیہ) حدیث میں نبی کریم النافی آیا ہی فرمایا "فداکی قسم ایاندار آدمی کو وہ (اتنا لمبا) دن ایسا چھوٹا معلوم ہو گا جتنی دیر میں ایک نماز فرض اداکر لیتا ہے ""۔

فَاصْبِرْ صَبْرًا جَمِيْلًا ﴿

إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيْدًا ﴿

وَّ نَرٰ لَهُ قَرِيبًا ﴿

يَوْمَ تَكُونُ السَّمَآءُ كَالْمُهْلِ ﴿

وَ تَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ ﴿

۵۔ سوتو صبر کر مھلی طرح کا صبر کرن[۵]

۲۔ وہ دیکھتے میں اُسکو دور

﴾ ۔ اور ہم دیکھتے میں اُسکونز دیک <sup>[۱</sup>]

٨ ـ جن دن ہو گا آسمان جیسے تانبا پھلا ہوا[۶]

۹۔ اور ہوں گے پہاڑ جیسے اون رنگی ہوئی [۸]

۵۔ یعنی یہ کافراگر ازراہ انکار و تمسخر عذاب کے لئے جلدی مجائیں، تب بھی آپ جلدی نہ کریں ۔ بلکہ صبرواستقلال سے رہیں، نہ تنگدل ہوں، نہ حرف شکایت زبان پر آئے آپ کا صبراوران کا تمسخر ضرور رنگ لائیگا۔

1۔ یعنی انکے خیال میں قیامت کا آنا بعیداز امکان اور دور از عقل ہے۔ اور ہم کو اس قدر قریب نظر آرہی ہے گویا آئی رکھی ہے۔ ۷۔ قیامت کے مختلف اتوال: بعض نے ""مہلِ" کا ترجمہ تیل کی تلچھٹ سے کیا ہے۔

۸۔ اُون مختلف رنگ کی ہوتی ہے اور پہاڑوں کی رنگتیں بھی مختلف ہیں۔ کا قال تعالیٰ وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدُ بِينضُ وَ عُمَلُ مُخْتَلِفُ اَلْمَا اَلْمَا اَلْمَا اَلْمَا اِلْمَا القارم ) یعنی حُمْلُ مُخْتَلِفُ اَلْمَا اَلْمَا اَلْمَا اَلْمَا اِلْمَا القارم ) یعنی پہاڑ دھنکی ہوئی اون کی طرح اڑتے پھرینگے۔

۱۰ اوریه پوچھ گا دوستدار دوستدار کو

اا۔ سب نظر آ جائیں گے اُنکو [1] چاہے گا گنگار کسی طرح چھڑوائی میں دے کر اُس دن کے عذاب سے اپنے بیٹے کو

۱۲۔ اور اپنی ساتھ والی کواور اپنے مھائی کو

۱۳۔ اوراینے گھرانے کوجس میں رہتا تھا

۱۲۔ اور جتنے زمین پر ہیں سب کو پھر اپنے آپ کو بچا لے

۵ا۔ ہر گزنہیں <sup>[۱</sup>] وہ تلیتی ہوئی آگ ہے

17\_ تحطینچ لینے والی کلیجہ ["]

ا۔ لکارتی ہے اُسکوجس نے پیٹھ بھیرلی

۱۸ ـ اور پھر کر چلا گیا اور جوڑا اور سینت کر رکھا [۳]

وَ لَا يَسْ عُلُ حَمِيْمٌ حَمِيْمًا اللهِ

يُّبَصَّرُونَهُمُ لَلْ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي

مِنْ عَذَابِ يَوْمِيدٍ بِبَنِيْهِ ﴿

وَ صَاحِبَتِهِ وَ اَخِيْهِ ﴿

وَ فَصِيْلَتِهِ الَّتِيِّ تُــُو يُهِ ﴿

وَ مَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا لَاثُمَّ يُنُجِيْدِ ﴿

كَلَّا النَّهَا لَظْي ﴿

نَزَّاعَةً لِّلشَّوٰي ﴿

تَدُعُوا مَنْ اَدْبَرَ وَ تَوَلَّى ﴿

و جَمَعَ فَأَوْعٰي عَي

9۔ دوستوں کی دوستی کام یہ آئیگی: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""سب نظر آجائینگے یعنی دوستی ان کی تکمی تھی""۔ ایک دوسرے کا عال دیکھے گا۔ مگر کچھ ممدو حایت یہ کر سکے گا۔ ہرایک کواپنی پڑی ہوگی۔

۱۰ یعنی چاہیگا کہ بس چلے توسارے کٹم بلکہ ساری دنیا کو فدیہ میں دیگر اپنی جان بچا لے۔ مگریہ ممکن نہ ہو گا۔

اا۔ یعنی وہ آگ مجرم کو کھاں چھوڑتی ہے۔ وہ تو کھال آثار کر اندر سے کلیجہ نکال لیتی ہے۔

۱۱۔ یعنی دوزخ کی طرف سے ایک کش اور پکار ہوگی۔ بس بقنے لوگ دنیا میں حق کی طرف سے پیپٹے بھیر کر چلدیے تھے اور عل صالح کی طرف سے اعراض کرتے اور مال سمیٹنے اور سینت کر رکھنے میں مثغول رہے تھے۔ وہ سب دوزخ کی طرف کھنچے چلے آئینگے۔ بعض آثار میں ہے کہ دوزخ اوّل زبان قال سے پکاریگی إلیّ یا کافر، إلیّ یا منافق، إلیّ یا جامع المال (یعنی او کافرا او منافق! او مال سمیٹ کر رکھنے والے الدھرآ) لوگ إدھراُدھر بھاگیں گے۔ اسکے بعد ایک بہت لمبی گردن نکلے گی جو کفار کوچن چن کراس طرح اٹھالیگی جیسے جانور زمین سے دانہ اٹھالیتا ہے۔ (العیاذ باللہ )۔

إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوْعًا ﴿

إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَرُوْعًا ﴿

وَّ إِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوْعًا ﴿

إِلَّا الْمُصَلِّينَ ﴿

الَّذِيْنَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَآيِمُوْنَ ﴿

وَ الَّذِينَ فِي ٓ اَمُوَالِهِمْ حَتُّ مَّعُلُو مُر ﴿

لِّلسَّآبِلِ وَ الْمَحْرُوْمِ ﴿

وَ الَّذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ ﴿

وَ الَّذِينَ هُمْ مِّنَ عَذَابِ رَبِّهِمُ مُّشُفِقُونَ ﴿

۔ اور بیٹک آدمی بنا ہے جی کا کیا

۲۰۔ جب پہنچے اُسکو برائی توبے صبرا

٢١ ـ اور جب چہنچے اُسکو بھلائی تو بے توفیقا [۱۳]

۲۲ مگر وه نمازی

۲۳\_ جواپنی نماز پر قائم میں [۳]

۲۴۔ اور جنکے مال میں حصہ مقرر ہے

۲۵۔ مانگنے والے اور ہارے ہوئے کا [۱۵]

۲۶۔ اور جو یقین کرتے ہیں انصاف کے دن پر[۱۶]

۲۷۔ اور جو لوگ کہ اپنے رب کے عذاب سے

ڈرتے ہیں [۱۷]

۱۳۔ انسان کی کم ہمتی: یعنی کسی طرف پمحتگی اور ہمت نہیں دکھلاتا۔ فقر ٰفاقہ، بیاری اور سختی آئے تو بے صبر ہوکر گھبرا اٹھے، بلکہ مایوس ہو جائے گویا اب کوئی سبیل مصیبت سے نکلنے کی باقی نہیں رہی اور مال و دولت تندرستی اور فراخی ملے تو نیکی کیلئے ہاتھ نہ اسٹھے، اور مالک کے راستہ میں خرچ کرنے کو توفیق نہ ہو۔ ہاں وہ لوگ مستثنی ہیں جن کا ذکر آگے آتا ہے۔

۱۳۔ مومنین کے آٹھ اوصاف: یعنی گنڈے دار نہیں بلکہ مداومت والتزام سے نماز پڑھتے ہیں اور نماز کی عالت میں نہایت سکون کے ساتھ برابر اپنی نماز ہی کی طرف متوجہ رہتے ہیں۔

۵۱ سورة ""المومنون"" میں اس کی تفسیر گذر چکی ۔

<u> 17۔ یعنی اس یقین کی بناء پر اچھے کام کرتے میں جواس دن کام آئیں۔</u>

ا۔ یعنی اس سے ڈر کر برائیوں کو چھوڑتے ہیں۔

منزل،

# إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ مَأْمُونٍ ﴿

فَمَنِ ابْتَغٰى وَرَآءَ ذٰلِكَ فَأُولَٰدِكَ هُمُ الْعٰدُوۡنَ ﴿

وَالَّذِينَ هُمُ لِأَمْنْتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴿

وَ الَّذِينَ هُمْ بِشَهَادِهِمْ قَآبِمُونَ اللَّهِ

وَ الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴿

هُ اُولَٰدٍكَ فِي جَنَّتٍ مُّكُرَمُونَ ﴿

فَمَالِ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا قِبَلَكَ مُهْطِعِينَ ﴿

۲۸۔ بیشک اُنکے رب کے عذاب سے کسی کونڈرینہ ہونا چاہئے [۱۸]

۲۹ ۔ اور جو اپنی شہوت کی ملکہ کو تھامتے ہیں

۳۰۔ مگر اپنی جورؤں سے یا اپنے ہاتھ کے مال سے سو ان پر نہیں کچھاُلاہنا

۳۱۔ پھر جو کوئی ڈھونڈے اسکے سوائے سو وہی ہیں عد سے بڑھنے والے [۱۹]

۳۲\_ اور جو لوگ کہ اپنی امانتوں اور اپنے قول کو نباہتے میں [۲۰]

۳۳ ۔ اور جو اپنی گواہیوں پر سیدھے ہیں [17]

۳۳۔ اور جو اپنی نماز سے خبر دار ہیں [۲۲]

ra\_ وہی لوگ میں باغوں میں عزت سے [rr]

۳۹۔ پھر کیا ہوا ہے منکروں کو تیری طرف دوڑتے ہوئے آتے ہیں

۱۸ یعنی اللہ کا عذاب ایسی چیز نہیں کہ بندہ اس کی طرف سے مامون اور بے فکر ہو کر بیڑ رہے۔

19۔ یعنی بیوی اور باندی کے سواجواور کوئی جگہ قضائے شہوت کے لئے ڈھونڈے وہ حداعتدال اور حد جواز سے باہر قدم نکالتا ہے۔

10۔ اللہ اور بندوں کے حقوق: اس میں اللہ کے اور بندوں کے سب حقوق آگئے۔ کیونکہ آدمی کے پاس جس قدر قوتیں ہیں سب اللہ کی امانت ہیں۔ انکو اسی کے بتلائے ہوئے مواقع میں خرچ کرنا چاہیئے۔ اور جو قول و قرار ازل میں باندھ چکا ہے اس سے پھرنا منہیں چاہیئے۔

#### منزل،

11۔ یعنی ضرورت پڑے توبلاکم و کاست اور بے رورعایت گواہی دیتے ہیں۔ حق پوشی نہیں کرتے۔ ۲۲۔ یعنی نمازوں کے اوقات اور شروط وآداب کی خبرر کھتے ہیں اور اسکی صورت و حقیقت کو ضائع ہونے سے بچاتے ہیں۔ ۲۳۔ نماز کی اہمیت: جنتیوں کی یہ آٹھ صفتیں ہوئیں جنکو نماز سے شروع اور نماز ہی پر ختم کیا گیا ہے۔ تا معلوم ہو کہ نماز اللہ کے ہاں کس قدر مہتم بالثان عبادت ہے جس میں یہ صفات ہونگی وہ ""ہلوع"" (کچے دل کا) نہ ہوگا بلکہ عزم وہمت والا ہوگا۔

۳۷۔ داہنے سے اور بائیں سے غول کے غول ۳۸۔ کیا طمع رکھتا ہے ہرایک شخص اُن میں کہ داخل ہوجائے نعمت کے باغ میں

ہوجائے تعمت کے باغ میں ۳۹۔ ہرگز نہیں [۲۴] ہم نے اُنکو بنایا ہے جس سے وہ

بھی جانتے ہیں [۲۵]

عَنِ الْيَمِيْنِ وَعَنِ الشِّمَالِ عِزِيْنَ ﴿ الشِّمَالِ عِزِيْنَ ﴿ الْكَالَٰ الْمُرِئَ مِّنَهُمُ اَنُ يُّذَخَلَ جَنَّةَ نَعِيْمٍ ﴾ نَعِيْمٍ ﴿ اللهِ عَنِيمٍ ﴿ اللهِ عَنِيمٍ ﴿ اللهِ عَنِيمٍ اللهِ عَنْهِمُ اللهِ عَنْهُمُ اللهُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ المُراقَةُ المُراقِقَةُ المُراقَةُ المُراقَةُ المُراقَةُ المُراقَةُ المُراقَةُ المُراقَةُ المُراقَةُ المُراقَةُ المُراقِقُ المُراقِقُ المُراقِقُ المُراقِقُ المُراقَةُ المُراقَةُ المُراقَةُ المُراقَةُ المُراقَةُ المُراقَةُ المُراقِقُ المُراقَةُ المُراقِقُ المُنْ المُنْ المُحْرِقُ المُراقِقُ المُلِقُ المُلْمِ اللَّهُ المُحْرِقُ المُنْ المُنْ الْحَاقِقُ المُنْ الْمُنْ الْمُنُولُ الْمُنْ الْم

كَلَّا ۚ إِنَّا خَلَقُنٰهُمُ مِّمَّا يَعْلَمُونَ ٢

10- انسان کی حقیقت: یعنی می جیسی حقریا منی جیسی گھناؤنی چیز سے پیدا ہوا وہ کماں لائق ہے بہشت کے۔ مگر ہاں جب ایان کی بدولت پاک وصاف اور معظم و مکرم ہو۔ اور ممکن ہے اِنّا خَلَقُنْ هُمْ مِّمَّا یَعْلَمُوْنَ ۔ سے اثارہ ہو اِنّ الْلاِنْسَانَ خُلِقَ هُمْ مِّمَّا یَعْلَمُوْنَ ۔ سے اثارہ ہو اِنّ الْلاِنْسَانَ خُلِقَ هُمْ مِّمَّا یَعْلَمُوْنَ ۔ سے اثارہ ہو اِنّ الْلاِنْسَانَ خُلِقَ هُمُ مِّمَّا یَعْلَمُوْنَ ۔ سے اثارہ ہو اِنّ الْلاِنْسَانَ خُلِقَ هُمُ مِّمَّا یَعْلَمُوْنَ کی طوف جو چند آیات پہلے اس سورت میں آچکا ہے یعنی وہ پیدا تو ہوا ہے ان صفات پر اور اللّا الْمُصَلِّمَةِ اللّذِینَ اللّذِینَ هُمْ اللهٰ کے استثناء میں ایخ کو شامل نہ کیا۔ پھر بہشت کا مستق کیسے ہو۔ اس تقریر پر مِمَّا یَعْلَمُوْنَ کی ترکیب خلق

الانسان من عجلٍ کے قبیل سے ہوگی۔

فَلا الْقُسِمُ بِرَبِ الْمَشْرِقِ وَ الْمَغْرِبِ إِنَّا لَعُدُرُونَ فَيَ الْمَعْرِبِ إِنَّا لَعُدِرُونَ فَيَ الْمُعْدِرُونَ فَيَ

عَلَى اَنُ نُبَدِّلَ خَيْرًا مِّنْهُمُ لَا وَ مَا نَحْنُ بِمَسْبُوْقِينَ ﴿

فَذَرُهُمُ يَخُونُوا وَ يَلْعَبُوا حَتَّى يُلقُوا يَوْ يَلْعَبُوا حَتَّى يُلقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوْعَدُونَ ﴿

يَوْمَ يَخْرُجُوْنَ مِنَ الْآجُدَاثِ سِرَاعًا كَانَّهُمُ اللى نُصُبِ يُتُوْفِضُوْنَ ﴿

خَاشِعَةً اَبْصَارُهُم تَرُهَقُهُم ذِلَّةً ﴿ ذَٰلِكَ ۚ إِلَّا اللَّهِ مُ اللَّذِي كَانُوا يُوْعَدُونَ ﴿

.4. سو میں قسم کھاتا ہوں مشرقوں اور مغربوں کے مالک کی [۲۶] تحقیق ہم کر سکتے ہیں

ام ۔ کہ بدل کر لے آئیں اُن سے بہتر اور ہمارے قابو سے نکل نہ جائیں گے [۲۰]

۴۷۔ سوچھوڑ دے اُنگو کہ باتیں بنائیں اور کھیلا کریں یہاں تک کہ مل جائیں اپنے اُس دن سے جس کا اُن سے وعدہ ہے [۲۸]

۳۷۔ جس دن نکل پڑیں گے قبروں سے دوڑتے ہوئے عیسے کسی نشانی پر دوڑتے جاتے میں [۲۹]

۴۷۔ جھکی ہوں گی اُنکی آنکھیں چڑھی آتی ہوگی اُن پر ذلت میہ ہے وہ دن جس کا اُن سے وعدہ تھا[۳۰]

۲۶۔ مشارق ومغارب کی توجیہ: آفتاب ہر روز ایک نئے نقطہ سے طلوع ہوتا اور نئے نقطہ پر غروب ہوتا ہے۔ ان کو ""مثارق"" و ""مغارب ""کھا۔

۱۷۔ ہم تم سے بہتر قوم لاسکتے ہیں: یعنی جب انکی جگہ اس سے بہتر لا سکتے ہیں تو خود ان کو دوبارہ کیوں پیدا نہیں کر سکتے؟ کیا وہ ہمارے قابو سے نکل کر کہیں جاسکتے ہیں؟ یا خَیْرًا مِنْ فَلُمْ سے مراد ان ہی کا دوبارہ پیدا کرنا ہو۔ کیونکہ عذاب ہویا ثواب، دوسری ندگی اس زندگی سے بہرعال اکل ہوگی۔ یا بیہ مطلب ہوکہ ان کفار مکہ کو ہنسی شمطاکر نے دیجئے، ہم غدمتِ اسلام کے لئے اس سے بہتر قوم لے آئینگے چنانچ "قریش" کی جگہ اس نے "انصارمدینہ" کو کھڑا کر دیا۔ اور مکہ والے پھر بھی اس کے قابوسے نکل کر کہیں نہ جاسکے۔ آخر اپنی شرار توں کے مزے چکھنے پڑے۔ (تنبیہ) مثارق ومغارب کی قیم شاید اس لئے کھائی کہ غدا ہر روز

مثرق ومغرب کوبدلتارہتا ہے اس کو تمہاراتبدیل کرناکیا مشکل ہے۔

۲۸ یعنی تصورے دن کی ڈھیل ہے۔ پھر سزا ہونی یقینی ہے۔

19۔ قبروں سے نکل کر دوڑنا: یعنی کسی خاص نشان اور علامت کی طرف جیسے تیزی سے دوڑتے ہیں اور ایک دوسرے سے پہلے پہنچنے کی کوشش کرتے ہیں۔ یا"انصب" سے بت مراد ہوں جو کھبہ کے گرد کھڑے کئے ہوئے تھے۔ ان کی طرف بھی بہت عقیدت اور شوق کے ساتھ لیکتے ہوئے جاتے تھے۔

۳۰ یعنی قیامت کا دن ۔

تم سورة المعارج ولله الحد والمنه

#### ركوعاتها

#### ١٠ سُوْرَةُ نُوْحٍ مَكِّيَّةُ١١

ایاتها ۲۸

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ ہم نے بھیجانوح کو اُسکی قوم کی طرف کہ ڈرا اپنی قوم کواس سے پہلے کہ پہنچے اُن پر عذاب دردناک [۱]

۲۔ بولا اے قوم میری میں تم کو ڈر سناتا ہوں کھول کر

۳۔ کہ بندگی کرواللہ کی اور اُس سے ڈرواور میراکہنا مانو<sup>[۱</sup>]

۳ \_ تا کہ بخشے وہ تم کو کچھ گناہ تمہارے اور ڈھیل دے تم

کو ایک مقرر وعدہ تک <sup>[۳]</sup> وہ وعدہ جو کیا ہے اللہ نے

جب آپنچے گااُسکو ڈھیل نہ ہوگی [۴] اگر تکو سمجھ ہے [۵]

ا۔ حضرت نوح علیہ السلام کا واقعہ: یعنی اس سے پہلے کہ کفروشرارت کی بدولت دنیا میں طوفان کے اور آخرت میں دوزخ کے عذاب کا سامنا ہو۔

۲۔ قوم کو تبلیغ: یعنی اللہ سے ڈر کر کفرومعصیت چھوڑواور طاعت وعبادت کاراسۃ اختیار کرو۔

۔ یعنی ایمان لے آؤگے تو اس سے پہلے اللہ کے جو حقوق تلف کئے ہیں وہ معاف کر دیگا، اور کفروشرارت پر جو عذاب آنا مقدر ہے ایمان لانے کی صورت میں وہ نہ آئیگا۔ بلکہ ڈھیل دیجائیگی کہ عمر طبعی تک زندہ رہو۔ حتی کہ جانداروں کی موت و حیات کے عام قانون کے موافق اپنے مقرر وقت پر موت آئے۔کیونکہ اس سے تو بہرحال کسی نیک و بدکو چارہ نہیں۔

ہ۔ عذاب کی وعید: یعنی ایمان نہ لانے کی صورت میں عذاب کا جو وعدہ ہے اگر وہ سرپر آکھڑا ہوا توکسی کے ٹالے نہیں ٹلے گانہ ایک منٹ کی ڈھیل دی جائیگی۔ یا یہ مطلب ہو کہ موت کا وقت معین پر آناضروری ہے اس میں تاخیر نہیں ہو سکتی۔ والظاہر ہوالاول۔ حضرت شاہ صاحبؒ ان آیات کی تقریر ایک اور طرح کرتے ہیں۔ ""یعنی بندگی کروکہ نوع انسان دنیا میں قیامت تک رہے۔ اور قیامت کو تو دیرینہ لگے گی اور جو سب مل کر بندگی چھوڑ دو تو سارے ابھی ملاک ہوجاؤ" ۔ طوفان آیا تھا ایساہی کہ ایک آدمی نہ بچے۔ حضرت نوځ کی بندگی سے الکا بچاؤ ہوگیا۔

۵۔ یعنی اگر تم کو سمجھ ہے تو یہ باتیں سمجھنے اور عمل کرنے کی میں۔

قَالَ رَبِّ إِنِّى دَعَوْتُ قَوْمِى لَيْلًا وَّنَهَارًا

فَلَمْ يَزِدُهُمْ دُعَا ءِئَ إِلَّا فِرَارًا ﴿

وَ إِنِي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمُ لِتَغَفِرَ لَهُمُ جَعَلُوٓا أَصَابِعَهُمُ فِي الْذَانِهِمُ وَ اسْتَغْشَوُا ثِيَابَهُمُ وَ اَصَابِعَهُمُ وَ اَصَابِعَهُمُ وَ اَصَابِعَهُمُ وَ اَصَابِعَهُمُ وَ اَسْتَغْشَوُا ثِيَابَهُمُ وَ اَصَابِعَهُمُ وَ اللهُ عَلَيْهُمْ وَ اللهُ عَلَيْهِمُ وَ اللهُ عَلَيْهُمْ وَ اللهُ عَلَيْهُمْ وَاللهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُمْ وَلَّهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَالْمُعُمْ وَلَيْهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَلَا مُعَلِّمُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَا مُعْمَالُوهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمْ فَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّالِلَّهُمْ اللَّهُمْ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ ا

اَصَرُّوْا وَ اسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَارًا ﴿

ثُمَّ إِنِّي دَعَوْتُهُمْ جِهَارًا ﴿

۵۔ بولا اے رب میں بلاتا رہا اپنی قوم کورات اور دن

۱- پھر میرے بلانے سے اور زیادہ مصاگنے لگے [۱] ۱- اور میں نے جب کبھی اُنکو بلایا تاکہ تو اُنکو بخشے ڈالنے لگے انگلیاں اپنے کانوں میں [۱] اور لپیٹنے لگے اپنے اور کیڑے [۱] اور ضد کی اور غرور کیا بڑا غرور [۱]

٨ ـ پير ميں نے اُنگو بلايا بر ملا [١٠]

1۔ حضرت نوح علیہ السلام کی اللہ سے قوم کی شکایت: یعنی نوخ ساڑھے نوسوبرس تک ان کو سمجھاتے رہے۔ جب میدکی کوئی جھلک باقی نہ رہی تو مایوس اور تنگدل ہوکر بار گاہِ الهی میں عرض کیا کہ بار غدایا میں نے اپنی طرف سے دعوت و تبلیغ میں کوئی دقیقہ اٹھا نہیں رکھا۔ رات کی تاریکی میں اور دن کے اجالے میں برابر ان کو تیری طرف بلاتا رہا۔ مگر نتیجہ یہ ہوا کہ جوں جوں تیری طرف آنے کو کھا گیا یہ بدبخت اور زیادہ اِدھر سے منہ پھیر کر بھاگے اور جس قدر میری طرف سے شفقت و دلسوزی کا اظہار ہوا، ان کی جانب سے نفرت اور بیزاری بڑھتی گئی۔

﴾ کیونکہ میری بات سننا ان کو گوارا نہیں ۔ چاہتے ہیں کہ یہ آواز کان میں نہ رہے۔

۸۔ حضرت نوح کی بات سننے سے اعراض: تا وہ میری اور میں انکی صورت نہ دیکھوں۔ نیزانگلیاں اگر کسی وقت کانوں میں ڈھیلی پڑ جائیں تو کچھ کچڑوں کی روک رہے غرض کوئی بات کسی عنوان سے دل میں اتر نے نہ پائے۔

9۔ یعنی کسی طرح اپنے طریقہ سے ہٹنا نہیں چاہتے اور ان کاغرور اجازت نہیں دیتا کہ میری بات کی طرف ذرا بھی کان دھریں۔ ۱۰۔ یعنی ان کے مجمعوں میں خطاب کیا اور مجلسوں میں جاکر سمجھایا۔ ثُمَّ اِنِّيَّ اَعْلَنْتُ لَهُمْ وَ اَسْرَرْتُ لَهُمُ وَ اَسْرَرْتُ لَهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّ

فَقُلْتُ اسْتَغُفِرُوا رَبَّكُمْ ﴿ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴿ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا

مَالَكُمْ لَا تَرْجُوْنَ لِلهِ وَقَارًا ﴿

9۔ پھر میں نے اُنکو کھول کر کما اور چھپ کر کما چیکے سے ["]

۱۰۔ تو میں نے کہا گناہ بخثواؤ اپنے رب سے بیشک وہ ہے بخشے والا [۳]

اا۔ چھوڑ دے گا آسمان کی تم پر دھاریں

11۔ اور بڑھا دے گاتم کومال اور بیٹوں سے اور بنا دے گاتم مارے واسطے باغ اور بنا دے گاتم مارے لئے نہریں [۱۱]

۱۳۔ کیا ہوا ہے تم کو کیوں نہیں امید رکھتے اللہ سے برائی کی [۱۳]

اا۔ حضرت نوح کی بات سننے سے اعراض: یعنی مجمع کے سوا ان سے علیحدگی میں بات کی، صاف کھول کر بھی اور اشاروں میں مبھی، زور سے بھی اور آہستہ بھی، غرض نصیحت کا کوئی عنوان اور کوئی رنگ نہیں چھوڑا۔

۱۲۔ اللہ سے اپنے گناہ بخثواؤ؛ یعنی باوجود سینکڑوں برس سمجھانے کے اب بھی اگر میری بات مان کر اپنے مالک کی طرف جھکو گے اور اس سے اپنی خطائیں معاف کراؤ گے تووہ بڑا بخشنے والا ہے، پیچھلے سب قصور یک قلم معاف کر دیگا۔

۱۱۔ اللہ کی تعمتیں برسیں گی: یعنی ایمان واستغفار کی برکت سے قبط و خٹک سالی (جس میں وہ برسوں سے مبتلا تھے) دور ہو جائیگی اور اللہ تعالیٰ دھواں دھار برسنے والا بادل بھیج دیگا جس سے کھیت اور باغ نوب سیراب ہونگے۔ غلے، پھل، میوہ کی افراط ہوگی، مواثنی و غیرہ فریہ ہو جائیں گے، دودھ کھی بڑھ جائے گا اور عورتیں جو کفر و معصیت کی شامت سے بانچھ ہورہی ہیں اولاد ذکور جننے لگیں گی۔ غرض آخرت کے ساتھ دنیا کے عیش و بھار سے بھی وافر حصہ دیا جائے گا۔ (تنبیہ)

استیقاء کی اصل رُوح: امام ابوعنیفہ نے اس آیت سے یہ نکالا ہے کہ استیقاء کی اصل حقیقت اور روح استغفار وانابت ہے اور نمازاس کی کامل ترین صورت ہے، جو سنت صحیحہ سے ثابت ہوئی۔ ۱۲۔ یعنی اللہ کی بڑائی سے امید رکھنا چا جئیے کہ تم اس کی فرمانبرداری کرو گے تو تم کو ہزرگی اور عزّت ووقار عنایت فرمائے گا۔ یا پیہ مطلب ہے کہ تم اللہ کی بڑائی کا اعتقاد کیوں نہیں رکھتے اور اس کی عظمت وجلال سے ڈرتے کیوں نہیں ۔

وَ قَدُ خَلَقَكُمُ أَطُوَارًا ﴿

أَلَمْ تَرَوُا كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ سَمُوتٍ طِبَاقًا

وَّجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَّجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا

وَ اللهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ﴿ ثُمَّ يُعِينُدُكُمْ فِينَهَا وَيُخْرِجُكُمْ اِخْرَاجًا

۱۲۔ اور اُسی نے بنایا تکو طرح طرح سے 🔝 الله نے نہیں دیکھا کیسے بنائے اللہ نے سات آسمان تهه پرتهه [۱۶] 17\_ اور رکھا چاند کو اُن میں اجالا اور رکھا سورج کو چراغ جلتا ہوا [1]

الله نے اگایا تکوزمین سے جاکر [۱۸] ۱۸۔ پھر مکرر ڈالے گاتم کو اس میں اور نکالے گاتم کو باہر[۱۹]

10۔ تہیں طرح طرح سے پیداکیا: یعنی مال کے پیٹ میں تم نے طرح طرح کے رنگ بدلے۔ اور اصلی مادہ سے لیکر موت تک آدمی کتنی پلٹیاں کھاتا ہے اور کتنے اطوار وادوار اور آثارو پڑھاؤ ہیں جن سے گذرتا ہے۔

**ا۔ یعنی ایک کے اُوپر ایک۔** 

۱۷۔ آسمان اور چاند سورج پیدا کئے: سورج کا نور تیز اور گرم ہوتا ہے جس کے آتے ہی رات کی تاریکی کافور ہوجاتی ہے۔ شاید اس لئے اس کو جلتے پراغ سے تشہبیہ دی۔ اور چاند کے نور کو اسی پراغ کی روشنی کا پھیلاؤ سمجھنا چاہئیے جو ہرم قمر کے توسط سے ٹھنڈی ٹھنڈی اور دھیمی ہوجاتی ہے۔ واللہ اعلم۔

۱۸۔ یعنی زمین سے خوب اچھی طرح جاؤ کے ساتھ پیدا کیا اوّل ہمارے باپ آدم مٹی سے پیدا ہوئے، پھر نطفہ جس سے بنی آدم پیدا ہوتے ہیں غذا کا غلاصہ ہے جو مٹی سے نکلتی ہے۔

19۔ یعنی مرے پیچھے مٹی میں مل جاتے ہیں چر قیامت کے دن اسی سے نکالے جائیں گے۔

وَ اللهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا ﴿ عَلَمُ اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّا الللللللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّل

قَالَ نُوْحُ رَّبِ إِنَّهُمْ عَصَوْنِيْ وَ اتَّبَعُوْا مَنْ لَمَ اللَّهُ وَ التَّبَعُوْا مَنْ لَمَ مَ اللَّهُ وَ لَدُهَ اللَّا خَسَارًا اللَّ

وَ مَكُرُوا مَكُرًا كُبَّارًا ﴿

وَ قَالُوا لَا تَذَرُنَّ الِهَتَكُمْ وَ لَا تَذَرُنَّ وَدًّا وَ لَا تَذَرُنَّ وَدًّا وَ لَا تَذَرُنَّ وَدًّا وَ لَا شَوَاعًا لِهَ وَ لَا يَغُونَ وَيَعُوقَ وَنَسُرًا ﴿ لَا يَغُونَ وَيَعُوقَ وَنَسُرًا ﴿

اوراللہ نے بنا دیا تمہارے لئے زمین کو بچھونا

۲۰۔ تاکہ چلواُس میں کشادہ رہے [۲۰]

11۔ کمانوح نے اے رب میرے انہوں نے میرا کمانہ مانا اور مانا ایسے کا جمکو اُسکے مال اور اولاد سے اور زیادہ ہو ٹوٹا [۱۷]

۲۲\_ اور داؤکیا ہے براداؤ[۲۲]

۲۳\_ اور بولے ہرگزینہ چھوڑیواپنے معبودوں کو [۲۳] اور نہ چھوڑیو وڈ کو اور نہ یعوق اور نہ یعوق اور نہ یعوق اور نہ اور کا [۲۳]

۲۰ یعنی اُس پرلیٹو، بیٹھو، چلو، پھرو ہر طرف کشادہ راستے نکال دیئے ہیں۔ ایک شخص چاہے اور وسائل ہوں تو ساری زمین کے گرد گھوم سکتا ہے۔ راستہ کی کوئی رکاوٹ نہیں۔

11۔ انہوں نے میراکھا نہیں مانا: یعنی اپنے رئیبوں اور مالداروں کاکھا مانا جن کے مال واولا دمیں کچھے خوبی اور بہتری نہیں بلکہ وہ ان پر ٹوٹا ہے ان ہی کے سبب دین سے محروم رہے اور غایت تمرد و تجبر سے اوروں کو بھی محروم رکھا۔

۲۲ یعنی سب کو سمجھا دیاکہ اس کی بات نہ مانواور طرح طرح کی ایذاء رسانی کے دریے رہے۔

۲۳۔ دوسروں کو بات نہ ماننے کی وصیت: یعنی اپنے معبودوں کی حایت پر جمے رہنا، نوح کے بہکائے میں نہ آنا، کہتے میں کہ سینکڑوں برس تک ہرایک اپنی اولا داور اولا د در اولا د کو وصیت کر جاتا تھا کہ کوئی اس بڑھے ""نوخ"" کے فریب میں نہ آئے اور اپنی آبائی دین سے قدم نہ ہٹائے۔

۲۷۔ قوم نوح علیہ السلام کے بت: یہ انکے بتوں کے نام ہیں۔ ہر مطلب کا ایک الگ بت بنا رکھا تھا۔ وہ ہی بت پھر عرب میں آئے۔ اور ہندوستان میں بھی۔ اسی قسم کے بت یشنو، برہا، اندر، شو اور ہنومان وغیرہ کے ناموں سے مشہور ہیں۔ اس کی مفصل تحقیق حضرت شاہ عبدالعزیز نے تفسیر عزیزی میں کی۔ بعض روایات میں ہے کہ پہلے زمانہ میں کچھ بزرگ لوگ تھے ان کی

وفات کے بعد شیطان کے اغواء سے قوم نے ان کی تصویریں بطوریاد گار بنا کر کھڑی کر لیں۔ پھران کی تعظیم ہونے لگی۔ شدہ پرستش کرنے لگے۔ (العیاذ باللہ )۔

۲۴۔ اور بہ کا دیا بہتوں کو اور تو نہ زیادہ کرنا (کریو (بے انصافوں کو مگر بھٹکنا [۲۵]

۲۵۔ کچھ وہ اپنے گناہوں سے دبائے گئے مچھر ڈالے گئے آگ میں [۲۷] مچھر نہ پائے اپنے واسطے انہوں نے اللہ کے سوائے کوئی مدد گار[۲۸] وَ قَدُ اَضَلُّوا كَثِيرًا ﴿ وَ لَا تَزِدِ الظَّلِمِينَ الشَّلِمِينَ الشَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ السَّلِمِينَ اللَّامِينَ اللَّهِ

مِمَّا خَطِيَّاتِهِمُ أُغْرِقُوا فَأُدُخِلُوا نَارًا اللهِ فَأُدُخِلُوا نَارًا اللهِ فَكُمْ يَجِدُوا لَهُمُ مِّنُ دُوْنِ اللهِ أَنْصَارًا ﴿

۲۵ صفرت نوح علیہ السلام کی بدوعا کی وجہ: حضرت شاہ عبدالقادر لکھتے ہیں "یعنی (جھکتے رہیں) کوئی تدہیر (سیدهی) بن نہ پڑے"۔ اور حضرت شاہ عبدالعزیز لکھتے ہیں کہ "استدراج کے طور پر بھی انکو اپنی معرفت سے آشنانہ کر"۔ اور عامہ مضین نے ظاہری معنی لئے ہیں۔ یعنی اے اللہ ان ظالموں کی گمراہی کو اور بڑھا دیجئے۔ تا جلد شقاوت کا پیمانہ لبریز ہو کر عذاب الهی کے مورد بنیں مفعرین لکھتے ہیں کہ یہ بدؤھا انکی ہدایت سے لبکل ماہی ہوکر کی۔ نواہ ماہو ہی ہوارسالہ تجربہ کی بنا پر ہویا ہق تعالیٰ کا یہ ارشاد من کھے ہوئے۔ انگذ کن یُوٹے مِن قور مِن الله الکا وجود رکوع ہی ) ہمرطال الیسی ماہو سی کی عالت میں شگد اور غضبناک ہوکر یہ دعا کرنا کچھ مستبعد منہیں۔ حضرت شاہ عبدالعزیز لکھتے ہیں کہ جب کسی شخص یا جاعت کے راہ راست پرآنے کی طرف سے قطعا ماہو ہی ہوجائے اور نبی ان کی استعداد کو پوری طرح جائج کر سمجھ لے کہ خیر کے نفوذگی ان میں مطلق گنجائش نہیں۔ بلکہ انکا وجود ایک عضو فاسد کی طرح ہے جو یقینا باقی جہم کو بھی فاسداور مسموم کر ڈالیگا۔ تو اس وقت ا نکے کاٹ ڈالے اور صفحہ ہستی متعدی نہ ہونے دیا جائے یا قوت توڑکر ان کے اثر بدکو متعدی نہ ہونے دیا جائے کے دورنہ آخری صورت یہ ہے کہ اللہ سے دعاء کی جائے کہ وہ ان کے وجود سے دنیا کو پاک کرے اور ان کے زہر یا جائے درائیم سے دوسروں کو محفوظ رکھے۔ کا قال اِنگاک اِن قَدَدْ ہُمْ ہم مُحضِدُ قُو عِبَادُكُ ہم عال نوخ کی دعا اور اسی طرح موری علیما السلام کی دعا جورہ " یونس" میں گذری اسی قبیل سے تھی۔ واللہ اعلم۔

٢٦ ـ قوم كا انجام: يعنى طوفان آيا اور بظاهر پانى ميں دُبوئے گئے ۔ ليكن في الحقيقت ٰبرزخ كي آگ ميں پہنچ گئے ۔

۲۷۔ یعنی وہ بت (وڈ، سواع، یغوث وغیرہ) اس آڑے وقت میں کچھ بھی مدد نہ کرسکے یوں ہی کسمپرسی کی حالت میں مرکھپ

گئے۔

وَ قَالَ نُوحُ رَّبِ لَا تَذَرُ عَلَى الْاَرْضِ مِنَ الْكُرْضِ مِنَ الْكُونِ مِنَ الْكُونِ مِنَ الْكُونِ مِنَ الْكُفِرِيْنَ دَيَّارًا ﴿

رَبِّ اغْفِرُ لِى وَلِوَالِدَى وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِى وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِى مُؤْمِنًا وَ لِلْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَةِ وَ لَا مُؤْمِنَا وَ لِلْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَةِ فَ لَا تَرَدِ الظّلِمِينَ إِلَّا تَبَارًا ﴿

۲۶۔ اور کھا نوح نے اے رب بنہ چھوڑیو زمین پر منکروں کا ایک گھر بسنے والا

۲۷۔ مقرر اگر تو چھوڑ دے گا اُنکو بہکائیں گے تیرے بندوں کواور جو جنیں گے سوڈھیٹھ حق کا منکر [۲۸]

۲۸۔ اے رب معاف کر مجھ کو اور میرے ماں باپ کو اور جو آئے میرے گھر میں ایاندار اور سب ایان والے مردول کو اور عورتوں کو [۲۹] اور گھنگاروں پر بڑھتا رکھ یہی برباد ہونا

۲۸۔ کفار کی ہلاکت کی بددُعا: یعنی ایک کافر کوزندہ نہ چھوڑیے۔ ان میں کوئی اس لائق نہیں کہ باقی رکھا جائے جو کوئی رہیگا۔ میرا تجربہ یہ کہتا ہے کہ اس کے نطفہ سے بھی بے حیا، ڈھیٹھ، منکرِ حق اور ناشکرے پیدا ہونگے اور جب تک ان میں سے کوئی موجود رہیگا خود توراہ راست پر کیا آنا دوسرے ایانداروں کو بھی گمراہ کریگا۔

19۔ مومنین کے لئے دعا: یعنی میرے مرتبہ کے موافق مجھ سے جو تقصیر ہوئی ہو، اپنے فضل سے معاف کیجے۔ اور میرے والدین اور جو میری کشتی یا میرے گھریا میری مسجد میں مومن ہوکر آئے ان سب کی خطاؤں سے درگزر فرمائے۔ بلکہ قیامت تک جن قدر مرداور عورتیں مؤمن ہول سب کی مغفرت کیجے۔ اے اللہ! نوح علیہ السلام کی دعاکی برکت سے اس بندہ عاصی و خاطی کو بھی اپنی رحمت و کرم سے مغفور کرکے بدون تعذیب دنیوی و اُفروی اپنی رضا وکرامت کے محل میں پہنچائے۔ اندی سمیع قریب مجیب الدعوات۔

تم سورة نوح ولله الحد والمهنه

ركوعاتها

# ٢٠ سُورَةُ الْجِنِّ مَكِّيَةُ ٢٠

ایاتها ۲۸

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ تو کہہ مجھ کو حکم آیا کہ س گئے کتنے لوگ جنوں کے [ا] پھر کہنے لگے ہم نے سنا ہے ایک قرآن عجیب

۲۔ کہ سمجھاتا ہے نیک راہ سو ہم بھی اُس پر یقین لاہ ئے اور ہر گزنہ شریک بتلائیں گے ہم اپنے رب کا کسی کو[۲]

۳۔ اور یہ کو او نجی ہے شان ہمارے رب کی نہیں رکھی اُس نے جورو نہ بیٹا[۳]

قُلُ أُوْحِىَ إِلَى آنَهُ اسْتَمَعَ نَفَرُ مِّنَ الْجِنِ فَقُلُ مِّنَ الْجِنِ فَقُلُ مِّنَ الْجِنِ فَقَالُوَ اللَّ

يَّهُدِئَ إِلَى الرُّشُدِ فَامَنَّا بِهِ ﴿ وَ لَنَ نُّشُرِكَ بِهِ ﴿ وَ لَنَ نُّشُرِكَ بِرَبِّنَاۤ اَحَدًا ﴿

وَّ اَنَّهُ تَعٰلَى جَدُّ رَبِّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَّ لَا وَلَدًا فَي

ا: جنوں کا وجود: جنوں کے وجود اور تقیقت پر حضرت شاہ عبدالعزیز نے سورۃ ہذاکی تفسیر میں نہایت مبسوط و مفصل بحث کی ہے۔ اور عربی میں ""اکام المرجان فی احکام الجان"" اس موضوع پر نہایت جامع کتاب ہے جس کو شوق ہو مطالعہ کرے۔ یہاں گنجائش نہیں کہ اس قسم کے مباحث درج کئے جائیں۔

۲۔ جنوں کا قرآن من کرایان لانا: سورۃ "احقاف" میں گذرچکا کہ نبی کریم اٹن ایک عاز میں قرآن پڑھ رہے تھے کنن جن ادھرکو گذرے اور قرآن کی آواز پر فریفۃ ہوکر سے دل سے ایان لے آئے۔ پھر اپنی قوم سے جاکر سب ماجرا بیان کیا۔ کہ ہم نے ایک کلام سنا ہے جو (اپنی فصاحت و بلاغت، من اسلوب، قوت تاثیر، شیریں بیانی، طرز موعظت اور علوم و مضامین کے اعتبار سے ) عجیب و غریب ہے، معرفت ربانی اور رُشد و فلاح کی طرف رہبری کرتا ہے۔ اور طالبِ خیرکا ہاتھ پکڑ کر نیکی اور تقویٰ کی منزل پر پہنچا دیتا ہے اس لئے ہم سنتے ہی بلا توقف اس پر یقین لائے اور ہم کو کچھ شک و شبہ باقی نہیں رہا کہ ایسا کلام اللہ کے سواکسی کا نہیں ہوسکتا۔ اب ہم اس کی تعلیم و ہدایت کے موافق عمد کرتے ہیں کہ آئندہ کسی چیزکواللہ کا شریک نہیں شھرائیں گے۔ ایک اس تمام بیان کی آخر تک اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول پر وحی فرمائی۔ اس کے بعد بہت مرتبہ جن صفور اٹنٹائیکٹی سے آگر ملے ایمان

لائے اور قرآن سیکھا۔

۳۔ جنول کی گمراہی: یعنی جو رو، بیٹا رکھنا اس کی عظمت شان کے منافی ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ ""جو گمراہیاں آد میوں میں پھیلی ہوئی تھیں وہ جنوں میں بھی تھیں (عیبائیوں کی طرح) اللہ کے جوروبیٹا بتاتے تھے"۔

وَّ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا عَلَى اللهِ شَطَطًا ٢- اوريه كه بم مين كا بيوقوف الله يربرها كرباتين كما

کرتا تھا [۴]

۵۔ اور یہ کہ ہم کو خیال تھاکہ ہرگز نہ بولیں گے آدمی اور جن الله رير جھوٹ [۵]

 ۲- اوریہ کہ تھے کتنے مرد آدمیوں میں کے پناہ پکڑتے۔ تھے کتنے مردوں کی جنوں میں کے پھر تو وہ اور زیادہ سر پڑھے لگے [۲]

﴾۔ اور یہ کہ اُنکو بھی خیال تھا جیبا تم کو خیال تھا کہ ہرگز ینہ اٹھائے گا اللہ کسی کو[۱]

وَّ أَنَّا ظَنَنَّآ أَنُ لَّنُ تَقُولَ الْإِنْسُ وَ الْجِنُّ عَلَى اللهِ كَذِبًا ﴿

وَّ أَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنْسِ يَعُوْذُوْنَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنِّ فَزَادُو هُمُ رَهَقًا ﴿

وَّ أَنَّهُمْ ظُنُّوا كَمَا ظَنَنْتُمْ أَنُ لَّنُ يَّبْعَثَ اللهُ أَحَدًا ﴿

ہ۔ یعنی ہم میں جو بیوقوف میں وہ اللہ تعالیٰ کی نسبت ایسی لغو باتیں اپنی طرف سے بڑھا کر کھتے تھے اور ان میں سب سے بڑا بیوقوف ابلیں ہے شاید خاص وہی اس مبگہ لفظ""سفیہ"" سے مراد ہو۔

<mark>۵</mark>۔ یعنی ہم کو بیہ خیال تھا کہ اس قدر کثیرالتعداد جن اور آدمی مل کر جن میں بڑے بڑے عاقل اور دانا بھی میں اللہ تعالیٰ کی نسبت جھوٹی بات کھنے کی جرأت نہ کرینگے۔ یہی خیال کر کے ہم بھی بہک گئے اب قرآن سنکر قلعی کھلی اور اپنے پیشروؤں کی اندھی تقلید سے نجات ملی۔

ا۔ اکثر عرب جنوں کے معتقد تھے: عرب میں یہ جالت بہت پھیلی ہوئی تھی۔ جنوں سے غمیب کی خبریں یو چھتے، ان کے نام کی نذرونیاز کرتے پڑھاوے پڑھاتے۔ اور جب کسی قافلہ کا گزریا پڑاؤ کسی خوفناک وادی میں ہوتا تو کہتے کہ اس علقہ کے جنوں کا جو سہردار ہے ہم اس کی پناہ میں آتے ہیں تاکہ وہ اپنے ماتحت جنوں سے ہماری حفاظت کرے۔ ان باتوں سے جن اور زیادہ مغرور ہوگئے

اور سر چڑھنے لگے۔ دوسری طرف اس طرح کی شرکیات سے آدمیوں کے عصیان وطغیان میں بھی اضافہ ہوا جب انہوں نے خود اپنے اوپر جنوں کو مسلط کرلیا تو وہ ان کے اغوا میں کیا کمی کرتے۔ آخر قرآن نے آگر ان خرابیوں کی جڑ کاٹی۔

﴾۔ مسلمان جنوں کا اپنی قوم سے خطاب؛ یعنی مسلمان جن یہ سب گفتگو اپنی قوم سے کر رہے ہیں۔ یعنی جیبا تمہارا خیال ہے،

بہت آدمیوں کا بھی یہی خیال ہے کہ اللہ تعالیٰ مردوں کو ہرگز قبروں سے نہ اٹھائیگا۔ یا آئندہ کوئی پینمبر مبعوث نہ کریگا۔ جو رسول

پہلے ہو چکے سو ہو چکے۔ اب قرآن سے معلوم ہوا کہ اس نے ایک عظیم الثان رسول بھیجا ہے جو لوگوں کو بتلاتا ہے کہ تم سب
موت کے بعد دوبارہ اٹھائے جاؤگے اور رتی رتی کا حیاب دینا ہوگا۔

وَّ أَنَّا لَمَسُنَا السَّمَآءَ فَوَجَدُنْهَا مُلِئَثُ حَرَسًا شَدِيدًا وَّ شُهُبًا فِي

وَّ اَنَّا كُنَّا نَقُعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ لَا فَمَنْ يَسْتَمِعِ الْأَنْ يَجِدُ لَهُ شِهَابًا رَّصَدًا فَي فَمَنْ يَسْتَمِعِ الْأَنْ يَجِدُ لَهُ شِهَابًا رَّصَدًا فَي قَمَنْ يَسْتَمِعِ الْأَنْ يَجِدُ لَهُ شِهَابًا رَّصَدًا فَي وَالْأَرْضِ وَانَّالًا نَدُرِي اَشَرُ اللَّهُ وَالْأَرْضِ اَمْ اَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا فَي

۸۔ اور یہ کہ ہم نے ٹول کر دیکھا آسمان کو پھر پایا اُسکو بھر رہے میں اُس میں چوکیدار سخت اور انگارے

9۔ اور یہ کہ ہم بیٹھا کرتے تھے ٹھ کا نوں میں سننے کے واسطے واسطے پھر جو کوئی اب سننا چاہے وہ پائے اپنے واسطے ایک انگارا گھات میں [^]

۱- اور یہ کہ ہم نہیں جانے کہ برا اراداہ ٹھمرا ہے زمین کے رہنے والوں پریا چاہا ہے اُنکے حق میں اُنکے رب نے راہ برلانا [۹]

۸۔ آسمان پر جنوں کے لئے بہرے اور انگارے: یعنی ہم اڑکر آسمان کے قریب تک پہنچ تو دیکھا کہ آج کل بہت سخت جنگی بہرے لگے ہوئے میں جو کسی شیطان کو غیب کی خبر سننے نہیں دیتے اور جو شیطان ایسا ارادہ کرتا ہے اس پر انگارے برستے میں ۔ اس سے پیشتر اتنی سختی اور روک ٹوک نہ تھی۔ جن اور شیاطین آسمان کے قریب گھات میں بیٹے کر ادھر کی کچھ خبر من آیا کرتے سے ۔ س کا ارادہ کرے فوراً شماب ثاقب کے آتشیں گولے سے اس کا تعاقب کیا جاتا ہے۔ اس کی بحث پہلے سورۃ "" مجر" وغیرہ میں گذر چکی وہاں دیکھ لیاجائے۔

9۔ یعنی یہ جدید انتظامات اور سخت ناکہ بندیاں خدا جانے کس غرض سے عل میں آئی ہیں۔ یہ توہم سمجھ چکے کہ قرآن کریم کا نزول اور پیغمبر عربی کی بعثت اس کا سبب ہوالیکن نتیجہ کیا ہونے والا ہے؟ آیا زمین والے قرآن کو مان کر راہ پر آئیں گے اور اللہ ان پر الطاف خصوصی مبذول فرمائیگا؟ یا یہی ارادہ ٹھمر چکا ہے کہ لوگ قرآنی ہدایات سے اعراض کرنے کی پاداش میں تباہ و برباد کئے

َ جائیں ؟ اس کا علم اسی علاّم الغیوب کو ہے ہم کچھ نہیں کہہ سکتے۔

وَّ أَنَّا مِنَّا الصَّلِحُوْنَ وَمِنَّا دُوْنَ ذَلِكَ لَ كُنَّا طَرَآيِقَ قِدَدًا ﴿ كُنَّا صَلَا الْمُ

وَّ اَنَّا ظَنَنَّآ اَنُ لَّنُ نُّعُجِزَ اللهَ فِي الْاَرْضِ وَ لَنُ نُّعُجِزَهُ هَرَبًا ﴿

وَّ أَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا الْهُذَى امَنَّا بِهِ فَمَنَ يُوْمِئُ بِرَبِّهِ فَلَا يَخَافُ بَخْسًا وَلَا رَهَقًا يُؤْمِئُ بِرَبِّهِ فَلَا يَخَافُ بَخْسًا وَلَا رَهَقًا

۱۱۔ اور یہ کہ کوئی ہم میں نیک ہیں اور کوئی اسکے سوائے ہم تھے کئی راہ پر پھٹے ہوئے [۱۰]

۱۱۔ اور یہ کہ ہمارے خیال میں آگیا کہ ہم چھپ نہ جائیں گے اللہ سے زمین میں اور نہ تھ کا دیں گے اُسکو بھاگ کر ["]

11۔ اور یہ کہ جب ہم نے س لی راہ کی بات توہم نے اُسکو مان لیا ["] پھر جو کوئی یقین لائے گا اپنے رب پر سو وہ نہ ڈرے گا نقصان سے اور نہ زبر دستی سے ["]

۱۔ جنوں کے مختلف فرقے: یعنی نزول قرآن سے پہلے بھی سب جن ایک راہ پر نہ تھے، کچھ نیک اور ثائسۃ تھے، اور بہت سے بدکار وناہنجار، ان میں بھی فرقے اور جاعتیں ہوں گی۔ کوئی مشرک، کوئی عیمائی، کوئی یمودی وغیر ذلک۔ اور علی طور پر ہر ایک کی راہ علی جدا ہوگی۔ اب قرآن آیا جو اختلافات اور تفرقوں کو مٹانا چاہتا ہے۔ لیکن لوگ ایسے کھاں ہیں کہ سب کے سب حق کو قبول کر کے ایک راسۃ پر چلنے لگیں۔ لامحالہ اب بھی اختلاف رہیگا۔

۱۱۔ یعنی اگر ہم نے قرآن کو نہ مانا تواللہ کی سزا سے پچ نہیں سکتے نہ زمین میں کسی جگہ چھپ کر، نہ ادھراُدھر بھاگ کر، یا ہوا میں اُڑ کر۔

۱۲۔ سب سے پہلے ایمان لانے والے جنّ: یعنی ہمارے لئے فخر کا موقع ہے کہ جنوں میں سب سے پہلے ہم نے قرآن من کر بلا توقف قبول کیا اور ایمان لانے میں ایک منٹ کی دیر نہیں گی۔

۱۳۔ یعنی سے ایاندار کواللہ کے ہاں کوئی کھٹکا نہیں۔ نہ نقصان کا کہ اس کی کوئی نیکی اور محنت یونہی رائگاں چلی جائے۔ نہ زیادتی کا کہ زبردستی کسی دوسرے کے جرم اس کے سرتھوپ دیئے جائیں، غرض وہ نقصان تکلیف اور ذاہت ورسوائی سب سے مامون و محفوظ ہے۔

7777

وَّ اَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَ مِنَّا الْقُسِطُونَ ۚ فَى اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وَ أَمَّا الْقُسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا ﴿

وَّانَ لَّوِ اسْتَقَامُوا عَلَى الطَّرِينَقَةِ لَاَسْقَيْنَهُمُ مَّاءً غَدَقًا فَيَ السَّعَيْنَهُمُ مَاءً غَدَقًا فَي

لِّنَفْتِنَهُمُ فِيُهِ ﴿ وَمَنْ يُتُعْرِضُ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِ يَسُلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا ﴿

11۔ اور یہ کہ کچھ ہم میں حکم بردار میں اور کچھ میں بے انساف سوجو لوگ حکم میں آگئے سوانہوں نے اُلکل کر لیانیک راہ کو

۵ا۔ اور جو بے انصاف ہیں وہ ہوئے دوزخ کے ایندھن [۱۲]

۱۶۔ اور یہ حکم آیا کہ اگر لوگ سیدھے رہتے راہ پر تو ہم پلاتے اُنکوپانی بھر کر

ا۔ تاکہ اُنکو جانچیں اس میں [۱۵] اور جوکوئی منہ موڑے اپنے رب کی یاد سے وہ ڈال دے گا اُسکو چڑھتے عذاب میں [۱۶]

۱۱۔ یعنی نزول قرآن کے بعد ہم میں دوطرح کے لوگ ہیں ایک وہ جنوں نے اللہ کاپیغام من کر قبول کیا اور اس کے احکام کے سامنے گردن جھکا دی یہی ہیں بوتلاش ہوت میں کامیاب ہوئے۔ اور اپنی تحقیق و تفحص سے نیکی کے راسۃ پر پہنچ گئے۔ دوسرا گروہ بے انسافوں کا ہے جو کجروی و بے انسافی کی راہ سے اپنے پروردگار کے احکام کو جھٹلاتا اور اس کی فرمانبرداری سے انحراف کرتا ہے۔ یہ وہ ہیں جن کو جہنم کاکندا اور دوزخ کا ایند می کہنا چاہئے (تنبیہ) یماں تک ملمان جنوں کا کلام نقل فرمایا جو انہوں نے اپنی قوم سے کیا۔ آگے ہی تعالیٰ اپنی طرف سے چند نصیحت کی باتیں ارشاد فرماتے ہیں گویا قرآن لیّو اسٹیقامُو الله کا عطف انتخاب میں اوریہ "عکم آیا" کے الفاظ بڑھا کر بتلا دیا کہ یماں سے اخیرتک قُلُ اُؤ جی اِلیّا کے تحت میں داخل ہے۔

10۔ ایان کے دنیوی منافع: یعنی اگر جن وانس حق کی سیدھی اہ پر چلتے تو ہم ان کوایان طاعت کی بدولت ظاہری و باطنی برکات سے سیراب کر دیتے اور اس میں بھی ان کی آزمائش ہوتی کہ نعمتوں سے ہمرہ ور ہوکر شکر بجالاتے اور طاعت میں مزید ترقی کرتے ہیں یا کفران نعمت کر کے اصل سرمایہ بھی کھو بیٹھتے ہیں۔ بعض روایات میں ہے کہ اس وقت مکہ والوں کے ظلم و شرارت کی سیزا میں صفور سی ایکٹر کی دعا سے کئی سال کا قحط پڑا تھا۔ لوگ خشک سالی سے پریشان ہورہے تھے۔ اس لئے متنبہ فرمادیا کہ اگر سب لوگ ظلم و شرارت سے باز آگر اللہ کے راستہ پر چلیں جیسے مسلمان جنول نے طریقہ اختیار کیا ہے تو قحط دور ہواور بارانِ رحمت

سے ملک سرسبزوشاداب کر دیا جائے۔

11۔ یعنی اللہ کی یاد سے منہ موڑ کر آدمی کو چین نصیب نہیں ہو سکتا۔ وہ تو ایسے راستہ پر چل رہا ہے جہاں پریشانی اور عذاب ہی پڑھتا علا آتا ہے۔

وَّ أَنَّ الْمَسْجِدَ لِلهِ فَلَا تَدُعُوا مَعَ اللهِ اَحَدًا

وَّ اَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبُدُ اللهِ يَدُعُوهُ كَادُوا فَي يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا فَيْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا فَيْ

قُلْ إِنَّمَا آدُعُو ارَبِّي وَلَا أُشْرِكُ بِهَ آحَدًا عَ

۱۸۔ اور یہ کہ متجدیں اللہ کی یاد کے واسطے ہیں سومت رکارواللہ کے ساتھ کسی کو[۱۷]

19۔ اور یہ کہ جب کھڑا ہوا اللہ کا بندہ [۱۸]کہ اُسکو پکارے لوگوں کا بندھنے لگتا ہے اُس پر مھٹھ[۱۹]

۲۰۔ تو کہہ میں تو پکارتا ہوں بس اپنے رب کو اور شریک نہیں کرتا اُس کا کسی کو [۲۰]

۱۔ معاجد صرف اللہ کے لئے ہیں: یعنی یوں تو خداکی ساری زمین اس امت کے لئے مہجد بنادی گئی ہے۔ لیکن خصوصیت سے وہ مکانات جو مسجدوں کے نام سے خاص عبادت الهی کے لئے بنائے جاتے ہیں۔ ان کواور زیادہ امتیاز حاصل ہے۔ وہاں جاکر اللہ کے سواکسی ہستی کو پکارنا ظلم عظیم اور شرک کی بدترین صورت ہے۔ مطلب یہ ہے کہ خالص خدائے واحد کی طرف آؤاور اس کا شریک کر کے کسی کو کہیں بھی مت پکارو خصوصا معاجد میں جو اللہ کے نام پر تنا اس کی عبادت کے لئے بنائی گئی میں۔ بعض مفسرین نے "معاجد" سے مراد وہ اعضاء لئے میں جو سجدہ کے وقت زمین پر رکھے جاتے میں۔ اس وقت مطلب یہ ہوگا کہ یہ خدا کے دیئے ہوئے اور اس کے بنائے ہوئے اعضاء میں۔ جائز نہیں کہ ان کو اس مالک و خالق کے سواکسی دوسرے کے سامنے جھکاؤ۔

٨١ ـ يعنى بنده كامل محد رسول طَنْكَالِيهُ مِ

19۔ قرآن پڑھنے کے وقت آنحضرت کے گرد ہجوم: یعنی آپ جب کھڑے ہوکر قرآن پڑھتے ہیں تولوگ مٹھٹے کے مٹھٹے آپ پر لوٹے ٹوٹ میں تولوگ مٹھٹے کے سلے۔ ٹوٹے پڑتے ہیں۔ مؤمنین توشوق ورغبت سے قرآن سننے کی فاطراور کفار عداوت و عناد سے آپ پر ہجوم کرنے کے لئے۔ ۲۰۔ کفار سے آنحضرت کی دوٹوک گفتگو: یعنی کفار سے کمہ دیجئے کہ تم مخالفت کی راہ سے بھیڑکیوں کرتے ہو، کونسی بات ایسی ہے جس پر تمہاری خفگی ہے۔ میں کوئی بری اور نامعقول بات تو نہیں کہتا۔ صرف اپنے رب کو پکارتا ہوں اور اس کاشریک کسی کو نہیں سمجھتا۔ تواس میں لڑنے جھکڑنے کی کون سی بات ہے اوراگر تم سب مل کر مجھ پر ہجوم کرنا چاہتے ہو تو یاد رکھومیرا بھرووسہ اکیلے اسی خدا پر ہے جو ہر قسم کے شرک سے پاک اور بے نیاز ہے۔

قُلْ إِنِّي لَآ اَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَّلَا رَشَدًا عَ

قُلُ اِنِّي لَنَ يُجِيرَنِي مِنَ اللهِ أَحَدُ لا قَ لَنَ

اَجِدَمِنْ دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴿

إِلَّا بَلْغًا مِّنَ اللَّهِ وَ رِسْلَتِهِ ۖ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خُلِدِيْنَ فِيهَآ اَبَدًا ﴿

حَتَّى إِذَا رَاوًا مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعُلُمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِرًا وَّ أَقَلُّ عَدَدًا ٣

۱۱۔ تو کھہ میرے اختیار میں نہیں تمہارا برا اور یہ راه يرلانا [١٦]

الجن ۲۲

۲۲۔ توکمہ مجھ کو نہ بچائے گا اللہ کے ہاتھ سے کوئی اور نہ یاؤں گا اُسکے سوائے کہیں سرک رہنے کو جگہ [۲۳]

۲۳ مگر پہنچانا ہے اللہ کی طرف سے اور اُسکے پیغام لانے [۲۳] اور جو کوئی حکم یہ مانے اللہ کا اور اُسکے رسول کا سو اُسکے لئے آگ ہے دوزخ کی رہا کریں اُس میں ہمیشہ [۲۴]

۲۴۔ یمال تک کہ جب دیکھیں گے جو کچھ اُن سے وعدہ ہوا تب جان لیں گے کس کے مدد گار کمزور ہیں اور گنتی میں تھوڑے [۲۵]

۲۱۔ یعنی میرے اختیار میں نہیں کہ تم کو بھی راہ پر لے آؤں۔ اور نہ آؤ تو کچھ نقصان پہنچا دوں سب بھلائی برائی اور سودوزیاں اسی فدائے واحد کے قبضہ میں ہے۔

۲۲۔ نفع و ضرر میرے قبضے میں نہیں ہے: یعنی تم کو نفع نقصان پہنچانا تو کجا، اپنا نفع و ضرر میرے قبضہ میں نہیں۔ اگر بالفرض میں اپنے فرائض میں تقصیر کروں تو کوئی شخص نہیں جو مجھ کواللہ کے ہاتھ سے بچا لے اور کوئی جگہ نہیں جمال مھاگ کر پناہ عاصل کر

۲۳ یعنی اللہ کی طرف سے پیغام لانا اور اس کے بندوں کو پہچا دینا، یہی چیز ہے جو اس نے میرے اختیار میں دی اوریہی فرض ہے جس کے اداکرنے سے میں اس کی حایت اور پناہ میں رہ سکتا ہوں۔

۲۴۔ یعنی تمہارے نفع نقصان کا مالک میں نہیں ۔ لیکن اللہ کی اور میری نافرمانی کرنے سے نقصان پہنچنا ضروری ہے۔

۲۵۔ یعنی تم جتھے باندھ کر ہم پر ہجوم کرتے ہواور سمجھتے ہوکہ محمد (الناولیّتیزم) اور اسکے ساتھی تھوڑے سے آدمی ہیں وہ بھی کمزور۔ تو جب وعدہ کا وقت آئے گااس وقت پتہ لگے گاکہ کس کے ساتھی کمزور اور گنتی میں تھوڑے تھے۔

قُلُ إِنْ اَدْرِی اَقرِيب مَّا تُوْعَدُون اَمْ يَجْعَلُ لَا رَبِي آمَدُا عَهُ مَا تُوعَدُون اَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِي آمَدًا عَ

علِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِةٍ أَحَدًا ﴿

إلَّا مَنِ ارْتَضَى مِنْ رَّسُولٍ فَإِنَّهُ يَسُلُكُ مِنْ رَّسُولٍ فَإِنَّهُ يَسُلُكُ مِنْ بَيْ يَدُيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا ﴿

لِّيَعُلَمَ أَنُ قَدُ أَبُلَغُوا رِسُلْتِ رَبِّهِمُ وَ أَحَاطَ يُ لِيَعُلَمَ أَنُ قَدُ أَبُلُغُوا رِسُلْتِ رَبِّهِمُ وَ أَحُطَى كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا شَّ

۲۵۔ تو کمہ میں نہیں جانتا کہ نزدیک ہے جس چیز کا تم سے وعدہ ہوا ہے یا کر دے اسکو میرا رب ایک مدت کے بعد[۲۶]

۲۶۔ جاننے والا بھید کا سو نہیں خبر دیتا اپنے بھید کی کسی

۲۷۔ مگر جو پسند کر لیا کسی رسول کو تو وہ چلاتا ہے اُسکے آگے اور پیچھے چوکیدار[۲۰]

۲۸۔ تاکہ جانے کہ انہوں نے پہنچائے پیغام اپنے رہے ارب کے [۲۸] اور قابو میں رکھا ہے جو اُنکے پاس ہے اور گن کی ہے ہر چیز کی گنتی [۲۹]

۲۱۔ قیامت کا علم انبیاء کو بھی نہیں: یعنی اس کا علم مجھے نہیں دیا گیا کہ وعدہ عبد آنیوالا ہے، یا ایک مدت کے بعد۔ کیونکہ قیامت کا وقت معین کر کے اللہ تعالیٰ نے کسی کو نہیں بتلایا۔ یہ ان غیوب میں سے ہے جو اللہ کے سواکوئی نہیں جانتا۔
۲۱۔ پیغمبروں کا علم غلطی سے پاک ہے: یعنی اپنے بھید کی پوری خبر کسی کو نہیں دیتا۔ ہاں رسولوں کو جس قدران کی شان و منصب کے لائق ، و بذریعہ وحی خبر دیتا ہے۔ اس وحی کے ساتھ فرشتوں کے بہرے اور پوکیاں رکھی جاتی ہیں کہ کسی طرف سے شیطان اس میں دخل کرنے نہ پائے۔ اور رسول کا اپنا نفس بھی غلط نہ سمجھے۔ یہی معنی میں اس بات کے کہ پیغمبروں کو (اپنے علوم و اخبار میں) عصمت عاصل ہے، اوروں کو نہیں۔ انبیاء کی معلومات میں شک و شبہ کی قطعا گھجائش نہیں ہوتی۔ دوسروں کی معلومات میں کئی طرح کے احمال میں۔ اس لئے محقیقن صوفیہ نے فرمایا ہے کہ ولی اپنے کشف کو قرآن و سنت پر عرض کر کے معلومات میں کئی طرح کے احمال میں۔ اسی لئے محقیقن صوفیہ نے فرمایا ہے کہ ولی اپنے کشف کو قرآن و سنت پر عرض کر کے دیکھومات میں کئی طرح کے احمال میں۔ اس لئے علی الغیب و لکن اللہ یہ جتبی من رسلہ من پیشاء اور کئی سورتوں میں علم غیب کا وما کان اللہ لیطلعکم علی الغیب و لکن اللہ یہ جتبی من رسلہ من پیشاء اور کئی سورتوں میں علم غیب کا

مسئلہ بیان کیا گیا ہے وہیں ہم فوائد میں اس پر مفصل کلام کر چکے ہیں۔ فلیراجے۔

۲۸۔ یعنی یہ زبر دست انتظامات اس غرض سے کئے جاتے ہیں ، کہ اللہ تعالیٰ دیکھ لے کہ فرشتوں نے پیغمبروں کویا پیغمبروں نے دوسرے بندوں کواس کے پیغامات ٹھیک ٹھیک بلاکم و کاست پہنچا دیئے ہیں ۔

79۔ وحی الهی میں کوئی تغیر نہیں کرسکتا: یعنی ہر چیزاس کی نگرانی اور قبضہ میں ہے۔ کسی کی طاقت نہیں کہ وحی الهی میں تغیرو تبدل یا قطع وبرید کرسکے۔ اور یہ بہرے چوکیاں بھی شان عکومت کے اظہار اور سلسلہ اسباب کی محاقطت کے لئے بہت سی حکمتوں پر مبنی میں۔ ورینہ جس کا علم اور قبضہ ہر چیز پر عاوی ہواس کوان چیزوں کی کوئی اعتیاج نہیں۔

تم سورة الجن ولله الحد والمنه

٣> سُوْرَةُ الْمُزَّمِّلِ مَكِّيَّةُ٣ ركوعاتها٢

ایاتها۲۰

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

يَا يُهَا الْمُزَّمِّلُ ﴿

قُمِ الَّيْلَ إِلَّا قَلِيْلًا ﴿

يِّصْفَةً أوِانْقُصْ مِنْهُ قَلِيْلًا ﴿

اَوْزِدُ عَلَيْهِ وَرَتِّلِ الْقُرْانَ تَرْتِيلًا ﴿

ا۔ اے کپرے میں لیٹنے والے [۱]

۲۔ کھڑارہ رات کو مگر کسی رات [۲]

۳۔ آدھی رات یا اُس میں سے کم کر دے تھوڑا سا

۴۔ یا زیادہ کر اُس پر <sup>[۳]</sup> اور کھول کھول کر پڑھ قرآن کو صاف <sup>[۴]</sup>

وضو ونماز کی حرکات میں کسی طرح کا حرج واقع نہ ہو۔ نیزاس عنوان کے اختیار کرنے میں ان لوگوں کو ہشیار کرنا ہے جو کیڑوں میں لیٹے ہوئے رات کوآرام کر رہے ہوں کہ رات کا ایک معتدبہ حصہ اللہ کی عبادت میں گذاریں۔

۲۔ قیام لیل کا عکم: یعنی کسی رات اتفاق سے نہ ہوسکے تو معاف ہے اور اکثر مفسرین کے نزدیک اِلّا قلِیلًا کا مطلب یہ ہے کہ رات کواللہ کی عبادت میں کھڑے رہو ہاں تھوڑا سا حصہ شب کا اگر آرام کرو، تو مضائقہ نہیں۔ غالبا تھوڑے سے مرادیماں نصف ہوگا۔ کیونکہ رات جو آرام کے لئے تھی جب آدھی عبادت میں گذار دی تواس کے اعتبار سے باقی نصف کو ""تھوڑا"" ہی کہنا موزوں تھا۔

٣ يعنى آدهى رات سے کچھ كم جو تهائى تك پہنچ سكتى ہے يا آدهى سے زيادہ جو دو تهائى تك ہو ـ بقرينہ قولہ تعالىٰ فيا بعد إنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ انَّكَ تَقُوْمُ اَدْنَى مِنْ ثُلُثَنِي الَّيْلِ وَنِصْفَهُ وَثُلُثَهُ الْحَ ـ

۷۔ تلاوت میں ترتیل کا عکم: یعنی تہجد میں قرآن ٹھمر ٹھمر کر پڑھ کہ ایک ایک حرف صاف سمجھ میں آجائے۔ اس طرح پڑھنے سے قہم وتدبر میں مدد ملتی ہے اور دل پر اثر زیادہ ہوتا ہے۔ اور ذوق وثوق بڑھتا ہے۔

إِنَّا سَنُلُقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا ١

إِنَّ نَاشِئَةَ الَّيْلِ هِيَ اَشَدُّ وَطُأَقَّ اَقُومُ قِيلًا

۵۔ ہم ڈالنے والے ہیں تجھ پر ایک بات وزن دار [۵] ۱۔ البتہ اٹھنا رات کو سخت روندتا ہے اور سیدھی نکلتی ہے بات [۱]

﴾ ۔ البتہ تجھ کو دن میں شغل رہتا ہے لمبا[۶]

#### إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْحًا طَوِيلًا ﴿

۵۔ قول ثقیل: صفرت شاہ صاحب لکھے ہیں "لیعنی ریاضت کر تو ہماری بوجھ آسان ہو"۔ اور وہ بوجھ ایسا ہے کہ جس کے سامنے شب بیداری کو سہل سمجھنا چاہیئے۔ مطلب یہ ہے کہ اس کے بعد پے بہ پے قرآن تم پر نازل کرینگے جو اپنی قدرومنزلت کے اعتبار سے بہت میماری اور گرال بار ہے۔ اعتبار سے بہت میماری اور گرال بار ہے۔ نزول قرآن کے وقت آپ الیا آیکی کیفیت :اعادیث میں ہے کہ نزول قرآن کے وقت آپ الیا آیکی پر بہت گرانی اور سختی نزول قرآن کے وقت آپ سالی آیکی پر بہت گرانی اور سختی گرزتی تھی۔ باڑے کے موسم میں آپ الیا آیکی پر بیدنہ پر بید ہوجاتے تھے۔ اگر اس وقت کسی سواری پر سوار ہوتے تو سواری تمل منیں کرسکتی تھی۔ باڑے مرتبہ آپ الیا آیکی فیز مبارک زید بن ثابت کی ران پر تھی۔ اس وقت وحی نازل ہوئی۔ زید بن ثابت کو منہیں کرسکتی تھی۔ ایک مرتبہ آپ الیا آئی آیکی فیز مبارک زید بن ثابت کی ران پر تھی۔ اس وقت وحی نازل ہوئی۔ زید بن ثابت کو

ایسا محوس ہوا کہ ان کی ران بوجھ سے پھٹ جائیگی۔ اس کے علاوہ اس ماحول میں قرآن کی دعوت و تبلیغ اور اس کے حقوق کا پوری طرح اداکرنا اور اس راہ میں تمام سختیوں کو کشادہ دلی سے برداشت کرنا بھی سخت مشکل اور بھاری کام تھا۔ اور جس طرح ایک حثیت سے یہ کلام آپ اٹٹی آلیج پر بھاری تھا دوسری حثیت سے کافروں اور منکروں پر شاق تھا۔ غرض ان تمام وجوہ کا کاظ کرتے ہوئے آنحضرت الٹٹی آلیج کو حکم ہوا کہ جس قدر قرآن از چکا ہے۔ اس کی تلاوت میں رات کو مشغول رہا کریں اور اس عبادت خاص کے انوار سے اپنے تئیں مشرف کر کے اس فیض اعظم کی قبولیت کی استعداد اپنے اندر مشکم فرمائیں۔"

12 رات کو اُٹھ کر عبادت کرنے کی فضیلت: یعنی رات کو اٹس فیض اعظم کی قبولیت کی استعداد اپنا اندر مشکم فرمائیں۔"

13 سے نفس روندا جاتا ہے اور نمیند آرام وغیرہ نواہشات پامال کی جاتی ہیں۔ نیزاس وقت دعا اور ذکر سیدھا دل سے ادا ہوتا ہے۔ زبان اور دل موافق ہوتے ہیں۔ بوبات زبان سے نکلتی ہے ذہن میں نوب جمتی چلی جاتی ہے۔ کیونکہ ہرقیم کے شوروغل اور چن نکار سے یکو ہونے اور غداوند قدوس کے ساء دنیا پر نزول فرمانے سے قلب کو ایک عجیب قیم کے سکون و قرار اور لذت و اشتیاق سے یکو ہونے اور غداوند قدوس کے ساء دنیا پر نزول فرمانے سے قلب کو ایک عجیب قیم کے سکون و قرار اور لذت و اشتیاق کی کیفیت میں ہوتی ہوتی ہوتی ہے۔

﴾۔ یعنی دن میں لوگوں کو سمجھانا اور دوسرے کئی طرح کے مثاغل رہتے ہیں۔ گو وہ بھی آپ الٹی ایکٹیا کے حق میں بالواسطہ عبادت ہیں۔ تاہم بلاواسطہ پرورد گار کی عبادت اور مناجات کے لئے رات کا وقت مخضوص رکھنا چاہیئے۔ اگر عبادت میں مشغول ہوکر رات کی بعض حوائج چھوٹ جائیں توکچھ پروانہیں۔ دن میں ان کی تلافی ہوسکتی ہے۔

وَاذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ وَ تَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَبُتِيلًا ﴿

۸۔ اور پڑھ جا نام اپنے رب کا اور چھوٹ کر آ اسکی طرف سب سے الگ ہوکر [۸]

9۔ مالک مشرق اور مغرب کا [۹] اُسکے سواکسی کی بندگ نہیں سوپکڑ نے اُسکو کام بنانے والا [۱۰]

۱۰۔ اور سہتا رہ جو کچھ کہتے رہیں ["] اور چھوڑ دے اُنکو بھلی طرح کا چھوڑن ["] رَبُّ الْمَشْرِقِ وَ الْمَغْرِبِ لَآ اِلٰهَ اِلَّا هُوَ فَاتَّخِذُهُ وَكِيْلًا ﴿

وَاصْدِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَ اهْجُرُهُمْ هَجُرًا جَمِيلًا عَلَى مَا يَقُولُونَ وَ اهْجُرُهُمْ هَجُرًا جَمِيلًا عَيْ

٨۔ ہمہ وقت ذكر الله كرتے رہو: يعنی علاوہ قيام ليل كے دن ميں بھی (گوبظاہر ہر مخلوق سے معاملات و علائق ركھنے پڑتے ہيں

لیکن ) دل سے اسی پرورد گار کا علاقہ سب پر غالب رکھیے اور چلتے پھرتے اٹھتے بیٹھتے اسی کی یاد میں مثغول رہیئے۔ غیراللہ کا کوئی تعلق ایک آن کے لئے اُدھر سے توجہ کو ہٹنے نہ دے بلکہ سب تعلقات کٹ کر باطن میں اسی ایک کا تعلق باقی رہ جائے یا یوں کہہ لوکہ سب تعلقات اسی ایک تعلق میں مدغم ہو جائیں جبے صوفیہ کے ہاں "" بے ہمہ وباہمہ"" یا ""غلوت درا بحمن"" سے تعبیر کرتے ہیں۔

<mark>9۔</mark> مشرق دن کا اور مغرب رات کا نشان ہے گویا اشارہ کر دیا کہ دن اور رات دونوں کوا سی مالک مشرق و مغرب کی یاد اور رضا جوئی میں لگانا چاہیئے۔

۱۰۔ اللہ کو وکیل بناؤ: یعنی بندگی بھی اسی کی اور تو کل بھی اسی پر ہونا چاہیئے۔ جب وہ وکیل و کار ساز ہو تو دوسروں سے کٹ جانے اورالگ ہونے کی کیا پروا ہے۔

۱۱۔ یعنی کفارآپ لٹائیالیلم کا ساحر، کاہن اور مجنون و متحور وغیرہ کہتے ہیں ۔ ان باتوں کو صبر واستقلال سے سہتے رہیئے ۔

۱۲۔ بھلی طرح کا چھوڑنا یہ کہ ظاہر میں ان کی صحبت ترک کرواور باطن میں ان کے حال سے خبردار رہوکہ کیا کرتے ہیں اور کیا کہتے ہیں اور مجھ کوکس طور سے یاد کرتے ہیں، دوسرے ان کی بدسلوکی کی شکایت کسی کے سامنے یہ کرو، یہ انتقام لینے کے دریے ہو، نہ گفتگو یا مقابلہ کے وقت کج خلقی کا اظہار کرو۔ تبییرے بیہ کہ باوجود جدائی اور مفارقت کے ان کی نصیحت میں قصوریہ کیجئے بلکہ جس طرح بن پڑے ان کی ہدایت ورہنمائی میں سعی کرتے رہیئے۔ حضرت شاہ صاحبْ لکھتے ہیں۔""یعنی خلق سے کنارہ کر لیکن لڑ مجھڑ کر نہیں، سلوک سے ""، مگر یا درہے کہ یہ آیت مکی ہے اور آیات قبال کا نزول مدینہ میں ہوا ہے۔

وَذَرْنِيْ وَ الْمُكَذِّبِينَ أُولِي النَّعْمَةِ وَمَهِّلْهُمْ الداور چمورُ دے مجھ کو اور جمثلانے والوں کو جو آرام میں قَلِيْلًا 📆

إِنَّ لَدَيْنَآ أَنْكَالًا وَّ جَحِيْمًا ﴿

وَّ طَعَامًا ذَا غُصَّةٍ وَّ عَذَابًا ٱلِيُمَّا ﴿

يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَ الْجِبَالُ وَ كَانَتِ الْجِبَالُ كَثِيبًا مَّهيلًا 👚

رہے ہیں اور ڈھیل دےاُنکو تھوڑی سے [۱۳]

۱۲۔ البتہ ہارے پاس بریاں ہیں اور آگ کا ڈھیر

۱۳ اور کھانا گلے میں اٹکنے والا اور عذاب در دناک [۱۳] ۱۴۔ جس دن کہ کانیے گی زمین اور پہاڑ اور ہو جائیں گے یماڑریت کے تودے پھسلتے [۱۵]

۱۳۔ یعنی حق و صداقت کو جھٹلانے والے جو دنیا میں عیش وآرام کر رہے ہیں ان کا معاملہ میرے سپرد کیجئے میں خود ان سے نبٹ لونگا۔ مگر تھوڑی سی ڈھیل ہے۔

۱۴۔ عذاب در دناک سانپوں اور بچھوؤں کا اور خدا جانے کس کس قسم کا (العیاذ باللہ )۔

۱۵۔ قیامت میں زمین کانیے گی: یعنی اس عذاب کی تمہیداس وقت سے شروع ہوگی جب پہاڑوں کی جڑیں ڈھیلی ہو جائینگی اور وہ کانپ کر گر پڑینگے اور ریزہ ریزہ ہو کراییے ہو جائیں گے جیسے ریت کے تودے جن پر قدم جم نہ سکے۔

تمہاری باتوں کا [۱۶] جیسے بھیجا فرعون کے یاس رسول [14]

إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا لا شَاهِدًا ١٥- ام نَے بَيْجَا تماري طرف رسول بتلانے والا عَلَيْكُمْ كُمَا أَرْسَلْنَا إلى فِرْعَوْنَ رَسُولًا

١٦\_ پھر کھا نہ مانا فرعون نے رسول کا پھر پکڑی ہم نے اُسکو وہال کی پکڑ<sup>[۱۸]</sup>

فَعَصِى فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَاخَذُنْهُ اَخَذًا وَّ بِيُلًا

ا۔ پھر کیونکر بچو گے اگر منکر ہو گئے اُس دن سے جو کر ڈالے لڑکوں کو بوڑھا [19]

فَكَيْفَ تَتَّقُونَ إِنَّ كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَّجْعَلُ الُولُدَانَ شِيبًا ﴿

۱۸۔ آسمان پھٹ جائے گا اُس دن میں اُس کا وعدہ ہونے والا ہے [٢٠] السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ بِهِ حَكَانَ وَعُدُهُ مَفْعُولًا

ا ا۔ یہ تو نصیحت ہے پھر جو کوئی چاہے بنالے اینے رب کی طرف راه [۱۷]

إِنَّ هٰذِهِ تَذْكِرَةٌ ۚ فَمَنْ شَآءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ ه سُبِيلًا

1<sub>1-</sub> یعنی بی<sup>پیغ</sup>مبراللہ کے ہاں گواہی در<u>گا</u>کہ کس نے اس کا کہنا مانا اور کس نے نہیں مانا تھا۔

۱۷ تورات کی پیشگوئی: یعنی حضرت موسیٰ کی طرح تم کو منتقل دین اور عظیم الثان کتاب دیگر بھیجا۔ شایدیہ اس پیشین گوئی کی

طرف اشارہ ہے جو تورات سفر استثناء میں ہے کہ ""میں ان کے لئے بھائیوں (بنی اسمعیل) میں سے تجھ سا ایک نبی برپا کروزگا""۔

۱۸۔ جب موسیٰ کے منکر کو ایسا سخت پکرا تو محمد النَّائِ آلِبَمْ کے منکرین کو کیوں نہ پکرایگا۔ جو تمام انبیاء سے افضل اور برتر ہیں۔ ۱۹۔ پچوں کو بوڑھا کر دینے والا دن: یعنی دنیا میں اگر پچ گئے تو اس دن کیونکر پچو گے جس دن کی شدت اور درازی بچوں کو بوڑھا کر دینے والی ہوگ، نواہ فی الحقیقت بچے بوڑھے نہ ہوں لیکن اس روز کی سختی اور لمبائی کا اقتضاء یہی ہوگا۔

۲۰ یعنی اللہ کا وعدہ اٹل ہے ضرور ہوکر رہیگا۔ خواہ تم اس کو کتنا ہی بعیداز امکان سمجھو۔

۲۱۔ یعنی نصیحت کر دی گئی اب جو اپنا فائدہ چاہے اس نصیت پر عمل کر کے اپنے رب سے مل جائے۔ راسۃ کھلا پڑا ہے کوئی روک ٹوک نہیں نہ غدا کا کچھ فائدہ ہے۔ سمجھو تو سیدھ چلے آؤ۔ (تنبیہ) رات کے جاگنے کا حکم جو شروع سورت میں تھا تقریبا ایک سال تک رہا۔ چھرا گلی آیت سے منسوخ ہوا۔

إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ انَّكَ تَقُوْمُ اَدُنَى مِنْ ثُلْتَى اللَّهِ اللَّهُ يَقُوْمُ اَدُنَى مِنْ ثُلُتَهُ وَ طَآيِفَةٌ مِّنَ اللَّهُ يُقَدِّرُ الَّيْلُ وَ النَّهَارَ لَا اللَّهِ يُقَدِّرُ الَّيْلُ وَ النَّهَارَ لَا اللَّهِ يَعْلَمُ انْ لَنَ تُحْصُوْهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ عَلِمَ انْ تَحْصُوْهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ فَاقْرَ عُوْ اللَّهُ عَلِمَ انْ فَاقْرَ عُوْ المَّرُونَ فِي الْاَرْضِ يَبْتَغُونَ مِنْ فَضَلِ سَيَكُونَ فِي الْاَرْضِ يَبْتَغُونَ مِنْ فَضَلِ يَضُرِبُونَ فِي الْاَرْضِ يَبْتَغُونَ مِنْ فَضَلِ اللهِ فَي اللَّهُ وَ اخْرُونَ يَقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ اللهِ فَاقْرَ عُوْ المَّالُوةَ وَ الْقَرْعُوا اللَّهِ قَالَ اللهِ فَاقَرَ عُوا اللَّهُ قَرْضًا اللهِ قَالَوْ اللهِ قَالَوْ اللهِ قَالَ اللهِ قَلْ اللهِ قَالَ اللهِ قَالَ اللهِ قَالَ اللهِ اللهِ قَالَ اللهِ قَالَ اللهِ قَالَ اللهِ قَالَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ قَالَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

۲۰۔ بیشک تیرارب جانتا ہے کہ توائھتا ہے نزدیک دو شائی رات کے اور آدھی رات کے اور شائی رات کے اور کتنے لوگ تیرے ساتھ کے [۲۲] اور اللہ ماپتا ہے ارات کو اور دن کو اُس نے جانا کہ تم اُس کو پورا نہ کر سکو گے سوتم پر معافی بھیجدی اب پڑھو جتنا تم کو آسان ہو قرآن سے [۲۲] جانا کہ کتنے ہوں گے تم میں بیار اور کتنے اور لوگ پھریں گے ملک میں ڈھونڈھتے اللہ کے فضل کو اور کتنے لوگ لڑتے ہوں گے اللہ کی راہ میں سو فضل کو اور کتنے لوگ لڑتے ہوں گے اللہ کی راہ میں سو پڑھ لیا کرو جتنا آسان ہواس میں سے اور قائم رکھوناز اور رہے تھے رہو زکوۃ [۲۲] اور جو کچھ آگے بھیجو گے اپنے واسط قرض دینا [۲۵] اور جو کچھ آگے بھیجو گے اپنے واسط کوئی نیکی اُسکو پاؤ گے اللہ کے پاس بہتر اور ثواب میں کوئی نیکی اُسکو پاؤ گے اللہ کے پاس بہتر اور ثواب میں زیادہ [۲۲] اور معافی مانگو اللہ سے بیشک اللہ بخشے والا

حَسَنًا ﴿ وَمَا تُقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِّنْ خَيْرٍ مَهَان ﴾ [1] تَجِدُوْهُ عِنْدَ اللهِ هُوَ خَيْرًا وَ اعْظَمَ اَجُرًا ﴿ وَ اسْتَغُفِرُوا اللهَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ غَفُو رُ ع رّحِيمُ 🕏

۲۲ ۔ قیامِ لیل میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہؓ کی محنت : یعنی اللہ کو معلوم ہے کہ تم نے اور تمہارے ساتھیوں نے اس کے عکم کی بوری تعمیل کی۔ کبھی آدھی کبھی تہائی اور کبھی دو تہائی رات کے قریب اللہ کی عبادت میں گذاری۔ چنانچہ روایات میں ہے کہ صحابہؓ کے پاؤں راتوں کو کھڑے کھڑے موج جاتے اور پھٹنے لگتے تھے۔ بلکہ بعض تو اپنے بال رسی سے باندھ لیتے تھے کہ نیندآئے تو جھڑکا لگ کر تکلیف سے آنکھ کھل جائے۔

۲۳۔ قیامِ لیل کے عکم میں تخفیف: یعنی رات اور دن کی پوری پیائش تواللہ کو معلوم ہے وہی ایک غاص اندازہ سے کبھی رات کو دن سے گھٹاتا کبھی بڑھاتا اور کبھی دونوں کو ہرابر کر دیتا ہے۔ بندوں کو اس نبیند اور غفلت کے وقت روزانہ آدھی، تہائی، اور تہائی رات کی پوری حفاظت کرنا خصوصا جبکہ گھڑی گھنٹوں کا سامان نہ ہو، سہل کام نہیں تھا اسی لئے بعض صحابہٌ رات بھر نہ سوتے تھے کہ کمیں نیند میں ایک تہائی رات بھی جاگنا نصیب نہ ہو۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے اپنی رحمت سے معافی بھیجدی اور فرما دیا کہ تم اس کو ہیمیشہ پوری طرح نباہ نہ سکو گے۔ اس لئے اب جس کو اٹھنے کو توفیق ہو، وہ جتنی نماز، اور اس میں جتنا قرآن چاہے پڑھ لے۔ اب امت کے حق میں نہ نماز تہجد فرض ہے نہ وقت کی یا مقدار تلاوت کی کوئی قید ہے۔

۲۲۔ حکم میں تخفیف کی حکمت و مصلحت: یعنی اللہ تعالیٰ نے دیکھا کہ تم میں بیار بھی ہونگے اور مسافر بھی جو ملک میں روزی یا علم وغیرہ کی تلاش کرتے پھرینگے اور وہ مرد مجاہد بھی ہونگے۔ جواللہ کی راہ میں جنگ کرینگے ان حالات میں شب بیداری کے احکام پر عمل کرنا سخت دشوار ہوگا۔ اس لئے تم پر تخفیف کر دی کہ نماز میں جس قدر قرآن پڑھنا آسان ہو پڑھ لیا کرو۔ اپنی جان کو زیادہ تکلیف میں ڈالنے کی ضرورت نہیں۔ ہاں فرض نمازیں نہایت اہتام سے باقاعدہ پڑھتے رہواور زکوۃ دیتے رہو، اور اللہ کے راستہ میں خرچ کرتے رہو۔ کہ ان ہی باتوں کی پابندی سے بہت کچھ روعانی فوائد اور ترقیات عاصل ہوسکتی ہیں۔ (تنبیہ ) قیامِ لیل کے حکم کی مصلحت: اوّلین صحابہؓ سے ایک سال تک بہت تاکید و تحتم کے ساتھ یہ ریاضت شاقہ شایداس لئے کرائی کہ وہ لوگ آئندہ تمام امت کے ہادی و معلم بننے والے تھے۔ ضرورت تھی کہ وہ اس قدر منجھ جائیں اور روعانیت کے رنگ میں ایسے رنگے جائیں کہ تمام دنیا ان کے آئینہ میں کالات محمدی (النَّوْلِیَّافِیْ) کا نظارہ کر سکے اور یہ نفوس قدسیہ ساری امت کی اصلاح کا بوجھ اپنے کندھوں پر اٹھا سکیں۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔"

۲۵۔ اللہ کو قرض دینا: یعنی پورے اخلاص سے اللہ کی راہ میں اس کے احکام کے موافق خرچ کرنا یہی اس کو اچھی طرح قرض دینا ہے۔ بندوں کواگر قرض حن دیا جائے وہ بھی اس کے عموم میں داخل سمجھو۔ کاثبت فضلہ فی الحدیث۔

۲۹۔ ہر نیکی اللہ کے پاس بہتر صورت میں موجود ہوگی: یعنی جو نیکی یہاں کرو گے۔ اللہ کے ہاں اس کو نہایت بہتر صورت میں پاؤ گے اور بہت بڑا اجر اس پر ملے گا تو بیہ مت سمجھو کہ جو نیکی ہم کرتے ہیں یہیں ختم ہو جاتی ہے۔ نہیں، وہ سب سامان تم سے آگے اللہ کے ہاں پہنچ رہا ہے جو عین عاجت کے وقت تمہارے کام آئے گا۔

۲۰ یعنی تمام احکام بجالا کر پھراللہ سے معافی مانگو۔ کیونکہ کتنا ہی مختاط شخص ہواس سے بھی کچھ نہ کچھ تقصیر ہو جاتی ہے۔ کون ہے جو دعویٰ کرسکے کہ میں نے اللہ کی بندگی کا حق پوری طرح اداکر دیا بلکہ جتنا بڑا بندہ ہواسی قدر اپنے کو تقصیر وارسمجھتا ہے اور اپنی کوتا ہیوں کی معافی فی بنتا ہے۔ اے غفور ورحیم تواپنے فضل سے میری خطاؤں اور کوتا ہیوں کو بھی معاف فرما۔

تم سورة المزمل ولله الحدوالمينه

#### ركوعاتها

# ٢٠ سُوْرَةُ الْمُدَّثِرِ مَكِّيَّةُ ٢

#### ایاتها۵۲

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ اے لحاف میں لیٹنے والے [۱]

۲ \_ کھوا ہو پھر ڈر سنا دے [۱]

۳۔ اور اپنے رب کی بڑائی بول [۳]

م۔ اور اپنے کپڑے پاک رکھ

۵۔ اور گندگی سے دور رہ [۴]

اوراییا نه کرکه احمان کرے اور بدلا بہت چاہے

۵۔ اور اپنے رب سے امید رکھ [۵]

يَّايُّهَا الْمُدَّثِّرُ ﴿

قُمُ فَانَذِرُ ﴿

وَ رَبُّكَ فَكَيِّرُ ﴿

وَ ثِيَابَكَ فَطَهِّرُ ﴿

وَ الرُّجُزَ فَاهُجُرُ ﴿

وَ لَا تَمُنُنُ تَسُتَكُثِرُ ﴿

وَ لِرَبِّكَ فَاصْبِرُ ﴿

ا۔ اس کے لئے سورۃ "" مزمل "" کا پہلا فائدہ ملاحظہ کر لیا جائے۔

۲۔ اندار کا حکم: یعنی وحی کے ثقل اور فرشۃ کی ہییت سے آپ اُٹٹائیآئِم کو گھبرانا اور ڈرنا نہیں چاہیئے۔ آپ لِٹٹائیآئِم کا کام تو یہ ہے کہ سب آرام و چین چھوڑ کر دوسروں کو خدا کا خوف دلائیں۔ اور کفرومعصیت کے برے انجام سے ڈرائیں۔

۳۔ کیونکہ ر<sup>ا</sup>ب کی بڑائی بولنے اور بزرگ و عظمت بیان کرنے ہی سے اس کا خوف دلوں میں پیدا ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ کی تعظیم و تقدیس ہی وہ چیزہے جس کی معرفت سب اعال واغلاق سے پہلے عاصل ہونی چاہیئے۔ بہرعال اس کے کالات وانعامات پر نظر کرتے ہوئے نماز میں اور نمازسے باہراس کی بڑائی کا اقرار واعلان کرنا تمہارا کام ہے۔

سے کپڑوں کی ظاہری اور باطنی طمارت: اس سورت کے نازل ہونے پر عکم ہواکہ مخلوق کو غداکی طرف بلائیں۔ پھر نماز وغیرہ کا عکم ہوا۔ نماز کے لئے شرط ہے کہ کپڑے پاک ہوں اور گندگی سے احتراز کیا جائے۔ ان چیزوں کو یماں بیان فرما دیا۔ یہ ظاہر ہے کہ جب کپڑوں کا حتی و معنوی نجاستوں سے پاک رکھنا ضروری ہے تو بدن کی پاکی بطریق اولی ضروری ہوگی۔ اس لئے اس کے بیان کی

#### منزل،

۸۔ پھر جب بجنے لگے وہ کھوکھری چیز[۱]

۹۔ پھر وہ اس دن مشکل دن ہے <sup>[۰]</sup>

۱۶۔ ہر گزنهیں وہ ہے ہماری آیتوں کا مخالف <sup>[۳]</sup>

)۔ اب اُسی سے چڑھواؤں گا بڑی چڑھائی <sup>[س]</sup>

ضرورت نہیں سمجھی گئی۔ بعض علماء نے کیڑوں کے پاک رکھنے سے نفس کا برے اخلاق سے پاک رکھنا مراد لیا ہے۔ اور گندگی سے دور رہنے کے معنی یہ لئے کہ بتوں کی گندگی سے دور رہیئے۔ جیسے اب تک دور میں۔ بہرعال آیۃ ہذا میں طہارت ظاہری و باطنی کی تاکید مقصود ہے۔ کیونکہ بدون اس کے رب کی بڑائی کا حقہ دلنشین نہیں ہو سکتی۔

۵۔ اصان کا بدلہ مت چاہو: یہ ہمت اور اولوالعزمی سکھلائی کہ جو کسی کو دے (روپیہ پیسہ یا علم وہدایت وغیرہ) اس سے بدلہ نہ عاہے۔ محض اپنے رب کے دیئے پر شاکر وصابر رہ اور جو شدائد دعوت و تبلیغ کے راستہ میں پیش آئیں ان کواللہ کے واسطے صبر وتحل سے برداشت کر اور اس کے حکم کی راہ دیکھ کہ یہ عظیم الثان کام بدون اعلی درجہ کی حوصلہ مندی اور صبرواستقلال کے انجام نہیں پائیگا۔ ان آیتوں کی تفسیراور بھی کئی طرح کی گئی ہے لیکن احقر کے خیال میں یہی بے تکلیف ہے۔

فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ ﴿

فَذٰلِكَ يَوْمَبِذٍ يَّوْمُ عَسِيرٌ ﴿

عَلَى الْكُفِرِينَ غَيْرُ يَسِيْرٍ 🚍

ذَرُنِيْ وَ مَنْ خَلَقْتُ وَحِيْدًا ﴿

وَّ جَعَلْتُ لَهُ مَالًا مَّمْدُو دًا ﴿

وَّ بَنِينَ شُهُوۡ دًا ﴿

وَّ مَهَّدُتُّ لَهُ تَمُهيُدًا ﴿

ثُمَّ يَطْمَعُ أَنُ أَزِيْدَ ﴿

كَلَّا ﴿ إِنَّهُ كَانَ لِأَيْتِنَا عَنِيدًا ﴿

سَأْرُهِقُهُ صَعُوْدًا ﴿

۲۔ یعنی صور میھونکا جائے۔

۱۰ منکروں پر نہیں آسان [^] اا۔ چھوڑ دے مجھ کواور اُس کو جمکومیں نے بنایا انکا [۹] ۱۲۔ اور دیا میں نے اُسکو مال پھیلا کر ۱۳۔ اور بیٹے مجلس میں بیٹھنے والے [۱۰] ۱۲ اور تیاری کر دی اُسکے لئے خوب تیاری [اا] ۵ا۔ پھر لا کچ رکھتا ہے کہ اور بھی دوں <sup>[۱۱]</sup>

﴾۔ مشکل دن: یعنی اس دن کے واقعات میں سے صور کا پھونکا جانا گویا ایک مستقل دن ہے جو سرمایا مشکلات اور سختیوں سے

بھرا ہوگا۔

یعنی منکروں پر کسی طرح کی آسانی منہ ہوگی، بلکہ اس دن کی سختی دم بدم ان پر بڑھتی جائیگی۔ بخلاف مومنین کے کہ اگر سختی بھی دیکھیں گے توکچھ مدت کے بعد پھر آسانی کر دی جائے گی۔

9۔ ولید بن مغیرہ: ہر انسان ماں کے پیٹ سے اکیلا اور جریدہ آتا ہے۔ مال، اولا د، فوج، لشکر، سامان وغیرہ کچھ نہیں لاتا یا "وحید" سے مراد خاص ولید بن مغیرہ ہو جس کے بارہ میں یہ آیات نازل ہوئی ہیں۔ وہ اپنے باپ کا اکلوتا بیٹا تھا اور دنیوی ثروت ولیاقت کے اعتبار سے عرب میں فرد اور یکتا سمجھا جاتا تھا۔ مطلب یہ ہے کہ ایسے منکروں کے معاملہ میں جلدی یہ کیجئے، نہ ان کو مہلت ملئے سے تنگدل ہوں۔ بلکہ ان کا قصہ میرے سپرد کرو۔ میں سب کا بھگتان کر دونگا۔ آپ کو خمگین و پریشان ہونے کی ضرورت نہیں۔

۱۰۔ عاضر باش بیٹوں کی نعمت: یعنی مال و اولاد کا پھیلاوا بہت ہوا۔ دسوں بیٹے ہمہ وقت آئکھوں کے سامنے رہتے اور محفلوں میں باپ کی توقیر بڑھاتے اور دھاک بٹھلاتے تھے۔ تجارتی کاروبار اور دوسرے کام کاج کے لئے نوکر چاکر بہت تھے۔ ضرورت نہیں تھی کہ بیٹے باپ کی نظر سے غائب ہوں۔

۱۱۔ یعنی دنیا میں خوب عزت جادی اور مسند عکومت وریاست اچھی طرح تیار کر دی۔ چنانچہ تمام قریش ہر مشکل کام میں اس کی طرف رجوع کرتے اور اس کو اپنا عاکم جانعے تھے۔

۱۱۔ ولید کی حرص مال اور ناشکری: یعنی باوبود کثرت نعمت و ثروت کے کبھی حرفِ شکر زبان سے نه نکلا۔ بلکہ ہمیشہ بت پرستی اور زیادہ مال جمع کرنے کی حرص میں منمک رہتا اور اگر رسول کریم الٹی آلیا کبھی اس کے سامنے بہشت کی نعمتوں کا ذکر فرماتے تو کہتا تھا کہ اگر یہ شخص اپنے بیان میں سچا ہے تو یقین کامل ہے کہ وہاں کی نعمتیں بھی مجھے ہی ملیں گی۔ اس کو فرماتے ہیں کہ باوجود اس قدر ناشکری اور حق ناشناسی کے یہ بھی توقع رکھتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کو دنیا و آخرت کی نعمتیں اور زیادہ دے گا۔

"ا۔ ولید کا زوال: لیعنی جب وہ منعم تقیقی کی آیتوں کا مخالف ہے تواسے ہرگز حق نہیں پہنچتا کہ ایسی توقع باندھے اور خیالی پلاؤ لپائے۔ کہتے ہیں کہ ان آیات کے نزول کے بعد پے بہ پے اس کے مال واساب میں نقصان ہونا شروع ہوا۔ آفر فقیر ہو کرذلت کے ساتھ مرگیا۔

۱۳۔ یعنی ابھی اس کو بہت بڑی پڑھائی اور سخت ترین مصائب میں گرفتار ہونا ہے۔ بعض روایات میں ہے کہ ""صعود"" دوزخ میں ایک پہاڑے جس پر کافر کو ہیمیشہ پڑھائیں گے اور گرائیں گے یہ بھی عذاب کی ایک قسم ہے۔ (تنبیہ) ولید ایک بار آنحضرت ﷺ کی خدمت میں عاضر ہوا۔ آپ ﷺ کی خرابی ہوگی۔ غرض سب جمع ہوئے اور آپ ﷺ کی بارے ورخلایا اور قریش میں پرچا ہونے لگا کہ اگر ولید مسلمان ہوگیا تو بڑی خرابی ہوگی۔ غرض سب جمع ہوئے اور آپ ﷺ کی بارے میں گفتگو ہوئی کسی نے کہا شاعر ہیں کسی نے کاہن بتلایا، ولیدبولا کہ میں شعر میں خود بڑا ماہر ہوں اور کاہنوں کی باتیں بھی سب سی ہیں، قرآن نہ شعر ہے نہ کہانت ۔ لوگوں نے کہا کہ آخر تیری کیا رائے ہے کہنے لگا ذرا سوچ لوں۔ آخر تیوری بدل کر اور مند بنا کر کہا کچھ نہیں، قرآن نہ شعر ہے نہ کہانی والوں سے نقل ہوتا چلا آیا ہے۔ عالانکہ پیشتر قرآن من کر کہہ چکا تھا کہ یہ سحر بھی نہیں نہ دیوانے کی ہڑ معلوم ہوتی ہوتی ہے بلکہ اللہ کا کلام ہے مگر محض برادری کو خوش کرنے کے لئے اب یہ بات بنا دی۔ آگے اسی گفتگو کی طرف اشارہ کیا گیا ۔

إِنَّهُ فَكَّرَ وَ قَدَّرَ ﴿

فَقُتِلَ كَيُفَ قَدَّرَ ﴿

ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ﴿

ثُمَّ نَظَرَ 🖆

ثُمَّ عَبَسَ وَ بَسَرَ ﴿

ثُمَّ اَدْبَرَ وَ اسْتَكُبَرَ ﴿

فَقَالَ إِنَّ هٰذَآ إِلَّا سِحْرٌ يُّؤُثُرُ ﴿

إِنْ هٰذَآ إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ﴿

۱۸۔ اُس نے فکر کیا اور دل میں مٹھرالیا

19\_ سومارا جائيو كبيبا مُصهرايا

۲۰\_ مچر مارا جائيو کيپيا مُهرايا [۱۵]

۲۱۔ پیمرنگاہ کی

۲۲\_ پھر تیوری چڑھائی اور منہ تصتمایا

۲۳ پھر پیٹھ بھیری اور غرور کیا

۲۲۔ مچھر بولا اور کچھ نہیں یہ جادو ہے چلا آیا

۲۵۔ اور کچھ نہیں یہ کہا ہوا ہے آدمی کا [۱]

10۔ ولید کا قرآن کو جادو کہنا اور پیجمز: یعنی بدبخت نے دل میں سوچ کر ایک بات تجویز کی کہ قرآن جادو ہے۔ فدا فارت کرے کلیسی ممل تجویز کی پیجمر فدا فارت کر سے خوش ہو جائیں۔
ممل تجویز کی پیجمر فدا فارت کر سے کہ اپنی قوم کے جذبات کے لحاظ سے کلیسی بر محل تجویز نکالی جس کو سن کر سب خوش ہو جائیں۔
11۔ ولید کے غرورو پیجمر کے افعال: یعنی مجمع پر نگاہ ڈالی پیجمر خوب منہ بنایا۔ تا دیکھنے والے سمجھیں کہ اس کو قرآن سے بہت کر اہت اور انقباض ہے پیجمر پیٹے بیچیر لی۔ گویا بہت ہی قابل نفرت چیز کے متعلق کچھ بیان کرنا ہے عالانکہ اس سے قبل اس کی

خقانیت کا اقرار کر چکا تھا۔ اب برادری کی نوشنودی کے لئے اس سے پھر گیا۔ آخر نہایت غرورو پحبر کے انداز میں کہنے لگا۔ بس اور کچھ نہیں یہ جادو ہے جو پہلوں سے نقل ہوتا چلا آتا ہے۔ اور یقینا یہ آدمی کا کلام ہے جو جادو بن کر باپ کو بیٹے سے، میاں کو

بیوی سے، اور دوست کو دوست سے جدا کر دیتا ہے۔

سَأُصْلِيْهِ سَقَرَ 🗃

وَ مَا اَدُر بِكَ مَا سَقَرُ اللهِ

لَا تُبُقِئ وَ لَا تَذَرُ ﴿

لَوَّاحَةُ لِلْبَشَر ﴿

عَلَيْهَا تِسْعَةً عَشَرَ ﴿

وَ مَا جَعَلْنَا وَمُخِهُ النَّارِ اِلَّا مَلْبِكُةً وَ مَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ اِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِيْنَ الْاَفِيْنَ الْآفِيْنَ الْوَتُوا الْكِتٰبَ كَفُرُوا لَا لِيَسْتَيْقِنَ الَّذِيْنَ الْوَتُوا الْكِتٰبَ وَ الْمُؤْمِنُونَ لَا يَرْتَابَ اللَّذِيْنَ الْوَتُوا الْكِتٰبَ وَ الْمُؤْمِنُونَ لَا يَرْتَابَ اللَّهِ يَنَ الْمُؤْمِنُونَ لَا وَيَوْا الْكِتٰبَ وَ الْمُؤْمِنُونَ لَا وَلَا يَرُتَابَ اللَّهُ مِنْ وَالْمُؤْمِنُونَ لَا وَيُوا الْكِتٰبَ وَ الْمُؤْمِنُونَ لَا وَيَعْلَى اللَّهُ مَنْ يَشَاءُ وَ يَهْدِئَ مَنَ اللَّهُ مَنْ يَشَاءُ وَ يَهْدِئَ مَنَ لَلَّا هُوَ لَا يَعْلَمُ جُنُودُ وَرَبِّكَ اللَّهُ هُو وَ يَهْدِئَ مَنْ اللَّهُ مَنْ يَشَاءُ وَ يَهْدِئَ مَنَ اللَّهُ مَنْ يَشَاءُ وَ يَهْدِئَ مَنْ اللَّهُ مَنْ يَشَاءُ وَ يَهْدِئَ مَنَ اللَّهُ مَا هِنَ اللَّهُ مَا يَعْلَمُ جُنُودُ وَرَبِّكَ اللَّهُ هُو وَ مَا يَعْلَمُ جُنُودُ وَرَبِّكَ اللَّهُ هُو اللَّهُ مَا هِنَ اللَّهُ مَا هِنَ اللَّهُ مَا هُمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا هُمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

۲۹۔ اب اُسکو ڈالوں گا آگ میں [۱۶] ۲۷۔ اور توکیا سمجھا کیسی ہے وہ آگ

۲۸۔ یہ باقی رکھے اور یہ چھوڑے [۱۸]

۲۹۔ جلا دینے والی ہے آدمیوں کو [۱۹]

۳۰ اُس پر مقرر میں اندیں فرشتے [۲۰]

الا۔ اور ہم نے ہور کھے ہیں دوزخ پر داروغہ وہ فرشے ہی ہیں ہیں [۱۱] اور اُنکی ہو گنتی رکھی ہے سو جانچے کو منکروں کے [۲۱] ٹاکہ بقین کر لیں وہ لوگ جنکو ملی ہے کتاب اور بڑھے ایمانداروں کا ایمان اور دھوکا نہ کھائیں جنکو ملی ہے جنکو ملی ہے کتاب اور مسلمان [۲۲] اور ٹاکہ کمیں وہ لوگ کہ جنکے دل میں روگ ہے اور منکر [۲۲] کیا غرض تھی اللہ کو اس مثل سے [۲۵] یوں بچلاتا ہے اللہ جمکو چاہے اللہ کو اس مثل سے [۲۵] یوں بچلاتا ہے اللہ جمکو چاہے اور راہ دیتا ہے جمکو چاہے [۲۲] اور کوئی نمیں جانتا تیرے اور راہ دیتا ہے جمکو چاہے [۲۲] اور وہ تو سجھانا ہے لوگوں کے واسط [۲۸]

۱۔ یعنی عنقریب اس کوآگ میں ڈال کر عنادو پیجبر کا مزہ چکھاؤنگا۔

۱۸۔ اہل جہنم کے جم کی عالت: یعنی دوز خیوں کی کوئی چیز باقی نہ رہنے دیگی جو جلنے سے پچ جائے۔ پھر جلانے کے بعد اس عالت پر بھی نہ چھوڑنگی بلکہ دوبارہ اصلی عالت پر لوٹائے جائیں گے اور جلیں گے۔ یہی سلسلہ ہمیشہ جاری رہیگا۔ (العیاذباللہ) (تنبیہ) اکثر سلف سے یہی معنیٰ منقول ہیں۔ بعض مفسرین نے دوسری طرح توجیہہ کی ہے۔

19۔ کھال کی حالت: یعنی بدن کی کھال جھلس کر حیثیت بگاڑ دیگی۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "" جیسے دہکتا لوہا سرخ نظر آتا ہے آدمی کی پنڈل پر وہ سرخی نظر آئے گی""۔

۲۰ دورخ کے اندیں (۱۹) دارونہ: یعنی دورخ کے انتظام پر جو فرشتوں کا لئکر ہو گا اس کے افر اندیں فرشتے ہو نگے۔ جن میں سب سے بڑے ذمہ دار کا نام "نالک" ہے (تندیہ) حضرت شاہ عبدالعزیز نے نمایت تفصیل سے اندیں کے عدد کی حکمیتل بیان کی میں جو قابل دید ہیں۔ خلاصہ یہ ہے کہ جنم میں مجرموں کو عذاب دینے کے لئے اندیں قدم کے فرائض میں جن میں ہے ہر فرض کی انجام دہی ایک فرشتہ کی طاقت بہت بڑی ہے اور ایک فرشتہ ہر مرض کی انجام دہی ایک فرشتہ کی سرکر دگی میں ہوگی۔ کوئی شبر نمیں کہ فرشتہ کی طاقت بہت بڑی ہے اور ایک فرشتہ وہ کام کر سکتا ہے جو لاکھوں آدمی مل کر نمیں کرسختے۔ لیکن یادر ہے کہ ہر فرشتہ کی یہ قوت اسی دائرہ میں محدود ہے جس میں کام کرنے کے لئے وہ مامور ہوا ہے۔ مثلاً ملک الموت لاکھوں آدمیوں کی جان ایک آن میں نکال سکتا ہے۔ مگر عورت کے پیٹ میں بچ کے اندر جان نمیں ڈال سکتا۔ حضرت جبریل چشم زدن میں وہی لاسکتے ہیں لیکن پانی برسانا ان کا کام نمیں۔ جس طرح کان دیکھ نمیں سکتا آگھ من نمیں سکتا۔ اگر چہ اپنی قدم کے کام کفتے ہی تخت ہوں کرسکتے ہیں۔ مثلاً کان ہو سکتا ہے کہ ہزاروں مقدم کے کام کفتے ہی تخت ہوں کرسکتے ہیں۔ مثلاً کان ہو سکتا ہے کہ ہزاروں برادوں رنگ دیکھ نے اور عاج نہ ہو۔ اسی طرح آگر ایک فرشتہ عذاب کے واسطے دوزنیوں پر ہو سکتا تھا۔ دوسری قدم کا عذاب جو اس کے دائرہ استعداد سے باہر ہے مگن نہ تھا اس لئے انہیں قدم کے عذابوں کے لئے ( جن کی تفصیل تفیر عزیزی میں ہے ) انہیں ذمہ دار فرشتے مقر ہوئے ہیں۔ علماء نے اس عدد کے حکمتوں پر بہت کچے کلام کیا ہے مگر احقر کے زددیک صفرت شاہ صاحب کا کلام بہت عمیق و لطیف ہے۔

11۔ انئیں کے عدد پر کفار کا استراء اور اس کا جواب: انئیں کا عدد س کر مشرکین مصطاکرنے لگے کہ ہم ہزاروں ہیں۔ انئیں ہماراکیا کر لیں گے۔ بہت ہوا ہم میں سے دس دس ان کے ایک ایک کے مقابلہ میں ڈٹ جائیں گے۔ ایک پہلوان بولا کہ سترہ کو تو میں اکیلا کافی ہوں، دو کا تم مل کر تیا پانچا کر لینا۔ اس پر یہ آیت اتری۔ یعنی وہ انئیں تو ہیں مگر آدمی نہیں فرشتہ ہیں۔ جن کی قوت کا یہ حال ہے کہ ایک فرشۃ نے قوم لوط کی ساری بستی کوایک بازو پر اٹھا کر پٹک دیا تھا۔

۲۲۔ اس عدد میں حکمت ہے: یعنی کافرول کو عذاب دینے کے لئے اندیس کی گنتی خاص حکمت سے رکھی ہے جس کی طرف عَلَمْ مَن عَلَیْهَا دِسْعَةَ عَشَرَ کے فائدہ میں اشارہ کیا جاچکا ہے اور اس گنتی کے بیان کرنے میں منکروں کی جانچ ہے۔ دیکھتے ہیں کہ کون اس کو من کر ڈرتا ہے اور کون ہنسی مذاق اڑاتا ہے۔

17۔ استیقانِ اہل کتاب: اہل کتاب کو پہلے سے یہ عدد معلوم ہوگا جیساکہ ترمذی کی ایک روایت میں ہے یا کم از کم کتب ساویہ کے ذریعہ اتنا توجائے تھے کہ فرشتوں میں کس قدر طاقت ہے۔ انہیں بھی تصوڑے نہیں۔ اور یہ کہ انواع تعذیب کے اعتبار سے مختلف فرشتے دوزخ پر مامور ہونے چاہئیں یہ کام تنا ایک کا نہیں بہر حال اس بیان سے اہل کتاب کے دلوں میں قرآن کی حقیت کا یقین پیدا ہوگا۔ اور یہ دیکھ کر مومنین کا ایمان بڑھے گا اور ان دونوں جاعوں کو قرآن کے بیان میں کوئی شک و تردد نہیں رہیگا۔ نہ مشرکین کے استراء و تمخرسے وہ کچھ دھوکا کھائیں گے۔

٢٨ ـ الَّذِيْنَ فِيْ قُلُو بِهِمْ مَّرَشُ سے منافقين ياضعيف الايان مراد ميں اور الْكُفِرُوْنَ سے كھلے ہوئے منكر

**۲۵۔** یعنی اندیں کے بیان سے کیا غرض تھی۔ بھلا ایسی بے تکی اور غیر موزوں بات کو کون مان سکتا ہے۔ (العیاذ باللہ )۔

٢٦ يعني ايك ہي چيز سے بداستعداد آدمي گمراہ ہوجاتا ہے اور سليم الطبع راہ پاليتا ہے جے ماننا مقصود بنہ ہو وہ كام كى بات كو ہنسي

مذاق میں اڑا دیتا ہے اور جس کے دل میں خوف خدا اور نور توفیق ہواس کے ایمان ویقین میں ترقی ہوتی ہے۔

۲۷۔ اللہ کے لٹکر: یعنی اللہ کے بیثمار لشکروں کی تعداد اسی کو معلوم ہے۔ اندیں تو صرف کارکنان جہنم کے افسر بتلائے ہیں۔

۲۸۔ یعنی دوزخ کا ذکر صرف عبرت و نصیحت کے لئے ہے کہ اس کا حال من کر لوگ غضب الهی سے ڈریں اور نا فرمانی سے باز ---

آئیں۔

۳۲ پیچ کہتا ہوں اور قسم ہے چاند کی

۳۳۔ اور رات کی جب پیپٹھ پھیرے

۳۴۔ اور صبح کی جب روش ہووے

۳۵\_ وہ ایک ہے بڑی چیزوں میں کی <sup>[۲۹]</sup>

كَلَّا وَ الْقَمَرِ ﴿

وَالَّيْلِ إِذْاَدُبَرَ ﴿

وَ الصُّبْحِ إِذَآ أَسْفَرَ ﴿

إِنَّهَا لَإِحْدَى الْكُمَرِ ﴿

**۲۹**\_ یعنی جو بڑی بڑی ہولناک اور عظیم الثان چیزیں ظاہر ہونیوالی ہیں دوزخ ان میں کی ایک چیز ہے۔

نَذِيرًا لِّلْبَشَرِ ﴿

لِمَنْ شَآءَ مِنْكُمُ أَنْ يَّتَقَدَّمَ أَوْ يَتَاخَّرَ اللهِ

كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ رَهِيْنَةُ ﴿ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فِي جَنَّتٍ ﴿ يَتَسَا ءَلُونَ ﴿

عَنِ الْمُجْرِمِينَ ﴿

مَا سَلَكُكُمْ فِي سَقَرَ عَ

m\_ ڈرانے والی ہے لوگوں کو

۳۷۔ جو کوئی چاہے تم میں سے کہ آگ بڑھ یا جی ہے۔ چیچے رہے [۳۰]

۳۸۔ ہرایک جی اپنے کئے کاموں میں پھنسا ہوا ہے

**8** ۔ مگر داہنی طرف والے

۸۰ ۔ باغوں میں میں مل کر پوچھتے میں

۳۱ \_ گنرگاروں کا عال [۳]

۲۲ء تم کاہے سے جا پڑے دوزخ میں [۲۳]

۳۔ آگے برھے نیکی یا بہت کی طرف اور پیٹے رہے بدی میں پھنما ہوا یا دوزخ میں پڑا ہوا۔ بہر عال مقصود یہ ہے کہ دوزخ
سب مکلفین کے بق میں برے ڈراوے کی چیز ہے اور پونکہ اس ڈرانے کے عواقب و نتائج قیامت میں ظاہر ہونگے۔ اس لئے
قہم الیسی چیزوں کی کھائی جو قیامت کے بہت ہی مناسب ہے چانچ چانہ کا اقل بڑھنا پھر گھٹنا نمونہ ہے اس عالم کے نشوونما اور
اضحلال و فنا کا اسی طرح اس عالم دنیا کو عالم آخرت کے ساتھ ظائن کے اختفاء واکتشاف میں الیسی نسبت ہے بیلے رات کو دن
کے ساتھ۔ گویاس عالم کا ختم ہو جانا رات کے گذر جانے اور اس عالم کا ظور نورضج کے پھیل جانے کے مثابہ ہے۔ واللہ اعلم۔

اسے داہنے ہاتھ والے: یعنی جو لوگ میثاق کے دن حضرت آدم کی پشت سے داہنی طرف سے نکلے تھے اور دنیا میں بھی سیدھی
چال چلتے رہے اور موقف میں بھی عرش کے داہنی طرف جدھر بہشت ہے کھڑے ہوئے اور اسی طرف روانہ ہوئے اور ان
کے نامہ اعال بھی داہنے ہاتھ میں آئے وہ لوگ البتہ قید میں پھنے ہوئے نہیں بلکہ جنت کے باغوں میں آزاد میں اور نہایت
بے فکر اور فارغ البال ہوکر آپس میں ایک دوسرے سے یا فرشتوں سے گھگاروں کا عال پو پھے ہیں کہ وہ لوگ کہاں گئے جو نظر نہیں پڑتے۔

۳۲۔ اہل جنت کا اہلِ دوزخ سے سوال: یعنی جب سنیں گے کہ گنگاروں کو دوزخ میں داخل کیا گیا ہے، تب ان گنگاروں کی طرف متوجہ ہوکر یہ سوال کرینگے کہ باوجود عقل و دانائی کے تم اس دوزخ کی آگ میں کیسے آپڑے۔

قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ ﴿

حَتَّى أَتْمِنَا الْيَقِينُ ﴿

فَمَا تَنْفَعُهُمُ شَفَاعَةُ الشَّفِعِينَ ﴿

فَرَّتُ مِنْ قَسُورَةٍ ﴿

بَلْ يُرِيدُ كُلُّ امْرِئً مِّنْهُمْ أَنْ يُّؤَتَى صُحُفًا

وَ لَمْ نَكُ نُطُعِمُ الْمِسْكِينَ ﴿ وَ كُنَّا نَخُوُضُ مَعَ الْخَآبِضِينَ ﴿ وَ كُنَّا نُكَذِّبُ بِيَوْمِ الدِّيْنِ ﴿

فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذُكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿

كَانَّهُمْ حُمْرُ مُّسْتَنْفِرَةً ﴿

مُّنَشَّرَ ةً ﴿

۲۳ وہ بولے ہم یہ تھے نماز پڑھتے

۳۴ ۔ اور یہ تھے کھانا کھلاتے محتاج کو

4a۔ اور ہم تھے باتوں میں دھنتے دھننے والوں کے

M<sub>2</sub> اور ہم تھے جھٹلاتے انصاف کے دن کو

، ۲۷ میاں تک یه آپینچی ہم پر وہ یقینی بات <sup>[۳۳]</sup> ۴۸۔ پھر کام نہ آئے گی اُنکے سفارش سفارش کرنے

۲۹۔ پھر کیا ہوا ہے انکو کہ نصیحت سے منہ موڑتے میں [۳۵] نیل

۵۰ \_ گویا که وه گدھے ہیں بدکنے والے

۵۱۔ مھاگے ہیں غل مجانے سے [۳]

۵۲ بلکہ چاہتا ہے ہرایک مرد اُن میں کا کہ ملیں اُسکو ورق کھلے ہوئے [۳۷]

٣٣ ـ املِ جهنم كا جواب: يعنى مذ الله كا حق پهچانا مذ بندول كى خبرلى ـ البته دوسرے لوگول كى طرح حق كے خلاف بحثيں كرتے رہے اور بد صحبتوں میں رہ کر شکوک و شبات کی دلدل میں دھنتے چلے گئے۔ اور سب سے بڑی بات یہ کہ ہم کو یقین یہ ہوا کہ انصاف کا دن مجھی آنیوالا ہے۔ ہمیشہ اس بات کو جھٹلایا کیے یہاں تک کہ موت کی گھڑی سر پر آن پہنچی اور آئکھوں سے دیکھ کر ان باتوں کا یقین عاصل ہوا جن کی تکذیب کیا کرتے تھے۔

۳۳۔ کافر کے حق میں کوئی سفارش یہ کریگا اور کریگا تو قبول یہ ہوگی۔

<mark>۳۵</mark>۔ یعنی پیر مصیبتیں سامنے ہیں۔ مگر نصیحت سنکرٹس سے مس نہیں ہوتے بلکہ سننا بھی نہیں عاہتے۔

۳۹۔ کظار جنگلی گدھوں کی طرح میں: یعنی حق کا شوروغل اور شیران خدا کی آوازیں سن کر جنگلی گدھوں کی طرح بھاگے جاتے میں ۔ ٣٤\_ يعنی پيغمبر کی بات ماننا نهيں چاہتے۔ بلکہ ان میں ہر شخص کی آرزو یہ ہے کہ خود اس پر اللہ کے کھلے ہوئے صحیفے اتریں اور پیغمبر بنایا جائے حتی نؤتی مثل ما اوتی رسل الله (انعام رکوع۱۵) یا یہ کہ ان میں سے ہرایک کے پاس براہ راست ایک نوشة فداکی طرف سے آئے جس میں محد النا این کے اتباع کا علم دیا گیا ہو حتی تنزل علینا کتابًا نقر ہ (بنی اسرائیل رکوع ۱۰)۔

> كَلَّا لَّهِ بَلُ لَّا يَخَافُوْنَ الْأَخِرَةَ ﴿ كَلَّا إِنَّهُ تَذْكِرَةً ﴿

> > فَمَنُ شَآءَ ذَكُرَهُ ﴿

وَ مَا يَذُكُو وَنَ إِلَّا أَنْ يَّشَاءَ اللَّهُ ﴿ هُو اَهُلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل التَّقُوى وَ أَهُلُ الْمَغُفِرَةِ ﴿

جس سے ڈرنا چاہیے اور وہی ہے بخشنے کے لائق [۳۳]

۵۳\_ ہر گزنهیں [۴۸] پر وہ ڈرتے نہیں آخرے سے [۴۹]

۵۴ کوئی نہیں یہ تونصیحت ہے [۳]

۵۵۔ پھر جو کوئی جاہے اُسکویاد کرے [۳]

**۲۸** یعنی ایسا ہر گزنهیں ہوسکتا کیونکہ نہ ان میں لیاقت نہ اس کی ضرورت۔

۳۹ <u>۔ کفار کی بیبودہ در خواستیں : یعنی ب</u>یہ بیبودہ در خواستیں بھی کچھ اس لئے نہیں کہ ایسا کر دیا جائے تو واقعی مان جائیں گے بلکہ اصل سبب یہ ہے کہ یہ لوگ آخرت کے عذاب سے نہیں ڈرتے اس لئے حق کی طلب نہیں، اور یہ در نواسیں محض تعنت سے میں۔ اگریہ در نواسیں بالفرض پوری کر دی جائیں تب بھی اتباع نہ کریں۔ کا قال تعالیٰ و لو نز لنا علیك كتابًا في قرطاس فلمسوه بايديهم لقال الذين كفروا ان هذا الاسحر مبين (انعام ركوع) مہ یعنی ہرایک کوالگ الگ کتاب دی جائے، ایسا نہیں ہوسکتا۔ یہ ایک کتاب (قرآن کریم) ہی نصیحت کے لئے کافی

ا الم۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں۔""یعنی (یہ کتاب ) ایک پر اتری توکیا ہوا، کام توسب کے آتی ہے""۔ ۲۲<u>۔</u> اور اللہ کا چاہنا نہ چاہنا سب حکمتوں پر ملبنی ہے۔ جن کا اعاطہ کوئی بشر نہیں کر سکتا۔ وہی ہر شخص کی استعداد و لیاقت کو کا حقہ جانتا ہے۔ اور اس کے موافق معاملہ کرتا ہے۔

سرم: تقوی مغفرت کا سبب ہے: یعنی آدمی کتنا ہی گناہ کرے۔ لیکن پھر جب تقویٰ کی راہ چلے گا اور اس سے ڈرے گا، وہ اس کے سب گناہ بخش دے گا، اور اس کی توبہ کو قبول کریگا۔ انس ابن مالک سے روایت ہے کہ آنحضرت الیٹی ایک اور اس کی توبہ کو قبول کریگا۔ انس ابن مالک سے روایت ہے کہ آنحضرت الیٹی ایک عبر وجل بطور عاشیہ منہ یہ کے، ایک عبارت اس آیت کی تلاوت کے بعد نقل فرمائی۔ جس کے الفاظ یہ میں قال رب کم عبر وجل ان الھل ان انتقابی فلایشر کے بی شی فاذااتقانی العبد فانا اھل ان اغفر له یعنی میں اس کے لائن ہوں کہ بندہ مجھ سے ڈرے اور میرے ساتھ کسی کو کسی کام میں شریک نہ کرے، پھر جب بندہ مجھ سے ڈرا (اور شرک سے پاک ہوا) تو میری ثان یہ ہے کہ میں اس کے گناہوں کو بخش دوں "۔ جی تعالیٰ اپنے فضل ور حمت سے ہم کو توحید وایان پر ہمیشہ قائم رکھے۔ اور اپنی مہرانی سے ہمارے گناہ معاف فرمائے۔ آمین۔

تم سورة المدثر ولله الحد والمينه

#### ركوعاتها

#### ٥٠ سُوْرَةُ الْقِيْمَةِ مَكِّيَّةُ ٣١

ایاتها۳۰

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

لا أُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيْمَةِ ﴿

وَ لَا اُقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ﴿

اَيَحْسَبُ الْإِنْسَانُ الَّنْ نَّجْمَعَ عِظَامَهُ ﴿

بَلَى قَدِرِينَ عَلَى أَنُ نُسَوِّى بَنَانَهُ ﴿

بَلْ يُرِيدُ الْإِنْسَانُ لِيَفْجُرَ اَمَامَهُ ﴿

ا۔ قسم کھاتا ہوں قیامت کے دن کی[<sup>۱</sup>] ۲۔ اور قسم کھاتا ہوں جی کی کہ جو ملامت کرے برائی پر[۲]

۳۔ کیا خیال رکھتا ہے آدمی کہ جمع نہ کریں گے ہم اُسکی ہڈیاں [۳]

۲۔ کیوں نہیں ہم ٹھیک کر سکتے میں اُسکی پوریاں [۲] ۵۔ بلکہ چاہتا ہے آدمی کہ ڈھٹائی کرے اُسکے سامنے

ا۔ قیامت کے دن کی قیم: یعنی قیامت کا دن جس کا ممکن ہونا عقل ہے اور متیقن الوقوع ہونا الیے مخبر صادق کی خبر ہے ثابت ہو چکا ہے س کے صدق پر دلائل قطعیہ قائم میں اس کی قیم کھاتا ہوں کہ تم یقینا مرے پیچے اٹھائے جاؤگے اور ضرور بھلے برے کا حماب ہوگا۔ (تنبیہ) واضح ہوکہ دنیا میں کئی قیم کی چیزیں میں جن کی قیم لوگ کھاتے میں، اپنے معبود کی، کسی معظم و محترم ہستی کی، کسی مہتم بالثان چیزی، کسی محبوب یا نادر شے کی اس کی خوبی یا ندرت بتا نے کے لئے، جیسے کہتے ہیں کہ فلال کی قیمت کی قیم کھائے۔ پھر بلغاء یہ بھی رعایت کرتے ہیں کہ مقیم بہ مقیم علیہ کے مناسب ہو۔ یہ ضروری نہیں کہ ببر جگہ مقیم بہ کو مقیم علیہ کے شاہد ہی گردانا جائے۔ بیسے دوق نے کہا ہے "اتنا ہوں تری تیخ کا شرمندہ احمال ۔ سر میرا ترے سرکی قیم کھانا منیں سکتا" یہاں اپنے سرکے نہ اٹھ سکنے پر مجبوب کے سرکی قیم کھاناکس قدر موزوں ہے۔ شریعت ھے نے خیراللہ کی قیم کھانا بدول کے بدول کے بودل کی جو بندوں کے بیا دول میں بندول کے بیا بطور شاہد و تجت کے کام دے سکیں یہاں یوم اس کے نزدیک مجبوب یا نافع یا وقیع مہتم بالثان ہون، یا مقیم علیہ کے لئے بطور شاہد و تجت کے کام دے سکیں یہاں یوم قیامت کی قیم کھانی ہے اس سے مناسبت کی قیم کھائی ہے اس سے مناسبت کی قیم اس کے نبایت وقیع و مہتم بالثان ہونے کی وجہ سے ہا اور جس مضمون پر قیم کھائی ہے اس سے مناسبت قیامت کی قیم اس کے نبایت وقیع و مہتم بالثان ہونے کی وجہ سے ہا اور جس مضمون پر قیم کھائی ہے اس سے مناسبت کی قیم اس کے نبایت وقیع و مہتم بالثان ہونے کی وجہ سے ہا اور جس مضمون پر قیم کھائی ہے اس سے مناسبت

ظاہر ہے کیونکہ بعث و مجازات کا ظرف ہی یوم قیامت ہے۔ واللہ اعلم۔

۲۔ نفسِ لوّامہ اور نفس کی دوسری اقسام: محققین نے لکھا ہے کہ آدمی کا نفس ایک چیز ہے لیکن اس کی تین حالتوں کے اعتبار سے تین نام ہوگئے میں۔ اگر نفس عالم علوی کی طرف مائل ہو اور اللہ کی عبادت و فرمانبرداری میں اس کو خوشی حاصل ہوئی اور شریعت کی پیروی میں سکون اور چین محوس کیا اس نفس کو "مطمئنه" کتے میں۔ یَآ یَّتُهَاالنَّفْسُ الْمُطْمَبِنَّةُ- ارْجِعِتْ إلى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً (الفجر) اور اگر عالم سفلي كي طرف جمك برا اور دنيا كي لذات و نواه ثنات ميں ميمنس كربدي كي طرف رغبت کی اور شریعت کی پیروی ہے مِما گا اس کو ""نفس امارہ"" کہتے میں کیونکہ وہ آدمی کو برائی کا عکم کرتا ہے وَ مَآ اُبَرِّ عُ نَفْسِئ إِنَّ النَّفْسَ لَاَمَّارَةٌ بِالسُّوَّءِ إِلَّا مَارَحَمِ رَبِّي (يوسف ركوع)) اوراً ركبهي عالم سفلي كي طرف جهكتا اور شوت و غضب میں مبتلا ہوتا ہے اور کبھی عالم علوی کی طرف مائل ہو کر ان چیزوں کو برا جانتا ہے اور ان سے دور بھاگتا ہے اور کوئی برائی یا کوتاہی ہوجانے پر شرمندہ ہوکر اپنے تئیں ملامت کرتا ہے اس کو""نفس لوّامہ"" کہتے ہیں ۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""آدمی کا جی اوّل کھیل میں اور مزوں میں غرق ہوتا ہے ہرگز نیکی کی طرف رغبت نہیں کرتا۔ ایسے جی کو""امارہ بالیوء"" کہتے ہیں۔ پھر ہوش پکڑانیک وبدسمجھا توباز آیا کبھی (غفلت ہوئی تو) اپنی نوپر دوڑ پڑا پیچھے کچھ سمجھ آئی تواپنے کئے پر پچھتانے اور ملامت کرنے لگا۔ ایسا نفس (جی) ""لوّامہ"" کملاتا ہے۔ پھر جب پورا سنور گیا، دل سے رغبت نیکی ہی پر ہو گئی بیبودہ کام سے خود بخود بھا گئے لگا اور بدی کے ارتکا ب بلکہ تصوّر سے تکلیف پہنچنے لگی وہ نفس ""مطمئنہ"" ہوگیا""۔ اھ بتغییریسیر۔ یہاں نفس لوّامہ کی قیم کھاکر اشارہ فرمادیا کہ اگر فطرت صیح ہو تو نود انسان کا نفس دنیا ہی میں برائی اور تقصیر پر ملامت کرتا ہے یہی چیز ہے جواپنی اعلی واکل ترین صورت میں قیامت کے دن ظاہر ہوگی۔

۳۔ ہڈیاں جمع کر دی جائینگی: یعنی یہ خیال ہے کہ ہڈیوں تک کا چورا ہو گیا اور ان کے ریزے مٹی وغیرہ کے ذرات میں جاملے۔ مبعلا اب کس طرح اکٹھے کر کے جوڑ دیئے جائینگے؟ یہ چیز تو محال معلوم ہوتی ہے۔

ہ۔ انگلی کی پوریاں: یعنی ہم توانگلیوں کی پوریاں بھی درست کر سکتے ہیں اور پوریوں کی تخصیص شایداس لئے کی کہ یہ اطراف بدن ہیں اور ہر چیز کے بننے کی تکمیل اس کے اطراف پر ہوتی ہے۔ چنانچہ ہمارے محاورہ میں ایسے موقع پر بولتے ہیں کہ میرے پور پور میں اور ہر چیز کے بننے کی تکمیل اس کے اطراف پر ہوتی ہے۔ چنانچہ ہمارے محاورہ میں ایسے موقع پر بولتے ہیں کہ میرے پور پور میں باوجود چھوٹی ہونے کے صنعت کی رعایت زیادہ اور عادۃً یہ زیادہ دشوار اور باریک کام ہے۔ لھذا جو اس پر قادر ہوگا وہ آسان پر بطرایق اولی قادر ہوگا۔

trat

يَسْئَلُ اَيَّانَ يَوْمُ الْقِيْمَةِ ﴿

فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ ﴿

وَ خَسَفَ الْقَمَرُ ﴿

وَ جُمِعَ الشَّمْسُ وَ الْقَمَرُ ﴿

يَقُولُ الْإِنْسَانُ يَوْمَبِذٍ أَيْنَ الْمَفَرُّ فَيَ كَلُو لَهُ الْمَفَرُّ فَيَ كَلَّا لَا وَزَرَ فَي

إلى رَبِّكَ يَوْمَبِذِ الْمُسْتَقَرُّ ﴿

يُنَبَّؤُا الْإِنْسَانُ يَوْمَبِذٍ بِمَا قَدَّمَ وَ أَخَّرَ ﴿

۲۔ پوچھتا ہے کب ہو گا دن قیامت کا [<sup>۵</sup>]

، پھر جب چندھیانے لگے آنکھ[۱]

۸۔ اور گھہ جائے چاند[۱]

۹۔ اور اکٹھے ہوں سورج اور چاند [۸]

۱۰۔ کیے گا آدمی اُس دن کہاں چلا جاؤں بھاگ کر

اا۔ کوئی نہیں کہیں نہیں ہے بچاؤ

۱۱۔ تیرے رب تک ہے اُس دن جا ٹھمرنا [۹] ۱۳۔ جتلا دیں گے انسان کو اُس دن جو اُس نے آگے بھیجا اور چیچھے چھوڑا [۱۰]

۵۔ قیامت سے انکار کی اصل وجہ: یعنی جو لوگ قیامت کا انکار کرتے اور دوبارہ زندہ کیے جانے کو محال جانے ہیں اس کا سب یہ نہیں کہ یہ مسئلہ بہت مشکل ہے اور اللہ کی قدرت کا ملہ کے دلائل و نشانات غیر واضح ہیں۔ بلکہ آدمی چاہتا ہے کہ قیامت کے آنے سے پہلے اپنی اگلی عمر میں جو باقی رہ گئی ہے بالکل بیباک ہوکر فیق و فجور کرتا رہے اگر کہیں قیامت کا اقرار کر لیا اور اعال کے حاب کتاب کا خوف دل میں بیڑ گیا تو فیق و فجور میں اس قدر بیباکی اور ڈھٹائی اس سے نہ ہو سکے گی۔ اس لئے ایسا خیال دل میں آنے ہی نہیں دیتا جس سے عیش منفض ہو اور لذت میں خلل پڑے بلکہ استراء تعنت اور سینہ زوری سے سوال کرتا ہے کہ ہاں صاحب وہ آپ کی قیامت کب آئیگی۔ اگر واقعی آنیوالی ہے تو بھید سنہ و ماہ اس کی تاریخ تو بتلائیے۔

1۔ قیامت کے نشانات: یعنی حق تعالیٰ کی تجلی قہری سے جب آنکھیں چندھیانے لگیں گی اور مارے حیرت کے نگاہیں خیرہ ہو جائیں گی اور سورج بھی سرکے قریب آجائے گا۔

﴾۔ چاند کا گهن: یعنی بے نور ہو جائے۔ چاند کو شاید الگ اس لئے ذکر کیا کہ عرب کو بوجہ قمری حیاب رکھنے کے اس کا عال دیکھنے کا زیادہ اہتام تھا۔ ۸۔ جمع شمس وقمر: یعنی بے نور ہونے میں دونوں شریک ہونگے۔

9۔ قیامت کے دن کوئی مفر نہیں: یعنی اب تو کہتا ہے کہ وہ دن کہاں ہے۔ اور اس وقت بدحواس ہو کر کھے گا کہ آج کدھر بھاگوں اور کماں پناہ لوں۔ ارشاد ہو گا کہ آج یہ بھاگنے کا موقع ہے یہ سوال کرنے کا۔ آج کوئی طاقت تیرا بچاؤ نہیں کر سکتی، یہ پناہ دے سکتی ہے۔ آج کے دن سب کواینے برورد گار کی عدالت میں عاضر ہونا اور اسی کی پیشی میں ٹھھرنا ہے پھروہ جس کے حق میں ہوکچھ فیصلہ کرے۔

۱۰۔ اعمال کا جتلایا جانا: یعنی سب اگلے پیچیلے اعال نیک ہوں یا بد، اس کو بتلا دیئے جائیں گے۔

بَلِ الْإِنْسَانُ عَلَى نَفُسِهِ بَصِيرَةٌ ﴿

وَّ لَوْ اَلْقِي مَعَاذِيْرَ هُ اللَّهِ

لَا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ إِنَّ

إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَ قُرُانَهُ ﴿

فَإِذَا قَرَأُنْهُ فَاتَّبِعُ قُرُانَهُ فَ

ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُ ﴿

كَلَّا بَلُ تُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ ﴿

وَ تَذَرُونَ الْأَخِرَةَ ﴿

وُجُوهُ يَّوْمَبِذٍ نَّاضِرَةُ ﴿

إلى رَبِّهَا نَاظِرَةً ﴿

۵۱۔ اور پڑالا ڈالے اپنے بہانے <sup>[ایا</sup>

اللہ آدمی اینے واسطے آپ دلیل ہے

۱۶۔ یہ چلا تواُ سکے رہھنے پر اپنی زبان تاکہ جلدی اُسکو سکھ

ا۔ وہ تو ہمارا ذمہ ہے اُسکو جمع رکھنا تیرے سیبنہ میں اور روھنا تیری زبان سے

۱۸۔ پھر جب ہم پڑھنے لگیں فرشتہ کی زبانی تو ساتھ رہ اُسکے پڑھنے کے اُ

ا۔ پھر مقرر ہمارا ذمہ ہے اُسکو کھول کر بتلان [۳]

٢٠ ـ كوئى نهيں پرتم چاہتے ہو جو جلد آئے

۲۱۔ اور چھوڑتے ہو جو دیر میں آئے [<sup>۳]</sup>

۲۲\_ کتنے منہ اس دن تازہ ہیں

۲۳۔ اینے رب کی طرف دیکھنے والے [۱۳]

۱۱۔ انسان خود اپنے آپ پر مطلع ہو گا: حضرت شاہ صاحبْ لکھتے ہیں "" یعنی اپنے احوال میں غور کرے تورب کی وحدانیت جانے

(اوریہ کہ سب کواسی کی طرف لوٹ کر جانا ہے) اور جو کھے میری سمجھ میں نہیں آنا، یہ سب بہانے ہیں "لیکن اکثر مفرین نے اس کا تعلق یُنکبُّوُ الْاِنْسَانُ یَوْ مَبِدِ الْح سے رکھا ہے یعنی جلانے پر بھی موقوف نہیں۔ انبان اپنی عالت پر نود مطلع ہوگا گو باقضائے طبیعت وہاں بھی بہانے بنائے اور حیلے توالے پیش لائے جیسے کفار کہیں گے واللہ ربنا ماکنا مشرکین بلکہ یہاں دنیا میں بھی وہ انبان جس کا ضمیر بالکل مسخ نہ ہوگیا ہو اپنی عالت کو نوب سمجھتا ہے۔ گو دوسروں کے سامنے جیلے بہانے بناکر اسکے خلاف ثابت کرنے کی کتنی ہی کوشش کرے۔

۱۲۔ قرآن کریم کے الفاظ و معانی کا یاد کرا دینا ہمارے ذمہ ہے: شروع میں جس وقت حضرت جبرئیل اللہ کی طرف سے قرآن لاتے، ان کے پڑھنے کے ساتھ صنرت اللّٰہ الّٰہ بھی دل میں پڑھتے جاتے تھے۔ ٹاکہ جلد اسے یاد کر لیں اور سکھ لیں۔ مبادا جبرئیلؑ چلے جائیں اور وحی پوری طرح محفوظ مذہو سکے۔ مگر اس صورت میں آپ کو سخت مثقت ہوتی تھی۔ جب تک پہلا لفظ کہیں اگلا سننے میں یہ آیا۔ اور سمجھنے میں بھی ظاہر ہے دقت پیش آتی ہوگی اس پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اس وقت پڑھنے اور زبان ہلانے کی حاجت نہیں ہمہ تن متوجہ ہوکر سننا ہی چاہیئے۔ یہ فکر مت کروکہ یاد نہیں رہیگا۔ پھر کیسے پڑھونگا۔ اور لوگوں کوکس طرح سناؤنگا۔ اس کا تمہارے سینے میں حرف بحرف جمع کر دینا اور تمہاری زبان سے پڑھوانا ہمارے ذمہ ہے۔ جبرئیل جس وقت ہماری طرف سے پڑھیں آپ تو خاموشی سے سنتے رہیئے۔ آگے اس کا یاد کرانا اور اس کے علوم و معارف کا تمہارے اوپر کھولنا اور تمہاری زبان سے دوسروں تک پہنچانا، ان سب باتوں کے ہم ذمہ دار ہیں۔ اس کے بعد حضوراطنی ایکم نے جبرئیل کے ساتھ ساتھ ر پڑھنا ترک کر دیا۔ یہ بھی ایک معجزہ ہوا، کہ ساری وحی سنتے رہے اس وقت زبان سے ایک لفظ نہ دھرایا۔ لیکن فرشتے کے جانے کے بعد پوری وحی لفظ یہ لفظ کامل ترتیب کے ساتھ بدون ایک زبر زیر کی تبدیلی کے فر فر سنا دی اور سمجھا دی، یہ اس دنیا میں ایک چھوٹا سا نمونہ ہوا یُنکَبَّوُ اللاِنْسَانُ یَوْمَبِذِبِمَا قَدَّمَر وَ اَخَرَ کا یعنی جس طرح الله تعالیٰ اس پر قادر ہے کہ اپنی وحی فرشتے کے بیلے جانے کے بعد پوری ترتیب کے ساتھ حرف بحرف بدون ادنیٰ فروگذاشت کے اپنے پیغمبر کے سینے میں جمع کر دے، کیا اس پر قادر نہیں کہ بندوں کے اگلے اور پچھلے اعال جن میں سے بعض کو کرنیوالا بھی بھول گیا ہو گا سب جمع کرکے ایک وقت میں سامنے کر دے اور ان کو خوب طرح یاد دلا دے۔ اور اسی طرح ہڑیوں کے منتشر ذرات کو سب مگہ سے اکٹھا کر کے ٹھیک پہلی ترتیب پر انسان کواز سر نو وجود عطا فرما دے۔ بیٹک وہ اس پر اور اس سے کہیں زیادہ پر قادر ہے۔ ۱۳۔ دنیا میں انھاک؛ یعنی تمہارا قیامت وغیرہ سے انکار کرنا ہر گز کسی دلیل صیح پر مبنی نہیں، بلکہ دنیا میں انھاک اس کا سبب ہے۔ دنیا چونکہ نقد اور جلد ملنے والی چیز ہے اسی کو تم چاہتے ہواور آخرت کو ادھار سمجھ کر چھوڑتے ہوکہ اس کے ملنے میں امبھی دیر

ہے۔ انسان کی طبیعت میں جلد بازی داخل ہے خُلِقَ الْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلٍ (انبیاء رکوع) فرق اتنا ہے کہ نیک لوگ پہندیدہ چیزوں کے عاصل کرنے میں جلدی کرتے ہیں جس کی ایک مثال ابھی لَاتُحَرِّكَ بِم لِسَانِكَ لِتَعْجَلَ بِم میں گزری اور بدتمیزآدمی اس چیزکو پیندکرتے ہیں جو جلد ہاتھ آجائے خواہ آخر کاراس کا نتیجہ ہلاکت ہی کیوں نہ ہو۔

۱۱۔ مومنین کے چرے ترقازہ ہول گے: یہ آخرت کا بیان ہوا یعنی مومنین کے چرے اس روز ترقازہ اور ہشاش بشاش ہونگے۔
اور ان کی آتکھیں مجبوب حقیقی کے دیدار مبارک سے روش ہونگی۔ قرآن کریم اور اعادیث متواترہ سے یقینی طور پر معلوم ہوچکا ہے

کہ آخرت میں اللہ تعالیٰ کا دیدار ہوگا۔ گمراہ لوگ اس کے منکر ہیں کیونکہ یہ دولت ان کے نصیب میں نہیں۔ اللّٰهم

لاتحر منا من هذه النعمة التی لیس فوقها نعمة۔

وَ وُجُوهُ يَّوْمَبِذٍ بَاسِرَةُ ﴿

تَظُنُّ أَنُ يُّفْعَلَ بِهَا فَاقِرَةٌ ١

كَلَّا إِذَا بِلَغَتِ التَّرَاقِيَ ﴿

وَ قِيْلَ مَنُ كُنَّرَاقٍ ﴿

وَّ ظَنَّ أَنَّهُ الْفِرَاقُ ﴿

وَ الْتَفَّتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ ﴿

ع الى رَبِّكَ يَوْمَبِذِ الْمَسَاقُ ﴿

فَلَا صَدَّقَ وَلَا صَلَّى ﷺ وَ لَلْكِنُ كَذَّبَ وَ تَوَلَّى ﷺ 18ء يعني ريثان اوربے رونق ہونگے۔

۲۴۔ اور کتنے منہ اُس دن اداس ہیں <sup>[۱۵]</sup> ۲۵۔ خیال کرتے ہیں کہ اُن پر وہ آئے جس سے ٹوٹے کمر[۱۱]

۲۶۔ ہر گزنہیں جس وقت جان پہنچے ہانس تک [۴]

۲۷۔ اور لوگ کہیں کون ہے جھاڑنے والا <sup>[۱۸]</sup>

۲۸ ـ اور وه سمجها که اب آیا وقت جدائی کا [۱۹]

۲۹\_ اور لیٹ گئی پنڈلی پرینڈلی <sup>[۲۰]</sup>

۳۰۔ تیرے رب کی طرف ہے اُس دن کھنچ کر میلا مانا[۲۱]

۳۱ ـ پھرینہ یقین لایا اور ینه نماز پڑھی

۳۲ پھر جھٹلا یا اور منہ موڑا

اور وہ عذاب بھگتنا ہے جو بالکل ہی کمر توڑ دیگا۔

۱۔ موت کے وقت جب روح ہنسلی میں آجائے گی: یعنی آفرت کو ہرگز دور مت سمجھو۔ اس سفر آفرت کی پہلی منزل تو موت ہے جو بالکل قریب ہے یہیں سے باقی منزلیں طے کرتے ہوئے آفری ٹھکانے پر جا پہنچو گے۔ گویا ہرآدمی کی موت اس کے حق میں بڑی قیامت کا ایک چھوٹا سا نمویذ ہے۔ جمال مریض کی روح سمٹ کر ہنسلی تک پہنچی اور سانس علق میں رکنے لگی سمجھو کہ سفر آفرت شروع ہوگیا۔

۱۸۔ کون ہے جھاڑ پھونک کرنے والا: ایسی مایوسی کے وقت طبیبوں اور ڈاکٹروں کی کچھ نہیں علاج بدر آجاتے ہیں تو جھاڑ پھونک کرنے سے عابرہ آجاتے ہیں تو جھاڑ پھونک اور تعویذ گنڈوں کی سوجھتی ہے۔ کھتے ہیں کہ میاں کوئی ایسا شخص ہے جو جھاڑ پھونک کر کے اس کو مرنے سے بچالے اور بعض سلف نے کہا کہ مین ڈراقِ فرشتوں کا کلام ہے جو ملک الموت کے ساتھ روح قبض کرنے کے وقت آتے ہیں وہ آپس میں پوچھتے ہیں کہ کون اس مردے کی روح کو لے جائےگار حمت کے فرشتے یا عذاب کے ؟ اس تقریر پر"راقی " سے مشتق ہوگا جس کے معنی اوپر چڑھنے کے ہیں۔ ""رقیہ " سے نہ ہوگا۔ جوافوں کے معنی میں ہے۔ 19۔ مرنے والے کو جدائی کا احساس: یعنی مرنیوالا سمجھ چکا کہ تمام عزیز واقارب اور محبوب ومالوت چیزوں سے اب اسکو جدا ہونا ہونا ہو یا یا

19۔ مرنے والے لوجدانی کا احساس: یعنی مرنیوالا سمجھ چکا کہ تمام عزیز واقارب اور محبوب ومالوف چیزوں سے اب اسلوجدا ہونا ہے یا یہ مطلب کہ روح بدن سے جدا ہونے والی ہے۔

۲۰ مرنے والے پر دو سختیاں: یعنی بعض اوقات سکرات موت کی سختی سے ایک پنٹل دوسری پنٹل سے لیٹ لیٹ جاتی ہے۔ نیز نیچے کے بدن سے روح کا تعلق منقطع ہونے کے بعد پنٹلیوں کا ہلانا اور ایک کو دوسرے سے جدا رکھنا اس کے اختیار میں نہیں رہتا۔ اس لئے ایک پنٹل دوسری پر بے اختیار جاگرتی ہے۔ اور بعض سلف نے کہا کہ عرب کے محاورات میں "ساق"کنایہ ہے سخت مصیبت سے۔ تو آیت کا ترجمہ یوں کیا جائے گا کہ "املی ایک سختی دوسری سختی کے ساتھ"کیونکہ مرنے والے کواس وقت دو سختیاں پیش آتی میں۔ پہلی سختی تو یہی دنیا سے جانا، مال و اسباب، اہل و عیال، جاہ وحثم، سب کو چھوٹن دشمنوں کی خوشی وطعنہ زنی، اور دوستوں کے رنج و غم کا خیال آنا، اور دوسری اس سے بڑی قبراور آخرت کے احوال کی ہے۔ جس کی کیفیت بیان میں نہیں آسکتی۔

۲۱۔ رب کی طرف کھنچ کر جانا: یعنی سفر آفزت کی ابتداء یہاں سے ہے۔ گویا اب بندہ اپنے رب کی طرف کھنچنا شروع ہوا۔ مگر افوس اپنی غفلت و حاقت سے کوئی سامان سفر کا پہلے سے درست یہ کیا نہ اتنے بڑے سفر کے لئے کوئی توشہ ساتھ لیا۔

ثُمَّ ذَهَبَ إِلَى آهُلِهِ يَتَمَطَّى فَيَ أَوْ لِي لَكَ فَأَوْ لِي فَي

ثُمَّ أَوْلَى لَكَ فَأَوْلَى ﴿

اَيَحْسَبُ الْإِنْسَانُ اَنْ يُتْرَكَ سُدًى ﴿

اَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِّنَ مَّنِيٍّ يُّمُنَّى ﴿

ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوِّي ﴿

فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَ الْأُنْتَٰى ﴿

غُ الْيُسَ ذٰلِكَ بِقٰدِرٍ عَلَى اَنْ يُحْيً الْمَوْتَى ﴿

٣٣\_ پھر گیا اپنے گھر کو اکریں ہوا [٢٣]

۳۳۔ خرابی تیری خرابی پر خرابی تیری

۳۵ ـ پھر زابی تیری زابی پر زابی تیری <sup>[۲۳]</sup>

۳۹۔ کیا نیال رکھتا ہے آدمی کہ چھوٹا رہے گا بے قید[۲۴]

۳۷\_ مطلایذ تھا وہ ایک بوند منی کی جوٹیکی [۲۵]

۳۸۔ پھر تھالہو جا ہوا پھراُس نے بنایا اور ٹھیک کر اٹھایا

۳۹\_ مچرکیا اُس میں جوڑا نر اور مادہ

۴۸ ۔ کیا یہ خدازندہ نہیں کر سکتا مردوں کو[۲۶]

۲۲۔ یعنی بجائے سچا سمجھنے اور یقین لانے کے پیغمبروں کو جھوٹا بتلا تا رہا، اور بجائے نماز پڑھنے اور مالک کی طرف متوجہ ہونے کے ہمشہ ادھر سے منہ موڑ کر چلا۔ نہ صرف یہی بلکہ اپنی اس سرکشی اور بد بختی پر اترا آیا اور اکرٹا ہوا اپنے متعلقین کے پاس جاتا تھا۔ گویا کوئی بہت بڑی بہادری اور ہنرِ مندی کا کام کر کے آرہا ہے۔

۲۳ یعنی اوبد بخت اب تیری مجمینی آئی، ایک مرتبه نهیں کئی مرتبہ اب تیرے لئے خرابی اور تباہی پر تباہی ہے۔ تجھ سے بڑھ کر اللہ کی نئی سزاؤں کا متی اور کون ہوگا۔ (تنبیه) شاید اوّل خرابی یقین نه لانے اور نماز نه پڑھنے پر، دوسری اس سے بڑھ کر جھٹلانے اور منه موڑنے پر، تیسری اور پوتھی ان دونوں امور میں سے ہرایک کو قابل فخر سمجھنے پر ہو۔ جس کی طرف شُمَّ ذَھبَ اِلمَیّ اَھّلِه یَنَدَمُظّی میں اثارہ ہے۔ واللہ اعلم۔

۲۷۔ یعنی کیا آدمی یہ سمجھتا ہے کہ اس کو یوننی مهل چھوڑ دیا جائے گا؟ اور امرونهی کی کوئی قیداس پر یذہوگی؟ یا مرے پیچھے اٹھایا نہ جائے گا؟ اور سب نیک وبد کا صاب یہ لیں گے؟

۲۵ یعنی عورت کے رحم میں۔

۲۶۔ انسان کی اصل حقیقت اور انجام: یعنی نطفہ سے جے ہوئے نون کی شکل میں آیا۔ پھر اللہ نے اس کی پیدائش کے سب مراتب پورے کر کے انسان بنا دیا اور تمام ظاہری اعضاء اور باطنی قوتیں ٹھیک کر دیں۔ ایک نطفہ بیجان سے انسان عاقل بن گیا۔ پھر اسی نطفہ سے عورت اور مرد دوقتم کے آدمی پیدا کئے۔ جن میں سے ہرایک قتم کی ظاہری و باطنی خصوصیات جداگانہ ہیں۔ کیا وہ قادر مطلق جس نے اولاً سب کو ایسی حکمت وقدرت سے بنایا، اس پر قادر نہیں کہ دوبارہ زندہ ک ردے؟ سبحانك اللّهم فبل ۔ پاک ہے تیری ذات اے غدا کیوں نہیں، توبیشک قادر ہے۔

تم سورة القيمة ولله الحدوالمينه

ركو عاتها ٢

#### ٢> سُوْرَةُ الدَّهُر مَدَنِيَّةُ ٩٨

7409

#### ایاتها۳۳

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

تھا وہ کوئی چیز جو زبان پر آتی [۱]

پلٹتے رہے اُسکو پھر کر دیا اُسکو ہم نے سننے والا ريكھنے والا [٣]

اور طوق اور آگ دہکتی [۵]

هَلُ أَتَى عَلَى الْإِنْسَانِ حِينٌ مِّنَ الدَّهْرِ لَمْ اللهُ عَلَى الْإِنْسَانِ حِينٌ مِّنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْئًا مَّذْ كُوْرًا ۞

اِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُكُطْفَةٍ اَمْشَاجٍ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله نَّبُتَلِيْهِ فَجَعَلْنٰهُ سَمِيْعًا بَصِيرًا ١

إِنَّا هَدَيْنَهُ السَّبِيْلَ إِمَّا شَاكِرًا قَ إِمَّا وَ إِمَّا وَ إِمَّا صَابِهِ اوريا ناشكرى

سَعِيرًا 🚭

ا۔ انسان عدم محض تھا: بے شک انسان پر ایک وقت گزرچکا ہے۔ جب اس کا کچھ نام ونشان یہ تھا۔ پھر کتنے ہی دور طے کر کے نطفہ کی شکل میں آیا۔ وہ عالت بھی اس کی موجودہ شرافت وکرامت کو دیکھتے ہوئے اس قابل نہیں کہ زبان پر لائی جائے۔ ۲۔ مخلوط پانی سے انسان کی تخلیق: یعنی مرد اور عورت کے دورنگے پانی سے پیدا کیا۔ (تنبیہ) اَمْشَاجِ کے معنی مخلوط کے ہیں۔ نطفہ جن عذاؤں کا خلاصہ ہے وہ مختلف چیزوں سے مرکب ہوتی ہیں اس لئے عورت کے پانی سے قطع نظر کرکے بھی اُس كا أمْشَاجِ كه سكتة مين ـ

۳۔ الٹ مچیر کے بعد دیکھنے سننے والا بنا دیا: یعنی نطفہ سے جا ہوا نون ، مچھراس سے گوشت کا لوتھڑا بنایا۔ اسی طرح کئی طرح کے

الٹ بھیر کرنے کے بعداس درجہ میں پہنچا دیا کہ اب وہ کانوں سے سنتا اور آمکھوں سے دیکھتا ہے اور ان قوتوں سے وہ کام لیتا ہے جو کوئی دوسرا حیوان نہیں لے سکتا۔ گویا اور سب اس کے سامنے بہرے اور اندھے میں (تنبیہ) نَّبْتَلِیْہِ کے معنی اکثر مفسرین نے امتحان و آزمائش کے لئے ہیں۔ یعنی آدمی کا بنانا اس غرض سے تھاکہ اس کواحکام کا مکلف اور امرونہی کا مخاطب بنا کر امتخان لیا جائے اور دیکھا جائے کہ کہاں تک مالک کے احکام کی تعمیل میں وفاداری دکھلاتا ہے۔ اسی لئے اس کو سننے، دیکھنے، اور سمجھنے کی وہ قوتیں دی گئیں جن پر تکلیف شرعی کامدار ہے۔

۴۔ ہدایت کے باوجود دو فرقے ہو گئے: یعنی اولاً اصل فطرت اور پیدائشی عقل و فہم سے پھر دلائل عقلیہ و نقلیہ سے نیکی کی راہ سجھائی جس کا مقتضی یہ تھاکہ سب انسان ایک راہ چلتے لیکن گردوپیش کے عالات اور خارجی عوارض سے متاثر ہوکر سب ایک راہ پر نہ رہے۔ بعض نے اللہ کو مانا اور اس کا حق پہچانا، اور بعض نے ناشکری اور ناحق کوشی پر کمر باندھ لی۔ آگے دونوں کا انجام

۵۔ منکروں کے لئے طوق اور زنجیریں: یعنی جولوگ رسم ورواج اور اوہام وظنون کی زنجیروں میں جکڑے رہے اور غیراللہ کی عکومت و اقتدار کے طوق اپنے گلوں سے یہ نکال سکے۔ بلکہ حق و عاملین حق کے خلاق دشمنی اور لڑائی کی آگ بھڑ کانے میں عمریں گذار دیں، کبھی بھول کر اللہ کی تعمقوں کو یاد نہ کیا۔ نہ اس کی پھی فرمانبرداری کا خیال دل میں لائے۔ ان کے لئے اللہ تعالیٰ نے آخرت میں دوزخ کے طوق وسلاسل اور مجھڑ کتی ہوئی آگ تیار کر رکھی ہے۔

اِنَّ الْاَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِنْ كَأْسٍ كَانَ ٥- البة نيك لوگ پيتے ہيں پيالہ ص كى ملونى ہے

مِزَاجُهَا كَافُوْ رًا ﴿

ا 2۔ ایک چشمہ ہے جس سے پینے ہیں بندے اللہ کے [1] حلاتے ہیں وہ اُسکی نالیاں [۶]

عَيْنًا يَّشُرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفُجِيرًا 🔁

ے۔ پوراکرتے ہیں منت کو [^] اور ڈرتے ہیں اس دن سے کہ اُسکی برائی پھیل پڑے گی [۹]

يُوْفُونَ بِالنَّذْرِ وَ يَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ﴿

<u>9۔ ابرار کے لئے چشمہ کا فور کی شراب: یعنی جام شراب پئیں گے جس میں تصورًا سا کافور ملایا جائیگا۔ یہ کافور دنیا کا نہیں بلکہ </u>

جنت کا ایک خاص چثمہ ہے جو خاص طور پر اللہ کے مقرب و مخضوص بندوں کو ملے گا۔ شاید اس کو ٹھنڈا، خوشبودار، مفرح اور سفید رنگ ہونے کی وجہ سے کافور کہتے ہونگے۔

﴾۔ چشمہ کا بہنا عباداللہ کے افتیار میں: یعنی وہ چشمہ ان بندوں کے افتیار میں ہوگا جدھراشارہ کریں گے اسی طرف کواس کی نالی بہنے لگے گی۔ بعض کہتے ہیں کہ اس کا اصل منبع حضور پرنور محد رسول الٹیجالیکٹی کے قصر میں ہوگا۔ وہاں سے سب انبیاء و مؤمنین کے مکانوں تک اس کی نالیاں پہنچائی جائیں گی۔ واللہ اعلم۔ آگے ابرار کی خصلتیں بیان فرمائی ہیں۔

۸۔ منت کو پوراکرنے والے: یعنی جو منت مانی ہواہے پوراکرتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ جب خود اپنی لازم کی ہوئی چیز کو پوراکرینگے تو اللہ کی لازم کی ہوئی باتوں کو کیسے چھوڑ سکتے ہیں۔

9۔ یعنی اس دن کی سختی اور برائی درجہ بدرجہ سب کو عام ہوگی۔ کوئی شخص بالکلیہ محفوظ نہ رہیگا۔ الا من شاء الله ۔

وَ يُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا قَ ١- اور كُلاتِ مِن كَمَانَ أَسَى مُحبت رِ مُعَاج كواوريتيم يَتِيُمًا وَّ أَسِيرًا ﴿

> إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيْدُ مِنْكُمْ جَزَآءً وَّ لَا شُكُورًا ۞

فَوَقَهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَٰلِكَ الْيَوْمِ وَ لَقُّهُمُ نَضُرَةً وَّ شُرُورًا ﴿

کواور قیدی کو[۱۰]

۹۔ ہم جو تم کو کھلاتے ہیں سو خالص اللہ کی خوشی چاہنے کو نہ تم سے ہم چاہیں گے بدلا اور نہ چاہیں گے شکرگذاری ["]

والے کی سختی سے [۱۲]

اا۔ پھر بچا لیا اُنکو اللہ نے برائی سے اس دن کی اور ملا دی اُنکو تازگی اور خوشی وقتی [۳]

۱۰۔ قیدیوں سے حنِ سلوک کرنے والے: یعنی اللہ کی محبت کے جوش میں اپنا کھانا باوجود نواہش اور اعتیاج کے نہایت شوق اور غلوص سے مسکینوں یتیموں اور قیدیوں کو کھلا دیتے ہیں۔ (تنبیر) قیدی عام ہے مسلم ہویا کافر۔ حدیث میں ہے کہ ""بدر"" کے قیدیوں کے متعلق حضور الٹی آیٹم نے عکم دیا کہ جس مسلمان کے پاس کوئی قیدی رہے اس کے ساتھ اچھا برہاؤ کرے۔ چنانچہ صحابہ " اس حکم کی تعمیل میں قیدیوں کواپنے سے بہتر کھانا کھلاتے تھے عالانکہ وہ قیدی مسلمان نہ تھے۔ مسلمان بھائی کا حق تواس سے بھی زیادہ ہے۔ اور اگر لفظ اَسِیرًا میں ذرا توسع کر لیا جائے تب تو یہ آیت غلام اور مدیون کو بھی شامل ہو سکتی ہے کہ وہ بھی ایک طرح سے قید میں ہیں۔

اا۔ یہ کھلانے والے زبان حال سے کہتے ہیں اور کہیں مصلحت ہو توزبان قال سے بھی کہہ سکتے ہیں۔

۱۲۔ اخلاص سے کھانا کھلانے والے: یعنی کیوں نہ کھلائیں اور کھلانے کے بعد کیونکہ بدلہ یا شکر کے امیدوار رمیں جب کہ ہم کو اینے پرورد گار کا اور اس دن کا خوف لگا ہوا ہے جو بہت سخت اداس اور غصہ سے چیں بہ چیں ہوگا۔ ہم تو اغلاص کے ساتھ کھلانے پلانے کے بعد بھی ڈرتے ہیں کہ دیکھئے ہمارا عل مقبول ہوا یا نہیں۔ مبادا اخلاص وغیرہ میں کمی رہ گئی ہواور الٹا منہ پر

۱۳۔ یعنی جس چیز سے وہ ڈرتے تھے۔ اللہ نے اس سے محفوظ و مامون رکھا۔ اور ان کے چیروں کو تازگی اور دلوں کو سیرور عطا کیا۔

وَ جَزْمُهُمْ بِمَا صَبَرُوْ اجَنَّةً وَّ حَرِيرًا ﴿ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ مُتَّكِيِينَ فِينَهَا عَلَى الْأَرَآبِكِ ۚ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَّ لَا زَمْهَرِيرًا ﴿

> وَ دَانِيَةً عَلَيْهِمَ ظِللْهَا وَ ذُلِّلَتُ قُطُونُهَا تَذُلِيُلًا 🖭

> وَ يُطَافُ عَلَيْهِمُ بِانِيَةٍ مِّنَ فِضَّةٍ وَّ اَكُوَابِ كَانَتُ قَلَوَارِيْرَاْ ﴿

۱۳۔ تکیہ لگائے بیٹھیں اُس میں تختوں کے اور [۱۵] نهیں دیکھتے وہاں دھوپ اور نہ ٹھر[۱۶]

۱۴۔ اور جھک رہیں اُن پر اسکی چھائیں اور پیت کر رکھے ہیں اُسکے کچھے اٹکا کر [۱۷]

۱۵۔ اور لوگ لئے مچھرتے ہیں اُنکے پاس برتن چاندی کے اور آبخورے جو ہورہے میں شیشے کے

۱<mark>۷۔ یعنی ازبسکہ یہ لوگ دنیا کی تنگیوں اور سختیوں پر صبر کرکے معاصی سے رکے اور طاعت پر جمے رہے تھے۔ اس لئے اللہ نے</mark> ان کوعیش کرنے کے لئے جنت کے باغ اور لباس ہائے فافرہ مرحمت فرمائے۔

<mark>۵ا۔ بادشاہوں کی طرح۔</mark>

۱۹۔ جنت کا موسم: یعنی جنت کا موسم نہایت معتدل ہوگا نہ گرمی کی تکلیف نہ سردی کی۔

۱۔ جنت کے پھلوں کے کچھے: یعنی درخوں کی شاخیں مع اپنے بچول بچل وغیرہ کے ان پر جھکی پڑتی ہونگی اور بچلوں کے نوشے ایسی طرح لئلے ہوں گے اور ان کے قبضہ میں کر دیئے جائیں گے کہ جنتی جس حالت میں چاہے کھڑے بیٹے، لیٹے بے کلف چن سکے (تنبیہ) شاید درخوں کی شاخوں کو یمال ظلال سے تعبیر فرمایا ہے یا واقعی سایہ ہو۔ کیونکہ آفتاب کی دھوپ نہ سی، کلف چن سکے (تنبیہ) فاور تو وہاں ضرور ہوگا۔ اس کے سایہ میں بہشتی تفنن و تفریح کی غرض سے کہمی بیٹھنا چاہیں گے۔ واللہ اعلم۔

7444

قَوَارِيرَاْ مِنَ فِضَّةٍ قَدَّرُوْ هَا تَقْدِيرًا عَ

وَ يُسْقَوْنَ فِيْهَا كَأْسًا كَانَ مِزَاجُهَا زَنْجَبِيْلًا ﴿

عَيْنًا فِيْهَا تُسَمِّى سَلْسَبِيْلًا 🚍

وَ يَطُونُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانُ مُّخَلَّدُوْنَ ۚ إِذَا رَائَ مُّخَلَّدُوْنَ ۚ إِذَا رَائِتَهُمْ حَسِبْتَهُمْ لُؤُلُوًا مَّنْتُوْرًا عَ

۱۹۔ شیشے میں عاندی کے [۱۸] ماپ رکھا ہے اُن کاماپ<sup>[۱۹]</sup>

۱۷۔ اور اُنکو وہاں پلاتے ہیں پیالے جس کی ملونی ہے ۔ سونٹھ[۲۰]

۱۸۔ ایک چشمہ ہے اُس میں اُس کا نام کھتے ہیں سلمبیل [۲]

19۔ اور پھرتے ہیں اُنکے پاس لڑکے سدا رہنے والے [۲۲] جب تو اُنکو دیکھے خیال کرے کہ موتی ہیں بکھرے ہوئے [۲۲]

۱۸۔ جنت کے برتن: یعنی آبخورے اصل میں چاندی کے بنے ہونگے نہایت سفید، بے داغ اور فرحت بخش، لیکن صاف و شفاف اور چمکدار ہونے میں شیشے کی طرح معلوم ہونگے۔ ان کے اندر کی چیز باہرسے صاف نظر آئیگی۔

19۔ اندازے پر بھرے ہوئے: یعنی جنتی کو جس قدر پینے کی خواہش ہوگی ٹھیک اس کے اندازے کے موافق بھرے ہوں گے کہ یہ کمی رہے یہ بچے۔ یا ہمثتیوں نے اپنے دل سے جیسا اندازہ کر لیا ہو گا بلاکم و کاست اسی کے موافق آئینگے۔

۲۰۔ مونٹے ملے ہوئے مشروب: یعنی ایک جامِ شراب وہ تھا جس کی ملونی کافور ہے۔ دوسرا وہ ہوگا جس میں سونٹے کی آمیزش ہوگی۔ مگر یہ دنیا کی سونٹے نہ سمجھے وہ ایک چشمہ ہے جنت میں جس کو سلسبیل کہتے ہیں۔ سونٹے کی تاثیر گرم ہے اور وہ حرارت عزیزیہ میں انتغاش پیدا کرتی ہے۔ عرب کے لوگ اس کو بہت پسند کرتے تھے۔ بہرعال کسی خاص مناسبت سے اس چشمہ کوزنجبیل کا چشمہ کہتے ہیں۔ ابرار کے پیالہ میں اس کی تھوڑی سے آمیزش کی جائیگی۔ اصل میں وہ چشمہ بڑے عالی لوگ مقام مقربین کے لئے

ال- جنت كا چشمه سلسبيل: اس نام كے معنی میں پانی صاف بہتا ہوا۔ كذا في الموضح۔

۲۲ یعنی ہمیثہ لڑکے رمیں گے یا جنتیوں سے کبھی چھینے نہ جائیں گے۔

٢٣ ـ بكھرے موتیوں كی طرح نوبصورت لڑكے: يعنی آپنے حن و جال صفائی اور آب و تاب میں إدهر أدهر پھرتے ہوئے ایسے نوش منظر معلوم ہونگے گویا بہت سے چمکدار خوبصورت موتی زمین پر بکھیر دیئے گئے۔

وَ إِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيْمًا وَّ مُلْكًا ٢٠- اور جب تو ديكم وہاں تو ديكم نعمت اور كَبِيرًا 🔁

علِيَهُمْ ثِيَابُ سُنَدُسٍ خُضْرُ وَ اِسْتَبُرَقُ ﴿ ١١ اورِ كَ بِعَالَ انكَى كَرِب مِين باريك رِيمْ ك سِز وَّ حُلُّوٓا اَسَاوِرَ مِنْ فِضَّةٍ ۚ وَ سَقَٰهُمُ رَبُّهُمُ شَرَابًا طَهُوْرًا 📾

> إِنَّ هٰذَا كَانَ لَكُمْ جَزَآءً وَّ كَانَ سَعْيُكُمْ ع مَّشْكُوْرًا عَ

إِنَّا نَحْنُ نَزَّ لُنَا عَلَيْكَ الْقُرُانَ تَنُزِيلًا ﴿

سلطنت برطی [۲۳]

اور گاڑھے [۲۵] اور انکو پہنائے جائیں گے کنگن عاندی کے [۲۷] اور پلائے اُنکو اُنکا رب شراب جو یاک کرے [٢٤] ﴿

۲۲۔ یہ ہے تمہارا بدلا اور کائی تمہاری مٹھکانے

۲۳۔ ہم نے اماراتھ پر قرآن سبح سبح امارنا

۲۴۔ بعنت کی عظیم حکومت: یعنی بعنت کا عال کیا کہا جائے، کوئی دیکھے تو معلوم ہو کہ کیسی عظیم الثان نعمت اور کتنی جھاری باداتهت ہے جوادنی ترین منتی کونسیب ہوگی۔ رزقنا الله منها بمنه و فضله ـ

۲۵۔ جنت کے لباس: یعنی باریک اور دبیز دونوں قسم کے رکیشم کے لباس جنتیوں کو ملیں گے۔

۲۷۔ چاندی کے کنگن: اس سورت میں تین جگہ چاندی کے برتنوں اور زیور وغیرہ کا ذکر آیا ہے۔ دوسری جگہ سونے کے بیان کئے گئے ہیں۔ ممکن ہے یہ بھی ہوں اور وہ بھی، کسی کو یہ ملیں، کسی کو وہ ۔ یا کبھی یہ کبھی وہ۔

۲۷۔ پرورد گارکی طرف سے شراب طہور: یعنی سب نعمتوں کے بعد شراب طہور کا ایک جام محبوب حقیقی کی طرف سے ملے گا، جس میں یہ نجاست ہوگی یہ کدورت، یہ سرگرانی، یہ بدیو، اس کے پینے سے دل پاک اور پیٹ صاف ہوں گے، پینے کے بعد بدن سے پیپینہ نکلے گا جس کی خوشبو مہتک کی طرح مہمنے والی ہوگی۔

۲۸۔ یعنی مزید اعزاز واکرام اور تطبیب قلوب کے لئے کہا جائے گاکہ یہ تمہارے اعال کا بدلہ ہے۔ تمہاری کوشش مقبول ہوئی۔ اور محنت ٹھ کانے لگی۔ اس کو سن کر جنتی اور زیادہ خوش ہونگے۔

اور کہنامت میں سے کسی گہنگاریا ناشکر کا [۲۹] اور کہنامت مان اُن میں سے کسی گہنگاریا ناشکر کا [۳۰]

۲۵۔ اور لیتارہ نام اپنے رب کا صبح اور شام [<sup>۳]</sup> ۲۹۔ اور کسی وقت رات کو سجدہ کر اُسکو <sup>[۳۲]</sup> اور پاکی بول اُسکی بڑی رات تک <sup>[۳۳]</sup> فَاصِیرُ لِحُكُمِ رَبِّكَ وَ لَا تُطِعُ مِنْهُمُ اثِمًا أَوْ مَا فَعُمُ اثِمًا أَوْ كَافُورًا ﴿

وَ اذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ بُكُرَةً وَّاصِيلًا اللَّهُ وَاذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ بُكُرَةً وَّاصِيلًا اللَّهِ فَاسْجُدُ لَهُ وَسَبِّحُهُ لَيْلًا طَوِيلًا اللَّهِ وَلَا اللَّهُ وَسَبِّحُهُ لَيْلًا طَوِيلًا اللَّهِ وَلَا اللَّهُ وَسَبِّحُهُ لَيْلًا طَوِيلًا اللَّهُ وَسَبِّحُهُ لَيْلًا طَوِيلًا اللَّهِ اللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُولَا الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ

۲۹۔ کظار پر صبر کیجئے: ٹاکہ آپ اٹٹٹٹلیکٹی کا دل مصنبوط رہے اور لوگ بھی آہستہ آہستہ اپنے نیک و بدکو سمجھ لیں۔ اور معلوم کر لیں کہ جنت کن اعال کی بدولت ملتی ہے۔ اگر اس طرح سمجھانے پر بھی نہ مانیں اور اپنی ضد و عناد ہی پر قائم رہیں توآپ اپنے پرورد گار کے حکم پر برابر جمے رہئے۔ اورآخری فیصلہ کا انتظار کیجئے۔

٣٠ قريش كے سرداروں كى بات نہ مائے: عتبہ اور وليد وغيرہ كفار قريش آپ الله الآبل كو دنيوى لا لچ دے كر اور چكنى چپڑى باتيں بنا كر چاہتے تنے كہ فرض تبليغ و دعوت سے باز ركھيں۔ اللہ نے متنبہ فرماديا۔ كہ آپ ان ميں سے كسى كى بات نہ مانيں۔ كيونكہ كسى گنگار فاسق يا ناشكر كافر كا كما ماننے سے نقصان كے سواكچھ عاصل نہيں۔ اليسے شريروں اور بد بحق كى بات پر كان دھرنا نہيں چاہيئے۔

۳۱ ـ صبح و شام ذکر الله کی تاکید: یعنی ہمہ وقت اس کو یاد رکھو خصوصاً ان دووقتوں میں سب خرختوں کا علاج یہی ذکر خدا ہے۔ ۳۲ ـ رات کی نماز: یعنی نماز پڑھ، شاید مغرب و عشاء مراد ہویا تہجد۔

٣٣ - تبجد کی نماز: اگر وَمِنَ الَّيْلِ فَاسْجُدُلَةً سے تبجد مراد ليا جائے تو يهاں تسيح سے اس کے معنی متبادر مراد لينگے۔ يعنی

شب کو تہجد کے علاوہ بہت زیادہ تبہیج و تہلیل میں مشغول رہیئے اور اگر پہلے مغرب و عثاء مراد تھی تو یہاں تسبیح سے تہجد مراد لے سکتے میں ۔

> إِنَّ هَوُلَآءِ يُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ وَ يَذَرُونَ وَرَآءَهُمْ يَوْمًا تَقِيئًلا ﷺ

نَحْنُ خَلَقُنْهُمْ وَ شَدَدُنَا السَرَهُمْ وَ إِذَا شِئْنَا بَدَّلُنَا المَثَالَهُمْ تَبُدِيلًا ﴿

إِنَّ هٰذِم تَذُكِرَةُ ۚ فَمَنْ شَآءَ اتَّخَذَ اللَّ رَبِّم سَبِيلًا ﴿

وَ مَا تَشَاءُونَ إِلَّا اَنْ يَّشَاءَ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ كَانَ عَلِيْمًا اللهُ عَلِيْمًا اللهُ عَلِيْمًا اللهُ ال

يُّدُخِلُ مَنُ يَّشَآءُ فِي رَحْمَتِهِ وَ الظَّلِمِينَ غُ اعَدَّلَهُمْ عَذَابًا اَلِيْمًا ﴿

۲۷۔ یہ لوگ چاہتے ہیں جلدی ملنے والے کو اور چھوڑ رکھا ہے اپنے چیچھے ایک بھاری دن کو [۳۳]

۲۸۔ ہم نے اُنکو بنایا اور مضبوط کیا اُنکی جوڑ بندی کو اور جب ہم چاہیں بدل لائیں اُن جیسے لوگ بدل کر [۲۵]

۲۹۔ یہ تو نصیحت ہے پھر جو کوئی چاہے کر رکھے اپنے رب تک راہ [۳۶]

۳۰۔ اور تم نہیں چاہو گے مگر جو چاہیے اللہ بیشک اللہ ہے سب کچھ جاننے والا حکمتوں والا [۳۷]

۳۱۔ داخل کر لے جمکو چاہے اپنی رحمت میں [<sup>۳۸]</sup> اور جو گنرگار میں تیار ہے اُنکے واسطے عذاب در دناک

۳۷۔ حبِّ دنیا کفر کی وجہ ہے: یعنی یہ لوگ جوآپ الٹی آیکٹی کی نصیحت وہدایت قبول نہیں کرتے اس کا سبب حب دنیا ہے۔ دنیا چونکہ جلد ہاتھ آنیوالی چیز ہے اس کو یہ چاہتے میں اور قیامت کے جماری دن سے غفلت میں ہیں۔ اس کی کچھ فکر نہیں۔ بلکہ اس کے آنے کا یقین بھی نہیں سمجھتے میں کہ مرکز جب گل سر گئے پھر کون دوبارہ ہم کو ایسا ہی بناکر کھڑا کر دیگا؟ آگے اس کا جواب دیا ہے۔

۳۵۔ یعنی اوّل پیدا ہم نے کیا اور سب جوڑبند درست کئے۔ آج ہماری وہ قدرت سلب نہیں ہوگئن۔ ہم جب چاہیں ان کی موجودہ ہستی کو ختم کرکے دوبارہ ایسی ہی ہستی بنا کر کھڑی کر دیں۔ یا یہ مطلب ہے کہ یہ لوگ نہ مانیں گے تو ہم قادر ہیں کہ جب چاہیں ان کی جگہ دوسرے ایسے ہی آدمی لے آئیں جوان کی طرح سرکش نہ ہونگے۔

۳۱۔ اس نصیحت کو جو چاہے قبول کرہے: یعنی جبر وزور سے منوا دینا آپ کا کام نہیں، قرآن کے ذریعہ نصیحت کر دیجئے۔ آگے ہر ایک کواختیار ہے جس کا جی چاہے اپنے رب کی خوشنودی تک پہنچنے کا راستہ بنا رکھے۔

۳۷۔ تمہارا چاہنا بھی اللہ کے چاہیے سے ہے: یعنی تمہارا چاہنا بھی اللہ کے چاہے بدون نہیں ہوسکا۔ کیونکہ بندہ کی مثیت اللہ کی مثیت اللہ ک مثیت اللہ ک مثیت اللہ ک مثیت کی مثیت کی ہے۔ پھر مثیت کے مثیت کام کرتی ہے۔ پھر مثیت کے موافق اس کی مثیت کام کرتی ہے۔ پھر وہ جس کواپنی مثیت سے راہ راست پرلائے، اور جس کو گمراہی میں پڑا چھوڑدے عین صواب و حکمت ہے۔ ۲۸۔ "یعنی جن کی استعداد اچھی ہوگی ان کو نیکی پر چلنے کی توفیق دیگا۔ اور اپنی رحمت و فضل کا مستوجب بنائیگا۔

تم سورة الانسان ولله الحد والمهنه

# » سُوْرَةُ الْمُرْسَلْتِ مَكِّيَّةُ ٣٣ ركوعاتها ٢

ایاتها ۵۰

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قسم ہے چلتی ہواؤں کی دل کو نوش آتی

۲۔ پھر جھونکا دینے والیوں کی زور سے [۱] ۳۔ پھر ابھارنے والیوں کی اٹھا کر

۷ میر بیماڑنے والیوں کی بانٹ کر [۲]

۵\_ مچر فرشتوں کی جواثار کر لائیں وحی [۳]

۲۔ الزام آثار نے کویا ڈر سنانے کو<sup>[م]</sup>

۵] مقرر جو تم سے وعدہ ہوا وہ ضرور ہونا ہے [۵]

۸۔ پھر جب تارے مٹائے جائیں

9۔ اور جب آسمان میں جھروکے رپڑ جائیں <sup>[۲]</sup>

۱۰۔ اور جب پہاڑاڑا دیے جائیں [۱]

وَالْمُرُسَلْتِ عُرُفًا ﴿

فَالْعُصِفْتِ عَصْفًا ﴿

وَّ النَّشِرَتِ نَشُرًا ﴿

فَالْفُرِ قُتِ فَرُقًا ﴿

فَالْمُلْقِيْتِ ذِكْرًا ﴿

عُذُرًا أَوْ نُذُرًا ﴿

إِنَّمَا تُوْعَدُونَ لَوَاقِعُ ١

فَإِذَا النُّجُوْمُ طُمِسَتُ ﴿

وَ إِذَا السَّمَا مُ فُرِجَتُ ﴿

وَ إِذَا الَّجِبَالُ نُسِفَتُ 🕌

ا۔ چلتی ہواؤں کی قسم: یعنی اوّل ہوا نرم اور نوشگوار چلتی ہے، جس سے مخلوق کی بہت سی توقعات اور منافع وابستہ ہوتے ہیں۔
پھر کچھ دیر بعد وہی ہوا ایک تند آندھی اور طوفانی جھکڑ کی شکل اختیار کرکے وہ خرابی اور خصنب ڈھاتی ہے کہ لوگ بلبلا اٹھے ہیں۔
یہی مثال دنیا و آخرت کی سمجھو کتنے ہی کام ہیں جن کو لوگ فی الحال مفید اور نافع تصوّر کرتے ہیں اور ان پر بڑی بڑی امیدیں
باندھتے ہیں۔ لیکن وہی کام جب قیامت کے دن اپنی اصلی اور سخت ترین خوفناک صورت میں ظاہر ہونگے تو لوگ پنا مانگنے

لگیں گے۔

۲۔ ناشرات اور فارقات ہوائیں: یعنی ان ہواؤں کی قیم جو بخارات وغیرہ کو اٹھاکر اوپر لے جاتی ہیں اور ابر کو ابھار کر جو میں پھیلا دیتی ہیں پھر جہاں جہاں پہنچانا ہے اللہ کے عکم سے اس کے حصے کر کے بانڈی ہیں اور بارش کے بعد بادلوں کو پھاڑ کر ادھر اُدھر متفرق کرتی میں اور کچھ ابر کے ساتھ مخصوص نہیں، ہوا کی عام خاصیت یہ ہے کہ اشیاء کی کیفیات مثلاً نوشبوہ بدیو وغیرہ کو پھیلائے ان کے لطیف اجزا کو جدا کرکے لے اڑے اور ایک چیز کو اٹھا کر دوسری چیز سے جا ملائے۔ غرض یہ جمع و تفرق جو ہوا کا خاصہ ہے ایک نمونہ ہے آخرت کا، جمال حشرونشر کے بعد لوگ جدا کئے جائیں گے اور ایک جگہ جمع ہونے کے بعد الگ الگ ٹھکانوں پر پہنچا دیئے جائیں گے اور ایک جگہ جمع ہونے کے بعد الگ الگ ٹھکانوں پر پہنچا دیئے جائیں گے۔ ھلذا یکو مُر الْفَصْلِ جَمَعُنْ کُم وَ الْاَ وَّ لِیْنَ۔

ار منظور ہے کہ (سزاکے وقت) نہ کمیں ہم کو خبر نہ تھی اور جن کی قسمت میں ایمان ہے ان کو ڈرسانا تا ایمان لائیں "" اور حضرت شاہ عبدالقادر کھے ہیں "کہ (وحی ہے) کافروں کا الزام منظور ہے کہ (سزاکے وقت) نہ کمیں ہم کو خبر نہ تھی اور جن کی قسمت میں ایمان ہے ان کو ڈرسانا تا ایمان لائیں "" اور حضرت شاہ عبدالعزیز فرماتے ہیں کہ جو کلام الهی امرونہی اور عقائہ واحکام پر مثمل ہے ۔ وہ عذر کرنے کے واسطے ہے، تا اعمال کی بازپر س کے وقت اس شخص کے لئے عذر اور دستاویز ہوکہ میں نے فلال کام حق تعالیٰ کے عکم کے بموجب کیا اور فلال کام اس کے عکم سے ترک کیا ۔ اور جو کلام الهی قصص واخبار وغیرہ پر مثمل ہو وہ عموماً منکرین کو ڈرانے اور خوف دلانے کے لئے ہے اور اس مورت میں روئے سخن بیشتر مکذبین و منکرین کی طرف تھا ۔ اس لئے بشارت کا ذکر نمیں کیا گیا ۔ واللہ اعلم ۔ بہر عال وحی لانے والے والی ہوائیں شاہد ہیں کہ ایک وقت ضرور آنا چا ہیئے جب مجرموں کو ان کی حرکات پر ملزم کیا جائے اور خدا سے ڈرنے والوں کو بالکلیہ مامون و بے فکر کر دیا جائے ۔

۵۔ یعنی قیامت کا اور آخرت کے حیاب وکتاب اور جزا و سزا کا وعدہ۔

1۔ قیامت کے احوال: یعنی تارے بے نور ہو جائیں، آسمان پھٹ پڑیں اور پھٹنے کی وجہ سے ان میں در پچیاں اور جھروکے سے نظر آنے لگیں۔

ے۔ یعنی روئی کی طرح ہوا میں اڑتے پھریں۔

وَ إِذَا الرُّسُلُ أُقِّتَتُ اللَّهِ

لِاَيِّ يَوْمِ أُجِّلَتُ ﴿

لِيَوْمِ الْفَصْلِ ﴿

وَ مَآ اَدُر بِكَ مَا يَوْمُ الْفَصْل اللهِ

وَيُلُ يَّوْمَبِذٍ لِّلْمُكَذِّبِينَ 👜

اَلَمْ نُهُلِكِ الْأَوَّلِينَ ﴿

ثُمَّ نُتُبِعُهُمُ الْأَخِرِينَ عَلَى

كَذٰٰلِكَ نَفُعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ عَ

وَيُلُّ يَّوْمَبِذٍ لِّلْمُكَذِّبِينَ ﴿

اا۔ اور جب رسولوں کا وقت مقرر ہو جائے [^] ۱۲۔ کس دن کے واسطے ان چیزوں میں دیر ہے ۱۳۔ اس فیصلے کے دن کے واسطے [۹]

۱۴۔ اور تونے کیا بوجھا کیا ہے فیصلے کا دن

10۔ خرابی ہے اس دن جھٹلانے والوں کی [۱۰] 11۔ کیا ہم نے نہیں مار کھپایا پہلوں کو 1ا۔ پھراُنکے بیچھے بھیجۃ میں پچھلوں کو

۱۸۔ ہم ایسا ہی کیا کرتے ہیں گنرگاروں کے ساتھ<sup>["]</sup> ۱۹۔ خرابی ہے اُس دن جھٹلانے والوں کی <sup>["]</sup>

۸۔ آخرت میں رسولوں کا مقرر وقت: تا آگے بیچھے وقت مقرر کے موافق اپنی اپنی امتوں کے ساتھ رب العزت کی سب سے بڑی پلیثی میں حاضر ہوں۔

9۔ فیصلہ کے دن ہی سب فیصلے ہوں گے: یعنی جانتے ہو؟ ان امور کوکس دن کے لئے اٹھا رکھا ہے؟ اس دن کے لئے جس میں ہربات کا بالکل آخری اور دوٹوک فیصلہ ہوگا۔ بیشک اللہ چاہتا تو ابھی ہاتھوں ہاتھ ہر چیز کا فیصلہ کر دیتا۔ لیکن اس کی حکمت مقتضی نہیں ہوئی کہ ایساکیا جائے۔

۱۔ مکذبین کے لئے خرابی ہے: یعنی کچھ مت پوچھو، فیصلہ کا دن کیا چیز ہے۔ بس یہ سمجھ لو، کہ جھٹلانے والوں کو اس روز سخت تباہی اور مصیبت کا سامنا ہوگا۔ کیونکہ جس چیز کی انہیں امید نہ تھی جب وہ ایکایک اپنی ہولناک صورت میں آن پہنچ گی تو ہوش پڑاں ہو جائیں گے، اور حیرت وندامت سے تواس باختہ ہونگے۔

اا۔ قوموں سے پچھلی دنیا کی ہلاکت پر استدلال: منکرین قیامت سمجھتے تھے کہ بڑی دنیا کھاں ختم ہوتی ہے؟ بھلا کون باور کریگا کہ سب آدمی بیک وقت مرجائیں گے اور نسل انسانی بالکل نابود ہو جائے گی؟ یہ دوزخ اور عذاب کے ڈراوے سب فرضی اور بناوٹی باتیں معلوم ہوتی ہیں۔ اس کا جواب دیا کہ سپلے کتنے آدمی مر یکے اور کتنی قومیں اپنے گناہوں کی پاداش میں تباہ کی جاچکی ہیں۔ پھران کے بیچھے بھی موت و ہلاکت کا یہ سلسلہ برابر جاری ہے۔ جب ہماری قدیم عادت مجرموں کی نسبت معلوم ہوچکی تو سمجھ لوکہ دورعاضر کے کفار کو بھی ہم ان ہی اگلوں کے بیچھے چلتا کر دیں گے۔ جو ہستی الگ الگ زمانوں میں بڑے بڑے مضبوط آدمیوں کو مار سکتی اور طاقتور مجرموں کو پکرا کر ہلاک کر سکتی ہے، وہ اس پر کیوں قادر نہ ہوگی کہ سب مخلوق کو ایک دم میں فنا کر دے۔ اور تام مجرموں کو بیک وقت عذاب کا مزہ چکھائے۔

۱۱۔ یعنی جو قیامت کی آمد کواس لئے جھٹلاتے تھے کہ سب انسان ایک دم کیسے فناکر دیئے جائیں گے اور کس طرح سب مجرموں کو بیک وقت گرفتار کرکے سزا دیں گے۔

اَلَمْ نَخُلُقُكُمْ مِّنَ مَّا ءِ مَّهِ يَٰ فَ َ اللَّمْ نَخُلُقُكُمْ مِّنَ مَّا ءٍ مَّهِ يَٰ فَ فَ فَجَعَلُنٰهُ فِي قَرَادٍ مَّكِينٍ فَ فَ فَجَعَلُنٰهُ فِي قَرَادٍ مَّكِينٍ فَ فَ اللَّهُ وَمِ فَيْ اللَّهُ وَمِ فَيْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَا

فَقَدَرُنَا فَ فَنِعُمَ الْقَدِرُ وَنَ عَ

وَيُلُ يَّوْمَبِذٍ لِللهُكَذِبِينَ ﴿ وَيُلُ يَّوْمَبِذٍ لِللهُكَذِبِينَ ﴿ اللهُ نَجْعَلِ الْأَرْضَ كِفَاتًا ﴿ الْمُواتًا ﴿ الْحَيَاءُ وَ الْمُواتًا ﴿ اللهِ الْمُواتًا ﴿ اللهِ الْمُواتًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

۲۰۔ کیا ہم نے نہیں بنایا تکوایک بے قدر پانی سے اللہ ہم نے نہیں بنایا تکوایک بے قدر پانی سے اللہ ہم رکھا اُسکوایک جمعے ہوئے شمکانے میں ["]
۲۲۔ ایک وعدہ مقررتک ["]
۲۳۔ پھر ہم اُسکو پورا کر سکے سو ہم کیا خوب سکت والے میں [۱۵]
۲۲۔ خرابی ہے اس دن جھٹلانے والوں کی [اتا]

۲۶\_ زندول کو اور مردول کو <sup>[۱۲]</sup>

۲۵۔ کیا ہم نے نہیں بنائی زمین سمیٹنے والی

۱۳۔ قرار مکین: یعنی ایک ٹھہراؤ کی جگہ میں محفوظ رکھا۔ مراد اس سے رحم مادر ہے جبے ہمارے محاورات میں بچپہ دان کہتے ہیں۔ ۱۴۔ اکثر وہاں ٹھہرنے کی مدت نومبینے ہوتی ہے۔ 10۔ انسان کی تخلیق میں قدرت کی نشانیاں: یعنی اس پانی کی بوند کو بتدریج پوراکر کے انسان عاقل بنا دیا۔ اس سے ہماری قدرت اور سکت کو سمجے لو۔ تواسی انسان کو مرنے کے بعد ہم دوبارہ زندہ نہیں کرسکتے؟ (تنبیہ) بعض نے ""قدرنا"" کے معنی اندازہ کرنے کے لئے ہیں۔ یعنی ""اندازہ کیا ہم نے "" اور ہم کیا خوب اندازہ کرنے والے ہیں کہ اتنی مدت میں کوئی ضروری چیزرہ نہیں جاتی اور کوئی زائد ویرکار چیز پیدا نہیں ہوتی۔

11۔ جو یوں کھا کرتے تھے کہ ممٹی میں مل کر جب ہماری ہڈیاں تک ریزہ ریزہ ہو جائیں گی، پھر کس طرح زندہ کر دیئے جائیں گے؟ اس وقت اپنے ان کچر پوچ شبات پر شرمائیں گے۔ اور ندامت سے ہاتھ کاٹیں گے۔

۱۔ زندوں اور مردوں کو سمیٹنے والی زمین: یعنی زندہ مخلوق اسی زمین پر بسر کرتی ہے اور مردے بھی اسی مٹی میں پہنچ جاتے ہیں۔ انسان کو زندگی بھی اسی خاک سے ملی اور موت کے بعد بھی یہی اس کا ٹھکانا ہوا۔ تو دوبارہ اسی خاک سے اس کو اٹھا دینا کیوں مشکل ہوگا۔

> > وَيُلُ يَّوْمَبِذٍ لِّلْمُكَذِّبِينَ ﴿

إِنْطَلِقُوٓ الله مَا كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴿

إِنْطَلِقُوٓ الله ظِلِّ ذِي ثَلْثِ شُعَبٍ ﴿

لَّا ظَلِيْلِ وَّ لَا يُغَنِيُ مِنَ اللَّهَبِ ﴿

إِنَّهَا تَرُمِي بِشَرَرٍ كَالْقَصْرِ ﴿

كَأَنَّهُ جِمْلَتُ صُفْرٌ اللهِ

۲۷۔ اور رکھے ہم نے زمین میں بوجھ کے لئے پہاڑ اونچے اور پلایا ہم نے تمکو پانی میٹھا پیاس بھجانے والا [۱۸]

۲۸۔ خرابی ہے اُس دن جھٹلانے والوں کی [۱۹]

۲۹۔ علی کر دیکھوجس چیز کو تم جھٹلاتے تھے [۲۰]

٣٠ ـ چلوایک چھاؤں میں جبکی تین سپھانکیں میں [١٦]

۳۱ ۔ نہ گھری چھاؤں اور نہ کچھ کام آئے تیش میں [۲۲]

٣٦ وه آگ مچينئتي ہے چنگارياں جيسے محل [٢٣]

۳۳\_ گویا وه اونٹ میں زرد [۲۴]

۱۸۔ پہاڑ اور میٹھا پانی: یعنی اسی زمین میں پہاڑ جیسی وزنی اور سخت چیز پیدا کر دی جو اپنی جگہ سے ذرا جنبش نہیں کھاتے اور اسی زمین میں پانی کے چٹمے جاری کر دیئے جو زم و سیال ہونے کی وجہ سے برابر بہتے رہتے ہیں، اور بڑی سولت سے پینے والے کو سیراب کرتے ہیں۔ پس جو خدا اس حقیر زمین میں اپنی قدرت کے متضاد نمونے دکھلاتا ہے اور موت و حیات اور سختی و نرمی کے مناظر پیش کرتا ہے۔ کیا وہ میدانِ حشر میں سختی و نرمی اور نجات و ہلاکت کے مختلف مناظر منیں دکھلاسکتا۔ نیز جس کے قبضہ میں پیدا کرنا، ہلاک کرنا، اور حیات و بقاء کے سامان فراہم کرنا یہ سب کام ہوئے اس کی قدرت و نعمت کو جھٹلانا کیونکر جائز ہوگا۔

19 کیونکر سرانجام پائیں گے۔

کیونکر سرانجام پائیں گے۔

۲۰۔ تیعنی قیامت کے دن یوں کہا جائیگا۔

11۔ کفار کے لئے تین شاخوں والا سایہ: قادہ وغیرہ سے مروی ہے کہ کافروں کے سایہ کے لئے ایک دھواں دوزخ سے اٹھیگا، جو پھٹ کر کئی ٹکڑے ہوجائے گا کہتے ہیں کہ ان میں سے ہر شخص کو تین طرف سے گھیرے گا۔ ایک ٹکڑا سر کے اوپر سائبان کی طرح ٹھمریگا۔ دوسرا ٹکڑا داہنے اور تدبیرا بائیں ہو جائے گا۔ حیاب سے فارغ ہونے تک وہ لوگ اسی سایہ کے نیچے رمپینگے۔ اور ایمان دارنیک کردار عرش اعظم کے سایہ میں آرام سے کھڑے ہول گے۔

۲۲۔ یعنی محض برائے نام سایہ ہوگا، گھری چھاؤں نہیں ہوگی۔ جس سے آفتاب کی گرمی یا آگ کی تیش سے نجات ملے یا اندر ک گرمی اور پیاس میں کمی ہو۔

۲۳۔ اس سائے سے عظیم انگارے گریں گے: یعنی اونچی ہوتی ہیں، چنگاریاں بڑے اونچے محل کے برابریا اس کے انگارے کلانی میں محل کے برابر ہوں گے۔

۲۷۔ زرداُونٹ کے برابر چنگاریاں؛ یعنی اگر قصر کے ساتھ تشبیہ بلندی میں تھی تواونٹ کے ساتھ کلانی میں ہوگی۔ اور اگر وہ تشبیہ کلانی میں ہوتو کا نَدْ جِمْلَتُ صُفْرُ کا مطلب یہ ہوگا کہ ابتداءً پینگاریاں محل کے برابر ہوں گی، پھر ٹوٹ کر اور چھوٹی ہوکر اونٹ کے برابر ہو جائیں گی۔ یا اونٹ کے ساتھ رنگت میں تشبیہ ہو، لیکن اس صورت میں جِمْلَتُ صُفْرُ کا ترجمہ جنوں نے "کالے اونٹوں" سے کیا ہے وہ زیادہ چپاں ہوگا۔ کیونکہ روایات سے جہنم کی آگ کا سیاہ و تاریک ہونا ثابت ہوچکا ہے۔ اور عرب کالے اونٹ کو صفر اس لئے کہتے ہیں کہ عمولا وہ زردی مائل ہوتا ہے۔ واللہ اعلم۔

۳۷۔ خرابی ہے اس دن جھٹلانے والوں کی [۲۵] ۳۵۔ یہ وہ دن ہے کہ نہ بولیں گے [۲۷] وَيُلُ يَّوُمَيِدٍ لِّلَمُكَذِّبِينَ ﴿ لَلْمُكَذِّبِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا

وَ لَا يُؤْذَنُ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ ﴿

وَيُلُ يَّوْمَبِذٍ لِّلْمُكَذِّبِينَ ﴿

هٰذَا يَوْمُ الْفَصْلِ ۚ جَمَعُنٰكُمُ وَالْاَوَّلِيْنَ

فَإِنْ كَانَ لَكُمْ كَيْدُ فَكِيْدُونِ ﴿

ع وَيُلُ يَوْمَهِ إِلَّهُ مُكَذِّبِينَ ﴿ لِللَّهُ كَذِّبِينَ ﴿

إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي طِللِ وَّ عُيُونٍ ﴿

وَّ فَوَاكِهَ مِمَّا يَشۡتَهُوۡنَ ﴿

۲۵\_ جو سمجھتے تھے کہ قیامت آنے والی نہیں اور اگر آئی توہم وہاں بھی آرام سے رمینگے۔

٢٦ ـ کفار بول نہیں سکیں گے: یعنی محثر کے بعض مواطن میں بالکل بول نه سکیں گے اور جن مواطن میں بولیں گے وہ ما فع نه ہوگا۔ اس لحاظ سے بولنا یہ بولنا برابر ہوا۔

۲۷ یونکه معذرت اور توبہ کے قبول ہونے کا وقت گزرگیا۔

۲۸۔ یعنی جنوں نے دنیا کی عدالتوں پر قیاس کر کے سمجھ رکھا ہو گا کہ اگر ایسا موقع پیش آگیا وہاں بھی زبان چلا کر اور کچھ عذر معذرت کرکے چھوٹ جائیں گے۔

۲۹۔ تا سب کواکٹھاکر کے بچھرالگ الگ کر دیں اور آخری فیصلہ سنائیں۔

۔۔ لوا سب کو ہم نے یہاں جمع کر دیا آئیں میں مل کر اور مثورے کر کے جو داؤتد ہیر ہماری گرفت سے نکلنے کی کر سکتے ہوکر دیکھوا دنیا میں حق کو دبانے کی بہت تدبیریں کی تھیں۔ آج ان میں سے کوئی یاد کرو۔

۳۱۔ جو دوسروں پر بھروسہ کئے ہوئے تھے کہ وہ کسی نہ کسی طرح ہم کو چھڑا لیں گے اور بعض گنتاخ تو دوزخ کے فرشتوں کی تعداد

٣٠ خرابي ہے اُس دن جھٹلانے والوں كى [٢٨]

۳۹ \_ اور یه اُنگو حکم ہوکہ توبہ کریں [۲۰]

٣٨۔ يہ ہے دن فيصلے كا جمع كيا ہم نے تكو اور ا گلوں کو [۲۹]

٣٩\_ پير اگر کچھ داؤے تمهارا تو پلا لو مجھ پر <sup>[٣٠</sup>]

مہ۔ خرابی ہے اس دن جھٹلانے والوں کی <sup>[۱۳]</sup>

ام۔ البتہ جو ڈرنے والے ہیں وہ سایہ میں ہیں <sup>[47]</sup> اور

نهرول میں

۴۲۔ اور میوے جس قسم کے وہ چاہیں

انیس س کریماں تک کمہ گذرتے تھے کہ ان میں سے سترہ کو میں اکیلا کافی ہوں۔

**77۔** یعنی اوّل عرش کے مچھر جنت کے سابوں میں۔

كُلُوْا وَاشْرَبُوُا هَنِيَّاً بِمَا كُنْتُهُ تَعْمَلُوْنَ ﴿

إِنَّا كَذٰلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ ﴿

وَيُلُ يَّوْمَبِذٍ لِّلْمُكَذِّبِينَ ﴿

كُلُوا وَتَمَتَّعُوا قَلِيلًا إِنَّكُمُ مُّجْرِمُونَ 🖺

وَيُلُ يَّوْمَبِذٍ لِّلْمُكَذِّبِينَ عَ

وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لَا يَرْكَعُونَ ﴿

وَيُلُ يَّوْمَبِذٍ لِّلْمُكَذِّبِينَ 🗃

ع فَبِاَيِّ حَدِيثٍ بَعُدَهُ يُؤُمِنُونَ ﴿

۲۳۔ کھاؤ اور پیو مزے سے بدلا اُن کا موں کا ہو تم نے کئے تھے [۳۳]

۴۷ ہم یوننی دیتے ہیں بدلانیکی والوں کو

۳۵۔ خرابی ہے اُس دن جھٹلانے والوں کی [۲۳] ۲۸۔ کھا لو اور برت لو تھوڑے دنوں بیشک تم گنگار ہو[۲۵]

، مرابی ہے اُس دن جھٹلانے والوں کی [۳۹]

۴۸ \_ اور جب کیے اُن کو کہ جھک جاؤ نہیں جھکتے [۳۰]

۲۹ من خرابی ہے اُس دن جھٹلانے والوں کی [<sup>۲۸</sup>]

۵۰۔ اب کس بات پر اُسکے بعد یقین لائیں گے [۴۹]

٣٣ متقين كا عال: مكذبين كے مقابل يه متقين كا عال بيان فرمادياكه الاشياء تعرف باضدادها ـ

۳۷۔ جو دنیا میں مسلمانوں سے کھا کرتے تھے کہ اگر مرنے کے بعد دوسری زندگی ہے تو وہاں بھی ہم تم سے اچھے رہیں گے۔ اب ان کو عیش میں اور اپنے کو تکلیف میں دیکھ کر اور زیادہ جلیں گے اور ذلیل ورسوا ہوں گے۔

70- کچھ روز اور عیش کرلو: یہ خطاب مکذبین کو ہے کہ چند روز اور مزے اڑا لو۔ آخریہ کھایا پیا بہت بری طرح نکلے گا۔ کیونکہ تم اللہ کے مجرم ہوجس کی سزا عبس دوام اور عذاب الیم کے سواکچھ نہیں۔ گویا محکُلُو اوَ تَمَتَّعُو ا فرمانا ایسا ہوا جیسے ایک مجرم کوجس کے لئے پھانسی کا حکم ہوچکا ہو، بھانسی دینے سے قبل کہہ دیتے ہیں کہ کوئی خواہش ہو تو ظاہر کرو تا اس کے پوراکرنے کی کوشش کی جائے۔

منزل،

۳۹۔ جو دنیا کے عیش و بہار اور لذتوں پر ریجھ رہے تھے، یہ خبر نہ تھی کہ جس چیز کو پھولوں کا ہار سمجھ کر گلے میں ڈال رہے ہیں وہ کالا ناگ ہے۔

است اللہ کے عام احکام کے سامنے۔

۳۸۔ جھکنے سے انکار کرتے ہیں: اس دن چھتائیں گے کہ دنیا میں احکام الهی کے سامنے کیوں مذبھکے۔ وہاں سر جھ کاتے تو آج یماں سربلند ہوتے۔

79۔ قرآن کے بعدیقین کے لئے کس چیز کا انتظار ہے: یعنی قرآن سے بڑھ کر کامل اور مؤثر بیان کس کا ہوگا۔ اگریہ مکذبین اس پر یقین نہیں لاتے تو اور کس بات پر ایمان لائیں گے ؟ کیا قرآن کے بعد کسی اور کتاب کے منتظر میں جوآسان سے اتریکی ؟

تم سورة المرسلات ولله الحدوالميذ وبه التوفيق والعصمة

ركوعاتها

٨٠ شُوْرَةُ النَّبَاِ مَكِّيَّةُ ٨٠

ایاتها ۲۰

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ کیا بات پوچھتے ہیں لوگ آپس میں [ا]

۱۔ پوچھتے ہیں اُس بڑی خبرسے

٣ ـ جن ميں وہ مختلف ميں [٦]

ہ۔ ہرگز نہیں اب جان لیں گے

۵۔ پھر بھی ہر گزنہیں اب جان لیں گے [۳]

۲۔ کیا ہم نے نہیں بنایا زمین کو بچھونا [۴]

› ۔ اور پہاڑوں کو میحنیں [۵]

عَمَّ يَتَسَآ ءَلُوْنَ ١

عَنِ النَّبَاِ الْعَظِيْمِ ﴿

النَّذِي هُمْ فِيْهِ مُخْتَلِفُونَ ﴿

كَلَّا سَيَعْلَمُوْنَ ﴿

ثُمَّ كَلَّا سَيَعْلَمُوْنَ ﴿

ٱلَّمْ نَجْعَلِ الْاَرْضَ مِهْدًا ﴿

وَّ الْجِبَالَ اَوْتَادًا ﴿

ا۔ یعنی لوگ کس بات کا کھوج لگانے اور کس چیز کی تحقیق و تفتیش میں آمٹول ہیں۔ کیا ان میں ایسی استعداد ہے کہ بہت پوچھ
پاچھ کرنے سے وہ چیزان کی سمجھ میں آجائیگی؟ ہر گر نہیں۔ یا مطلب ہے کہ کفار جوازراہ انکار واستر اء آئیں میں ایک دوسرے سے
نیز پیغمبر اور مومنین سے سوال کرتے ہیں کہ ہاں صاحب! وہ قیامت کب آئیگی؟ اتنی دیر کیوں ہورہی ہے؟ ابھی کیوں نہیں
آباتی؟ جانے ہویہ کس چیز کی نسبت سوال کر رہے ہیں؟ وہ بہت عظیم الثان چیز ہے جس کا علم ان کو عنقر ب ہو جائیگا، جب اپنی
آنگھ سے اُس کے ہولناک مناظر دیکھیں گے۔

۲۔ قیامت پر سوال اور انتلافات: یعنی قیامت کی خبر جس میں لوگوں کا انتلاف ہے، کوئی اُس کے آنے پر یقین رکھتا ہے، کوئی منکر ہے کوئی شک میں پڑا ہے کوئی کہتا ہے بدن اُٹھیگا، کوئی کہتا ہے کہ سب عذاب وثواب رُوح پر گزرے گا بدن سے کچھ تعلق منیں الی غیر ذلک من الانتلافات۔

۳۔ قیامت کو عنقریب جان لینگے: یعنی پیغمبروں نے ابتداء دنیا سے آج تک بہت کچھ سمجھایا، مگر لوگ اپنے انتلافات اور پوچھ پاچھ سے ہرگز ہرگز باز آنیوالے نہیں۔اب قریب ہے کہ وہ ہولناک منظران کے سامنے آجائے اُس وقت جان لیں گے کہ قیامت کیا چیز ہے اور اُن کے سوالات وانتلافات کی حیثیت کیا تھی۔

۷۔ زمین کا بچھونا: جس پر سکون واطمینان سے آرام کرتے اور کروٹیں بدلتے ہیں۔

<mark>۵۔ پہاڑوں کی میحنیں: جیسا کسی چیز میں می</mark>مخ لگا دینے سے وہ چیز اپنی جگہ سے نہیں ہلتی۔ایسے ہی ابتداء میں زمین جو کانپتی اور لرزتی تھی اللہ نے پہاڑپیدا کرکے اُس کے اضطراب اور کپکھی کو دور کیا۔گویا زمین کوایک طرح کا سکون پہاڑوں سے حاصل ہوا۔

۸۔ اور تم کو بنایا ہم نے جوڑے جوڑے آا

۹۔ اور بنایا نیند کو تمہاری تکان دفع کرنیکے لئے <sup>[۶]</sup>

۱۰ اور بنایا رات کو اور هنا [۸]

اا۔ اور بنایا دن کائی کرنے کو [۹]

۱۲۔ اور چنی ہم نے تم سے اوپر سات چنائی مضبوط [۱۰] ۱۳۔ اور بنایا ایک چراغ چمکتا ہوا [۱۱]

۱۲۔ اور آثارانچر نے والی بدلیوں سے پانی کا ریلا [۱۳]

وَّ خَلَقُنٰكُمۡ اَزْوَاجًا ﴿

وَّ جَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَاتًا ﴿

وَّ جَعَلْنَا الَّيْلَ لِبَاسًا ﴿

وَّ جَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا ﴿

وَّ بَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا ﴿

وَّ جَعَلْنَا سِرَاجًا وَّ هَّاجًا ﴿

وَّ أَنُزَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرٰتِ مَا ء تَجَّاجًا ﴿

۲۔ مردو عورت کے بوڑے: یعنی مرد کے سکون وراحت کے لئے عورت کو اس کا بوڑا بنایا وَمِنَ ایَاتِهِ اَنْ خَلَقَ لَکُمْ مِنْ اَنْفُسِکُمْ اَزْ وَاجًا لِّتَسْکُنُوْ آ اِلَیْهَا ۔ (روم رکوع۳)۔ یا ازواج سے مراد طرح کی اشکال والوان وغیرہ۔

، سکون دینے والی نیند: یعنی دن بھر کی دوڑد ہوپ سے تھک کر جب آدمی نیند لیتا ہے تو سب تعب اور تھ کان دور ہو جاتا ہے۔ گویا نیند نام ہی سکون واستراحت کا ہے، آگے نیند کی مناسبت سے رات کا ذکر کرتے ہیں۔

۸۔ رات کا لباس: جیسے آدمی کیڑا اوڑھ کر اپنے بدن کو چھپالیتا ہے۔ اسی طرح رات کی تاریکی مخلوق کی پردہ داری کرتی ہے اور جو کام چھپانے کے لائق ہوں عموماً رات کے اندھیرے میں کیے جاتے ہیں اور حسی طور پر بھی شب کو کپڑا اوڑھنے کی ضرورت دن سے زیادہ ہوتی ہے۔ کیونکہ نسبہ وہ وقت خنکی اور مصندک کا ہوتا ہے۔

9۔ معاش کے لئے دن: یعنی عموما کاروبار اور کائی کے دھندے دن میں کیے جاتے ہیں جن کا مقصدیہ ہی ہے کہ اپنی اور اپنے بال بچوں کی حوائج کی طرف سے دل کو سکون و اطمینان نصیب ہو۔ آگے رات دن کی مناسبت سے آسمانوں اور سورج کا ذکر فرماتے ہیں۔ یا یوں کھوکہ زمین کے مقابل آسمان کا بیان ہے۔

۱۔ یعنی سات آسمان بہت مضبوط بنائے جن میں آج تک اس قدر مدت گزرنے کے باوجود کوئی رخنہ نہیں بڑا۔

اا۔ یعنی آفتاب جس میں روشنی اور گرمی دونوں وصف موجود ہیں۔

۱۲ لبریز بادل: نچر نے والی بدلیاں یا پخور نے والی ہوائیں۔

لِّنُخْرِجَ بِهِ حَبَّاقٌ نَبَاتًا ﴿

وَّ جَنَّتٍ ٱلْفَافًا ﴿

إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ كَانَ مِيْقَاتًا ﴿

يَّوْمَ يُنُفَخُ فِي الصُّورِ فَتَأْتُونَ اَفُوَاجًا ﴿

وَّ فُتِحَتِ السَّمَا أُ فَكَانَتُ اَبُوَابًا ﴿

وَّ شُيِّرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتُ سَرَابًا ﴿

إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتُ مِرْصَادًا ﴿

لِّلطَّاغِينَ مَابًا ﴿

۵۱۔ ناکہ ہم نکالیں اس سے اناج اور سبزہ

١٦۔ اور باغ پتول میں لیٹے ہوئے [۱۳]

ا۔ بیشک دن فیصلے کا ہے ایک وقت مٹھمرا ہوا [17]

۱۸۔ جس دن میمونکی جائے صور پھر تم علیے آؤجٹ کے ۔ دیں [۱۵]

19۔ اور کھولا جائے آسمان تو ہو جائیں اس میں دروازے[۱۶]

۲۰۔ اور چلائے جائیں گے پہاڑ تو ہو جائیں گے چکتاریتا[۱۷]

۲۱۔ بیشک دوزخ ہے تاک میں

۲۲\_ شریروں کا ٹھکانا [۱۸]

۱۳۔ گھنے باغات: یعنی نمایت گنجان اور گھنے باغ، یا یہ مراد ہو کہ ایک ہی زمین میں مختلف قسم کے درخت اور باغ پیدا کیے (تنبیه) قدرت کی عظیم نشانیاں بیان فرماکر بتلا دیا کہ جو خدا ایسی قدرت و حکمت والا ہے کیا اسے تمہارا دوسری مرتبہ پیدا کر دینا اور حماب و کتاب کے لئے اٹھانا کچھ مشکل ہوگا؟ اور کیا اس کی حکمت کے یہ بات منافی نہ ہوگی کہ اتنے بڑے کارخانہ کو یوں ہی

#### منزل،

غلط ملط بے نتیجہ پڑا چھوڑ دیا جائے۔ یقینا دنیا کے اس طویل سلسلہ کا کوئی صاف نتیجہ اور انجام ہونا چاہیے اس کوہم ""آخرت" کتے ہیں۔ جس طرح نیند کے بعد ہیداری اور رات کے بعد دن آتا ہے، ایسے ہی سمجھ لوکہ دنیا کے خاتمہ پر آخرت کا آنا یقینی ہے۔ "

۱۱۔ فیصلے کا دن مقرر ہے: ("فیصلے کا دن وہ ہو گا جس میں نیک کو بدسے بالکلیہ الگ کر دیا جائے کہ کسی قیم کا اشتراک واجھاع باقی نہ رہے۔ ہر نیکی اپنے معدن میں اور ہر بدی اپنے مرکز پر جا پہنچے۔ ظاہر ہے کہ ایسا کامل امتیاز وافتراق اس دنیا میں نہیں ہوسکتا کیونکہ یمال رہتے ہوئے زمین، آسمان، چاند، سورج، رات، دن، سونا جاگنا، بارش بادل، باغ کھیت، اور بیوی بیچے تمام نیکوں اور بدوں میں مشترک ہیں ہر کافر اور مسلم ان سامانوں سے یکسال منتفع ہوتا ہے۔ اس لئے ضرور ہے کہ "" یوم الفصل "" ایک دن موجودہ نظام عالم کے ختم کئے جانے کے بعد ہو۔ اس کا تعین اللہ کے علم میں شھرا ہوا ہے۔

<mark>10۔ یعنی کثرت سے الگ الگ جاعتیں اور ٹولیاں بن کر جن کی تقسیم ان کے ممتاز عقائد واعال کی بناء پر ہوگی۔</mark>

<sub>17۔</sub> آسمان کا کھلنا اور دروازے پیدا ہونا: یعنی آسمان پھٹ کر ایسا ہو جائیگا گویا دروازے ہی دروازے ہیں۔ شاید اس کی طرف اشارہ

ہے جودوسری جگہ فرمایا یَوْمَر تَشَقَّقُ السَّمَآءُ بِالْغَمَامِر وَ نُرِّلَ الْمَلْبِكَةُ تَنْزِیلًا (فرقان رکوع)۔

۱۔ پہاڑ سراب بن جائینگے: جیسے چمکتی ریت پر دور سے پانے کا گان ہوجاتا ہے، ایسے ہی ان پر پہاڑوں کا گان ہو گا عالانکہ واقع میں وہ پہاڑ نہیں رمینگے، محض ریت کے تودے رہ جائیں گے۔

۱۸۔ دوزخ شریروں کی تاک میں ہے: یعنی دوزخ شریروں کی تاک میں ہے اوران ہی کا ٹھ کانا ہے۔

۲۳ ـ رہا کریں اُس میں قرنوں [۱۹]

۲۴۔ نہ چکھیں وہاں کچھ مزا ٹھنڈک کا اور نہ پینا ملے کچھ

۲۵ ـ مگر گرم پانی اور بهتی پیپ [۲۰]

٢٦ ـ بدلا ہے پورا

۲۷\_ نکوتوقع نه تھی حیاب کی

۲۸۔ اور جھٹلاتے تھے ہماری آیتوں کو مکراکر [۱۱]

لَّبِرِّينَ فِيهَا آحُقَابًا ﴿

لَا يَذُو قُونَ فِيهَا بَرُدًا وَّ لَا شَرَابًا ﴿

إلَّا حَمِيْمًا قَ غَسَّاقًا ﴿

جَزَآءً وِّ فَاقًا ﴿

إِنَّهُمْ كَانُوا لَا يَرْجُونَ حِسَابًا ﴿

وَّ كَذَّبُوا بِالْتِنَا كِذَّابًا اللهُ

19۔ جن کا کوئی شمار نہیں۔ قرن پہ قرن گزرتے چلے جائینگے اور ان کی مصیبت کا غاتمہ نہ ہو گا۔

۲۰۔ دوزخ میں پینے کے لئے پیپ: یعنی نہ ٹھنڈک کی راحت پائیں گے نہ کوئی خوشگوار چیز پینے کو ملیگی۔ ہاں گرم پانی ملیگا جس کی سوز ش سے منہ جھلس جائیں گے اور آتئیں کٹ کر پیٹ سے باہر آ پڑینگی اور دوسری چیز پیپ ملیگی جو دوز نیوں کے زخموں سے نکل کر ہے گی۔ اعاذ نااللہ منہا ومن سائر انواع العذاب فی الدنیا والآخرۃ۔

۲۱۔ کفارکو فیصلے کی اُمید نہ تھی: یعنی جس چیز کی امیدان کو نہ تھی وہ ہی سامنے آئی ۔ اور جس بات کو جھٹلاتے تھے آنکھوں سے دیکھ لی اب دیکھیں کیسے جھٹلاتے اور مکرتے ہیں۔

وَ كُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ كِتْبًا ﴿

ع فَذُوْ قُوا فَكَنُ نَّزِيدَكُمُ إِلَّا عَذَابًا ﴿

إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا ﴿

حَدَآيِقَ وَ أَعْنَابًا ﴿

وَّ كُوَاعِبَ أَتُرَابًا ﴿

وَّ كَأْسًادِهَاقًا ﴿

لَا يَسْمَعُونَ فِينَهَا لَغُوَّا وَّ لَا كِذَّبًا ﴿

جَزَآءً مِّنُ رَّبِّكَ عَطَآءً حِسَابًا ﴿

۲۹۔ اور ہر چیز ہم نے گن رکھی ہے لکھ کر [۲۲] ۳۰۔ اب چکھو کہ ہم نہ بڑھاتے جائیں گے تم پر گر عذاب[۲۳]

النبا ٨٨

۳۱۔ بیثک ڈر والوں کو اُنکی مراد ملنی ہے

۳۲\_ باغ ہیں اور انگور

۳۳\_ اور نوجوان عورتیں ایک عمر کی سب [۲۴]

سمے اور پیالے چھلکتے ہوئے [۲۵]

۳۵ منیں گے وہاں بک بک اور مذ مکرانا [<sup>۲۷</sup>]

۳۹۔ بدلا ہے تیرے رب کا دیا ہوا حیاب سے [۲۸]

۲۲۔ ہرچیز گنی ہوئی ہے: یعنی ہرچیزاللہ کے علم میں ہے اور اسی علم محیط کے موافق دفاتر میں باقاعدہ مندرج ہے کوئی نیک وبد عل اس کے اعاطہ سے باہر نہیں۔ رتی رتی کا بھگتان کیا جائیگا۔

۲۳۔ اب عذاب کے سواکچھ نہ بڑھے گا: یعنی جیسے تم تکذیب والکار میں برابر بڑھتے چلے گئے اور اگر بے اختیار موت نہ آجاتی تو ہمیشہ بڑھتے ہی چلے جاتے۔اب پڑے عذاب کا مزہ چکھتے رہو، ہم بھی عذاب بڑھاتے ہی چلے جائیں گے، جس میں کبھی تخفیف نہ ہوگی۔

۲۴۔ متقین پر مختلف انعامات: یعنی نوغاسۃ عورتیں جن کی جوانی پورے اُبھار پر ہوگی اور سب ایک ہی سن وسال کی ہونگی۔

۲۵۔ یعنی شراب طہور کے لبریز جام۔

۲۱۔ جنت میں جھوٹ اور لغو نہیں ہوگا؛ یعنی جنت میں بیودہ بکواس یا جھوٹ فریب کچھ نہ ہوگا۔ نہ کوئی کسی سے جھگڑیگا کہ جھوٹ بولنے اور مکرنے کی ضرورت پیش آئے۔

۲۷ یعنی رقی رقی کا حیاب ہو کر بدلہ ملیگا اور بہت کافی بدلہ ملیگا۔

رَّبِ السَّمَٰوْتِ وَ الْأَرْضِ وَ مَا بَيْنَهُمَا الرَّحُمٰنِ لَا يَمُلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴿

ذُلِكَ الْيَوْمُر الْحَقُّ فَمَنُ شَاءَ اتَّخَذَ الله رَبِّهِ مَابًا ﴿

اِنَّآ اَنْذَرُنْكُمْ عَذَابًا قَرِيبًا اللَّهَ يَّوْمَ يَنْظُرُ الْمُرْءُ مَا قَدَّمَتُ يَدْهُ وَ يَقُولُ الْكَفِرُ غَلْمُ لَكُفِرُ غَلْمَتُ يُدْهُ وَ يَقُولُ الْكَفِرُ غَلْمَتُ يُدْهُ وَ يَقُولُ الْكَفِرُ غَلْمَتُ يُرابًا فَي اللَّهُ الللْمُولَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِمُ الللْمُعُلِمُ الللْمُعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِمُ الللْمُعُلِمُ الللْمُعُلِمُ اللْمُعُلِمُ اللْمُعَلِمُ الللْمُعُلِمُ الللْمُعُلِمُ الللْمُعُلِمُ الللْمُعُلِمُ الللْمُعُ

۳۷۔ جو رب ہے آسمانوں کا اور زمین کا اور جو کچھ اُنکے بچ میں ہے بڑی رحمت والا [۲۸] قدرت نہیں کہ کوئی اُس سے بات کرے[۲۹]

۳۸۔ جس دن کھڑی ہو روح اور فرشتے قطار باندھ کر [۳] کوئی نہیں بولتا مگر جس کو عکم دیا رحمن نے اور بولا بات ٹھیک [۳]

۳۹۔ وہ دن ہے بر حق پھر جو کوئی چاہے بنا رکھے اپنے رب کے پاس ٹھکانا[۲۳]

۲۰۔ ہم نے خبر سنا دی تم کو ایک آفت نزدیک آنے والی کی جس دن دیکھ لے گا آدمی جو آگے بھیجا اُسکے ہاتھوں نے [۳۳] اور کھے گا کا فر کسی طرح میں مٹی ہوتا [۳۳]

۲۸۔ یہ بدلہ بھی محض بخش اور رحمت سے ہے ور نہ ظاہر ہے اللہ پر کسی کا قرض یا جبر نہیں۔ آدمی اپنے عمل کی بدولت عذاب سے ﷺ جائے یہ ہی مشکل ہے۔ رہی جنت، وہ تو خالص اس کے فضل ورحمت سے ملتی ہے اس کو ہمارے عمل کا بدلہ قرار دینا یہ دوسری ذرہ نوازی اور عزت افزائی ہے۔

۲۹۔ اللہ کی عظمت وجلال: یعنی باوجوداس قدر لطف ورحمت کے عظمت وجلال ایسا ہے کہ کوئی اسکے سامنے لب نہیں ملا سکتا۔

۔۔۔ رُوح اور فرشتوں کی قطار: روح فرمایا جانداروں کو یا ""رُوح القدس"" (جبریل) مراد ہوں اور بعض مفسرین کے نزدیک وہ رُوح اعظم مراد ہے جس سے بیثثار روحوں کا انشعاب ہوا ہے۔ واللہ اعلم۔

۳۱۔ یعنی اس کے دربار میں جو بولے گا اس کے عکم سے بولے گا اور بات بھی وہ ہے کیے گا جو ٹھیک اور معقول ہو مثلاً کسی غیر متحق کی سفارش نہ کرے گا۔ متحق سفارش کے وہ ہی ہیں جنوں نے دنیا میں سب باتوں سے زیادہ پھی اور ٹھیک بات کہی تھی یعنی لا اللہ الا اللہ محمد رسول اللہ۔

۳۲ یعنی وہ دن آنا تو ضروری ہے۔اب جو کوئی اپنی بہتری پاہے اس وقت کی تیاری کر رکھے۔

٣٣ \_ يعنى سب اچھے برے \_ اگلے پچھلے اعال سامنے ہونگے \_

۳۴ **۔ کافرکے گامیں مٹی ہوتا:** یعنی مٹی ہی رہتا، آدمی نہ بنتا، کہ آدمی بن کر ہی اس حیاب وکتاب کی مصیبت میں گرفتار ہونا پڑا۔

ركوعاتها

#### ٥ سُوْرَةُ النَّزِعْتِ مَكِّيَّةُ ١٨

ایاتها۲۸

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قسم ہے گھسیٹ لانے والوں کی غوطہ لگا کر [ا]

۲۔ اور بند چھڑا دینے والوں کی کھول کر [۲]

۳۔ اور پیرنے والوں کی تیزی سے

س پھر آگے بڑھنے والوں کی دوڑ ک<sup>[۳]</sup>

۵۔ پیمر کام بنانے والوں کی عکم سے [۴]

٦۔ جن دن کانیے کانینے والی [۵]

﴾ اُسكے پیچے آئے دوسری [۱]

٨ ـ كتن دل أس دن دهر كت ميس

9<sub>-</sub> اُنکی آنکھیں جھک رہی ہیں [<sup>4</sup>]

وَ النَّزِعْتِ غَرُقًا ﴿

وَّ النَّشِطْتِ نَشُطًا ﴿

وَّ السِّبِحْتِ سَبُحًا ﴿

فَالسِّبِقْتِ سَبُقًا ﴿

فَالْمُدَبِّرُ تِ أَمْرًا ﴿

يَوْمَ تَرُجُفُ الرَّاجِفَةُ ﴿

تَتُبَعُهَا الرَّادِفَةُ ٥

قُلُوْبُ يَّوْمَبِذٍ وَّاجِفَةُ ﴿

اَبُصَارُهَا خَاشِعَةُ ﴿

ا۔ رُوح تھسیٹنے والے فرشتے: یعنی ان فرشتوں کی قیم جو کافرکی رگوں میں گھس کر اس کی جان سختی سے گھسیٹ کر نکالیں۔ ۲۔ نیکوں کی رُوح کا بند کھولنے والے: یعنی جو فرشتے مؤمن کے بدن سے جان کی گرہ کھول دیں، پھر وہ اپنی نوشی سے عالم پاک کی طرف دوڑے جیسے کسی کے بند کھول دیے جائیں تو آزاد ہو کر بھاگتا ہے۔ مگر یاد رہے یہ ذکر روح کا ہے بدن کا نہیں، نیک نوشی سے عالم قدس کی طرف دوڑتا ہے، بد بھاگتا ہے، پھر گھسیٹا جاتا ہے۔

۳۔ خلاؤں میں تیرنے والے فرشے: یعنی جو فرشے روحوں کو لے کر زمین سے آسمان کی طرف اس سرعت وسولت سے چلتے میں گویا بے روک ٹوک پانی پر تیررہے میں۔ پھران ارواح کے باب میں جو خدا کا عکم ہوتا ہے اس کے امتثال کے لئے تیزی

کے ساتھ دوڑ کر آگے بڑھتے ہیں۔

۷۔ کاموں کی تدبیر کرنے والے فرشے: یعنی اس کے بعد ان ارواح کے متعلق ثواب کا عکم ہویا عقاب کا دونوں امروں میں سے ہر امر کی تدبیر وانتظام کرتے ہیں یا مطلقا وہ فرشے مراد ہوں جو عالم تکوین کی تدبیر وانتظام پر مسلط میں۔ والظاہر ہوالاول النّنزِ علتِ قَ النّٰشِ طلتِ وغیرہ کی تعیین میں بہت اقوال ہیں۔ ہم نے مترجمٌ مذاق پر تقریر کر دی۔

۵۔ یعنی زمین میں بھونچال آئے پہلی دفعہ صور بچونکنے سے۔

1- قیامت کے بھونچال: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں یعنی لگانار یکے بعد دیگرے، بھونچال چلے آئیں اور اکثر مفسرین نے ""رادفة "" سے صور کا دوسرا نفحذ مراد لیا ہے۔ واللہ اعلم۔

›۔ دھڑکنے والے دل اور جھکی آنکھیں: یعنی اضطراب اور گھبراہٹ سے دل دھڑکتے ہونگے اور ذلت وندامت کے مارے آنکھیں جھک رہی ہونگی۔

يَقُوْلُوْنَ ءَاِنَّا لَمَرْ دُوْدُوْنَ فِي الْحَافِرَةِ ﴿ يَقُولُونَ فِي الْحَافِرَةِ ﴿ يَعُالِمُا نَجْرَةً ﴿

قَالُوا تِلْكَ إِذًا كَرَّةٌ خَاسِرَةٌ ﴿

فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةٌ وَّاحِدَةٌ ﴿

فَإِذَا هُمْ بِالسَّاهِرَةِ ﴿

هَلُ أَتْلِكَ حَدِيْثُ مُوْسِي عَيْ

إِذْ نَادْمُ رَبُّهُ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوًى ﴿

۱۰۔ لوگ کہتے ہیں کیا ہم پھر آئیں گے الٹے پاؤں ۱۱۔ کیا جب ہم ہو چکیں ہڈیاں کھوکھری

> ۱۱۔ بولے تو تو یہ پھر آنا ہے ٹوٹے کا [^] ۱۳۔ سووہ تو صرف ایک جھڑکی ہے

۱۲ پیمر تبھی وہ آرمیں میدان میں [۹]

۵ا۔ کیا پہنچی ہے تجھ کوبات موسی کی [۱۰]

19۔ جب ریکارا اُس کو اُسکے رب نے پاک میدان میں جس کا نام طویٰ ہے [اا]

۸۔ دوسری زندگی پر کفار کا استراء: یعنی قبر کے گڑھ میں پہنچ کر کیا پھر ہم الٹے پاؤں زندگی کی طرف واپس کیے جائیں گے۔ ہم تو نہیں سمجھ سکتے کہ کھوکھری ہڑیوں میں دوبارہ جان پڑجائیگی۔ ایسا ہوا تو یہ صورت ہمارے لئے بڑے ٹوٹے اور خسارہ کی ہوگی۔ کیونکہ ہم نے اس زندگی کے لئے کوئی سامان نہیں کیا" یہ تمسخر سے کہتے تھے یعنی مسلمان ہماری نسبت ایسا سمجھتے ہیں عالانکہ وہاں

مرنے کے بعد سرے سے دوسری زندگی ہی نہیں نقصان اور خیارہ کا کیا ذکر۔

9۔ معمولی جھڑکی سے سب جمع ہو جائیں گے: یعنی یہ لوگ اسے بہت مشکل کام سمجھ رہے ہیں۔ عالانکہ اللہ کے ہاں یہ سب کام دم بھر میں ہو جائینگے جاں ایک ڈانٹ پلائی یعنی صور بچوزکا اسی وقت بلا توقف سب اگلے پچھلے میدان حثر میں کھڑے دکھائی دینگے۔ آگے اُس کی ایک مختصر سی جھڑکی اور معمولی سی ڈانٹ کا ذکر کیا جاتا ہے جو دنیا میں ایک بڑے متکجر کو دی گئ متھی۔ یا یوں کھے کہ ان منکرین کو سنایا جا رہا ہے کہ تم سے پہلے بڑے زبردست منکروں کا کیا حشر ہوا۔

ا۔ یہ قصہ کئی ملکہ مفصل گزر چکا۔

اا۔ یعنی کوہ طور کے پاس۔

اِذَهَبُ اِلَى فِرْعَوْنَ اِنَّهُ طَغِي اللَّهِ عَوْنَ اِنَّهُ طَغِي اللَّهِ عَوْنَ اِنَّهُ طَغِي اللَّهُ فَقُلُ هَلُ لَّكَ اِلَى اَنْ تَزَكَّى اللَّهُ اَنْ تَزَكَّى اللَّهُ وَاهْدِيكَ اللَّهِ اللَّهِ وَاهْدِيكَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَا ع

فَارْمَهُ الْأَيَةَ الْكُبْرِي ﴿ فَالْمَارِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا فَكَذَّبَ وَعَطَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الدَّبَرَ يَسْلَمَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

فَحَشَرَ فَنَادِي ﴿

فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى اللَّهُ الْأَعْلَى اللَّهُ الْأَعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ا۔ جا فرعون کے پاس اُس نے سراٹھایا

۱۸۔ پھر کہہ تیراجی چاہتا ہے کہ تو سنور جائے

۱۹۔ اور راہ بتلاؤں تجھ کو تیرے رب کی طرف مچھ کو ڈر ہو["]

> ۲۰۔ پھر دکھلائی اسکووہ بڑی نشانی [<sup>۳</sup>] ۲۱۔ پھر جھٹلایا اُس نے اور نہ مانا

۲۲۔ پھر چلا پیٹھ پھیر کر تلاش کرتا ہوا [<sup>[11]</sup> ۲۳۔ پھر سبکو جمع کیا پھر ریکارا

۲۲ ۔ تو کما میں ہوں رب تمہارا سب سے اوپر [۱۵]

11۔ حضرت موسی علیہ السلام کواللہ کا لِکارنا اور فرعون کی اصلاح کا عکم: یعنی اگر تجھے سنور نے کی خواہش ہو تو میں اللہ کے عکم سے سنوار سکتا ہوں اور ایسی راہ بتا سکتا ہوں جس پر چلنے سے تیرے دل میں اللہ کا خوف اور اس کی کامل معرفت ہم جائے کیونکہ خوف کا ہونا بدون کال معرفت کے متصور نہیں۔ معلوم ہوا کہ حضرت موسیٰ کی بعثت کا مقصد فرعون کی اصلاح بھی تھی۔ محض بنی

اسرائیل کو قید سے چھڑانا ہی یہ تھا۔

۱۳۔ فرعون کو تبلیغ: یعنی وہاں پہنچ کر اللہ کا پیغام پہنچایا اور اس پر حجت تمام کرنے کے لئے وہ سب سے بڑا معجزہ عصا کے اژدہا بننے کا دکھلایا۔

۱۴۔ فیرعون کی تکذیب اور ساحروں کی تلاش: یعنی وہ ملعون ماننے والا کہاں تھا۔ اس فکر میں چلا کہ لوگوں کو جمع کرے اور جادوگروں کو تلاش کرکے بلوائے کہ وہ موسیٰ کے معجزات کا مقابلہ کریں۔

<u>۱۵۔ خدائی کا دعویٰ: یعنی سب سے بڑارب تو میں ہول۔ یہ موسیٰ کس کا بھیجا ہوا آیا ہے۔</u>

فَاخَذَهُ اللهُ نَكَالَ الْأَخِرَةِ وَ الْأُولِي ﴿

عِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَعِبْرَةً لِّمَنُ يَّخُشِّي ﴿

ءَانْتُمُ اَشَدُّ خَلُقًا اَمِ السَّمَا ءُ لَبِنَهَا ﷺ

رَفَعَ سَمُكَهَا فَسَوَّ بِهَا ﴿

وَ أَغْطُشَ لَيْلَهَا وَ أَخْرَجَ ضُحْهَا ﴿

وَ الْأَرْضَ بَعْدَ ذٰلِكَ دَحْهَا ﴿

ایعنی یہاں یانی میں ڈوبا، وہاں آگ میں جلے گا۔

۲۵۔ پھر پکڑا اسکو اللہ نے سزا میں آخرت کی اور دناکی [۱۶]

۲۷۔ بیشک اس میں سوچنے کی مگہ ہے جس کے دل میں ڈریے [۱۸]

۲۷ کیا تمہارا بنانا مشکل ہے یا آسان کا [۱۸] اُس نے أسكوبناليا

۲۸ ـ اونجاکیااس کا ابھاریچراُسکو برابر کیا

۲۹۔ اور اندھیری کی رات اُسکی اور کھول نکالی اُسکی دھویہ [۱۹]

٣٠ ـ اورزمین کواُ سکے پیچھے صاف بچھا دیا [٢٠]

 ۱۱۔ اس قصہ میں عبرت: یعنی اس قصہ میں بہت سی باتیں سوچنے اور عبرت پکڑنے کی ہیں بشرطیکہ آدمی کے دل میں تھوڑا بہت ڈرہو۔ (ربط) موسیٰ اور فرعون کا قصہ درمیان میں استطرادَ آگیا تھا۔ آگے پھراسی مضمون قیامت کی طرف عود کرتے ہیں۔ ۱۸۔ دوسری زندگی پر شبہ کیوں ہے: یعنی تمہارا پیدا کرنا (اور وہ مبھی ایک مرتبہ پیدا کر چکنے کے بعد) آسمان وزمین اور پہاڑوں کے پیدا کرنے سے زیادہ مشکل تو نہیں۔ جب اتنی بڑی بڑی چیزوں کا غالق اس کو مانتے ہو، پھر اپنی دوبارہ پیدائش میں کیوں تردد ہے۔

19۔ آسمان کو دیکھو: یعنی آسمان کو خیال کرو، کس قدر اونچا، کتنا مضبوط، کیبا صاف، ہموار اور کس درجہ مرتب و منظم ہے کس قدر زبر دست انتظام اور باقاعدگی کے ساتھ اس کے سورج کی رفتار سے رات اور دن کا سلسلہ قائم کیا ہے۔ رات کی اندھیرے میں اس کا سمال کچھاور ہے اور دن کے اجالے میں ایک دوسری ہی شان نظرآتی ہے۔

۲۰۔ آسمان کے بعد زمین: آسمان اور زمین میں پہلے کون پیداکیا گیا؟ اس کے متعلق ہم پیشتر کسی جگہ کلام کر چکے ہیں غالباً سورة "فصلت" میں (تنبیه) " دی کے معنی راغبؒ نے کسی چیزکواس کے مقر (جائے قرار) سے ہٹا دینے کے لکھے ہیں۔ تو شایداس لفظ میں اُدھراشارہ ہوجو آج کل کی تحقیق ہے کہ زمین اصل میں کسی بڑے جرم سماوی کا ایک حصہ ہے جواس سے الگ ہوگیا۔ واللہ اعلم۔

اَخْرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا وَ مَرْعُهَا ﴿ وَالْحِبَالَ اَرْسُهَا ﴿ وَالْجِبَالَ اَرْسُهَا ﴿ مَتَاعًا لَكُمْ وَلِانْعَامِكُمْ ﴿ مَتَاعًا لَكُمْ وَلِانْعَامِكُمْ ﴿

۲۱ یعنی دریا اور چشمے جاری کیے۔ مچر پانی سے سبزہ پیدا کیا۔

۳۲۔ اور پہاڑوں کو قائم کر دیا [۲۳]
۳۳۔ کام علانے کو تمہارے اور تمہارے
چوپایوں کے [۲۳]
۳۳۔ پھر جب آئے وہ بڑا ہنگامہ
۳۵۔ جس دن کہ یاد کرے گا آدمی جو اُس نے کمایا
۳۳۔ اور نکال ظاہر کر دیں دوزخ کو جو چاہیے دیکھے [۲۳]
۳۸۔ سوجس نے کی ہو شرارت
۳۸۔ اور بہتر سمجھا ہو دنیا کا جینا [۲۵]

۳۔ باہرنکالا زمین سے اُس کا پانی اور چارا <sup>[۱۷]</sup>

۲۲۔ پہاڑوں کا قیام: یعنی جواپنی جگہ سے جنبش نہیں کھاتے اور زمین کو بھی بعض خاص قیم کے اضطرابات سے محفوظ رکھنے والے ہیں۔

۲۳۔ انسانوں اور جانوروں کے لئے منافع: یعنی یہ انتظام نہ ہوتو تمہارا اور تمہارے جانوروں کا کام کیسے چلے۔ ان تمام اشاء کا پیدا کرنا تمہاری عاجت روائی اور راحت رسانی کے لئے ہے۔ چاہئے کہ اس منعم تقیقی کا شکراداکرتے رہو۔ اور سمجھوکہ جس قادر مطلق اور حکیم برحق نے اپنے زبر دست انتظامات کیے ہیں کیا وہ تمہاری بوسیدہ ہڈیوں میں روح نہیں بھونک سکتا۔ لازم ہے کہ آدمی اس کی قدرت کا اقرار کرے اور اس کی تعمقوں کی شکر گزاری میں لگے۔ ورنہ جب وہ بڑا ہنگامہ قیامت کا آئیگا اور سب کیا کرایا سامنے ہوگا۔ سخت بچھتانا پڑیگا۔

۲۴۔ دوزخ منظرِ عام پر؛ یعنی دوزخ کو اس طرح منظر عام پر لائیں گے کہ ہر دیکھنے والا دیکھ سکیگا۔ کوئی آڑپہاڑ درمیان میں عائل نہ رہیگا۔

۲۵۔ دنیا کو آخرت پر ترجیح دینے والے: یعنی دنیا کو آخرت پر ترجیح دی اسے بہتر سمجھ کر اختیار کیا اور اسے بھلا دیا۔

**79۔** سو دوزخ ہی ہے اُس کا ٹھ کا نہ

۴۰۔ اور جو کوئی ڈرا ہو اپنے رب کے سامنے کھڑے ہونے سے اور رو کا ہواُس نے جی کو خواہش سے

الا ۔ موبہشت ہے اُس کا ٹھ کانہ [۲۷]

۴۲۔ تجھ سے پوچھتے ہیں وہ گھڑی کب ہو گا قیام اُس کا [۲۷]

۳۳۔ تجھ کوکیا کام اُسکے ذکر سے

۴۷۔ تیرے رب کی طرف ہے پہنچ اُسکی [۲۸] ۴۵۔ تو تو ڈر سنانے کے واسطے ہے اس کو جو اُس سے ڈرتا ہے [۲۹] فَإِنَّ الْجَحِيْمَ هِيَ الْمَأُوى ﴿

وَ اَمَّا مَنُ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَ نَهَى النَّفُسَ عَنِ الْهَوى فَي النَّفُسَ عَنِ الْهَوى فَي

فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأُوى ﴿

يَسْئِلُوْنَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرُسْهَا ﴿

فِيْمَ أَنْتَ مِنْ ذِكُرْ مِهَا اللهِ

إلى رَبِّكَ مُنْتَهْمَا اللهِ

إِنَّمَا آنُتَ مُنَذِرُ مَنُ يَّخُشُهَا ﴿

كَانَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَهَا لَمْ يَلْبَثُوَّا اِلَّا عَشِيَّةً غُ اوْ ضُحٰهَا ﴿

۳۹۔ ایسا لگے گا جس دن دیکھیں گے اُسکو کہ نہیں مٹھہرے تھے دنیا میں مگرایک شام یا صبح اُسکی [۳۰]

۲۹۔ بہنت کن لوگوں کا مٹھکانہ ہے: یعنی جواس بات کا خیال کر کے ڈراکہ مجھے ایک روزاللہ کے سامنے صاب کے لئے کھڑا ہونا ہے اور اسی ڈرسے اپنے نفس کی خواہش پر مذ چلا۔ بلکہ اسے روک کر اپنے قابو میں رکھا اور احکام الہی کے تابع بنایا تواس کا ٹھکانا بہشت کے سواکمیں نہیں۔

۲۷ یعنی آخر وه گھڑی کب آئیگی اور قیامت کب قائم ہوگی۔

۲۸۔ یعنی اس کا وقت ٹھیک متعین کر کے بتلانا آپ کا کام نہیں کتنے ہی سوال جواب کرو۔ آخر کار اس کا علم خدا ہی پر حوالہ کرنا ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "" پوچھتے پوچھتے اسی تک پہنچنا ہے جیچھے سب بے خبر ہیں ""۔

79۔ تمہارا کام ڈرسنان ہے: یعنی آپ کا کام قیامت کی خبر سناکر لوگوں کو ڈرا دینا ہے۔ اب جس کے دل میں اپنے انجام کی طرف سے کچھ نوف ہو گایا نوف آخرت کی استعداد ہوگی وہ سن کر ڈریگا اور ڈرکر تیاری کریگا۔ گویا آپ کا ڈرانا نتیجہ کے اعتبار سے صرف اُن ہی لوگوں کے حق میں ہوا جواس سے منتفع ہونے کی اہلیت رکھتے میں ورنہ نااہل لوگ توانجام سے غافل ہوکر ان ہی فضول بحوْں میں رہے۔ ہوئے میں کہ قیامت کس تاریخ کس دن کس سنہ میں آئیگی ؟

۳۰۔ دنیا کی زندگی ایک صبح یا ایک شام کے برابر معلوم ہوگی: یعنی اب تو شور مچارہے ہیں کہ قیامت کے آنے میں دیر کیوں ہے عبد کیوں نہیں آجاتی۔ مگر اس وقت معلوم ہو گاکہ بہت عبد آئی بیچ میں دیر کچھے نہیں لگی۔ ركوعهاا

#### ٨٠ سُوۡرَةُ عَبَسَ مَكِّيَّةُ ٢٢

ایاتها ۲۲

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ <sup>[ا]</sup> تیوری پڑھائی اور منہ موڑھا

r ـ اس بات سے کہ آیا اُسکے پاس اندھا<sup>[۲]</sup>

٣ ـ اور تجھ کوکیا خبرہے شاید کہ وہ سنوریا

۴ یا سوچا تو کام آنا اُسکے سمجھان [۳]

۵۔ وہ جو پرواننس کرتا

1۔ سوتواُسکی فکر میں ہے

۷۔ تورتجھ پر کچھ الزام نہیں کہ وہ نہیں درست ہوتا [۴]

۸۔ اور وہ جو آیا تیرے یاس دوڑیا

۹۔ اور ہو ڈرتا ہے<sup>[۵]</sup>

عَبَسَ وَ تَوَلَّى اللَّهِ

أَنْ جَآءَهُ الْأَعْمٰي أَن

وَ مَا يُدُرِيُكَ لَعَلَّهُ يَزَّكِّي ﴿

اَوْ يَذَّكُّرُ فَتَنْفَعَهُ الذِّكُرٰي ﴿

أمًّا مَنِ اسْتَغْنَي ﴿

فَأَنْتَ لَهُ تَصَدّٰى ﴿

وَ مَا عَلَيْكَ أَلَّا يَزَّكِّي ﴿

وَ أَمَّا مَنْ جَآءَكَ يَسْلَى ﴿

وَ هُوَ يَخُشٰى اللهِ

ا۔ سورۃ عبس کے نزول کا واقعہ: آتھنرت الیّٰہ الیّٰہ بعض سردارانِ قریش کو مذہب اسلام کے متعلق کچھ سمجھا رہے تھے۔ استے میں ایک نابینا مسلمان (جن کو ابن اُم مکتومؓ کہتے ہیں) عاضر خدمت ہوئے اور اپنی طرف متوجہ کرنے لگے کہ فلاں آیت کیونکر ہے یارسول اللہ مجھے اُس میں سے کچھ سکھائے جو اللہ نے آپ کو سکھلایا ہے۔ حضرت کو ان کا بے وقت کا پوچھنا گراں گزرا۔ آپ کو خیال ہوا ہو گا کہ میں ایک بڑے اہم کام میں مشغول ہوں قریش کے یہ بڑے بڑے سردار اگر ٹھیک سمجھ کر اسلام لے آئیں تو بہت لوگوں کے مسلمان ہونے کی توقع ہے۔

حضرت ابن اُم مکتومؓ: ابن اُم مکتومؓ بہر عال مسلملان ہے اس کو سمجھنے اور تعلیم عاصل کرنے کے ہزار مواقع عاصل ہیں، اس کو

دکھائی نہیں دیتا کہ میرے پاں ایے بااثر اور بارسوخ لوگ بیٹھے ہیں جن کو اگر ہدایت ہو جائے تو ہزاروں اشخاص ہدایت پر آسختے ہیں، میں ان کو سمجھا رہا ہوں، یہ اپنی کہتا چلا جاتا ہے۔ اتنا ہمی نہیں سمجھتا کہ اگر ان لوگوں کی طرف سے ہٹ کر گوشہ النفات اس کی طرف کر وں گا تو ان لوگوں پر کس قدر شاق ہو گا۔ شاید پھر وہ میری بات سننا ہمی پہند نہ کریں۔ خرض آپ منقبض ہوئے اور انقباض کے آثار چرے پر ظاہر ہونے لگے۔ اس پر یہ آپتیں نازل ہوئیں۔ روایات میں ہے کہ اس کے بعد جب وہ نابینا آپ کی خدمت میں آتے، آپ ہست تعظیم و تکریم سے پیش آتے اور فرماتے مَتر حَبًا بِمَنْ عَاتبنی فیٹه رَبِی ۔

۲۔ آٹھٹرت صلی اللہ علیہ وسلم پر صیغہ غائب میں عتاب: یعنی پیغیم الشرائی اپنے اندھے کے آنے پر چیں ہمچیں ہو کر منہ پھیرلیا۔ عالانکہ اس کو اندھے کی معذوری، شکستہ عالی، اور طلب صادق کا لحاظ زیادہ کرنا چا بیئے تھا۔ ھنرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ہمچیرلیا۔ عالانکہ اس کو اندھے کی معذوری، شکستہ عالی، اور طلب صادق کا لحاظ زیادہ کرنا چا بیئے تھا۔ ھنرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ہمچیر لیا۔ عالانکہ اس کو اندھے کی معذوری، شکستہ عالی، اور طلب صادق کا لحاظ زیادہ کرنا چا بیئے تھا۔ ھنرت شاہ فرمایا ہے "۔ اور مختفین کہتے ہیں کہ یہ غایب کی طون نمیں فرمائی اور آگے خطاب کا صیغہ بطور التفات کے اس لئے اختیار کیا کہ شبہ اعراض کا نہ ہو۔ نیز وہ مضمون سے ہلکا ہے۔ واللہ اعلم۔

۳۔ حضرت ابن اُم مکتومؓ کا ذکر خیر: یعنی وہ اندھا طالب صادق تھا۔ تمہیں کیا معلوم کہ تمہارے فیض توجہ سے اس کا عال سنور جاتا اور اس کا نفس مزکی ہو جاتا۔ یا تمہاری کوئی بات کان میں پڑتی ، اس کو اغلاص سے سوچتا سمجھتا اور آخر وہ بات کسی وقت اسکے کام آجاتی۔

ہے۔ کسی کے ایمان نہ لانے کے آپ ذمہ دار نہیں: یعنی جو لوگ اپنے غرور اور شخی سے حق کی پروا نہیں کرتے اور ان کا تکبر اجازت نہیں دیتا کہ اللہ ور سول کے سامنے جھکیں۔ آپ ان کے جی پڑے ہوئے ہیں کہ یہ کسی طرح مسلمان ہو جائیں۔ ٹاکہ ان کے اسلام کا اثر دوسروں پر پڑے۔ مالانکہ اللہ کی طرف سے آپ پر کوئی الزام نہیں کہ یہ مغرور اور شخی باز آپ کی ہدایت سے درست کیوں نہ ہوئے۔ آپ کا فرض دعوت و تبلیغ کا تھا، وہ اداکر پکے اور کر رہے ہیں۔ آگے ان لا پروا متحبروں کی فکر میں اس قدر انهاک کی ضرورت نہیں کہ سے طالب اور مخلص ایماندار توجہ سے محروم ہونے لگیں۔ یا معاملہ کی ظاہری سطح دیکھ کر بے موجہ سے تھے لوگوں میں یہ خیال پیدا ہو جائے کہ پیغمبر صاحب اللہ اللہ کے کام کو پہنچ سکتا ہے وہ اس نفع سے کمیں بڑھ کر جے غریبوں کی طرف نہیں۔ اس ممل خیال کے پھیلئے سے جو ضرر دعوت اسلام کے کام کو پہنچ سکتا ہے وہ اس نفع سے کمیں بڑھ کر ہے جس کی ان چند متحبرین کے مسلمان ہونے سے تو قع کی جاسکتی ہے۔

۵۔ حضرت ابن اُم مکوم کا شوق علم اور خشیت: یعنی اللہ سے ڈرتا ہے یا ڈرنگا ہے کہ آپ کی ملاقات میسر ہویا نہ ہو، پھر اندھا ہے کوئی پکڑنے والا نہیں۔ اندیشہ ہے کہیں راسۃ میں مٹھوکر لگے یا کسی چیز سے ٹکرا جائے یا یہ سمجھ کر کہ آپ کے پاس جارہا ہے دشمن ستانے لگیں۔

فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهِّي ﴿

كَلَّآ إِنَّهَا تَذُكِرَةٌ ١

فَمَنُ شَآءَ ذَكَرَهُ

فِي صُحُفٍ مُّكَرَّ مَةٍ ﴿

مَّرُ فُوْعَةٍ مُّطَهَّرَةٍ ﴿

بِاَيْدِئ سَفَرَةٍ ﴿

كِرَامٍ بَرَرَةٍ 📆

قُتِلَ الْإِنْسَانُ مَآ أَكُفَرَهُ ﴿

۱۰۔ سوتواُس سے تغافل کرتا ہے [۱] ۱۱۔ یول نہیں یہ تونصیحت ہے

۱۱۔ پھر جو کوئی چاہیے اسکو رہاھے [۱] ۱۳۔ لکھا ہے عزت کے ورقول میں

۱۷۔ اونچے رکھے ہوئے نہایت ستھرے[۸] ۱۵۔ ہاتھوں میں لکھنے والوں کے

ا۔ جو بڑے درجہ والے نیک کار ہیں [۹]

ا۔ مارا جائیوآدمی کیسا نا شکرا ہے[۱۰]

1۔ جنگ قادسیہ میں ان صحابیؓ کی شادت: عالانکہ ایسے ہی لوگوں سے امید ہوسکتی ہے کہ ہدایت سے منتفع ہونگے اور اسلام کے کام آئیں گے، کہتے ہیں کہ یہ ہی نابینا بزرگ زرہ پہنے اور جھنڈا ہاتھ میں لئے جنگ قادسیہ میں شریک تھے۔ آخر اسی معرکہ میں شہید ہوئے۔رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔

﴾۔ جو چاہیے اس نصیحت کو پڑھے: یعنی متکبراغنیاء اگر قرآن کو نہ پڑھیں اور اس نصیحت پر کان نہ دھریں تواپنا ہی براکریں گے۔ قرآن کو ان کی کچھے پروا نہیں۔ نہ آپ کو اس درجہ ان کے دریے ہونے کی ضرورت ہے ایک عام نصیحت تھی سوکر دی گئن: جو اپنا فائدہ چاہے اس کو پڑھے اور سمجھے۔

۸۔ قرآن کی عزّت ووقعت: یعنی کیا ان مغرور سر پھرول کے ماننے سے قرآن کی عزت و وقعت ہوگی؟ قرآن تو وہ ہے جس کی آتیس آسمان کے اوپر نہایت معزز، بلند مرتبہ اور صاف سھرے ورقوں میں لکھی ہوئی ہیں اور زمین پر مخلص ایماندار بھی اس کے اوراق نہایت عزت واحترام اور تقدیس وتطهیر کے ساتھ اونچی عبگہ رکھتے ہیں۔

9۔ یعنی وہاں فرشتے اس کو کتھتے ہیں اسی کے موافق وحی اترتی ہے اور یہاں بھی اوراق میں لکھنے اور جمع کرنیوالے دنیا کے بزرگ ترین پاکباز نیکو کاراور فرشتہ خصلت بندے ہیں جنوں نے ہرقتم کی کمی بیشی اور تحریف و تبدیل سے اس کو پاک رکھا ہے۔ ۱۰۔ انسان کیسانا شکراہے: یعنی قرآن جیسی نعمت عظمیٰ کی کچھ قدریہ کی اوراللہ کا حق کچھ نہ پہچانا۔

۱۸۔ کس چیز سے بنایا اُسکو

19۔ ایک بوند سے <sup>[۱۱]</sup> بنایا اسکو بھر اندازہ پر رکھا اُسکو<sup>[۱۲]</sup>

۲۰\_ پھرراہ آسان کر دی اُسکو["]

٢١ ـ بيمر أسكو مرده كيا بچر قبر ميں ركھوا ديا أسكو [١٦]

۲۲ ـ ميمرجب جام اڻھا نڪالا اُسکو[10]

۲۳ ـ ہرگز نہیں پورا نہ کیا جو اُسکو فرمایا [۱۶]

۲۲۔ اب دیکھ لے آدمی اپنے کھانے کو [۱۷]

۲۵۔ کہ ہم نے ڈالا پانی اوپر سے گرما ہوا

۲۶۔ پھر چیرازمین کو پھاڑکر [۱۸]

مِنُ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَةً ﴿

مِنُ نُّطُفَةٍ ﴿ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ ﴿

ثُمَّ السَّبِيْلَ يَسَّرَهُ ﴿

ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ ﴿

ثُمَّ إِذَا شَآءَ أَنْشَرَهُ ﴿

كَلَّا لَمَّا يَقْضِ مَآ أَمَرَهُ ﴿

فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ إِلَى طَعَامِمَ ﴿

أَنَّا صَبَبْنَا الْمَآءَ صَبًّا ﴿

ثُمَّ شَقَقُنَا الْأَرْضَ شَقًّا ﴿

اا۔ انسان کا اصل عروج اور زوال: یعنی ذرا اپنی اصل پر تو غور کیا ہوناکہ وہ پیدا کس چیز سے ہوا ہے؟ ایک ناچیز اور بے قدر قطرہ آب سے جس میں حس و شور، حن وجال اور عقل وادراک کچھ نہ تھا۔ سب کچھ اللہ نے اپنی مہربانی سے عطا فرمایا جس کی حقیقت کل اتنی ہو کیا اسے یہ طمطراق زیبا ہے کہ خالق و منعم حقیقی ایسی عظیم الثان نصیحت آثارے اور یہ بے شرم اپنی اصل حقیقت اور ملک کی سب نعمتوں کو فراموش کرے اس کی کچھ پروا نہ کرے۔ اواحیان فراموش کچھ تو شرمایا ہوتا۔

۱۲۔ یعنی ہاتھ پاؤل وغیرہ سب اعضاء و قویٰ ایک خاص اسلوب اور اندازے سے رکھے۔ کوئی چیزیونہی بے تکی اور بے ڈھنگی خلاف حکمت نہیں رکھ دی۔ ۱۱۔ انسان کی راہ آسان کر دی: یعنی ایمان و کفر اور بھلے برے کی سمجھ دی یا مال کے پیٹ میں سے نکالا آسانی سے۔

۱۱۔ یعنی مرنے کے بعد اس کی لاش کو قبر میں رکھنے کی ہدایت کر دی۔ تاکہ زندوں کے سامنے یونہی بے حرمت منہ ہو۔

۱۵۔ دوبارہ زندگی: یعنی جس نے ایک مرتبہ جلایا اور مارا۔ اسی کو اختیار ہے کہ جب چاہیے دوبارہ زندہ کرکے قبر سے نکالے۔ کیونکہ

اس کی قدرت اب کسی نے سلب نہیں کرلی (العیاذ باللہ) ہمر عال پیدا کرکے دنیا میں لانا، پھر مارکر برزخ میں لیجانا، پھر زندہ

کرکے میدانِ حشر میں کھڑا کر دینا، یہ امور جس کے قبضہ میں ہوئے کیا اس کی نصیحت سے اعراض وازکار اور اس کی نعمتوں کا استحقار

کسی آدمی کے لئے زیبا ہے۔

11۔ انسان نے مالک کا حق نہیں پہچانا؛ یعنی انسان نے ہر گزاپنے مالک کا حق نہیں پہچانا اور جو کچھ عکم ہوا تھا ابھی تک اس کو بجا نہیں لایا (تنبیہ) ابن کثیرٌ نے کلّا لَمَّا یَقْضِ مَآ اَمَرَهُ کو ثُمَّ اِذَا شَآءَ اَنْشَرَهُ سے متعلق رکھا ہے۔ یعنی جب چاہیگا، زندہ کرکے اٹھائیگا۔ ابھی ایسا نہیں کیا جاسکتا۔ کیونکہ دنیا کی آبادی کے متعلق اس کا جو عکم کونی وقدری ہے وہ ابھی تک اس نے ختم نہیں کیا۔

۱۷۔ انسان کی زندگی کے اسباب و سامان: پہلے انسان کے پیدا کرنے اور مارنے کا ذکر تھا۔ اب اُس زندگی اور بقاء کے سامان یاد دلاتے ہیں۔

۱۸۔ زمین کو پھاڑکر کونیل کا نکلنا؛ یعنی ایک گھاس کے تنکے کی کیا طاقت تھی کہ زمین کو چیر پھاڑ کر باہر نکل آتا یہ قدرت کا ہاتھ ہے جوزمین کو پھاڑ کر اس سے طرح طرح کے غلے، پھل اور سبزے، تر کاریاں وغیرہ باہر نکالتا ہے۔

٢٠ پھراگايا اُس ميں اناج

۲۸\_ اورانگوراور تر کاری

۲۹\_ اور زیتون اور کھجوریں

۳۰۔ اور گھن کے باغ

۳۱ ـ اور میوه اورگھاس

rr\_ کام چلانے کو تمہارے اور تمہارے چوپایوں کے [۱۹]

فَأَنَّبَتْنَا فِيْهَا حَبًّا ﴿

وَّ عِنَبًا وَّ قَضُبًا ﴿

وَّ زَيْتُونَا وَّ نَخْلًا ﴿

وَّ حَدَآيِقَ غُلُبًا ﴿

وَّ فَا كِهَدُّ وَّ اَبًّا ﴿

مَّتَاعًا لَّكُمْ وَلِاَنْعَامِكُمْ ﴿

فَإِذَا جَآءَتِ الصَّآخَّةُ ﴿

يَوْمَ يَفِرُّ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيْهِ ﴿

وَ أُمِّهِ وَ اَبِيْهِ ﴿

و صَاحِبَتِهِ وَ بَنِيْهِ 🖶

لِكُلِّ امْرِئَ مِّنْهُمْ يَوْمَبِدٍ شَأَنُ يُّغُنِيْهِ ﴿

وُجُوهُ يَّوْمَهِذٍ مُّسْفِرَةً ﴿

ضَاحِكَةُ مُّسْتَبْشِرَةُ ﴿

وَ وُجُوهُ يَّوْمَبِذِ عَلَيْهَا غَبَرَةُ ﴿

تَرُهَقُهَا قَتَرَةً ﴿

﴿ اللَّهِكَ هُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ اللَّهِ

۳۳ \_ پھر جب آئے وہ کان مچھوڑنے والی [۲۰]

۳۷۔ جس دن کے بھاگے مرداینے بھائی سے

۳۵۔ اور اپنی ماں اور اینے باپ سے

۳۹۔ اور اپنی ساتھ والی سے اور اینے بیٹوں سے

٣٤ ہر مرد کو اُن میں سے اُس دن ایک فکر لگا ہوا ہے ۔ جواُسکے لئے کافی ہے [١٦]

۳۸ ـ کتنے منہ اُس دن روش ہیں

۳۹\_ ہنستے نوشیاں کرتے <sup>[۲۲</sup>]

۴۰ ۔ اور کتنے منہ اُس دن اُن پر گرد پڑی ہے

ام \_ چڑھی آتی ہے اُن پر ساہی [۲۳]

۴۷ یہ لوگ وہی ہیں جو منکر ہیں ڈھیٹھ[۲۴]

19۔ یعنی بعض چیزیں تمہارے کام آتی ہیں اور بعض تمہارے جانوروں کے۔

۲۰۔ صورکی کان پھاڑنے والی آواز؛ یعنی ایسی سخت آواز جس سے کان بہرے ہو جائیں۔ اُس سے مراد نفح صورکی آواز ہے۔ ۲۱۔ اس دن ہر شخص اپنی ہی فکر میں ہوگا؛ یعنی اُس وقت ہر ایک کو اپنی فکر پڑی ہوگی، احباب واقارب ایک دوسرے کو بن پوچھیں گے بلکہ اس خیال سے کہ کوئی میری نیکیوں میں سے نہ مانگنے لگے یا اپنے حقوق کا مطالبہ کرنے لگے ایک دوسرے سے بھاگے گا۔

۲۲۔ مؤمنین کے چہروں پر روشنی اور نوشی: یعنی مومنین کے چہرے نور ایمان سے روش اور غایت مسرت سے خنداں و فرعاں ہو نگے یہ

۲۳۔ کا فروں کے چروں پر ساہی اور کدورت: یعنی کا فروں کے چروں پر کفر کی کدورت چھائی ہوگی اور اوپر سے فتق وفجور کی ظلمت

۔ اور زیادہ تیرہ و تاریک کر دیگی ۔

۲۴ یعنی کا فربے حیا کو کتنا ہی سمجھاؤ ذرا نہ کپیجیں ۔ نہ خدا سے ڈریں، نہ مخلوق سے شرمائیں ۔

## ١٨ سُوْرَةُ التَّكُوِيْرِ مَكِّيَّةُ، ركوعها ١

ایاتها۲۹

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو برا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ جب سورج کی دھوپ تہہ ہو جائے [ا]

۲۔ اور جب تارے میلے ہو جائیں [۲]

٣ ۔ اور جب پہاڑ چلائے جائیں [٣]

۴ ۔ اور جب بیاتی اونٹنیاں چھٹی پھریں [۴]

۵۔ اور جب جنگل کے جانوروں میں رول پڑ جائے [۵]

۲۔ اور جب دریا جھونکے جائیں<sup>[۱</sup>]

﴾۔ اور جب جیول کے جوڑے باندھے جائیں [۱]

إِذَا الشَّمُسُ كُوِّرَتُ ۗ

وَ إِذَا النُّجُوْمُ انْكَدَرَتُ ﴿

وَ إِذَا الْجِبَالُ شُيِّرَتُ ﴿

وَإِذَا الْعِشَارُ عُطِّلَتُ ﴿

وَ إِذَا الْوُحُوشُ حُشِرَتُ ۗ

وَ إِذَا الْبِحَارُ شُجِّرَتُ ﴿

وَ إِذَا النُّكُفُوسُ زُوِّ جَتْ ﴿

ا۔ سورج کی روشنی تہہ ہو جائیگی: گویا اس کی لمبی شعاعیں جن سے دھوپ پھیلتی ہے لپیٹ کر رکھدی جائیں اور آفتاب بے نور ہو کر نبیر کی چکتی کی مانندرہ جائے یا بالکل یذ رہے۔

۲۔ ستارے ٹوٹ جائیں گے: یعنی تارے ٹوٹ کر گرپڑیں اور ان کا نور زائل ہو جائے۔

۳۔ یعنی ہوا میں اُڑتے بچریں۔

ہم۔ قیمتی اُونٹنیاں لاوارث پھرینگی: یعنی اونٹ عرب کا بہترین مال ہے اور دس مہینے کی گابھن اونٹنی جو بیانے کے قریب ہو، دورھ اور بچ کی توقع پر بہت زیادہ عزیز ہوتی ہے۔ لیکن قیامت کے ہولناک زلازل کے وقت ایسے نفیس و عزیز مال کوکوئی نہ پوچھے گا نہ مالک کو اتنا ہو شہ ہو گا کہ ایسے بڑھیا مال کی خبر گیری کرے باقی یہ کہنا کہ ریل نکل جانے کی وجہ سے اونٹنیاں بیکار ہو جائیں گی، محض ظرافت ہے۔

۵۔ جانورزل مل جائیں گے: یعنی جنگل کے وحثی جانور جوآدمی کے سایہ سے بھاگتے ہیں مضطرب ہوکر شہر میں آنگھ میں اور پالتو جانوروں میں ملجائیں جیساکہ اکثر نوف کے وقت دیکھاگیا ہے۔ ابھی چند سال ہوئے گئگا جمنا میں سلاب آیا تھا تولوگوں نے دیکھاکہ ایک چھپر بہتا جارہا ہے اس پر آدمی بھی ہیں اور سانپ وغیرہ بھی لیٹ رہے ہیں ایک دوسرے سے کچھ تعرض نہیں کرتا۔ نفی نفسی پڑی ہوئی ہے بلکہ زیادہ سردی کے زمانہ میں بعض درندے جنگل سے شہر میں گھس آتے ہیں۔ (تنبیہ) بعض مفسرین نفسی پڑی ہوئی ہے معنی مارنے کے اور بعض نے مارکر اٹھانے کے لئے ہیں۔ واللہ اعلم۔

۷۔ سمندر آگ کی طرح جھونکے جائینگے: یعنی سمندروں کا پانی گرم ہوکر دھواں اور آگ بن جائے جو نہایت گرم ہوکر محثر میں کا فروں کو دُکھ پہنچائے اور تنور کی طرح جھونکنے سے اُبلے۔

﴾۔ انسانوں کے مختلف جوڑے اور جاعتیں: یعنی کافر کافرکے اور مسلم مسلم کے ساتھ۔ پھر ہر قسم کا نیک یا بدعمل کرنے والا اپنے جیسے عمل کرنے والوں کے ساتھ جوڑ دیا جائے اور عقائد، اعمال، اخلاق وغیرہ کے اعتبار سے الگ جاعتیں بنا دی جائیں یا یہ مطلب ہے کہ روتوں کو جسموں کے ساتھ جوڑ دیا جائے۔

۸۔ اور جب بیٹی جیتی گاڑ دی گئی کو پو چھیں ۹۔ کہ کس گناہ پر وہ ماری گئی [۸] ۱۰۔ اور جب اعمالنامے کھولے جائیں

۱۱۔ اور جب آسمان کا پوست آثار لیں [۹] ۱۲۔ اور جب دوزخ دہ کائی جائے

۱۳۔ اور جب بہشت پاس لائی جائے [۱۰]

۱۲۔ جان لے گا ہرایک جی جو لے کر آیا ["]

وَ إِذَا الْمَوْءُدَةُ شُيِلَتُ ﴿

بِاَيِّ ذَنُبٍ قُتِلَتُ ﴿

وَ إِذَا الصُّحُفُ نُشِرَتُ ﴿

وَإِذَا السَّمَآءُ كُشِطَتُ عَلَيْ

وَ إِذَا الْجَحِيْمُ شُعِّرَتُ ﴿

وَ إِذَا الْجَنَّةُ أُزُلِفَتْ ﴿

عَلِمَتُ نَفْشُ مَّآ اَحْضَرَتُ ﴿

۸۔ بیٹیوں پر ظلم کا سوال ہوگا: عرب میں رسم تھی کہ باپ اپنی بیٹی کو نہایت سنگدلی اور بے رحمی سے زندہ زمین میں گاڑ دیتا تھا، بعض تو تنگدستی اور شادی بیاہ کے افراجات کے خوف سے یہ کام کرتے تھے اور بعض کو یہ عار تھی کہ ہم اپنی بیٹی کسی کو دیں گے وہ ہمارا داماد کہلائے گا۔ قرآن نے آگاہ کیا کہ ان مظلوم پچیوں کی نسبت بھی سوال ہو گاکہ کس گناہ پر ان کو قتل کیا تھا۔ یہ مت سمجھناکہ ہماری اولاد ہے اس میں ہم جو چاہیں تصرف کریں۔ بلکہ اولاد ہونے کی وجہ سے جرم اور زیادہ سنگین ہوجاتا ہے۔ اسمان کا پوست آثارا جائیگا: جیسے جانور کا بعد ذرج کے پوست آثار لیتے میں اس سے تمام اعضاء اور رگ ریشے ظاہر ہوجاتے ہیں۔ اسی طرح آسمان کے کھل جانے سے اس کے اوپر کی چیزیں نظر آئیں گی اور غام کا نزول ہوگا۔ جس کا ذکر انتیویں پارہ میں آئیت یکو مَر ذَشَقَقُ السَّمَآءُ جِالْغَمَامِر النِ سے ہوا ہے۔

۱۔ دوزخ دہ کائی جائیگی۔ اور جنت قریب لائی جائیگی: یعنی دوزخ بڑے زور شور کے ساتھ دہ کائی جائے اور بہشت متقبول کے نزدیک کر دی جائے جس کی رونق و بہار دیکھنے سے عجیب مسرت و فرحت حاصل ہو۔

اا۔ ہرآدمی اپنا عل جان لیگا: یعنی ہرایک کو پتہ لگ جائے گا کہ نیکی یا بدی کا کیا سرمایہ لیکر عاضر ہوا ہے۔

فَلا أُقُسِمُ بِالْخُنَّسِ ﴿

الْجَوَارِ الْكُنَّسِ ﴿

وَ الَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴿

وَ الصُّبْحِ إِذَا تَنَفَّسَ ﴿

إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُوْلٍ كَرِيْمٍ ﴿

ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرُشِ مَكِيْنٍ ﴿

مُّطَاءٍ ثَمَّ اَمِيْنٍ ﴿

وَ مَا صَاحِبُكُمْ بِمَجْنُوْنٍ ﴿

وَ لَقَدُرَاهُ بِالْأُفُقِ الْمُبِيْنِ ﴿

۔ ۱۵۔ سو قسم کھاتا ہوں میں چیچھے ہٹ جانے والوں

١٦۔ سيدھ چلنے دبک جانے والوں كى ["]

ا۔ اور رات کی جب میمیل جائے [۱۳]

۱۸۔ اور صبح کی جب دم بھرے [۱۳]

ا۔ مقرریہ کہا ہے ایک مجھج ہوئے عزت والے کا

۲۰۔ قوت والا عرش کے مالک کے پاس درجہ پانے والا

۲۱۔ سب کا مانا ہوا وہاں کا معتبر[۱۵]

۲۲ ـ اوريه تمهارا رفيق کچھ ديوانه نهيں [۱۶]

۲۳۔ اور اس نے دیکھا ہے اُس فرشۃ کو آسمان کے کھلے کنارہ کے پاس [<sup>۱۷</sup>]

۱۲۔ سیاروں کی چال کی قیم: کئی سیاروں (مثلاً زعل، مشتری، مریخ، زہرہ، عطارد) کی چال اس ڈھب سے ہے کہ کبھی مغرب

سے مشرق کو چلیں، یہ سیدھی راہ ہوئی کجھی ٹھٹک کر اُلٹے پھریں اور کجھی سورج کے پاس آگر کتنے دنوں تک غائب رہیں۔ ۱۳۔ یا جب جانے لگے۔ اس لفظ کے دونوں معنی آتے ہیں۔

اللہ میں تشریف کے وقت سانس لینے کی قسم: صفرت شاہ عبدالعزیز کھتے ہیں گویا آفتاب کو دریا میں تیرنے والی مجھی سے تشہید دی اور اس طلوع سے پہلے اس کے نور کے منتشر ہونے کو دم ماہی سے نسبت کی جیسے مجھی دریا میں آئکھوں سے پوشیدہ گزرتی ہے اور اُس کے سانس لینے سے پانی اڑتا اور منتشر ہوتا ہے۔ اسی طرح آفتاب کی حالت قبل طلوع اور قبل روشنی پھیلنے کے ہے۔ اور بعضوں نے کہا کہ دم صبح کہنا یہ ہے نسیم سے جو طلوع صبح کے قریب موسم بہار میں چلتی ہے۔ (تنبید) ان قسموں کی مناسبت آئندہ مضمون سے یہ ہے کہ ان ستاروں کا چلنا، ٹھمرنا، لوٹنا اور پھپ جانا ایک نمونہ ہو ان قسموں کی مناسبت آئندہ مضمون سے یہ ہے کہ ان ستاروں کا چلنا، ٹھمرنا، لوٹنا اور پھپ جانا ایک نمونہ ہو ان قسموں کی مناسبت آئندہ مضمون سے یہ ہے کہ ان ستاروں کا چلنا، ٹھمرنا، لوٹنا اور پھپ جانا ایک نمونہ ہو ان قسموں کی مناسبت آئندہ مضمون سے یہ ہے کہ ان ستاروں کا چلنا، ٹھمرنا، لوٹنا اور پھپ جانا ایک نمونہ ہو کہ تو اور ایک مدت دراز تک اسکے نشان باقی رہنے پھر منقطع ہو کر پھپ جانے اور فائب ہو جانے کا اور رات کا آنا نمونہ ہے اس تاریک دور کا جو فاتم المرسلین الٹی آئیلم کی وادت باسعادت سے پہلے دنیا پر گزرا کہ کسی شخص کو حق و باطل کی تمیز نہ رہی تھی۔ اور وحی کے آثار بالکل مٹ چلے تھے۔ اس کے بعد صبح صادق کا دم بھرنا صور الٹی ایسے کی فور سے دن کی مانندروش کر دیا۔ گویا انگے انبیاء کا نور ستاروں کی طرح تھا اور اس نورا عظم کو آفتاب درخش کہنا چاہئے۔

ولنعم ما قيل فانه شمسُ فضلٍ هم كواكبها للظمم للعالمين انوارهاللناس في الظلم حتى اذا طلعت في الكون عم هداها للعالمين واحييت سائر الامم

اور بعض علماء نے فرمایا کہ ستاروں کا سیدھا چلنا اور اوٹنا اور چھپ جانا فرشتے کے آنے اور واپس جانے اور عالم ملکوت میں جا چھپنے کے مثابہ ہے اور رات کا گزرنا اور صبح کا آنا، قرآن کے سبب ظلمت کفر دور ہوجانے اور نور ہدایت کے پوری طرح ظاہر ہوجانے کے مثابہ ہے۔ اس تقریر کے موافق مقیم بہ کی مناسبت مقیم علیہ سے زیادہ واضح ہے۔ واللہ اعلم۔

10۔ حضرت جبریل علیہ السلام کی چند صفات: یہ حضرت جبریل کی صفات بیان ہوئیں۔ مطلب یہ ہے کہ قرآن کریم جو اللہ کے پاس سے ہم تک پہنچا اس میں دو واسطے ہیں۔ ایک وحی لانے والا فرشتہ (جبریل) اور دوسرا پیغمبر عربی الٹی آیکڑ دونوں کی صفات پاس سے ہم تک پہنچا اس میں دو واسطے ہیں۔ ایک وحی لانے والا فرشتہ (جبریل) اور دوسرا پیغمبر عربی الٹی آیکڑ دونوں کی صفات کی صفت تعلیم کونے کے بعد کسی طرح کا شک وشبہ قرآن کے صادق اور منزل من اللہ ہونے میں نہیں رہتا۔ کسی روایت کی صحت تعلیم کرنے کے لئے اعلیٰ سے اعلیٰ راوی وہ ہوتا ہے جو اعلیٰ درجہ کا ثقہ، عادل، ضابط، عافظ اور امانت دار ہو۔ جس سے کی صحت تعلیم کرنے کے لئے اعلیٰ سے اعلیٰ راوی وہ ہوتا ہے جو اعلیٰ درجہ کا ثقہ، عادل، ضابط، عافظ اور امانت دار ہو۔ جس سے کی صحت تعلیم کرنے کے لئے اعلیٰ سے اعلیٰ راوی وہ ہوتا ہے جو اعلیٰ درجہ کا ثقہ، عادل، ضابط، عافظ اور امانت دار ہو۔ جس سے

روایت کرے اس کے پاس عزت و حرمت کے ساتھ رہتا ہو بڑے بڑے معتبر ثقات اس کی امانت و غیرہ پر اعتماد کلی رکھتے ہوں۔
اور اسی لئے اس کی بات بے چون وی امانتے ہوں۔ یہ تمام صفات حضرت جبریل میں موجود میں وہ کریم (عزت والے) میں جن کے لئے اعلی نمایت متقی اور پاکباز ہونا لازم ہے۔ ان اکر محم عند الله اتقاکم وفی الحدیث المکر مرالتقوی بڑی قوت والے میں جس میں اشارہ ہے کہ حفظ و ضبط اور بیان کی قوت بھی کامل ہے۔ اللہ کے ہاں ان کا بڑا درجہ ہے سب فرشتوں سے زیادہ بارگاہ ربوبیت میں قرب اور رسائی عاصل ہے آسمانوں کے فرشتے ان کی بات مائے اور ان کا عکم تناہم کرتے میں کیونکہ ان کے امین اور متجر ہونے میں کسی کو شبہ نمیں۔ یہ تورسول ملکی کا عال تھا۔ آگے رسول بشری کا عال سے۔

11۔ تمہارے رفیق علیہ السلام پر بنون کا الزام غلط ہے: یعنی بعثت سے پہلے پالیس سال تک وہ تمہارے اور تم اس کے ساتھ
رہے۔ اتنی طویل مڈت تک اس کے تمام کھلے چھپے احوال کا تجربہ کیا۔ کبھی ایک مرتبہ اس کا جھوٹ یا فریب یا دیوانہ پن کی
بات نہ دیکھی۔ ہمیشہ اس کے صدق وامانت اور عقل و دانائی کے معترف رہے۔ اب بلاوجہ اسے جھوٹا یا دیوانہ کیونکر کہہ سکتے
ہو۔ کیا یہ وہ ہی تمہارا رفیق نہیں ہے جس کے رتی رتی احوال کا تم پہلے سے تجربہ رکھتے ہو۔ اب اس کو دیوانہ کھنا بجز دیوانگی کے
کھے نہیں۔

۱۔ حضرت جبریل علیہ السلام کواصل صورت میں دیکھنا؛ یعنی مشرقی کنارہ کے پاس اس کی اصلی صورت میں صاف صاف دیکھا اس لئے یہ بھی نہیں کمہ سکتے کہ شاید دیکھنے یا پہچاننے میں کچھ اشتباہ والتباس ہوگیا ہو گا۔ جس کو فرشتہ سمجھ لیا وہ واقع میں فرشتہ نہ ہو گا۔ سورۃ "" نجم "" میں پہلے آچکا فالسَتَویٰ وَ هُوَ بِالافق الاعلیٰ ۔

۱۸۔ اور یہ غیب کی بات بتانے میں بخیل نہیں [۱۸] ۱۵۔ اور یہ کہا ہوا نہیں کسی شیطان مردود کا [۱۹] ۱۲۔ چھرتم کدھر چلے جارہے ہو[۲۰] ۱۲۔ یہ توالک نصیحت ہے جمان بھرکے واسطے [۱۱] وَ مَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنِيْ ﴿
وَ مَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطُنٍ رَّجِيْمٍ ﴿
فَا مَنْ تَذْهَبُونَ ﴿
فَا يُنَ تَذْهَبُونَ ﴿
فَا يَنْ تَذْهَبُونَ ﴿
اللَّهُ هُو اللَّاذِكُرُ لِللَّعْلَمِينَ ﴿
اللَّهُ هُو اللَّاذِكُرُ لِللَّعْلَمِينَ ﴿
لِمَنْ شَاءَمِنْكُمُ أَنْ يَسْتَقِيْمَ ﴿

۲۹۔ اور تم جبھی چاہوکہ چاہے اللہ سارے جمان کا مالک [rr]

وَ مَا تَشَاَّءُونَ اِلَّا اَنْ يَشَاءَ اللهُ رَبُّ

العُلَمِينَ 🖺

11۔ آتھ سے اللہ علیہ وسلم غیب کی خبر دینے میں بخیل نہیں: یعنی یہ پیغمبر ہرقم کے غیوب کی خبر دیتا ہے ماضی سے متعلق ہوں یا متقبل سے یا اللہ کے اساء وصفات سے یا احکام شرعیہ سے یا مذاہب کی حقیقت وبطلان سے یا جنت ودوزخ کے احوال سے یا واقعات بعدالموت سے اور ان چیزوں کے بتلانے میں ذرا بخل نہیں کرتا نہ اُجرت مانگتا ہے۔ نہ نذرانہ، نہ بخش، پھر کاہن کا لقب اُس پر کیسے چپاں ہو سکتا ہے، کاہن محض ایک جزئی اور نامکل بات غیب کی سو جھوٹ ملا کربیان کرتا ہے اور اُس کے بتلانے میں بھی اس قدر بخیل ہے کہ بدون مطائی یا نذرانہ وغیرہ وصول کیے ایک حرف زبان سے نہیں نکاتا۔ پینمبرول کی سیرت سے کاہنوں کی یوزیش کو کیانسبت۔

<mark>91۔ یہ شیطان کا قول نہیں</mark>: مبعلا شیطان ایسی نیکی اور پر ہیزگاری کی باتیں کیوں سکھلانے لگا جس میں سراسر بنی آدم کا فائدہ اور خود اس ملعون کی تقبیح و مذمت ہو۔

۲۰۔ یعنی جب جھوٹ، دیوانگی، بخل و توہم اور کھانت وغیرہ کے سب اخمالات مرفوع ہوئے تو بجز صدق و حق کے اور کیا باقی رہا۔ پھراس روشن اور صاف راستہ کو چھوڑ کر کدھر مبکے چلے جارہے ہو۔

۲۱۔ قرآن کی نسبت جواخمالات تم پیدا کرتے ہو، سب غلط ہیں۔ اگر اس کے مضامین وہدایات میں غور کرو تواس کے سواکچھ نہ نکلے گاکہ یہ سارے جمان کے لئے ایک سچانصیحت نامہ اور مکمل دستورالعل ہے جس سے ان کی دارین کی فلاح وابستہ ہے۔ ۲۲۔ یعنی بالحضوص ان کے لئے نصیحت ہے جو سیدھا چلنا چاہیں۔ عناد اور کجروی اختیار نہ کریں۔ کیونکہ ایسے ہی لوگ اس نصیحت سے منتفع ہونگے۔

۲۳۔ یعنی فی نفسہ قرآن نصیحت ہے لیکن اس کی تاثیر مثیت الهی پر موقوف ہے جو بعض لوگوں کے لئے متعلق ہوتی ہے اور بعض کے لئے کسی حکمت سے ان کے سوء استعداد کی بناء پر متعلق نہیں ہوتی۔ ركوعهاا

#### ٨٢ سُوْرَةُ الْإِنْفِطَارِ مَكِّيَّةُ ٨٢

ایاتها ۱۹

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ جب آسمان پر جائے

۲۔ اور جب تارے جھڑ پڑیں

۳۔ اور جب دریا اہل نکلیں [۱]

۴ ۔ اور جب قبریں زیر وزبر کر دی جائیں <sup>[۱</sup>]

۵۔ جان نے ہر ایک جی جو کچھ کہ آگے بھیجا اور پیچھے چھوڑا[۳]

۱۔ اے آدمی کس چیز سے بھا تواپنے رب کریم پر [۴] ۷۔ جس نے تجھ کو بنایا پھر تجھ کو ٹھیک کیا پھر تجھ کو برابر کیا [۵]

٨ ـ جن صورت مين عام تجه كو جورُ ديا [١]

إِذَا السَّمَاءُ انْفَطَرَتُ ﴿

وَإِذَا الْكُواكِبُ انْتَثَرَتُ ﴿

وَ إِذَا الْبِحَارُ فُجِّرَتُ ﴿

وَ إِذَا الْقُبُورُ بُعُثِرَتُ ﴿

عَلِمَتُ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتُ وَ أَخَّرَتُ ﴿

يَّا يُّهَا الْإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيْمِ ﴿ فَا الْإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيْمِ ﴿ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوْ مِكَ فَعَدَلَكَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

فِيَّ أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكَّبَكَ ﴿

ا۔ قیامت کی ہولناکیاں: یعنی سمندر کا پانی زمین پر زور کرے۔ آخر میٹھے اور کھاری سب پانی مل جائیں۔

۲۔ قبریں الٹ پلٹ ہو جائیں گی: یعنی جو چیززمین کی تہہ میں تھی اُوپر آجائے اور مردے قبروں سے نکالے جائیں۔

۔ یعنی جو بھلے برے کام کیے یا نہیں کیے شروع عمر میں کیے یا اخیر میں، ان کا اثر اپنے پیچھے چھوڑا یا نہیں چھوڑا، سب اس وقت سامنے آجائینگے۔

۷۔ اے انسان! ربّ کریم پر کیوں بہک گیا: یعنی وہ رب کریم کیا اس کا حقدار تھا کہ تواپنے جمل و حاقت سے اس کے علم پر مغرور ہوکر نافرمانیاں کرتا رہے؟ اور اُس کے لطف وکرم کا جواب کفران و طغیان سے دے؟ اس کا کرم دیکھ کر تواور زیادہ شرمانا اور علیم کے غصہ سے بہت زیادہ ڈرنا چاہیے تھا۔ بیٹک وہ کریم ہے لیکن منتقم اور حکیم بھی ہے۔ پھریہ غرور اور دھو کا نہیں تو اور کیا ہو گاکہ اس کی ایک صفت کو لے کر دوسری صفات سے آتکھیں بند کرلی جائیں۔

۵۔ تجھے پیدا کیا اور ٹھیک کیا؛ حضرت شاہ صاحبْ لکھتے ہیں ""ٹھیک کیا بدن میں برابر کیا خصلت میں"" یا یہ مطلب ہے کہ تیرے اعضاء کے جوڑ بند درست کیے اور حکمت کے موافق اُن میں تناسب رکھا۔ پھر مزاج واغلاط میں اعتدال پیدا کیا۔

۲۔ تیری صورت کی ترکیب کی: یعنی سب کی صورتوں میں تھوڑا بہت تفاوت رکھا۔ ہر ایک کو الگ صورت شکل اور رنگ روپ عنایت کیا اور بخشیت مجموعی انسان کی صورت کو تمام جانداروں کی صورت سے بہتر بنایا۔ بعض سلف اس کا مطلب یہ لیتے میں کہ وہ چاہتا تو تجھے گدھ، کتے، خزیر کی شکل وصورت میں ڈال دیتا۔ باوبوداس قدرت کے محض اپنے فضل اور مشیت سے انسانی صورت میں رکھا۔ بہرعال جس خداکی یہ قدرت ہواور ایسے انعامات ہوں، کیا اس کے ساتھ آدمی کو یہ ہی معاملہ کرناچا ہیں۔

9۔ ہر گرنہیں پر تم جھوٹ جانتے ہوانصاف کا ہونا [۱] ۱۰۔ اور تم پر نگہبان مقرر میں ۱۱۔ عزت والے عل لکھنے والے

> ۱۱۔ جانتے ہیں ہو کچھ تم کرتے ہو [^] ۱۱۔ بیشک نیک لوگ بہشت میں ہیں [۹] ۱۲۔ اور بیشک گنرگار دوزخ میں ہیں

۵ا۔ ڈالے جائیں گے اُس میں انصا**ت** کے دن

17۔ اور بنہ ہوں گے اُس سے جدا ہونے والے [۱۰] ۱۷۔ اور تجھ کوکیا خبر ہے کیسا ہے دن انصاف کا

۱۸۔ پھر بھی تجھ کوکیا نبرہے کیبا ہے دن انصاف کا

كلّا بَلْ تُكذِّبُوْنَ بِالدِّينِ أَنْ وَانَّ عَلَيْكُمْ لَحْفِظِينَ فَيْ وَانَّ عَلَيْكُمْ لَحْفِظِينَ فَيْ كِرَامًا كَاتِبِينَ فَيْ يَعْلَمُوْنَ مَا تَفْعَلُوْنَ فَي يَعْلَمُوْنَ مَا تَفْعَلُوْنَ فَي يَعْلَمُوْنَ مَا تَفْعَلُوْنَ فَي اللّابُرَارَ لَفِئ نَعِيْمٍ فَي وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِئ جَحِيْمٍ فَي وَالدّيْنِ فَي يَعْمَمُ عَنْهَا يِعْمَ الدّيْنِ فَي وَمَا هُمْ عَنْهَا يِعْمَ الدّيْنِ فَي وَمَا هُمْ عَنْهَا يِعْمَ ايوْمُ الدِّينِ فَي وَمَا ادْربكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ فَي قُمُ الدِّينِ فَي قُمُ الدِّينِ فَي فَمَ ادْربكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ فَي قُمُ الدِّينِ فَي فَمُ الدِّينِ فَي فَمُ الدِّينِ فَي فَمُ الدِّينِ فَي مَا ادْربكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ فَي فَمُ الدِّينِ فَي مَا ادْربكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ فَي مَا ادْربكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ فَي اللّهُ مَا ادْربكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ فَي اللّهُ مَا ادْربكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ فَي اللّهِ مَا ادْربكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ فَي اللّهُ مَا ادْربكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ فَي اللّهُ مَا ادْربكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ فَيْ

ا۔ جس دن کہ جملا نہ کر سکے کوئی جی کسی جی کا کچھ بھی ["]اور حکم اُس دن اللہ ہی کا ہے ["]

# يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْشُ لِّنَفْسٍ شَيْئًا ﴿ وَ الْاَمْرُ يَوْمَبِذِ لِللهِ ﴿

﴾۔ تمہیں انصاف کے دن کا یقین نہیں: یعنی بہلخ اور دھو کا کھانے کی اور کوئی وجہ نہیں۔ بات یہ ہے کہ تم انصاف کے دن پریقین نہیں رکھتے ہوکہ جو چاہیں کرتے رہیں، آگے کوئی حیاب اور بازپرس نہیں۔ یہاں جو کچھ عمل ہم کرتے ہیں کون ان کو لکھتا اور محفوظ کرتا ہو گا۔ بس مرگئے سب قصہ ختم ہوا۔

۸۔ کراما کاتبین: جو نہ خیانت کرتے ہیں نہ کوئی عمل لکھے بغیر چھوڑتے ہیں نہ اُن سے تمہارے اعال پوشیدہ ہیں جب سب عمل ایک ایک ایک ایک کرے اس اہتام سے لکھے جا رہے ہیں توکیا یہ سب دفتریوں ہی بیکار چھوڑ دیا جائیگا؟ ہر گزنہیں۔ یقینا ہر شخص کے اعال اس کے آگے آئیں گے اور اس کا اچھایا برا پھل چکھنا پڑیگا۔ جس کی تفصیل آگے بیان کی۔

9۔ جہاں ہمیشہ کے لئے ہر قسم کی تعمتوں اور راحوّل میں رہنا ہو گا اگر نگلنے کا کھٹکا لگا رہتا توراحت ہی کیا ہوتی <sub>۔</sub>

۱۰ یعنی بنہ بھاگ کر اس سے الگ رہ سکتے ہیں بنہ داخل ہونے کے بعد کبھی نکل کر جاسکتے ہیں ۔ ہمیشہ وہیں رہنا ہے ۔

اا۔ فیصلہ کادن کیا ہے: یعنی کتنا ہی سوچواور غور کرو، پھر بھی اس ہولناک دن کی پوری کیفیت سمجھ میں نہیں آسکتی بس مختصرا اتنا سمجھ لوکہ اس دن جتنے رشتے ناتے خویشی اور آشنائی کے ہیں سب نیست و نابود ہو جائیں گے سب نفسی نگارتے ہونگے۔ کوئی شخص بدون حکم مالک الملک کے کسی کی سفار ش نہ کر سکے گا۔ عاجزی چاپلوسی، اور صبر واستقلال کچھ کام نہ دیگا۔ الا من دھیا تھوں کوئی شخص بدون حکم مالک الملک کے کسی کی سفار ش نہ کر سکے گا۔ عاجزی چاپلوسی، اور صبر واستقلال کچھ کام نہ دیگا۔ الا من

۱۱۔ اس دن صرف اس کا عکم چلے گا: یعنی دنیا میں جس طرح بادشاہ کا عکم رعیت پر، ماں باپ کا اولا د پر، اور آقا کا نوکر پر جاری ہوتا ہے اس دن یہ سب عکم ختم ہو جائیں گے اور اُس شمنشاہ مطلق کے سواکسی کو دم مارنے کی قدرت نہ ہوگی، تنا بلاشرکت غیرے ظاہرا وباطنا اُس کا حکم چلے گا۔ اور سارے کام حما و معنا اکیلے اُسی کے قبضہ میں ہونگے۔ ركوعها

#### ٨٣ سُوْرَةُ المُطَفِّفِينَ مَكِّيَّةُ ٨٦

ایاتها۳۶

عـم ۳۰

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ خرابی ہے گھٹانے والوں کی

۲۔ وہ لوگ کہ جب ماپ کر لیں لوگوں سے تو پورا بھر لیں

۳۔ اور جب ماپ کر دیں اُنکویا تول کر تو گھٹا کر دیں [۱] ۴۔ کیا خیال نہیں رکھتے وہ لوگ کہ اُنکواٹھنا ہے

۵۔ اُس بڑے دن کے واسطے [۱]

٦۔ جس دن کھڑے رہیں لوگ راہ دیکھتے جمان کے مالک کی [۳]

﴾۔ ہر گز نہیں <sup>[۴]</sup> بیشک اعالنامہ گنگاروں کا سجین میں ہے وَيُلُ لِّلُمُطَفِّفِينَ ﴿

الَّذِيْنَ إِذَا اكْتَالُواعَلَى النَّاسِ يَسْتَوُفُونَ

وَإِذَا كَالُوَهُمُ اَوْ وَّزَنُوهُمُ يُخْسِرُونَ أَلَى اللهُ الل

يَّوْمَ يَقُوْمُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿

كَلَّا إِنَّ كِتْبَ الفُجَّارِ لَفِي سِجِّينٍ ﴿

ا۔ ناپ تول میں کمی بیٹی کرنے والے: گولوگوں سے اپنا حق پورا لینا مذموم نہیں۔ مگریماں اُس کے لانے سے مقصود خوداس بات پر مذمت کرنا نہیں بلکہ کم دینا اگرچہ فی نفسہ مذموم ہے۔ لیکن اُس کے ساتھ اگر لیت وقت دوسروں کی بالکل رعایت نہ کی جائے تو اور زیاہ مذموم ہے۔ بخلاف رعایت کرنے والے کے کہ اگر اُس میں ایک عیب عیب ہو ایک ہنر بھی ہے قلک بتلک ۔ لہذا پہلے شخص کا عیب زیادہ شدید ہوا اور پونکہ اصل مقصود مذمت ہے کم دینے کی، اس لئے اس میں ناپ اور تول دونوں کا ذکر کیا جائے تا خوب تصریح ہو جائے کہ ناپنے میں بھی کم ناپے ہیں اور تولنے میں بھی کم تولید میں اس لئے وہاں صرف ایک کے ذکر پر اکتفاء کیا پھر تخصیص ناپ کی شایداس لئے ہو اور تولنے ہیں اور پونکہ پورالینا فی نفسہ مذموم نہیں اس لئے وہاں صرف ایک کے ذکر پر اکتفاء کیا پھر تخصیص ناپ کی شایداس لئے ہو

کہ عرب میں اور خصوصا مدینہ میں زیادہ رواج کیل کا تھا۔ اس کے سوااور بھی وجوہ تخصیص کی ہو سکتی ہیں ۔

۲۔ اُنہیں جواب دہی کا یقین نہیں: یعنی اگر انہیں خیال ہوتا کہ مرنے کے بعد ایک دن پھر اٹھنا اور اللہ کے سامنے تمام حقوق وفرائض کا حیاب دینا ہے توہر گزایسی حرکت یہ کرتے۔

۳۔ کہ کب تجلی فرماتا اور کب حیاب کتاب کر کے ہمارے حق میں کوئی فیصلہ سناتا ہے۔

۴۔ یوم حیاب ضرور آئیگا: یعنی ہر گزگان یہ کیا جائے کہ ایسا دن نہیں آئیگا۔ وہ ضرور آنا ہے اور اُس کے لئے سب نیکوں اور بدول کے اعالنامے اپنے اپنے دفتر میں مرتب کیے رکھے ہیں۔

وَمَا اَدُر بِكَ مَا سِجِينُ ﴿

كِتْبُ مِّرُ قُوْمُ ﴿

وَيُلُ يَّوْمَبِذٍ لِّلْمُكَذِّبِينَ ﴿

الَّذِيْنَ يُكَذِّبُوُنَ بِيَوْمِ الدِّيْنِ شَ

وَ مَا يُكَذِّبُ بِهِ إِلَّا كُلُّ مُعْتَدٍ أَثِينٍم ﴿

إِذَا تُتُلَى عَلَيْهِ النُّنَا قَالَ اسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ

كَلَّا بَلُ كُنَّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمُ مَّا كَانُوا يكسبُون 🖺

كَلَّا إِنَّاهُمْ عَنْ رَّبِّهِمْ يَوْمَبِدٍ لَّمَحْجُوْ بُوْنَ اللهِ وه الي رب س أس دن روك دي

۸۔ اور تجھ کوکیا خبرہے کیا ہے سجین

9<sub>-</sub> ایک دفتر ہے <sup>لکھا ہوا [۵]</sup>

اا۔ جو جھوٹ جانتے ہیں انصاف کے دن کو

۱۲۔ اور اسکو جھٹلاتا ہے وہی جو بڑھ نکلنے والا گنرگا رہے[1] اللہ جب سائے اسکو ہاری آیتیں کھے نقلیں ہیں پہلوں کی [۶]

۱۲ کوئی نہیں پر زنگ پکڑ گیا ہے اُنکے دلوں پر جو وہ کاتے تھے [۸]

مائیں گے [۹]

۵۔ سجین کا دفتر: یعنی سجین ایک دفتر ہے جس میں نام ہرایک دوزخی کا درج ہے۔ اور ""بندوں کے عمل لکھنے والے فرشتے""

جن کا ذکر اس سے پہلی سورت میں آچکا، ان بدکاروں کے مرنے اور عمل منقطع ہونے کے بعد ہر شخص کے عمل علیحدہ علیحدہ فردوں میں لکھ کر اُس دفتر میں داخل کرتے ہیں اور اس فرد پر یا ہر ایک دوزخی کے نام پر ایک علامت بنا دیتے ہیں جس کے دیکھتے ہی معلوم ہوجائے کہ یہ شخص دوزخی ہے اور بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ کفار کی ارواح بھی اسی مقام میں رکھی جاتی ہیں۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""یعنی ان کے نام وہاں داخل ہوتے ہیں مرکز وہیں پہنچیں گے "" بعض سلف نے کہا جب کہ یہ مقام ساتویں زمین کے نیچے ہے۔ واللہ اعلم۔

1۔ جو شخص روز جزا کا منکر ہے فی الحقیقت اللہ کی ربوبیت، اس کی قدرت اور اس کے عدل و حکمت سب کا منکر ہے اور جوان چیزوں کا منکر ہو وہ جس قدر گناہوں پر دلیر ہو تھوڑا ہے۔

﴾۔ یعنی قرآن اور نصیحت کی باتیں سن کر کہتا ہے کہ ایسی باتیں لوگ پیلے بھی کرتے آئے ہیں وہ ہی پرانی کھانیاں اور فرسودہ افسانے اُنہوں نے نقل کر دیے۔ بھلا ہم ان نقلوں اور کھانیوں سے ڈرنے والے کھاں ہیں۔

۸۔ کفار کے قلوب کا زنگ: یعنی ہماری آیتوں میں کچھ شک وشبہ کا موقع نہیں۔ اصل یہ ہے کہ گناہوں کی کثرت و مزاولت سے
ان کے دلوں پر زنگ پڑھ گئے ہیں۔ اس لیے خائق صیحہ کا انعکاس ان میں نہیں ہوتا۔ مدیث میں فرمایا کہ جب بندہ کوئی گناہ
کرتا ہے۔ ایک سیاہ نقطہ اس کے دل پر لگ جاتا ہے۔ اگر توبہ کرلی تو مٹ گیا ورنہ جوں جوں گناہ کرتا جائیگا وہ نقطہ بڑھتا اور پھیلتا
رہے گا۔ تا آنکہ قلب بالکل کالا سیاہ ہوجائے کہ حق و باطل کی تمیز باقی نہ رہے۔ یہ ہی حال ان مکذبین کا سمجھوکہ شرارتیں کرتے
کرتے ان کے دل بالکل مسح ہو چکے ہیں۔ اسی لئے آیات اللہ کا مذاق اُڑاتے ہیں۔

9۔ دیدار الهی سے کفار کی محرومی: یعنی اس انکاروتکذیب کے انجام سے بے فکر مذہوں۔ وہ وقت ضرور آنے والا ہے جب مومنین حق سجامنہ وتعالی کے دیدار کی دولت سے مشرف ہول گے اور یہ بدبخت محروم رکھے جائیں گے۔

۱۶۔ پھر مقرر وہ گرنے والے ہیں دوزخ میں

۱۷۔ پھر کھا جائے گا یہ وہی ہے جبکو تم جھوٹ جانتے تیم

۱۸ ـ هرگز نهیں [۱۰] بیشک اعالنامه نیکوں کاعلیین میں

ثُمَّ إِنَّهُمُ لَصَالُوا الْجَحِيْمِ ﴿

ثُمَّ يُقَالُ هٰذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴿

كَلَّا إِنَّ كِتْبَ الْاَبْرَارِ لَفِيْ عِلِّيِّينَ ﴿

ہے

اور تجھ کوکیا خبر ہے کیا ہے علیین

۲۰ ایک دفترہے لکھا ہوا ["]

۲۱۔ اُسکو دیکھتے ہیں نزدیک والے یعنی فرشتے [<sup>۱۱]</sup> ۲۲ ـ بیثک نیک لوگ میں آرام میں

۲۳۔ تختول پر بیٹھے دیکھتے ہوں گے [۱۳]

۲۲\_ پیچان لے تواُنکے منہ پر نازگی آرام کی [۱۳]

۲۵۔ انکو پلائی جاتی ہے شراب خالص مهر لگی ہوئی [۱<mark>۵]</mark>

کہ ڈھکیں ڈھکنے والے [۱۶]

۲۷۔ اور اُسکی ملونی ہے تسنیم سے

۲۸۔ وہ ایک چثمہ ہے جن سے پیتے ہیں نزدیک

وَ مَآ اَدُر بِكَ مَا عِلِيُّونَ ﴿

كِتْبُ مَّرُ قُوْمُ ﴿

يَّشُهَدُهُ الْمُقَرَّ بُوْنَ ﴿

إِنَّ الْاَبْرَارَ لَفِي نَعِيْمٍ ﴿

عَلَى الْاَرَآبِكِ يَنْظُرُونَ ﴿

تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النَّعِيْمِ ﴿

يُسْقَوْنَ مِنُ رَّحِيْقِ مَّخْتُوْمِ ﴿

خِتْمُدُ مِسْكُ وَ فِي ذَٰلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٢٦۔ جبکی مرجمتی ہے مثک پر[۱۱] اور اُس پر چاہیے

المُتَنَافِسُونَ 🖶

وَ مِزَاجُهُ مِنْ تَسْنِيْمٍ ﴿

عَيْنًا يَّشُرَبُ بِهَا الْمُقَرَّبُونَ ﴿

۱۰ د فتر علیین: یعنی ان بدمعاشوں کا اور نیکوں کا ایک انجام ہر گزنہیں ہوسکتا۔

اا۔ علیین کہاں ہے: یعنی جہاں جنتیوں کے نام درج میں اور ان کے اعال کی مسلیں مرتب کرکے رکھی جاتی میں اور ان کی ارواح کو اوّل وہاں لیجا کر پھر اپنے اپنے مٹھ کانے پر پہنچایا جاتا ہے اور قبر سے بھی ان ارواح کا ایک گونہ تعلق قائم رکھا جاتا ہے کہتے ہیں کہ یہ مقام ساتویں آسمان کے اوپر ہے اور مقربین کی ارواح اُسی جگہ مقیم رہتی ہیں۔ واللہ اعلم۔

۱۲۔ مقرب فرشتے یا اللہ کے مقرب بندے خوش ہو کر مومنین کے اعالنامے دیکھتے ہیں اور اس مقام پر عاضر رہتے ہیں۔

۱۳۔ اہل جنت کی مسریاں: یعنی مسریوں میں بیٹے جنت کی سیر کرتے ہونگے اور دیدار الهی سے آنکھیں شاد کریں گے۔

۱۲۔ اہل جنت کے چروں کی رونق اور تازگی: یعنی جنت کے عیش وآرام سے ان کے چرے ایسے پر رونق اور ترومازہ ہونگے کہ ہر

ایک دیکھنے والا دیکھتے ہی پہچان جائے کہ یہ لوگ نہایت عیش و تنغم میں میں ۔

۱۵۔ مهرلگی ہوئی شراب: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ"شراب کی نہریں ہیں ہر کسی کے گھر میں لیکن یہ شراب نادر ہے جو یہ سربہ مہر رہتی ہے""۔

11۔ مِثِک کی مہر: جیسے دنیا میں مہر لاکھ یا مٹی پر جائی جاتی ہے وہاں کی مٹی مثک ہے اسی پر جائی جائی شیشہ ہاتھ میں لیتے ہی دماغ معطر ہو جائیگا۔ اور اخیر تک خوشبو مهمکتی رہے گی۔

۱۵۔ ٹوٹ پڑنے والے اس شراب پر ٹوٹ پڑیں: یعنی دنیا کی ناپاک شراب اس لائق نہیں کہ بھلے آدمی اس کی طرف رغبت کریں۔ ہاں یہ شراب طور ہے جس کے لئے لوگوں کو ٹوٹ پڑنا چا بیئے اور ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کی کوشش ہونی چا بیئے۔ ۱۸۔ چشمہ تسنیم کی ملونی: یعنی مقرب لوگ اس چشمہ کی شراب کو خالص پیتے ہیں اور ابرار کو اس شراب کی ملونی دیجاتی ہے جو بطور گلاب وغیرہ کہ انکی شراب میں ملاتے ہیں۔

إِنَّ الَّذِيْنَ اَجُرَمُوا كَانُوَا مِنَ الَّذِيْنَ امَنُوَا يَنَ امَنُوَا يَنَ امَنُوَا يَضَحَكُونَ الْحَيْ

وَ إِذَا مَرُّوا بِهِمْ يَتَغَامَزُونَ ﴿

وَ إِذَا انْقَلَبُوٓ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مُ انْقَلَبُوْ ا فَكِهِ مِنْ اللَّهِ مُ انْقَلَبُوْ ا فَكِهِ مِنْ

وَ إِذَا رَاوُهُمْ قَالُوٓ اإِنَّ هَؤُلَآءِ لَضَآ لُّونَ ﴿

وَ مَآ أُرْسِلُوا عَلَيْهِمُ لَحْفِظِينَ ﴿
قَالَيَوْمَ الَّذِيْنَ امَنُوا مِنَ الْكُفَّارِ
يَضْحَكُوْنَ ﴿
يَضْحَكُوْنَ ﴿

۲۹۔ وہ لوگ جو گنگار ہیں تھے ایان والوں سے ہنسا کرتے [۱۹]

۳۰۔ اور جب ہو کر نکلتے انکے پاس کو تو آپ میں آنگھ مارتے [۲۰]

اتا۔ اور جب پھر کر جاتے اپنے گھر پھر جاتے باتیں بناتے [۱۷]

۳۲۔ اور جب اُنکو دیکھتے کہتے بیشک یہ لوگ بہک رہے ہیں[۲۲]

۳۳ ـ اور اُنکو بھیجا نہیں اُن رِ نگہبان بنا کر [۲۳]

۳۲ سوآج ایان والے منکروں سے بنتے ہیں [۲۴]

٣٥ ـ تخول پر بلیٹے دیکھتے ہیں [٢٥]

۳۹۔ اب بدلا پایا ہے منکروں نے جیبا کہ کچھ کرتے تھے[۲۸] عَلَى الْاَرَآبِكِ لا يَنْظُرُونَ ﴿

عِ هَلَ ثُوِّبَ الْكُفَّارُ مَا كَانُوْا يَفْعَلُوْنَ ﴿

<u>19۔</u> کہ ان بیوقوفوں کو کیا خیال فاسد دامن گیر ہوا ہے کہ محوس و موجود لذتوں کو جنت کی خیالی لذتوں کی توقع پر چھوڑتے ہیں۔

۲۰۔ کفار مومنین کی تضحیک کرتے تھے؛ کہ دیکھویہ ہی بے عقل اور احمق لوگ ہیں جنوں نے اپنے کو جنت کے اُدھار پر دنیا کے نقدسے محروم کررکھا ہے۔

۲۱۔ یعنی خوش طبعی کرتے اور مسلمانوں پر پھیپہتیاں کتے تھے اور اپنے عیش وآرام پر مفتون و مغرور ہو کر سمجھتے کہ ہمارے ہی عقیدے اور خیالات درست ہیں وریزیہ نعمتیں ہم کو کیوں ملتیں۔

۲۲۔ مومنین کے مجاہدے کا مذاق: کہ خواہ مخواہ زہدوریاضت کرکے اپنی جانیں تھیاتے اور موہوم لذتوں کو موجودہ لذتوں پر ترجیح دیتے ہیں اور لا حاصل مثقق کا کالات حقیقی نام رکھا ہے کیا کھلی ہوئی گمراہی نہیں کہ سب گھر بار اور عیش وآرام چھوڑ کر ایک شخص کے پیچے ہولیے اور اپنے آبائی دین کو بھی ترک کر بیٹے۔

۲۳۔ یہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ان کافروں کو ان مسلمانوں پر کچھ نگھبان نہیں بنایا گیا کہ احمق اپنی تباہ کاریوں سے آتکھیں بند کرکے ان کی حرکات کی نگرانی کیا کریں ۔ اپنی اصلاح کی فکر نہ ہو۔ اور سیدھی راہ چلنے والوں کو گمراہ اور احمق بنائیں ۔

۲۷۔ آخرت میں مومنین کفار پر ہنسیں گے: یعنی قیامت کے دن مسلمان ان کافروں پر بنتے ہیں کہ یہ لوگ کیسے کو تاہ اندیش اور احمق تھے جو خسیس اور فانی چیر کو نفیس اور باقی نعمتوں پر ترجیح دی۔ آخر آج دوزخ میں کس طرح عذاب دائم کا مزہ چکھ رہے ہیں۔ ۲۵۔ یعنی اپنی خوشحالی اور کافروں کی بدعالی کا نظارہ کر رہے ہیں۔

۲۹۔ آج منگروں کو ان کے اعال کا بدلہ مل گیا: یعنی جو دنیا میں مسلمانوں کی ہنسی اڑاتے تھے، آج ان کا عال قابل مضحکہ ہورہا ہے، اور مسلمان ان کی گذشتہ عاقوں کا خیال کر کے ہنستے ہیں۔ ركوعها

### ٨٢ سُوْرَةُ الإِنْشقَاقِ مَكِّيَةٌ ٨٣

ایاتها ۲۵

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

إِذَا السَّمَا ءُ انْشَقَّتُ ﴿

وَ اَذِنَتُ لِرَبِّهَا وَ حُقَّتُ ﴿

وَ إِذَا الْأَرْضُ مُدَّتُ ﴿

وَ اللَّقَتُ مَا فِيهَا وَ تَخَلَّتُ ﴿

وَ أَذِنَتُ لِرَبِّهَا وَ حُقَّتُ ﴿

يَاكُيُهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا ٢- اعآدمى تجه كُوتكليف الماني ہے اپنے رب تك

فَمُلْقِيْدِ ﴿

فَامَّا مَنُ أُوتِي كِتْبَهُ بِيَمِيْنِهِ ﴿

فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَّسِيرًا ﴿

ا۔ جب آسمان میھٹ جائے

۲۔ اور س لے عکم اپنے رب کا وہ آسمان اس

۳۔ اور جب زمین میصلا دی جائے <sup>[۲]</sup>

۴۔ اور نکال ڈالے جو کچھ اُس میں ہے اور خالی ہو جائے [۳]

۵۔ اور س لے حکم اپنے رب کا اور وہ زمین اسی لائق ہے [۴]

پہنچنے میں سہ سہ کراُس سے ملنا ہے[۵]

﴾ ۔ سوجس کو ملا اعالنامہ اس کا داہنے ہاتھ میں

۸۔ تواُس سے حباب لیں گے آسان حباب [۱]

ا۔ آسمان کو چھٹنے کا حکم ہو گا: یعنی اللہ کی طرف سے جب چھٹنے کا حکم تکوینی ہو گا۔ آسمان اُسکی تعمیل کرے گا اور وہ مقدور و مقهور ہونے کے لحاظ سے اسی لائق ہے کہ بایں عظمت و رفعت اپنے مالک و غالق کے سامنے گردن ڈال دے اور اس کی فرمانبرداری میں ذرا چون وپرا یہ کرے۔ ۲۔ زمین پھیلا دی جائیگی: محشر کے لئے یہ زمین ربڑ کی طرح کھینچ کر پھیلا دی جائیگی اور عارتیں پہاڑ وغیرہ سب برابر کر دیے جائیں گے تاکہ ایک سطح مستوی پر سب اذلین وآخرین بیک وقت کھڑے ہوسکیں اور کوئی حجاب و حائل باقی یذ رہے۔

۳۔ زمین اپنے خزانے اُگل دے گی: یعنی زمین اس دن اپنے خزانے اور مردوں کے اجزا اُگل ڈالیگی اور ان تمام چیزوں سے خالی ہو جائیگی جن کا تعلق اعال عباد کے مجازات سے ہے۔

۴۔ زمین وآسمان جس کے عکم تکوینی کے تابع ومنقاد ہوں، آدمی کوکیا حق ہے کہ اس کے عکم تشریعی سے سرتابی کرے۔

۵۔ رب تک پہنچنے میں انسان کی محنت: یعنی رب تک پہنچنے سے پہلے ہرآدمی اپنی استعداد کے موافق مختلف قسم کی جدوجہد کرتا ہے۔ کوئی اس کی طاعت میں محنت و مثقت اُٹھاتا ہے، کوئی بدی اور نافرمانی میں جان کھیاتا ہے۔ پھر خیر کی جانب میں ہویا شر

1۔ مومنین کا حباب آسان ہوگا: آسان حباب یہ ہے کہ بات بات پر گرفت نہ ہوگی، محض کاغذات پیش ہو جائیں گے اور بدوں بحث و مناقشہ کے ستے چھوڑ دیے جائیں گے۔

وَّ يَنْقَلِبُ إِلَى اَهْلِهِ مَسْرُورًا ﴿

وَ اَمَّا مَنُ أُوتِيَ كِتْبَهُ وَرَآءَ ظَهْرِهٖ ﴿

فَسَوْفَ يَدُعُوا ثُبُورًا 🚔

وَّ يَصْلَى سَعِيرًا ﴿

إِنَّهُ كَانَ فِي آهُلِهِ مَسْرُورًا ﴿

إِنَّهُ ظُنَّ اَنُ لَّنُ يَتَّحُوْرَ ﴿

بَلَى <sup>ڠ</sup> اِنَّ رَبَّهُ كَانَ بِهِ بَصِيرًا ﴿

فَلا آُقُسِمُ بِالشَّفَقِ ﴿

۹۔ اور پھر کر آئے گا اپنے لوگوں کے پاس خوش ہو کر [<sup>۱</sup>]

١٠۔ اور جس کو ملا اس کا اعمالنامہ پیبٹھ کے چیچھے سے [^]

اا۔ سووہ لیکارے کا موت موت [۹]

۱۲۔ اور پڑے گا آگ میں

۱۳۔ وہ رہا تھا اپنے گھر میں بے غم [۱۰]

۱۲ اُس نے خیال کیا تھا کہ پھر کریذ جائے گا [اا]

۵۱ <sub>- کیول</sub> نہیں اُس کا رب اُسکو دیکھتا تھا <sup>[۱۱]</sup>

ا 1- سوقتم کھاتا ہوں شام کی سرخی کی

﴾۔ بنہ سنزا کا خوف رہیگا نہ غصہ کا ڈر، نہایت امن واطمینان سے اپنے احباب واقارب اور مسلمان بھائیوں کے پاس خوشیاں مناتا

ہوا آئيگا۔

۸۔ پیٹھ کے پیچھے سے اعال نامہ کا ملنا: یعنی پیٹھ کے پیچھے سے بائیں ہاتھ میں پکڑایا جائیگا۔ فرشتے سامنے سے اس کی صورت دیکھنا پہند نہیں کریں گے۔ گویا غایت کراہیت کا اظہار کیا جائیگا۔ اور ممکن ہے پیچھے کو مشکیں بندھی ہوں اس لئے اعالنامہ پشت کی طرف سے دینے کی نوبت آئے۔

9۔ یعنی عذاب کے ڈرسے موت مانگے گا۔

۱۰ کا فردنیا میں مسرور تھا: یعنی دنیا میں آخرت سے بے فکر تھا۔ اس کا بدلہ یہ ہے کہ آج سخت غم میں مبتلا ہونا پڑا۔ اس کے برعکس جولوگ دنیا میں رہتے ہوئے آخرت کی فکر میں گھلے جاتے تھے، ان کوآج بالکل بے فکری اور امن چین ہے۔ کا فریمال مسرور تھا، مومن وہال مسرور ہے۔

۱۱۔ اُسے کھاں خیال تھاکہ ایک روز غدا کی طرف واپس ہونا اور رتی رتی کا حیاب دینا ہے اسی لئے گناہوں اور شرارتوں پر خوب دلیر رہا۔

۱۱۔ اللہ اس کو دیکھتا تھا: یعنی پیدائش سے موت تک برابر دیکھتا تھا کہ اس کی روح کماں سے آئی۔ بدن کس کس چیز سے بنا۔ پھر کیا اعتقاد رکھا، کیا عمل کیا، دل میں کیا بات تھی۔ زبان سے کیا نکلا۔ ہاتھ پاؤں سے کیا کایا، اور موت کے بعداس کی روح کماں گئی اور بدن کے اجزاء بھر کر کماں کماں پہنچ وغیر ذالک۔ جو غدا آدمی کے احوال سے اس قدر واقف ہواور ہر جزئی و کلی عالت کو نگاہ میں رکھتا ہو، کیا گان کرسکتے ہو کہ وہ اس کو یوں ہی معمل اور معطل چھوڑ دیگا؟ ضرور ہے کہ اس کے اعال پر ثمرات و نتائج مرتب کرے۔

۱۵۔ اور رات کی اور جو چیزیں اُس میں سمٹ آتی ہیں [۱۳] ۱۸۔ اور چاند کی جب پورا بھر جائے [۱۳] ۱۹۔ کہ تم کو چڑھنا ہے سیڑھی پر سیڑھی [۱۵] ۲۰۔ پھر کیا ہوا ہے اُنکو جو یقین نہیں لاتے [۱۱] وَ الَّيْلِ وَ مَا وَسَقَ ﴿ قَ الْيُلِ وَ مَا وَسَقَ ﴿ وَ الْقَمَرِ إِذَا اتَّسَقَ ﴿ فَ الْقَمَرِ إِذَا اتَّسَقَ ﴿ لَلَّهُ كُنُ طَبَقٍ اللَّهُ مُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ فَمَا لَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ فَا لَكُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ فَا لَكُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ الللّه

۱۳۔ شام کی سرخی کی قیم: یعنی آدمی اور جانور جو دن میں تلاش معاش کے لئے مکانوں سے نکل کر ادھر اُدھر منتشر ہوتے ہیں

رات کے وقت سب طرف سے سمٹ کراینے اپنے ٹھ کانوں پر جمع ہو جاتے ہیں۔ ۱۲۔ چودھویں کے چاند کی قسم: لیعنی چودھویں رات کا چاند جواپنی مد کال کو پہنچ جاتا ہے۔

ا۔ تم کو طبقہ طبقہ چڑھنا ہے: یعنی دنیا کی زندگی میں مختلف دور سے بتدریج گزر کر اخیر میں موت کی سیڑھی ہے، پھر عالم برزخ کی، پھر قیامت کی، پھر قیامت میں غدا جانے کتنے احوال و مراتب درجہ بدرجہ طے کرنے ہیں۔ جیسے رات کے شروع میں شفق کے باقی رہنے تک ایک قسم کی روشنی رہتی ہے جو فی الحقیقت بقیہ ہے آفتاب کے اثرات کا پھر شفق غائب ہونے پر دوسرا دور تاریکی کا شروع ہوتا ہے جو سب چیزوں کو اپنے اندر سمیٹ لیتی ہے۔ اس میں چاند بھی نکلتا ہے اور درجہ بدرجہ اس کی روشنی بڑھتی ہے۔ آخر پودھویں شب کو ماہ کامل کا نور اس تاریک فضاء میں ساری رات اُجالا رکھتا ہے۔ گویا انسانی احوال کے طبقات رات کی مختلف کیفیات سے مثابہ ہوئے۔ واللہ اعلم۔

۱۱۔ کہ ہم کو موت کے بعد بھی کسی طرف رہوع ہونا ہے اور ایک بڑا بھاری سفر درپیش ہے جس کے لئے کافی توشہ ساتھ ہونا

وَ إِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرَانُ لَا يَسُجُدُونَ ﴿

بَلِ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا يُكَذِّبُوْنَ ﴿ وَ اللهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوْعُونَ ﴿

فَبَشِّرُهُمْ بِعَذَابِ ٱلِيْمِ ﴿

إِلَّا الَّذِيْنَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحْتِ لَهُمْ

هُ اَجُرُ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴿

٢١ ـ اور جب پڑھيے انکے پاس قرآن مجيد وہ سجدہ نهيں [4] = /

۲۲۔ اوپر سے اور یہ کہ منکر جھٹلاتے ہیں

۲۳۔ اور اللہ نوب جانتا ہے جو اندر بھر رکھتے ہیں [۱۸]

۲۴ ۔ سو خوشی سنا دے اُنکو عذاب در دناک کی [۱۹]

۲۵۔ مگر جو لوگ کہ یقین لائے اور کام کئے بھلے اُنکے

کے ثواب ہے بے انتہا<sup>[۲۰]</sup>

ا۔ یعنی اگر ان کی عقل خود بخود ان حالات کو دریافت نہیں کر سکتی تھی تولازم تھا کہ قرآن کے بیان سے فائدہ اُٹھاتے ۔ لیکن اس کے برخلاف ان کا عال یہ ہے کہ قرآن معجزبیان کو سن کر بھی ذرا عاجزی اور تذلل کا اظہار نہیں کرتے۔ حتی کہ جب مسلمان خدا کی آیات س کر سجدہ کرتے ہیں، ان کو سجدہ کی توفیق نہیں ہوتی <sub>۔</sub>

11۔ یعنی فقط اتنا ہی نہیں کہ اللہ کی آیات من کر انقیاد و تذلل کا اظہار نہیں کرتے۔ بلکہ اس سے بڑھ کریہ ہے کہ ان کو زبان سے جھٹلاتے ہیں اور دلوں میں جو تکذیب و انکار، بغض عناد، اور حق کی دشمنی بھری ہوئی ہے اس کو تواللہ ہی خوب جانتا ہے۔
19۔ کفار کو عذاب الیم کی خوشخبری: یعنی خوشخبری سینا دیجے کہ جو کچھ ہو کا رہے ہیں اس کا پھل ضرور ملیگا۔ ان کی یہ کوشٹیں ہر گر خالی نہیں جائیں گی۔
نہیں جائیں گی۔
11۔ جو کچھی ختم نہ ہو گا۔

٨٥ سُوْرَةُ الْبُرُوْجِ مَكِّيَّةُ ٢٠ ركوعها ١

ایاتها ۲۲

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قسم ہے آسمان کی جس میں برج ہیں [۱]

۲۔ اور اُس دن کی جس کا وعدہ ہے [۲]

۳۔ اور اُس دن کی جو عاضر ہوتا ہے اور اُسکی کہ جسکے پاس

عاضر ہوتے **ہ**یں <sup>[۳]</sup>

۴۔ مارے گئے کھائیاں کھودنے والے

۵۔ آگ ہے بہت ایند هن والی [۴]

۲۔ جب وہ اس پر بیٹھے

وَ السَّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُوجِ ﴿

وَ الْيَوْمِ الْمَوْعُوْدِ ﴿

وَ شَاهِدٍ قَ مَشُهُوْدٍ ﴿

قُتِلَ أَصْحُبُ الْأُخُدُودِ ﴿

النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ ﴿

إِذْهُمْ عَلَيْهَا قُعُودُ دُنَ

۱۔ آسمان کے بروج: بربوں سے مرادیا تو وہ بارہ برج میں جن کو آفتاب ایک سال کی مدت میں تمام کرتا ہے یا آسمانی قلعہ کے وہ حصے جن میں فرشتے بہرہ دیتے میں یا بڑے بڑے ستارے جو دیکھنے میں آسمان پر معلوم ہوتے میں ۔ واللہ اعلم ۔ ۲۔ یعنی قیامت کا دن ۔

۳۔ شاہد اور مشود کی قیم: سب شہروں میں عاضر ہوتا ہے جمعہ کا دن، اور سب ایک جگہ عاضر ہوتے ہیں عرفہ کے دن ج کے لئے اسی لئے روایات میں آیا کہ ""شاہد"" جمعہ کا دن ہے اور ""مشہود"" عرفہ کا دن، اس کے علاوہ ""شاہد"" و ""مشہود"" کی تغییر میں اقوال بہت ہیں۔ لیکن او فق بالروایات یہ ہی قول ہے۔ واللہ اعلم۔ (تنبیہ) قرآنی قیموں کے متعلق ہم سورۃ ""قیامہ"" کے شروع میں جو لکھ چکے ہیں، اس کو ہر جگہ یاد رکھنا چاہئے۔ اور ان قیموں کو جواب قیم سے مناسبت یہ ہے کہ ان سب سے اللہ تعالیٰ کا مالک امکن وازمنہ ہونا ظاہر ہوتا ہے اور الیے مالک الکل کی مخالفت کرنے والے کا متحق لین و عقوبت ہونا ظاہر ہے۔ ہی۔ اسلام الکل کی مخالفت کرنے والے کا متحق لین و عقوبت ہونا ظاہر ہے۔ ہے۔ اسلام الکل کی مخالفت کرنے والے کا متحق لین و عقوبت ہونا ظاہر ہے۔ سے اللہ الکا کی مخالفت کرنے والے کا متحق لین و عقوبت ہونا ظاہر ہے۔ سے اللہ الکا کی مخالفت کرنے والے کا متحق لین و عقوبت ہونا ظاہر ہوتا ہے۔ اور اسلام منتوب ہوئے وہ لوگ جنوں نے بڑی بڑی خدفیں کھود کر آگ سے سے اللہ عدود کون ہیں ایک عجیب واقعہ: یعنی ملعون و مغضوب ہوئے وہ لوگ جنوں نے بڑی بڑی خدفیں کھود کر آگ سے

بھریں اور بہت سا ایندھن ڈال کر ان کو دھونکایا۔ ان "" اصحاب الاخدود"" سے کون مراد ہیں؟ مفسرین نے کئی واقعات نقل کیے میں لیکن صحیح مسلم، جامع ترمذی اور مسنداحد وغیرہ میں جوقصہ مذکور ہے اس کا غلاصہ بیہ ہے کہ پہلے زمانہ میں کوئی کافر بادشاہ تھا۔ اس کے ہاں ایک سامر (جادوگر) رہتا تھا۔ جب سامر کی موت کا وقت قریب ہوا۔ اس نے بادشاہ سے در نواست کی کہ ایک ہشیار اور ہونہار لڑ کا مجھے دیا جائے تو میں اس کو اپنا علم سکھا دوں۔ تا میرے بعدیہ علم مٹ نہ جائے۔ چنانچہ ایک لڑ کا تجویز کیا گیا جو روزانہ سامر کے پاس جاکر اس کا علم سیکھتا تھا۔ راستہ میں ایک عیسائی راہب رہتا تھا۔ جواس وقت کے اعتبار سے دین حق پر تھا۔ لڑکا اس کے یاس بھی آنے جانے لگا اور خفیہ طور سے راہب کے ہاتھ پر مسلمان ہوگیا، اور اس کے فیض صحبت سے ولایت وکرامت کے درجہ کو پہنچا۔ ایک روز لڑکے نے دیکھا کہ کسی بڑے جانور (شیروغیرہ ) نے راسۃ روک رکھا ہے جس کی وجہ سے مخلوق پریشان ہے۔ اس نے ایک پتھر ہاتھ میں لے کر دعا کی کہ اے اللہ! اگر راہب کا دین سچا ہے تو یہ جانور میرے پتھر سے مارا جائے۔ یہ کمہ کر پتھر پچینکا جس سے اس جانور کا کام تمام ہوگیا۔ لوگوں میں شور ہواکہ اس لڑکے کو عجیب علم آیا ہے کسی اندھے نے سن کر در نواست کی کہ میری آنکھیں اچھی کر دو۔ لڑکے نے کہا کہ اچھی کرنے والا میں نہیں۔ وہ اللہ وحدۂ لاشریک لہٰ ہے۔ اگر تواس پر ایان لائے تو میں دعا کروں۔ اُمید ہے وہ تجھ کو بینا کر دیگا۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا شدہ شدہ یہ خبریں بادشاہ کو پہنچیں۔ اس نے برہم ہو کر لڑکے کو مع راہب اور اندھے کے طلب کر لیا اور کچھ بحث و گفتگو کے بعد راہب اور اندھے کو قتل کر دیا اور لڑکے کی نسبت حکم دیا کہ اونچے پہاڑ پر سے گرا دیا جائے۔ مگر غدا کی قدرت جولوگ اس کولے گئے تھے، سب پہاڑ سے گر کر ہلاک ہوگئے اور لڑکا صیح و سالم چلا آیا۔ پھر بادشاہ نے دریا میں غرق کرنے کا حکم دیا۔ وہاں بھی یہ ہی صورت پیش آئی کہ لڑکا صاف پچ کر نکل آیا اور جو لے گئے تھے وہ سب دریا میں ڈوب گئے۔ آخر لڑکے نے بادشاہ سے کہا کہ میں خود اپنے مرنے کی ترکیب بتلاثا ہوں۔ آپ سب لوگوں کو ایک میدان میں جمع کریں۔ ان کے سامنے مجھ کو سولی پر لٹکائیں اور یہ لفظ کہ کر میرے تیر ماریں ""بسم الله رب الغلام"" (اس الله کے نام پر جو رب ہے اس لڑکے کا) چنانچہ بادشاہ نے ایسا ہی کیا۔ اور لڑ کا اپنے رب کے نام پر قربان ہوگیا۔ یہ عجیب واقعہ دیکھ کر لیکلخت لوگوں کی زبان سے ایک نعرہ بلند ہوا کہ ""آمنا برب الغلام"" (ہم سب لڑکے کے رب پر ایان لائے ) لوگوں نے بادشاہ سے کہا کہ لیجے جس چیز کی روک تھام کر رہے تھے وہ ہی پیش آئی۔ پہلے تو کوئی اکا دُ کا مسلمان ہوتا تھا اب خلو کثیر نے اسلام قبول کر لیا۔ بادشاہ نے غصہ میں آگر بڑی بڑی خندقیں کھدوائیں اور ان کو نوب آگ سے بھرواکر اعلان کیا کہ جو تنخص اسلام سے یہ پھرے گا اس کوان خندقوں میں جھونک دیا جائیگا۔ آخر لوگ آگ میں ڈالے جا رہے تھے لیکن اسلام سے نہیں بٹتے تھے۔ ایک مسلمان عورت لائی گئی جس کے پاس دودھ پیتا بچہ تھا۔ شاید بچہ کی وجہ سے آگ میں گرنے سے

گھبرائی۔ مگر بچیے نے خدا کے حکم سے آواز دی ""اُماہ اصبری فاِنکِ علی الحق"" (اماں جان! صبرکر)کہ تو حق پر ہے۔

وَّ هُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ مُ مُورِهُ طُ

وَ مَا نَقَمُوا مِنْهُمُ إِلَّا أَنُ يُّؤُمِنُوا بِاللَّهِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْدِ ﴿

الَّذِي لَهُ مُلُكُ السَّمَٰوْتِ وَ الْأَرْضِ ﴿ وَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيْدُ ﴿

إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنْتِ ثُمَّ لَمْ يَتُوْبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهنَّمَ وَ لَهُمُ عَذَابُ الْحَرِيْقِ اللَّهِ

إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوْا وَ عَمِلُوا الصَّلِحْتِ لَهُمُ جَنَّتُ تَجُرى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ ﴿ ذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْكَبِيرُ اللَّهِ

إِنَّ بَطُشَ رَبِّكَ لَشَدِيْدُ 🖶

إِنَّهُ هُوَ يُبُدِئُ وَ يُعِيْدُ ﴿

٨ ـ اور أن سے بدلا نه ليتے تھے مگر اسي بات كه وه یقین لائے اللہ پر جوزبر دست ہے تعریفوں والا

﴾۔ اور جو کچھ وہ کرتے مسلمانوں کے ساتھ اپنی آنکھوں

ہے ویکھے [۵]

9۔ جس کا راج ہے آسمانوں میں اور زمین میں اور اللہ کے سامنے ہے ہر چیز[۱]

۱۰۔ تحقیق جو دین سے بحلائے ایان والے مردول کو اور عورتوں کو پھر توبہ یہ کی تو اُنکے لئے عذاب ہے دوزخ کا اوراُنکے لئے عذاب ہے آگ لگے کا[۱]

اا۔ بیشک جو لوگ یقین لائے اور کیں انہوں نے بھلائیاں انکے لئے باغ میں جنکے نیچے بہتی میں نہریں یہ ہے بڑی مراد ملنی [۸]

۱۲۔ بیشک تیرے رب کی پکرٹسخت ہے [۹]

۱۳ پیشک وہی کرتا ہے پہلی مرتبہ اور دوسری <sup>[۱</sup>]

۵۔ ایان لانے والوں کے لئے خندقیں اور آگ: یعنی بادشاہ اور اس کے وزیر مشیر خندقوں کے آس پاس بیٹھے ہوئے نہایت سنگدلی سے مسلمانوں کے جلنے کا تماشہ دیکھ رہے تھے۔ بد بخق کو ذرار حم نہ آیا تھا۔ 1۔ مومنین کا قصور صرف انکا ایمان تھا: یعنی ان مسلمانوں کا قصور اُس کے سواکچھ نہ تھا کہ کفر کی ظلمت سے نکل کر ایک زبر دست اور ہر طرح کی تعریف کے لائق خدا پر ایمان لائے۔ جس کی بادشاہت سے زمین وآسمان کا کوئی گوشہ باہر نہیں۔ اور جو ہر چیز کے ذرہ ذرہ احوال سے باخبر ہے۔ جب ایسے خدا کے پر ستاروں کو محض اس جرم پر کہ وہ کیوں اسی اکیلے کو پوجتے ہیں، آگ میں جلایا جائے توکیا یہ گان ہو سکتا ہے کہ ایسا ظلم و ستم یوں ہی خالی چلا جائےگا اور وہ خداوند قمار ظالموں کو سخت ترین سزا نہ دے گا۔ حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""جب اللہ کا خصنب آیا و ہی آگ بھیل پڑی۔ بادشاہ اور امیروں کے گھر سارے بھونک دیے "" مگر روایات صحیحہ میں اس کا ذکر نہیں۔ واللہ سجانہ و تعالیٰ اعلم۔

>۔ ایان سے روکنے والوں کے لئے دوزخ کا عذاب: یعنی کچھ اصحاب الا غدود پر منحصر نہیں۔ جو لوگ ایانداروں کو دین حق سے برگشتہ کرنے کی کوشش کریں گے ( جیسے کفار مکہ کر رہے تھے ) پھر اپنی ان نالائق حرکات سے تائب نہ ہونگے ان سب کے لئے دوزخ کا عذاب تیار ہے جس میں دوزخی کا تن من سب گرفتار ہوگا۔

گرفتار ہوگا۔

۸۔ ایمان اور عمل صالح کا ثمرہ: یعنی میمال کی تکلیفوں اور ایذاؤں سے نہ گھبرائیں۔ بڑی اور آخری کامیابی ان ہی کے لئے ہے جس کے مقابلہ میں میمال کا عیش یا تکلیف سب بہتے ہے۔

۹۔ اسی لئے ظالموں اور مجرموں کو پکڑ کر سخت ترین سنزا دیتا ہے۔

۱۔ حق تعالیٰ کی بعض صفات: یعنی پہلی مرتبہ دنیا کا عذاب اور دوسری مرتبہ آخرت کا (کذافی الموضح) یا یہ مطلب ہے کہ اوّل مرتبہ آدمی کو وہ ہی پیدا کریگا پس مجرم اس دھوکہ میں نہ رہے کہ موت جب ہمارا نام ونشان مٹا دیگی پھر ہم کس طرح ہاتھ آئیں گے۔

۱۲۔ اور وہی ہے بخشے والا محبت کرنے والا ["] ۱۵۔ مالک عرش کا بڑی شان والا

١٦ \_ كر دالنے والا جو چاہے [١٦]

۱۷۔ کیا پہنچی تجھ کو بات اُن لشکروں کی

۱۸۔ فرعون اور ثمود کے [۳]

وَ هُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ ﴿

ذُو الْعَرُشِ الْمَجِيْدُ 🚔

فَعَّالُ لِّمَا يُرِيدُ اللهِ

هَلُ أَتْمِكَ حَدِيْثُ الْجُنُودِ عَيْ

فِرْ عَوْنَ وَ ثُمُو دَ ﴿

91۔ کوئی نہیں بلکہ منکر جھٹلاتے ہیں [<sup>۱۳]</sup> ۲۰۔ اور اللہ نے اُنکو ہر طرف سے گھیررکھا ہے <sup>[۱۵]</sup> ۲۱۔ کوئی نہیں یہ قرآن ہے بڑی شان کا <sup>[۱۱]</sup> بَلِ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا فِي تَكُذِيْبٍ ﴿ قَ اللهُ مِنْ وَ رَآبِهِمُ مُّحِيْظٌ ﴿ قَ اللهُ مِنْ وَ رَآبِهِمُ مُّحِيْظٌ ﴿ اللهُ مِنْ وَ رَآبِهِمُ مُّحِيْدُ ﴿ اللهُ مُو قُرُانُ مَّجِيْدُ ﴿ فَ اللهُ مَحْفُوظٍ ﴿ فَا لَوْحٍ مَّحُفُوظٍ فَيْ

اا۔ یعنی باوجود اس صفت قماری و سخت گیری کے اُس کی بخش اور محبت کی بھی کوئی حد نہیں وہ اپنے فرمانبردار بندوں کی خطائیں معاف کرتا، ان کے عمیب چھپاتا اور طرح طرح کے لطف وکرم اور عنایت و شفقت سے نوازتا ہے۔

11۔ اللہ اپنے ارادوں میں فعال ہے: یعنی اپنے علم و حکمت کے موافی جوکرنا چاہے کچھ دیر نہیں لگتی نہ کوئی روکنے ٹوکنے کا حق رکھتا ہے بہرعال نہ اسکے انعام پر بندہ کو مغرور ہونا چاہئے نہ انتقام سے بے نوف بلکہ ہمیشہ اس کی صفات جلال و جال دونوں پر نظر رکھے اور نوف کے ساتھ رجاء اور رجاء کے ساتھ نوف کو دل سے زائل نہ ہونے دے۔

۳۱۔ کہ ایک مڈت تک انعام کا دروازہ ان پر کھلا رکھا تھا۔ اور ہر طرف سے طرح طرح کی نعمتیں ان کو پہنچتی تھیں پھران کے کفر و طغیان کی بدولت کیسا سخت انتقام لیا گیا۔

۱۲۔ یعنی کفار ان قصوں سے کچھ عبرت نہیں پکڑتے اور عذاب الهی سے ذرا نہیں ڈرتے۔ بلکہ ان قصوں کے اور قرآن کے جھٹلانے میں لگے ہوئے ہیں۔

10۔ اللہ نے انہیں گھیرا ہوا ہے: یعنی جھٹلانے سے کوئی فائدہ نہیں۔ ہاں اس تکذیب کی سزا بھگتنا ضروری ہے اللہ کے قبضہ قدرت سے وہ نکل نہیں سکتے۔ نہ سزا سے پچ سکتے ہیں۔

11۔ قرآن کی بزرگی اور شان: یعنی ان کا قرآن کو جھٹلانا محض حاقت ہے۔ قرآن ایسی چیز نہیں جو جھٹلانے کے قابل ہو۔ یا چند احمقول کے جھٹلانے سے اس کی شان اور بزرگی کم ہوجائے۔

۱۔ لوحِ محفوظ میں لکھا ہوا ہے: جال کسی قیم کا تغیر و تبدل نہیں ہو سکتا، پھر وہاں سے نہایت خفاظت واہمام کے ساتھ صاحب وحی کے پاس پہنچایاجاتا ہے۔ فَاِنَّهُ یَمُلُکُ مِنْ بَیْنَ یَدَیْدِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا (الجن رکوع) اور یہاں بھی قدرت کی طرف سے اس کی خفاظت کا ایسا سامان ہے جس میں کوئی طاقت رخنہ نہیں ڈال سکتی۔

٨٦ سُوۡرَةُ الطَّارِقِ مَكِّيَّةُ ٣٦ ركوعها ١

ایاتها ۱۶

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

وَ السَّمَاءِ وَ الطَّارِقِ ﴿

وَ مَا اَدُرْ مِكَ مَا الطَّارِقُ ﴿

النَّجُمُ النَّاقِبُ ﴿

إِنَّ كُلُّ نَفْسٍ لَّمَّا عَلَيْهَا حَافِظٌ ﴿

فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ ﴿

خُلِقَ مِنْ مَّآءٍ دَافِقٍ ﴿

يَّخُرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَ التَّرَآبِبِ ﴿

ا۔ قسم ہے آسمان کی اور اندھیری میں آنے والے کی ۲۔ اور تونے کیا سمجھاکیا ہے اندھیرے میں آنے والا ۳۔ وہ تارا چمکیا ہوا

۴ ـ کوئی جی نہیں جس پر نہیں ایک نگہان

۵۔ اب دیکھ لے آدمی کہ کاہے سے بنا ہے [ا]

۲۔ بنا ہے ایک اچھلتے ہوئے پانی سے [۱]

،۔ جو نکلتا ہے پیٹھ کے بیچ سے اور چھاتی کے

بچ <u>سے</u> [۳]

۸۔ بیثک وہ اُسکو پھیرلا سکتا ہے [۲]

#### إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرُ ﴿

ا۔ انسان کے نگہان فرضے: یعنی فرشے رہتے ہیں آدمی کے ساتھ۔ بلاؤں سے بچاتے ہیں یا اس کے عل لکھے ہیں (موضح القرآن) اور قسم میں شایداس طرف اشارہ ہو کہ جس نے آسمان پر ستاروں کی حفاظت کے ایسے سامان کیے ہیں، اس کو زمین پر تمہاری یا تمہارے اعال کی حفاظت کرنا کیا دشوار ہے۔ نیز جس طرح آسمان پر ستارے ہروقت محفوظ ہیں مگر ان کا ظہور خاص شب میں ہوتا ہے۔ ایسے ہی سب اعال نامہ اعال میں اس وقت بھی محفوظ ہیں، مگر ظہور ان کا خاص قیامت میں ہوگا۔ جب یہ بات ہے توانسان کو قیامت کی فکر چاہیے ۔ اور اگر اس کو مستبعد سمجھتا ہے توانس کو غور کرنا چاہیے کہ وہ کس چیز سے پیدا کیا گیا ہے۔ بات ہے توانسان کی تخلیق: یعنی منی سے جو اُچھل کر نکلتی ہے۔

۳۔ پیٹے اور سینے کے درمیان سے نکلنے والا پانی: کہتے ہیں مردکی منی کا انصباب پیٹے سے ہوتا ہے اور عورت کا سینہ سے۔ اور بعض علماء نے فرمایا کہ پیٹے اور سینہ تام بدن سے کنایہ ہے۔ یعنی منی مردکی ہویا عورت کی تام بدن میں پیدا ہوکر پھر جدا ہوتی ہے اور اس کنایہ میں تخصیص صلب و ترائب کی شائد اس لئے ہوکہ حصول مادہ متویہ میں اعضاء رئیسہ (قلب، دماغ، کبد) کو خاص دخل ہے۔ جن میں سے قلب کبد کا تعلق و تلبس ترائب سے اور دماغ کا تعلق بواسطہ نخاع (حرام مغز) کے صلب سے خاص دخل ہے۔ واللہ اعلم۔

۷۔ یعنی اللہ پھر لائیگا مرنے کے بعد (موضح القرآن) عاصل ہے کہ نطفہ سے انسان بنا دینا بہ نسبت دوبارہ بنانے کے زیادہ عجیب ہے۔ جب بیہ امر عجیب اُس کی قدرت سے واقع ہو رہا ہے تو جائز نہیں کہ اس سے کم عجیب چیز کے وقوع کا خواہ انکار کیا جائے۔

يَوْمَ تُبْلَى السَّرَ آبِرُ ﴿

فَمَا لَهُ مِنْ قُوَّةٍ وَّ لَا نَاصِرٍ عَلَى

وَ السَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ ﴿

وَ الْاَرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ فَي

إِنَّهُ لَقُولٌ فَصُلُّ ﴿

وَّ مَا هُوَ بِالْهَزُلِ ﴿

اِنَّهُمْ يَكِينُدُونَ كَيْدًا ﴿

وَّ اَكِيْدُ كَيْدًا اللهُ

ع فَمَهِّلِ الْكُفِرِيْنَ آمُهِلُهُمُ رُوَيْدًا 🗟

٩\_ جن دن جانچ جائين بھيد[۵]

۱۰۔ تو کچھ منہ ہو گا اُسکوزور اور منہ کوئی مدد کرنے والا [۱]

اا۔ قسم ہے آسمان چکر مارنے والے کی [۱]

۱۲۔ اور زمین میھوٹ نکلنے والی کی [^]

ا۔ بیشک یہ بات ہے دولوک

س<sub>ا۔</sub> اور نہیں یہ بات ہنسی کی <sup>[۹]</sup>

10ء البتة وه لگے ہوئے ہیں ایک داؤکرنے میں

اور میں لگا ہوا ہوں ایک داؤکرنے میں

کا۔ سو ڈھیل دے منکروں کو ڈھیل دے اُنکو تھوڑے دنوں <sup>[۱</sup>]

۵۔ جن دن بھید کھِل جائینگے: یعنی سب کی قلعی کھل جائیگی اور کل باتین جو دلوں میں پوشیدہ رکھی ہوں یا چھپ کر کی ہوں ظاہر ہو

جائیں گی اور کسی جرم کا اخفاء ممکن یہ ہوگا۔

۲۔ اس وقت مجرم نہ اپنے زور وقوت سے مدافعت کر سکے گا نہ کوئی جاپتی ملے گا جو مدد کر کے سزا سے بچا لے۔

٧ يا بارش لانے والے كى ـ

٨ ـ يعنى اس ميں سے مپھوٹ نكلتے ہيں كھيتى اور درخت ـ

9۔ قرآن دو ٹوک کلام ہے: یعنی قرآن اور ہو کچھ ہو معاد کے متعلق بیان کرتا ہے، کوئی ہنسی مذاق کی بات نہیں۔ بلکہ حق و باطل اور صدق و کذب کا دو ٹوک فیصلہ ہے۔ اور لاریب وہ سچا کلام اور ایک طے شدہ معاملہ کی خبر والا ہے جو یقینا پلیش آگر رہیگا۔ (تنبیہ) قیم کو اس مضمون سے یہ مناسبت ہوئی کہ قرآن آسمان سے آتا ہے اور جس میں قابلیت ہو مالامال کر دیتا ہے۔ جیسے بارش آسمان کی طرف سے آتی ہے اور عدہ زمین کو فیصنیاب کرتی ہے۔ قیامت میں ایک غیبی بارش ہوگی جس سے مردے زندہ ہو بائیں گے جس طرح یماں بارش کا پانی گرنے سے مردہ اور بیجان زمین سرسبز ہوکر لہلانے لگتی ہے۔ ہو بائیں گے جس طرح یماں بارش کا پانی گرنے سے مردہ اور بیجان زمین سرسبز ہوکر لہلانے لگتی ہے۔ ہو بائیں کے داؤ بیچ اور اللہ کی تدبیر سے حق کو

۱۔ منگرین کے داؤی اور اللہ کی تدہیر: یعنی منگرین داؤی کے رہتے ہیں کہ شکوک و شبات ڈال کریا اور کسی تدہیر سے حق کو اجھرنے اور پھیلنے نہ دیں۔ اور میری تدہیر لطیف بھی (جس کا انہیں احباس نہیں) اندر اندر کام کر رہی ہے کہ ان کے تمامی مکروکید کا جال توڑی پھوڑ کررکھ دیا جائے اور ان کے سب داؤی جا ان ہی کی طرف واپس کیے جائیں۔ اب خود سوچ لوکہ اللہ کی تدہیر کے مقابلہ میں کسی کی چالاکی اور مکاری کیا کام دے سکتی ہے، لامحالہ یہ لوگ ناکام اور خائب وخاسر ہو کر رہیں گے۔ اس لئے مناسب ہے کہ آپ ان کی سزا دہی میں جلدی نہ کریں اور ان کی حرکات شنیعہ سے گھراکر بددعاء نہ فرمائیں۔ بلکہ تھوڑے دن دھیل دیں پھر دیکھیں نتیجہ کیا ہوتا ہے۔

ركوعها

### ٨٨ سُوْرَةُ الْأَعْلَىٰ مَكِّيَّةُ ٨

ایاتها ۱۹

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الْاَعْلَى ﴿

النَّذِيُ خَلَقَ فَسَوِّي ﴿

وَ الَّذِي قَدَّرَ فَهَدى ﴿

وَ الَّذِيِّ أَخْرَجَ الْمَرْعٰي ﴿

فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحُوى ﴿

سَنُقُرِ ثُكَ فَلَا تَنُسِّي ﴿

إِلَّا مَاشَاءَ اللَّهُ لَا إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَ وَ مَا ١٠ مَّر جوياب الله [١] وه جانتا ب يكارنے كواور جو چھيا يَخُفَى ﴿

وَ نُيَسِّرُكَ لِلْيُسُرِي ﴿

فَذَكِّرُ إِنَّ نَّفَعَتِ الدِّكْرِي ﴿

ا۔ پاکی بیان کر اپنے رب کے نام کی جو سب سے اوپر [ا]

۲۔ جس نے بنایا پھر ٹھیک کیا[۲]

۳۔ اور جس نے ٹھمرا دیا پھر راہ بتلائی <sup>[۳]</sup>

م۔ اور جس نے نکالا جارا

۵۔ مچھر کر ڈالا اُسکو کوڑا ساہ [۳]

٦۔ البتہ ہم رہوائیں گے تجھ کو پھر تو نہ مجھولے گا

ہوا ہے [۲]

٨۔ اور سبح سبح پہنچائیں گے ہم تجھ کو آسانی تک [۱]

۹۔ بوتو شمجھا دے اگر فائدہ کرے شمجھان [۸]

ا۔ سکان ربی الاعلی کی اصل: مدیث میں ہے کہ جب یہ آیت نازل ہوئی آپ نے فرمایا اِجْعَلُوْ هَا فی سُجُوْدِ کُمْ (اس کو اینے ہجود میں رکھو) اسی لئے سجدہ کی حالت میں ہجان رہی الاعلی کہا جاتا ہے۔

۲۔ ہر چیز میں حکمت ہے: یعنی جو چیز بنائی عین حکمت کے موافق بہت ٹھیک بنائی اور باعتبار خواص و صفات اور ان فائدوں کے جواس چیز سے مقصود ہیں اس کی پیدائش کو درجہ کال تک پہنچایا اور ایسا مغتدل مزاج عطا کیا جس سے وہ منافع و فوائد اس پر

مرتب ہو سکیں ۔

۳۔ مختلف مظاہر قدرت: حضرت شاہ عبدالقادرؒ لکھتے ہیں ""یعنی اوّل تقدیر لکھی پھراسی کے موافق دنیا میں لایا"" گویا دنیا میں آنے کی راہ بتا دی۔ اور حضرت شاہ عبدالعزیزؒ فرماتے ہیں کہ ""ہر شخص کے لئے ایک کال کا اندازہ ٹھمرایا۔ پھراس کو وہ کال عاصل کرنے کی راہ بتلا دی۔ وفیہ اقوال افرلانطول بذکرہا۔

ہ۔ یعنی اوّل نہایت سبزو نوشا گھاس چارا زمین سے پیدا کیا پھر آہسۃ آہسۃ اس کو خٹک و سیاہ کر ڈالا یا خٹک ہوکر ایک مدت تک جانوروں کے لئے ذخیرہ کیا جاسکے ۔ اور خٹک کھیتی کٹ کر کام میں آئے ۔

۵۔ ہم تمہیں قرآن پڑھوائینگے: یعنی جس طرح ہم نے تربیت سے ہر چیز کو بتدریج اس کے کال مطلوب تک پہنچایا ہے تم کو بھی آہستہ آہستہ کامل قرآن پڑھا دینگے اور ایسا یاد کرا دیں گے کہ اس کا کوئی حصہ بھولنے نہ پاؤ گے بجزان آیتوں کا جن کا بالکل بھلا دینا ہی مقصود ہو گاکہ وہ بھی ایک قیم نسخ کی ہے۔

۲۔ وہ ہرظاہراور چیمی بات جانتا ہے: یعنی وہ تمہاری مخفی استعداد اور ظاہرا عال و احوال کو جانتا ہے اس کے موافق تم سے معاملہ کرے گانیز یہ شبہ نہ کیا جائے کہ جو آیات ایک مرتبہ نازل کر دی گئیں، پھر ان کو منسوخ کرنے اور بھلا دینے کے کیا معنی۔ اس کی حکمتوں کا اعاطہ کرنا اس کی شان ہے جو تمام کھلی چیمی چیزوں کا جانے والا ہے اس کو معلوم ہے کہ کونسی چیز ہمیشہ باقی رہنی چاہئے اور کس کو ایک مخضوص مدت کے بعد اُٹھالینا چاہئے کیونکہ اب اس کا باقی رہنا ضروری نہیں ہے۔

﴾۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے سولت کا وعدہ: یعنی وحی کو یادر کھنا آسان ہو جائیگا اور اللہ کی معرفت و عبادت اور ملک و ملت کی سیاست کے طریقے سب سل کر دیے جائینگے اور کامیابی کے راسۃ سے تام مشکلات ہٹا دی جائینگی۔

۸۔ تذکیر اور تبلیغ کا فرق: یعنی اللہ نے جب آپ پر ایسے انعام فرمائے، آپ دوسروں کو فیض پہنچائے اور اپنے کال سے دوسروں کی تنمیل کیجئے۔ (تنبیہ) اِنْ نَفَعَتَ اللّهِ کُوری کی شرطاس لئے لگائی کہ تذکیر و وعظاس وقت لازم ہے جب مخاطب کی طرف سے اس کا قبول کرنا مظنون ہو۔ اور منصب آنحضرت لٹی لیکن کا وعظ و تذکیر ہر شخص کے لئے نہیں۔ ہاں تبلیغ و اندار (یعنی عکم الهی کا پہنچانا اور اللہ کے عذاب سے ڈرانا) تاکہ بندوں پر جبت قائم ہواور عذر جمل و نادانی کا نہ رہے، اتنا باعتبار ہر شخص کے ضرور ہے اس کو عرف میں تذکیر و وعظ نہیں کہتے دعوت و تبلیغ کہتے ہیں۔ شاید اسی لئے بعض مفسرین نے زیادہ واضح الفاظ میں ضرور ہے اس کو عرف میں تذکیر و وعظ نہیں کہتے دعوت و تبلیغ کہتے ہیں۔ شاید اسی لئے بعض مفسرین نے زیادہ واضح الفاظ میں آیت کے معنی یوں کیے ہیں کہ بار بار نصیحت کر (اگر ایک بارکی نصیحت نے نفع نہ کیا ہو) اور ہو سکتا ہے کہ اِنْ نَفَعَتَ اللّهِ کُوری کی شرط محض تذکیر کی شرط محض تذکیر کی اگر یہ کے ان کہ تو تو تھے کو تذکیر کرنا چاہئے اور یقینی بات ہے کہ تذکیر عالم اللّهِ کُوری کی شرط محض تذکیر کی تاکید کے لئے ہو یعنی اگر کسی کو تذکیر نفع دے تو تھے کو تذکیر کرنا چاہئے اور یقینی بات ہے کہ تذکیر عالم

میں کسی نہ کسی کو ضرور نفع دیگی گو ہر کسی کو نہ دے۔ کا قال تعالی و ذکر فان الذکری تنفی المومنین پس ایک امر کا ایسی چیز پر معلق کرنا جس کا وقوع ضروری ہے اس امرکی تاکید کا موجب ہوا۔

سَيَذَّ كَّرُ مَنُ يَّخُشٰي 🚔

وَ يَتَجَنَّبُهَا الْاَشْقَى فَي

الَّذِي يَصْلَى النَّارَ الْكُمْرِي ﴿

ثُمَّ لَا يَمُونَ فِيهَا وَ لَا يَحُلِي اللهِ

قَدُ اَفُلَحَ مَنْ تَزَكّٰي ﴿

وَ ذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى ﴿

بَلُ تُؤْثِرُونَ الْحَلْوةَ الدُّنْيَا ﴿

وَ الْأَخِرَةُ خَيْرٌ وَّ اَبْقَى ﴿

إِنَّ هٰذَا لَفِي الصُّحُفِ الْأُولِي ﴿

ع صُحُفِ إِبْرُهِيْمَ وَ مُوْسَى ﴿

ا۔ سمجھ جائے گاجس کو ڈر ہو گا[۹]

اا۔ اور یکنورہے گا اُس سے بڑا بدقسمت

۱۲ وہ جو داخل ہو گا بڑی آگ میں [۱۰]

۱۳۔ پھرینہ مرے گا اُس میں اور ینہ جئے گا ["]

۱۳ بیشک محلا ہوا اُس کا جو سنورا [۱۳]

10۔ اورلیا اُس نے نام اپنے رب کا پھر نماز پڑھی [۱۳] 11۔ کوئی نہیں تم بڑھاتے ہو دنیا کے جینے کو

> ۱۷۔ اور پیچھلا گھر بہتر ہے اور باقی رہنے والا [<sup>۱۳</sup>] ۱۸۔ یہ لکھا ہوا ہے سیلے ورقوں میں

19۔ صحیفوں میں ابراہیم کے اور موسی کے <sup>[۱۵]</sup>

9۔ سمجھانے سے وہ ہی سمجھتا ہے اور نصیحت سے وہ ہی فائدہ اٹھاتا ہے جس کے دل میں تھوڑا بہت خدا کا ڈر اور اپنے انجام کی فکر ہو۔

۱۰۔ متبقی لوگوں کا انجام: یعنی جس بد قسمت کے نصیب میں دوزخ کی آگ لکھی ہے وہ کھاں سمجھتا ہے۔ اسے خدا کا اور اپنے انجام کا ڈر ہی نہیں جو نصیحت کی طرف متوجہ ہواور ٹھیک بات سمجھنے کی کوشش کرے۔

۱۱۔ دوزخ میں منہ موت ہے منہ زندگی: یعنی منہ موت ہی آئیگی کہ تکلیفوں کا خاتمہ کر دے اور منہ آرام کی زندگی ہی نصیب ہوگی۔ ہاں ایسی زندگی ہوگی جس کے مقابلہ میں موت کی تمناکرے گا۔ العیاذ باللہ۔

منزل،

۱۲۔ تزکید کرنے والوں کا انعام: یعنی ظاہری و باطنی، حسی و معنوی نجاستوں سے پاک ہوا اور اپنے قلب وقالب کو عقائد صیحہ ، اغلاق فاضلہ اور اعمال صالحہ سے آراستہ کیا۔

۱۱- تکبیر تحریمہ کا عکم: یعنی پاک و صاف ہو کر تکبیر تحریمہ میں اپنے رب کا نام لیا۔ پھر نماز پڑھی۔ اور بعض سلف نے کہا کہ توکی "زکوة" سے ہے جس سے مرادیماں "صدقہ الفطر" ہے اور ذکر اسم کر بہ سے تکبیرات عید مراد میں۔ اور فصلی میں نماز عید کا ذکر ہے یعنی عید کے دن اوّل "صدقہ الفطر" پھر تکبیریں، پھر نماز۔ والظاہر ہوالاوّل (تنبیہ) خفیہ نے پہلی تفییر کے موافق اس آیت سے دو مسلے نکا نے میں۔ اوّل یہ کہ تحریمہ میں خاص لفظ "اللہ اکبر" کہنا فرض نمیں، مطلق ذکر اسم رب کافی ہے جو مشعر تعظیم ہواور اپنی غرض و عاجت پر مشمل نہ ہو۔ ہاں "اللہ اکبر" کہنا اعادیث صحیحہ کی بناء پر سنت یا واجب قرار پائیگا۔ دوسرے تکبیر تحریمہ نماز کے لئے شرط ہے رکن نمیں کیونکہ فصکی کی ذکر اسم کر بہ پر عطف کرنا معطوف علیہ کی مغائرت پر دال ہے۔ واللہ اعلم۔

۱/۱۔ دُنیا کو ترجیح دینے کی مذّمت: یعنی یہ مِعلائی تم کو کیسے عاصل ہو جبکہ آخرت کی فکر ہی نہیں۔ بلکہ دنیا کی زندگی اور یہاں کے عیش وآرام کواعتقادًا یا علاً آخرت پر ترجیح دینے ہو عالانکہ دنیا حقیروفانی اور آخرت اس سے کہیں بہتراور پائدار ہے پھر تعجب ہے کہ جو چیز کا وکیفا ہر طرح افضل ہواسے چھوڑ کر مفضول کو افتیار کیا جائے۔

10۔ یہ تعلیم صرت ابراہیم علیہ السلام و موسی علیہ السلام کے صحیفوں میں موبود ہے: یعنی یہ مضمون (قد اَفَلَحَ مَنْ تَزَکیٰ یہ مضمون (قد اَفَلَحَ مَنْ تَزَکیٰ یہ مضمون (قد اَفَلَحَ مَنْ تَزَکیٰ یہ علیہ السلام کے صحیفوں میں ہوا، نہ بدلا گیا۔ اس اعتبار سے اور زیادہ مؤلد ہوگیا۔ سے یہاں تک اُلی کتابوں میں بھی مذکور ہے جو کسی وقت منسوخ نہیں ہوا، نہ بدلا گیا۔ اس اعتبار سے اور زیادہ مؤلد ہوگیا۔ (تنبیہ) بعض روایات ضعیفہ میں ہے کہ ابراہیم پر دس صحیفے اور موسی پر ""توراة" کے علاوہ دس صحیفے نازل ہوئے تھے خدا جانے کہاں تک صحیح ہے۔

ركوعهاا

### ٨٨ سُوْرَةُ الْغَاشِيَةِ مَكِّيَّةُ ٨٨

ایاتها۲۲

# بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ کچھ پہنچی تجھ کو بات اُس چھپا لینے والی کی [ا] ۲۔ کتنے منہ اُس دن ذلیل ہونے والے ہیں

> ۳۔ محنت کرنے والے تنکے ہوئے [۲] ۷۔ گریں گے دہکتی ہوئی آگ میں

۵ ۔ پانی ملے گاایک چشمے کھولتے ہوئے کا [<sup>۳</sup>] ۲۔ نہیں اُنکے پاس کھانا مگر جھاڑ کانٹوں والا [<sup>۳</sup>]

› ـ نه موماً کرے اور نه کام آئے بھوک میں [۵] ۸ ـ کتنے منه اُس دن ترومازہ میں

> 9۔ اپنی کائی سے راضی <sup>[۱</sup>] ۱۰۔ اونچے باغ میں

اا۔ نہیں سنتے اُس میں بکواس [۶]

هَلُ اَتٰىكَ حَدِيْثُ الْغَاشِيَةِ ﴿ فَا فَكُونُهُ يَوْمَهِذِ خَاشِعَةً ﴿ فَ

عَامِلَةٌ نَّاصِبَةٌ ﴿

تَصْلَىٰ نَارًا حَامِيَةً ﴿

تُسُقٰى مِنْ عَيْنٍ انِيَةٍ ﴿

لَيْسَ لَهُمْ طَعَامُرُ إِلَّا مِنْ ضَرِيْعٍ ﴿

لَّا يُسْمِنُ وَ لَا يُغَنِي مِنْ جُوْعٍ ﴿

و جُوَهُ يَّوْمَبِذٍ نَّاعِمَةً ﴿

لِّسَعْيِهَا رَاضِيَةً ﴿

فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴿

لَّا تَسْمَعُ فِينَهَا لَاغِيَةً ﴿

ا۔ قیامت کی بات: یعنی وہ بات سننے کے لائق ہے (تنبیه) ""غاشیہ"" (چھپالینے والی) سے مراد قیامت ہے جو تمام مخلوق پر چھاجائیگی اور جس کا اثر سارے عالم پر محیط ہو گا۔

۲۔ بہت سے چرے ذلیل ہوں گے: یعنی آخرت میں مصیبتیں جھلنے والے اور مصیبت جھلنے کی وجہ سے خستہ ودرماندہ، اور

بعض نے کہا کہ عَامِلَةٌ نَّاصِبَةٌ سے دنیا کا عال مراد ہے۔ یعنی کتنے لوگ ہیں جو دنیا میں محنتیں کرتے کرتے تھک جاتے ہیں مگر ان کی سب محنتیں طریق تق پر نہ ہونے کی وجہ سے سب اکارت ہیں یہاں بھی تکلیفیں اٹھائیں اور وہاں بھی مصیبت میں رہے خسر الدنیا و الآخر ۃ اس کو کہتے ہیں۔ صرت شاہ صاحب لکھتے ہیں ""کافر (لوگ) جو دنیا میں (بڑی بڑی) ریاضت کرتے ہیں (اللہ کے ہاں) کچھ قبول نہیں ہوتی۔

۳۔ دوز خیوں کے لئے کھولتے چٹمے کا پانی: یعنی جب دوزخ کی گرمی ان کے باطن میں سخت تشکی پیدا کریگی، بے اختیار پیاس پیاس پکاریں گے کہ شاید پانی دیا جائیگا جس کے پیتے ہی پیاس پکاریں گے کہ شاید پانی دیا جائیگا جس کے پیتے ہی ہونٹ کباب ہو جائیں گے، اور آتیں ٹکروے ٹکروے ہو کرگر پڑیں گی۔ پھر فورًا درست کی جائیں گی، اور اسی طرح ہمیشہ عذاب میں گرفتار رمیں گے۔ العیاذ باللہ۔

الله ووزخ کا کھانا "فریع""؛ یعنی ضہویہ ایک خاردار درخت ہے دوزخ میں جو تلخیٰ میں ایلوے سے زیادہ اور بدلو میں مردار سے بدتر اور گرمی میں آگ سے بڑھ کر ہے۔ جب دوزخی بھوک کے عذاب سے چلائیں گے تویہ چیز کھانے کو د بجائیگی۔ ۵۔ یہ کھانا بھوک کھانے سے مقصود یا محض لذت عاصل کرنا ہوتا ہے، یا بدن کو فربہ کرنا، یا بھوک کو دفع کرنا "فریع"" کے کھانے سے کوئی بات عاصل نہ ہوگی۔ لذت و مزہ کی نفی تو اس کے نام سے ظاہر ہے، باقی دو فائدے ان کی نفی اس آیت میں تصریحا کر دی ۔ غرض کوئی لذیذ و مرغوب کھانا ان کو میسر نہ ہوگا۔ یہاں تک دوز خیوں کا عال تھا۔ آگے ان کے بالمقابل جنتیوں کا ذکر ہے۔

ایعنی خوش ہوں گے کہ اپنی کوشش ٹھ کانے لگی اور محنت کا مچھل بہت خوب ملا۔

﴾۔ بہنت میں کوئی لغوبات نہیں ہوگی: یعنی کوئی بیودہ بات نہیں سنیں گے چہ جائیکہ گالی گفتار اور ذلت کی بات ہو۔

۱۱۔ اُس میں ایک چشمہ ہے بہتا [^] ۱۱۔ اُس میں تخت میں اونچے پچھے ہوئے ۱۷۔ اور آبخورے سامنے چنے ہوئے [<sup>9]</sup>

وَّ زَرَابِيُّ مَبُثُونَةُ ﴿

اَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ 🖺

وَ إِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتُ اللَّهُ

وَ إِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتُ 📆

وَ إِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتُ 📆

فَذَكِّرُ اللَّهِ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِّرُ اللَّهِ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِّرُ اللَّهِ

لَسْتَ عَلَيْهِمُ بِمُصَّيْطِرٍ ﴿

إِلَّا مَنْ تَوَلَّىٰ وَ كَفَرَ اللَّهِ

فَيُعَذِّبُهُ اللهُ الْعَذَابَ الْأَكْبَرَ ﴿

إِنَّ إِلَيْنَآ إِيَابَهُمُ ﴿

ا ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ اللهُ

۱۶۔ اور مخل کے نہالیج عبگہ عبگہ پھیلے ہوئے ["] ۱۶۔ بھلا کیا نظر نہیں کرتے اونٹوں پر کہ کیسے بنائے میں ["]

۱۸۔ اور آسمان پر کہ کیسا اُس کو بلند کیا ہے ["]

19۔ اور پہاڑوں پر کہ کیسے کھڑے کر دیے ہیں <sup>[س</sup>]

۲۰۔ اور زمین پر کہ کلیسی صاف بچھائی ہے [۱۵]

۲۱۔ موتو سمجھائے جاتیرا کام تو یہی سمجھانا ہے

۲۲ ـ تو نهیں اُن پر داروغہ [۱۶]

۲۳۔ مگر جس نے منہ موڑا اور منکر ہوگیا

۲۴ ۔ تو عذاب کرے گا اُس پر اللہ وہ بڑا عذاب

۲۵۔ بیشک ہمارے پاس ہے اُنکو پھر آنا

۲۶۔ پھر بیشک ہارا ذمہ ہے اُن سے حماب لینا [۱۶]

۸۔ جنت کے چٹمے: یعنی ایک عجیب طرح کا چثمہ اور بعض نے اس کو جنس پر حل کیا ہے یعنی بہت سے چٹمے بہہ رہے ہیں۔ ۹۔ اونچے تختوں پر گلاس چنے ہوئے: کہ جب پینے کوجی چاہے دیر نہ لگے۔

ا۔ جنت کے قالین: یعنی نہایت قرینے اور ترتیب سے پچھے ہوئے اور گاؤ تیکیے لگے ہوئے۔

اا۔ مخلی فرش: تاکہ جس وقت جال چامیں آرام کریں اور ایک جگہ سے دوسری جگہ جانے کی کلفت نہ اٹھائیں۔

۱۲۔ اونٹ کی تخلیق پر غور کرو: کہ ہیاۃ اور خاصیت دونوں اور جانوروں کی نسبت اس میں عجیب میں جن کی تفصیل تفسیر عزیزی میں دیکھنے کے قابل ہے۔

منزل،

ا۔ بدون ظاہری ستون اور کھمبے کے۔

۱۴ که ذرا پنی مگه سے جنبش نہیں کھاتے۔

10 نمین کی سطح: کہ اپنی کلانی کے سبب باوبود کروی الشکل ہونے کے مسطح معلوم ہوتی ہے۔ اس لئے اس پر رہنا سہنا آسان ہوگیا۔ یہ سب دلائل قدرت بیان ہوئے۔ یعنی تعجب ہے ان چیزوں کو دیکھ کر اللہ تعالیٰ کی قدرت اور حکیانہ انتظامات کو نہیں سمجھتے جس سے بعث بعدالموت پر اس کا قادر ہونا اور عالم آخرت کے عجیب و غریب انتظامات کا ممکن ہونا سمجھ میں آجاتا اور شخصیص ان چیزوں کی بقول ابن کثیر اس لئے ہے کہ عرب کے لوگ اکثر بحنگلوں میں چلتے پھرتے تھے۔ اس وقت ان کے سامنے بیشتر یہی چار چیزیں ہوتی تھیں۔ سواری میں اونٹ اوپر آسمان نیچے زمین، اردگر دیساڑ، اس لئے انہی علامات میں غور کرنے کے لئے ارشاد ہوا۔

11۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان پر داروغہ نہیں: یعنی جب یہ لوگ باوبود قیام دلائل واضحہ غور نہیں کرتے تو آپ بھی ان کی فکر میں زیادہ نہ پڑیے بلکہ صرف نصیحت کر دیا کیجئے۔ کیونکہ آپ نصیحت کرنے اور سمجھانے ہی کے لئے بیعجے گئے ہیں۔ اگر یہ نہیں سمجھتے تو کوئی آپ ان پر داروغہ بناکر مسلط نہیں کئے گئے کہ زبر دستی منوا کر چھوڑیں، اور ان کے دلوں کو بدل ڈالیں، یہ کام مقلب القلوب ہی کا ہے۔

۱۔ منگرین کا صاب ہمارے فیم ہے: یعنی جس نے اللہ کی طاعت سے روگر دانی کی اور اس کی آیتوں کا انکار کیا، وہ آخرت کے بڑے عذاب اور اللہ کی سخت ترین سزا سے پچ نہیں سکتا۔ یقینا ان کو ایک روز ہماری طرف لوٹ کر آنا ہے اور ہم کو ان سے رتی رتی کا صاب لینا ہے۔ غرض آپ اپنا فرض ادا کیے جائے اور ان کا متقبل ہمارے سپردیجئے۔

٨٩ سُوْرَةُ الْفَجْرِ مَكِّيَّةُ ١٠

ایاتها۳۰

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قىم ہے فجركى

۲۔ اور دس راتوں کی

۳۔ اور جفت اور طاق کی

م ۔ اور اس رات کی جب رات کو چلے [ا]

۵۔ ہے اُن چیزوں کی قیم پوری عقلمندوں کے واسطے [۲]

۲۔ تونے یہ دیکھاکیباکیاتیرے رب نے عاد کے ساتھ

۵۔ وہ جوارم میں تھے <sup>[۳]</sup> بڑے ستونوں والے <sup>[۴]</sup>

۸۔ کہ بنی نہیں ویسی سارے شہروں میں [۵]

9۔ اور ثمود کے ساتھ جنوں نے تراثا پتھروں کو وادی میں <sup>[۲]</sup>

۱۰۔ اور فرعون کے ساتھ وہ میخوں والا [۶]

وَ الْفَجْرِ ﴿

وَ لَيَالٍ عَشْرٍ ﴿

وَّ الشَّفُعِ وَ الْوَتُرِ ﴿

وَ الَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴿

هَلَ فِي ذَٰلِكَ قَسَمُ لِّذِي حِجْرٍ ﴿

اَلَمْ تَرَكَيُفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ اللهِ مَادِ ﴿ اللهِ مَادِ ﴿ الْعِمَادِ ﴿ اللهِ مَادِ الْعِمَادِ ﴿ اللهِ مَادِ اللهِ اللهُ الله

الَّتِيۡ لَمۡ يُخۡلَقُ مِثۡلُهَا فِي الۡبِلَادِ ﴿

وَ تَمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ ﴿

وَ فِرُعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ عَ

ا۔ ایام اور اوقات کی قسمیں: صفرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں ""عید قربال کی فجر بڑا جے ادا ہوتا ہے اور دس رات اُس سے پہلے۔ اور جفت اور طاق رمضان کی آخری (عشرہ) دہائی میں ہے۔ اور جب رات کو بلے یعنی پیغمبر معراج کو"۔ یہ سب اوقات متبرک تھے اس لئے ان کی قسم کھائی۔ (تنبیہ) وَ الَّیْلِ إِذَا یَسْرِ کے معنی عموماً مفسرین نے ""رات کے گررنے "" یا "اس کی تاریکی

پھیلے " کے لئے ہیں۔ گویا صبح کی قسم کے مقابلے میں رات کے بانے یا آنے کی قسم کھائی۔ بیبا کہ بھت کے مقابل طاق کی قسم کھائی گئی ہے۔ اور لَیَالِ عَشْرِ سے بھی ممکن ہے مطاق دس راتیں مراد ہوں کیونکہ اس کے افرادومصادیق میں بھی تقابل پایا باتا ہے۔ مہینہ کے شروع کی دس راتیں افل روش ہوتی ہیں پھر تاریک اور انیر کی دس راتیں ابتداء میں تاریک رہتی ہیں پھر روش ہوتی ہیں اور درمیانی دس راتوں کا عال ان دونوں سے بداگانہ ہے۔ گویا اس اختلاف و تقابل سے اشارہ فرمادیا کہ آدمی کو عیش و آرام یا مصیب اور تنگی یا فراخی کی جو عالت پیش آئے مطئن نہ ہوبائے اور یوں نہ سجھے کہ اب اس کے خلاف دوسری عالت پیش نہ آئیگی اسے یادر کھنا چا بیئے کہ حق تعالی خالق اضداد ہے جس طرح وہ آفاق میں ایک ضد کے مقابل دوسری طند کو لاتا ہے۔ ایسے بی شمارے عالات و کوائف کو بھی اپنی حکمت و مصلحت کے موافق ادل بدل کرتا رہتا ہے چنانچ آگے جو واقعات و مضامین مذکور ہیں ان میں اس اس اصول پر متنبہ فرمایا ہے۔ (تنبیہ دوم) اس آیت کی تفیر میں دو عدیثیں مرفوع آئی ہیں واقعات و مضامین مذکور ہیں ان میں اس اس اصول پر متنبہ فرمایا ہے۔ (تنبیہ دوم) اس آیت کی تفیر میں دو عدیثیں مرفوع آئی ہیں واقعات و مضامین مذکور ہیں ان میں اس میں کی نسبت فرماتے ہیں و ھذا اسناڈ رجالہ لاباس بھم و عندی ان المتن فی رفعہ نکارۃ اور دوسری کی نسبت فرماتے ہیں و عندی ان وقفہ علی عصر ان بن حصین اشبہ والله اعلم۔

۲۔ یہ قسمیں اہل عقل کے لئے میں: یعنی یہ قسمیں معمولی نہیں، نہایت معتبراور مہتم بالثان ہیں اور عقلمندلوگ سمجھ سکتے ہیں کہ تاکید کلام کے لئے ان میں ایک خاص عظمت ووقعت پائی جاتی ہے۔

۳۔ عاد اور ارم: " عاد" ایک شخص کا نام ہے جس کی طرف یہ قوم منسوب ہوئی، ان کے اجداد میں سے ایک شخص " ارم " نامی تھا۔ اس کی طرف نسبت کرنے سے شاید اس طرف اشارہ ہو کہ یہاں " عاد" سے " عاد اولیٰ " مراد ہے۔ " عاد ثانیہ " نہیں، اور بعض نے کہا کہ " قوم عاد" میں جو شاہی خاندان تھا اس " ارم " کہتے تھے۔ واللہ اعلم۔

۷۔ اونچے ستونوں واکے: یعنی ستون کھڑے کرکے بڑی بڑی اونچی عارتیں بنائتے۔ یا یہ مطلب ہے کہ اکثر سیروسیاحت میں رہتے اور اونچے ستونوں پر خیمے تانتے تھے اور بعض کے نزدیک ذَاتِ الْعِصَادِ کہہ کر ان کے اونچے قدوقامت اور ڈیل دول کو ستونوں سے تشہیہ دی ہے۔ واللہ اعلم۔

<mark>۵۔</mark> یعنی اس وقت دنیا میں اس قوم جی<sup>ک</sup>سی کوئی مضبوط و طاقتور نہ تھی، یا ان کی عارتیں اپنا جواب نہیں رکھتی تھیں۔ <mark>۱۔ واد ئی القریٰ: ""واد ئی القریٰ"" ان کے مقام کا نام ہے جال پہاڑ کے پتقروں کو تراش کر نہایت محفوظ و مضبوط مکان بناتے تھے۔</mark> ﴾۔ یعنی بڑے لاؤلٹکر والا جس کو فوجی ضروریات کے لئے بہت کثیر مقدار میں میخیں رکھنا پڑتی تھیں یا یہ مطلب ہے کہ لوگوں کو چومیخاکر کے سزا دیتا تھا۔

الَّذِيْنَ طَغَوُا فِي الْبِلَادِ ﴿

فَاكُثَرُوا فِيهَا الْفَسَادَ اللَّهُ

فَصَبَّ عَلَيْهِمُ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ

إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ اللَّهِ الْمِرْصَادِ

فَامَّا الْإِنْسَانُ إِذَا مَا ابْتَلْهُ رَبُّهُ فَاكْرَمَهُ وَالْكُورِمَةُ وَاكْرَمَهُ وَالْكُورِمَةُ وَالْكُورِمَةُ وَالْكُرُمُنِ اللهِ فَيَقُولُ رَبِّنَ الْكُرَمَنِ اللهِ اللهُ اللهُ

وَ اَمَّآ إِذَا مَا ابْتَلْمُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزُقَهُ لَا فَيَعُولُ مِنْ قَلَهُ اللهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزُقَهُ لَا فَيَقُولُ رَبِّئَ اَهَانَنِ شَ

كَلَّا بَلُ لَّا تُكُرِمُونَ الْيَتِيْمَ ﴿ وَكَلَّا بَلُ لَّا تُكُرِمُونَ الْيَتِيْمَ ﴿ وَلَا تَخَضُّونَ عَلَى طَعَامِرِ الْمِسُكِيْنِ ﴿

وَ تَأْكُلُونَ التُّرَاثَ اَكُلًا لَّمَّا ﴿
وَ تَأْكُلُونَ النَّرَاثَ اَكُلًا لَمَّا ﴿

اا۔ یہ سب تھے جنہوں نے سراٹھایا ملکوں میں ۱۲۔ پھر بہت ڈالی اُن میں خرابی

۱۳۔ پھر پھینکا اُن پر تیرے رب نے کوڑا عذاب کا [۸]

۱۲۔ بیٹک تیرارب لگاہے گھات میں [۹]

10۔ سوآدمی جو ہے جب جانچے اُسکورب اُس کا پھر اُس کو عزت دے اور اُسکو نعمت دے تو کھے میرے رب نے مجھ کو عزت دی [۱۰]

ا 17۔ اور وہ جس وقت اُسکو جانچے پھر کھینچ کرے اُس پر روزی کی تو کھے میرے رب نے مجھے ذلیل کیا [۱۱]

۱۱۔ کوئی نہیں پر تم عزت سے نہیں رکھتے یتیم کو [۱۱] ۱۸۔ اور تاکید نہیں کرتے آپس میں مختاج کے کھلانے کی [۱۱]

19۔ اور کھا جاتے ہو مردے کا مال سمیٹ کر سارا [<sup>71]</sup> ۲۰۔ اور پیار کرتے ہو مال کو جی جھر کر [<sup>18]</sup>

۸۔ ان سب نے فعاد برپاکیا اور ہلاک ہوئے: یعنی ان قوموں نے عیش و دولت اور زور و قوت کے نشے میں مت ہو کر ملکوں میں نوب اور هم مچایا۔ بڑی بڑی شرارتیں کیں، اور ایسا سر اٹھایا، گویا ان کے سرول پر کوئی عاکم ہی نہیں؟ ہمیشہ اسی عال میں رہنا ہے! کبھی اس ظلم و شرارت کا خمیازہ بھگتنا نہیں پڑے گا؟ آخر جب انکے کفروٹکر اور جوروستم کا پیانہ لبریز ہوگیا اور مہلت

ودرگزر کا کوئی موقع باقی نه رہا۔ دفعةً غداوند قهار نے ان پر اپنے عذاب کا کوڑا برسا دیا۔ ان کی سب قوت اور بڑائی خاک میں مل گئی، اور وہ سازوسامان کچھ کام نه آیا۔

9۔ اللہ ان کی گھات میں ہے: یعنی جینے کوئی شخص گھات میں پوشیدہ رہ کرآنے جانے والوں کی خبرر کھتا ہے کہ فلاں کیونکر گزرا اور
کیا کرتا ہواگیا، اور فلاں کیا لایا اور کیا لے گیا، پھر وقت آنے پر ان معلومات کے موافق معاملہ کرتا ہے۔ اسی طرح سمجھ لوکہ حق تعالیٰ
انسانوں کی آمکھوں سے پوشیدہ رہ کر سب بندوں کے ذرہ ذرہ اتوال واعال دیکھتا ہے، کوئی حرکت و سکون اس سے مخفی نہیں،
ہاں سزا دینے میں جلدی نہیں کرتا، خافل بندے سمجھتے میں کہ بس کوئی دیکھنے اور پوچھنے والا نہیں۔ جو چاہو بے دھڑک کیے جاؤ۔
عالانکہ وقت آنے پر ان کا سارا کچا چھٹا کھول دیتا ہے اور ہر ایک سے انہی اعال کے موافق معاملہ کرتا ہے جو شہروع سے اس کے زیر نظر سمجھے اس وقت پنہ لگتا ہے کہ وہ سب ڈھیل تھی اور بندوں کا امتحان تھاکہ دیکھیں کن حالات میں کیا کچھ کرتے ہیں
اور ایک عارضی حالت پر نظر کرکے آخری انجام کوتو نہیں بھولتے۔

۱۔ نعمت کے وقت انسان کی خود پسندی: یعنی میں اسی لائق تھا اس لئے عزت دی۔

اا۔ تنگی کے وقت شکوہ: یعنی میری قدر نہ کی۔ خلاصہ یہ ہے کہ اس کی نظر صرف دنیا کی زندگی اور عالت عاضرہ پر ہے۔ بس دنیا کی موجودہ راحت و تکلیف ہی کو عزت و ذلت کا معیار سمجھتا ہے۔ نہیں جانتا کہ دونوں عالتوں میں اس کی آزمائش ہے۔ نعمت دے کر اس کی شکر گزاری اور سختی بھیج کر اس کے صبرور ضا کو جانچا جا رہا ہے۔ نہ یماں کا عارضی عیش و آرام اللہ کے ہاں مقبول و معزز ہونے کی علامت ہے۔ نہ یمان اپنے افعال و اعمال پر نظر نہیں کرتا۔ اپنی ہونے کی دلیل ہے۔ نہ محض تنگی اور سختی مردود ہونے کی علامت ہے۔ مگر انسان اپنے افعال و اعمال پر نظر نہیں کرتا۔ اپنی ہے۔ عقلی یا بے حیائی سے رب پر الزام رکھتا ہے۔

۱۲۔ یتیموں کی عزّت نہ کرنے کا انجام: یعنی خدا کے ہاں تمہاری عزت کیوں ہو، جب تم بے کس یتیموں کی عزت اور خاطر مدارات نہیں کرتے۔

<mark>11۔</mark> یعنی خود اپنے مال سے مسکینوں کی خبر گیری کرنا تو کجا، دوسروں کو بھی اس طرف نہیں ابھارتے کہ بھوکے مختابوں کی خبر لے لیاکریں۔

۱۲۔ میراث لینے میں بے فکری: یعنی مردے کی میراث لینے میں علال حرام اور حق ناحق کی کچھ تمیز نہیں، جو قابو پڑھا ہضم کیا یتیموں اور مسکینوں کے حقوق تلف ہوں، ہونے دو۔

۱۵۔ تمهارے دل حبِ مال سے پر میں: یعنی جڑکی بات یہ ہے کہ تمهارا دل مال کی حرص اور محبت سے بھرا ہوا ہے۔ بس کسی

طرح مال ہاتھ آئے اور ایک پیسہ کسی نیک کام میں ہاتھ سے مذکلے خواہ آگے جل کر نتیجہ کچھ ہی کیوں مذہو۔ مال کی اس قدر محبت اور پرستش کہ آدمی اسی کو کعبہ مقصود ٹھہرا لے، صرف کا فر کا شیوہ ہوسکتا ہے۔

قطار [١٨]

كَلَّاۤ إِذَا دُكَّتِ الْاَرْضُ دَكًّا دَكًّا ﴿

وَّ جَآءَرَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ﴿

وَجِائَءَ يَوْمَبِنٍ بِجَهَنَّمَ لا يَوْمَبِنٍ يَتَذَكُّرُ ٢٦- اور لائى بائے اُس دن دوزخ [١٩] اُس دن موچ الْإِنْسَانُ وَ اَنِّي لَهُ الدِّكْرِي ﴿ يَقُولُ لِلنِّتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي ﴿

> فَيَوْمَبِذِلَّا يُعَذِّبُ عَذَابَهُ آحَدُ ﴿ وَّ لَا يُوْثِقُ وَ ثَاقَةً أَحَدُّ ﴿ يَايَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَبِنَّةُ ﴿

ارْجِعِينَ إلى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴿

فَادُخُلِي فِي عِبْدِي ﴿

عَ وَ ادْخُلِيْ جَنَّتِيْ ﴿

ا۔ یعنی سب ٹیلے اور پہاڑ کوٹ کر ریزہ ریزہ کر دیے جائیں اور زمین صاف چٹیل میدان ہوجائے۔ ا۔ ڈروجب زمین کوٹی جائے گی: یعنی اپنی قمری تحلی کے ساتھ جیسا اس کی شان کے لائق ہے۔

کوٹ کر [۴] ۲۲۔ اور آئے تیرا رب <sup>[۱۷]</sup> اور فرشتے آئیں قطار

۱۱۔ کوئی نہیں جب پہت کر دی جائے زمین کوٹ

گا آدمی اور کہاں ملے اُسکو سوچنا [۲۰]

۲۲۔ کے کیا اچھا ہوتا جو میں کچھ آگے بھیجدیتا اپنی زندگی میں [۱۱]

۲۵۔ پھراُس دن عذاب نہ دےاُس کا ساکوئی

۲۶۔ اور نہ باندھ کر رکھے اُس کا سا باندھنا کوئی [۲۳]

۲۷۔ اے وہ جی جس نے چین پکرالیا

۲۸۔ پھر عل اینے رب کی طرف تواس سے راضی وہ

۲۹۔ پھر شامل ہو میرے بندوں میں

۳۰ ـ اور داخل ہو میری بہشت میں [۲۳]

۱۸۔ یعنی میدان محثر میں آئیں گے وہاںِ انتظامات کے لئے۔

19۔ یعنی لاکھول فرشتے اُس کی جگہ سے کھینچ کر محشر والول کے سامنے لائیں گے۔

٠٠ ـ اس وقت انسان پیچھتائے گا: یعنی اس وقت سمجھے گا کہ میں سخت غلطی اور غفلت میں تھا۔ مگر اس وقت کا سمجھنا کس کام کا سوچنے سمجھنے کا موقع ہاتھ سے نکل چکا۔ دارلعمل میں جو کام کرنا چاہیے تھا وہ دارالجزاء میں نہیں ہوسکتا۔

۲۱۔ اس وقت انسان کی حسرت کا عال: یعنی افوس دنیا کی زندگی میں کچھ نیکی کرکے آگے نہ بھیجی۔ جو آج اس زندگی میں کام آتی۔ یونہی غالی ہاتھ چلا آیا۔ کاش صنات کا کوئی ذخیرہ آگے روانہ کر دیتا۔ جو یہاں کے لئے توشہ بنتا۔

۲۲۔ مجر موں کو اللہ کا خاص عذاب: یعنی اللہ تعالیٰ اس دن مجر موں کو ایسی سخت سزا دیگا اور ایسی سخت قید میں رکھے گا کہ کسی دوسرے کی طرف سے اس طرح کی سختی کسی مجرم کے حق میں متصور نہیں۔ اور صفرت شاہ عبدالعزیز لکھتے میں کہ "اس روز نہ مارے گا اس کا سا مارا کوئی ۔ نہ آگ نہ دوزخ کے موکل نہ سانپ نکھو، جو دوزخ میں ہونگے، کیونکہ ان کا مارنا اور دکھ دینا عذاب جمانی ہے، اور حق تعالیٰ کا عذاب اس طور ہے ہو گا کہ مجرم کی روح کو صرت اور ندامت میں گرفتار کر دیگا جو عذاب روحانی ہے۔ اور ظاہر ہے عذاب روحانی کو عذاب جمانی سے کیا نسبت، نیزنہ باندھے گا اس کا سا باندھنا کوئی۔ کیونکہ دوزخ کے پیادے ہر چند کہ دوز غوص سے بحرین گے اور دوزخ کے دروازے بند کر کے اوپر سے سرپوش رکھریں گے اور دوزخ کے دروازے بند کر کے اوپر سے سرپوش رکھریں گے اور دوزخ کے دروازے بند کر کے اوپر سے سرپوش رکھریں ہو بنان کی عظام اور خیال کو بند نہ کر سکھیں گے اور عقل و خیال کی عادت ہے کہ بہت سی باتوں کی طرف الثقات کرتا ہے اور ان میں سے بعض باتیں دوسری باتوں کے لئے تجاب ہو باتی میں۔ اس لئے عین قید کی تنگی میں انسان کو عقلی اور خیال و صحت عاصل ہوتی ہے۔ برظاف اس سے تعلیٰ عقل و خیال کو ادھر ادھر جانے ہے دورک دے اور بالکل ہمہ تن دکھ درد ہی کی طرف متوجہ رکھے۔ تو ایسی قید بدنی قید سے ہراروں درجے سخت ہے۔ اسی لئے مجنوں سودائیوں کو عین با نوں اور حکوں کی طرف متوجہ رکھے۔ تو ایسی قید بدنی اس کی نظر میں شکل معلوم ہوتے میں۔

۲۳۔ نفسِ مطمئنہ کورضائے تی کی طرف دعوت: یعنی پہلے مجرموں اور ظالموں کا عال بیان ہوا تھا، اب اس کے مقابل ان لوگوں کا انجام بتلاتے ہیں جن کے دلوں کواللہ کے ذکر اور اس کی طاعت سے چین اور آرام ملتا ہے ان سے محشر میں کہا جائیگا کہ اے نفس آرمیدہ بحق! جس محبوب حقیقی سے تو لولگائے ہوئے تھا، اب ہر قسم کے جھگڑوں اور فرخثوں سے یکو ہوکر راضی خوشی اس کے مقام قرب کی طرف چل، اور اس کے مخصوص بندوں کے زمرہ میں شامل ہو اس کی عالیثان جنت میں قیام کر۔ بعض

روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ مومن کو موت کے وقت بھی یہ بثارت سنائی باتی ہے۔ بلکہ عارفین کا تجربہ بتلاتا ہے کہ اس دنیا کی زندگی میں بھی ایسے نفوس مطمئنہ اس طرح کی بثارات کا کافی الجلہ حظ اٹھاتے ہیں۔ اللّٰہم انی اسالك نفسًا بك مطمئنةً تو من بلقائك و تر طبی بقضائك و تقنع بعطائك (تنبیه) نفس مطمئنه، نفس امارہ اور نفس لوّامہ کی تحقیق سورة "قیامہ" کے شروع میں دیکھلی جائے۔

ركوعهاا

### ٩ سُوْرَةُ الْبَلَدِ مَكِّيَّةُ ٣٥

ایاتها۲۰

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قسم کھاتا ہوں میں اس شہر کی [ا]

۲۔ اور تجھ پر قید نہیں رہے گی اس شہر میں [۲]

۳۔ اور قسم ہے جنتے کی اور جواس نے جنا [۳]

۳ ۔ تحقیق ہم نے بنایا آدمی کو محنت میں <sup>[۴]</sup>

۵۔ کیا خیال رکھتا ہے وہ کہ اُس پر بس مذیلے گا کسی کا[۵]

۲۔ کتا ہے میں نے خرچ کر ڈالا مال ڈھیروں [۱]

› ۔ کیا خیال رکھتا ہے کہ دیکھا نہیں اسکوکسی نے [<sup>۱</sup>]

٨ \_ مِعلا ہم نے نہیں دیں اُسکو دو اسکھیں [٨]

۹\_ اور زبان اور دو ہونٹ [۹]

لا أُقْسِمُ بِهٰذَا الْبَلَدِ ﴿

وَ أَنْتَ حِلُّ بِهٰذَا الْبَلَدِ ﴿

وَ وَالَّدِقَّ مَا وَلَدَ ﴿

لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي كَبَدِ ﴿

اَيَحْسَبُ اَنُ لَّنُ يَّقُدِرَ عَلَيْهِ اَحَدُّ ﴿

يَقُولُ اَهُلَكُتُ مَالًا لُّبَدًا ﴿

اَيَحْسَبُ اَنْ لَّمْ يَرَةً اَحَدُّ أَيَ

اَلَمْ نَجُعَلُ لَّهُ عَيْنَيْنِ ﴿

وَ لِسَانًا وَّ شَفَتَيْنِ ﴿

ا۔ شہر مکہ کی قسم: یعنی مکہ معظمہ کی۔

۲۔ حرم میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے خصوصی رعایت: یعنی مکہ میں ہر شخص کو لڑائی کی ممانعت ہے مگر آتحضرت النافیالیّ اللہ علیہ وسلم کے لئے خصوصی رعایت: یعنی مکہ میں ہر شخص کو لڑائی کی ممانعت ہے مگر آتحضرت لیّافیالیّ اللہ کے لئے فتح مکہ کے دن یہ ممانعت نہیں رہی تھی جو کوئی آپ سے لڑا اس کو مارا۔ اور بعض سکین مجرموں کو خاص کھبہ کی دیوار کے پاس قتل کیا گیا پھراس دن کے بعد سے وہی ممانعت قیامت تک کے لئے قائم ہو گئی ۔ چونکہ اس آیت میں مکہ کی قسم کھا کر ان شدائد اور سختیوں کی طرف اشارہ فرمایا ہے جن میں سے انسان کو گزرنا پڑتا ہے اور اس وقت دنیا کا بزرگ ترین انسان اسی شہر

مکہ میں دشمنوں کی طرف سے زہرہ گداز تختیاں جھیل رہا تھا۔ اس لئے درمیان میں بطور جلہ معرضہ وَ اَذْتَ حِلُّ بِلَا الْبَلَدِ فَرَمَا کُر دی کہ اگرچہ آج آپ کا احترام اس شہر کے جاہلوں میں نہیں ہے۔ لیکن ایک وقت آیا چاہتا ہے جب آپ کا اسی شہر میں فاتحانہ داخلہ ہوگا۔ اور اس مقدس مقام کی ابدی تطہیر و تقدیس کے لئے مجرموں کو سزا دینے کی بھی آپ کو اجازت ہوگی، یہ پیشین گوئی ۸ھ میں خدا کے فضل سے پوری ہوئی (تنبیہ) بعض نے وَ اَذْتَ حِلُّ بِلِلذَا الْبَلَدِ کے معنی و انت نازل کے لئے میں ۔ یعنی میں اس شہر کی قیم کھاتا ہوں بحالیکہ آپ اس شہر میں پیدا کیے گئے اور قیام پزیر ہوئے۔ سازل کے لئے میں ۔ یعنی میں اس شہر کی قیم کھاتا ہوں بحالیکہ آپ اس شہر میں پیدا کیے گئے اور قیام پزیر ہوئے۔ سے یعنی آدم اور بنی آدم۔ وقیل غیر ذلک۔

ہ۔ آدمی کو محنت میں پیداکیا گیا: یعنی آدمی ابتداء سے انتہا تک مشقت اور رنج میں گرفتار ہے اور طرح طرح کی سختیاں جھیتا رہتا ہے کہمی مرض میں مبتلا ہے کہمی رنج میں کہمی فکر میں شاید عمر بھر میں کوئی لمحہ ایسا آتا ہو جب کوئی انسان تمام قسم کے فرخشوں اور محنت و تکلیف سے آزاد ہوکر بالکل بے فکری کی زندگی بسر کرے۔ حقیقت میں انسان کی پیدائشی ساخت ہی ایسی واقع ہوئی ہے کہ وہ ان سختیوں اور بکھیروں سے نجات شہیں پاسکتا۔ آدم اور اولاد آدم کے احوال کا مشاہدہ خود اس کی واضح دلیل ہے۔ اور مکہ بعیف سنگلاخ ملک کی زندگی خصوصا اُس وقت جبکہ وہاں فسل الخلائق محمد رسول النظائی سخت ترین جوروجفا اور ظلم وستم کے ہدف بیتے ہوئے تھے لَقَدْ خَلَقْنَا الْلِنْسَانَ فِی کَبَدٍ کی نمایاں شادت ہے۔

۵۔ کیا انسان پر کسی کا قابو نہیں ہے: یعنی انسان جن سختیوں اور محنت و مشقت کی راہوں سے گزرتا ہے اس کا مقتضا تو یہ تھا کہ اس میں عجز و درماندگی پیدا ہوتی اور اپنے کو بستہ حکم و قضا سمجھ کر مطیع امروتا بع رضا ہوتا اور ہروقت اپنی احتیاج وافتقار کو پلیش نظر رکھتا۔
لیکن انسان کی حالت یہ ہے کہ بالکل بھول میں پڑا ہے۔ توکیا وہ یہ سمجھتا ہے کہ کوئی ہستی ایسی نہیں جو اس پر قابو پاسکے اور اس کی سرکشی کی سزا دے سکے۔

۲۔ کفار کا مال خرچ کرنا: یعنی رسول کی عداوت، اسلام کی مخالفت ، اور معصیت کے مواقع میں یونہی بے تکے پن سے مال خرچ

کرنے کو ہنر سمجھتا ہے پھر اسے بڑھا پڑھا کر فخر سے کہتا ہے کہ میں اتنا کثیر مال خرچ کرچکا ہوں۔ کیا اس کے بعد بھی کوئی میرے مقابلہ میں کامیاب ، وسکتا ہے۔ لیکن آگے چل کرپۃ لگے گاکہ یہ سب خرچ کیا ہوا مال یونہی بربادگیا۔ بلکہ الٹا وبال جان ، وا۔

کے یعنی اللہ سب دیکھ رہا ہے۔ جتنا مال جس جگہ جس نہیت سے خرچ کیا ہے۔ جھوٹی شخی بگھارنے سے کچھ فائدہ نہیں۔

دے کیا ہم نے اس کو دوا سمجھیں نہیں دیں: یعنی جس نے دیکھنے کو آسمھیں دیں، کیا وہ خود دیکھتا نہ ہوگا ؟ یقینا ہو سب کو بینائی دے وہ سب سے بڑھ کر بینا ہونا چاہیئے۔

9۔ کیازبان اور ہونٹ نہیں بنائے: جن سے بات کرنے اور کھانے پینے میں مدد لیتا ہے۔

وَ هَدَيْنَهُ النَّجُدَيْنِ ﴿

فَلَا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ﴿

وَ مَا آدُر مِكَ مَا الْعَقَبَةُ

فَكُّ رَقَبَةٍ ﴿

أَوْ إِطْعُمْ فِي يَوْمِر ذِي مَسْغَبَةٍ ﴿

يَّتِيُمًا ذَا مَقُرَبَةٍ ﴿

أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَثْرَبَةٍ ﴿

ثُمَّ كَانَ مِنَ الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَتَوَاصَوَا بِالصَّمْرِ وَتَوَاصَوَا بِالصَّمْرِ حَمَةِ ﴿ اللَّهِ الْمَرْحَمَةِ ﴿ اللَّهِ الْمَيْمَنَةِ ﴿ اللَّهِ الْمَيْمَنَةِ ﴿ اللَّهِ الْمَيْمَنَةِ ﴿ اللَّهِ الْمَيْمَنَةِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَيْمَنَةِ ﴿ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّذِاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّذِي الْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّذِي الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الل

وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا بِالْتِنَا هُمُ أَصُحُبُ الْمَشْءَمَةِ اللهِ الْمَشْءَمَةِ اللهِ الْمَشْءَمَةِ اللهِ الْمَشْءَمَةِ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ

عُ عَلَيْهِمْ نَارٌ مُّؤْصَدَةً ﴿

۱۰۔ اور دکھلا دیں اُسکو دو گھاٹیاں [۱۰]

اا۔ مونہ دھک سکا گھاٹی پر["]

۱۲۔ اور توکیا سمجھا کیا ہے وہ گھاٹی

۱۳ چھڑانا گردن کا [۱۳]

۱۲ یا کھلانا مبھوک کے دن میں [۱۳]

۵ا۔ یتیم کوجو قرابت والا ہے <sup>[۳]</sup>

17\_ یا مختاج کو جو خاک میں رل رہا ہے [<sup>۱۵]</sup>

۱۱۔ پھر ہووے ایمان والوں میں [۱۱] جو تاکید کرتے ہیں آپس میں تحل کی اور تاکید کرتے ہیں رحم کھانے کی [۱۷] ۱۸۔ وہ لوگ ہیں بڑے نصیب والے [۱۸]

19۔ اور جو منکر ہوئے ہماری آیتوں سے وہ ہیں کمبختی والے[۱۹]

۲۰ اُنہی کو آگ میں موند دیا ہے[۲۰]

۱۰۔ اچھی اور بری دونوں رامیں بتا دیں: یعنی خیراور شر دونوں کی رامیں بتلا دیں۔ تاکہ برے راسۃ سے بیچے اور اچھے راسۃ پر چلے اور یہ بتلانا اجالی طور پر عقل و فطرت سے ہوا اور تفصیلی طور پر انبیاء ورسل کی زبان سے (تنبیہ) بعض نے ""نجدین"" سے مراد عورت کے پیتان لئے میں۔ یعنی بیچے کو دودھ پینے اور عذا عاصل کرنے کا راسۃ بتلا دیا۔ اا۔ دین کی گھاٹی: یعنی اس قدر انعامات کی بارش اور اسباب ہدایت کی موجودگی میں بھی اسے توفیق نہ ہوئی کہ دین کی گھاٹی پر آدھمکتا اور مکارم اخلاق کے راستوں کو طے کرتا ہوا فوزوفلاح کے بلند مقامات پر پہنچ جاتا (تنبیہ) دین کے کاموں کو گھاٹی اس لئے کما کہ مخالفت ہواکی وجہ سے ان کا انجام دینا نفس پر شاق اور گراں ہوتا ہے۔

الے یعنی غلام آزاد کرنا۔ یا قرضدار کی گردن قرض سے چھڑوانا۔

۱۳۔ بھوک کے دن میں کھانا کھلانا: یعنی قحط کے دنوں میں بھوکوں کی خبرلینا۔

۱۲۔ یتیم کی خدمت کرنا ثواب اور قرابتداروں کے ساتھ سلوک کرنا بھی ثواب ، جہاں دونوں جمع ہوجائیں تو دہرا ثواب ہو گا۔

<mark>10۔</mark> یعنی فقروفاقہ اور تنگدستی سے خاک میں مل رہا ہو، یہ مواقع ہیں مال خرچ کرنے کے نہ یہ کہ شادی غمی کی فضول رسموں اور خدا کی نافرمانیوں میں روپیہ برباد کرکے دنیا کی رسوائی اور آخرت کا وبال سرلیا جائے۔

11۔ یعنی پھران سب اعمال کے مقبول ہونے کی سب سے بڑی شمرط ایمان ہے۔ اگریہ چیز نہیں توسب کیا کرایا اکارت ہے۔ ۱۷۔ رحم اور صبر کی ایک دوسرے کو تاکید: یعنی ایک دوسرے کو تاکید کرتے رہتے ہیں کہ حقوق وفرائض کے اداکرنے میں ہرقسم کی سختیوں کا تحل کرواور خداکی مخلوق پر رحم کھاؤ، تا آسمان والا تم پر رحم کھائے۔

۱۸۔ اصحاب المیمنہ: یعنی یہ لوگ بڑے نوش نصیب اور میمون و مبارک ہیں جن کو عرش عظیم کے دائیں جانب جگہ ملے گی اور ان کا اعالنامہ داہنے ہاتھ میں دیا جائیگا۔

91۔ اصحاب المشمّہ: یعنی بدنصیب، منحوس، شامت زدہ جن کا اعالنامہ بائیں ہاتھ میں دیا جائیگا اور عرش کے بائیں طرف کھڑے کیے جائیں گے۔

۲۰۔ آگ میں بند کر دیئے جائیں گے: یعنی دوزخ میں ڈال کر سب دروازے نکلنے کے بند کر دیبے جائیں گے۔ اعاذ نااللہ منہا۔

رکو عها ا

### ٩ سُوْرَةُ الشَّمْسِ مَكِّيَّةُ ٢٦

ایاتهاه

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قسم سورج اور اُسکے دھوپ پڑھنے کی ۲۔ اور یاند کی جب آئے سورج کے چیچھے [۱] ۳۔ اور دن کی جب اُسکوروش کر یے [۱] م ۔ اور رات کی جب اسکو ڈھانک لیوے [<sup>۳</sup>]

۵ \_ اور آسمان کی اور جیبا که اُسکو بنایا [۴]

۲۔ اور زمین کی اور جیسا کہ اُسکو پھیلا یا [۵]

۷۔ اور جی کی اور جیباکہ اُسکو ٹھیک بنایا<sup>[۱]</sup>

۸۔ پھر سمجھ دی اُسکو ڈھٹائی کی اور پچ کر چلنے کی [۱]

9۔ تحقیق مراد کو پہنچا جس نے اُسکو سنوار لیا <sup>[۸]</sup>

۱۰۔ اور نامراد ہوا جس نے اُسکو خاک میں ملاچھوڑا [۹]

اا۔ جھٹلایا ثمود نے اپنی شرارت سے [۱۰]

۱۲۔ جب اٹھ کھڑا ہوا اُن میں کا بڑابد بخت ["]

وَ الشُّمُسِ وَ ضُحٰهَا ﴾ وَ الْقَمَرِ إِذَا تَلْمُهَا ١ وَ النَّهَارِ إِذَا جَلُّمَا ١ وَ الَّيْلِ إِذَا يَغُشُّمُا ﴿ وَ السَّمَا ءِ وَ مَا بَنْهَا ﴿ وَ الْأَرْضِ وَ مَا طَحْهَا ﴿

وَ نَفْسِ وَّ مَا سَوِّ بِهَا ﴿

فَالْهُمَهَا فُجُوْرَهَا وَ تَقُوٰ مِهَا ١

قَدُ اَفُلَحَ مَنْ زَكِّمهَا عَيْ

وَ قَدُ خَابَ مَنْ دَسَّمَهَا اللهِ

كَذَّبَتُ ثُمُو دُ بِطَغُوٰ بِهَا رَأَى

إِذِانْبَعَتَ اَشُقٰهَا ﷺ

ا۔ مخلوقات کی قسمیں: یعنی سورج غروب ہونے کے بعد جب اس کی عاندنی پھیلے۔

۲۔ مخلوقات کی قسمیں: یعنی جب دن میں سورج پوری روشنی اور صفائی کے ساتھ جلوہ گر ہو۔

۔ یعنی جب رات کی تاریکی نوب چھاجائے اور سورج کی روشنی کا کچھے نشان دکھائی یہ دے۔

<mark>۷۔</mark> یعنی جس شان و عظمت کا اس کو بنایا۔ اور بعض کے نزدیک مَاابَلْهَا سے مراد اس کا بنانے والا ہے۔

<mark>ہ۔</mark> یعنی جس حکمت سے اس کو پھیلا کر مخلوق کی بودوہا ت کے قابل کیا۔ یہاں بھی بعض نے مَاطَلحَهَا سے اس کا پھیلانے والا مراد لیا ہے۔

1۔ کہ اعتدال مزاج کا اور حواس ظاہری و باطنی اور قوائے طبیعیہ حیوانیہ اور نفسانیہ سب اس کو دیے اور نیکی بدی کے راستوں پر علینے کی استعداد رکھی۔

﴾۔ آدمی کو فجور اور تقویٰ کی سمجھ دی گئی ہے: یعنی اوّل تو اجالی طور پر عقل سلیم اور فطرت صحیحہ کے ذریعہ سے بھلائی برائی میں فرق کرنے کی سمجھ دی۔ پھر تفصیلی طور پر انبیاء ورسل کی زبانی خوب کھول کھول کر بتلا دیا کہ یہ راستہ بدی کا اور یہ پر ہیزگاری کا ہے۔ اس کے بعد قلب میں جو نیکی کار حجان یا بدی کی طرف میلان ہو، ان دونوں کا غالق بھی اللہ تعالیٰ ہے۔ گو القاء اوّل میں فرشتہ واسطہ ہوتا ہے۔ اور ثانی میں شیطان پھر وہ رجان ومیلان کبھی بندہ کے قصد اختیار سے مرتبہ عزم تک پہنچ کر صدور فعل کا ذریعہ بن جاتا ہے۔ جس کا غالق اللہ اور کاسب بندہ ہے اس کسب خیروشر پر مجازات کا سلسلہ بطریق تسبیب قائم ہے۔ وہذہ المسئلة من معضلات الممائل۔ وتفصیلها یطلب من مظافها۔ وزیدان نفردلها جزءً ان ساعدنا التوفیق واللہ الموفق والمعین۔

۸۔ تزکیہ نفس ہی کا میابی ہے: یعنی نفس کا سنوارنا اور پاک کرنا یہ ہے کہ قوت شہویہ اور قوت غضبیہ کو عقل کے تابع کریں اور عقل کو شہریعت الہیہ کا تابعدار بنائے تاکہ روح اور قلب دونوں تجلی الهی کی روشنی سے متور ہو جائیں ۔

8۔ نفس کی اطاعت نامرادی: یعنی خاک میں ملا چھوڑنے سے یہ مراد ہے کہ نفس کی باگ یحر شوت و خصنب کے ہاتھ میں دیدے۔ عقل و شرع سے کچھ سروکار نہ رکھے۔ گویا خواہش اور ہوئ کا بندہ بن جائے ۔ ایسا آدمی جانوروں سے بدتر اور ذلیل ہے (تنبیہ) قَدْ اَفْلَکَحَ مَنْ زَکُھا وَ قَدْ خَابَ مَنْ دَسُنھا ہواب قیم ہے اور اس کو مناسبت قسموں سے یہ ہے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ نے اپنی حکمت سے سورج کی دھوپ اور چاندگی چاندنی دن کا اجالا اور رات کا اندھیرا، آسمان کی بلندی اور زمین کی پتی کو ایک دوسرے کے مقابل پیدا کیا اور نفس انسانی میں خیروشرکی متقابل قوتیں رکھیں اور دونوں کو سمجھنے اور ان پر چلنے کی قدرت ایک دوسرے کے مقابل پیدا کیا اور نفس انسانی میں خیروشرکی متقابل قوتیں رکھیں اسی حکیم مطلق کا کام ہے خیروشر اور ان دونوں کے دی۔ اسی طرح متضاد و مختلف اعمال پر مختلف ثمرات و نتائج مرتب کرنا بھی اسی حکیم مطلق کا کام ہے نیروشر اور ان دونوں کے مقابل و نتائج کا عالم میں پایا جانا بھی حکمت تخلیق کے اعتبار سے ایسا ہی موزوں و مناسب ہے جیسے اندھیرے اور اجالے کا وجود۔

۱۔ جیسے ثمود نے جھٹلایا: یعنی حضرت صالح کو جھٹلایا۔ یہ قَدِّ خَابَ مَنْ دَسُّھَا کی ایک مثال عبرت کے لئے بیان فرما دی سورۃ اعراف وغیرہ میں یہ قصہ مفصل گزر چکا ہے۔

اا۔ یہ بدبخت قذاربن سالف تھا۔

فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللهِ نَاقَةَ اللهِ وَ سُقَيْهَا ﴿

فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا لَهِ فَدَمُدَمَ عَلَيْهِمُ رَبُّهُمُ بِذَنْبِهِمُ فَسَوَّنهَا ﴿

ع و لَا يَخَافُ عُقَٰلِهَا ﴿

۱۳۔ پھر کھاں اُنکو اللہ کے رسول نے خبردار ہو اللہ کی اونٹنی سے اور اُسکی پانی پینے کی باری سے [۳]
۱۹۔ پھر انہوں نے اُسکو جھٹلایا پھر پاؤں کاٹ ڈالے اُسکے پھر الن مارا اُن پر اُنکے رب نے بسبب اُنکے گناہوں کے پھر برابر کر دیا سب کو [۳]

۱۱۔ حضرت صالح علیہ السلام کی تنبیہ: "یعنی خبرداراس کو قتل نہ کرنا اور نہ اس کا پانی بند کرنا۔ پانی کا ذکر اس لئے فرمایا کہ بظاہرا سی سبب سے وہ اس کے قتل پر آمادہ ہوئے تھے۔ اور ""اللہ کی اونٹنی"" اس اعتبار سے کھا کہ اللہ نے اس کو حضرت صالح کی نبوّت کا ایک نشان بنایا تھا۔ اور اس کا احترام واجب کیا تھا۔ یہ قصہ پہلے اعراف وغیرہ میں گزرچکا۔"

۱۳۔ اُونٹنی کے پاؤں کاٹ ڈالے: حضرت صالح نے فرمایا تھا و لا تمسّو ھا بسوءِ فیاخذ کم عذاب الیم (اس اونٹنی کو برائی سے ہاتھ نہ لگانا، ورنہ سخت دردناک عذاب میں پھنس جاؤگے ) ان لوگوں نے اس بات کو جھوٹ سمجھا، پیغمبر کی تکذیب کی اور اونٹنی کو ہلاک کر ڈالا۔ آخر وہی ہوا جو حضرت صالح نے کہا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے سب کو مٹاکر برابر کر دیا۔

۱۱۰ پھر اللہ نے ان کوالٹ مارا؛ یعنی جیسے بادشاہان دنیا کو کسی بڑی قوم یا جاعت کی سزا دہی کے بعد اخمال ہوتا ہے کہ کمیں ملک میں شورش برپا نہ ہوجائے یا انتظام ملکی میں خلل نہ پڑے اللہ تعالیٰ کو ان چیزوں کا کوئی اندیشہ نہیں ہوسکتا۔ ایسی کونسی طاقت ہے جو سزایافتہ مجرموں کا انتظام لینے کے لئے اس کا پیچھا کریگی ؟ العیاذ باللہ۔

ركوعهاا

# ٩٢ سُوْرَةُ الَّيْلِ مَكِّيَّةُ ٩

ایاتها۲۱

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قعم رات کی جب چھا جائے

۲۔ اور دن کی جب روش ہو

۳۔ اور اُسکی جواُس نے پیدا کئے نر اور مادہ

م۔ تمہاری کائی طرح طرح پر ہے<sup>[1]</sup>

۵۔ سوجس نے دیا اور ڈرتا رہا

٦۔ اور پنچ جانا مجھلی بات کو

﴾ ۔ تواُسکو ہم سج سج پہنچا دیں گے آسانی میں [۱]

۸۔ اور جس نے یہ دیا اور بے پروا رہا

<u>9۔ اور جھوٹ جانا مجلی بات کو </u>

۱۰۔ سواُسکو ہم سبج سبج پہنچا دیں گے سختی میں [۳]

اا۔ اور کام نہ آئے گا اُسکے مال اُس کا جب گڑھ

میں گرے گا <sup>[م</sup>]

وَ الَّيْلِ اِذَا يَغُشٰى ۚ وَ النَّهَارِ اِذَا تَجَلِّى ۚ

وَ مَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَ الْأُنْتَى فَي

إِنَّ سَعْيَكُمُ لَشَتَّى ﴿

فَامَّا مَنُ اعْطٰى وَ اتَّفٰى ﴿

و صَدَّقَ بِالْحُسْنَى ﴿

فَسَنُيسِّرُهُ لِلْيُسْرِي ﴿

وَ أَمَّا مَنُ بَخِلَ وَ اسْتَغُنٰي ﴿

وَ كَذَّبَ بِالْحُسْنَى ﴿

فَسَنُيسِّرُهُ لِلْعُسْرِي ﴿

وَ مَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدِّي ﴿

۱۔ دن رات اور نر اور مادہ کی قیم: یعنی جس طرح دنیا میں رات اور دن، نر اور مادہ، مختلف و متضاد چیزیں پیدا کی گئی ہیں، تمہارے اعال اور کوششیں بھی مختلف و متضاد ہیں۔ پھر ان مختلف اعال و مساعی پر ظاہر ہے ثمرات و نتائج بھی مختلف ہی مرتب ہوں

گے جن کا ذکر آگے آتا ہے۔

۲۔ متبقی اور نیکو کار کے لئے آسانی: یعنی جو شخص نیک راستہ میں مال خرچ کرتا اور دل میں غدا سے ڈرتا ہے اور اسلام کی جھلی باتوں کو پچ جانتا اور بشارات ربانی کو صبح سمجھتا ہے، اس کے لئے ہم اپنی عادت کے موافق نیکی کا راستہ آسان کر دیں گے اور انجام کارانتهائی آسانی اور راحت کے مقام پر پہنچا دیں گے جس کا نام جنت ہے۔

۳۔ اچھائی کو جھٹلانے والے کا انجام: یعنی جس نے غداکی راہ میں خرچ نہ کیا، اس کی خوشنودی اور آخرت کے ثواب کی پروانہ کی اور اسلام کی باتوں اور اللہ کے وعدوں کو جھوٹ جانا، اس کا دل روز بروز تنگ اور سخت ہوتا چلا جائےگا۔ نیکی کی توفیق سلب ہوتی جائے گی اور آخر کار آہستہ آہستہ عذاب الهی کی انتہائی سختی میں پہنچ جائےگا۔ یہی اللہ کی عادت ہے کہ سعداء جب نیک علی اختیار کرتے ہیں اور اشقیاء جب بدعل کی طرف چلتے ہیں تو دونوں کے لئے وہی راستہ آسان کر دیا جاتا ہے جو انہوں نے تقدیر الهی کے موافق آپ ارادہ اور افتیار سے پہند کر لیا ہے گلگ نیمیڈ کھٹو کرتے و کھٹو کرتے مین عطا ء رَبِّك موامی کا عطا ہ رَبِّك موامی کے مخطور کرا راسراء رکوعی۔

۷۔ مال اس کو تباہی سے نہ بچا سکے گا؛ یعنی جس مال و دولت پر گھمنڈ کرکے یہ آفرت کی طرف سے بے پروا ہورہا تھا، وہ ذرا بھی عذاب الهی سے نہ بچا سکے گا۔

إِنَّ عَلَيْنَا لَلُهُدَى ﴿

وَ إِنَّ لَنَا لَلَا خِرَةَ وَ الْأُولِي ﴿
قَانَذَرُتُكُمُ نَارًا تَلَظِّي ﴿

لَا يَصْلَمُهَا إِلَّا الْاَشْقَى ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَمْ عَلَهُ عَلَهُ عَلَمْ عَلَالِهُ عَلَمُ عَلَمْ عَلَهُ عَلَمْ عَلَهُ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمْ عَلَهُ عَلَمْ عَلَهُ عَلَمْ عَلَهُ عَلَهُ عَلَمْ عَ

۱۲\_ ہمارا ذمہ ہے راہ سجھا دینا

۱۳۔ اور ہمارے ہاتھ میں ہے آخرت اور دنیا [۵] ۱۲۔ سو میں نے سنا دی تم کو خبر ایک بھڑکتی ہوئی آگ کی [۱]

۵ا۔ اُس میں وہی گرے گا جو بڑا بد بخت ہے

ا۔ جس نے جھٹلایا اور منہ پھیرا[۱]

۱۷۔ اور بچا دیں گے اُس سے بڑے ڈرنے والے کو [۸] ۱۸۔ جو دیتا ہے اپنا مال دل پاک کرنے کو [۹]

وَ مَالِاَحَدِ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجُزَى ﴿
إِلَّا ابْتِغَا ءَ وَجُهِ رَبِّهِ الْاَعْلَى ﴿

ع و لَسَوْفَ يَرُطْبَى ﴿

19۔ اور نہیں کسی کا اُس پر احمان جس کا بدلا دے ۲۰۔ مگر واسطے چاہنے مرضی اپنے رب کی جوسب سے برتر ہے

۲۱ \_ اورآگے وہ راضی ہو گا [۱۰]

۵۔ دنیا اور آخرت ہمارے ہاتھ میں ہے: یعنی ہماری حکمت اس کو مقتضی نہیں کہ کسی آدمی کو زبر دستی نیک یا بدیننے پر مجبور کر دیں ہاں یہ ہم نے اپنے ذمہ لیا ہے کہ سب کو نیکی بدی کی راہ سمجھا دیں۔ اور بھلائی برائی کو خوب کھول کر بیان کر دیں۔ پھر جو شخص جو راہ اختیار کر لے دنیا اور آخرت میں اس کے موافق اس سے برناؤکریں گے۔

۱۔ بھڑکتی ہوئی آگ کی خبر: اس ایک بھڑکتی ہوئی آگ سے شاید دوزخ کا وہ طبقہ مراد ہوگا جو بڑے بھاری مجرموں اور بد بختوں کے لئے مخصوص ہے۔

﴾۔ یعنی ہمیشہ کے لئے وہی گرے گا کہ پھر کھی نکلنا نصیب نہ ہوگا۔ کاندل علیہ النصوص۔

۸۔ اتقیٰ اس آگ سے بچالیا جائیگا: یعنی ایسے لوگوں کو اس کی ہواتک بھی نہیں لگے گی۔ صاف بچا دیے جائیں گے۔

9۔ اتقیٰ کون ہے: یعنی نفس کورذیلہ بخل و طمع وغیرہ سے پاک کرنا مقصود ہے۔ کسی طرح کا ریاء اور نمود ونمائش یا دنیوی اغراض پیش نظر نہیں۔

۱۰۔ صرت الوبکر صدیق کی فضیلت وہرتی: یعنی خرچ کرنے سے کسی مخلوق کے احمان کا بدلہ آثارنا مقصود نہیں۔ بلکہ غالص رضاء مولیٰ کی طلب اور دیدار الهی کی تمنا میں گھر بار لٹا رہا ہے۔ تو وہ اطمینان رکھے کہ اسے ضرور نوش کر دیا بائیگا اور اس کی یہ تمنا ضرور پوری ہوکر رہیگی۔ ان الله لا یضیع اجر المحسنین ۔ (تنبیہ) اگرچہ مضمون آیات کا عام ہے۔ لیکن روایات کثیرہ شاہر میں کہ ان آخری آیات کا نزول سینا صرت الوبکر صدیق کی شان میں ہوا۔ اور یہ بہت بڑی دلیل ان کی فضیلت و برتری کی شاہد میں کہ ان آخری آیات کا نزول سینا صفرت الوبکر صدیق آسمان سے ہو۔ ان اکر مکم عندالله اتفاکم ۔ اور خود صفرت می سے اس کو وکسوف کی شارت سائی جائے۔ فی الحقیقت صفرت الوبکر صدیق کے حق میں آدہی ہے وکسوف کی بشارت ایک فکر طبی کی بشارت عظمی کا جو آگے نبی کریم النظم کی بشارت ایک اندکاس ہے اس بشارت عظمی کا جو آگے نبی کریم النظم کی تق میں آرہی ہے وکسوف کی بیٹارت ایک اندکاس ہے اس بشارت عظمی کا جو آگے نبی کریم النظم کی بشارت ایک فکر طبی ۔

عـم ۳۰

ركوعهاا

٩٣ سُوْرَةُ الضُّحٰى مَكِّيَّةُ ١١

ایاتها

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قسم دھوپ پڑھتے وقت کی

۲۔ اور رات کی جب چھا جائے

٣۔ مذ رفصت کر دیا تھے کو تیرے رب نے اور مذ

بيزار موا [ا]

۷۔ اور البتہ پچھلی بہتر ہے تجھ کو پہلی سے [۲]

۵۔ اورآگے دے گا تجھ کو تیرارب پھر توراضی ہو گا [۳]

٦- معلا نهيں پايا تجه کويتيم چر جگه دی [۴]

﴾ \_ اوريايا تجه كو بھنگتا مچھرراہ سجھائی [۵]

۸۔ اوریایا تجھ کو مفلس پھر بے پر واکر دیا [۱]

۹۔ سوجو یتیم ہواُس کومت دیا<mark>[۱]</mark>

۱۰ اور جو مانگتا ہواُسکومت جھڑک [^]

اا۔ اور جواحیان ہے تیرے رب کا سوبیان کر [۹]

وَ الضُّحٰي ﴿

وَ الَّيْلِ إِذَا سَجَى ﴿

مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَ مَا قَلِي ﴿

وَ لَلْاخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ الْأُولِي ﴿

وَ لَسَوْفَ يُعْطِينُكَ رَبُّكَ فَتَرُضِي ﴿

اَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيْمًا فَالرِي ﴿

وَ وَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَى ﴿

وَ وَجَدَكَ عَآبِلًا فَأَغْنَي ﴿

فَامًّا الْيَتِيهُم فَلَا تَقُهَرُ ﴿

وَ اَمَّا السَّآبِلَ فَلَا تَنْهَرُ اللَّهِ

عُ وَ اَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ﴿

ا۔ فترت وحی اور کفار کے طعنے: یعنی روایات صحیحہ میں ہے کہ جبریل دیر تک رسول اللہ النّائِیَّ اِلَّمْ کے پاس نہ آئے (یعنی وحی قرآنی بند رہی) مشرکین کھنے لگے کہ (لیّجئے) محمد (النّائِیَّ اِلَمْ ) کو اس کے رب نے رضت کر دیا۔ اس کے جواب میں یہ آیات نازل

ہوئیں۔ میراگان یہ ہے (واللہ اعلم) کہ یہ زمانہ فترۃ الوحی کا ہے جب سورۃ "اقراء" کی ابتدائی آیات نازل ہونے کے بعدایک طویل مدت تک وحی رکی رہی تھی اور حضور النائی آئی فوداس فترت کے زمانہ میں سخت مغموم و مضطرب رہتے تھے، تاآنکہ فرشۃ نے اللہ تعالیٰ کی طرف سے یاایہ المحدثر کا خطاب سنایا! اغلب ہے کہ اس وقت مخالفوں نے اس طرح کی چہ میگوئیاں کی ہوں۔ چنانچ ابن کثیر نے محد بن اسحاق وغیرہ سے جو الفاظ نقل کیے میں وہ اسی اخمال کی تاکید کرتے میں۔ مکن ہے اسی دوران میں وہ قصہ بھی پیش آیا ہو جو بعض اعادیث صحیحہ میں بیان ہوا ہے کہ ایک مرتبہ حضور النائی آئیل بیا بیاری کی وجہ سے دو تین رات نہ اٹھ سکے، توایک (غبیث) عورت کھنے لگی۔ اے محمد! (النائی آئیل) معلوم ہوتا ہے، تیرے شیطان نے تجھ کو چھوڑ دیا ہے (العیاذ باللہ) غرض ان سب خرافات کا جواب سورۃ "" والضحی "" میں دیا گیا ہے۔

اللہ آپ سے ناراض نہیں ہے: پہلے قسم کھائی دھوپ پڑھتے وقت کی اور اندھیری رات کی۔ پھر فرمایا کہ (دشمنوں کے سب خیالات غلط میں) نہ تیرارب تجھ سے ناراض اور ہیزار ہوا نہ تجھ کو رخصت کیا۔ بلکہ جس طرح ظاہر میں وہ اپنی قدرت و حکمت کے مختلف نشان ظاہر کرتا، اور دن کے تیجے رات اور رات کے تیجے دن کولاتا ہے، یہی کیفیت باطنی عالات کی سمجھو۔ اگر سورج کی دھوپ کے بعد رات کی تاریکی کا آنا اللہ کی نفگی اور ناراضی کی دلیل نہیں۔ اور نہ اس کا ثبوت ہے کہ اس کے بعد دن کا اجالا کہمی نہ ہوگا۔ تو چند روز نور وحی کے رکے رہنے سے یہ کیونکر سمجھ لیا جائے کہ آج کل غدا اپ منتخب کیے ہوئے پیغمبر سے خفا اور ناراض ہوگیا اور ہمیشہ کے لئے وحی کا دروازہ بند کر دیا ہے۔ ایسا کہنا تو غدا کے علم محیط اور حکمت بالغہ پر اعتراض کرنا ہے۔ گویا اسے خبر نہ تھی کہ جس کومیں نبی بنا رہا ہوں وہ آئندہ چل کر اس کا اہل ثابت نہ ہوگا ؟ العیاذ باللہ۔

۲۔ یعنی آپ کی پچھلی عالت پہلی عالت سے کمیں ارفع واعلیٰ ہے۔ وحی کی یہ چندروزہ رکاوٹ آپ کے نزول وانحطاط کا سبب نہیں، بلکہ بیش از بیش عروج وارتقا کا ذریعہ ہے اور اگر پچھلی سے بھی پچھلی عالت کا تصور کیا جائے یعنی آفرت کی شان و شکوہ کا، جبکہ آدم اور آدم کی ساری اولا د آپ کے جھنڈے تلے جمع ہوگی۔ تو وہاں کی بزرگی اور فضیلت تو یماں کے اعزاز واکرام سے بے شمار درجہ بڑھ کر ہے۔

۳۔ آن تحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو نوش کر دینے کا وعدہ: یعنی ناراض اور بیزار ہو کر چھوڑ دینا کیسا، ابھی تو تیرارب تجھ کو ( دنیا و آخرت میں ) اس قدر دولتیں اور نعمتیں عطا فرمائیگا کہ تو پوری طرح مطمئن اور راضی ہو جائے۔ حدیث میں نبی کریم اللّٰیٰ ایّبا نے فرمایا کہ محمد راضی نہیں ہوگا جب تک اس کی امت کا ایک آدمی بھی دوزخ میں رہے (اللّٰیٰ ایّبا ہٰم)۔

سال کی عمر تھی کہ والدہ نے رملت کی۔ پھر آٹھ سال کی عمر تک اپنے دادا (عبدالمطلب) کی کفالت میں رہے۔ آخر اس دریتیم اور نادرہ روز گار کی ظاہری تربیت و پرورش کی سعادت آپ کے بیحد شفیق پھپا الوطالب کے حصہ میں آئی۔ انہوں نے زندگی بھر آپ کی نصرت و عایت اور تکریم و تحییل میں کوئی دقیقہ اٹھا نہ رکھا۔ ہجرت سے کچھ پہلے وہ بھی دنیا سے رخصت ہوئے۔ چند روز بعد یہ امانت الہی اللہ کے عکم سے انصار مدینہ کے گھر پہنچ گئی۔ ""اوس"" اور "" خزرج "" کی قسمت کا ستارہ پھل اٹھا۔ اور انہوں نے بعد یہ امانت الہی اللہ کے عکم سے انصار مدینہ کے گھر پہنچ گئی۔ ""اوس " اور " خزرج " کی قسمت کا ستارہ پھل اٹھا۔ اور انہوں نے اس کی حفاظت اس طرح کی جس کی نظیر چشم فلک نے کبھی نہ دیکھی ہوگی۔ یہ سب صورتیں درجہ بدرجہ ایواء کے تحت میں داخل میں۔ کا اشارالیہ ابن کثیر ہ

8: ہم نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ہدایت کاملہ عطاء کی: جب حضرت ہوان ہوئے قوم کے مشرکانہ اطوار اور بیودہ رسم وراہ علیہ سخت بیزار سے اور قلب میں خدائے واحد کی عبادت کا جذبہ پورے زور کے ساتھ موجن تھا۔ عثق الهی کی آگ سینہ مبارک میں بڑی تیزی سے جھڑک رہی تھی۔ وصول الی اللہ اور ہدایت خلق کی اس اکمل ترین استعداد کا چشمہ ہوتام عالم سے بڑھ کر نفس قد می میں ودیعت کیا گیا تھا۔ اندر ہی اندر جوش مارہ تھا، لیکن کوئی صاف کھلا ہوا راستہ اور مفصل دستورالعل بظاہر دکھائی نہ دیتا تھا جس سے اس عرش وکرسی سے زیادہ وسیع قلب کو تسکین ہوتی۔ اسی جوش طلب اور فرط محبت میں آپ بے قرار اور سرگردال مجرتے اور غاروں اور پہاڑوں میں جاکر مالک کو یاد کرتے اور محبوب تقیقی کو پکارتے۔ آخر اللہ تعالیٰ نے "غارتماء" میں فرشتہ کو چھرتے اور غاروں اور پہاڑوں میں جاکر مالک کو یاد کرتے اور محبول دیں۔ یعنی دین جی نازل فرمایا۔ مما کُنْتَ تَدُدِیْ مَا الْمُحِنْبُ وَ لَا اللّٰ الله اور اصلاح خلق کی تفصیلی رامیں آپ پر کھول دیں۔ یعنی دین جی نازل فرمایا۔ مما کُنْتَ تَدُدِیْ مَا الْمُحِنْبُ وَ لَا اللّٰ الله اور اصلاح خلق کی تفصیلی رامیں آپ پر کھول دیں۔ یعنی دین جی نازل فرمایا۔ مما کُنْتَ تَدُدِیْ مَا الْمُحِنْبُ وَ لَا اللّٰ الله اور اصلاح خلق کی تفصیلی رامیں آپ پر کھول دیں۔ یعنی دین جی نازل فرمایا۔ مما کُنْتَ تَدُدِیْ عَبَادِنَا اللّٰ (شوری رکوع ۵)۔ (تنبیہ) مما الْمُحِنْبُ وَ لَا اللّٰہ الله الله الله الله القديم کو پیش نظر رکھنا علم المُحَنْبُ کُنْسُ کُنْسُ کُنْسُ کُمُ کُنْسُ اللّٰہ الله الله الله القديم کو پیش نظر رکھنا علی الله الله المنا کہ الله علی ضلاله کا القدیم کو پیش نظر رکھنا علی طرکہ کھوں کہ معنی کرتے وقت سورۃ "یوسف" کی آیت قالو اتا اللّٰہ ادّات لفھی ضلاله القدیم کو پیش نظر رکھنا

﴾۔ یتیموں کی دل جوئی کرو: بلکہ اس کی خبر گیری اور دلجوئی کر۔ جس طرح تم کو یتیمی کی عالت میں اللہ تعالیٰ نے مٹھ کانا دیا۔ تم

دوسرے یتیموں کو ٹھکانا دو۔ ای طرح کے مکارم اخلاق اختیار کرنے سے بندہ اللہ کے رنگ میں رنگا جاتا ہے۔ صبغة الله و من احسن من الله صبغة حدیث میں آپ الله الله الله علی علی الله علی علی الله علی علی الله عل

۸۔ یعنی تم نادار تھے، اللہ تعالیٰ نے غنا عطا فرمایا۔ اب شکر گذار بندے کا حوصلہ یہی ہونا چا بیئے کہ مانگنے والوں سے تنگ دل نہ ہو اور حاجمتندوں کے سوال سے گھبرا کر جھڑکنے ڈانٹنے کا شیوہ اختیار نہ کرے۔ بلکہ فراغدلی اور خوش اخلاق سے پیش آئے۔ اعادیث میں سائلین کے مقابلہ پر آپکی وسعت اخلاق کے جوقصے منقول میں وہ بڑے سے بڑے مخالف کو آپ کے اخلاق کا گرویدہ بنا دیتے میں (تنبیہ) صاحب روح المعانی لکھتے میں کہ سائل کے زہر کی ممانعت اس صورت میں ہے جب وہ زمی سے مان جائے۔ ورنہ اگر اڑی لگاکر کھڑا ہوجائے اور کسی طرح نہ مانے اس وقت زہر جائز ہے۔

9۔ اللہ کے اصانات کی تذکیر کیجے: محن کے اصانات کا بہ نیت شکرگزاری (نہ بقصد فخرو مباہات) پر چاکرنا شرعا محمود ہے۔ امذا ہو انعامات اللہ تعالیٰ نے آپ پر فرمائے ان کو بیان کیجے۔ خصوصا وہ نعمت ہدایت جس کا ذکر وَ وَ جَدَكَ ضَا لَّلا فَهَدی میں ہوا۔ اس کا لوگوں میں پھیلانا اور کھول کھول کر بیان کرنا تو آپ کا فرض منصبی ہے۔ شاید آپ کے ارشادات وغیرہ کو جو حدیث کما جاتا ہے۔ وہ اسی لفظ فَحَدِّثْ سے لیاگیا ہو۔ واللہ اعلم۔

ركوعهاا

## ٩٢ سُوْرَةُ اَلَمْ نَشْرَحَ مَكِّيَّةُ ١٢

ایاتها۸

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ کیا ہم نے نہیں کھول دیا تیرا سینہ [۱] ۲۔ اور آثار رکھا ہم نے تجھ پر سے بوجھ تیرا

۳۔ جس نے جھ کا دی تھی پیٹے تیری [۲]

۴ \_ اور بلند کیا ہم نے مذکور تیرا<sup>[۳]</sup>

۵۔ سوالبیۃ مشکل کے ساتھ آسانی ہے

البتہ مشکل کے ساتھ آسانی ہے [۴]
 پھر جب تو فارغ ہو تو محنت کر

۸۔ اور اپنے رب کی طرف دل لگا[۵]

ٱلَمْ نَشُرَحُ لَكَ صَدْرَكَ ﴿

وَ وَضَعْنَا عَنُكَ وِزُرَكَ ﴿

الَّذِيِّ أَنْقَضَ ظَهُرَكَ ﴿

وَ رَفَعْنَا لَكَ ذِكُرَكَ ﴿

فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴿

إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴿

فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ ﴿

عُ وَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَارُغَبُ ﴿

ا۔ علوم و معارف کے لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا سینہ کھول دیا؛ کہ اُس میں علوم و معارف کے سمندر آثار دیے اور لوازم نبوت اور فرائض رسالت برداشت کرنے کو بڑا وسیع حوصلہ دیا کہ بیٹھار دشمنوں کی عداوت اور مخالفوں کی مزاحمت سے گھبرانے نہ پائیں (تنبیہ) اعادیث وسیرسے ثابت ہے کہ ظاہری طور پر بھی فرشتوں نے متعدد مرتبہ آپ کا سینہ چاک کیا۔ لیکن مدلول آیت کا بظاہروہ معلوم نہیں ہوتا۔ واللہ اعلم۔

۲۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا بوجھ آثار دیا: وحی کا اترنا اوّل سخت مشکل تھا۔ پھر آسان ہوگیا۔ یامنصب رسالت کی ذمہ داریوں کو محبوس کرکے خاطر شریف پر گرانی گزرتی ہوگی۔ وہ رفع کر دی گئی۔ یا ""وزر"" سے وہ امور مباحہ مراد ہوں جو گاہ بگاہ آپ قرین حکمت وصواب سمجھ کر کر لیتے تھے اور بعد میں ان کا خلاف حکمت یا خلاف اولی ہونا ظاہر ہوتا تھا اور آپ الٹی آپائم بوجہ علوّ شان اور غایت

قرب کے اس سے ایسے ہی مغموم ہوتے تھے جس طرح کوئی گناہ سے مغموم ہوتا ہے۔ تواس آیت میں ان پر مواخذہ نہ ہونے کی بشارت ہوئی۔ کذاروی عن بعض السلف۔ اور حضرت شاہ عبدالعزیز کھتے میں کہ آپ کی ہمت عالی اور پیدائشی استعداد جن کا بشارت ہوئی۔ کذاروی عن بعض السلف، قلب مبارک کو جمانی ترکیب یا نفسانی تشویشات کی وجہ سے ان پر فائز ہونا دشوار معلوم ہوتا ہوگا۔ اللہ نے جب سینہ کھول دیا اور حوصلہ کشادہ کر دیا وہ دشواریاں جاتی رمیں اور سب بوجھ ملکا ہوگیا۔

۳۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذکر کو بلندی دی: یعنی پیغمبروں اور فرشتوں میں آپ الٹی آلیّا کی نام بلند ہے۔ دنیا میں تمام سمجھدار انسان نهایت عزت و وقعت سے آپ الٹی آلیّا کی کا ذکر کرتے ہیں۔ اذان، اقامت خطبہ، کلمہ طبیبہ اور التحیات وغیرہ میں اللہ کے نام کے بعد آپ اللّٰهِ آلیّ کی کا نام لیا جاتا ہے اور غدا نے جمال بندوں کو اپنی اطاعت کا علم دیا ہے وہیں ساتھ کے ساتھ آپ اللّٰہ کی آلیو کی تاکید کی ساتھ آپ اللّٰہ کی آلیو کی تاکید کی ہے۔

۳۔ مشکل کے بعد آسانی ہے: یعنی اللہ کی رضا جوئی میں جو مختیاں آپ الٹیٹیٹی نے برداشت کیں اور رنج و تعب کھینچے۔ ان میں سے ہرایک سختی کے ساتھ کئی گئی آسانیاں ہیں۔ مثلاً موصلہ فراخ کر دینا جس سے ان مشکلات کا اٹھانا سمل ہوگیا۔ اور ذکر کا بلند کرنا، جس کا تصور بڑی بڑی مصیبتوں کے تحل کو آسان کر دیتا ہے۔ یا یہ مطلب ہے کہ جب ہم نے آپ کو روحانی راحت دی اور روحانی کلفت رفع کر دی جیساکہ الکم فشر ہے الحج سے معلوم ہوا تو اس سے دنیوی راحت و محت میں بھی ہمارے فسل و کرم کا امیدوار رہنا چا بیئے ہم وعدہ کرتے میں کہ بیشک موجودہ مشکلات کے بعد آسانی ہونے والی ہے اور تاکید مزید کے لئے پھر کھتے ہیں کہ ضرور موجودہ سختی کے بعد آسانی ہو کر رہے گی۔ چنانچے احادیث وسیر سے معلوم ہو چکا کہ وہ سب مشکلات ایک ایک کرکے میں کہ ضرور موجودہ سختی کے بعد آسانی ہو کر رہے گئے۔ اور ہر ایک تعنی اپنے بعد کئی گئی آسانیاں لے کر آئی۔ اب بھی عادۃ اللہ یہی ہے کہ جو شخص سختی پے صبر کرے اور سے اللہ پر اعتماد رکھے اور ہر طرف سے ٹوٹ کر اس سے لوگائے اس کے فضل و رحمت کا امیدوار رہے، امتداد زمانہ سے گھراکر آس نہ توڑ بیلئے ضرور اللہ اس کے حق میں آسانی کرے گا۔ ایک طرح کی نہیں، کئی طرح کی وافی الحدیث لن نمانہ سے سئے کیسرین وفیہ الینا لو جاءالمعسر فدخل ھذا المجسر لجاء الیسسر حتی یدخل علیہ فیہخر جہ ۔

2۔ تنائی میں توجہ الی اللہ کی ترغیب: یعنی جب خلق کے سمجھانے سے فراغت پائے تو خلوت میں بیٹے کر محنت کر، تا مزید یسر کا سبب بنے۔ اور اپنے رب کی طرف (بلاواسطہ) متوجہ ہو (تنبیہ) خلق کو سمجھانا اور نصیحت کرنا آپ لٹائیالیا کی اعلیٰ ترین عبادت تھی لیکن اس میں فی الجلہ مخلوق کا توسط ہوتا تھا۔ مطلوب یہ ہے کہ ادھر سے ہٹ کر بلاواسطہ بھی متوجہ ہونا چاہئے۔ اس کی تفسیر اور کئی طرح کی گئی ہے مگر اقرب یہی معلوم ہوتی ہے۔

ركوعهاا

#### ٩٥ سُوْرَةُ التِّينِ مَكِّيَّةُ ٢٨

ایاتها۸

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قسم انجیرکی اور زیتون کی [ا] ۲۔ اور طور سینین کی

۳۔ اور اُس شہرامن والے کی <sup>[۲]</sup>

۲- ہم نے بنایا آدمی خوب سے اندازے پر [۳]

۵۔ پھر پھینک دیا اُسکونیجوں سے نیچے [۴]

7۔ مگر جو یقین لائے اور عمل کئے اچھے سواُنکے لئے تواب ہے بے انتہا[۵]

﴾ ۔ پھر تواُ سکے بیچھے کیوں جھٹلائے بدلا ملنے کو[۱]

٨ ـ كيا نهيں ہے اللہ سب حاكموں سے برا عاكم [١]

وَالتِّيْنِ وَ الزَّيْتُوْنِ أَنَّ وَ طُورِ سِيْنِينَ أَنَّ وَ هٰذَا الْبَلَدِ الْآمِيْنِ أَنَّى

لَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ فِي ٓ أَحْسَنِ تَقُويُمٍ ﴿

ثُمَّ رَدَدُنْهُ اَسْفَلَ سُفِلِينَ ﴿

إِلَّا الَّذِينَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحْتِ فَلَهُمْ

اَجْرُ غَيْرُ مَمْنُوْنٍ ﴿

فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعُدُ بِالدِّيْنِ أَي

عُ النِّسَ اللهُ بِأَحْكَمِ الْحُكِمِينَ ﴿

ا۔ انجیراورزینون کی قیم: انجیراورزینون دونوں چیزیں نہایت کثیرالمنافع اور جامع الفوائد ہونے کی وجہ سے انسان کی حقیقت جامعہ کے ساتھ خصوصی مثابہت رکھتی ہیں۔ اس لئے لَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ فِیَّ اَحْسَنِ تَقُو یَمِ کے مضمون کوان دونوں قیم سے شروع کیا۔ اور بعض محققین کہتے ہیں کہ یہاں البَّیْتُ اور البَّرِیْتُونِ سے دو پہاڑوں کی طرف اثارہ ہے جن کے قریب "بیت المقدی" واقع ہے۔ گویا ان درخوں کی قیم مقصود نہیں۔ بلکہ اُس مقام مقدس کی قیم کھائی ہے جمال یہ درخت بکڑت پائے جاتے ہیں اور وہی مولدومبعث حضرت میں علیہ الصلوۃ والسلام کا ہے۔

۲۔ طور سیناء: "مُطوّر مِسیّنِینَ یا ""طور سینا"" وہ پہاڑ ہے جس پر حضرت موسیٰ کواللہ تعالیٰ نے شرف ہم کلامی بختا۔ اور ""امن والا

منزل،

شہر"" مکہ معظمہ ہے جہاں سارے عالم کے سردار حضرت محمد رسول النہ النہ النہ ہوئے اور اللہ کی سب سے بڑی اور آخری ا امانت (قرآن کریم) اوّل اسی شہر میں آثاری گئی۔ تورات کے آخر میں ہے ""اللہ طور سیناء سے آیا اور ساعیر سے چمکا (جو بیت المقدس کا پہاڑے ہیں)۔"

۳۔ انسان تخلیق میں سب سے بہتر: یعنی یہ سب مقامات متبرکہ جمال سے ایسے اولوالعزم پیغمبراٹھے گواہ ہیں کہ ہم نے انسان کو کیسے ایسے ایسے میں جمع کی ہیں اگر یہ اپنی صیح انسان کو کیسے ایسے میں جمع کی ہیں اگر یہ اپنی صیح فطرت پر ترقی کرے توفرشتوں سے گوئے سبقت لے جائے بلکہ مبود ملائکہ ہے۔

۷۔ جانوروں سے بدتر: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ اس کولائق بنایا فرشتوں کے مقام کا۔ پھر جب منکر ہوا تو جانوروں سے بدتر ہے۔

۵۔ بو کبھی کم یا ختم ینہ ہوگا۔

۲- ایمان اور عمل صال ج پر بے انتها ایز: یعنی او آدمی ؛ ان دلائل کے بعد کیا سبب ہے جس کی بناء پر سلسلہ بڑاء و سرا کا انکار کیا جا سکتا ہے؟ یا یہ خطاب نبی کریم لیٹن لیٹی کے وہ کا یعنی ایسے صاف بیانات کے بعد کیا چیز ہے جو منکرین کو بڑاء کے معاملہ میں تمہری تکذیب پر آمادہ کرتی ہے۔ خیال کروا انسان کو اللہ نے پیدا کیا اور بھترین شکل و صورت میں پیدا کیا۔ اس کا قوام ایسی ترکیب سے بنایا کہ اگر چاہے تو نیکی اور بھلائی میں ترتی کرکے فرشتوں سے آگے نکل جائے کوئی مخلوق اس کی ہمسری نہ کر سکے، چانچ اس کے کامل نمونے دنیا نے شام، بیت المقدس، کوہ طور اور مکہ معظمہ میں اپنے اپنے وقت پر دیکھ گئے جن کے نقش قدم پر اگر آدمی چلیں تو انسانی کالات اور دارین کے کامیابی کے اعلی ترین مقامات پر پہنچ جائیں۔ لیکن انسان خود اپنی برتمیزی اور برعلی سے ذات وہلاکت کے گڑھ میں گرتا اور اپنی پیدائشی برنگی کو گؤا دیتا ہے۔ کسی ایماندار اور نیکو کار انسان کو اللہ تعالی خواہ مخواہ میں اس کے نمورت تکذیب و الکار کی مذہب جو دین فطرت کے اصول اور بڑاء و سزا کے ایسے معقول قاعدوں کو جھٹلا سکے؟ ہاں ایک ہی صورت تکذیب و الکار کی بوسکتی ہے کہ دنیا کو یونسی ایک بیت سراکار خانہ فرض کر لیا جائے جس پر نہ کسی کی حکومت ہو نہ میساں کوئی آئین و قانون جاری بو موسکتی ہے کہ دنیا کو یونسی ایک بیتی اس کی شمنشاہی کے سامے دنیا کی سب عکومیت بو نہ میساں کوئی آئین و قانون جاری بو کومیس اپنے وفاداروں کو انعام ، اور مجرموں کو سزا دیتی ہیں تو اس اعلم الحاکمین کی سرکارے یہ تو تو تو کیوں نہ رکھی جائے۔ کہ کیا اللہ عاکم نہیں: یہ نہیں اس کی شمنشاہی کے سامے دنیا کی سرکارے یہ تو تو تو کو کیوں نہ رکھی جائے۔ کہ میکومت بی وفاداروں کو انعام ، اور مجرموں کو سرا دیتی ہیں تو اس اعلم الحاکمین کی سرکارے یہ تو تو تو کیوں نہ رکھی جائے۔

٩٩ سُوْرَةُ الْعَلَقِ مَكِّيَّةُ ١

ایاتها ۱۹

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو برا مہربان نہایت رحم والا ہے

إقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴿

خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿

إِقْرَأُ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ ﴿

الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ﴿

عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعُلَمْ أَ

كَلَّا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَى ﴿

أَنُ رَّاهُ اسْتَغْنَى ﴿

إِنَّ إِلَى رَبِّكَ الرُّ جُعٰي ﴿

اَرَءَيْتَ الَّذِیۡ يَنُهٰی 🎳

عَبْدًا إِذَا صَلَّى ﴿

اَرَءَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الْهُذِّي ﴿

اَوُ اَمَرَ بِالتَّقُوٰى ﴿

اَرَءَيْتَ إِنْ كَذَّبَوَ تَوَلَّى ﴿

ا۔ پڑھ اپنے رب کے نام سے [۱] جو سب کا بنانے والا ہے [۲]

۲ ـ بنایا آدمی کو جمے ہوئے لہوسے [۳]

۳۔ پڑھ اور تیرارب براکریم ہے [۴]

۴۔ جس نے علم سکھایا قلم سے [۵]

۵\_ سکھلا یا آدمی کو جو وہ یہ جانتا تھا [۱]

7۔ کوئی نہیں آدمی سرچڑھتا ہے اس سے

۵۔ که دیکھے اپنے آپگوبے پروا<sup>[6]</sup>

۸۔ بیثک تیرے رب کی طرف مچھر جانا ہے [^] ۹۔ تونے دیکھا اُسکو جو منع کرتا ہے

۱۰۔ ایک بندہ کو جب وہ نماز پڑھے [۹]

۱۱۔ محلا دیکھ تواگر ہوتا نیک راہ پر

۱۲ یا سکھلاتا ڈرکے کام

۱۳ معلا دیکھ تواگر جھٹلایا اور منہ موڑا[۱۰]

اَلَمْ يَعْلَمْ بِأَنَّ اللهَ يَرَى ﴿ اللهَ يَرَى ﴿ اللهَ يَكُلُمُ بِأَنَّ اللهَ يَرَى ﴿ كَلَّا لَهِنَ لَيْمَ يَنْتَهِ ﴿ لَنَسْفَعًا بِالنَّاصِيةِ ﴿ كَلَّا لَهِنَ لَيْمَ يَنْتَهِ ﴿ لَنَسْفَعًا بِالنَّاصِيةِ ﴿ فَيَ

نَاصِيَةٍ كَاذِبَةٍ خَاطِئَةٍ ﴿ فَالْمِئَةِ ﴿ فَالْمِئَةِ فَالْمِيهُ فَالْمِيهُ فَالْمِيهُ فَالْمِيهُ فَالْمِيهُ

سَنَدُعُ الزَّبَانِيَةً ﴿

عُ كَلَّا لَا تُطِعَهُ وَ اسْجُدُ وَ اقْتَرِبْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

۱۲۔ یہ نہ جاناکہ اللہ دیکھتا ہے [۱۱] ۱۵۔ کوئی نہیں اگر باز نہ آئے گا ہم گھسیٹیں گ چوٹی پکڑ کر [۱۲]

۱۶۔ کلیسی چوٹی جھوٹی گنرگار [۱۳]

ا۔ اب بلالیوے اپنے مجلس والوں کو

۱۸۔ ہم بھی بلاتے ہیں پیادے سیاست کرنے کو [۱۳] ۱۹۔ کوئی نہیں مت مان اُسکا کھا اور سجدہ کر اور نزدیک ہو[۱۵]

ا۔ سب سے پہلی بازل ہونے والی آیات: یہ پانچ آیتیں ( اِقْرَا سے مَالَمْ یَعْلَمْ تک) قرآن کی سب آیوں اور سورتوں سے پہلے اتریں۔ آپ اِلْتَحْالِیَّمْ "فار حراء" میں فدائے واحد کی عبادت کر رہے تھے کہ اچانک حضرت جبریل وی لے کر آئے اور آپ اُلٹُونِیِّمْ اُن کُوکا اِقْرَا ( رَبْھے ) آپ اِلٹُونِیِّمْ اِن فرمایا ماانا بقاری ( میں پڑھا ہوا نہیں ) جبریل نے کئی بار آپ الٹُونِیِّمْ وی ماانا بقاری جواب دیتے رہے۔ تیمری مرتبہ جبریل نے زور زور سے دبایا، اور بار بار وہی لفظ اِقْرَا کھا۔ آپ الٹُونِیِّمْ وہی ماانا بقاری جواب دیتے رہے۔ تیمری مرتبہ جبریل نے زور سے دبایک اِقْرَا بِاسْمِ رَبِّن اللهٰ اِلْحَرا اِللهٰ علی بہری اور زالی شان سے تربیت فرمائی جو چہ دیتی ہے کہ آپ الٹُونِیَّمْ سے کوئی ولادت سے اس وقت تک آپ الٹُونِیَّمْ کی ایک عجیب اور زالی شان سے تربیت فرمائی جو پہ دیتی ہے کہ آپ الٹُونِیَّمْ کی تعلیم ہوگی جس کوئی مربانی سے تربیت ہوئی ہے کیا مربانی سے تربیت ہوئی ہے۔

۲۔ یعنی جس نے سب چیزوں کو پیدا کیا، کیا وہ تم میں صفت قرأة پیدا نہیں کر سکتا۔

۳۔ بھے ہوئے نون سے انسان کی پیدائش: جمّے ہوئے نون میں منہ حس ہے منہ شعور، منہ علم منہ ادراک، محض جاد لا یعقل ہے، پھر جو خدا جاد لا یعقل کو انسان عاقل بناتا ہے، وہ ایک عاقل کو کامل اور ایک اُمی کو قاری و عالم نہیں بناسکتا۔ یہاں تک قرأت کا امرکان ثابت کرنا تھا کہ اللہ تعالیٰ کو کچھ مشکل نہیں کہ تم کو باوجود اُمی ہونے کے قاری بنا دے، آگے اس کی فعلیت اور وقوع پر

منزل،

متنبہ فرماتے ہیں۔

ہم۔ یعنی آپ اٹنٹالیکم کی تربیت جس شان سے کی گئی، اس سے آپ لٹنٹلیکم کامل استعداد اور لیاقت نمایاں ہے جب ادھر سے
استعداد میں قصور نہیں اور اُدھر سے مبداء فیاض میں بخل نہیں۔ بلکہ وہ تمام کر یموں سے بڑھ کر کریم ہے۔ پھر وصول فیض میں
کیا چیزمانع ہو سکتی ہے ضرور ہے کہ یونہی ہوکر رہے۔

2- قلم کے ذریعے علم سکھایا؛ صنرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ ""صنرت نے کبھی لکھا پڑھا نہ تھا، فرمایا کہ قلم سے بھی علم وہی دیتا ہے بول بھی وہی دیگا""۔ اور ممکن ہے ادھر بھی اشارہ ہو کہ جس طرح مفیض و مستفیض کے درمیان قلم واسطہ ہوتا ہے، اللہ اور محمد لِشائی ایک اور محمد ایک واسطہ ہیں۔ جس طرح قلم کا توسط اس کو مستلزم نہیں کہ وہ مستفیض سے افضل ہو بائے۔ ایسے ہی یمال حقیقت جبریلید کا حقیقت مجدیہ سے افضل ہونا لازم آتا۔

1- انسان کو جمل سے نجات دی: یعنی انسان کا بچ مال کے پیٹ سے پیدا ہوتا ہے تو کچے نہیں جانتا۔ آخر اسے رفتہ رفتہ کون سکھاتا ہے ابس وہی رب قدیر جوانسان کو جابل سے عالم بناتا ہے، اپنے ایک اُمی کو عارف کامل بلکہ تمام عارفوں کا سردار بنا دے گا۔

اللہ میں کی حقیقت اور اس کا غرور: یعنی آدمی کی اصل تو اتنی ہے کہ جمے ہوئے نون سے بنا اور جابل محض تھا، غدا نے علم دیا،

مگر وہ اپنی اصل حقیقت کو ذرایاد نہیں رکھتا۔ دنیا کے مال و دولت پر مغرور ہوکر سرکشی اختیار کرتا ہے اور سمجھتا ہے کہ مجھے کسی کی پرواہ نہیں۔

۸۔ لوٹ کر تواللہ ہی کے پاس جانا ہے: یعنی اوّل مجھی اس نے پیداکیا اور آخر مجھی اسی کے پاس لوٹ کر جانا ہے۔ اس وقت اس تکبراور خود فرامو ثبی کی حقیقت کھلیگی۔

9۔ ابوجل کا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو نماز سے روکنا؛ یعنی اس کی سرکشی اور تمرد کو دیکھوکہ خود تواپنے رب کے سامنے جھکنے کی توفیق نہیں، دوسرا بندہ اگر خدا کے سامنے سرببجود ہوتا ہے، اسے بھی نہیں دیکھ سکتا۔ ان آیات میں اشارہ ابوجل ملعون کی طرف ہے۔ جب وہ حضرت کو نماز پڑھتے دیکھتا تو پڑاتا اور دھم کاتا تھا اور طرح طرح سے ایذائیں پہنچانے کی سعی کرتا تھا۔
۱۰۔ یعنی نیک راہ پر ہوتا بھلے کام سکھاتا تو کیا اچھا آدمی ہوتا۔ اب جو منہ موڑا تو ہماراکیا بگاڑا۔ کذا فی موضح القرآن۔ وللمفسرین اقوال فی تفسیرہا من شاء الا طلاع علیما فلیراجع روح المعانی۔

۱۱۔ اللہ اس کو دیکے رہا ہے: یعنی اس ملعون کی شمرارتوں کو اور اس نیک بندے کے خثوع و خضوع کواللہ تعالیٰ دیکے رہا ہے۔ ۱۲۔ اس کی چوٹی پکڑ کر گھسیٹیں گے: یعنی رہنے دوا یہ سب کچھ جانتا ہے۔ پر اپنی شمرارت سے باز نہیں آیا۔ اچھا اب کان کھول کر من لے کہ اگر اپنی شرارت سے بازنہ آیا توہم اس کو جانوروں اور ذلیل قیدیوں کی طرح سر کے بال پکرٹر کھسیٹیں گے۔

"ال یعنی جن سر پریہ چوٹی ہے وہ جھوٹ اور گناہوں سے بھرا ہوا ہے۔ گویا اس کا دروغ اور گناہ بال بال میں سرایت کر گیا ہے۔

"ال ابوہمل کے شکیر کا جواب: ابو جمل نے ایک مرتبہ حضرت الشی آیت کو نماز سے روکنا چاہا۔ آپ الشی آیت کی سے جواب دیا۔

کھنے لگا کیا جانتے نہیں کہ مکہ میں سب سے بڑی مجلس میری ہے۔ اس پر فرماتے میں کہ اب وہ اپنی مجلس والے ساتھوں کو بلالے۔ ہم بھی اس کی گوشالی کے لئے اپنے سابھی بلاتے ہیں۔ دیکھیں کون غالب رہتا ہے۔ چند روز بعد ""بدر" کے میدان میں دیکھ لیا کہ اسلام کے سابھوں نے اسے کس طرح گھسیٹ کر ""قلیب بدر"" میں پھینک دیا۔ باقی اصل وقت گھسیٹ جانے کا آخرت ہے جب دوزخ کے فرشتے اس کو نہایت ذاہت کے ساتھ جمنم رسید کرینگے۔

آئی جس میں کچھ پر رکھنے والی مخلوق تھی۔ روایات میں ہے کہ ایک مرتبہ ابوجمل حضرت النافی آیکی کو نماز میں دیکھ کر چلا کہ بے ادبی کرے وہاں پہنچا نہ تھا کہ گھبرا کر چیچے ہٹا اور لوگوں کے دریافت کرنے پر کھا کہ مجھے اپنے اور مجد کے درمیان ایک آگ کی خندق نظر آئی جس میں کچھ پر رکھنے والی مخلوق تھی۔ میں گھبرا کر واپس آگیا۔ حضور النی آئیا۔ مقدر کے الن بازیکہ کا ایک چھوٹا سا نمونہ دکھلادیا۔ فرشتے اس کی بوٹی بوٹی جدا کر دیتے۔ گویا آخرت سے پہلے ہی دنیا میں اس کو سَندَدُ مُ النَّ بَانِیکَهُ کا ایک چھوٹا سا نمونہ دکھلادیا۔ (تنبیہ) اکثر مفیرین نے "زبانیة" سے دوزخ کے فرشتے مراد لئے ہیں۔

10۔ سجدہ اور قرب البی: یعنی آپ الٹی آپیا اس کی ہرگز پروا نہ کیجے اور اس کی کسی بات پر کان نہ دھریے۔ جمال چاہوشوق سے اللہ کی عبادت کرواور اس کی بارگاہ میں سجدے کرکے بیش از بیش قرب عاصل کرتے رہو۔ عدیث میں آیا ہے کہ ""بندہ سب عالتوں سے زیادہ سجدہ میں اللہ تعالیٰ سے نزدیک ہوتا ہے۔

ركوعهاا

#### ٩٠ سُوْرَةُ الْقَدْرِ مَكِّيَّةُ ٢٥

ایاتهاه

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

لَيْلَةِ الْقَدْرِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا

۲۔ اور تونے کیا سمجھاکہ کیا ہے شب قدر

۳۔ شب قدر بہتر ہے ہزار مہینے سے [۲]

۷۔ اترتے ہیں فرشے اور روح اُس میں اپنے رب کے حکم سے [۳] ہر کام پر [۴]

۵۔ امان ہے [۵] وہ رات صبح کے نکلنے تک [۱]

إِنَّا اَنْزَلْنُهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ أَيُّ

وَ مَآ اَدُرْ مِكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ﴿

لَيْلَةُ الْقَدْرِ لِهِ خَيْرٌ مِّنْ الْفِ شَهْرِ ﴿

تَنَزَّلُ الْمَلْمِكَةُ وَ الرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ

رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ اَمْرٍ ﴿

ع سَلَّمُ شُهِيَ حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ ﴿

ا۔ شب قدر میں قرآن کریم کا نزول: یعنی قرآن مجید "لوح محفوظ" سے سماء دنیا پر "شب قدر" میں آثارا گیا اور شایداسی شب میں سماء دنیا سے پیغمبر الٹی آلیم پر اترنا شروع ہوا۔ اس کے متعلق کچھ مضمون سورۃ " دخان " میں گذر چکا ہے۔ وہاں دیکھ لیا جائے۔ ۲۔ شبِ قدر میں نیکی کا ہزار گنا سے زائد ثواب: یعنی اس رات میں نیکی کرنا ایسا ہے گویا ہزار مہینے تک نیکی کرتا رہا۔ بلکہ اس سے مجھی زائد۔

۳۔ شبِ قدر میں حضرت جبریل علیہ السلام اور فرشتوں کا نزول: "یعنی اللہ کے حکم سے روح القدس (حضرت جبریل) بیثار فرشتوں کے ہجوم میں نیچے اترتے ہیں۔ تاکہ عظیم الثان خیروبرکت سے زمین والوں کو متنفیض کریں۔ اور ممکن ہے ""روح"" سے مراد فرشتوں کے علاوہ کوئی اور مخلوق ہو۔ ہمرعال اس مبارک شب میں باطنی حیات اور روعانی خیروبرکت کا ایک خاص نزول ہوتا ہے۔

۴۔ یعنی انتظام عالم کے متعلق ہو کام اس سال میں مقدر ہیں ان کے نفاذ کی تعیین کے لئے فرشے آتے ہیں۔ کامرفی سورة الدخان۔ یا مِیِّ اُکْلِ اَکْمُو سے امرخیر مراد ہو۔ یعنی ہر قیم کے امور خیر لے کر آسمان سے اترتے ہیں۔ واللہ اعلم۔

منزل،

۵۔ امن وسلام کی رات: یعنی وہ رات امن و چین اور دلیمعی کی رات ہے۔ اس میں اللہ والے لوگ عجیب و غریب طانیت اور لئت و ملاوت اپنی عبادت کے اندر محول کرتے ہیں۔ اور یہ اثر ہوتا ہے نزول رحمت و برکت کا جو روح و ملائکہ کے توسط سے ظہور میں آتا ہے۔ بعض روایات میں ہے کہ اس رات جبریل اور فرشتے عابدین و ذاکرین پر صلوۃ و سلام بھیجتے ہیں۔ یعنی ان کے حق میں رحمت اور سلامتی کی دعاکرتے ہیں۔

۲۔ شبِ قدر فجرتک رہتی ہے: یعنی شام سے ضبح تک ساری رات یہی سلسلہ رہتا ہے اس طرح وہ پوری رات مبارک ہے (تنبیہ) قرآن سے معلوم ہواکہ وہ رات رمضان شریف میں ہے شہر رمضان الذی اخزل فید القران اور مدیث صبح نے بتلایاکہ رمضان کے اخیر عشرہ میں خصوصا عشرہ کی طاق راتوں میں اس کوتلاش کرنا چاہیے، پھر طاق راتوں میں بھی سائیسویں شب پر گان غالب ہوا ہے۔ واللہ اعلم۔ بہت سے علماء نے تصریح کی ہے کہ "" شب قدر"" ہمیشہ کے لئے کسی ایک رات میں متعین نہیں ممکن ہے ایک رمضان میں کوئی رات ہو، دوسرے میں دوسری۔

## ٩٨ سُوْرَةُ الْبَيِّنَةِ مَكِّيَّةُ ١٠٠

ایاتها ۸

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ركوعها

لَمْ يَكُنِ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتْبِ اللهِ عَلَى وه لول بومنكر مين الله كتاب اور مثرك [1] باز وَ الْمُشْرِكِيْنَ مُنْفَكِّينَ حَتَّى تَأْتِيَهُمُ آنْ والديهال تك كه پَخِ الله على بات الْبَيّنَةُ ﴿

۲۔ ایک رسول اللہ کا پڑھتا ہو ورق پاک [۲]

۳ ـ اس میں <sup>لکھ</sup>ی میں کتابیں مضبو<sub>ط</sub>[۳]

۴۔ اور وہ جو پھوٹ پڑی اہل کتاب میں سوجب کہ آچکی اُ نکے یاس کھلی بات [۴] رَسُولٌ مِّنَ اللهِ يَتُلُوا صُحُفًا مُّطَهَّرَةً ﴿ فِيهَا كُتُبُ قَيّمَةً ﴿

وَ مَا تَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوْتُوا الْكِتٰبَ اِلَّا مِنْ بَعُدِ مَا جَآءَتُهُمُ الْبَيّنَةُ ﴿

۱۔ اہل کتاب اور مشرکین: ""اہل کتاب"" یمود ونصاریٰ ہوئے اور ""مشرکین"" وہ قومیں جو بت پرستی یا آتش پرستی وغیرہ میں مبتلا تھیں اور کوئی کتاب سماوی ان کے ہاتھ نہ تھی۔

٢ ـ كتاب الله كى تلاوت كرنے والا رسول ( صلى الله عليه وسلم ): أنحضرت النَّانُالَةِ فَم كى بعثت سے پہلے سب دين والے بكر عليه تھے۔ اور ہرایک اپنی غلطی پر مغرور تھا اب چاہیئے کسی حکیم یا ولی یا بادشاہ عادل کے سمجھانے سے راہ پر آجائیں تو یہ ممکن بنہ تھا۔ جب تک ایک ایسا عظیم القدر رسول یہ آئے جس کے ساتھ اللہ کی پاک کتاب اس کی قوی مدد ہوکہ چند سال میں ایک ایک ملک کوا یان کی روشنی سے بھر دے اور اپنی زبر دست تعلیم اور ہمت و عزیمت سے دنیا کی کایا پلٹ کر دے۔ چنانچہ وہ رسول اللہ کی کتاب پڑھتا ہوا آیا جو پاک ورقوں میں لکھی ہوئی ہے۔

٣۔ ہر سورت متقل ایک کتاب ہے: یعنی قرآن کی ہر سورت گویا ایک متقل کتاب ہے ۔ یا یہ مطلب ہوکہ جو عمدہ کتابیں پہلے

آ تکی ہیں ان سب کے ضروری خلاصے اس کتاب میں درج کر دیے گئے ہیں یا کُٹُٹُ بُ قَیِّمَۃُ سے علوم ومضامین مراد ہیں۔ یعنی اس کے علوم بالکل صیح وراست اور مضامین نہایت مضبوط و مقدل ہیں۔

۳۔ اہل کتاب کا تفرقہ: یعنی اس رسول اور اس کتاب کے آئے چیچے شبہ نہیں رہا۔ پھر اب اہل کتا ب ضد سے مخالف ہیں۔ شبہ سے نہیں اسی لئے ان میں دو فرایق ہو گئے۔ جس نے ضد کی منکر رہا۔ جس نے انصاف کیا ایمان لے آیا۔ پالیئے تو یہ تھا کہ جس پیغمبر آفرالزمان کا انتظار کر رہے تھے۔ اس کے آنے پر اپنے تمام افتلافات کو ختم کرکے سب ایک راستہ پر پڑ لیتے مگر انہوں نے اپنی بد بختی اور عناد سے سبب وحدت واجتماع کو خلاف و شقاق کا ذریعہ بنا لیا۔ جب اہل کتاب کا یہ عال ہے تو جاہل مشرکوں کا تو پوچھنا کیا۔

بینہ کی تفییر: صرت شاہ عبدالعزیز نے یہاں الْبَیّنَةُ کا مصداق صرت میج کو ٹھرایا ہے۔ یعنی جب صرت میج کھلے کھلے کھلے اور نیان بنالیں بنالی بنالیں بنالی بنالیں بنالی

۵۔ اور انکو حکم یہی ہوا کہ بندگی کریں اللہ کی خالص کر کے اُسکے واسطے بندگی ابراہیم کی راہ پر [۵] اور قائم رکھیں نماز اور دیں زکوۃ اور یہ ہے راہ مضبوط لوگوں کی [۱]

7۔ اور جو منکر ہوئے اہل کتاب اور مشرک ہونگے دوزخ کی آگ میں سدا رہیں اُس میں [۶] وہ لوگ میں سب خلق سے بدتر [۸]

﴾۔ وہ لوگ جو یقین لائے اور کئے بھلے کام وہ لوگ میں ۔۔ سب خلق سے بہتر [۹]

وَ مَا أُمِرُوَّا اِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ مُخْلِصِيْنَ لَهُ اللهِ مُخْلِصِيْنَ لَهُ اللهِ مُخْلِصِيْنَ لَهُ اللهِ مُخْلِصِينَ لَهُ اللهِ مُخْلِصِينَ لَهُ اللهِ مَنْ اللهِ الصَّلُوةَ وَ يُؤْتُوا الزَّكُوةَ وَ ذَلِكَ دِيْنُ الْقَيِّمَةِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنَ اَهُلِ الْكِتْبِ وَ الْمُشْرِكِيْنَ فِي اَلْمُشْرِكِيْنَ فِيهَا اللهِ الْمُرْيَةِ فَي اللهِ اللهُ ال

اِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوَا وَ عَمِلُوا الصَّلِخَتِ لَا الصَّلِخَتِ لَا الصَّلِخَتِ لَا الصَّلِخَتِ لَا السَّلِخ اُولَٰلِكَهُمۡ خَيۡرُ الۡبَرِيَّةِ ﴿ ۸۔ بدلا اُن کا اُنکے رب کے یہاں باغ ہیں ہمیشہ رہنے کو نیچ بہتی ہی اُنکے نہریں سدا رہیں اُن میں ہمیشہ اللہ اُن سے راضی اور وہ اُس سے راضی [۱۰] یہ ملتا ہے اسکو جو ڈرااپنے رب سے [۱۱]

جَزَآؤُهُمُ عِنْدَ رَبِّهِمُ جَنَّتُ عَدُنٍ تَجُرِئُ مِنْ تَحُرِهُمُ مِنْ تَحُرِهُمُ الْأَنُهُرُ خُلِدِيْنَ فِيهَآ اَبَدًا لَّ مِنْ تَحْتِهَا الْآنُهُرُ خُلِدِيْنَ فِيهَآ اَبَدًا لَّ رَضِي اللهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ لَا ذَٰلِكَ لِمَنْ رَضِي اللهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ لَا ذَٰلِكَ لِمَنْ

ع خَشِي رَبَّهُ ١

- ۵۔ عبادت میں افلاص کا حکم: یعنی ہر قیم کے باطل اور جھوٹ سے علیحدہ ہو کر خالص خدائے واحد کی بندگی کریں اور ابراہیم عنیف کی طرح سب طرف سے ٹوٹ کر اسی ایک مالک کے غلام بن جائیں۔ تشریع وتکوین کے کسی شعبہ میں کسی دوسرے کو خود مختار مذہبجھیں۔
- ۱۔ یعنی یہ چیزیں ہر دین میں پسندیدہ رہی ہیں، انہی کی تفصیل یہ پیغمبر کرتا ہے۔ پھر غدا جانے ایسی پاکیزہ تعلیم سے کیوں وحثت کھاتے ہیں۔
- ﴾۔ یعنی علم کا عویٰ رکھنے والے اہل کتاب ہوں ، یا جاہل مشرک، حق کا انکار کرنے پر سب کا انجام ایک ہے وہی دوزخ جس سے کبھی چھڑکارا نہیں۔
- ٨- كفار ظلائق مين بدترين مين: يعنى بهائم سے بھى زيادہ ذليل اور بدتر كا قال فى سورة الفرقان ان هم اللا كالانعامر بل هم اضل سبيلًا ـ
- 9۔ صالح مومنین مخلوق میں سب سے بہتر ہیں: یعنی جو لوگ سب رسولوں اور کتابوں پر یقین لائے اور بھلے کاموں میں لگے رہے وہی بہترین غلائق ہیں حتی کہ ان میں کے بعض افراد بعض فرشتوں سے آگے نکل جاتے ہیں۔
- ۱۔ اللہ کی رضا جنت سے بھی بڑی نعمت ہے: یعنی جنت کے باغوں اور نہروں سے بڑھ کر رضا مولی کی دولت ہے۔ بلکہ جنت کی تمام نعمتوں کی اصلی روح یہی ہے۔
- ا۔ یہ نعمت اللہ سے ڈرنے والوں کیلئے ہے: یعنی یہ مقام بلند ہرایک کو نہیں ملتا۔ صرف ان بندوں کا صبہ ہے جواپنے رب کی ناراضگی سے ڈرتے ہیں، اوراس کی نافرمانی کے پاس نہیں جاتے۔

ركوعها

## ٩٩ سُورَةُ الزِّلْزَالِ مَدَنِيَّةُ ٩٣

ایاتها ۸

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ جب ملا ڈالے زمین کواُ سکے بھونچال سے <sup>[ا]</sup>

۲۔ اور نکال باہر کرے زمین اپنے اندر سے بوج<sub>ھ</sub>[۲]

٣\_ اور کھے آدمی اُس کو کیا ہو گیا [۳]

م ۔ اُس دن کہہ ڈالے گی وہ اپنی باتیں

۵۔ اس واسطے کہ تیرے رب نے حکم جھیجا اُسکو[۴]

دکھا دیے جائیں اُنکے عمل [۲]

﴾۔ سوجس نے کی ذرہ مجر محلائی وہ دیکھ لے گا اُسے

٨ ـ اور جس نے كى ذرہ بھر برائى ديكھ لے گاأسے [١]

إِذَا زُلُزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا ﴿

وَ أَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَثْقَالَهَا ﴿

وَ قَالَ الْإِنْسَانُ مَا لَهَا ﴿

يَوْمَبِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴿

بِأَنَّ رَبُّكَ أَوْحٰى لَهَا ﴿

يَوْمَبِذٍ يَّصُدُرُ النَّاسُ اَشْتَاتًا لَا لِيُرَوْا ١- اُس دن ہو پیں گے لوگ طرح طرح پر [١] كه اُنكو اَعْمَالُهُمْ أَي

فَمَنُ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيرًا يَّرَهُ

يُ وَ مَنُ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ اللَّهُ

ا۔ جب زمین زلزلہ سے ہلا دی جائے: یعنی حق تعالیٰ ساری زمین کو ایک نہایت سخت اور ہولناک زلزلہ سے ہلا ڈالے گا۔ جس کے صدمہ سے کوئی عارت اور کوئی پہاڑیا درخت زمین پر قائم نہ رہیگا سب نشیب و فراز برابر ہوجائیں گے۔ تاکہ میدانِ حشر بالکل ہموار اور صاف ہوجائے اور یہ معاملہ قیامت میں گفح ثانی کے وقت ہو گا۔

۲۔ زمین اپنے بوجھ نکال دے گی: یعنی اس وقت زمین جو کچھ اس کے پیٹ میں ہے مثلاً مردے یا سوما چاندی وغیرہ سب باہر اگل ڈالے گی۔ لیکن مال کا کوئی لینے والا مذہوگا۔ سب دیکھ لیں گے کہ آج یہ چیز جس پر ہمیشہ لڑاکرتے تھے کس قدر بیکار ہے۔ ۳۔ انسان کی حیرت: یعنی آدمی زندہ ہونے اور اس زلزلہ کے آثار دیکھنے کے بعدیا ان کی روعیں عین زلزلہ کے وقت حیرت زدہ ہو

منزل،

کر کھیں گی کہ اس زمین کوکیا ہوگیا جواس قدر زور سے بلنے لگی اور اپنی اندر کی تمام چیزیں ایک دم باہر نکال پھینئیں۔

ہے زمین ساری خبریں دے گی: یعنی بنی آدم نے جو برے بھلے کام اس کے اوپر کئے تھے سب ظاہر کر دے گی۔ مثلاً کھے گی۔

فلاں شخص نے مجھے پر نماز پڑھی تھی، فلال نے چوری کی تھی۔ فلال نے خونِ ناحق کیا تھا، وغیرہ ذلک۔ گویا آج کل کی زبان میں

یوں سمجھو کہ جس قدر اعمال زمین پر کیے جاتے ہیں زمین میں ان سب کے ریکارڈ موجود رہتے ہیں۔ قیامت میں وہ پرورد گار کے علم سے کھول دیے جائیں گے۔

۵۔ لوگوں کی مختلف جماعتیں: یعنی اس روز آدمی اپنی قبروں سے میدانِ حشر میں طرح طرح کی جماعتیں بن کر عاضر ہونگے۔ ایک گروہ شرابیوں کا ہوگا، ایک زانیوں کا ایک ظالموں کا، ایک چوروں کا۔ وعلی ہذاالقیاس۔ یا یہ مطلب ہے کہ لوگ حماب سے فارغ ہوکر لوٹیں گے توکچھ جماعتیں جنتی اور کچھ دوزخی ہوکر جنت اور دوزخ کی طرف چلی جائیں گی۔

1- لوگوں کو ان کے اعال دکھائے جائینگے: یعنی میدان حثر میں ان کے عمل دکھلا دیے جائیں گے، تا بد کاروں کو ایک طرح کی رسوائی اور نیکو کاروں کو ایک قسم کی سرخروئی حاصل ہو یا ممکن ہے اعال کے دکھلانے سے ان کے ثمرات و نتائج کا دکھلانا مراد ہو۔

﴾۔ ذرّہ برابر عمل بھی دکھا دیا جائیگا: یعنی ہرایک ذرہ ذرہ عمل بھلا ہویا برااس کے سامنے ہوگا اور حق تعالیٰ جو کچھ معاملہ ہرایک عمل کے متعلق فرمائیں گے وہ بھی آتکھوں سے نظرآ جائیگا۔ ركوعهاا

#### ١٠٠ سُوْرَةُ الْعٰدِيْتِ مَكِّيَّةُ ١٢

ایاتها۱۱

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قسم ہے دوڑنے والے گھوڑوں کی مانپ کر

۲۔ پھر آگ سلگانے والے جھاڑ کر [ا]

۳۔ پھر غارت کر ڈالنے والے صبح کو[۲]

۷ \_ پھر اٹھانے والے اُس میں گرد<sup>[۳]</sup>

۵۔ پھر گھس جانے والے اُس وقت فوج میں [۴]

۲۔ بیشک آدمی اینے رب کا ناشکر ہے <sup>[۵]</sup>

﴾۔ اور وہ آدمی اس کام کوسامنے دیکھتا ہے [۲]

۸۔ اور آدمی محبت پر مال کی بہت لیا ہے [۱]

9 <sub>-</sub> کیا نہیں جانتا وہ وقت کہ کریدا جائے جو کچھ قبروں میں

ہے

۱۰۔ اور تحقیق ہووے جو کچھ کہ جیوں میں ہے [^]

اا۔ بیشک اُنکے رب کواُنگی اُس دن سب خبرہے[۹]

وَالْعٰدِيْتِ ضَبْحًا ﴿

فَالْمُورِيْتِ قَدْحًا ﴿

فَالْمُغِيرُ تِ صُبْحًا ﴿

فَأَثَرُنَ بِمِ نَقُعًا ﴿

فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعًا ﴿

إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُو دُ ﴿

وَ إِنَّهُ عَلَىٰ ذَٰلِكَ لَشَهِيٰذُ ۗ

وَ إِنَّهُ لِحُبِّ الْخَيْرِ لَشَدِيْدُ ﴿

أَفَلَا يَعُلَمُ إِذَا بُعُثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ ﴿

وَ حُصِّلَ مَا فِي الصُّدُورِ ﴿

عُ إِنَّ رَبَّهُمْ بِهِمْ يَوْمَبِذٍ لَّخَبِيرُ ﴿

ا۔ دوڑنے والے گھوڑوں کی قیم: یعنی جو پھریا پھریلی زمین پر ٹاب مارکر آگ جھاڑتے ہیں۔

۲۔ عرب میں اکثر عادت صبح کے وقت ناخت کرنے کی تھی۔ ناکہ رات کے وقت جانے میں دشمن کو خبرینہ ہو صبح کو دفعتۂ جا

پڑیں اور رات کو حلہ یہ کرنے میں اظہار شجاعت سمجھتے تھے۔

۔ یعنی ایسی تیزی اور قوت سے دوڑنے والے کہ صبح کے وقت جبکہ رات کی سردی اور شبنم کی رطوبت سے عموما غبار دبارہتا ہے، ان کی ٹاپوں سے اس وقت بھی بہت گردوغبار اٹھتا ہے۔

۷۔ یعنی اس وقت بے خوف و خطر دشمن کی فوج میں جاگھتے میں۔ (تنبیہ )

ان قسموں کی توضیح: ممکن ہے کہ قسم کھانا گھوڑوں کی مقصود ہو جیبا کہ ظاہر ہے اور ممکن ہے مجاہدین کے رسالہ کی قسم ہو۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں یہ جماد والے سواروں کی قسم ہے۔ اس سے بڑا کون عمل ہوگا کہ اللہ کے کام پر اپنی جان دینے کو عاضر ہے۔

۵۔ انسان کی ناشکری: یعنی جاد کرنے والے سواروں کی اللہ کی راہ میں سرفورشی و جاں بازی بتلاتی ہے کہ وفاداروشکر گرار بندے الیے ہوتے ہیں۔ بوآد می اللہ کی دی ہوئی قوتوں کواس کے راستے میں خرچ نہیں کرتا وہ پرلے درجہ کا ناشکر اور نالائق ہے۔ بلکہ فورکرو تو فود گھوڑا زبان عال سے شادت دے رہا ہے۔ کہ بولوگ مالک تقیقی کی دی ہوئی روزی کھاتے اور اس کی بیشار نعمتوں سے شب و روز تمتع کرتے ہیں، پھر اس کے باو بود اس کی فرمانبرداری نہیں کرتے، وہ جانوروں سے زیادہ ذلیل و حقیر ہیں ایک شائستہ گھوڑے کو مالک گھاس کے تئے اور تھوڑا سا دانہ کھلاتا ہے۔ وہ اتنی سی تربیت پر اپنے مالک کی وفاداری میں جان لوا دیتا ہے۔ بدھر سوار اشارہ کرتا ہے ادھر چاتا ہے دوڑتا اور ہانیا ہوا ٹابیں مارتا اور غبار اٹھاتا ہوا گھمان کے معرکوں میں لیے تکلف گھس جاتا ہے۔ وہ اس کی بارش میں تلواروں اور سطینوں کے سامنے پڑ کر سینہ نہیں پھیرتا۔ بلکہ بیا اوقات و فادار گھوڑا سوار کو بھی جانے نہاں نظرہ میں ڈال دیتا ہے۔ کیا انسان نے ایسے گھوڑوں سے کچھ سبق سیکھا کہ اس کا بھی کوئی پالنے والا میلک ہے۔ کے لئے اپنی جان فرا کر فرخ کرنے کے لئے تیار رہنا چاہیے۔ بیشک انسان بڑا ناشکر اور نالائق ہے۔ اگرایک گھوڑے کے بابر بھی وفاداری نہیں دکھلا سکا۔

ا۔ نود انسان اسکاگواہ ہے: یعنی سر فروش مجاہدین کی اور ان کے گھوڑوں کی وفاشعاری اور شکر گزاری اس کی آئکھوں کے سامنے ہے۔ پھر بھی بے حیاٹس سے مس نہیں ہوتا (تنبیہ) ترجمہ کی رعایت سے ہم نے یہ مطلب لکھا ہے۔ ورنہ اکثر مفسرین اس جلہ کا مطلب یہ لیتے ہیں کہ انسان خود اپنی ناشکری پر زبانِ عال سے گواہ ہے۔ ذرا اپنی ضمیر کی آواز کی طرف متوجہ ہوتو سن لے کہ اندر سے خود اس کا دل کہہ رہا ہے کہ تو بڑا ناشکرا ہے۔ بعض سلف نے اِنگر کی ضمیر رب کی طرف لوٹائی ہے۔ یعنی اس کا رب اس کی ناسیا سی اور کفران نعمت کو دیکھ رہا ہے۔

﴾۔ انسان میں مال کی محبت شدید ہے: یعنی حرص وطمع اور بخل وامساک نے اس کواندھا بنا رکھا ہے۔ دنیا کے زرومال کی محبت میں اس قدر غرق ہے کہ منعم تقیقی کو بھی فراموش کر بیٹھا، نہیں سمجھتا کہ آگے چل کر اس کا کیا انجام ہونے والا ہے۔

۸۔ دلوں کے چھے بھید کھل جائیں گے: یعنی وہ وقت بھی آنے والا ہے جب مردہ جہم قبروں سے نکال کر زندہ کیے جائیں گے اور دلوں میں جو چیزیں چھی ہوئی میں سب کھول کر رکھ دی جائیں گی۔ اُس وقت دیکھیں یہ مال کھاں تک کام دیگا اور نالائق ناشکرے لوگ کھاں چھوٹ کر جائیں گے۔ اگر یہ بے حیا اس بات کو بھی سمجھ لیتے تو ہر گرزمال کی محبت میں غرق ہوکر ایسی حرکتیں نہ کرتے۔

9۔ اللہ کا علم محیط واضح ہو جائے گا؛ یعنی ہر چند کہ اللہ کا علم ہر وقت بندے کے ظاہر و باطن پر محیط ہے لیکن اس روز اس کا علم ہر شخص پر ظاہر ہو جائے گا۔ اور کسی کو گنجائش انکار کی ینہ رہے گی۔

١٠١ سُورَةُ الْقَارِعَةِ مَكِّيَّةُ ٣٠ ركوعها

ایاتها ۱۱

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو برا مهربان نهایت رحم والا ہے

ا۔ وہ کھڑکھڑا ڈالنے والی

۲ ـ كيا ہے وہ كھڑ كھڑا ڈالنے والى

۳۔ اور توکیا سمجھا کیا ہے وہ کھڑ کھڑا ڈالنے والی [ا]

۵۔ اور ہوویں پہاڑ جیسے رنگی ہوئی اون دُھنی ہوئی [۳] ٦۔ سوجنگی مھاری ہوئیں تولیں

> ﴾ ۔ تووہ رہے گا من مانتے گذران میں <sup>[۴]</sup> ۸۔ اور جبکی ہلکی ہوئیں تولیں

> > 9۔ تواُس کا مٹھ کانہ گڑھا ہے

١٠ اور توکيا سمجھا وہ کيا ہے

اا۔ آگ ہے دہکتی ہوئی [۵]

اَلْقَارِعَةُ ﴿

مَا الْقَارِعَةُ ﴿

وَ مَآادُر مِكَ مَا الْقَارِعَةُ ﴿

يَوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْثُونِ اللهِ بره بور اللَّه بي يَتَك بحر مول اللَّه المُ الْمَبْثُونِ اللهُ اللَّهُ اللّ

وَ تَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ الْمَنْفُوشِ فَامَّا مَنُ ثَقُلَتُ مَوَازِينُهُ ﴿

فَهُوَ فِي عِيْشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴿

وَ اَمَّا مَنُ خَفَّتُ مَوَازِينُهُ ﴿

فَأُمُّهُ هَاوِيَةً ﴿

وَ مَا اَدُرْىكَ مَا هِيَهُ 📥

ع نَارُ حَامِيَةً

ا۔ کھڑ کھڑا دینے والی قیامت: یعنی مراد قیامت ہے جو قلوب کو سخت فنرع اور گھبراہٹ سے اور کانوں کو صور شدید سے کھڑ کھڑا ڈالیگی۔ مطلب یہ ہے کہ عادثہ قیامت کے اس ہولناک منظر کا کیا بیان ہو۔ بس اس کے بعض آثار آگے بیان کر دیے جاتے

ہیں۔ جن سے اس کی سختی اور شدت کا قدرے اندازہ ہو سکتا ہے۔

۲۔ انسان بھرے پتنگوں کی طرح ہونگے: کہ ہرایک ایک طرف کو بے تابانہ چلاجاتا ہے۔ گویا پروانوں کے ساتھ تشہیہ ضعف، کثرت بے تابی اور حرکت کی بے انتظامی میں ہوئی۔

۳۔ پہاڑ دھنی ہوئی روئی کیطرح ہو جائیں گے: یعنی جیسے دُھنیا اون یا روئی کو دھنک کر ایک ایک پھاہا کر کے اڑا دیتا ہے۔ اس طرح پہاڑ متفرق ہوکر اڑ جائیں گے۔ اور رنگین اون سے شایداس لئے تشبید دی کہ بہت کمزور اور ہلکی ہوتی ہے۔ نیز قرآن میں دوسری جگہ پہاڑوں کے رنگ بھی کئی قسموں کے بیان فرمائے ہیں وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدُّ بِیْضُ وَّ حُمْلُ مُّخْتَلِفُ الْوَانِهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللل

سم بھاری وزن والے عیش میں ہونگے: یعنی جس کے اعال وزنی ہونگے وہ اس روز خاطر نواہ عیش و آرام میں رہیگا اور اعال کا وزن اغلاص وایان کی نسبت سے ہوگا۔ دیکھنے میں کتنا ہی بڑا عل ہو مگر اغلاص کی روح یہ ہو، وہ اللہ کے ہاں کچھ وزن نہیں رکھتا فلا نقیم لھم یو مر القیامة و زنگا (الکھٹ رکوع۱۲)۔

۵۔ ملکے وزن والے دہکتی آگ کے گڑھے میں: یعنی جو عذاب اس طبقہ میں ہے کچھ آدمی کی سمجھ میں نہیں آسکتا۔ بس اتنا سمجھ لو کہ ایک آگ ہے نہایت گرم دہکتی ہوئی جس کے مقابلہ میں گویا دوسری آگ کو گرم کہنا نہ چاہیئے۔ اعاذیا اللہ منہا ومن سائروجوہ العذاب بفضلہ ومنہ۔ ركوعهاا

## ١٠٢ سُورَةُ التَّكَاثُرِ مَكِّيَّةُ ١٦

ایاتها۸

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ غفلت میں رکھاتم کو بہتایت کی حرص نے

۲۔ یماں تک کہ جا دیکھیں قبریں [۱] ۳۔ کوئی نہیں آگے جان لوگے

م \_ پھر بھی کوئی شہیں آگے جان لو گے [<sup>۲</sup>]

۵۔ کوئی نہیں اگر جانو تم یقین کر کے [۳] ۲۔ بیشک تم کو دیکھنا ہے دوزخ

، پھر دیکھنا ہے اُسکو یقین کی آنگھ سے <sup>[۴]</sup> ۸۔ پھر پوچھیں گے تم سے اُس دن آرام کی حقیق**ہ نے** [۵] ٱلۡهٰكُمُ التَّكَاثُرُ ﴾

حَتَّى زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ﴿

كَلَّا سَوُفَ تَعُلَمُونَ ﴿

ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُوْنَ اللَّ

كَلَّا لَوُ تَعُلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ ﴿

لَتَرَوُنَّ الْجَحِيْمَ ﴿

ثُمَّ لَتَرَوُنَّهَا عَيْنَ الْيَقِينِ ﴿

ع أُمَّ لَتُسْئِلُنَّ يَوْمَبِذٍ عَنِ النَّعِيْمِ ﴿

ا۔ کثرتِ مال کی ہوں: یعنی مال واولاد کی کثرت اور دنیا کے سازوسامان کی حرص آدمی کو غفلت میں پھنسائے رکھتی ہے۔ نہ مالک کا دھیان آنے دیتی ہے نہ آخرت کی فکر۔ بس شب وروزیہی دھن لگی رہتی ہے کہ جس طرح بن پڑے مال و دولت کی بہتات ہو، اور میراکنبہ اور جھا سب کنبوں اور جھوں سے غالب رہے۔ یہ پردہ غفلت کا نہیں اٹھتا۔ یہاں تک کہ موت آجاتی ہے۔ تب قبر میں پہنچ کر پتہ لگتاہے کہ سخت غفلت اور بھول میں پڑے ہوئے تھے۔ محض چند روزکی چل پہل تھی۔ موت کے بعد وہ سب سامان بہتے بلکہ و بال جان میں (تنبیہ) بعض روایات میں آیا ہے (اللہ اعلم بصحتا) کہ ایک مرتبہ دو قبیلے اپنے اپنے جھے کی کثرت پر فخرکر رہے تھے۔ جب مقابلہ کے وقت ایک کے آدمی دوسرے سے کم رہے تواس نے کہا کہ ہمارے اپنے جھے کی کثرت پر فخرکر رہے تھے۔ جب مقابلہ کے وقت ایک کے آدمی دوسرے سے کم رہے تواس نے کہا کہ ہمارے

اتنے آدمی لوائی میں مارے جانچے ہیں چل کر قبریں شمار کرلو۔ وہاں پتہ لگے گاکہ ہماراجھاتم سے کتنا زیادہ ہے۔ اور ہم میں کیسے کلیے نامور گزر بچکے ہیں۔ یہ کمہ کر قبریں شمار کرنے لگے۔ اس جمالت و خفلت پر متنبہ کرنے کے لئے یہ سورت نازل ہوئی۔ ترجمہ میں دونوں مطلبوں کی گنجائش ہے۔

۲۔ کثرتِ مال فخر کی چیز نہیں: یعنی دیکھو بار بار بتاکید کھا جاتا ہے کہ تمہارا خیال صیحے نہیں کہ مال و اولا د وغیرہ کی بہتات ہی کام آخرت ایسی آنے والی چیز ہے۔ عنقریب تم معلوم کر لوگے کہ یہ زائل و فانی چیز ہر گز فخر و مباہات کے لائق نہ تھی۔ پھر سمجھ لوکہ آخرت ایسی چیز نہیں جس سے انکار کیا جائے یا غفلت برتی جائے۔ آگے چل کر تم کو بہت جلد کھل جائے گاکہ اصل زندگی اور عیش آخرت کا ہے اور دنیا اس زندگی کے مقابلہ میں ایک خواب سے زیادہ حقیقت نہیں رکھتی، یہ حقیقت بعض لوگوں کو دنیا میں تھوڑی بہت کھل جاتی ہے۔ لیکن قبر میں پہنچ کر اور اس کے بعد محشر میں سب کو پوری کھل جائیگی۔

۔ یعنی تہمارا خیال ہر گر صحیح نہیں اگر تم یقینی طور پر دلائل صحیحہ سے اس بات کو جان لیتے کہ آخرت کے مقابلہ میں دنیا کے سب سامان پہنچ میں تو ہر گرزاس خفلت میں پڑے نہ رہتے۔

۳۔ اس غفلت کا انجام دوزخ ہے: یعنی اس غفلت وانکار کا نتیجہ دوزخ ہے، وہ تم کو دیکھنا پڑے گا۔ اوّل تواس کا کچھاثر برزخ میں نظرآجائیگا۔ پھر آخرت میں پوری طرح دیکھ کر عین الیقین عاصل ہو جائیگا۔

۵۔ تم سے نعمت کے بارے میں پوچھا جائےگا: یعنی اس وقت کمیں گے۔ اب بتلاؤا دنیا کے عیش وآرام کی کیا حقیقت تھی۔ یا اس وقت سوال کیا جائے گا کہ جو نعمتیں (ظاہری و باطنی، آفاقی و انفنی، جہانی ورومانی) دنیا میں عطاکی گئی تھیں ان کا حق تم نے کیا اداکیا۔ اور منعم حقیقی کو کھاں تک خوش رکھنے کی سعی کی۔ ١٠٣ سُوْرَةُ الْعَصْرِ مَكِّيَّةُ ١٣

ایاتها۳

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ قسم ہے عصر کی [۱]

۲۔ مقررانسان ٹوٹے میں ہے[۲]

۳۔ مگر جو لوگ کہ یقین لائے اور کئے بھلے کام اور آپس میں تاکید کرتے رہے سچے دین کی اور آپس میں تاکید کرتے رہے تحل کی [۲] وَالْعَصْرِ ﴿

إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴿

اِلَّا الَّذِيْنَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِخْتِ وَ عَمِلُوا الصَّلِخْتِ وَ عَمِلُوا الصَّلِخِ فَ عَمِلُوا الصَّلِمِ فَي التَّامِرِ فَي التَّامِرُ التَّامِرُ فَي التَّامِرُ اللَّهُ التَّامِرُ فَي التَّامِرُ فَي التَّامِرُ فَي التَّامِرُ فَي التَّامِرُ فَي التَّامِرُ فَي التَّامِرُ اللَّهُ التَّامِرُ فَي التَّامِرُ اللَّهُ التَّامِرُ اللَّهِ التَّامِرُ اللَّهُ التَّهُ التَّامِرُ اللَّهُ اللَّهُ التَّهُ اللَّهُ التَّهُ اللَّهُ اللِي اللَّهُ اللِي اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُنْعُمُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْمُنْعُولُولُ الْمُوالِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْ

ا۔ زمانے یا عصر کی قسم: ""عصر" زمانہ کو کھتے ہیں یعنی قسم ہے زمانہ کی جس میں انسان کی عمر بھی داخل ہے جے تحصیل کالات و سعادات کے لئے ایک متاع گراں ما یہ سمجھنا چاہیے۔ یا قسم ہے نماز عصر کے وقت کی جو کاروباری دنیا میں خاص مشغولیت اور شرعی نقطہ نظر سے نہایت فضیلت کا وقت ہے (حتی کہ حضور اللہ ایک الیا ہے حدیث میں ارشاد فرمایا کہ جس کی نماز عصر فوت ہو گئی گریا اس کا سب گھر بار لٹ گیا) یا قسم ہے ہمارے پیغمبر کے زمانہ مبارک کی جس میں رسالت عظمی اور خلافت کبریٰ کا نور اپنی پوری آب و تاب کے ساتھ چمکا۔

۲۔ انسان گھاٹے میں ہے: اس سے بڑھ کر ٹوٹا کیا ہو گا کہ برف بیچنے والے دو کاندار کی طرح اس کی تجارت کا راس المال جے عمر عزیز کہتے میں، دم بدم کم ہوتا جارہا ہے۔ اگر اس رواروی میں کوئی ایسا کام نہ کر لیا جس سے یہ عمر رفتہ ٹھ کانے لگ جائے، بلکہ ایک ابدی اور غیرفانی متاع بن کر ہمیشہ کے لئے کارآمد بن جائے تو چھر خمارہ کی کوئی انتہا نہیں۔ زمانہ کی تاریخ پڑھ جاؤاور خود اپنی زندگی کے واقعات پر غور کرو توادنی غوروفکر سے ثابت ہو جائے گا کہ جن لوگوں نے انجام بینی سے کام نہ لیا اور متنقبل سے بے پروا ہوکر محض خالی لذتوں میں وقت گزار دیا وہ آخر کس طرح ناکام و نامراد بلکہ تباہ برباد ہوکر رہے۔

زندگی کی قدروقیمت: آدمی کو چاہیئے کہ وقت کی قدر پہچانے اور عمر عزیز کے لمحات کو یونہی غفلت و شرارت یا لہوولہب میں نہ گنوائے جو اوقات تحصیل شرف و مجد اور اکتساب فضل و کال کی گرم بازاری کے ہیں، خصوصا وہ گراں مایہ اوقات جن میں

۔ آفتاب رسالت اپنی انتہائی نور افثانی سے دنیا کو روش کر رہا ہے، اگر غفلت ونسیان میں گزار دیے گئے توسمجھو کہ اس سے بڑھ کر آدمی کے لئے کوئی خیارہ نہیں ہوسکتا۔ بس خوش نصیب اور اقبال مندانسان وہی ہیں جواس عمر فانی کو باقی اور ناکارہ زندگی کو کارآمد بنانے کے لئے جدوجمد کرتے ہیں اور بہترین اوقات اور عمدہ مواقع کو غنیمت سمجھ کر کسب سعادت اور تحصیل کال کی کوشش میں سرگرم رہتے ہیں اور یہ وہی لوگ ہیں جن کا ذکر آگے إلَّا الَّذِيْنَ امَنُوْ ا وَعَمِلُو ا الصَّلِحْتِ میں کیاگیا ہے۔ ۳۔ اس نقصان سے بیخے کے چار طریقے: یعنی انسان کو خیارہ سے بیخے کے لئے چارباتوں کی ضرورت ہے۔ اوّل خدا و رسول پر ایان لائے اور ان کی ہدایات اور وعدوں پر خواہ دنیا سے متعلق ہوں یا آخرت سے پورایقین رکھے۔ دوسرے اس یقین کا اثر محض قلب و دماغ تک محدود نہ رہے بلکہ جوارح میں ظاہر ہو، اور اس کی علی زندگی اس کے ایان قلبی کا آئیینہ ہو۔ تیسرے محض اپنی انفرادی صلاح وفلاح پر قناعت یہ کرے بلکہ قوم و ملت کے اجتاعی مفاد کو پیش نظرر کھے۔ جب دومسلمان ملیں ایک دوسرے کواپنے قول و فعل سے سیح دین اور ہر معاملہ میں سچائی اختیار کرنے کی تاکید کرتے رمیں ۔ چوتھے ہرایک کو دوسرے کی یہ نصیحت و وصیت رہے کہ حق کے معاملہ میں اور شخصی و قومی اصلاح کے راستہ میں جس قدر سختیاں اور د ثواریاں پیش آئیں یا خلافِ طبع امور کا تحل کرنا پڑے، پورے صبر و استفامت سے تحل کریں، ہر گز قدم نیکی کے راستہ سے ڈگمگانے یذ پائے۔ نوش قسمت حضرات ان چار اوصاف کے جامع ہونگے اور خود کامل ہو کر دوسروں کی تنجمیل کریں گے ان کا نام صفحات دہر پر زندہ جاوید رہیگا۔ اور جو آثار چھوڑ کر دنیا سے جائیں گے وہ بطور باقیات صالحات ہمیشہ ان کے اجر کو بڑھاتے رہیں گے۔ سورة عصر کی فضیلت: فی الحقیقت یه چھوٹی سی سورت سارے دین و حکمت کا غلاصہ ہے۔ امام شافعیؒ نے سچ فرمایا کہ اگر قرآن میں سے صرف یہی ایک سورت نازل کر دی جاتی تو (سمجھدار بندوں کی ) ہدایت کے لئے کافی تھی۔ بزر گان سلف میں جب دو مسلمان آپس میں ملتے تھے، جدا ہونے سے پہلے ایک دوسرے کو یہ سورت سایا کرتے تھے۔

ركوعهاا

١٠٢ سُوْرَةُ الْهُمَزَةِ مَكِّيَّةُ ٣٢

ایاتهاه

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ خرابی ہے ہر طعنہ دینے والے عیب چھنے والے کی [ا]

جس نے سمیٹا مال اور گن گن کر رکھا [۲] ۲۔ خیال رکھتا ہے کہ اُس کا مال سدا کو رہے گا اُسکے ساتھ[۳]

۳۔ کوئی نہیں وہ پھینکا جائے گا اُس روندنے والی میں [<sup>۳</sup>]

م <sub>-</sub> اور توکیا سمجھا کون ہے وہ روندنے والی

۵۔ ایک آگ ہوئی

۲۔ وہ جھانک لیتی ہے دل کو[۵]

)۔ اُنکواُس میں موند دیا ہے <sup>[۱]</sup>

۸۔ لنبے لنبے ستونوں میں [۱]

وَيُلُ لِّكُلِّ هُمَزَةٍ لُّمَزَةٍ فَي

الَّذِي جَمَعَ مَالًا وَّ عَدَّدَهُ ﴿

كَلَّا لَيُنَّبَذَنَّ فِي الْحُطَمَةِ ﴿

وَ مَآ اَدُرْ مِكَ مَا الْحُطَمَةُ ﴿ فَارُ اللهِ الْمُوقَدَةُ ﴿ فَارُ اللهِ الْمُوقَدَةُ فَي

الَّتِي تَطَّلِعُ عَلَى الْاَفْدِدَةِ ﴿

إِنَّهَا عَلَيْهِمُ مُّؤُصَدَةً ﴾

عُ فِي عَمَدٍ مُّمَدَّدَةٍ ﴿

ا۔ عیب جوئی اور طعنہ زنی: یعنی اپنی خبر نہیں لیتا دوسروں کو حقیر سمجھ کر طعنے دیتا ہے اور انکے واقعی یا غیر واقعی عیب چنتا رہتا

ہے۔

۲۔ جمع مال کی مذمت: یعنی طعنہ زنی اور عیب جوئی کا منشاء تکبر اور تکبر کا سبب مال ہے جس کو مارے حرص کے ہر طرف سے

سمیٹتا اور مارے بخل کے گن گن کر رکھتا ہے کہ کوئی پیبہ کہیں خرچ نہ ہو جائے یا نکل کر بھاگ نہ جائے۔ اکثر بخیل مالداروں کو دیکھا ہوگا کہ وہ باربارروپیہ شمار کرتے اور حیاب لگاتے رہتے ہیں۔ اسی میں ان کو مزہ آتا ہے۔

۳۔ مال سدا نہیں رہتا؛ یعنی اس کے برتاؤ سے معلوم ہوتا ہے کہ گویا یہ مال کبھی اس سے جدا نہ ہوگا۔ بلکہ ہمیشہ اس کو آفات ارضی و ساوی سے بچاتا رہیگا۔

۴۔ یعنی یہ خیال محض غلط ہے۔ مال تو قبر تک بھی ساتھ نہ جائے گا۔ آگے توکیا کام آنا۔ سب دولت یونہی پڑی رہ جائیگی۔ اور اس بد بخت کواٹھاکر دوزخ میں پھینک دیں گے۔

۵۔ اللہ کی سلگائی ہوئی آگ: یعنی یاد رہے یہ آگ بندوں کی نہیں۔ اللہ کی سلگائی ہوئی ہے۔ اس کی کیفیت کچھ نہ پوچھوہ بڑی سمجھدار ہے، دلوں کو جھانک لیتی ہے، جس دل میں ایمان ہو نہ جلائے، جس میں کفر ہو جلا ڈالے، اس کی سوزش بدن کو لیکتے ہی فوڑا دلوں تک نفوذ کر جائے گی۔ بلکہ ایک طرح دل سے شروع ہو کر جسموں میں سرایت کرے گی۔ اور باو جو دیکہ قلوب وارواح جسموں کی طرح جلیں گے، اس پر بھی مجرم مرنے نہ پائیں گے۔ دوزخی تمنا کریگا کہ کاش موت آگر اس عذاب کا خاتمہ کر دے لیکن یہ آرزوپوری نہ ہوگی۔ اعاذ نااللہ منہا ومن سائر وجوہ العذاب۔

۱۔ یعنی کفار کو دوزخ میں ڈال کر دروازے بند کر دیے جائیں گے۔ کوئی راستہ نکلنے کا نہ رہیگا۔ ہمیشہ اس میں پڑے جلتے رمیں گے۔

ے۔ یعنی آگ کے شعلے لمبے لمبے ستونوں کی مانند بلند ہونگے۔ یا یہ کہ دوز خیوں کو لمبے ستونوں سے باندھ کر نوب جکڑ دیا جائے گا کہ جلتے وقت ذرا حرکت نہ کر سکیں ۔ کیونکہ ادھر اُدھر حرکت کرنے سے بھی عذاب میں کچھ برائے نام تخفیف ہو سکتی تھی۔ اور بعض نے کہاکہ دوزخ کے منہ کو لمبے لمبے ستون ڈال کر اوپر سے پاٹ دیا جائے گا۔ واللہ اعلم۔ ركوعها

## ١٥ سُوْرَةُ الْفِيْلِ مَكِّيَّةُ ١٩

ایاتهاه

عـم ۳۰

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ کیا تو نے مذ دیکھا کیما کیا تیرے رب نے ہاتھی والوں کے ساتھ<sup>[۱]</sup>

۲ کیا نہیں کر دیا اُن کا داؤ غلط[۲]

۳۔ اور بھیجے اُن پر اڑتے جانور ٹکڑیاں ٹکڑیاں

م بی میلین تھے اُن پر پتھریاں کنکر کی [<sup>۳</sup>]

۵\_ مچر کر ڈالا اُنکو جیسے بھس کھایا ہوا[۴]

ٱلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحٰبِ الْفِيْلِ ﴿

اَلَمْ يَجْعَلُ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيْلِ ﴿

وَّ أَرْسَلَ عَلَيْهِمُ طَيْرًا أَبَابِيْلَ ﴿

تَرُمِيُهِمُ بِحِجَارَةٍ مِّنُ سِجِّيُلٍ ﴿

عُ فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَّا كُوْلٍ ﴿

ا۔ ہاتھی والوں کا انجام: یعنی ہاتھی والوں کے ساتھ تیرے رب نے جو معاملہ کیا وہ تم کو ضرور معلوم ہو گا۔ کیونکہ یہ واقعہ نبی کریم ﷺ گاہاؤ کی ولادت باسعادت سے چندروز پیشتر ہوا تھا اور غایت شہرت سے بچہ بچپہ کی زبان پر تھا۔ اسی قرب عمد اور تواتر کی بناء پر اس کے علم کورویت سے تعبیر فرما دیا۔

۲۔ انکا داؤ غلط کر دیا گیا: یعنی وہ لوگ چاہتے تھے کہ اللہ کا کعبہ اجاڑ کر اپنا مصنوعی کعبہ آباد کریں۔ یہ نہ ہوسکا۔ اللہ نے ان کے سب داؤ پیچ غلط اور کل تدبیریں بے اثر کر دیں۔ کعبہ کی تباہی کی فکر میں وہ خود ہی تباہ و برباد ہوگئے۔

۳۔ اصحابِ فیل کا واقعہ: "اصحاب فیل " کا قصہ مختصریہ ہے کہ بادشاہ " عبشہ کی طرف سے " یمن " میں ایک عاکم " ابرہہ " نامی تھا اس نے دیکھا کہ سارے عرب کعبہ کا جج کرنے جاتے ہیں، چاہا کہ ہمارے پاس جمع ہوا کریں۔ اس کی تدبیریہ سوچی کہ اپنے مذہب عیبائی کے نام پر ایک عالیشان گرجا بنایا جائے جس میں ہر طرح کے تکلفات اور راحت و دل کشی کے سامان ہوں۔ اس طرح لوگ اصلی اور سادہ کعبہ کو چھوٹ کر اس مکلف و مرضع کعبہ کی طرف آنے لگیں گے۔ اور مکہ کا جج چھوٹ جائے گا۔ چنانچہ "ضغاء" میں جو یمن کا بڑا شہر ہے، اپنے مصنوعی کعبہ کی بنیاد رکھی اور خوب دل کھول کر روپیہ خرچ کیا۔ اس پر بھی لوگ ادھر

متوجہ نہ ہوئے۔ عرب کو خصوصا قریش کو جب اس کی اطلاع ہوئی، سخت خشمگیں ہوئے کسی نے غصہ میں آگر وہاں پائخانہ بھر دیا، اور بعض کہتے ہیں کہ بعض عرب نے آگ جلائی تھی، ہوا سے اڑکر اس عارت میں لگ گئی ""ابرہہ" نے جھنجالا کر کعبہ شریف پر فوج کشی کر دی بہت سالشکر اور ہاتھی لے کر اس ارادہ سے چلا کہ کعبہ کو منہدم کر دے۔ درمیان میں عرب کے جس قبیلہ نے مزاحمت کی اسے مارا اور مغلوب کیا۔ حضرت الٹی آیٹی کے دادا عبدالمطلب اس وقت قریش کے سردار اور کعبہ کے متولی اعظم تھے۔ ان کو خبر ہوئی تو فرمایا لوگوا اپنا بچاؤ کر لو، کعبہ جس کا گھر ہے وہ فوداس کو بچالیگا۔ ""ابرہہ" نے راستہ صاف دیکھ کر بھین کر لیا کہ اب کعبہ کا منہدم کر دینا کوئی مشکل کام نہیں۔ کیونکہ ادھرسے کوئی مقابلہ کرنیوالا نہ تھا۔

عجیب و غریب پرندہ: جب " وادی محمر" ( جو مکہ کے قریب جگہ ہے ) پہنچا تو سمندر کی طرف سے سبز اور زرد رنگ کے چھوٹے چھوٹے چھوٹے جانوروں کی ٹکڑیاں نظر آئیں۔ ہر ایک کی چونچ اور پنجوں میں چھوٹی چھوٹی کنکریاں تھیں۔ ان عجیب و غریب پرندوں کے غول کنکریاں نظر آئیں ۔ ہر ایک کی قدرت سے وہ کنکر کی پتھریاں بندوق کی گولی سے زیادہ کام کرتی تھیں۔ جس کول کے نول کنکریاں شکر پر برسانے لگے۔ خدا کی قدرت سے وہ کنکر کی پتھریاں بندوق کی گولی سے زیادہ کام کرتی تھیں۔ جس کے لگتی، ایک طرف سے گھس کر دوسری طرف سے نکل جاتی، اور ایک عجیب طرح کا سمی مادہ چھوڑ جاتی تھی۔ بہت سے وہیں ہلاک ہوگئے۔ جو بھا گے وہ دوسری بڑی تکلیفیں اٹھاکر مرے۔

۴۔ جو بیل، گائے وغیرہ کھاکر آنور چھوڑ دیتے ہیں۔ یعنی ایسا پراگندہ، منتشر، مبتذل، بدصورت، نکا اور چورا چورا۔

ركوعاتهاا

## ١٦ سُوَرَةُ قُرَيْشٍ مَكِّيَّةُ ٢٩

ایاتهام

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ اس واسطے کہ مانوس رکھا قریش کو

۲۔ مانوس رکھنا اُنکو سفر سے جاڑے کے اور گرمی کے

۳۔ تو پاپیے کہ بندگی کریں اس گھر کے رب کی

ہ۔ جس نے اُنکو کھانا دیا بھوک میں اور امن دیا ڈرمیں[ا] لِإِينَافِ قُرَيْشٍ ﴿

إلفِهِمُ رِحُلَةَ الشِّتَآءِ وَ الصَّيْفِ ﴿

فَلْيَعُبُدُوا رَبَّ هٰذَا الْبَيْتِ ﴿

الَّذِيِّ اَطْعَمَهُمْ مِّنَ جُوْءٍ لا قَ امَنَهُمْ مِّنَ

ع خَوْفٍ ٢

ا۔ اہل مکہ پر بیت اللہ کی ہر کات: مکہ میں غلہ وغیرہ پیدا نہیں ہوتا، اس لئے قریش کی عادت تھی کہ سال ہر میں تجارت کی غرض سے دو سفر کرتے تھے۔ جاڑوں میں بین کی طرف کہ وہ ملک گرم ہے۔ اور گرمیوں میں شام کی طرف ہو سرد اور شاداب ملک ہے۔ لوگ ان کو اہل جرم اور خادم بیت اللہ سمجھ کر نہایت عزت واحترام کی نظر سے دیکھتے۔ ان کی غدمت کرتے اور ان کے جان و مال سے کچھ تعرض نہ کرتے۔ اس طرح ان کو خاط خواہ نفع ہوتا۔ پھر امن و چین سے گھر بیٹے کو کھاتے اور کھلاتے تھے۔ جرم کے چاروں طرف لوٹ کھسوٹ اور چوری ڈکیتی کا بازار گرم رہتا تھا۔ لیکن کعبہ کے ادب سے کوئی چور، ڈاکو قریش پر ہاتھ صاف نہ کرتا تھا۔ اسی انعام کو یہاں یاد دلایا ہے کہ اس گھر کے طفیل تم کو روزی دی اور امن چین دیا۔ "اصحاب فیل" کی زد سے محفوظ رکھا، پھر اس گھر والے کی بندگی کیوں نہیں کرتے۔ اور اس کے رسول الٹی ایٹی کو کیوں ستاتے ہو کیا یہ انتہائی ناشکری اور احمان فراموشی نہیں۔ اگر دوسری باتیں نہیں سمجھ سکتے تو ایسی کھلی ہوئی تھیقت کا سمجھنا کیا مشکل ہے۔

عـم ۳۰

ركوعهاا

# ١٠٠ سُوْرَةُ الْمَاعُوْنِ مَكِّيَّةُ ١٠

ایاتها،

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ تونے دیکھا اُسکو جو جھٹلاتا ہے انصاف ہونے کو [ا] ۲۔ سویہ وہی ہے جو دھکے دیتا ہے یتیم کو اِ<sup>۲</sup>] ۳۔ اور نہیں تاکید کرتا مختاج کے کھانے پر [<sup>۳</sup>] ۴۔ پھر خراتی ہے اُن نمازیوں کی

> ۵۔ جو اپنی نماز سے بے خبر ہیں <sup>[۴]</sup> ۲۔ وہ جو د کھلا واکر تے ہیں <sup>[۵]</sup>

٤ ـ اور مانگے منہ دیویں برتنے کی چیز<sup>[۱]</sup>

اَرَءَيْتَ الَّذِئ يُكَذِّبُ بِالدِّيْنِ ﴿
فَذَٰ لِكَ الَّذِئ يَدُعُ الْيَتِيْمَ ﴿
وَ لَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴿
فَوَيْلُ لِلمُصَلِّينَ ﴿

الَّذِيْنَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُوْنَ ﴿ اللَّذِيْنَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُوْنَ ﴿ اللَّذِيْنَ هُمْ يُرَآءُوْنَ ﴾ الَّذِيْنَ هُمْ يُرَآءُوْنَ ﴾

لي و يَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ١

ا۔ فیصلہ کے دن کی تکذیب: یعنی سمجھتا ہے کہ انصاف نہ ہوگا اور اللہ کی طرف سے نیک و بد کا کبھی بدلہ نہ ملے گا۔ اور بعض نے "" دین "" کے معنی ""ملت "" کے لئے ہیں۔ یعنی ملتِ اسلام اور مذہب حق کو جھٹلا تا ہے۔ گویا مذہب و ملت اس کے نزدیک کوئی چیز ہی نہیں۔

۲۔ بیٹیم سے بدسلوکی: یعنی بیٹیم کی ہمدردی اور غمخاری تو درکنار، اس کے ساتھ نہایت سنگدلی اور بداغلاقی سے پیش آتا ہے۔
۳۔ مسائحین کو کھانا نہ کھلانے والا: یعنی غریب مختاج کی نہ خود خبر لے نہ دوسروں کو ترغیب دے۔ ظاہر ہے کہ بیٹیموں اور مختاجوں
کی خبر لینا اور ان کے عال پر رحم کھانا دنیا کے ہر مذہب و ملت کی تعلیم میں شامل ہے اور ان مکارم اغلاق میں سے ہے جن کی
خوبی پر تمام عقلاء اتفاق رکھتے میں۔ پھر جو شخص ان ابتدائی اغلاق سے بھی عاری ہو، سمجھو کہ آدمی نہیں جانور ہے۔ بھلا ایسے کو
دین سے کیا واسطہ اور اللہ سے کیا لگاؤ ہوگا۔

۳۔ نازمیں خفلت کرنے والے: یعنی نہیں جانے کہ نمازکس کی مناجات ہے اور مقصود اس سے کیا ہے اور کس قدر اہتام کے الائق ہے۔ یہ کیا نماز ہوئی کہ مجھی پڑھی کجھی نہ پڑھی، وقت، بے وقت کھڑے ہوگئے، باتوں میں اور دنیا کے دھندوں میں جان بوچھ کر وقت تنگ کر دیا، پھر پڑھی بھی تو چار ٹکریں لگا لیں، کچھ خبر نہیں کس کے روبر و کھڑے میں، اور احکم الحاکمین کے دربار میں کس ثان سے حاضری دے رہے میں۔ کیا غدا صرف ہمارے المحظے بیٹھے، جمک جانے اور سیدھ ہونے کو دیکھتا ہے؟ ہمارے دلوں پر نظر نہیں رکھتا؟ کہ ان میں کہاں تک اظام اور خثوع کا رنگ موجود ہے۔ یادر کھوا یہ سب صورتیں عَنْ صَلاَتِھِمُ سَاھُونَ مَیں درجہ بدرجہ داخل میں۔ کا صرح بہ بعض السلف۔

<mark>۵۔ دکھاواکرنے والے: یعنی ایک نمازکیا، ان کے دوسرے اعمال بھی ریا کاری اور نمود و نمائش سے خالی نہیں گویا ان کا مقسد خالق سے قطع نظر کرکے صرف مخلوق کو نوش کرنا ہے۔</mark>

1۔ استعالی چیزیں نہ دینے والے: یعنی زکوۃ و صدقات وغیرہ تو کیا ادا کرتے، معمولی برتنے کی چیزیں بھی مثلاً ڈول، رسی، ہنڈیا، دیگی کلماڑی، سوئی دھاگہ وغیرہ، کسی کو مانگے نہیں دیتے بخکے دینے کا دنیا میں عام رواج ہے۔ بخل اور خست کا جب یہ عال ہو توریا کاری کی نمازے می کیا فائدہ ہوگا۔ اگر ایک آدمی اپنے کو مسلمان نمازی کہتا اور کہلاتا ہے مگر اللہ کے ساتھ افلاص اور مخلوق کے ساتھ ہدردی نہیں رکھتا، اس کا اسلام لفظ بے معنی، اور اس کی نماز حقیقت سے بہت دور ہے۔ یہ ریا کاری اور بداخلاقی تو ان بدبخوں کا شیوہ ہونا چا بیئے جواللہ کے دین اور روز جزاء پر کوئی اعتقاد نہیں رکھتے۔

# ١٠٨ سُوْرَةُ الْكُوْثَرِ مَكِّيَّةُ ١١٨

ایاتها۳

### بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ بیشک ہم نے دی تجھ کو کوژ [ا]

۲۔ مونماز پڑھ اپنے رب کے آگے اور قربانی کر [۲]

س بیشک جو دشمن ہے تیرا وہی رہ گیا ہیچھا گٹا <sup>[۳]</sup>

إِنَّآ اَعْطَيْنَكَ الْكُوثَرَ أَيْ

فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَ انْحَرُ ﴿

يْ إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الْاَبْتَرُ عَ

ا۔ کوٹر کے معنیٰ اور مفاہیم: "کوٹر "" کے معنی "" نیر کثیر" کے ہیں۔ یعنی بہت زیادہ بھلائی اور بہتری۔ یہاں اس سے کیا چیز مراد ہے؟ ""البحر المحیط"" میں اس کے متعلق چھبیں اقوال ذکر کیے ہیں اور انیر میں اس کو ترجیح دی ہے کہ اس لفظ کے تحت میں ہر قدم کی دینی و دنیوی دولتیں اور حتی و معنوی نعمتیں داخل ہیں۔ جوآپ کو یا آپ کے طفیل میں امت مرحومہ کو ملنے والی تھیں۔ ان نعمتوں میں سے ایک بہت بڑی نعمت وہ "" حوض کوٹر"" بھی ہے جو اسی نام سے مسلمانوں میں مشہور ہے اور جس کے پانی سے آپ لیٹی اینی امت کو محشر میں سیراب فرمائیں گے (اے ارحم الراحین! تو اس خطا کار روسیاہ کو بھی اس سے سیراب کیجھے)۔ (تنابیہ)

وض کور : " وض کور : " وض کور " کا ثبوت بعض محدثین کے نزدیک حد تواتر تک پہنچ چکا ہے ہر مسلمان کو اس پر اعتقاد رکھنا لازم ہے۔ اعادیث میں اس کی عجیب و غریب نوبیاں بیان ہوئی ہیں۔ بعض روایات سے اس کا محشر میں ہونا اور اکثر سے جنت میں ہونا ثابت ہوتا ہے۔ اکثر علماء نے تطبیق یوں دی ہے کہ اصل نہر جنت میں ہوگی اور اسی کا پانی میدانِ حشر میں لاکر کسی وض میں جمع کر دیا جائیگا۔ دونوں کو "کور" ہی کہتے ہونگے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

۲۔ نماز اور قربانی کی تاکید: یعنی اتنے بڑے انعام واحمان کا شکر بھی بہت بڑا ہونا چاہیئے۔ تو چاہیئے کہ آپ اپنی روح، بدن اور مال سے برابر اپنے رب کی عبادت میں سب سے بڑی چیز نماز ہے۔ اور مالی عبادات میں قربانی ایک ممتاز حیثیت رکھتی ہے۔ کیونکہ قربانی کی اصل حقیقت جان کا قربان کرنا تھا۔ جانور کی قربانی کو بعض حکمتوں اور مصلحوں کی بناء پر اس کے قائم مقام کر دیا گیا۔ جیسا کہ حضرت ابراہیم واسمعیل علیما السلام کے قصہ سے ظاہر ہے اسی لئے

قرآن میں دوسری جگہ بھی نماز اور قربانی کا ذکر ساتھ ساتھ کیا ہے۔ قُلُ إِنَّ صَلُوقِ وَ ذُسُکِئ وَ مَحْیَای وَ مَمَاقِی بِلّٰهِ دِبِّ الْعُلَمِیْنَ لَاشَوِیْكَ لَاشَوِیْكَ لَهُ وَبِذَٰلِكَ أُمِرْتُ وَ اَنَا اَوَّ لُ الْمُسْلِمِیْنَ (انعام رکوع ۲۰) (تنبیہ) بعض روایات میں "وانح" کے معنی سینہ پر ہاتھ باندھنے کے آئے ہیں۔ مگر ابن کثیر نے ان روایات میں کلام کیا ہے۔ اور تربیح اس قول کو دی ہے کہ "نحر" کے معنی قربان کرنے کے ہیں۔ گویا اس میں مشرکین پر تعریض ہوئی کہ وہ نماز اور قربانی بتوں کے لئے کرتے تھے۔ مسلمانوں کو یہ کام خالص غدائے واحد کے لئے کرنے چاہئیں۔

ا الله الله علیہ وسلم کا دشمن ہی ابتر ہے: بعض کفار صفور الی فاتیا کی شان میں کھتے تھے کہ اس شخص کے کوئی بیٹا نہیں۔

بی زندگی تک اس کا نام ہے میں کھیے کون نام لیگا۔ ایسے شخص کو ان کے محاورات میں "ابتر" کھتے تھے۔ "ابتر" اصل میں دم کئے باور کو کھتے ہیں۔ جس کے میں کوئی نام لینے والا نہ رہے۔ گویا اس کی دم کئے گئی۔ قرآن نے بتلایا کہ جس شخص کو اللہ نیر کئی باز اللہ درجہ کی حاقت ہے۔ حقیقت میں "ابتر" وہ ہے بوالیہ مقد س ومقبول بستی ہے بغض و عناد اور عداوت رکھے اور اپنے ہیں گوئی ذکر نیر اور اثر نیک نہ چھوڑے۔ آج ساڑھ تیرہ بوہر س مقد س ومقبول بستی ہے بغض و عناد اور عداوت رکھے اور اپنے ہیں گوئی ذکر نیر اور اثر نیک نہ چھوڑے۔ آج ساڑھ تیرہ بوہر س کے بعد ماشاء اللہ حضور الی فاتی ہی کھوڑے کے آثار صالیے، عالم میں پائی بوٹی ہے اور جمانی دفتری اولا دبھی بخرت ملکوں میں پھیلی ہوئی ہے۔ آپ الی فاتی ہوئی ہے۔ آپ الی فات کے دیرہ بائی اور جو مقبولیت و مقبولیت و مقبولیت و مقبولیت و مقبولیت کے معامد ساتھ کروڑوں انسانوں کے دلوں کوگر کا رہی ہے۔ دوست دشمن سب آپ الی فاتی اور جو مقبولیت و مقبولیت و مقبولیت عامد اعتراف کر رہے میں۔ پھر دنیا ہے گرد کر آفرت میں جس متام مجمود پر آپ الی فاتی کھوڑے ہو گیا اور جو مقبولیت و مقبولیت و مقبولیت کے اس کے اعتراف کر رہے میں۔ پھر دنیا ہے گار کہ اور اس متام گود پر آپ الی فاتی نہیں بنتی نہ آج بھلائی کے اس کے مقابل اس گستاخ کو فنیال کروجس نے یہ کال ان تام گستافوں کا جوار جنوں نے کئی زمانہ میں آپ لیکن آپنی کے بغض وعداوت پر کمر باند ھی اور آپ لیکن آپنی کی کوئی یاد کرنے والا ہے۔ یہ بی عال ان تام گستافوں کا جوار جنوں نے کئی زمانہ میں آپ لیکن آپنی کے بغض وعداوت پر کمر باند ھی اور آپ لیکن آپنی کی کوئی اور آپ طرح آبندہ ہوتی رہیگا۔

#### ١٠٩ سُوْرَةُ الْكُفِرُوْنَ مَكِّيَّةُ ١٨

ایاتها۲

# بِسَمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ توکہ اے منکرو[ا]

۲۔ میں نہیں پوجتا جنکو تم پوجتے ہو

۳۔ اور یہ تم پوچو جبکو میں پوچوں [۲]

۴۔ اور نہ مجھ کو پوجنا ہے اُس کا جمکو تم نے پوجا

۵۔ اور نہ تم کو پوجنا ہے اُس کا جس کو میں پوجوں <sup>[۳]</sup> ۶۔ تم کو تمہاری راہ اور مجھ کو میری راہ <sup>[۳]</sup> قُلُ يَائِثُهَا الْكُفِرُونَ ﴿

لا اَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴿

وَ لَا آنتُهُ عَبِدُونَ مَا آعُبُدُ ﴿

وَ لَا آنَا عَابِدُ مَّا عَبَدُتُّمْ ﴿

وَ لَآ اَنْتُمُ عٰبِدُونَ مَاۤ اَعۡبُدُ ۗ

ع لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِيْنِ أَ

ا۔ کفار قریش کی ایک پیشکش اور اس کا بواب: پند رؤساء قریش نے کہا کہ اے محمد! (ﷺ اِنْ اَوْہِم تم صلح کرلیں) کہ ایک سال تک آپ ہمارے معبودوں کی پر ستش کیا کریں، پھر دوسرے سال ہم آپ کے معبود کو پوہیں۔ اس طرح دونوں فریق کو ہر ایک کے دین سے کچھ کچھ صد مل جائے گا۔ آپ ﷺ اِنْ اِنْہِ اَنْ بناہ! کہ میں اس کے ساتھ (ایک لمحہ کے لئے بھی) کسی کو شریک شمراؤں۔ کھنے لگے اچھا تم ہمارے بعض معبودوں کو مان لو۔ (ان کی مذمت نہ کرو) ہم تمہاری تصدیق کریں گ اور تمہارے معبود کو پوہیں گے۔ اس پر یہ سورت نازل ہوئی، اور آپ ﷺ اِن نے ان کے مجمع میں پڑھ کر سائی۔ جس کا غلاصہ مشرکین کے طوروطریق سے کلی بیزاری کا اظہار اور انقطاع تعلقات کا اعلان کرتا ہے۔ بھلا انبیاء علیم السلام بن کا پہلا کام شرک کی بریں کا ٹنا ہے، ایسی ناپاک اور گندی صلح پرکب راضی ہوسکتے ہیں۔ فی الحقیقت اللہ کے معبود ہونے میں تو کسی مذہب والے کو اختلاف ہی نہیں ۔ نود مشرکین اس کا قرار کرتے تھے اور کھتے تھے کہ ہم بتول کی پرستش بھی اسی لئے کرتے ہیں کہ یہ ہم کواللہ کی بردیک کر دینگے مَانَعَہُدُ ہُمْ ہم اِلَّا لِیْشُقِرِ بُو فَا آلِی اللّٰہِ ذُکُلُولِی (زمر رکوع ا) اختلاف بو کچھ ہے غیراللہ کی پرستش میں ہے نود میں بوئی کی پرستش میں اس کا خرائی کہ تھی اس کا صاف مطلب یہ ہوا کہ وہ تو برابر اپنی روش پر قائم رہیں یعنی اللہ اور غیر ہے اپنا صلح کی جوصورت قریش نے پیش کی تھی اس کا صاف مطلب یہ ہوا کہ وہ تو برابر اپنی روش پر قائم رہیں یعنی اللہ اور غیر ہم ہوا کہ وہ تو برابر اپنی روش پر قائم رہیں یعنی اللہ اور غیر ہم ہوا کہ وہ تو برابر اپنی روش پر قائم رہیں یعنی اللہ اور غیر

الله دونوں کی پرستش کیا کریں اور آپ الٹی کیا ہے مسلک توحیہ سے دستبردار ہو جائیں۔ اس گفتگوئے مصالحت کو ختم کرنے کے لئے یہ سورت آثاری گئی۔

۲۔ میں تمہارے خداوَں کو نہیں پوجتا؛ یعنی غدا کے سواجو معبود تم نے بنا رکھے میں میں فی الحال ان کو نہیں پوج رہا اور منہ تم اس احد وصد غدا کو بلا شرکت غیرے پوجتے ہو۔ جس کی میں عبادت کرتا ہوں۔

۔ "یعنی آئندہ بھی میں تمہارے معبودوں کو کبھی پوجنے والا نہیں اور بنہ تم میرے معبود واحد کی بلا شرکت غیرے پرستش کرنے والے ہو۔ مطلب میں موحد ہو کر شرک نہیں کرسکتا بنہ اب بنہ آئندہ اور تم مشرک رہ کر موحد نہیں قرار دیے جاسکتے، بنہ اب بنہ آئندہ اس تقریر کے موافق آیتوں میں تکرار نہیں رہی۔ (تنبیہ)

اس آیت میں تکرار کی توضیح؛ بعض علماء نے یہاں تکرار کو ناکید پر عمل کیا ہے اور بعض نے پیلے دو جلوں میں حال واستقبال کی نفی اور اخیر کے دو جلوں میں ماضی کی نفی مراد لی ہے کا صرح بہ الزمخثری۔ اور بعض نے پہلے جلوں میں عال کا اور اخیر کے جلوں میں استقبال کا ارادہ کیا ہے۔ کمایظہر من الترجمہ۔ لیکن بعض محققین نے پہلے دو جلوں میں ""ما"" کو موصولہ اور دوسرے دونوں جلوں میں "" ما"" کو مصدریہ لے کریوں تقریر کی ہے کہ میرے اور تمہارے درمیان یہ معبود میں اشتراک ہے یہ طریق عبادت میں تم بتوں کو پوجتے ہو، وہ میرے معبود نہیں، میں اس خدا کو پوجتا ہوں جس کی شان و صفت میں کوئی شریک یہ ہوسکے، ایسا خدا تمہارا معبود نہیں ۔ علیٰ ہذاالقیاس تم جس طرح عبادت کرتے ہو، مثلاً ننگے ہوکر کعبہ کے گرد ناچنے لگے یا ذکر اللہ کی جگہ سیٹیاں اور ۔ تالیاں بجانے لگے، میں اس طرح کی عبادت کرنے والا نہیں اور میں جس شان سے اللہ کی عبادت بجالا یا ہوں تم کو اس کی توفیق نہیں۔ لہذا میرا اور تمہارا راسۃ بالکل الگ الگ ہے۔ اور احقر کے خیال میں یوں آتا ہے کہ پہلے جلے کو عال واستقبال کی نفی کے لئے رکھا جائے۔ یعنی میں اب یا آئندہ تمہارے معبودوں کی پرستش نہیں کرسکتا جیساکہ تم مجھ سے چاہتے ہو۔ اور وَ لَآ اَنَا عَابِدُ مَّاعَبَدُتُهُمْ کا مطلب (بقول عافط ابن تیمیهٔ ) یه لیا جائے که (جب میں خدا کا رسول ہوں تو، میری شان یہ نہیں اور نہ کسی وقت مجھ سے ممکن ہے (بامکان شرعی ) کہ شرک کا ارتکاب کروں۔ حتی کہ گزشتہ زمانہ میں نزول وحی سے پہلے بھی جب تم سب پتھروں اور درختوں کو پوج رہے تھے، میں نے کسی غیراللہ کی پرستش نہیں کی۔ پھراب اللہ کی طرف سے نور وحی اور بینات وہدیٰ وغیرہ آنے کے بعد کھاں ممکن ہے کہ شرکیات میں تمہارا ہمنوا ہوجاؤں۔ شایداسی لئے یہاں وَ لَآ اَنَا عَاجِدٌ میں جلہ اسمیہ اور میّا عَبَدَتُهُم میں صیغہ ماضی کا عنوان اختیار فرمایا۔ رہا کفار کا حال اس کا بیان دونوں مرتبہ ایک ہی عنوان سے فرمایا وَ لَآ أَنْتُهُمْ عَبِدُوْنَ مَآ أَعْبُدُ يعنى تم لوك تواپني سوء استعداد اورانتهائي بدبختي سے اس لائق نہيں كه كسي وقت اور كسي عال

میں غدائے واحد کی بلا شرکت غیرے پر ستش کرنے والے بنو۔ حتی کہ عین گفتگوئے صلح کے وقت بھی شرک کا دم چھلا ساتھ لگائے رکھتے ہو۔ اور ایک جگہ مَاتَعَبُدُوْنَ بَصِیغہ مضارع اور دوسری جگه مَّاعَبَدُتُّم بَصِیغہ ماضی لانے میں ثایداس طرف اثارہ ہوکہ ان کے معبود ہر روز بدلتے رہتے ہیں جو چیز عجیب سی نظر آئی یا کوئی نوبصورت سا پھر نظر پڑااس کو اٹھا کر معبود بنا لیا۔ اور پہلے کو رخصت کیا۔ پھر ہر موسم کا اور ہر کام کا جدا معبود ہے، ایک سفر کا، ایک حضر کا، کوئی روٹی دینے والا، کوئی اولا د دینے والا، وقس علی ہذا۔ عافظ شمس الدین ابن قیم نے بدائع الفوائد میں اس سورت کے لطائف و مزایا پر بہت نفیس کلام کیا ہے جس کو معارف قرآنی کا شوق ہو۔ اس کا ضرور مطالعہ کرنا چاہیئے۔

ہ۔ تمہارا اور میرا دین الگ الگ ہے: حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "" یعنی تم نے جو صد باندھی اب سمجھانا کیا فائدہ کرے گا جب تک اللہ فیصلہ کرے""۔ اب ہم تم سے بکلی بیزار ہوکر اسی فیصلہ کے منتظر ہیں۔ اور جو دین قویم اللہ نے ہم کو مرحمت فرمایا ہے اس پر نہایت خوش ہیں تم نے اپنے لئے بد بختی سے جو روش پسند کی وہ تمہیں مبارک رہے۔ ہرایک فریق کو اس کی راہ روش کا نتیجہ مل رہے گا۔

### ١١٠ شُوْرَةُ النَّصْرِ مَدَنِيَّةُ ١١٢

ایاتها۳

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ جب پہنچ ھیکے مدداللہ کی اور فیصلہ [ا] إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَ الْفَتْحُ ﴿

۲۔ اور تو دیکھے لوگوں کو داخل ہوتے دین میں غول کے

وَ رَأَيْتَ النَّاسَ يَدُخُلُونَ فِي دِيْنِ اللَّهِ اَفُوَ اجًا ﴿

سے بیشک وہ معان کرنے والا ہے [م]

فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَ اسْتَغُفِرُهُ لَا إِنَّهُ كَانَ ٣- توپاكى بول اپنے ربكى نوبيال [٢] اور گناه بخوااس يع توًابًا ﴿

ا۔ فتح مکہ کا وعدہ: بڑی فیصلہ کن چیزیہ تھی کہ مکم معظمہ ( جو گویا زمین پر اللہ کا دارالسلطنت ہے ) فتح ہو جائے۔ اسی پر اکثر قبائل عرب کی نظریں لگی ہوئی تھیں۔ اس سے پہلے ایک ایک دو دوآدمی اسلام میں داخل ہوتے تھے۔ فتح مکہ کے بعد جوق در جوق داخل ہونے لگے۔ حتی کہ سارا جزیرہ عرب اسلام کا کلمہ پڑھنے لگا۔ اور جو مقصد نبی کریم الٹی ایکٹی کی بعثت سے تھا پورا ہوا۔ ۲۔ غلبہ دین کا وعدہ اور نسیج و تحمید کی تاکید: یعنی سمجھ لیجے کہ مقصود بعثت کا اور دنیا میں رہنے کا (جو تنخمیل دین و تمہید خلافت کبریٰ ہے) پورا ہوا، اب سفر آخرت قریب ہے۔ لہذا ادھر سے فارغ ہو کر ہمہ تن ادھر ہی لگ جائیے۔ اور پہلے سے بھی زیادہ کثرت سے اللہ کی نسبیح و تحمیداوران فتوعات اور کامیابیوں پر اس کا شکر ادا کیجے ۔

٣ \_ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کواستغفار کا حکم: یعنی اپنے لئے اورامت کے لئے استغفار کیجے ۔ (تنبیہ ) نبی کریم اللہ آپائم کا اپنے لئے استغفار کرنا پیلے کئی جگہ بیان ہوچکا ہے، وہیں دیکھ لیا جائے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں "" یعنی قرآن میں ہر جگہ وعدہ ہے فیصلہ کا، اور کافر شانی کرتے تھے۔ حضرت اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ علیہ میں مکہ فتح ہوچکا، قبائل عرب دَل کے دَل مسلمان ہونے لگے۔ وعدہ سیا ہوا اب امت کے گناہ بخثوایا کر کہ درجہ شفاعت کا بھی ملے۔ یہ سورت اتری آخر عمر میں، حضرت الٹی آیئی نے جانا کہ میرا جو کام تھا دنیا میں کرچکا اب سفرہے آفرت کا۔

### السُوْرَةُ اللَّهَبِ مَكِّيَّةُ ٢

ایاتهاه

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ ٹوٹ گئے ہاتھ ابی لہب کے اور ٹوٹ گیا وہ آپ [ا] ۲۔ کام نہ آیا اُسکومال اُسکا اور نہ جواُس نے کایا [<sup>۲</sup>] ۳۔ ڈیک مارتی آگ میں [<sup>۳</sup>]

۳۔ ذیک ماری آگ میں آگ ۲۔ اور اُسکی جورو جو سر پر لئے پھرتی ہے ایند هن [۴] ۵۔ اُسکی گردن میں رسی ہے مونجھ کی [۵] تَبَّثُ يَدَآ أَبِي لَهَبٍ وَّ تَبَ ثَ مَا اللهُ وَمَا كَسَبَ فَى مَآ اَغُنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ فَى سَيَصْلَى نَارًا ذَاتَ لَهَبٍ فَي سَيَصْلَى نَارًا ذَاتَ لَهَبٍ فَي وَامْرَاتُهُ حَمَّالَةَ الْحَطَبِ فَي وَ امْرَاتُهُ حَمَّالَةَ الْحَطَبِ فَي فِي جِيْدِهَا حَبْلُ مِّنْ مَّسَدٍ فَي فِي جِيْدِهَا حَبْلُ مِّنْ مَّسَدٍ فَي فَي جِيْدِهَا حَبْلُ مِّنْ مَّسَدٍ فَي

سب کو فدیہ میں دے کر عذاب سے چھوٹ جاؤنگا۔

الواب کی ہوی: اس کی ہوی ام جمیل کو بھی پیغمبر اللہ اللہ اللہ علیہ اللہ اللہ اللہ بھر کا تا تھا، یہ عورت گویا کران کواور زیادہ تیز کرتی تھی۔ مورۃ ہذا میں دونوں کا انجام بٹلا کر متنبہ کیا ہے کہ مرد ہویا عورت، اپنا ہویا بیگانہ، بڑا ہویا پھوئا، جو حق کی عداوت پر کمر باندھ گا وہ آنر کار ذلیل اور تباہ و برباد ہو کر رہیگا۔ پیغمبر کی قربت قریبہ بھی اس کو تباہی سے نہ بچا کے گے۔ یہ الولب کیا ہاتھ بھئک باتیں بنا اور اپنی قوت بازو پر مفرور ہو کر خدا کے مقدس و معصوم رسول اللہ اللہ اللہ کیا ہاتھ بھئک۔ اس کی سب کوشیں حق کے دبانے کی برباد ہو چھیں۔ اس کی درازی کرتا ہے سمجھ لے کہ اب اس کے ہاتھ ٹوٹ بچے۔ اس کی سب کوشیں حق کے دبانے کی برباد ہو چھیں۔ اس کی سب کوشیں حق کے دبانے کی برباد ہو چھیں۔ اس کی سبرداری ہمیشہ کے لئے مٹ گئی۔ اس کے اعال اکارت ہوئے، اس کا زور ٹوٹ گی، اور وہ نود تباہی کے گؤھ میں پہنچ چکا۔ یہ سورت مکی ہے کہتے ہیں کہ غزوہ "برر" ہے سات روز بعد اس کے زہر پلی قیم کا ایک دانہ نکلا۔ اور مرض لگ جانے کے نوون سے سب گھر والوں نے الگ ڈال دیا، وہیں مرگیا اور تین روز تک لاش یوں ہی پڑی رہی۔ کسی نے نہ اٹھائی، جب نوون سے سب گھر والوں نے الگ ڈال دیا، وہیں مرگیا اور تین روز تک لاش یوں ہی پڑی رہی۔ کسی نے نہ اٹھائی، جب سرنے لگی، اس وقت عبشی مردوروں سے اٹھواکر دیوائی۔ انہوں نے ایک گڑھا کھود کر اس کو ایک لکڑی سے اندر ڈھلکا دیا اوپ سے ہتھر بھر دیے۔ یہ تو دنیا کی رسوائی اور بربادی تھی و لعذاب الاخر ۃ اکبر لو کانو ا یعلمون ۔

۲۔ اس کا مال اس کے کام نہیں آیا: یعنی مال، اولا د، عزت، وجاہت کوئی چیزاس کو ہلاکت سے نہ بچا سکی۔

۳۔ ابولہ کا لقب: یعنی مرنے کے بعد سخت شعلہ زن آگ میں پہنچنے والا ہے۔ شاید اسی مناسبت سے قرآن نے اس کی کنیت ""ابولہ ب" قائم رکھی۔ دنیا تواس کو ""ابولہ ب" اس لئے کہتی تھی کہ اس کے رخیارے آگ کے شعلے کی طرح چمکتے تھے۔ مگر قرآن نے بتلا دیا کہ وہ اپنے آخری انجام کے اعتبار سے بھی ""ابولہ ب" کہلانے کا مشخق ہے۔

الراب کی بیوی کا انجام: ابولب کی عورت ام جمیل باوبود مالدار ہونے کے سخت بخل اور خت کی بناء پر نود بخگل سے لکڑیاں چن کر لاتی، اور کانٹے حضرت النے الیّجا کی راہ میں ڈال دیتی، تا حضور النے الیّجا کو اور آنے بانے والوں کو تکلیف پہنچے۔ فرماتے میں کہ وہ جس طرح یماں حق کی دشمنی اور پینمبر خدا کی ایذا رسانی میں اپنے شوہر کی مدد گار ہے۔ دوزخ میں بھی اسی بیئت سے اس کے ہمراہ رہے گی۔ شاید وہاں زقوم اور ضریع کی (جو جمنم کے غاردار درخت ہیں) لکڑیاں اٹھائے پھرے۔ اور ان کے ذریعہ سے اپنے شوہر پر عذاب الہی کی آگ کو تیز کرتی رہے۔ کا قال ابن اثیر۔ (تنبیہ) بعض نے حَمَّالَدَ الْحَطَبِ کے معنی چھاپور کے لئے ہیں۔ اور محاورات عرب میں بے لفظ اس معنی میں مستعل ہوتا ہے جیسے فارسی میں بھی الیے شخص کو "ہمیزم کش" " کے لئے ہیں۔ اور محاورات عرب میں بے لفظ اس معنی میں مستعل ہوتا ہے جیسے فارسی میں بھی الیے شخص کو "ہمیزم کش" "

۵۔ یعنی بہت مضبوط بٹی ہوئی چیمنے والی، اس سے مراد اکثر مفسرین کے نزدیک دوزخ کے طوق و سلاسل ہیں اور یہ تشبیہ حَمَّالَةَ الْحَطَبِ کی مناسبت سے دی گئی ہے۔ کیونکہ لکڑیوں کا بوجھ اٹھانے میں رسی کی ضرورت پڑتی ہے۔ لکھتے ہیں کہ اس عورت کے گلے میں ایک ہار بہت قیمتی تھا۔ کہاکرتی تھی کہ لات و عزی کی قیم، اس کو محمد (اللّی الیّی الیّی کی عداوت پر خرچ کر ڈالونگی۔ ضرور تھاکہ دوزخ میں بھی اس کی گردن ہار سے فالی نہ رہے۔ اور عجیب بات یہ ہے کہ اس بد بخت کی موت بھی اسی طرح واقع ہوئی، لکڑیوں کے گھٹے کی رسی گلے میں آپڑی جس سے گلا گھٹ کر دم نکل گیا۔

#### ١١١ سُوْرَةُ الْإِخْلَاصِ مَكِّيَّةُ ٢٢

ایاتهام

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ توکہ وہ اللہ ایک ہے [ا]

۲۔ اللہ بے نیاز ہے[۲]

۳۔ نہ کسی کو جنا نہ کسی سے جنا [۳]

م۔ اور نہیں اُس کے جوڑ کا کوئی <sup>[م</sup>]

قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدُّ ﴿

الله الصَّمَدُ ﴿

لَمْ يَلِدُ لَا وَلَمْ يُولَدُ ﴿

عُ وَلَمْ يَكُنُ لَّهُ كُفُوًا أَحَدُّ ﴿

ا۔ کہہ دواللہ ایک ہے: یعنی جو لوگ اللہ کی نسبت پوچھتے ہیں کہ وہ کیبا ہے، ان سے کہہ دیجیئے کہ وہ ایک ہے۔ جس کی ذات میں کسی قسم کے تعدد و پخشراور دوئی کی گنجائش نہیں۔ نہ اسکا کوئی مقابل، نہ مثابہ، اس میں مجوس کے عقیدہ کا رد ہوگیا۔ جو کہتے ہیں کہ خالق دو ہیں۔ نیر کا خالق "" برمن "" نیز ہنود کی تردید ہوئی جو تینتیں کروڑ دیوباؤں کو خدائی میں حصہ دار منصمراتے ہیں۔

۲۔ صدکے معنی: ""صد" کی تفیر کئی طرح کی گئی ہے۔ طبرانی ان سب کو نقل کرکے فرماتے میں و کل ھذہ صحیحة و ھی صفات ربنا عزو جل ھو الّذی یصمد الیہ فی الحواقج و ھو الذی قدانتھی سؤددہ و ھو الصمد الذی لاجو ف له و لا یا کل و لایشر ب و ھو الباقی بعد خلقه (ابن کثیر) (یہ سب معانی صحیح میں الصمد الذی لاجو ف له و لا یا کل و لایشر ب و ھو الباقی بعد خلقه (ابن کثیر) (یہ سب معانی صحیح میں اور یہ سب ہمارے رب کی صفات میں۔ وہ ہی ہے جس کی طرف تام عاجات میں ربوع کیا جاتا ہے یعنی سب اس کے مختاج میں وہ کسی کا مختاج نہیں۔ اور وہ ہی ہے جس کی بررگی اور فوقیت تام کالات اور نوبیوں میں انتاکو پہنچ کی ہے۔ اور وہ ہی ہے جو کھانے پینے کی نواہشات سے پاک ہے۔ اور وہ ہی ہے ہو ناقت کے فنا ہونے کے بعد بھی باتی رہنے والا ہے ) اللہ تعالیٰ کی صفت صمیت سے ان جابلوں پر رد ہوا ہو کسی غیر اللہ کو کسی درجہ میں منتقل اختیار رکھنے والا سمجھتے ہوں نیز آریوں کے عقیدہ مادہ و روح کی تردید بھی ہوئی۔ کیونکہ ان کے اصول کے موافق اللہ تو عالم بنانے میں ان دونوں کا مختاج ہے اور یہ دونوں اپنے وبود میں

اللہ کے مختاج نہیں (العیاذ باللہ)۔

۳۔ اللہ کی نہ اولاد ہے نہ والد: یعنی نہ کوئی اس کی اولاد، نہ وہ کسی کی اولاد، اس میں ان لوگوں کا رد ہوا جو حضرت میے کو یا حضرت عزیر کو خدا کا بیٹا اور فرشتوں کو خدا کی بیٹیاں کہتے ہیں۔ نیز جو لوگ میے کو یا کسی بشر کو خدا مانتے ہیں ان کی تردید کم یُو لَدُ میں کر دی گئی۔ یعنی خدا کی شان یہ ہے کہ اس کو کسی نے جنا نہ ہو۔ اور ظاہر ہے حضرت میے ایک پاکباز عورت کے پیٹ سے پیدا ہوئے۔ پھر وہ خدا کس طرح ہو سکتے ہیں۔

الم نداکے بوڑکاکوئی نمیں: جب اس کے بوڑکاکوئی نمیں تو بورویا بیٹاکہاں سے بو۔ اس جلہ میں ان اقوام کارد ہوگیا بواللہ کی صفت میں کسی مخلوق کواس کا ہمسر شمراتے ہیں۔ حتی کہ بعض گتاخ تواس سے بڑھ کر صفات دوسروں میں ثابت کر دیے ہیں۔ یہود کی کتابیں اٹھاکر دیکھوایک دنگل میں فداکی کتی یعقوب سے بورہی ہے اور یعقوب فداکو پچھاڑ دیتے ہیں۔ (العیاذ باللہ) کُبُرَتُ کَلِمَةً تَخَرُجُ مِنَ اَفْوَاهِهِمْ إِنْ يَتَقُولُونَ إِلَّا کَذِبًا ۔ إِنِي اسالك يا الله لو احد الاحد الصمد الذي لم يلد و لم يولد و لم يكن له كفؤ ا احد ان تغفر لی ذنوبی انك انت الغفور الرحیم۔

# ١١١ سُورَةُ الْفَلَقِ مَكِّيَّةُ ٢٠

ایاتهاه

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ توکہ میں پناہ میں آیا صبح کے رب کی [۱]

۲۔ ہر چیز کی بدی سے جواُس نے بنائی [۲]

۳۔ اور بدی سے اندھیرے کی جب سمٹ آئے [۳]

سم۔ اور بدی سے عورتوں کی جو گرہوں میں پھونک ماریں [<sup>7</sup>]

۵۔ اور بدی سے برا چاہنے والے کی جب لگے ٹوک رکھنے [۵]

قُلُ اَعُودُ بِرَبِ الْفَلَقِ ﴿

مِنُ شَرِّ مَا خَلَقَ ﴿

وَ مِنْ شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴿

وَ مِنْ شَرِّ النَّفُّتٰتِ فِي الْعُقَدِ ﴿

ع وَ مِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴿

ا۔ صبح کے رب کی پناہ: یعنی جورات کی ظلمت بچاڑ کر صبح کی روشنی نمودار کرتا ہے۔

۲۔ یعنی ہرایسی مخلوق جس میں کوئی بدی ہواس کی بدی سے پناہ مانگتا ہوں۔ آگے بمناسبت مقام چند محضوص چیزوں کا نام لیا ہے۔

۳۔ تاریجیوں سے اللہ کی پناہ: یعنی رات کا اندھیرا کہ اس میں اکثر شرور خصوصاً سحر وغیرہ بکثرت واقع ہوتے ہیں، یا چاند کا گئن یا آفتاب کا غروب مراد ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں کہ اس میں سب تاریکیاں آگئیں ظاہر اور باطن کی۔ اور تنگدستی اور پریشانی اور گمراہی کی۔

۳۔ گرہوں میں پھونک مارنے والی عورتیں: قَطْ اَئْتِ فِی الْعُقَدِ سے وہ عورتیں یا وہ جاعتیں یا وہ نفوس مراد ہیں جو ساحرانہ عمل کرنے کے وقت کسی تانت یا رسی یا بال وغیرہ میں کچھ راچھ کر اور پھونک مار کر گرہ لگایا کرتے ہیں۔ حضور لٹا گالیا کہ پرجو سحر لبید بن اعصم نے کیا تھا، لکھا ہے کہ بعض لوکیاں بھی اس میں شریک تھیں۔ واللہ اعلم۔

منزل،

۵۔ عاسد کے حدسے پناہ: حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ اُس وقت اُس کی ٹوک لگ جاتی ہے۔ بیشک ٹوک یا نظر لگ جانا ایک امر واقع ہے لیکن اکثر مفسرین کے نزدیک مِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ کا مطلب یہ ہے کہ عاسد جب اپنی قلبی کیفیت کو ضبط نہ کر سکے اور علی طور پر حد کا اظہار کرنے لگے، اس کی بدی سے پناہ مانگنا چا بیئے۔ اگر ایک شخص کے دل میں بے اغتیار حدیدا ہو مگر وہ اپنے نفس کو قابو میں رکھ کر محود کے ساتھ کوئی ایسا برناؤ نہ کرے۔ وہ اس سے خارج ہے۔ نیزیاد رکھنا چا بیئے کہ حد کے معنی یہ میں کہ دوسرے سے اللہ کی دی ہوئی نعمت کے زوال کا متمنی ہو۔ باقی یہ آرزو کرنا کہ مجھے بھی ایسی نعمت یا اس سے زائد عطا ہو۔ جو فلاں کو عطا ہوئی ہے حد میں داخل نمیں۔ اس کو "خبط" کہتے ہیں۔ بخاری کی حدیث لاحسد اللا فی اذنبتن الخ میں لفظ" حد" سے یہی غبطہ مراد ہے۔

#### ١١١ سُوْرَةُ النَّاسِ مَكِّيَّةُ ٢١

ایاتها۲

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

ا۔ توکہ میں پناہ میں آیا لوگوں کے رب کی

۲۔ لوگوں کے بادشاہ کی

سے لوگوں کے معبود کی [۱]

۷۔ بدی سے اُسکی جو پھسلائے اور چھپ جائے <sup>[۲]</sup>

۵۔ وہ جو خیال ڈالٹا ہے لوگوں کے دل میں

<sub>7-</sub> جنوں میں اور آدمیوں میں <sup>[۳]</sup>

قُلُ أَعُودُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴿

مَلِكِ النَّاسِ ﴿

اللهِ النَّاسِ اللهِ

مِنْ شَرِّ الْوَسُوَاسِ لِهُ الْخَنَّاسِ ﴿

الَّذِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ﴿

ع مِنَ الْجِنَّةِ وَ النَّاسِ ﴿

ا۔ انسانوں کا رب اور بادشاہ: اگرچہ اللہ تعالیٰ کی شانِ ربوبیت اور بادشاہت وغیرہ تمام مخلوقات کو شامل ہے، لیکن ان صفات کا جیسا کامل ظہور انسانوں میں ہوا، کسی دوسری مخلوق میں نہیں ہوا۔ اس لئے ""رب" اور ""ملک"" وغیرہ کی اضافت ان ہی کی طرف کی گئی۔ نیز وسواس میں مبتلا ہونا بجزانسان کے دوسری مخلوق کی شان بھی نہیں۔

۲۔ شیطان کے وسوسہ سے پناہ: شیطان نظروں سے خائب رہ کر آدمی کو بہ کاتا پھسلاتا ہے۔ جب تک آدمی خفلت میں رہا اس کا تسلط بڑھتا رہا۔ جہاں بیدار ہوکر اللہ کو یاد کیا بیہ فورًا چیچھے کو کھسکا۔

۳۔ بیوں اور آدمیوں کے شیطان: شیطان بنوں میں بھی ہیں اور آدمیوں میں بھی و کذلیک جَعَلْنَا لِکُلِّ نَبِیِّ عَدُوً الله تعالىٰ دونوں شیماطِینَ اللهِ نَسِ وَ الْبِحِنِّ یُوْجِی بَعْضُ کُم اِلله بَعْضِ ذُخْرُ فَ الْقَوْلِ عُرُورً (انعام رکوع ۱۲) الله تعالىٰ دونوں سے پناہ میں رکھے (تکله) ان دونوں سورتوں کی تفسیر میں علماء و حکاء نے بہت کچھ نکتہ آفرینیاں کی ہیں۔ عافظ ابن قیم ، امام رازی ، ابن سینا، صرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی کے بیانات درج کرنے کی یمال گنجائش نہیں صرف ابتاذالاستاذ صرت مولانا محد قاسم نانوتوی قدس الله روحه کی تقریر کا غلاصه درج کرتا ہوں تا فوائد قرآن کے حن خاتمہ کے لئے ایک فال نیک ثابت ہو:۔

ان دونوں سورتوں کی تفسیر قاسمی: یہ ایک فطری اور عام دستور ہے کہ باغ میں جب کوئی نیا پودا زمین کو شق کرتا ہوا تخم سے باہر نکل آیا ہے تو باغبان (یا مالی) اس کے تحفظ میں پوری کوشش اور ہمت صرف کر دیتا ہے اور جب تک وہ جلہ آفات ارضی و ساوی سے محفوظ ہو کر اپنے مد کال کو نہیں پہنچ جاتا اس وقت تک بہت زیادہ تردد اور عرق ریزی کرنا پڑتی ہے اب غور کرنا چاہیئے کہ پودے کی زندگی کو فنا کر دینے والی یا اس کے ثمرات کے تمتع سے مالک کو محروم بنا دینے والی وہ کون کون سی آفات میں جن کے شراور مضرت سے بچالینے میں باغبان کواپنی مساعی کے کامیاب بنانے کی ہروقت دھن لگی رہتی ہے۔ ادنیٰ تامل سے معلوم ہو جائے گا۔ کہ ایسی آفات اکثر چار طرح سے ظہور پذیر ہوتی ہیں جن کے انسداد کے لئے باغبان کو چار امور کی اشد ضرورت ہے (اوّل ) ایسے سبزہ خور جانوروں کے دندان و دہن کواس پودے تک پہنچنے سے روکا جائے جن کی جبلت اور خلقت میں سبزہ و غیرہ کا کھانا داخل ہے ( دوسرے ) کنویں یا نہریا بارش کا پانی اور ہوا اور حرارت آفتاب ( غرضیکہ تمام اسباب زندگی و ترقی ) کے پہنچنے کا پورا انتظام ہو۔ (تلیسرے) اوپر سے برف اولہ وغیرہ جو اس کی حرارت عزیزیہ کے انتقان کا باعث ہو، اس پر گرنے نہ پائے۔ کیونکہ یہ چیزاس کی ترقی اور نشوونما کو روکنے والی ہے۔ (چوتھے ) مالک باغ کا دشمن یا اور کوئی عاسداس پودے کی شاخ و برگ وغیرہ کو یہ کاٹ ڈالے یا اس کو جڑسے اکھاڑ کر یہ پھینک دے۔ اگر ان چار باتوں کا غاطر خواہ بندوبست باغبان نے کر لیا تو خدا سے امید رکھنا چاہیئے کہ وہ پودا بڑا ہوگا، پھولے سچلے گا، اور مخلوق اس کی پر میوہ شانوں سے استفادہ کریگی۔ ٹھیک اسی طرح ہم کو غالق ارض وسماء سے (جورب الفلق اور فالق الحب والنویٰ اور چمنتان عالم کا تقیقی مالک و مربی ہے اپنے شجر وجود اور شجرایان کے متعلق ان ہی چار قسم کی آفات سے پناہ مانگنا چاہیئے جواوپر مذکور ہوئیں ۔ پس معلوم کرنا چاہیئے کہ جس طرح اوّل قسم میں سبزہ خور جانوروں کی ضررسانی محض ان کی طبیعت کے مقتضیات میں سے تھی۔

شرّ ما خلق: اسی طرح ""شر" کی اضافت "" ما خلق "" کی طرف بھی اسی جانب مشیر ہے کہ بیہ شراً س مخلوق میں من حیث ہو مخلوق کے واسطے ثابت ہے اور اس کے صدور میں بجزان کی طبیعت اور پیدائشی دواعی کے اور کسی سبب کو دخل نہیں جیسا کہ سانب بچھواور تمام سباع و بہائم وغیرہ میں مثاہدہ کیا جاتا ہے۔

نی<u>ش</u> عقرب نه ازیئے کین است مقضائے طیعتش این است

خاستِ اذا وقب کی تفییر: اس کے بعد دوسرے درجہ میں غاسِتِ إذا وَقَبَ سے تعوذکی تعلیم دی گئن ہے جس سے مفسرین کے نزدیک مرادیا تورات ہے جب نوب اندھیری ہو، یا آفتاب ہے جب غروب ہو جائے، یا چاند ہے جب اس کو گئن لگ جائے۔ ان میں سے کوئی معنی لو۔ اتنی بات یقینی ہے کہ غاسق میں سے شرکا پیدا ہونا اس کے وقوب (کسی چیز کے نیچے چھپ

جانے) پر مبنی ہے۔ اور ظاہر ہے وقوب (چھپ جانے) میں اس کے سواکوئی بات نہیں کہ ایک چیز کا علاقہ ہم سے منقطع ہو جائے، اور جو فوائد اس کے ظہور کے وقت ہم کو عاصل ہوتے تھے وہ اب ہاتھ نہ آئیں۔ لیکن جب یہ ہے تو یہ تمثیل اسب و معببات سے زیادہ اور کسی چیز پر چپاں نہیں ہوتی، کیونکہ مبب کا وجود اسب و معدات کے وجود پر موقون ہوتا ہے اور جب تک اسب کو علاقہ مسببات کے ساتھ قائم نہ ہو، ہر گردکوئی مسبب اپنی ہستی میں کامیاب نہیں ہوسکتا۔ اور یہی وہ بات ہے جس کو ہم نے آفت کی دوسری قسم میں یہ کہ کربیان کیا تھا کہ پانی، ہوا اور حرارت آفتاب (غرض کل اسباب زندگی و ترقی ) کا اگر غاطر نواہ انتظام نہ ہوا تو وہ پودا کلا کر خشک ہوجائے گا۔

سحراوراس کا اثر: اب اس کے بعد تیہ اتعوذ نَفْظُتِ فی الْمُعُقدِ سے کیا گیا۔ جن سے میں کہ چکا ہوں کہ سازانہ اعال مراد ہیں۔ بولگ سحر کا وبود تسلیم کرتے ہیں وہ یہ مانتے ہیں کہ سحر کے اثر سے مسحورکوالیے امور عارض ہوجاتے ہیں جن سے طبیعت کے اصلی آثار مغلوب ہوکر دب جائیں تو سحرکی یہ آفت اس آفت سے بہت ہی مثابہ ہوئی جوپدے پر برف وغیرہ گرنے اور حرارت عزیز یہ کے مختف ربند) ہونے کی وجہ سے پیدا ہوتی تھی جن سے اس کی نشوونمارک جاتی تھا۔ لبید بن اعظم کے قصہ میں ہوالفاظ آئے میں فقائم عَلَیْهِ الصَّلُوءَ و السَّلُاهُمَ کاخْمااُلُشِطَ مِنْ عِقال اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ کسی چیز نے متون ہوکر آپ کے مقتضیات طبیعت کو چھپالیا تھا جو جربیل کے تعوذ سے باذن اللہ دفع ہوگئی۔ اب ان آفات میں سے جن سے تحرز کرنا ضروری قرار دیا گیا تھا صرف ایک آخری درجہ باقی ہے۔ یعنی کوئی مالک باغ کا دشمن بربناء عداوت و حد پودے کوجو سے اکھاڑ پھینکے یا اس کی شاخ و برگ کاٹ ڈالے "شر" کے اس مرتبہ کو مِنْ شَتِ سے السِد اِذَا کَسَدَ نے بہت ہی سے انتحار کرنا منہ اور کہ یاں اس تقریر میں اگر کچھ کمی ہے تو صرف اتنی کہ کچھی کبھی تھم کو ان چاروں آفات میں سے کسی کا سامنا کرنا منہیں بڑنا، بلکہ روئیدگی سے بہلے ہی یا تو بعض چونٹیاں اس تم کے باطن میں سے وہ خاص جوہرچوں لیتی میں جس سے میامنا کرنا منہیں پڑنا، بلکہ روئیدگی سے بہلے ہی یا تو بعض چونٹیاں اس تنم کے باطن میں سے وہ خاص جوہرچوں لیتی میں جس سے امنا کرنا منہیں پڑنا، بلکہ روئیدگی سے اور جس کو ہم "قلب الحبوب" یا" ویوبا آئے تخم" سے تعبیر کرسے ہیں۔ یا اندر ہی اندر گھن لگ کر کھوکھال تو وہ باتا ہے اور جس کو ہم "قلب الحبوب" یا" ویوبا آئے تھی کہتھ ہیں۔ یا اندر ہی اندر گھن لگ کر کھوکھال

وسواس اندرونی خطرات ہیں: شاید اسی سرسری کمی کی تلافی کے لئے دوسری سورت میں الْمَوَسَوَ اسِ الْمَحَنَّاسِ کے شر سے استعادہ کی تعلیم فرمائی گئی۔ کیونکہ "وسواس" ان ہی فاسد خطرات کا نام ہے جو ظاہر ہو کر نہیں، بلکہ اندرونی طور پر ایان کی قوت میں رخنہ ڈالتے ہیں۔ اور جن کا علاج عالم الخفیات والسرائر کے سواکسی کے قبضہ میں نہیں۔ لیکن جب وساوس کا مقابلہ ایان سے مُصراتو دفع وسواس کے واسطے انہی صفات سے تمسک کرنے کی ضرورت ہوئی جو ایان کے اصل مبادی و مناشی

گنے جاتے ہیں اور جن سے ایان کو مدد پہنچی ہے۔ اب تجربہ سے معلوم ہواکہ سب سے اول ایان (انقیادونسلیم) کا نشوونا حق تعالیٰ کی تربیت ہائے بے پایاں اور انعامات بے غایات ہی کو دیکھ کر حاصل ہوتا ہے۔ مچھر جب ہم اس کی ربوبیت مطلقہ پر نظر ڈالتے میں تو ہمارا ذہن ادھر منتقل ہوتا ہے کہ وہ رب العزت مالک الملک اور شنشاہِ مطلق بھی ہے۔ کیونکہ تربیت مطلقہ کے معنی ہر قسم کی جمانی ورومانی ضروریات بہم پہنچانے کے ہیں اور یہ کام بجزایسی ذات منبع الکالات کے اور کسی سے بن نہیں پڑ سکتا جو ہر قسم کی ضروریات کی مالک ہواور دنیا کی کوئی ایک چیز بھی اس کے قبضہ اقتدار سے خارج یذ ہو سکے ۔ مالک الملک: ایسی ہی ذات کو ہم ""مالک الملک"" اور ""شهنشاہ مطلق""کہہ سکتے ہیں۔ اور لاریب اسی کی یہ شان ہونی چا میئے لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَر لِلهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ كُويا "مالكيت " يا "ملكيت " ايك ايسى قوت كانام ب جس كى فعليت كامرتبه ""ربوبیت"" سے موسوم ہوتا ہے۔ کیونکہ ربوبیت کا کل خلاصہ اغطاء منفعت اور دفع مضرت ہے اور ان دونوں چیزوں پر قادر ہونا یہ ملک علی الاطلاق کا منصب ہے۔ پھر ذرا اور آگے بڑھتے ہیں تو ملک علی الاطلاق ہونے ہی سے ہم کو اس کی معبودیت (الهیت) کا سراغ ملتا ہے کیونکہ معبود اسی کو کہتے میں جس کے عکم کے سامنے گردن ڈال دی جائے اور اس کے عکم کے مقابلہ میں کسی دوسرے کے حکم کی اصلا پروانہ کی جائے۔ تو ظاہر ہے کہ یہ انقیادوبندگی بجز محبت کاملہ اور حکومت مطلقہ کے اور کسی کے سامنے سزا وار نہیں اور ان دونوں چیزوں کا اصلی منتحق اللہ تعالیٰ کے سواکوئی دوسرا نہیں ہوسکتا۔ اس لئے معبودیت و الهية کی صفت بھی تنا اس ومدہ لاشريك لہ کے لئے ثابت ہوگئی۔ پڑھو اَتَعْبُدُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَالَا يَمْلِكُ لَكُمْ نَفْعًا وَّ لَاضَرًا غرض سب سے اول جو صفت ایان کا مبداء بنتی ہے وہ رپوہیت ہے اس کے بعد صفت ملکیت اور سب کے بعد الوہیت کا مرتبہ ہے۔ پس جو شخص اپنے ایان کو وسواس شیطانی کی مضرت سے بچانے کے لئے حق تعالیٰ کی بارگاہ میں یارہ جوئی کریگا اس کو اسی طرح درجہ بدرجہ نیجے کی عدالت سے اوپر کی عدالت میں جانا مناسب ہوگا۔ جس طرح خود اس نے بالترتيب اپنی صفات (رب الناس، ملک الناس، اله الناس) کو سورة ""الناس"" میں بیان فرما دیا ہے۔

ایک لطیف نکتہ: اور عجیب بات یہ ہے کہ جس طرح مستعاذبہ کی جانب میں یہاں تین صفتیں بغیر داؤعطف اور بغیر اعادہ باء جارہ کے مذکور میں یا مستعاذبہ کی جانب بھی تین چیزیں نظر آتی ہیں جو صفت درصفت کر کے بیان کی گئن ہیں اس کو یوں سمجھ سکتے ہوکہ لفظ وسواس کو صفت الوہیت کے مقابلہ میں رکھو، کیونکہ جس طرح مستعاذبہ حقیقی ""الہ الناس" ہے اور "" ملک" و" و" رب" اسی تک رسائی عاصل کرانے کے عنوان قرار دیے گئے ہیں، اسی طرح مستعاذبہ کی حقیقت یہ ہی وسواس ہے جس کی صفت آگ "تخاس" بیان فرمائی ہے۔ "خناس سے مرادیہ ہے کہ شیطان بحالت غفلت آدمی کے دل میں وسواس ڈالٹا رہتا ہے، اور جب

کوئی بیدار ہو جائے تو چوروں کی طرح پیچے کو کھسک آتا ہے۔ ایسے چوروں اور بدمعاشوں کا بندوبست اور ان کے دست تعدی سے رعایا کو مصنون و مامون بنانا باد شاہانِ وقت کا خاص فریضہ ہوتا ہے۔ اس لئے مناسب ہوگا کہ اس صفت کے مقابل مَلِكَ النّاسِ کورکھا جائے۔ اور الَّذِی یُو سُوِسُ فِیْ صُدُو رِ النّاسِ ۔ جو "" خناس " کی فعلیت کا درجہ ہے اور جس کو ہم چور کے نقب لگانے سے تشہید دے سکتے ہیں اس کو "رب الناس" کے مقابلہ میں (جو حب تحریر سابق " ملک الناس " کی فعلیت کا مرتبہ ہے) شار کیا جائے۔ پھر دیجھے کہ مستعاذ منہ اور مستعاذ به میں کس قدر تام اور کامل تقابل ظاہر ہوتا ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم باسرار کلامہ۔ (تنبیہ)

آنحضرت النَّوْلِيَّهُم پر سحر كا اثر منصب رسالت كے منافی نهيں: كئی صحابہؓ (مثلاً حضرت عائشہ صدیقہؓ، ابن عباسؓ، زید بن ارقمؓ سے روایت ہے کہ نبی کریم النافی آین پر بعض یمود نے سحر کیا۔ جس کے اثر سے ایک طرح کا مرض سابدن مبارک کو لاحق ہوگیا۔ اس دوران میں کبھی ایسا بھی ہوا کہ آپ اٹنٹی آیل ایک دنیوی کام کر چکے میں، مگر خیال گزرتا تھا کہ نہیں کیا۔ یا ایک کام نہیں کیا اور خیال ہوتا تھاکہ کر چکے میں ۔ اس کے علاج کے واسطے اللہ تعالیٰ نے یہ دو سورتیں نازل فرمائیں اوران کی تاثیر سے وہ اثر باذن اللہ زائل ہوگیا۔ واضح رہے کہ یہ واقعہ صیحین میں موجود ہے جس پر آج تک کسی محدث نے جرح نہیں کی۔ اور اس طرح کی کیفیت منصب رسالت کے قطعا منافی نہیں۔ جیسے آپ الٹی آپہا کھی کھی بیار ہوئے۔ بعض اوقات غثی طاری ہوگئی یا کئی مرتبہ نماز میں سو ہوگیا، اور آپ الٹُوَالِیَمْ نے فرمایا اِنَّمَا اَنَا بَشَرُ اَنْسٰی کَمَا تَنْسَوْنَ فَاِذَانَسِیْتُ فَذَکِّرُوْ نِی (میں بھی ایک بشر ہوں جیسے تم بھولتے ہو میں بھی بھولتا ہوں، میں بھول جاؤں تو یاد دلا دیا کرو) کیا اس غثی کی کیفیت اور سہو ونسیان کو پڑھ کر کوئی شخص یہ کہہ سکتا ہے کہ اب وحی پر اور آپ لٹی لیکڑی دوسری باتوں پر کلیے یقین کریں ممکن ہے ان میں بھی سہو ونسیان اور مجھول چوک ہوگئی ہو۔ اگر وہاں سہونسیان کے ثبوت سے یہ لازم نہیں آنا کہ وحی الهی اور فرائض تبلیغ میں شکوک و شہات پیدا کرنے لگیں، تواتنی بات سے کہ احیانا آپ اٹنٹائیلٹم ایک کام کر چکے ہوں اور خیال گزرے کہ نہیں کیا، کس طرح لازم آیا کہ آپ کی تمام تعلیات اور فرائض بعثت سے اعتبار اٹھ جائے۔ یاد رکھیئے سہو ونسان، مرض اور غثی وغیرہ عوارض خواص بشریت سے ہیں۔ اگر انبیاء بشرمیں توان خواص کا پایا جانا ان کے رتبہ کو کم نہیں کرتا۔ ہاں یہ ضرور ہے کہ جب ایک شخص کی نسبت دلائل قطعیہ اور برامین نیرہ سے ثابت ہو جائے کہ وہ یقینا اللہ کا سچار سول ہے، توماننا پڑیگا کہ اللہ نے اس کی عصمت کا تکفل کیا ہے اور وہی اس کو اپنی وحی کے یاد کرانے سمجھانے اور پہنچانے کا ذمہ دار ہے۔ ناممکن ہے کہ ان کے فرائض دعوت و تیلیج کی انجام دہی میں کوئی طاقت خلل ڈال سکے۔ نفس ہو، یا شیطان، مرض ہو، یا جادو، کوئی چیزان امور میں رخنہ اندازی نہیں کر سکتی، جو مقصد بعثت سے

متعلق ہیں۔ کفار جو انبیاء کو ""مسحور" کے تھے، چونکہ ان کا مطلب نبوت کا ابطال اور یہ ظاہر کرنا تھا کہ جادو کے اثر سے ان کی عقل مٹھکانے نہیں رہی، گویا ""مسحور" کے معنی ""مجول"" کے لیتے تھے اور وحی الهی کو جوش جنوں قرار دیتے تھے (العیاذ باللہ) اس لئے قرآن میں ان کی تکذیب و تردید ضروری ہوئی یہ دعوٰی کہیں نہیں کیا گیا کہ انبیاء علیم السلام لوازم بشریت سے مستثنی ہیں۔ اور کسی وقت ایک آن کے لئے کسی نبی پر سحر کا معمولی اثر جو فرائض بعثت میں اصلا خلل انداز نہ ہو، نہیں ہو سکتا۔ (تنبید دوم)

دونوں سورتیں قرآن کا صہ میں: معوذتین کے قرآن ہونے پرتام صحابہ کا اجاع ہے اور ان کے عمد سے آج تک بتواتر ثابت ہے۔ صرف ابن مسعودٌ سے نقل کرتے ہیں کہ وہ ان دوسورتوں کو اپنے مصحف میں نہیں لکھتے تھے۔ لیکن واضح رہے کہ ان کو بھی ان سورتوں کے کلام اللہ ہونے میں شبہ نہ تھا۔ وہ مانتے تھے کہ یہ اللہ کا کلام ہے اور لاریب آسمان سے اترا ہے۔ مگر ان کے نازل کرنے کا مقصد رقبہ اور علاج تھا۔ معلوم نہیں کہ تلاوت کی غرض سے آثاری گئی یا نہیں اس لئے ان کو مصحف میں درج کرنا اور اس قرآن میں شامل کرنا جس کی تلاوت نماز وغیرہ میں مطلوب ہے، غلاف احتیاط ہے۔ روح البیان میں ہے۔ اِنَّاڈُ كان لَا يَعُدُّ الْمُعَوَّ ذَتَيْنِ مِنَ الْقُرَانِ وَ كَانَ لا يكتبهما في مصحفه يقول انهما منزّلتان مِنَ السّمآءِ وهما من كلام رب العلمين ولكن النّبي عليه الصلوة والسلام كان يرقى ويعوذبهما فاشتبه عليه انَّهُمَا من القرأن اوليسا منه فلم يكتبهما في المصحف (صفح ٢٣، بلدم) قاضي الوبكر باقلاً في الكي الله ينكر ابن مسعود كو نهما من القران وانما انكر اثباتهما في المصحف فانه كان يرى ان لايكتب في المصحف شئًا الله ان كان النبي صلى الله عليه وسلم اذن في كتابته فيه و كانه لم يبلغه الاذن ( فتح الباري صفح ٥٤١ جلد ٨) مافظ نے ايك اور عالم كے يه الفاظ نقل كيے ميں لم يكن اختلاف ابن مسعود مع غيره في قرانيتهما وانما كان في صفة من صفاتهما فتح الباري صفح ٥٤١ بلد ۵) بہر مال انکی یہ رائے بھی شخصی اور انفرادی تھی اور جیبا کہ ہزار نے تصریح کی ہے۔ کسی ایک صحابی نے ان سے اتفاق نہیں کیا اور بہت ممکن ہے کہ جب تواتر سے ان کو ثابت ہوگیا ہو کہ یہ بھی قرآن متلوہے تواپنی رائے پر قائم یہ رہے ہوں۔ اس کے علاوہ ان کی یہ انفرادی رائے بھی محض خبر واحد سے معلوم ہوئی ہے جو تواتر قرآنی کے مقابلہ میں قابلِ ساعت نہیں ہو سكتى \_ شرح مواقت ميں ہے ان اختلف الصحابه في بعض سور القران مروى بالأحادالمفيدة للظن و

مجموع القرآن منقول بالتواتر المفيد لليقين الذي يضمحل الظن في مقابله فتلك الاحادممّا لايلتفت اليه ثم ان سلمنا اختلافهم فيما زكر قلنا انّهم لم يختلفوا في نزوله على النبي صلى الله عليه وسلم ولا في بلوغه في البلاغة حدالا عجازبل في مجرد كونه من القرآن و ذلك لايضر فيما نحن بصدده اهم عافرًا بن مجرة من واجيب باحتمال انه كان متواترًا في عصر ابن مسعود لكن لم يتواتر عند ابن مسعود فانحلت العقدة بعون الله تعالى الخ اور صاحب المعانى كت بين، و لعل ابن مسعود رجع عن ذالك آهه .

اس رب ریم کا شکرکس زبان سے اداکروں۔ جمکی خالص توفیق و تدییر سے آج یہ مہتم بالثان کام انجام کو پہنچا۔ الی اِ آج عرفہ کے مبارک دن اور وقوف بعرفات کے وقت میں تیرے کلام پاک کی ایک مختصر خدمت ہو محض تیرے فضل واعانت سے اختتام پزیر ہوئی تیری بارگاہ قدس میں بعد عجزونیاز پیش کرتا ہوں۔ تواپی فضل وکرم سے اس کو قبول فرما اور مقبول بنا، الی اِ میں معترف ہوں کہ اس خدمت کی انجام دہی میں تھ اظلاص ادا نہیں ہو سکا۔ لیکن تیری رحمت و رافت جب سینات کو حنات سے بدل ڈالتی ہے اس کے لئے ایک صورت حمنہ کو حقیقت حمنہ بنا دینا کیا ہوی بات ہے۔ میرا گان تیرے ساتھ یہی ہے کہ تواپی نکت نوانی سے اس ناچیز عل کو زندہ جاوید بنائے گا، اور اس کے نیک ثمرات سے دارین میں مجھ کو محتمق فرمائے گا۔ اے اللہ اِ تواپی فران کی ہواس کار فیر قرآن پاک کی برکت سے میری، میرے والدین کی، میرے شیوخ واساتذہ کی، میرے اقارب واحباب کی، اور ان کی ہواس کار فیر قرآن پاک کی برکت سے میری، میرے والدین کی، میرے شورت واعانت کی سب کی منفرت فرمائے اور سب کو دنیا و آخرت کی بلاؤں سے مامون و مصنون رکھے اور حضرت مترجم قدس سرہ کے ساتھ بخت الفردوس میں جمع کیجے ربنا تقبل منا اندی انت السمیدی العظیم، اللھم انس و حشتی فی قدری اللھم ار حمنی بالقر ان العظیم و اجعله لی ادن السمیدی العامی و رحمة اللھم ذکر نی منه ما فسیت و علمنی منه ماجھلت و ارزقنی تلاو ته اللیل و اُناء النهار و اجعله حجة لی یا رب العالمین ۔

ولتعم ماقیل: اول وآخر قرآن زچه باآمد وسین یعنی اندر دوجهال رمبر ما قرآن بس

9 ـ ذي الحجه ١٣۵٠ه

دلوبند

العدالفقر

فضل الله المدعوبه شبيراحدابن مولنا فضل الرحمن العثماني

قد كان ابيَّ سمانى بفضل الله وكان نيشد. ذالك فضل الله يوتيه من يشاء ـ ولوكره الاعداء من كلا حاسد

اَللَّهُمَّ انِسُ وَحُشَتِيَ فِي قَبُرِيَ- اَللَّهُمَّ ارْحَمْنِي بِالْقُرَانِ الْعَظِيْمِ وَاجْعَلْهُ لِيَّ إِمَامًا وَ نُورًا وَ هُدًى وَ حَمَدً- اَللَّهُمَّ ذَكِرُنِي مِنْهُ مَا نَسِيْتُ وَ عَلِّمْنِي مِنْهُ مَا جَهِلْتُ وَ الْمَاءُ وَ عَلِمْنِي مِنْهُ مَا جَهِلْتُ وَ ارْزُقْنِي تِلَاوَتَهُ النَّاءَ النَّهَارِ وَاجْعَلْهُ لِي حُجَّةً يَّا رَبَّ الْعُلَمِينَ- امين. الْعُلَمِينَ- امين.